

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

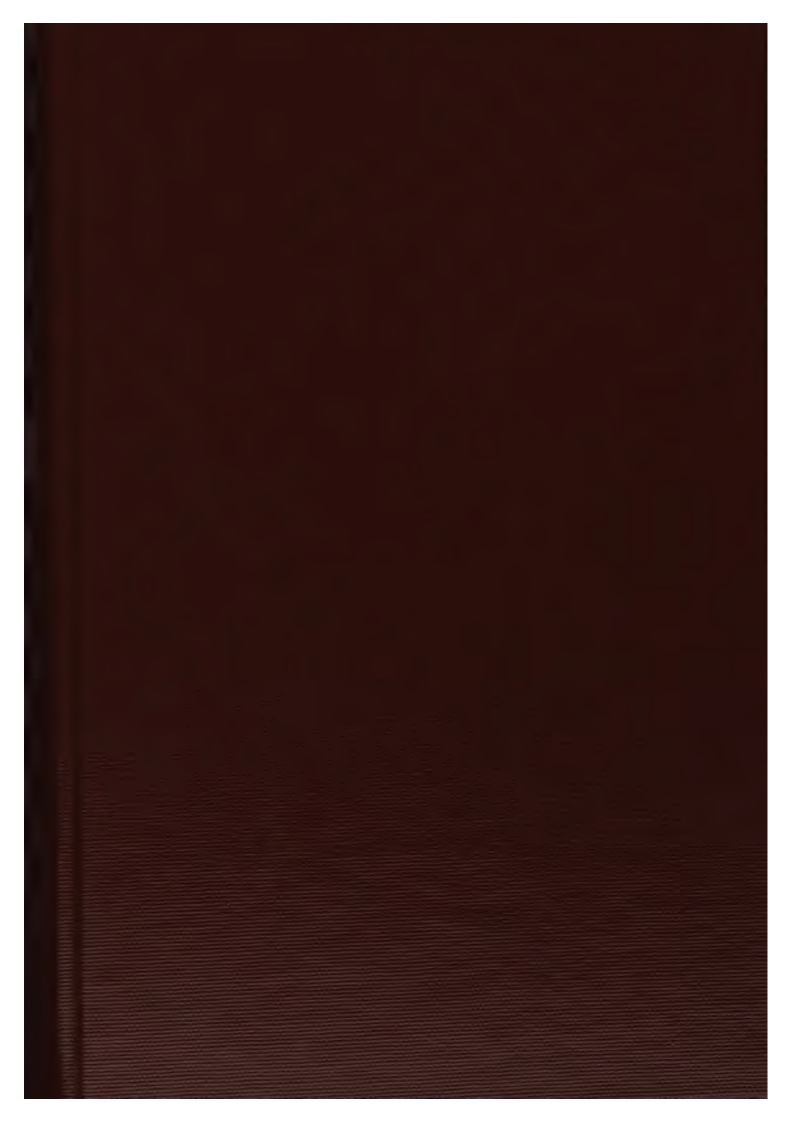
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

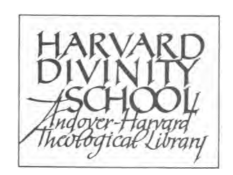
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









| · •  |  | • |  |
|------|--|---|--|
|      |  |   |  |
| <br> |  |   |  |

•



Migne, Jacques Paul

# **PATROLOGIÆ**

# CURSUS COMPLETUS,

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OBCONOMICA,

## OMNIUM SS. PATRUM, DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM.

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCORUM,

QUI AB EVO APOSTOLICO AD ETATEM INNOCENTII III (ANN. 1216) PRO LATINIS, ET AD CONCILII FLORENTINI TEMPORA (ANN. 1439) PRO GRECIS FLORUERUNT:

### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIORA ECCLESIÆ SÆCULA.

JUNTA EDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER SE CUNQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAM DIRIGENATES CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIBUS OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUE TRIBUS NOVISSIMIS SECULIS DEBENTUR ABSOLUTAS, DETECTIS AUCTA; INDICIBUS ORDINARIIS VEL ETIAM ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TONOS, SIVE AUCTORES ALICIIJUS MOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA ; CAPITULIS INTERNITURAL RIPE DISPOSITIS, NECNON ET TITULIS SINGULARUM PAGINARUM MARGINEM SUPERIOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTAMQUE MATERIAM SIGNIFICANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM DUBIIS, TUM APOCRYPPIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POLLENTIBUS, AMPLIFICATA;

DUCENTIS ET QUADRAGINTA INDICIBUS SUB OMNI RESPECTU, SCILICET, ALPHABETICO, CHRONOLOGICO, ANALITICO, ANALOGICO, STATISTICO, SYNTHETICO, ETC., RES ET AUCTORES EXHIBENTIDUS, ITA UT NON SOLUM STUDIOSO, SED NEGOTIIS IMPLICATO, ET SI FORTE SINT, PIGRIS ETIAM ET IMPERITIS PATRANT OMNES SS. PATRES, LOCUPLETATA; SED PRÆSERTIM DUOBUS IMMENSIS ET GENERALIBUS INDICIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID MON SOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UMUSQUISQUE PATRUM, ABSQUE ULLA EXCEPTIONE, IN QUODLIBET THEMA SCRIPSERIT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ SACRÆ, RE QUO LECTORI COMPERINE SIT ONVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIBUS OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULOS MUCULORUM LIBRORUM SCRIPTURÆ VERSUS, A PRIMO GENESEOS

USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT:
EBITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONEMBA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIDITAS,
CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, CORRECTIONIS PERPECTIO, ÓPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS
TUM HUMBRUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ BEGUNSU CONSTANTER
SIMILIS, PRETII EXIGUITAS, PRÆSERTIMQUE ISTA COLLECTIO UNA, METHODIGA ET CHRONOLOGICA.
6º YCCHTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE SACTERUS HIC ILLIC SPARSORUM, VEL ETIAM
INEDITORUM, PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS ET MSS. AD OMNES

ATATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PERTINENTIBUS, COADUNATORUM, ET EX INNUMERIS OPERIBUS TRADITIONEM CATHOLICAM CONFLANTIBUS, OPUS UNICUM MIRABILITER EFFICIENTIUM.

### SERIES LATINA,

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE ECCLESIÆ LATINÆ A TERTULLIANO AD INNOCENTIUM III.

### ACCURANTE J.-P. MIGNE.

Bibliothece cleri universe,

SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIA ECCLESIASTICA RAMOS EDITORE.

PATROLÒGIA, AD IRSTAR IPSIUS ECCLESIE, IN DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIAN NEMPE LATINAM, ALIAM GEÆCO-LATINAM. ANDÆPARTES JAM INTEGRE EXARATÆ SUNT. LATINA, 222 VOLUMINIBUS MOLE SUA STANS, 1410 FRANCIS VENIT: GRÆCA DUPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRÆCUM TEXTUM UNA CUM VERSIONE LATINA LATERALI COMPLECTITUR, ET 109 VOLUMINA, PRO PRIMA SERIE GRÆCA, NON EXCEDIT. POSTERIOR AUTEM VERSIONEM LATINAM TANTUM EXEIBET, IDEOQUE INTRA 55 VOLUMINA BETINETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA AD 58 VOLUMINA TANTUM ATTINCIT; DUM HUJUS VERSIO MERE LATINAM 29 VOLUMINIBUS EST ABSOLUTA. UNUMQUODQUE VOLUMEN GRÆCO-LATINUM 8, URUMQUODQUE VOLUMEN BALEGOME SENEFICIO FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM, SIVE LATINAM, SIVE GRÆCAM COMPARET NECESSE ERIT; SECUS ENIM CUJUSQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM NECNON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA ÆQUABUNT. IDEO, SI QUIS EMAT INTEGRE ET SEORSIM COLLECTIONEM GRÆCO-LATINAM, VEL EAMDEM EX GRÆCO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO 9 VEL PRO 6 FRANCIS SOLUM OBTINEBIT. QUÆ CONDITIONES POSTERIORI PATROLOGIÆ LATINÆ SERIEI, PATRES AB INMOCENTIO III AD CONCILIUM TRIDENTINUM EXHIBENTI, APPLICABUNTUR. PATROLOGIÆ LATINÆ SERIEI, PATRES AB INMOCENTIO III AD CONCILIUM TRIDENTINUM EXHIBENTI, APPLICABUNTUR. PATROLOGIA QUÆ MANUSCRIPTIS IN BIBLIOTERCIS ORBIS UNIVERSI QUIESCENTIBUS CONSTABIT, NECNON PATROLOGIA ORIENTALIS, CONDITIONIBUS SPECCIALIBUS SUDJICIENTUR, ET EAS IN TEMPORE SUO ANNUNTIABIEN'S, SI TEMPUS ZAS TYPIS MANDANDI NOSIS MON DEFUERIT.

# PATROLOGIÆ LATINÆ TOMUS LXVII.

dionysius exiguus. S. Cæsarius. Facundus hermilanensis. Alii.

EXCUDEBATUR BT VENIT APUD J.-P. MIGNE, RDITOREM, IN VIA DICTA THIBAUD, OLIM D'ANBOISE, PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MUENIA PARISINA.

### AVIS IMPORTANT.

Waprès une des leis providentielles qui régissent le monde, rarement les œuvres au-dessue de l'ordinaire se font man contradictions plus on moins fortes et monbreuses. Les Ateliers Cathodiques ne pouvient guère échapper à ce cachet dirin de leur utilité. Tantito na nié leur existence ou leur importance; tantit on a dix qu'ils attentier fermés ou qu'ils allaient l'être. (ependant ils poursuivent leur carrière depuis 31 ans, et les productions qui en sortent devienneut de plus en plus graves et solgnées : sious paralle l'extenta qu'à mois si d'évêmemeis qu'aucune prudence humaine ne sanrait prêvoir si empêcher, ces Ateliers se se fermeront que quand la Bibliothèque du Clerqé sera curinnée es ses 3,000 volumes in-51. Le passé paralt un sûr gazant de l'avenir, pour ce qu'il y a k sogérer ou à craindre. Cependant, parmi les reloumeies surquelles fis se sont trouvés en butte, il en est deux qui orné été continue répédées, parce qu'étant plus capitales, leur effet estrainant plus en conséquences. De petits et ignares concurrents se sont donc acharnées, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions de leur correspondance en leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions e rejetes sur la forme dans ce qu'elle a de plus sérieux, la correction et l'impression; en effet, les chéerd'œuvre nême n'aursient qu'une demi-valeur, si le texte en était inexact ou illistèle.

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typographie ayant forcé l'Editeur de recourir aux mécaniques, alin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moidre prix, quatre volumes du double Courar d'Erniture sainée at de Théologié (une lité aux de la correction insuffissante onnée dans les imprimeries à presque tout ce qui s'édite; il est vra aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses l'autres volumes, appartenant à diverses l'autre plus leur plus de la correction, il est de fait qu'elle un sui au le cours de le cours de le cours de le cours de le cour

tant de frais et de soins, fait-elle que la plupart des Editions des Ateliers Catholiques laissent bien loin derrière elles celles même des célèbres Bénédictins Mabillon et Montfaucon et des célèbres Jésuites Petau et Sirmond. Que l'on compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des notres qui leur correspondent, en grec comme en latin, on se convaincra que l'invraisemblable est une réalité.

D'ailleurs, ces savants éminents, plus préoccupés du sens des textes que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, lisaieut, aon ce que pertaient les épreuves, meis ce qui devait s'y trouver, leur haute intelligence suppliéant aux fautes de l'édition. De plus les Bénédictins, comme les Jésuites, opéraient presque toujours sur des manuscrits, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Ateliers Catholiques, dont le propre est surtout de ressusciter la Tradition, n'opérent le plus souvent que sur des imprimés.

Le R. P. De Buch, Jésuite Bollandiste de Bruxelles, nous écrivait, il y a quelque temps, n'avoir pu trouver en dix-huit mois d'étude, une seule faute dans notre Patrologie latine. M. Denzinger, professeur de Théologie à l'Université de Wurzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la même ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, n'avoir pu également surprendre une seule faute, soit dans le latin soit dans le gree de notre double Patrologie. Enfin, le savant P. Pitra, Bénédictin de Solesme, et M. Bonatty, directeur des Annales de philosophie chrétienne, mis au défi de nous convaincre d'une seule erreur typographique, ont été forcés d'avouer que nous n'avions pas trop présumé de notre parfaite correction. Dans le Ciergé se trouvent de bons latinistes et de bons hellénistes, et, ce qui est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, eh bien ! nous leur promettons une prime de 25 centimes par chaque faute qu'ils découvriront dans n'importe lequel de nos volumes, sur fout dans les grees.

Malgré es qui précède, l'Editeur de

est corrigé mot pour mot d'un bout à l'autre. Quarante hommes y sont ou y seront occupés pendant 10 ans, et une somme qui ne saurait être moindre d'un demi million de france est consacree à cet important contrôle. De cette manière, les Publications des Ateliers Catholiques, qui déjà se distinguaient entre toutes par la supériorité de leur correction, n'auront de rivales, sous ce rapport, dans aucun temps ni dans aucun pays; car quel est l'éditeur qui pourrait et voudrait se livrer Al'RLS COLP à des travaux si gignulesques et d'un prix si exorbitant ? Il faut certes être bien pénétré d'une voration divine à cet effet, pour ne reculer ni devant la peine ni devant la dépense, surtout lorsque l'Europe savante proclame que jamais volumes n'ont été édités avec tant d'exactitude que ceux de la Bibliolidique universelle du Clergé. Le présent volume est du nombre de ceux révisés, et tous ceux qui le seront à l'avenir porteront cette note. En conséquence, pour juger les productions des Ateliers Catholiques sons le rapport de la correction, il ne faudra prendre que ceux qui porteront en tête l'avis ict tracé. Nous ne reconnaissons que cette edition et celles qui suivront sur nos planches de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un eliché de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un eliché de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un eliché de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un eliché de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un eliché de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un eliché de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie par des Grecs, le Latin et le français par les premires correcteurs de la capitale en ces langues.

Nous avons j

## TRADITIO CATHOLICA.

SACULUM VI. ANNI 540-549.

# DIONYSII EXIGUI,

# VIVENTIOLI, TROJANI, PONTIANI,

# S. CÆSARII

ARELATENSIS EPISCOPI,

### FULGENTII FERRANDI ET RUSTICI

QUORUM PRIOR CARTHAGINENSIS, POSTERIOR ROMANÆ ECCLESIÆ DIACONUS,

NECNON

# JUSTI, FACUNDI,

URGELLENSIS ET HERMIANENSIS EPISCOPORUM.

### OPERA OMNIA

ECXTA MEMORATISSIMAS EDITIONES GUILLELMI JANI, GALLANDII, MARGARINI DE LA BIGNE, LUCÆ HOLSTENII, NECNON EDMONDI MARTENE ACCURATISSIME EXPRESSA, RECENSÍTA ET EMENDATA.

ACCURANTE J.-P. MIGNE,

DIRLIOTHECA CLERI UNIVERSA.

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLESIASTICÆ RAMOS EDITORE.

TOMUS UNICUS.

VENIT 7 FRANCIS GALLICIE.

EXCUDEBATUR ET VENIT AFUE J.-P. MIGNE BULTOREM,
IN VIA DICTA THIBAUD. OLIM D'AMBOISE. PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO
D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MUENIA PARISINA.

### TRADITIO CATHOLICA.

SÆCULUM VI, ANNI 540-549.

# **ELENCHUS**

### AUCTORUM ET OPERUM QUI IN HOC TOMO LXVII CONTINENTUR.

# DIONYSIUS EXIGUUS.

| Epistola S. Cyrilli Alexandrini contra Nestorium a Dionysio translata.                                              | col. | 9<br>19     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------------|
| Epistolæ duæ de ratione Paschæ.<br>Codex canonum Ecclesiæ universæ, cui præmittitur Christophori Justelli Præfatio. |      | 39          |
| Codex canonum ecclesiasticorum, sive Codex canonum vetus Ecclesiæ Romanæ ex                                         |      | 90          |
| Jac. Sirmondi Concil. tom. II.                                                                                      |      | 135         |
| Collectio decretorum pontificum Romanorum.                                                                          |      | 229         |
| Translatio libri S. Gregorii Nysseni de Opificio hominis, cum epistola præfatoria.                                  |      | 347         |
| Vita S. Pachomii.                                                                                                   |      | 407<br>407  |
| Interpretatio orationis S. Procli de Deipara.<br>Interpretatio epistolæ S. Procli ad Armenios, cum præfatione:      |      | 407         |
| Historia inventionis capitis S. Joannis Baptistæ, a Dionysio Latine translata*.                                     |      | 417         |
| Cyclus Paschalis, præcedente ipsius historia.                                                                       |      | 453         |
| FACUNDUS EPISCOPUS HERMIANENSIS.                                                                                    |      |             |
| Libri duodecim pro defensione trium capitulorum concilii Chalcedonensis.                                            |      | 527         |
| Liber contra Mocianum.                                                                                              |      | 853         |
| Epistela fidei catholicæ.                                                                                           |      | 867         |
| FULGENTIUS FERRANDUS.                                                                                               |      | 00=         |
| Epistoke et opuscula.<br>Breviatio canonum                                                                          |      | 887<br>949  |
| Vita S. Fulgentii Ruspensis.                                                                                        |      | 961         |
| S. JUSTUS URGELLENSIS.                                                                                              |      | 001         |
| Epistola ad Sergium papam.                                                                                          |      | 96 t        |
| Explicatio in Canticum Salomonis.                                                                                   |      | 963         |
| VIVENTIOLUS EPISCOPUS LUGDUNENSIS.                                                                                  |      |             |
| Epistolæ.                                                                                                           |      | 994         |
| TROJANUS EPISCOPUS SANTONENSIS.                                                                                     |      | 00+         |
| Epistola una.  PONTIANUS EPISCOPUS AFRICANUS.                                                                       |      | 995         |
| Epistola ad Justinianum imp.                                                                                        | 1    | lbid.       |
| S. CÆSARIUS EPISCOPUS ARELATENSIS.                                                                                  |      | viu.        |
|                                                                                                                     |      | 00H         |
| Notitia ex Gallandii Bibliotheca.<br>Vita S. Cæsarii auctoribus Cypriano, Firmino et Viventio episcopis.            |      | 997<br>1001 |
| De S. Çasario Commentarius Bollandianus.                                                                            |      | 1253        |
| S. C.ESARII OPERUM PARS PRIOR.                                                                                      |      |             |
| Homiliæ.                                                                                                            |      | 1041        |
| OPERUM PARS POSTERIOR.                                                                                              |      |             |
| Opuscula et epistolæ.                                                                                               |      | 1089        |
| RUSTICUS S. ROMANÆ RCCLESLÆ DIACONUS.                                                                               |      |             |
|                                                                                                                     |      | 4469        |
| Opus contra Acephalos præcedente Notitia de Rustico.                                                                |      | 1163        |
|                                                                                                                     |      |             |

L'ectorem monitum volunius, luterpreta de manifere de Opificio hominis, a nobis ex Bibliotheca Regias exemplati a recidis mendis scatore pierimque insanabilibus, ut cuique legenti patebit.

### **DIONYSIUS EXIGUUS.**

NOTITIA (ex Cave).

Dionysius Exiguus, natione Scytha, professione A monachus, et abbas Romanus, Cassiodori familiaris ejusque in dialectica addiscenda condiscipulus. Claruit anno 5 3. Obiit ante annum 556, quo Cassiodorus librum de Divinis Lectionibus scripsit : ac in eo Dionysium jamjam, uti ait, defunctum impense laudat. General hodieque, inquit (Cap. 23), Ecclesia catholica viros illustres probabilium dogmatum decore sulgentes. Puit enim nostris temporibus et Dionysius monachus, – in utraque lingua valde doctissimus, reddens actionibus mis, quam in libris Domini legerat, æquitatem: qui Scripturas divinas tanta curiositate discusserat atque intellexerat, ut... Fuit in illo cum sapientia magna simplicitas, cum doctrina humilitas, cum facundia loquendi parcitas. Totus catholicus, totus paternis regulis perseveranter adjunctus; et quidquid possunt legentes B ad Domnum pro Athanasio Perrhenorum episcopo, per diversos quærere, in illius scientia cognoscebatur posse fulgere.

#### OPERA.

Collectio sive Codex canonum ecclesiasticorum, a Bionysio; rogante Stephano episcopo Salonitano, Latine versus et compaginatus, constans canonibus apostolicis prioribus 50 et canonibus conciliorum Niczni, Constantinopolitani, Chalcedonensis, Sardicensis, et Africanorum quorumdam. Exstat in omnibus conciliorum collectionibus, et a Justello editus Paris. 1628, in-8°, et in Bibliotheca Juris Canon. tom. L p. 97.

Collectio decretorum pontificum Romanorum a Siricio ed Anastasium II, quotquot reperiri poterant, una cum epistola nuncupatoria ad Julianum presbyterum Romanum, qui syuodis Roma an. 488 et 499 habitis subscripsit. Exstat in unaquaque Conciliorum edi-Lione, et a Justello una cum Codice canonum edita Paris. 1628, iu-8°, et in Bibliotheca Juris Canon. tom. I, p. 181.

Epistola synodica S. Cyrilli et concilii Alexandrini, adversus Nestorium, Latine versa. Exstat tum alibi. tum a Justello edita cum prioribus Opusculis.

Epistola Paschalis Proterii ad Leonem, Latino versa, una cum Epistolis duabus ipsius Exigui pascha-Libus ad Petronium et Bonifacium; habetur in Appendice Petaviani operis de Doctrin. Temp.

Vita S. Pachomii abbatis, Latine versa, et inter Vitas Patrum ab Heriberto Rosveydo edita Antverp. 1615, 1628, in-folio.

Oratio Procli de laudibus Deiparæ (quam tamen non ab Exiguo, sed a Mario Mercatore, versam esso contendit Garnerius: ac proinde versionem inter istius opera adjuncto textu Græco edidit part. u. pag. 19). Epistola ejusdem de Fide ad Armenos, et altera Latine versæ; habentur in editione Procli operum a Vinc. Riccardo adornata Romæ 1630, in-4º.

Gregorii Nysseni de Opificio kominis liber in duas divisus homilias, Latine versus. Exstat versio Basil. 1562, Colon. 1573, sed sine epistola Dionysii nuacupatoria ad Eugyppium presbyterum, et versione præfationis Nysseni : quas primus in lucem edidit Mabillonius Analect. tom. II, p. 4.

Historia inventionis capitis S. Joannis Baptistæ, a Marcello abbate Grace conscripta, et ab Exiguo Latine versa: edita est a CL. Du Fresne ad calcem historici tractatus de Capite S. Joannis Bapt. Paris. 1665, in-4º.

Cyclus Paschalis annorum xcvn, ab anno 527 initium ducens: cujus fragmentum habes in Mariani Scoti Chronico ad ann. 527. In hoc cyclo annos a Christi Incarnatione numeravit Dionysius: atque istam aram primus omnium annis sunputandis ad-

## PARS PRIMA OPERUM.

# OPERA DOGMATICA ET CANONICA.

# EPISTOLA SYNODICA S. CYRILLI ET CONCILII ALEXANDRINI

CONTRA NESTORIUM

A DIONYSIO EXIGUO LATINE TRANSLATA.

PRÆFATIO EPISTOLÆ

& CIRRLE ALEXANDRINE EPISCOPI.

Domino beatissimo l'atri Petro episcopo Dionysius Exigues in Domino salutem.

PATROL. LXVII.

Beneficiorum vestrorum memor, venerabilis Pater, et antistitum Christi decus egregium, semperque aute oculos mentis apponens sancta nutrimentorum vestrorum studia a parvulo mihi depensa, quæ nulla

quæro vicem referre gratix, quam me scio reperire non posse. Sed quia plerumque perficitur voto quod deesse videtur officio, desiderium quod erga vestram paternitatem jugiter gero, quo possum studio pandere non desisto, atque ideo vobis epistolam synodicam sancti Cyrilli Alexandrini pontificis Nestorio quondam Constantinopolitanæ urbis episcopo destinatam, cui duodecim sunt admixta capitula blasphomize ejusdem Nestorii sub anathematis obsecratione damnantia : quam nuper de Græco in Latinum eloquium transtuli, per veneratorem vestrum fretrem Sanetulum destinavi: opportunum prorsus hoc tempore existimans, quo tanti doctoris apostolica Ades Greeis jamdudum bene comperta, sed ignorata Later agnoscatur ab hominibus, et pro sua malignitate merito respuatur, que sub prætextu fidei perfidiam insignare non desinit, et furore Judaico pariter et errore tranquillitatem catholicae Ecclesiae toto terrarum orbe diffusæ turbare contendit. Et licet optime noverim quod præcepta salubria nequissimi homines hostiliter audiant, suaque dependere consilia prava persistant; tamen omittenda non est quantalibet in-

spatia locorum poterunt oblitterare, vel temporum: A structio, propter eos qui non contentionis amore, sed quadam simplicitate falluntur, quia sæpe contigit us aspirante Deo veritati commedent studium qui mendacio prespere consensum. Memorati ergo beati Cyrilli scripta præsentia eumdem Nestorium commonent, ut unigenitum Dei Filium de Patre natum ante omnia sæcula, ejusdemque cujus est Pater essentiæ. qui propter nostram salutem descendit, et incarnatus est de Spiritu sancto, ex Maria Virgine, non audeat in duos dividere, nec solita calliditate conjunctionem quamdam, et societatem Dei et hominis asseverare nitatur: quæ vocabula nulla utriusque naturæ inseparabilem unitatem, nec singularitatem personæ, vel certe subsistentiæ Filij Dei ab eo prolata significant, sed duo quædam vel plura potius sub hac istorum tinis lacterus innotescat : ut Nestoriana labes eviden- B hominum occasione demonstrant, sceleratamque divisionem tam neferii dogmatis conditor, qua ejus implissimi sectatores dignitate quadam et auctoritate, nec non et relatione sic ut ipsi desipiunt connectere moliuntur. Sed jam melius ista sæpe dicii Patris assertione pandantur, beatitudinis vestre catholice pacem redintegrare propitius, nosque in membris ejus vestris precibus custodire dignetur.

### EPISTOLA S. CYRILLI ALEXANDRINI EPISCOPI,

BERECTA MESTORIO QUONDAM CONSTANTINOPOLITANE URBIS EPISCOPO, DUODECIM CONTINENS ANATHEMATISMI CAPITULA.

eniscopus, et quæ convenit apud Alexandriam synodus ex Ægyptia diœcesi in Domino salutem.

Cum Salvator noster aperte pronuntiet dicens, Uni diligit patrem aut matrem super me, non est me dignus; et qui diligit filium aut filiam super me, non est me diquus : quid nos patiemur qui deposcimus a tua religione ut te super Christum Salvatorem omnium diligamus? Quis enim nobis in die judicii subvenire poterit, aut quam satisfactionem reperire poterimus, ita diuturnum silentium de prolatis a te contra cum blasphemiis continentes? Etiam siguidem te tantummodo læderes, docens ista vel sentiens, sollicitudo nobis minor existeret: cum vero totam scandalizaveris Ecclesian, et fernreutum insolita ta: tum ibidem positis, sed ubique consistentibus. Nam tuarum expositionum fibri per concta vu'gati sunt quæ super nostro silentio ultra vel excusationis sermo sufficiat, aut quomodo non necesse sit meminisse Christi Domini sic dicentis: Non putatis quad venerim pacem mittere in terram, sed gladium; veni enim separate hominem adversus patrem suum, et filiam adversus matrem suam. Nam enn iædkar tides, parentum reverent a velut inutilis et periculosa despicitur, et amor erga filios fratresque vitatur : ad postremum super ipsam vitam mors potius a piis viris eligitur, ut meliorem resurrectionem, sicut scriptum est, consequantur. Ecce itaque te simul cum sancta synodus, que apud amplam urbem Romaia congro-

Domino sancto fratri Nestorio episcopo Cyrillus C gata est, presidente sanctissimo fratre et consacerdote nostro Cœlestino episcopo, his scriptis jam tertio convenimus, consilium dantes ut te a tam pravis abstineas distortisque dogmatibus, quæ et sentire cognosceris, et docere. Recipias vero fidem rectam Ecclesiis per beatissimos apostolos et evangelis:as ab initio traditam, qui et oculis inspexerunt, et ministri verbi suisse monstrantur. Quod si hoc religio tua facere distulerit, juxta dilationem litteris præfinilam sanctissimi et venerandissimi consacerdotis nostri Romanæ præsulis Ecclesiæ Cælestini : scias te nullam sortem habere nobiscum, nec locum aut colloquium meum de sacerdotibus et episcopis obtinere non enim sas est contemnere nos Ecclesias ita turbates, et scandalizatos, pepulos, fidemque rectissipravitatis et novæ hæresis miscueris in populis, non D mam violatam, dissipatum quinetiam gregem quen custodire debueras, et juxta nos amatores recti dogmatis exstitisses, of sanctorum Patrum vestigia pi consectans. Omnes itaque quos, propter fidem, tu: religio a communione removit, aut a suo ordine de posuit, faicos et clericos, in nostra communione re cepimus, non justum est eos tuis decretis opprimi qui noverunt recta temire, qui etiam bene saciente tibi prudentissime restiterunt : hoc idem namque i epistola quam misisti ad præsulem amplæ Roma sanctum et coepiscopum nostrum Cœlestinum signi ficare curasti: non autem sufficit tuz religioni so lummodo fidei symbolum confiteri, quod expositua est per klem tempus, sancti Spiritus largitate, a ve nerando et magno concilio apud Niczem congregate

boc enim nec intellexisti, nec recte interpretatus es. A plenitudinem deitatis corporaliter, attamen intelligiquinimo perversæ licet sono vocis eadem verba protuleris, sed consequens est et jurejurando fateri te quod anathematizes fidem tuam pollutam, et profana documenta qua sentis et doceas quæ nos universi sive per Orientem, seu per Occidentem episcopi et magistri præsulesque populorum, credimus et docemus. Epistolis autem ab Alexandria tuæ religioni directis, Ecclesiæ consensum præbuit, tam ea quæ apud urbem Romam convenit sancta synodus, quam etiam nos omnes velut recte interpretabiliterque conscriptis. Subdictionus autem his nostris litteris quæ te sentire oportet et docere, et a quibus abstinere convéniat, Hæe est enim fides catholicæ et apostolicæ Ecclesiæ, eni cuncti consentiunt orthodoxi per Orientem Occidentemque pontifices: Credimus in unum Deum Patrem p hoc enim ad unitatem non sufficit naturalem, nec soomnipotentem, et cætera. Sequentes itaque per omnia sanctorum martyrum confessiones, quas, loquente in eis saecto Spirita, protulerunt, et intentioni que est in corum intellectibus, æquis vestigiis inhærentes, atque iter ambulantes regium, profitemur quod ipsum unigenitum Dei Verbum, Dominum natum ex ipsa Patris essentia, de Deo vero Deus verus, lumen de lumine, per quem omnia facta sunt, sive in cœlis. sive in terra, salutis nostræ causa descendens ad eximanitionem esse dignatus est inclinare: incarnatus autem et homo factus, id est carnem de Virgine sancta suscipions, camque propriam faciens, nativitatem nostram ex vulva sustinuit, homo de muliere procedens, nec quod erat abficiens. Nam licet factus sit in assumptione carnis et sanguinis, tamen etiam c ipse natura, et de illius essentia, tamen nullatenus sic quod erat Deus, natura scilicet et veritate persistens. Nec carnem itaque dicimus in naturam deitatis esse conversam, nec in substantiam commutatam: inconvertibilis etenim est et incommutabilis. idemque ipse juxta Scripturas jugiter permanens. Visus est autem et parvulus, sed positus adhuc in cunabulis et in sinibus genitricis Virginis constitutus, universam creaturain replebat, ut Deus genitori suo indivisus existens; quod divinum est enim sine quantitate et sine mole cognoscitur, nec ullis terminis continetur, Unitum ergo carne Verbum Dei, secundum substantiam confitentes, unum adoramus Filium et Dominum Jesum Christum, non seorsum ponentes et determinantes hominem et Deum velut invicem sibi dignitatis et auctoritatis unitate conjunctos: n in parte constituens. Evidenter enim dividet unitahoc enim novitas vocis est, et aliud nihil. Nec item Christum specialiter nominantes Deum Verbum, quod ex Deo, etc., nec alterum similiter Christum specialiter qui de muliere natus, etc, sed unum solummodo Christum Dei Patris Verbum cum propria carne cognoscimus: tunc enim etiam juxta nos unctus est, quantis :piritum dignis ipse contulerit, et non ad mensuram, sieut bestus evangelista Joannes asseruit. Sed noc illud dicinus quod Dei Verbum velut in homine communi, qui de sancta Virgine natus est, habitarit, ne Deum homo Christus habitatorem possidere credatur. Quamvis enim Verbum habitaverit in nobis, et dictum sit in Christo habitare omnem

mus eum, quod caro factus, non sicut in sanctis habitare dicatur, nec talem in ipso habitationem factam definire tentavimus, sed unitus juxta naturam, nec in carnem penitus commutatus talem sibi fecit habitationem qualem et anima hominis habere crcditur ad proprium corpus. Unus igitur est Christus Filius Dominus noster non velut conjunctione qualibet, ut in unitate dignitatis et auctoritatis hominis habentis ad Deum: non enim potest unire naturas sola dignitatis aqualitas. Denique Petrus et Joannes æqualis sunt alteruter dignitatis, propter quod (\$ apostoli et sancti discipuli esse monstrantur : verumtamen, uterque non unus est, nec juxta collationeui, vel connexionem, modum conjunctionis advertimus: cundum participationis affectum, sicut nos etiam adhærentes Domino, unus cum eo spiritus sumus, imo potius conjunctionis nomen evitamus, tanquam non existens idoneum quod significet unitatis arcanum: sed neque Deum aut Dominum Christi Yerbum Dei Patris asserimus, ne iterum manifestius in duo dividamus unum Christum Filium et Dominum, et in crimen sacrilegii recidamus, Deum illi soipsum facientes et Dominum. Unitus quippe, sicut superius diximus, Deus Verbum carni secundum subsistentiam, Deus quidem est omnium et dominatur universitati, verumtamen nec servus et sibi ipse, nec dominus, quia ineptum est vel potius impium hoc sentire vel dicere. Quamvis enim Deum suum patrem dizerit, cum Deus sit etiani ignoramus quod manens Deus, homo quoquo factus sit, qui sub Deo juxta debitam legem natura humanitatis existeret, ipse vero sibi vel Deus poterat esso vel Dominus: ergo sicut homo quanto decenter exinanitionis mensuræ congruit, sub Deo se nobiscum esse disseruit, hoc etiam modo sub lege factus est, quamvis ipse promulgaverit legem, et legislator ut Deus exstiterit. Cavemus autem de Christo dicere, Propter assumentem veneror assumptum, et propter invisibilem adoro visibilem. Horrendum vero super hoc etiam illud adjicere, Is qui susceptus est cum eo qui suscepit quod nuncupatur Deus : qui enim hæe dicit, dividit iterum in duos Christos, eum qui unus est, hominem seorsum in parte, et Deum similiter tem, quod non alter cum altero coadoratur, aut quod nuncupatur Deus, sed unus intelligitur Christos Jesus Dei Filius, unigenitus, una servitute cum propria carne venerandus. Confitemur etiam quod idem ipse qui ex Deo Patre natus est Filius unigenitus Deus, licet juxta naturam suam expers passionis exstiterit, pro nobis tainen secundum Scripturas perpessus sit, et erat in cruce fixo corpore proprie carnis impassibiliter ad se referens passiones : gratia vero Dei, pro omnibus gustavit mortem, tradens ei proprium corpus, quamvis naturaliter ipse vita sit et resurrectio mortuorum. Nam ut mortem ineffabili potentia proculcaret, ac primus in sua carne primogenitus ex mortuis seret, et primitiæ dormientium,

cursum, gratia Dei, sicut supra dictum est, pro omnibus gustavit mortem, et tertio die resurgens spoliavit infernum. Idcirco quamvis dicatur quod per hominem facta sit resurrectio mortuorum, tamen intelligimus hominem factum Verbum quod ex Deo est, et per ipsum mortis imperium fuisse destructum: veniet autem temporibus præfinitis, sicut unus est Filius et Dominus, in gloria Patris, ut judicet orbem terrarum in æquitate, sicut Scriptura testatur. Necessario igitur et hoc adjicimus; annuntiantes enim secundum carnem mortem unigeniti Filii Dei, id est Jesu Christi, et resurrectionem ejus, et in cœlis ascensionem pariter confitentes, incruentam celebramus in ecclesiis sacrificii servitutem; sic etiam ad participes sancti corporis et pretiosi sanguinis Christi omnium nostrum redemptoris effecti, sicut communem carnem percipientes, quod absit : nec ut viri sanctificati et Verbo conjuncti secundum dignitatis unitatem, aut sicut divinam possidentis habitationem, sed ut vere vividcatricem, et ipsius Verbi propriam factam; vita enim naturaliter ut Deus existens, quia proprize carni unitus est, vivificatricem eam esse professus est. Et ideo quamvis dicat ad nos, Amen, amen dico vobis, nisi manducaveritis carnem Filii hominis, ct biberitis ejus sanguinem, non tamen eam ut hominis unius ex nobis existimare debemus, quomodo ni-Liff juxta naturam suam vivilicatrix esse caro hominis poterit: sed ut vere propriam ejus factam, qui propter nos filius hominis et factus est et vocatus. Eas C autem voces quas Salvator noster in Evangelio protulit, non in duabus subsistentiis aut personis omnino partimur. Non enim duplex est unus Christus et solus, quamvis ex duabus diversisque rebus ad unitatem cognoscatur individuam convenisse: sicut homo quoque ex anima constans et corpore non daplex potius, sed unus est ex utroque. Humanas ergo et divinas insuper voces ab uno Christo dictas animadvertentes recte sentimus. Cum enim Deo dignissime \* Inquitur de seipso : Qui me vidit, vidit et Patrem; et, Ego et Pater unum sumus, divinam ejus intelligimus inessabilemque naturam, secundum quam unum est cum Patre suo, propter unam eamdemque substantiam, imago et character, splendorque gloriæ ejus existens. Cum vero bumanæ naturæ mensuram nuifatenus inhonorans Judæos alioquitur, Nunc me quæritis occidere hominem qui veritatem robis locutus sum, item non minus eum qui in similitudine et æqualitate Patris est, Deum Verbum etiam in mensuris humanitatis ejus agnoscimus. Si autem necessario creditur quod natura Deus existens factus sit care, imo potius home animatus anima rationali, quæ causa est ut in ejus quilibet vocibus erubescat, si eas bomine dignas effatus est? Quad si sermones homini congruentes abjicit, juxta nos hominem fleri quis coegit? Cum vero se propter nos ad exinanitionem spontaneam misericorditer inclinaret, quam ob causam

' Dignissime Deo, id est, ut Deum decet. EDIT. Parasis prorsus vitiesa, quæ sic forsan legenda

viamque faceret humanze nature ad corruptionis re- A dignos exinanitione sermones effugerit? Uni igitur personæ cunctas ejus in Evangelio voces ascribimus, uni anbsistentiæ, Verbi scilicet et incarnati, quia unus est Dominus Jesus Christus, ut scriptum est. Appellatum vero Apostolum et Pontificem confessionis nostræ tanquam sacrificante Deo et Patri fidei nostræ confessionem, quam a nobis ipsi et per ipsum Deo et Patri incessanter offertur ". Iterum cum dicimus, qui ex Deo est secundum naturam Filius unigenitus, nec homini præter eum alteri sacerdotii nomen et officium deputamns. Factus est enim mediator Dei et hominum, et reconciliator ad pacem, semetipsum Deo et Patri pro nobis offerens in odorem suavitatis: ideoque sacrificium et oblationem noluisti; holocausta pro peccato non tibi mysticas benedictiones accedimus, et sanctificamur, p placuerunt, corpus autem persecisti mihi; tunc dixi: Ecce venio. In capite libri scriptum est de me, ut saciam voluntatem tuam. Obtulit enim primum corpus non pro se, sed pro nobis in odorem suavitatis. Nam qua pro se oblatione vel sacrificiis indigeret ab omni peccato liber ut Deus existens? Quod si omnes peccaverunt et egent gloria Dei, secundum hoc quod sumus ad mutabilitatis excessum promptiores effecti, et peccatis ægrotavit humana natura, ipse vere non ita: ideoque nos gloria ejus evincimur, cur erit ultra jam dubium quod Agnus verus propter nos et pro nobis sit immolatus? Qui dicit autem quia semetipsum tam pro se quam pro nobis obtulerit, nullatenus impictatis crimen effugiet, cum nibil prorsus iste deliquerit, nec ullum fecerit omnino peccatum. Qua igitur egeret oblatione nullo suo excitante facinore, pro quo si esset satis admodum convenienter offerret? De Spiritu quoque cum dicit, Ille me glorificavit, hoc rectissime sentientes quam Christum et Filium, non velut alterius egentem gloria, confitemur a Spiritu sancto gloriam consecutum, quia spiritus ejus nec melior nec superior illo est : sed quia mira opera faciens ad demonstrationem suæ deitatis virtute proprii spiritus utebatur, ab ipsa glorisicari dicitur. Quemadmodum si quis de hominibus asseveret quod virtus sua seu disciplina quemlibet unumquemque clarificet: quantivis enim in sua sit subsistentia spiritus, et ejus intelligatur in persona proprietas juxta id quod spiritus est et non filius, attamen alienus non est: ab illo enim Spiritus appellatus est veritatis, et veritas Christus est, unde et ab isto similiter sicut ex Deo Patre procedit. Denique hic ipse Spiritus etiam per sanctorum manus apostolorum miracula gloriosa perficiens Dominum glorificavit Jesum Christum postquam ascendit in coelum. Nam creditus est Christus natura Deus existens, per suum spiritum virtutes efficiens, ideoque dicebat : De meo acciplet et annuntiabit robis. Nequaquam vero participatione alterius idem Spiritus sapiens aut potens dicitur, quia per omnia perfectus est, et nullo prorsus indigens bono. Nam paternæ virtutis et sapientiæ, id est Filii spiritus creditur, et ideo ipsa re et subsistentia virtus et sapientia comprobatur. Igitur quia Deum carni unie-set: Apellatur vero apostolus et pontifex.... tanquam sacrificans ... qua a nobis ... offertur. Eur.

tum juxta subsistentiam sancta Virgo corporaliter A preparit, ideirco cam Dei genitricem esse profitemur, mon quod Verbi natura existendi principium de carne sortita sit; erat enim in principio. Verbum, et Deus erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et ipse est conditor saculorum, Patri coaternus, et universitatis creator; sed quod superius diximus, juxta subsistentiam sibimet unions humanam naturam, nativitatem sustinuerit ex ipsa vulva corporea, non quod eguerit necessario aut propter suam naturam, nativitate ista, quæ est in extremis sæculi facta temporibus, sed ut ipsas benediceret substantiæ nostræ primitias. Et dum eum carnibunitum mulier edidisset, illa quæ adversus omne genus humanum maledictio fuerat prolata desineret, nec jam morti nostra corpora destiparct. Hlud quoque quod dictum est, In tristitia paries B filies, ipsc dissolvens, verum esse monstraret quod prophetæ voce prædixerat : Absorpta est mors in victoria, et iterum : Abstulit Deus omnem lacrymam ab omni sacie; propter hanc etenim causam dicimus cum dispensatorie et ipsis benedixisse tunc auptiis, cum in Canan Galilese cum sanctis vocatus apostolis adesse dignatus est. Hæc sapere sumus edocti a sanctis apostolis et evangelistis, et ab omni Scriptura. divinitus inspirata, nec non et a beatis Patrum confessionibus veritate subnixis. His omnibus etiam tuam religionem concordare, et præter aliquem dolum vel fictionem consentire convenit; quæ vero religio tma anathematizare necesse est, huic epistolæ nostræ subjecta sunt : quod si minime, eisdem subjectis sententiam consequeris.

I. Si quis non confitetur Deum esse veraciter Emmanuel, et propter hoc ipsum Dei Genitricem sanctam Virginem (peperit enim carnaliter Verbum, quod ex Deo est, secundum quod scriptum est: Et Verbum caro (actum est), anathema sit.

II. Si quis non confitetur carne substantialiter unum esse Verbum Patris, unum quoque esse Christum cum propria carne, et eumdem ipsum sine dubio Deum simul et hominem, anathema sit.

III. Si quis in uno Christo dividit substantias post unitionem sola eas societate conjungens ea que secundum dignitatem est, vel etiam auctoritatem, aut potestatem, et non magis conventu ad unitatem naturalem, anathema sit.

mat eas voces que tam in evangelicis quam apostolicis litteris continentur, vel ctiam cas quæ de Christo a sanctis dicuntur, vel ab ipso Christo de se ipso, et aliquas quidem ex his tanquam homini præter Dei Verbum specialiter intelligat, applicandas crediderit, aliquas vero tanquam Deo dignas soli Verbo Dei Patris deputaverit, anathema sit.

V. Si quis audet dicere Christum hominem & Open πον 9: οφόρον, id est hominem Deo utentem se asportantem (Sic), et non Deum esse veraciter dixerit, tanquain unicum flium per naturam, secundum quod Verbum caro factum est, participaverit nobis similiter carne et sanguine, anathema sit.

VI. Si quis dicit Deum vel Dominum esse Christi Dei Patris Verbum, et non magis eumdern ipsum confitetur Deum et hominem simul, propter quod Verbum caro factum est, secundum Scripturas, anathema sit.

VII. Si quis dicit tanquam in hominem Jesum Deum Verbum fuisse operatum, et Unigeniti dignitatem, tanquam alteri præter ipsum existenti, tribuit, anathema sit.

VIII. Si quis audet dicere assumptura hominem coadorari cum Deo Verbo oportere, et connuncupari Deum, tanquam alterum cum altero (adjectio enim unius syllabæ hoc cogit intelligi), et non magis una reverentia veneratur Emmanuel, unamque ei gloriscationem dependit, juxta quod Verbum caro factum est, anathema sit.

IX. Si quis unum Dominum Jesum Christum glorificatum dicit a Spiritu sancto, tanquam ab aliena virtute, qua per eum uteretur, et ab eo acceperit efficaciam contra immundos spiritus, et per eum implesse divina signa, et non magis ejus proprium esse spiritum dicat sicut et Patris, per quem signa operatus est, anathema sit.

X. Pontificem et Apostolum confessionis nostra. C factum esse Christum divina Scriptura commemorat. Obtulit enim semetipsum pro nobis Deo Patri in odorem suavitatis: si quis ergo Pontiscem et Apostolum nostrum alium dixerit esse factum, præterquam ipsum Deum Dei Verbum, quando factum est caro, et secundum nos homo, sed quasi alterum præter ipsum specialiter hominem ex muliere; et si quis dicit quia pro se obtulit seipsum oblationem, ct non magis pro nobis solis (non enim indiguit oblatione qui peccatum nescivit), anathema sit.

XI. Si quis non consitetur carnem Domini vivisicatricem esse tanquam propriam ipsius Dei Vcrbi, sed quasi alterius cujuspiam præter ipsum, conjuncti quidem secundum dignitatem, aut secundum quod solam divinam inhabitationem habuerit : et non po-IV. Si quis duabus personis vel subsistentiis decer- D tius ut dixerimus viviscatricem esse, quia sacia est propria Verbi Dei, cui omnia vivisicare possibile est, anathema sit.

> XII. Si quis non consitetur Deum Verbum carne passum esse, et carne crucifixum, et mortem carne gustasse, factumque primogenitum ex mortuis, secundum quod est et vita, et vivisicator ut Deus, anathema sit.

### DIONYSII EXIGUI

### EPISTOLÆ DUÆ DE RATIONE PASCHÆ.

#### EPISTOLA I RIMA.

SCRIPTA ANNO CHRISTI 525, PROBO CONSULE, INDICTIONE 3,

Domino beatissimo, et nimium desideratissimo Patri Petronio episcopo, Dionysius Exiguus.

Paschalis festi rationem, quam multorum din frequenter a nobis exposcit instantia, nunc adjuti preoibus vestris explicare curavimus: sequentes per omnia venerabilium trecentorum et octodecim pontificum, qui apud Nicæam civitatem Bithyniæ contra vesaniam Arii convenerunt, etiam rei hujus absolutam veramque sententiam : qui quartasdecimas Iunas paschalls observantiæ per novemdecim annorum redeuntem semper in se circulum stabiles immotasque fixerunt: quæ cunctis sæculis eodem quo repetuntur (al., reponuntur) exordio sine varietatis B quod circulus iste nonaginta et quinque annorum labuntur excursu. Hanc autem regulam præfati virculi non tam peritta singulari quam sancti Spiritus illustratione sanxerunt, et velut anchoram firmam et stabilem huic rationi lunaris dimensionis apposuisse cernuntur: quam postmodum nonnulli vel arrogantia despicientes, vel transgredientes inscientia, Judaicis inducti fabulis, diversam atque contrariam formam festivitatis unicæ tradiderunt. Et quia sine fundamenti soliditate non potest structura ulla consistere, longe aliter in quibusdam annis dominicum Pascha et lunæ computum præfigere maluerunt, inordinatos circulos ordinantes (al., ordientes): qui non solum nullam recursus stabilitatem, verum etiam cursum præferunt errore notabilem.

Sed Alexandrinæ urbis archiepiscopus beatus C Athanasius, qui etiam ipse (al., et ipse) Niceno concilio tunc sancti Alexandri pontificis diaconus, et in omnibus adjutor interfuit; et deinceps venerabilis Theophilus, et Cyrillus, ab hac synodi veneranda constitutione minime desciverant. Imo potius eumdem decemnovennalem circulum, qui Enneacaidecaeterida Graco vocabulo nuncupatur, sollicite retinentes, paschalem cursum nullis diversitatibus interpolasse monstrantur. Papa denique Theophilus centum annorum cursum Theodosio seniori principi dedicans, et sanctus Cyrillus cyclum temporum nonaginta et quinque annorum componens, hanc sancti concilii traditionem ad observandas quartasdecimas lunas paschales per omnia servaverunt. Et quia stuejusdem circuli regula fixius inhærere, hanc post præfationem nostram credidimus ascribendam. Nonaginta quinque autem annorum hunc cyclum studio quo valuimus expedire contendimus: ultimum ejusdem beati Cyrilli, id est quintum circulum, quia sex ad huc ex eo anni supererant, in nostro hoc opere præferentes: ac deinde quinque alios juxta normam

A ejusdem pontificis, imo potius sæpe dicti Nicani concilii, nos ordinasse profitemur.

Quia vero sanctus Cyrillus primum cyclum ab anno Diocletiani centesimo quinquagesimo tertio cœpit, et ultimum in docentesimo quadragesimo septimo terminavit; nos a ducentesimo quadragesimo octavo anno ejusdem tyranni potius quam prificipis inchoantes, noluinus circulis nostris memoriam impii et persecutoris innectere; sed magis elegimes ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi annorum tempora prænotare : quatenus exordium spei nostre notius nobis existeret, et causa reparationis bumanic, id est passio Redemptoris nostri, evidentius elucéret.

Hoe preserve lectorem putavimus admonendum, quem fecimus, cum finito tempore in idipsum reverti cœperit, non per omnia propositam teneat firmitatem. Nam licet anni Domini mostri Jesu Christi erdinem suum continuata serie custodiant, et indictiones per annos quindecim solita revolutione decurrant, épactas etiam, quas Græci vocant, id est adjectiones aunuas lunares undecim, que triginta derum fine in se redeunt, fixis regulis invenias adnotatas, decemnovennalem quoque recursum, et paschales quartasdecimas lunas easdem omnium zevorum revolutione reperias: tamen tenorem similem constantiæ nequeunt custodire concurrentes dies hebdomadum, et dies Paschæ Domini, lunaque ipsius diei Dominici. Concurrentium autem hebdomadum (al., septem dierum) ratio, quæ de solis cureu provenit, septeno (al., septem) annorum jugi circuitu terminatur. In quo per annos singulos unum numerare curabis; in eo tantummodo amuo in quo bissextus fuerit, duos adjicies; que causa etiam facit ut non per omnia circulos iste nonaginta quinque annorum suo recursui concordari videatur. Nam cum in cæteris annis non dissentiat, in illis selis in quibus se bissextus interserit, Pascha dominicum cum sua luna vario modo rationis occurrit. Sed bi qui ordine fixo per omnia decurrent tempora, mobilium casuum sua stabili circuitione sine ulla possunt difficultate dirigere. Et ideo post expletionem nonaginta quinque annorum, cum harum rerum diligons ad exordium redire volucrit, non ad quintum cydiosis, et quærentibus scire quod verum est, debet D clum sancti Cyrilli, quem nobis necessario proposuimus, sed ad nostrum primum vigilanter excurrat : et ordine, quo diximus, per eos qui firmum cursum retinent, eorum progressum, qui videntur titubare, sustentet.

Illud quoque non minori cura notandum esse censuimus, ne in primi mensis agnitione fallamur. Hinc enim pene cunctus error discrepantize paschalis exostur, dum temperis initium ignoratur. Nam cum A sententia comprobatur : qui, juxta hanc Æzyptio-Dominus omnipotens hanc tacratissimam solumnitatom celebrandam filiis Israel, qui ex Ægyptia servitute liberabantur, indiceret, alt in libro Exodi ad Moyoun et Aaron in terra Ægypti: Mensis iste principium mensium, primus erit in mensibus anni (Exed. xm, 2). Remque ibidem : Primo, inquit, mense, deciand quarto die mensis ad vesperum comedetis asyma, waque ad vigesimum primum ejusdem ad vesperum 41bid., 48). In Deuteronomio quoque idem legislator Movees its populum de hac re commonet dicens: Observa mensem noverum frugum, et verni primum temporis, ut facins Pascha Domino Deo tuo, quoniam **In icio mense eduxit le Dominus Deux tuus de Alqueto** morte (Douter. xvi, 1 et seq.). Tanta hac auctoritate sporum, usque ad vigesimum primum, festivitatem pasthalem debere celebrari. Sed quia mensis hic de sumat exordium, vel ubi terminetur, evidenter iki non legitar, præfati trecenti et octodecim pontifiees, antiqui moris observantiam, et exinde a sancte Moyse traditam, sicut in septimo libro Ecclesiastica refertur Historiæ, solertius investigantes, ab octavo idus Martii, usque in diem nonarum Aprilium, natam lunam facere dixerunt primi mensis exordium: et a duodecimo die calendarum Aprilium usque in dechaum quartum calendas Maias lunam decimam quartam solertius inquirendam. Quæ quia cum solis cursu non squaliter volvitor, tantorum dierum spatils occursum vernalis æquinoctii consequatur : qui a duotalium sententiis, et maxime Ægyptiorum, qui calculationis præ omnibus gnari sunt, specialiter adnotatur. In quo etiam, si luna decima quarta sabbato contigerit (quod semel in nonaginta quinque annis accidere manifestum est), sequenti die dominico, id est undecimo calendas Aprilis, luna decima quinta, celebrandum Pascha, eadem sancta synodus sine ambigultate firmavit. Hoc modis omnibus admonens, ut ante duedecimum calendas Aprilis Iunam decimam quartam paschalis festi nullus inquireret ; quam non primi mensis, sed ultimi esse constaret.

Sed nec hoc prætereundum esse putavimus, quod nimis errant qui funam peragere cursum sui circuli triginta dierum spatiis æstimantes, duodecim lunares quibus etiam quinque dies adjiciunt, quos intercalares appellavit antiquitas, ut solarem annum adimplere videantur. Cum diligens inquisitio veritatis estenderit in duobus lunæ circulis non sexaginta dies, sed quinquaginta novem debere numerari. Ac per boc in duodecim lunaribus mensibus trecentorum quinquaginta quatuor dierum summam colligi; cui epactas Ægyptii annuas, id est undecim dies, secommodant: ut ita demum lunaris emensio (al., dimensio) rationi solis adaquetur. Quod verissimum ease atque certissimum suprascriptorum Patrum rum calculationem, quartas decimas lunas paschalis observantize tradiderunt. Sed nonnulli tantæ subtilitatis, sive potius sanctionis ignari, dum alia supputationis argumenta perquirunt, a veritatis tramite recedunt. Unde plerumque contingit, ut quando sape dicti Patres decimam quartam lunam ponunt, eam îsti decimam quintam suspicentur; et quæ vigesima prima est, vigesimam secundam esse pronuntient. Sed nobis, quibus amor et cura est Christianæ religionis, nulla prorsus oportet ratione discedere; sed præfixam ab his paschalem regulam sincerissims convenit observatione servare.

Quanta vero in Ecclesiis toto terrarum orbe diffusis horum Patrum nitamur auctoritate, non labor divina claruit, primo mense, decimo quarto dio ad ve- B est ostendere : cum secundum concilium apud Nicæam post tempora non longa conveniens a, eorum primitus definitionem, quam de paschali ratione protulerant, hullo modo violandam esse censuerit. Denique in sanctis canonibus, sub titulo septuagesimo nono, qui est primus ipsius Antiocheni concilii, his verbis invenitur expressum: Omnes qui ausi fuerint dissolvere definitionem sancti et magni conciliiquod apud Nicæam congregatum est, sub præsentia pilssimi et venerandi principis Constantini, de salutifera solemnitate paschali, excommunicandos, et de Ecclesia pellendos esse censemus; si tamen contentiosi, adversus ea quæ bene sant decreta, perstiterint. Et hæc quidem de laicis dicta sint. Si quis autem eorum qui præsunt Ecclesiæ, aut episcopus, aut presbyter, aus decimo calendarum Aprilium die, cunctorum Orien- C diaconus, post hanc definitionem tentaverit ad subversionem populorum, et Ecclesiarum perturbationem, seorsim colligere, et cum Judæis Pascha celebrare; sancta synodus hunc alienum jam hine ab Ecclesia Indicavit, quod non solum sibi, sed plurimis causa corruptionis ac perturbationis exstiterit. Nec solum a ministerio tules removet, sed etiam illi qui post damnationem hujusmodi communicare tentaverint, damnati sunt, omni quoque extrinsecus honore privati, quemsanctu regula, et sacerdotium Dei promeruit. His non dissimilia venerabilis papa Leo sedis apostolicæ præsul pronuntiat, dicens: Contra statuta canonum paternorum, qua ante longissima atalis annos in urbs Nicæa spiritalibus sunt fundata decretis, nihil cuiquam audere conceditur: ita nt si quis diversum quid vesti menses in trecentis sexaginta diebus annumerant; D decernere, se potius minuat, quam illa corrumpat. Once si, ut oportet, a cunctis pontificibus intemerata serventur, per universas Ecclesias pax erit, et firma concordia. Et iterum: In omnibus, inquit, ecclesiasticis eausis, his legibus obsequimur, quas ad pacificam observantiam omnium sacerdotum per trecentos oclodecim antistites Spiritus sanctus instituit: ita ut etiansi multo plures aliud, quam illi statuere, decernant, in nulla reverentia sit habendum, quidquid fuerit a prædictorum constitutione diversum.

> Sufficienter, ut putamus, cunctis indicitur, ne deinceps aliter quam a sanctis constitutum est Patri-

<sup>·</sup> Alias, cum canctum concilium apud Antiochiam post tempora, etc.: rectius, ut ex sequentibus videter.

bus, sagrafissimum Pascha celebretur. Quod si testi- A dum, communea, id est mipores habeat, tertium carmonia tantorum sacerdotum forsitan quis obstinata mente despexerit, etiam in historia ecclesiastica paria breviter intimata reperiet; multorumque relatione pontificum, et maxime beati Athanasii, cujus supra meminimus, hæc eadem vulgata cognoscet. Idipsum vero epistola sancti Proterii Alexandrinæ urbis episcopi ad eumdem papam Leonem pro hac eadem paschali quæstione directa, testatur : quam ante hos annos transferentes e Gracco, huic operi adnectendam esse perspeximus (al., prospeximus): nec non et argumenta Ægyptiorum sagacitate quæsita subdidimus; quibus, si forsitan ignorentur, paschales tituli possint facile reperiri : id est, quotus sit annus ab Incarnatione Domini, et quota sit indictio; quotus stat; cæterique simili (al., cæteraque similia) supputationis compendio requirantur. Orantem pro nobis beatitudinem vestram divina gratia custodire dignetur.

#### EPISTOLA IL

#### SCRIPTA ANNO CHRISTI VULGARI 526.

Dominis a me plurimum venerandis Bonifacio primicerio notariorum, et Bono secundicerio, Dionysius Exignus salutem.

Observantiæ (al., Reverentiæ, non bene) paschalis regulam, diu sancto ac venerabili Petronio episcopo commonente, tandem stylo commendare compulsus, omnem deinceps diversitatis oppugnationem sublacentorum octodecim antistitum qui apud Nicæam convenerant, auctoritatem totis nisibus insinuare curaveram : qui in ipso concilio venerando decemnovenualem cyclum regulariter afligentes, quartas decimas lunas paschalis observantiæ per omnia tempora legi suæ revolutionis immobiles adnotaverunt. Sed quoniam sanctitas vestra, orta rei bujus quæstione, de archivo Romanæ Ecclesiæ Paschasini venerabilis episcopi scripta, quem constat pro persona beatissimi papæ Leonis sancto Chalcedonensi præsedisse concilio, ad eumdem papam per idem tempus directa nunc protulit, quæ sanctis Patribus evidenti ratione consentiunt, huic præsenti indidimus operi: ut hujus etiam viri testimonio niteremur, qui manidecreta confirmat. Quod vero in scriptis ipsis communium apnorum et embolismorum mentio facta est, et a nonnullis hæc ratio, quæ ex Hebræorum, ut fertur, traditione descendit, magnopere quæritur, scire volentibus, utrum huic paterna regula (al., paternæ regulæ) consonare videatur; necessarium duximus, et hanc notitiam, ne probetur in aliquo dissidere, coacta brevitate digerere.

Noverimus itaque, quia idem decemnovennalis cyclus per ogdoadem et hendecadem semper in se revolvitur. Octo namque et undecim ipse numerus explicatur. Ogdoas ergo, quæ incipit a primo decemnovennali cyclo, qui est lunaris decimus septimus, hae ratione peragitur, ut annos primum et secun-

bolismum, id est majorem; annum quartum et quintum item communes, sextum embolismum: sentimum communem, octavum embolismum. Ac per hoc ogdoadis communes anni quinque, et tres embolismi jugiter ascribuntur, Communis autem annus duodecim lunares menses colligit, qui dies treceutos quinquaginta quatuor efficiunt. Embolismus autem annus. et lunas tredecim, et dies trecentos octoginta quatuor habere monstratur. Item hendecas hac lege discurrit. Incipit nono anno cycli decemnovennalis. qui est lunaris sextus : cujus primus et secundus annus communis est, tertius embolismus; quartus et quintus communis, sextus embolismus; septimus et octavus communis; nonus embolismus; decimus comctiam lunaris circulus, sive decemnovennalis exi- B munis, undecimus embolismus: sicque hendecas communibus annis septem, embolismis quatuor terminatur. Embolismorum autem ista ratio probatur existere, quia annorum communium videtur damna supplere : quatenus ad solare tempus lunaris exæquetur excursio. Quamvis enim anni solaris circulum per singulos menses luna circumeat, tamen ejus perfectionem duodecim suis mensibus implere non prævalet. Denique in annis communibus ad rationem solaris anni undecim dies lunge deesse cernuntur. In embolismis vero novemdecim diebus eumdem annum videtur solarem luna transcendere. Ouapropter ogdoadis et hendecadis annos, juxta præfati circuli ordinem, in medium proferamus; et liquido probabimus, per octo apnos et undecim, lunæ cursum cum tam fore credideram; maxime quod sanctorum tre- C sole contendere : quando tot dies illa colligat quot ille cucurrerit.

In ogdoade diximus quinque annos esse communes, tres embolismos. Quinquies ergo trecenteni quinquageni quaterni, fiunt mille septingenti septuaginta; et ter trecenteni octogeni quaterni, mille centum quinquaginta duo, ac per hoc simul finnt his mille nongenti viginti duo. Similiter octo anni solares, si in summam redigantur, id est octies trecenti sexageni quini, et quadrans, faciunt simul bis mille nongentos viginti duos. Simili modo et hendecadis aunos. qui sunt communes septem, et quatuor embolismi, si in summam ea qua diximus supputatione congesseris, tantumdem pene reperies, quantum undecim solares anni conficiunt; hoc est, quater mille festo miraculo venerabilium pontificum paschalia n quatuordecim. Hac est ergo embolismorum, sicut prædiximus, ratio, ut incrementis suis communium annorum detrimenta compensent.

Sed jam pulcherrimam vobis atque præclaram collectionem ipsius cycli decemnovennalis ostendam, per quam omnem deinceps ambiguitatem, si qua mota fuerit, auferatis; nec sit ita quis nimio stupore perculsus, qui demonstrata sibi veritatis luce non gaudeat, et ignorantiæ relictis tenebris, tantæ rationi protinus non acquiescat. A decima quinta luna paschalis festi, anni, verbi gratia, præcedentis, usque ad decimam quartam sequentis, quod quærimus, si communis annus est, trecentos quinquaginta quatuor dies habebit; si embolismus, trecentos octoginta quatuer. Quod si dies unus plus minusve contigerit.

evidens error est. Excepto videlicet anno primo sepe dicti decemnovennalis cycli, quem a decima quarta luna Paschæ ukimi, id est noni decimi anni, usque ad decimam quartam ejusdem primi numerare curamus (al., causavimus). Propter quod idem ultimus epactas, id est adjectiones lunares, octodenas tunc retinens, primo anno, non undecim, ut cæteris annis fieri solet, sed duodecim dies accommedat. Et quia triginta dierum fine volvuntur, nulla epacta in principio ipsius cycli ponitur; secundus autem annus epactas undecim suscipit: et ideo, sicut diximus, a decima quinta luna Paschæ primi cycli usque ad finem ejus, in communibus et embolismis annis prælixos dies nos invenire, non dubium est. Quod si aliter aliquando calculantium imperitia fuerit fortassis expositum, hae observantia ratiocinationis eorum falsitas arguetur.

Atque ut bec manifestius possit intelligi, præsentis anni monstremus exemplo. Indictio quippe quarta est, et lunaris circulus undecimus; decemnovennalis eyclus decimus quartus. Et quoniam hendecadis sextas annus est, eum embolismum esse necesse est. A decima quinta itaque luna præteriti festi, usque ad decimam quartam præsentis, quot sunt dies diligestius inquiramus: et inveniemus procul dubio, quando Pascha celebrare debeamus. Transacto anno per indictionem tertiam in Pascha funam decimam sartam nono calendarum Aprilium die, id est vigeno quarto mensis Martii fuisse, quis dubitet, qui curam hujus rei habere quantulumcunque cognoscitur? Et ideo ab octavo calendarum Aprilium die nu- C merandi sumamus exordium; habemus Martii dies septem, Aprilis triginta, Maii triginta et unum, Junii triginta, Julii triginta et unum, Augusti triginta et m, Septembris triginta, Octobris triginta et unum, Novembris triginta, Decembris triginta et unum, Jamuarii triginta et unum, Februarii viginti octo, Martii triginta et unum, Aprilis duodecim dies, quod est pridie ides Aprilis. Fiunt simul trecenti octoginta quatuor. Quod si, juxta corum diffinitionem, a qui lunam aliter quam se veritas habet computant, decimam quartam non pridic ideum Aprilium, sed tertio idamo demus occurrere; trecentos octoginta tres dies imminuto numero colligemus; quod nullo fieri pacto conceditur. Et ita semper quotiens dubitatio dis occurrerit, a decima quinta luna transactæ festi- D quaginta quatuor. vitatis, usque in decimam quartam Paschæ, quod querimus, dies sollicite computemus. Et si commuais annus est, trecentos quinquaginta quatuor dies; si embolismus est, trecentos octoginta quatuor inveniemus : nec inequalitas (alias, inequaliter) prorsus eveniet : quia regula cycli hujus hac ratione subsistit, cujus enuclestam formulam subjecta descriptione

Anno decemnovennali primo, lunari decimo septimo, a decimo quinto calendas Maii usque nonas Apri-

evidens error est. Excepto videllect anno primo scepe A lis, quia communia annus est, sunt dies trecenti quindicti decemnovennalis eyeli, quem a decima quarta quatuor.

Anno decemnovennali secundo, lunari decimo octavo, ab octavo idus Aprilis usque in octavem calendas Aprilis, quia communis est, sunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali tertio, lunari decimo nono, a septimo calendas Aprilis usque in idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatum.

Anno decemnovennali quarto, lunari primo, a decimo octavo calendas Maii usque in quartum nonas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quiaquaginta quatuor.

Anno decemnovennali quinto, lunari secundo, a positum, has observantia ratiocinationis corum falsi- B tertio nonas Aprilis us que in undecimum calendas tas arguetur.

Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quina quaginta quatuor.

Anno decemnovennali sexto, lunari tertio, a decimo calendas Aprilis usque in quartum idus Aprilis, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali septimo, lunari quarto, a tertio idus Aprilis usque in tertium calendas Aprilis, quia communis est, sunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali octavo, lunari quinto, a pridie calendas Aprilis usque in decimum quartum calendas Meli, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali nono, lunari sexto, a decimo tertio calendas Maii usque in septimum idus Aprilis, quin communis est, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo, lunari septinio, a sexto idus Aprilis usque in sextum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali undecimo, Innari octavo, a quinto calendas Aprilis usque in decimum septimum calendas Maii, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali duodecimo, lunari nono, a decimo sexto calendas Maii usque in pridie nonas Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quiaquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo tertio, lunari decimo, a nonis Aprilis usque in nonum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatror.

Anno decemnovennali decimo quarto, lunari undecimo, ab octavo calendas Aprilis usque in secundum idus Aprilis, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo quinto, lunari duodecimo, ab idibus Aprilis usque in calendas Aprilis,

<sup>\*</sup> Lunarem Victorii cyclum v hic notat; quem ad Martii 29 apposuimus, uno ante cyclum Alexandrinorum quartodecimo die, recte ad Dionysii mentem.

quia communis est, final dies trecenti quinquaginta A treventi octogiata quatuor. quatuor.

Anno decemnovennali decimo sexto, lunari decimo tertio, a quarto nonas Aprilis usque in duodecimum calendas Aprilis, quia communis est, flunt dies trocenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo septimo, busari decimo quarto, ab undecimo calendas Aprilis usque in quintum idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies

Anno decemnovennali decimo ectavo, lunari decimo quinto, a quarte idue Aprilis meque in quartum calendas Aprilis, quia communis est, funt dies troconti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennali decimo none, iunari decimo sexto, a tertio calendas Aprilis usque in decimum quintum calendas Maii, quia embolismus est, flunt dies trecenti octogiata quatuor.

### PRÆFATIO CHRISTOPH. JUSTELLI

IN CODICEM CANONUM ECCLESIÆ UNIVERSÆ.

gehatur, divino et canonico. At divinum quidem jus, codice sacræ Scripturæ; canonicum vero, Codice Canonum centinetur. Itaque in conciliis, illi duo codices in medio consessus poni solebant, ut ex eqrum jure episcopi inter se dogmata pietatis explorarent, obortas hæreses refutarent, et controversias ad disciplinam ecclesiasticam, sacramque moderniam pertineutes dirimerent. Hunc morem indicant acta concilii Chalcedonensis, ubi passim bac verba reperiumtur, προκειμένου εν τῷ μέσῳ τοῦ ἀγιωτάτου καὶ ἀχράντου Kuryskieu, anteposito in medie secresancio el venerabili Evangelio. Et Cyrillus Alexandrinus, in Apologotico ad Theodosium imp. de concilio Ephesino loquens: 'Η άγία σύνοδος σύνεδρον, ώσπερ καὶ κεφαλήν, έποιούτο Χριστόν έπειτο γάρ ἐν άγιο θρόνο τὰ σεπτάν Everyther, impereous tois exious impouppeis. Epiper dixmov xpivate. Saucta synodus Christum consessorem, at velut caput, constituit : venerandum enim Evangelium, in sancto throng collocatum erat, sacerdotibus insonans: Justum indicium judicate. Et epistola synodica concilii Aquileicusis, propositæ in medio divinæ Scripturæ (Tom. 1 Concil.).

Codicis vero Canonum ipsa quoque synodus Chalcedonensis meminit, atque ex co citat (Act. 4 et 11) canones 83, 84, 95 et 96 (qui 3, 4, 15 et 16, in concilio Antiocheno reperiuntur), corumque jure de controversiis ecclesiasticis pronuntiat. Et epistola synodica episcoporum provinciæ Pisidiæ Asianæ diæcescus ad Leonem imp. (Tom. II Concil. edit. Rom.) citat canonem 83, qui quartus est Antiocheni concilii. Et Dionysius Exiguus epistola paschali 1 ad Petronium episcopum, canonem citat 79 (Græcis 80), qui primus est ejusdem synodi Antiochenæ. Et epistola ad Stephanum Salonitanum episcopum, quam sux veteris illius Codicis Canonum Latinæ interpretationi præfixit, canones a Nicæno concilio i ad Constantinopolitanum 1, hoc est, a primo capite usque ad centesimum sexagesimum quintum enumerat, sicul, ut ipse ait, in Græca auctoritate, conciliorum ordine et numerorum serie digesti erant. Ad hæc respexisse videtur Leo I pontisex, et synodus Romana epistola ad Theodosium imp. pro Flaviano patriarcha CP. scripta (Ibid.), qua petit ut juberet generalem synodum intra Italiam celebrari: quod, post appellatio-

Ecclesia Christiana primitiva duplici jure olim re- 3 nom interpositam, necessario postulari canonum Niconorum decreta testarentur, quaque subterannexa erant : ubi subterannexorum voce intelligi par est canones conciliorum qui a Niceono ad Constantinopolitanum, numerorum serie in unum collecti, in veteri Codice Canonum reperiuntur. Et Vizilius opiatola ad Rustionm et Sebastianum diaconos Ecclesion Romanze, ex eo Codice canquem citat in concilio Chalcedonessi probatum atque lectum, qui in Antiochena synodo quintus numero consignatus reperitur. Unde apparet primitive Ecclesies Patrea, in illo veteri Codice Canonum componendo, juxta quem de rebus sacris judicia habehantur, singula consequentia concilia certo ordine disposuisse, certaque ac continua eerje, pee interrupta numerorum connexione canones illorum numerasse, ne quid huic Codici detrahi aut addi posset : quem et ideo Patres Ephesini et Chalcedonenses, altique ecclesiastici acriptores ráfin Ol disolautian tõn navõnes, änskostien ineknematerin. Ol Lougues amioublar, seriem et consequentiam canonum, consequentiam esclesiasticam, et consequentiam numerorate, passim vocant. Unde et in actis conciliorum vox andoida; et navormas pro cadem aumitur. Præpomebantur autom viginti canones concilil Nicomi, dak τήν τῆς οἰκουμανικῆς συνάδου αἰθεντίκο, propter auctoritatem et dignitatis prærogativam magni illius concilii, quod primum ocumenicum Ecclesia Christiana celebravit; protize etiam illius nomine, ut quidam existimant, quod in cæteris qui subjecti seu subterannexi erant observatum non fuit : atque inde factum videtur, lapeu temperis, ut sub nomine concilii Niezeni laudarentur omnes. Quod spud Gregorium Turenensem episcopum observare licet (Lib. 12, c. 33), ubi ex canonum Niczenorum decretis canonem citat, qui 14 est Gangrensis concilii : Canonum, inquit, Nicenorum decreta relegi, in quibus continetur: « Quie si qua reliquerit virum, et torum quo bane vixit, sprevarit; » et sequebantur canones 25 concilii Ancyrani, et Neocesariensis 14 (quæ quidem duo coucilia ante Nicænum celebrata sunt, et ab eo deinceps comprobata, ut acta concilii Florentini testantur) et qui postmodum constituti sunt, Gangrensis 21, Antiocheni 25 (cujus quatuor canones sub titulo 93, 94, 95 et 96, ex eo codice citantur in concilio Chalcedonensi), Landicensis 59, et Constantinopolitani ; quatuer

(Græcis 7), qui quidem collecti, secundum Diony- A constabat, hoc est quatuer primis œcumenidis, et sium Ezigunm, 154 canones efficiunt.) Ex quibus canonibus ab initio compositum erat corpus illius Codicis antiqui quem la actis synodi Chalcedonemis citari, aique ante eam vim canonum universalem jam habuisse compertum est : cui postea adjecti sunt concilii Ephesini nı œcumenici octo canones forte a Stephano episcopo Ephesino, cujus exstat canonum collectio nondum edita, quæ omnino convenit cum veteri Codice Ecclesiæ universæ, canonesque conci-Borum Niczeni, Ancyrani, Neoczesariensis, Gangrensis, Antiocheni, Laodicensis et Constantinopolitani, eadem serie et ordine exhibet, quibus ipse Ephesinos addidit. Face vero in Bibliotheca Palatina, apud hæredes Gelharti Ermenhorstii Hamburgi asservatur, a quibus hucusque nancisci non potulmus. Postea, Be Bibl. canonicorum D. Hilarii Pictaviensis a viro el. Chalcedonensis concilii quarti œcumenici canones 29 ab alio collectore additi sunt. Hæc autem quinque concilia, licet particularia sint, auctoritatem tamen ecumenicorum adepta sunt, quandoquidem Patres quatuor priorum conciliorum illa probarent, suaque secerunt : atque ab universa cum Orientis, tum Occidentis Ecclesia unanimiter approbata et confirmata sunt, et in Codice Canonum Ecclesize universæ recepta foerunt, et inserta tali ordine et numerorum serie, ut unum et idem corpus constituerent, cui vim et auctoritatem canonici juris universalis concilium Chalcedonense dedit canone 1, his verbis : Tour mape των άγίων Πατέρων καθ' έκάστην σύνοδον άχρε του νύν durebirras κανόνας πρατείν έδικαιώσαμεν: Canones qui sanctis Patribus in unaquaque synodo hucusque C Grecorum quam Latinorum, per omnes totius orbis constituti sunt, observari æquum censuimus. Et postea Justinianus imp. novel. 131, de Canonibus ecclesia-Sticis, Θεσπίζομεν τοίνυν τάξιν νόμιμον έπέχει» έκκλησιαστεκούς κανόνας, τούς ύπο των άγίων τεσσάρων συνόδων Extedérras, A Befaiodérras, rout' cort the de Nixaia, παί τός ἐν Κωνσταντι:ουπόλει, καὶ τῆς ἐν Ἡρέσῳ πρώτης, zal tā; ir kalyndon : Sancimus vim legum obtinere ecclesiasticos canones, qui a sanctis quatuor conciliis constituti sunt, et confirmati, hoc est Nicano, Constantinopolitano, Ephesino, et Chalcedonensi. Ubi confirmatorum voce intelligi par est canones conciliorum diceceseum prædictorum Ancyrani, Neocæsariensis, Gangrensis, Antiocheni, et Laodicensis, qui toto orbe recepti, et ab ipsis quatuor prioribus conciliis œeumenicis probati et confirmati, in Codice Canonum Ecclesize universæ continebantur, ut diserte Theodorus Balsamo ad Nomocanonem Photii tit. 1, cap. 2, adaotavit his verbis: Σημείωσαι την παρούσαν νεαράν (ρλα') ώς νόμους χρατείν, μή μόνον τούς παρά των (τεσσάρων) άγίων συνόδων έχτεθέντας πανόνας, άλλά ναί ενώς παρά τούτων βεδαιωθέντας, ήγουν τούς κανόνας τών τοπιών συνόδων: Nota præsentem novellam, quæ dicit, sanquam leges servari oportere, non solum qui a sanctis (quatuor) synodis editi sunt canones, sed eos eftam qui ab his confirmati sunt, seu canones synodorum localium. Concilium etiam Constantinopolitaown m, in Trullo habitum anno 707, sub Justiniano II, antiquum illum Codicem Ecclesiæ universæ confirmavit canone 11, enumeratis conciliis quibus

quinque particularibus, servato etiam ordine temporis a Niczena synodo ad Chalcedonensem, additis canonibus apostolicis 85, Sardicensibus et Carthaginensibus, Trullensibus etiam, Gracorunxque Patrum spistolis canonicis antes non receptis, nec a conciliis œcumenicis, nec ab impp. confirmatis : ubi Balsamo per hunc canonem, localium queque synodorum confirmationem factam กล่า ๆเขตุม่าทา อิเล รงบ์รวย ἐπικύρωσα τῶν τοπικῶν συνόδων, adnotavit. Quibus postea adjecti sunt canones concilii Nicæni II, ac tandem ex ils omnibus tam canonibus quam Patrum decretis a Niczena prima synodo ad Niczenam n compositus est Codex Canonum Ecclesise Orientalis (cui titulus kariner των άποστόλων, πχί των άγίων συνόδων), Joanne Tillio Parisils Græce primum editus, et postea ab Elia Ehingero ex Biblioth. Augustana Witchergæ 2000 1814, cui Zonaras et Balsamo suas interprotaliones addiderunt, que antehac in lucem prodie-

Printa igitur et omgium vetustissima est canonum ecclesias ficorum collectio, que Cobex Canonum Ec-CLESIE UNIVERSE recte nuncupatur, quia co, veluti jure communi et universali, Ecclesia primitiva tam in Oriente quam in Occidente olim usa est in dijudicandis sacris controversiis; postea vero ab antiquo illo Codice, veluti certo atque communi Ecclesiæ universie auctoritate probato, veteris jurisprudentine ecclesiastica corpore, jus omne canonicum, tam Christiani diesceses ac provincias derivatum est.

Sunt et aliæ antiquæ et recentiores collectiones seu breviationes canonum, nomocanones etiani, seu canonum et legum concordantium collationes, que omnes canonum sontentias sub certis quibusdam titulis comprehenderunt, Joannis scilicet Scholastici. Photii et Arsenii patriarcharum CP., Alexii Aristini, Simeonis Logothette, et Constantini Harmenopuli, aliorninque collectorum Græcorum, post Chalcedonense concilium, el Justiniani imp. tempora, privato tantum consilio conscriptæ, nullaque publica auctoritate probatæ, nec a conciliis œcmnenicis, nec ab impp. confirmatæ; quæ et ideo nullam vim habent juris canonici universalis, sed tamen ad interpretationem et facilierem instructionem canonum sunt valde utiles et necessariæ.

Quod autem ad Ecclesiam Occidentalem attinct, certum est, in toto orbe Occidentali, et Latinæ linguæ diœcesibus et provinciis, eam quoque (ut et Orientalis) in judiciis ecclesiasticis, priscis canonibus veteri Codice Ecclesiæ universæ comprehensis usam fuisse. Id testantur acta conciliorum et decreta pontificum, ubi passim codicis et corporis canonum, et antiquorum canonum, et canonum Orientalium mentio, quo nomine Codex Ecclesiæ universæ sine dubio intelligitur. Horum autem canonum Græcorum variæ diversæque occurrunt Latinæ interpretationes. Atque antiqua illa est qua usi sunt Latini conciliorum collectores, sub nomine Isido: i Mercatoris, et cum

antiquæ versionis plura exemplaria exstant in bibliothecis. Sed antiquior altera, nondum edita, cujus pervetusium exemplar ms. penes nos habemus, litteris majusculis exaratum, quod ævi sui notam indicat. Dionysii vero Exigui Latina interpretatio (quam ante annos viginti ex vetusto cod. ms. Bibl. nostræ edidimus) ut purior et elegantior ceteris prælata est; quæ-quidem seriem et ordinem conciliorum, canonumque consequentiam ac numerorum connexionem retinuit, quæ erat in Græco exemplari quo ipse usus est, a Niceno scilicet concilio primo eccumenico, ad Constantinopolitanum 1, hoc est a primo capite ad centesimum sexagesimum quintum, ut ipse ait in epistola sue collectioni præfixa, cui (omissis Constantinopolitanis quatuor posterioribus canonibus p et octo Ephesinis, qui in Collectione Canonum, et Nomo canone Joannis Scholastici patriarchæ CP. et cateris omnibus Gracorpm, canonum collectionibus reperiuniar) ideidit cononer qui dicantar Apostolorum quinquaginta, el Sardicenses et Africanos qui in Occidente Latine sunt editi : atque ideo in omnibus coffectionillus postmodum positi sint สอไปส์ สะค่ะ ระยอก เละเพอค่อก เวือบา รถึง ธับระเมีย แะคุณิต διορίζεσθαι, Propierea quod multa de quibusdam ad loca et regiones pertinentibus, sive Occidentalibus partibus, definierint, ut ait Balsamo in prolegomenis mss. ad suum Nomocanonem. Dionysius autem Exiguus suz collectionis canonum rationem exponit his verbis: Canones qui dicuntur Apostolorum, de Græco transtulimus, quibus plurimi consensum non præbnere C facilem, quamvis postea quædam constituta pontificum ex ipsis Canonibus assumpta esse videantur : deinde regulas Nicænæ synodi, et deinceps omnium conciliorum, sive quæ ante sam, sive quæ postmodum facta sunt, usque ad synodum pontificum 150, qui apud Constantinopolim convenerunt: et sub ordine numerorum, id est a primo capite usque ad centesimum sexagesimum quintum, sicut habetur in Græca auctoritate digessimus. Tum sancti Chalcedonensis concilii decreta subdentes, in his Græcorum canonum finem esse declaramus. Statuta quoque Sardicensis concilii. alque Africani, quæ Latine sunt edita, suis a nobis urmeris cernuntur esse distincta. Hac vero Dionysiana collectio ab Ecclesia Romana statim recenta est, ut testatur Cassiodorus (Lib. de Instit., c. 23), Dionysii Exigui coxevus : Fuit nostris temporibus inquit, Dionysius monachus, Scytha natione, sed moribus omnino Romanus, in utraque lingua doctissimus, qui petitus a Stephano episcopo Salonitano, ex Gracis exemplaribus canones ecclesiasticos, magnæ eloquentiæ luce composuit, quos hodie usu celeberrimo Ecclesia Romana complectitur. Et canones a Joanne II papa missi anno 533 pro causa Contumeliosi episcopi, qui ex translatione Dionysii Exigui expressi reperiuntur (Tom. I Concil. Gallie).

Ut autom Codici Canonum Ecclesiæ Orientalis decreta seu epistolæ canonicæ Patrum Græcorum a synodo Trullana annexa sunt, Dionysius quoque Exiguus paulo post editionem canonum, decreta ponti-

Dionysiana Interpretatione conjunxerunt, ejusque A ficum Rom. Sirieii, Innocenții, Zosimi, Bonifac i Cœlestini, Leonis, Gelasii, Anastasii, ab anno scilicet 385 ad annum 496, in unum collegit, et in ordinem titulis compositis distinxit, sub una serie numerorum eo modo quo Patrum canones transferens ordinaverat, ut ipse profitetur in epistola præfationis loco prælixa ad Julianum presbyterum tituli Sanctæ Anastasiælguam cum indice decretorum edidimus (In Cod. Can. Eccl. Rom.) anno 1643], qui synodis Romæ celebratis sub Symmacho papa, post consulatum Paulini, hoc est anno 499, die calend. Martiarum, et Flavio Avieno juniore, sub die 8 idus Novemb., hoc est anno 502, subscripsis e reperitur. Unde liquet quo tempore Dionysianæ illæ collectiones, tam canonum conciliorum quam decretorum pontificum Rom. scriptæ sint. Atque bæc est prima et antiquissima decretalium pontificum collectio. quæ liber Decretorum dicta est a Zacharia papa, enistola ad Pipinum et episcopos Francia, ex quo citat quædam capitula Innocentii, Loonis et Gelasii. Cui postea ab alio collectore addita sunt decreta se--quentium pontificum, Hilari, Felicis, Simplicii, Hormisdæ, Symmachi, et Gregorii junioris. Ex quibus tam conciliorum canonibus, quam pentificum decretis, tandem compositus est Codex Canonum Ecclesiæ Romanæ, qui a Joan. Wendelstino, ex tribus codd. mss. Moguntiz primum editus est, anno 1525, et Matthæo tituli S. Angeli presbytero cardinali dicatus, sub hoc titulo: Canones Apostolorum, Veterum Conciliorum Constitutiones, et Decreta pontificum antiquiera. Postea Lutetize Parisiorum auno 1609, sub titulo Codicis Canonum Ecclesiæ Romanæ. Atque ipse est Codex Canonum qui ab Hadriano I papa Carolo Magno regi Roma oblatus est anno 805, ad usum Ecclesiarum Occidentalium, cui epistola seu versuum politicorum achrostiehis præfixa est cum hac inscriptione, Domno excellenti filio Karulo Regi Hadrianus papa, quæ a doctissimo Jacobo Sirmondo edita est: illiusque Codicis plura exstant antiqua exemplaria mas. in bibliothecis, et breviarium ejusdem a Gresconio episcopo Africano, qui circa annum 690 vixit, omissis integris canonibus conciliorum et decretis pontificum, que facile est ex ipsa collectione repetere. Atque hi sunt canones et decreta quibus in judiciis ecclesiasticis Romana usa est Ecclesia, ut testatur Leo IV papa, qui concilia ipsa et pontificum decreta que hoc codice Romano continebantur, recenset his verbis: Quibus autem in omnibus ecclesiasticis utimur judiciis, sunt canones qui dicuntur Apostolorum, Nicænorum, Ancyranorum, Neocæsariensium, Gangrensium, Laodicensium, Constantinopolitanorum, Ephesinorum, Chalcedonensium, Sardicensium, Africanensium, Carthaginensium, et cum illis regulæ præsulum Romanorum Siricii, Innocentii, Zosimi, Gælestini, Leonis, Gelasii, Hilari, Symmachi, Hormisdæ, Simplicii et Gregorii junioris. Isti omnino sunt, et per quos judicant episcopi, et per quos simul judicantur et clerici.

Videamus nunc quo jure ecclesiastico usa est Ecclesia Africana cæteræque Ecclesiæ Occidentales.

Ac pressus quidos , certam est Africanos, Nicemi A cunter Apostolorum, antehec a Gallis non receptos, concilii primi commenici canones habuisse, a Cociliano Carthaginensi episcopo, qui ei interfuit et subscripsit, aliatos, ut ipsi testantur Africani Patres in concilio Carthaginensi auno 419, post consulatum Honorii xu et Theodosii vin celebrato, quibus etiam a Cyrillo Alexandrino episcopo, et ab Attico Constantinopolitano, ipsa Niccena statuta transmissa sunt ex interpretatione Teilonis et Taristi, que in editione Conciliorum Coloniensi exstat. Sed et aliis Græcis canonibus veteri Codice Camonum Ecclesian universa comprehensis, hoc est Anevranis, Neocosariensibus, Gangrensibus, Antiochemis, Laodicensibus, et Constantinopolitanis usos foisse; ex quibus, pace Africæ restituta, Fulgentius Ferrandus, Ecclesiae Carthaginensis diaconus, Collec- R tionem sen Breviarium canonum ante sua tempora in Africa receptorum, ad restituendam Africanse Ecclesie disciplinem composuit (codem fere tempore que Dionysius Exiguus suam Collectionem edidit ad usum Ecclesiae Romana), omissis canonibus apostolicis, Ephesinis, et Chalcedonensibus, et additis Sardicensibus, et quibusdam decretis Siricii papæ ex illius epistola ad episcopos Africanos scripta, sed et Africanis, Carthaginensibusque conciliis. Habuit enim Ecclesia Africana certam et receptam suarum synodorum collectionem. Africanorum canonum nomine a concilio Carthaginensi universali tetius dimceseus Africa probatam, illiusque actis insertam (a nobis Latine et Græce, sub titulo Codicis Canonum Ecclesize Africance anno 1615 editam, cujus novam C nunc editionem damus) quam Dionysius Exiguus in sua Collectione posuit, et synodus Trullana confirmavit. Postea vero, Collectionem canonum et decretorum pontificum a Dionysio Exiguo concinnatam, ab ipsa Africana Ecclesia receptam fuisse indicat Broviarium, seu Concordia canonum Cresconii Africani episcopi, que circiter annum 698 scripta, et tota ex Dionysiana Collectione expressa est. Sed de his pluribus in præfatione ad Codicem Canonum Ecclesiæ Africanæ.

Gallicana etiam Ecclesia veteri jure canonico usa est, quator videlicet priorum conciliorum cecumenicorum, et certeris ab iis confirmatis, et ab Ecclesia universa receptis; non tamen ex Dionysiana interhabetur in collectione quæ Isidori Mercatoris nomen præfert, in editione Conciliorum Coloniensi.

Codicis autem Canonum Ecclesiæ Gallicanæ meninit synodus Parisiensis, in causa Pretextati Rothomagensis episcopi, apud Gregorium Turonensem (Lib. v, c. 18), qui Librum Canonum vocat, in quo novem canonem, quasi apostolicum a Chilperico reze annexum ait, qui in veteri Codice Canonum Ecclesia universa non erat : Ipse vero (Chilpericus) discessit, transmittens Librum Canonu:n, in quo erat quaternio norus annexus, habens canones quasi apostolicos, continentes hec: a Episcopus in homicidio, adulterio et perjurio deprehensus, a sacerdo!io direllaur (Can. Apost. 25). . Unde liquet canones qui di-

sed ignotos fuisse. Sigebertus rex Francorum in epistola ad Desiderium Caturcensem episcopum (Tom. I Script. Hist. Franc.), profiletur optare conservare Statuta canonum, et ecclesiasticas regulas, sicut parentes ejus observaverant. Et episcopi Galliso sub Childeberto Austrasierum rege in synodo Metensi. Egidium Rheinensem episcopum (Greg. Tur. lib. x, c. 19), lectis canonum sanctionibus, ab ordine sacerdotali removerunt. Et sub eodem Childeberto, in causa Ingeltrudis, ipse Gregorius (Lib. 1x, c. 35) canonum Nicanorum nomine (qui Codici Canonum Ecclesia universe, quo utebatur Gallicana Ecclesia, prætitulati erant) citat canonem 14 concilii Gastgrensis: Canonum Niconorum decreta relegi, in quibus continetur, Quia si qua religuerit virum, et torum in quo bene vixit, spreverit, dicens, quio non sit portio in illa cœlestis regni gloria, qui suerit conjugio copulatus, anathema sit. Sed et synodi quadam Gallicance, ut Valentina, Rhegensis, Arelatensis 11, Agathensis, et Epaonensis, citant canones Nicenos, Ancyranos, et Laodicenses, ex veteri translatione apud Gallos tunc recepta, que apud Isidorem Mercatorem reperitur, qua semper liberius usi sunt quam Dionysiana, usque ad Caroli Magni tempora, cui ejus exemplar oblatum est ab fladriano papa 1, et deinceps Dionysiana illa in corpus canonum interpretatione, Africanisque canonibus, et decretis priorum pontificum Romanorum a Dionysio Exiguo cullectis perpetuo usi sunt : quod in conciliis Gallicanis sub Ludovico Pio imperatore, caterisque subsequentibus observare licet.

Idque aperte indicat Hinemarus Rhemensis archiepiscopus, qui sub Carolo Calvo imp. vixit, in opusculo adversus Hincmarum Lauduneusem (Can. 43), his verbis: Qui sunt illi quos et apostolica sedes. et omnes episcopi per universum orbem, et omnis Ecclesia catholica canones appellant? quique a Nicano concilio, quod primum in nostris codicibus ques ab apostolica sede majores nostri acceperunt sequendos, per ordinem usque ad Africanum concilium, pro canonibus recipiendis, venerandis et observandis relinent. Et paulo post de decretis pontificum loquens : Pande nobis, quesumus, quid censeas de corum decretis qui post Nicanum concilium, et elia catholica pretatione, sed ex altera votustiore, illa scilicot que p concilia, observanda decretalia constituta de eisdem sacris canonibus promulguta sauxerunt, sicut Siricins. Innocentius, Zosimus, Bonifacius, Calestinus, Leo. Hilarus, Symmachus, Gelasius, Hormisda, Gregorius, et quique alii (Anastasius scilicet et Simplicius, qui in Dionysiana collectione recensentur), quorum decreta Ecclesia ontholica, et l'atres, ac prædecessores nostri servanda tenuerunt, et renerati sunt. Ex quibus apparet, ut ait Baronius, hactenus non usu receptas epistolus illas que ante Silvestrum (legendum Siricium) diversorum pontificum Romanorum feruntur ab Isidoro collectæ. Alque de iis intelligendum est. quod olim ab episcopis Galliss Nicolao I papee acriplum ipse lestatur, decretalia priscorum pontificum in toto corpore Codicis Canonum non inseniri descripta.

nyainnam colivetionem, ex canonibra et decretis poutificum compositom, questum in Ecclesia Gallicana usu occlesiastico erat generaliter recepta. Hincmarus enim decreta pontilloum a Siricio ad Gregorium juniorem, codice Komme comprehensa, passim citat, ac nominatim Innocentii epistolam ad Victricium Rethomagensem episcopum, ex sacris canonibus promulgatem ait. Synodalia vero decreta que Sylvestro tribuuntur, improbat his verhis: Quoniam quidam quasi in auctoritatem proferunt Sylvestrum papam decrevisse talin que Ecclesia catholica inter synodalia decreta non computat, que majores mostri inde noble tenenda suls posterie reliquerunt, bic necessarium ponere duximus. Scriptum namque est in Sylvestri excarpte, quan isiderus Bispalensis callegit, eum epistolis Romana sedis pontificum a Clemente usque ad B. Gregorium, sumdem Sylvestrum decrevisse, ut millus laicus crimen clerico audéat inserre, etc. Que dicta quan adversa sibi, et quam diversa a sanchis emonibus, el sasris legibus sint, nemo est qui dubitet, qui et hac dicta cum ratione attenderit, et eacres regulas ac leges diligentius legerit. Perperam Hinemarus hanc collectionem epistolarum pontificum Romanorum a Clemente ad B. Gregorium, Isidoro Mispalensi episcopo tribuit, quæ omnino tribuenda est Isidoro Mercatori, quam ab Hispania in Gallius allatem, Riculphus Moguntinus episcopus primum evulgavit, at ipse Hincmarus testatur epistola advertentiis ex Græcis et Latinis canonibus atque synodis, decretisque pontificum ab Madriano collectis, et Engelramno episcopo datis lequens : De illis, inquit, sententiis plens est terra inta., sient et de libro collectarum epistolarum eb Isidoro, quom de Hispania allatum Riculphus Moguntinus episcopus in hujusmodi, sicul in capitulis regi s curiosus, obtinuit, et istas regiones de illo repleri fecit. Visit autom Riculphus pore Caroli Magni , et concilio Meguntine auno 813 celebrate profest.

. Habuit etiam Ecclesia Gallicana, penter codicem niversalem, quamdam suarum synoderum collectionom, Galticanorum canonum nomine receptam, quorum meminit Hormisda papa apud Gratianum his verbis: Secundum titulos antiquorum Patrum, sencto Spiritu suggerente conscriptos, et secundum sententius 518 apiacoporum (boc est Nicemos canones), quas etiam Gallicani canones continere videntur, elerici in adulterio deprehensi, ant ipsi confessi, aut ab allis consicti, ad honorem redire non possunt (Can, Bi quis clineonus, 50, distinct.). Augue horum Gallicanorum canonum II: apanos studiosos fuisse, illorumque auctoritatem sequendam sæpe sibi proposuisse indicat concilium Tarraconense tempore ejusdem Hormisdæ anno 517 colebratum, can. 11, Ut nuilus monuchorum forensis negotii susceptor vel exsecutor existat, nisi id quod monasterii exposuit utilitas, abbate sibi nikilomitine imperante, canonium ante omnia Gullicanorum, de eis constitutione servata. Et llordense (521), can. 3;

Mic anion Codicio Consums voca intelligi par est Dios A Valentinum (896), can. 2; Hispáleise 1 et Toletan in xii, de iladem observari statuunt que in concilis Agathensi, Aurelianensi, Rhogensi, et Valentino Gullicis constituta essent, quorum etiam verba sulijiclunt, atque ex ils de controversiis occlesiasticis pronuntians. Tanta fuit tunc temporis Ecclesice Gallicana auctoritas apud Hispanos, ut quod ab illa sancitum erat, imitandum statuendumque ducerent. Agobardus Lugdunensis episcopus, qui sub Ludovice Pie vixit, Gallicanorum etiam canomum meminit his verbia (Lib. de Dispensat. evelos.): Sunt qui Galficanos canones, aus aliarum regionum, putent non recipiendes, eo qued legati Romani, seu imperatorie, in corum constitutionibus non interfuerint, etc. Et epistola ad inperaturem : Huc accedit quod pia consideratione quedem sermone, eine excerptoris nomine, de gestis Bedignum oldetur, de comonibus scilices Gallicanis, qui quasi superflui aut inut les a quibusdam respunsur, co quad necterici Romani cos non commendaverint, cum antiqui religiose eos venerati sunt: Neque hoc idcirco dicitar, ut passim omnium episcopalium conventuum sanctiones equati enetoritate recipiende credantur, ut Nicemi, Elmicadonensis, et exiterorum generalium ex totius sumdi Consensu congregatorum et receptorum; sed quia congrua veneratione, pro causis necessarile, quarum definitiones in illis generalibus non inveniuntur, fider tit eit adhibendu religione debita. Onibus verbis discrimen atriusque collectionis qua usa est Ecclesia Calticana, aperte estenditur. Illud etiam indicat concilium Vasence n, anno 529 habitum, canone primo: El quamvis ounia qua a sanctis sacerdosua Minomarum Laudunensem episcopum, ubl de sen- C sibus sel elericis observari debeant, et antiqui et novelli canones continere prebentar, etc. Hoc enim canone, ut et passim in conciliis Gallize, antiquorum canonum nomine, Codicem Canonum Ecclesice universus significari dubium non est. Addam, Gallos ante Dionysianam collectionem a Carolo Magno receptam, Africatis canonibus uti solitos fuisse, ut. indicat concilium Matiscenemen, anno 568 celebratum, canone 6 : Jam enim de tali causa, et in conciliis Africanis definitum est. Quam definitionem nostro quoque dignam duximus sociare decreto, et allocare, ut sacramenta alturis nonnisi a jejunis celebrentur. Nonnullas etiam epistolas pontificum Rom. suo codici inseruisse testatur concilium Agathenso, can. 9: Siricii episcopi auctoritas, que est his canonibus inserta, servetur. Quod desumptum est ex Siricii epistola ad Immerium Tarraconensem, quem posten Dionysius Exiguus suze decretorum pentificum collectioni inmercit.

Sunt et alles guadam Gallicanse collectiones, capitula videlicet ecclesiastica Caroli Magni, Ludovici Pii, et Lotharii impp. ab Anaegiso et Benedicto Levita collecta, atque omnia pene ex Codice Canon m Ecclesiæ Romanæ, et Isidori Mercatoris collectione desnupta, que in concilio Moldensi observari placuit can. 78: Ut capitula occlesiastica a D. Carolo Magno imp., nec non a D. Ludovico Pio Aug. promulgeta obnice observari pracipi antur, sicut et legalia observanda esse noscuntur. In quibus capitulis passim cit intur canones et decreta pontificum que in codice Roma-

tsin comprehenduntur. Unde apparet Blum A papa cententia ex illius opiatole ad Rec codicem, quem ab Hadriano I Karolo Magno datum iese diximus, circa hec tempora ab Ecclesia Gallicana primam receptum et approbatum fuisse. Expant et capitula Karali Calvi et ancossorum aliquot Francise regum in diversis synodis edita, a Jacobo Sirmendo in unum collecta, notisque doctissimis il-Instrata anno 1623. Secutus est Ivo Carnotensis epi- . asupua, cujus cellectie circa annum 1102, sub Decreti memine, japopridem in lucem prodit.

Rustat ut de llispanica et Auglicana Keclesia aliquil dicamus. Ac de llispanis quidem dubitari non potest illos princorum Canonum Codice Ecclesiæ universe comprehensorum, jure ab initio usos fuisse, ancessa adeo studiosi et amantes fuene, ut cum sysuctoritate priecesum canonum, ut in subscriptionibus concilii Toletani st observare licet. Rt Bracharense concilium anno 563 celebratum, nominatim Codicis Canonum meminit his verbis: Lucretius episcepus dinit: Necessarium arbitrer, si vestre: fratermitati videter, al instituta sanctorum Polrum, recensitis antiquis canonibus, innotescant: qua etsi non omnia, carte vol person quadam qua ad instructionem clericalis dissiplina partinent, relegantur. Omnes episcopi diserunt: Placet qued dictum est, 21 congrue ree est, ul quibut fortasse per incuriam abelita cunt ecclesiastica usidula, audiant sanctorum sanonum regulam, et observant. Relecti sunt ex Codice Canonum, corau osactio, tam generatium synodorum canones quam tocolium. Et postes, can. 40 : Placult at precepts an- C tiquoram canonnu que modo in concilio recitata sunt, sullus audest praterire. Cedicie etiam Canonum meminit concilium Teletanum zv. anne 655 celebratum, can, 3, 2 et 4 : Diaconus Codicem Canonum in medio proserens, capitala de conciliis agendis pronuntiat. Habuitte etiam Mapanes, ut et Africanos et Gallos, quamitan guarum synédosum specialem collectionemex Hispanize conciliis compositam, innuere videtur imnocentius III papa in epistola ad Petrum Compostellanum illius verba referens (Tom. III Concil.): Emeritense, inquit, concilium authenticum esse, multis rationibus astruebas, tum quin cum aliis conciliis continetur in libro qui Corpus Canonum appellatur, quem Alexander papa per interlocutionem authenticum approbarit. Cui collectioni Hispanica nonnulla Eccle-D. six Gallicanx constituta, et quasdam pontificum Romanorum epistolas decretales insertas fuisse facile e-t colligere ex iis que supra de Gallicanis canonibus diximus, et ex concilii Toletani III (585), can. 1, et Barcinonensis (599), can. 3. Illæ vero sunt epistoke que postea in Codice Canonum Ecclesize Romance insertæ sant. Quod enim dicitur can. 16 concilii Toletani 1v, Synodica præsulum Romanorum decreta Apocalypsim Joannis inter divinos libros recipiendam constituent, id procul dubio intelligi par est de epistela Innocentii I papse ad Exuperium Tolosanum, in qua de libris în canone recipiendis agitur, inter quos Innocentius Apocalypsim Joannis nominatim recenset. Et in concilio Toletano vi laudatur Leonis I

nensem episcopum desumpta, que quidem innocentii et Leonis epistolie in Codice Canonum Ecclesise Remente reperiuntur.

Hoc ipso seculo, Martinus Bracharensis episcopus Latinam Grecorum canonum interpretationem edidit, que collectionis Orientalium canonum nomine, ad Nitigeslom vel universum concilium Lucencis Ecclesiæ directa, inter concilla Hispaniæ exstat. Undo autem singula capitula sumantur, non ascripsit. Sed si ea conferamus cum Græcis canonibus Codice Ecclesiæ universæ comprehensis, ex eo omnino desumpta esse inveniemus, paneis exceptis quæ ex Toletanis concilifs ad utilitatem Ecclesiarum Hispaniæ, sive ab co, sive ab alio addita sunt. Nec Mispani Latina addis subscriberent, hae formula uterentur, salea B. Dionysii Exigni Interpretatione usi sunt, sed illa veteri quant Isiderus exhibet, ad cujus methodum concilia Hispaniæ, ut Toletanum xII, citat Græcos canonos. Ex hac autem collectione apparet, canones qui dicuntur Apostolorum, a Martino Bracharensi esse præteritos, at pote illius ætate ab Ecclesia Hispanica nondum receptos. Sed et Isidorus Hispalensis episcopus, qui concilio Toletano re subscripsit, de his canonibus hac tradit : Canones qui dicuntur Apostotorum, seu quia cosdem nec sedes apostolica recipit. nec sancti Patres illis assensum præbuerunt, pro éo quod ab hæreticis, sub nomine apostolorum composi i dignoscuntur, quamris in eis utilia inveniantur, tamen ab auctoritate canonica atque apostolica eorum gestu constat esse remota, alque inter apocrypha deputata. Secutus est Isidorus alter, etiam Hispanus, qui in pluribus vulgatis et mss. codicibus, Mercator appellatur. Is veterem codicem auxit, accessione ipsorum canonum apostolicorum, Sardicensium etiam et Africanorum, ac diversorum conciliorum Cultir et Hispania: sed et enistolarum decretalium Romanorum pontificum, a Clemente usque ad Gregorium Magnum, ut Ipse testatur în epistola suce collectioni præfixa, quam ms. penes nos habemus, quæ etiam in Corpus Gratiani relata est (Can. Plac.it, 16 dist.). In principio kujus voluminis, inquit, qualiter concilium apud nos celebratur posuimus, ut qui nostrum ordinem sequi voluerint, eciant qualiter hoc agere debeant. Denique propler eorum auctoritatem, cæteris conciliis præposuimus canones qui dicuntur Apostolorum, licet a quibusdam apocryphi dicantur, quoniam plures eos recipiunt, et sancti Patres corum sententias synadali auctoritate roboraverunt, et inter canquicas posmerunt constitutiones. Deinde quarumdam epistolarum decreta virorum apostolicorum intersernimus, id est Clomentis, Anacleti, Evaristi, et cæterorum apostolicorum quus poluimus hactenus reperire epistolas, usque ad Sylvestrum papam. Postmodum vero Nicænam synodum constituimus, propter auctoritatem ejusdem magni concilii. Deinceps diversorum conciliorum Grecorum ac Latinorum, sice quæ ante, seu quæ postmedum facta sunt, and ordine numerorum ac temporum, capitulis suis distincte sub hujus voluminis aspectu bocavimus: subjicientes etiam reliqua decreta præsulum Romanerum usque ad sanctum Gregorium. Ipse autem Isidorus

nyainnam colinctionem, ex canonifem at decretis pautificum compositam, quantum in Ecclesia Gatticana usu occlesiastico erat generaliter recepta. Hincinarus enim decreta postilleum a Siricio ad Gregorium juniorem, codice Komane comprehensa, passim citat, ac nominatim Innocentii epistolam ad Victricium Rothomagensem episcopum, ex secris canonibus promulgatam ait. Synodalia vero decreta que Sylvestro tribuuntur, improbat his verbis: Quoniam quidam quasi in auctoritatem proferent Sylvestrum papam decrevisse talia que Ecclesia catholica inter synodalia decreta non computat, que majores mostri inde noble tenenda suls posteris reliquerunt, kic necessarium ponere duzimus. Scriptum namque est in Sylvestri excarpto, quem isidorus Mispalensis callogit, eum epistolis Romana sedis pontificum a Clemente usque ad B. Gregorium, sumdem Sylvestrum decrevisse, ut millus taicus erimen clarico audeat inferre, etc. Que dicta quen adversa sibi, et quam diversa a sanctis emonibus, el sasris legibus sint, nemo est qui dubitet, qui et hac dicta cum ratione attenderit, et encres regules ac leges difigentius legerit. Perperam Hinemarus banc collectionem epistolarum pentificum Remanorum a Clemente ad B. Gregorium, Isidoro Mispalensi spisospo tribuit, que omnino tribuenda est Isidoro Mercatori, quam ab Hispania in Gallins allatem, Riculphus Moguntinus episcopus primum evulgavit, ut ipse Hinemarus testatur epistola adversua himomarum Landunencem episcopum, ubi de son- C tibus sel elericie observari debeant, et antiqui et notentiis ex Græcis et Latinis canonibus atque synodis, decretisque pontificum ab findriano collectis, et Engelramno episcopo datis lequens : De illis, inquit. sententiis plens est terra ista, sient et de libro collectarum epistolarum eb Isidoro, quom de Hispania allatum Biculphus Moguntinus episcopus in hujusmodi, sicul in capitulis regis curiosas, obtinuit, et ietas regiones de illo repleri fecit. Vixit autom Ricutohus tempore Caroli Magni, et concilio Moguntino auno \$15 celebrate prefuit.

Habeit etiam Ecclesia Gallicana, papeter codicem niversalem, quamplaus suarum synodorum collectionon, Galticanorum cononum nomine receptam, quorum meminit Hornisda papa apud Gratianum his verbis: Secundum titulos antiquorum Patrum, sancte 🛭 Spirita suggerente conscriptos, et secundum sementius 318 spincuparum (hoc est Nicsenos canones), quas etiam Gallicani canques continers videntur, elerici in adulterio deprehensi, ant inoi confessi, aut eb affis consicti, ad honorum redire non possunt (Can, Bi quis clineonus, 50, distinct.). Augue horum Gallicanorum canonum Il apanos studiosos fuisse, illorumque auctoritatem sequendam sape sibi proposuisse indicat concilium Tarraconense tempore ejusdem Hormisdæ anno 517 celebratum, cap. 11, Ut nullus monachorum forencis negotii asscritor vel exsecutor existat, nici id quod monasterii expossit stilitas, abbate sibi nihilemitue imperante, canonium ante omnia Gullicanorum. de sis constitutione servata. Et llerdense (531), can. 5:

Hic sales Codisis Consume voca intelligi par est Diox A Valentianna (890), can. 2; Illapalenne 1 et Toletan: m xii, de lindem observari staturant que un concillis Aguthensi, Aurelianquei, Rhogensi, et Valentino Gullicis constituta essent, quorum etiam verba sulsjiclunt, atque ex ils de controversiis occlesiasticis pronuntiant. Tanta fuit tunc temporis Ecclesia Galticana auctoritas apud Hispanos, ut qued ab illa sancitum erst, imitandum statuendumque ducerent. Agobardus Lugdunensis episcopus, qui sub Ludovico Pio vixit, Gallicanorum etiam canonrum meminit his verbia (Lib. de Dispensat. secles.): Sunt qui Galficanos canones, aut aliarum regionum, putent non recipiendos, eo qued legati Romani, seu imperatorie, in corum coustitutionibus non interfuerint, etc. Et epistola ad inperatorem: Una accedit anod pia consideratione quodem sermono, eine escerptoris nomine, de gostis B dignum oldetur, de comonibus scilicet Gallicanis, qui quasi superflui aut inut les a quibusdam respuuntur, co qued neelerici Romani ces non commendaverint, cum ntiqui religiose eos renerati sunt. Neque hoc idcirco dicitur, ut passim omnium episcopalium conventuum sanctiones esquali exetoritate recipiendes credantur, ut Nicami, Chalcadonensis, et oaterorum generalium ex totius numdi consensu congregatorum et receptorum; sed quia congrua veneratione, pro causis necessarile, quarum definitiones in illis generalibus non inveniuntur, fider tit eit adhibenda religione debita. Quibus verbis discrimen utriunque collectionis qua usa est Ecclesia Callicana, aperte estenditor. Illud etiam indicat concilium Vasense n, anno 529 habitum, canone primo: El quantris omnia que a sanctis sacerdovelli canones continere probentur, etc. Hoc enim canone, ut et passim in concillis Gallic, antiquerum canonum neurine. Codicem Canonum Ecclesize universio significari dubium non est. Addam, Gallos ante Dionysianam collectionem a Carolo Magno receptam, Africanis canonibus uti solitos fuisse, ut. indicat concilium Matiscenense 11, anno 568 celebratum, canone 6 : Jam enim de tali causa, et in conciliis Afriennis definitum est. Quam definitionem nostro quoque dignam duximus sociare decreto, et allocare, ut sacramenta alturis nonnisi a jejunis celebrentur. Nonnullas etiam epistelas pontificum Rom. suo codici inseruisse testatur concilium Agathense, can. 9: Siricii episcopi auctorilas, que est his canonibus inserta, servetur. Quod desamptum est ex Siricii epistola ad Himeriam Tarraconensem, quem postea Dionysius Exiguus suze decretorum pentiticum collectioni inannit.

> Sunt et alles quadam Gallicanse collectiones, capituda videlicet ecclesiastica Caroli Magni, Ludovici Pii, et Lotharii impp. ab Ansegiso et Benedicto Levita collecta, atque omnia pene ex Codice Canon m Ecclesize Romanz, et Isidori Mercatoris collectione desampta, quæ in concilio Meldensi observari placuit can. 78 : Ut capitula occlesiastica a D. Carole Magno imp., nec non a D. Ludovico Pio Aug. promulgata obnice observari pracipiantur, sicul et legalia observanda esse noscantur. In quibus capitulis passim cit.niur canones et decreta pontificum que in colice Roma-

codicem, quem ab Hadriano I Karolo Magno datum fuisse diximus, circa hac tempora ab Ecclesia Gollicene primum receptum et approbatum fuisse. Exstant et capitula Karali Calvi et successorum aliquot Francise regum in diversis synodis edita, a Jacobo Sirmondo in unum collecta, notisque doctissimis il-Instrata anno 1625. Secutus est Ivo Carnotensis epi- . account enius collectio circa annum 4102, sub Decreti nine, japopridem in lucem prodiit.

Rostas ut de llispanica et Auglicana Ecclesia aliquid dicamus. Ac de Hispanis quidem dubitari non potest illes princorum Canonum Codice Ecclesia universe comprehensorum, jure ab initio usos fuisse, quorum adeo atudiosi et amantes fuere, ut cum sysuctoritate princerum canonum, at in subscriptionibus concilii Toletani se observare licet. Et Brucharense concilium anno 563 colebratum, nominatim Codicis Canonum meminit his verbis: Lucretius episcopus disit: Necessarium arbitrer, el vestres fratesmitati videtur, at instituta sanctorum Patrum, recensitis antiquis canonibus, innolescant: qua elsi non omnia, certe nel panea quadam qua ad instructionem clericalis disciplina pertinent, relegantur. Omnes episcopi diserunt: Placet qued dictem est, et congrue ree est, ut quibus fortusse per incuriam abelito sunt ecclesiastica titula, audiant sanctorum canonum regulam, et observent. Relecti sunt ex Codice Canonum, coram concilio, lam generalium synadorum canones quam toem. Et poetes, can. 40 : Placult at precepts an- C tiquorum canonum que modo in concilio recitate sunt, sullus andeat praterire. Cedicie eliam Canonum meminit concilium Teletanum zv., anne 655 celebratum, can. 3, 2 et 4 : Diaconus Codicam Canonum in media proferens, capitula de conciliis agendis pronuntiat. Habaitte etiam Mispanes, ut et Africanes et Gallos, quamitem guartum synedomum specialem collectionem ex Hispanize conciliis compositam, innuere videtur Innocentius III papa in epistela ad Petrum Compostellanum illius verba referens (Tom. III Concit.): Emeritense, inquit, concilium authenticum esse, multis rationibus astruebas, tum quin cum afiis conciliis continetur in libro qui Corpus Canonum appellatur, quem Alexander papa per interlocutionem authenticum apsiæ Gollicanæ constituta, et quasdam pontificum Romanorum epistolas decretales insertas fuisse facile est colligere ex iis quæ supra de Gallicanis canonibus diximus, et ex concilii Toletani ni (585), can. s, et Barcinouensis (599), can. 3. Illæ vero sunt epistolæ que postea in Codice Canonum Ecclesiæ Romanæ insertæ sant. Quod enim dicitur can. 16 concilii Toletani IV, Synodica præsulum Romanorum decreta Apocalypsim Joannis inter divinos tibros recipiendam constituunt, id procul dubio intelligi par est de epistata Iunocentii I papæ ad Exuperium Tolosanum, in qua de libris în canone recipiendis agitur, inter quos innocentius Apocalypsim Joannis nominatim recenser. Et in concilio Toletano vi laudatur Leonis I

isia comprehenduntur. Unde apparet Elum A papa sententia ex Elias epiatela ad Rastleum Marimnoncem episcopum decumpta, que quidem Innocentii et Leonis epistolie in Codice Canonum Ecclesite Remente reperiuntur.

Floc ipso sæculo, Martinus Bracharensis eniscopus Latinam Gracorum canonum interpretationem edidit, que collectionis Orientalium canonum nomine. ad Nitigesium vel universum concilium Lucencis Ecclesiæ directa, inter concilia Hispaniæ exstat. Unde autem singula capitula sumantur, non ascripsit. Sed si ea conferamus cum Græcis canonibus Codice Ecclesiæ universæ comprehensis, ex eo omnino desumpta esse inveniemus, pancis exceptis quæ ex Toletanis concilifs ad utilitatem Ecclesiarum Hispaniæ, sive ab eo, sive ab alio addita sunt. Nee Hispani Latina nodia subscriberent, hac formula uterentur, salea B Dionysii Exigui interpretatione usi sunt, sed illa voteri quam Isliorus.exhibet, ad cojus methodum concilia Hispaniæ, ut Toletanum xII, citat Græcos canones. Ex hac autem collectione apparet, canones qui dicantur Apostolorum, a Martino Bracharensi esse præteritos, et pote illies ætate ab Ecclesia Hispanica nondum receptos. Sed et Isidorus Hispalensis episcopus, qui concilio Toletano re subscripsit, de his canonibus hac tradit: Canones qui dicuntur Apostotorum, seu quia cosdem nec sedes apostolica recipit, noc sancti Patres illis assensum præbuerunt, pro eo quod ab hæreticis, sub nomine apostolorum composi.i dignoscuntur, quamvis in eis utilia inveniantur, tamen ab auctoritate canonica atque apostolica corum gesta constat esse remota, alque inter apocrypha deputata. Secutus est Isidorus alter, etiam Hispanus, qui in pluribus vulgatis et mss. codicibus, Mercator appellatur. Is veterem co-ficem auxit, accessione ipsorum canonum apostolicorum, Sardicensium etiam et Africanorum, ac diversorum venetitorum Calific et Hispanice: sed et epistolarum decretalium Romanorum pontificum, a Clemente usque ad Gregorium Magnum, ut ipse testatur in epistola sue collectioni przefixa, quam ms. penes nos habemus, quæ etiam in Corpus Gratiani relata est (Can. Placait, 16 dist.). In principio lujus voluminis, inquit, qualiter concilium apud nos celebratur posuimus, ut qui nostrum ordinem sequi voluerint, sciuut qualiter hoc agere debeant. Denique propter eorum auctoritatem, cæteris conciliis præposuimus canones qui dicuntur Apostolorum, licet a probarit. Cui collectioni Hispanica nonnulla Eccle- D. quibusdam apocryphi dicantur, quoniam plures cos recipiunt, et sancti Patres corum sententias synadali auctoritate roboraverunt, et inter canquicas pomerunt constitutiones. Deinde quarumdam epistolarum decreia virorum apostolicorum intersernimus, id est Clementis, Anacleti, Evaristi, et cæterorum apostolicorum quas poluimus hactenus reperire epistolas, usque ad Sylvestrum papam. Postmodum vero Nicænam synodum constituimus, propter anctoritatem ejusdem magni con- 4 cilii. Deinceps diversorum conciliorum Grecorum ac Latinorum, sice quæ ante, seu quæ postmedum facta sunt, sub ordine numerorum ac temporum, capitulis suis distincte sub hujus voluminis aspectu locavimus: subjicientes etiam reliqua decreta præsulum Romancrum usque ad sanctum Gregorium. Ipse autem Isidorus

Merenter oancilli Toletani zi (675) meminit, illineque. A et ex vodem libro decem aplatfa, que per loca notaad concilium Toletanum xu. Huic etiam inserti sunt canones ab Hadriano I pontifice collecti, et Ingelramno Mediomatricæ urbis episcopo traditi. Unde liquet hanc collectionem non esse Isidori Hispalensis episcopi, ut multi nomine decepti perperam sunt oginati, sed illius Isidori cognomento Mercatoris. Isi-. dorus enim Hispalensis, ut testautur Hispanici scriptores, mortuus est anno 635. Ex superioribus vero constat Isidorum Mercatorem vixisse circa Caroli Magni et Hadriani I pontificis tempora, quorum zetate illius collectio in Gallia primum innotescere copit, que aucta multorum canonum accessione in nomen illud transiit, ut etiam Liber seu Corpus Canonum diceretur; sic enim habet illius inscriptio in meo R codice ms.: Incipit liber qui appellatur Conrus ca-

De Codice Canonum Ecclesiae Britannicae seu Anglicanæ testimonia quædam exstant apud rerum Britannicarum scriptores. Legimus enim Theodorum archiepiscopum Cantuariemem librum scripsisse, qui Patrum Canones vocabatur, in concilio Herefordiensi (673) probatum, ut illius acta testantur apud Bedam, Anno tertio, inquit, Ecgfridi regis, Theodorus cogit concilium episcoporum, una cum eis qui canonica Patrum statuta deligerent et nossent. Et paulo post ipsius Theodori verba referens, qui huic concilio præfuit : Rogo, dilectissimi fratres, ut quæque decreta ac definita sunt a sanctis Patribus, incorrupta ab omnibus nobis serventur. Omnes consacerdotes nostri dixerunt: Optime omnibus placet, q aque definierunt sanctorum canones Patrum, nos quoque omnes alacri animo libentissime servare. Quibus statim protuli librum Canonum,

collectio a canonibus apostolorum protenditur usque : verum, quia nobis maxime necessaria ecisbam, illis coram estendi. Que quidem capitula ipse Beda subjick. Sed et vegustiores et recentiores synoderum Ecclesie Britannicæ canones exstant in editione Conciliorum Anglize H. Spelmenni viri clarissimi, ex quibus planum est Græcis canonibus, Africanis, et Gallicanis Angles usos fuisse.

Sunt et aliæ Latinæ collectiones canonum, Burchardi scilicet Wormatiensis episcopi, et Ivonis Carnotensis, que sub titulo Decretorum editæ sunt. Denique Gratianus Bonopionsis menachus, omnium Collectorum canonum novissimus, sub Innocentio II papa decretum composnit ex Gracis et Africanis. aliioque canonibus, et decretis pontificom Rom, veterumque Patrum sententiis collectum (quod absolute jus canonicum sive pontificium nuncupatur), ab Ecclesia Romana probatum et confirmatum, cujus jure omnes controversite ecclesiastica hodie judi-

Atque hac dicta sint de veteri Codice Canonum Ecclesia universa, ejusque confirmatione et auctoritate, jurisque canonici origine et progressu, tam in Oriente quam in Occidente, Gracisque ac Latinis vetustis et recentioribus canonum collectoribus et interpretationibus. Quid autem in hujus operis editione prestiterimus, res insa patefaciet. Sane textum Gracum canonum, ex edito codice Joan. Tilii, bena side exscripsimus; et quia multis in locis mendosus erat, collatis plurimis Græcorum canonum exemplaribus editis et manu exaratis, accurate emendavimus, variantesque lectiones ascripsimus, ac Latina Dionysii . Exigui interpretatione omnino fere usi sumns; notas denique et observationes quandam adjecimus.

# CODEX CANONUM

## ECCLESIÆ UNIVERSÆ.

## CONCILII NICÆNI ŒCUMENICI I

CANONES XX (an. Chr. 325).

- αί. Εί τις ἐν νόσω ὑπὸ ἰστρών ἐχειρουργήθη, ἡ ὑπὸ D βαρδάρων έξετμάθη, ούτος μενέτω έν τῷ κλήρω. Εἰ δέ τις ύγκαινων έκυτον εξέτεμεν, τούτον και έν τῷ κλήρο έζεταζόμενου πεπαύσθαι προσήπει, παί έπ του δευρο μπδένα των τοιούτων χράναι προάγεσθαι. ώσπερ δέ τουτο πρόδηλον, ότι περί των Ιπιτηδευόντων το πράγμα καί τολμώντων έπυτούς έκτέμνειν, εξρηται, ούτως εξ τινες ύπὸ βαρδά ων ή δεσποτών εύνουχίσθησαν [εύνουχισθέντες], ε ρίσκοιντο άλλως άξιοι, τούς τοιούτους είς κλήρον προσίεται ὁ κανών.
  - β. Επειδά πολλά ήτοι ύπο άνάγχης ή άλλως επειγομένων των άνθρώπων έγένετο παρά του κανόνα του έχπλοσιαστικόν, ώστε άνθρώπους άπό έθνικου βίου άρτι
- I. Si quis in morbo a medicis excisus, velabarbaris exsectus est, is maneat in clero. Si quis autem sanus seipsum abscidit, hunc, etiam in clero constitutum, abstinere convenit, et deinceps nullum talem promoveri oportet. Sicut autem hoc manifestum est, quod de iis qui de industria hoc agunt, audentque seipsos abscindere, dictum est: ita si qui vel a barbaris, vel a dominis eunuchi facti sunt, et ii alioqui digni inveniantur, tales in clerum admittit canon.
- II. Quoniam multa vel necessitate, aut aliter cogentibus hominibus, facta sunt præter canonem ecclesiasticum, ita ut homines e gentili vita nuper ac-

προτελθοντας τὰ πίστει, καὶ ἐτ ὀλίγω χρόνω κατηχηθέν- A cedentes ad fidem, et exiguo tempore eruditi, statim τας, εὐθύς ἐπὶ τὸ πνευματικόν λουτρόν ἄγειν, καὶ ἄμα τῷ δαπτισθήναι προσάγειν εἰς ἐπισκοπήν, ἢ εἰς πρεσθυτιρείου πελώς έδοξεν έχειν του λοιπου μικδίν τοιούτον γίνεσθαι. Καὶ γὰρ καὶ χρόνου δεῖ τῷ κατηχουμένο, καὶ μετά το βάπτισμα δομμασίας πλείονος σαφές γάρ το ἀποστολικόν γράμμα τὸ λέγον, € Με δέ νεόφυτον, ενα μή τυφωθείς είς χρίμα έμπέση και παγίδα του διαδύλου: > εί δέ προιόντος του χρόνου ψυχικόν τι άμάρτημα εύρεθεία περί το πρόσωπον, και ελέγχοιτο ύπο δύο ή τριών μαρτύρω», πεπαύσθω ό τοιούτος τού. κλήρου ό δέ παρά ταύτα ποιών, ώς ύπεναντία τῆ μεγάλη συνόδω θρασυνόμενος, κύτος κινουνεύσει περί του κλήρου [του κλήρου}.

- γ΄. Απαγόρευσεν καθόλου ή μεγάλη σύνοδος, μήτε τωί των εν κλήρω, εξείναι συνείσακτον γυναϊκα έχειν. πλών εί με άρα μπτέρα, ή άδελφήν, ή θείαν, ή ά μόνα πρόσωπα πάσαν ύποψίαν διαπέφευγεν.
- δ. Επίσχοπον προσφαει μάλιστα μέν ύπο πάντων τών έν τη έπαρχία καθίστασθαι: εί δέ δυσχερές είτη το τοιούτου, ή διά πατεπείγους αν άνάγκαν, ή διά μήπος όδου, έξ ππαντος τρείς έπι το αύτο συναγομένους, συμψάφων γενομένων και των απόντων και συντιθεμένων διά γραμαάτων, τότε τὴν χειροτονίαν ποιεῖσθαι. Τὸ δέ κύρος τῶν γενομένου δίδοσθαι καθ έκάστην έπαρχίαν τῷ μητροmodity.
- ε'. Περί των ἀποινωνήτων γενομένων, είτε των εν πλέρο, είτε των ἐν λα κῷ τάγματι τεταγμένων, ὑπὸ τῶν καθ έπάστην έπαρχίαν έπισπόπων κρατείτω ή γνώμη κατά του C παιώνα του διαγορεύοντα, τους υφ' έτέρων αποδληθέντας, ύο έτέρων μά προσίεσθαι. Έξεταζέσθω δέ, μά μεκροψυχία & φελονεικία ή την τοιαύτη απδία του έπισκόπου ἀποσυνάγωγοι γεγένηνται. Ίνα οὖν τοῦτο τὰν πρέπουσαν Είταστο λαμβάνη, καλώς έχειν έδοξεν έκάστου ένιαυτοῦ καθ' έκάσταν έπαρχίαν δίς του έτους συνόδους γίνεσθαι, ένα ποινή πάντων των έπισπόπων τής έπαρχίας έπὶ τὸ εύτο συναγομένων, τά τοιαύτα ζητήματα έξετάζοιντο [Εξετάζωνται], και ούτως οι ομολογουμένως προσκεκρουχότες τῷ ἐπισχόκῳ 'κατὰ λόγον ἀκοινώνητοι παρὰ πᾶσει είναι δάξωσι, μέχρις αν τῷ κοτιῷ τῶν ἐπισκόπων δόξῃ τών φιλευθρωποτέραν ύπέρ αύτων έκθέσθαι ψήφου. Δί δέ σύνοδοι γενέσθωσαν μία μέν πρό τῆς τεσσαρακοστῆς, ένα πάσης μικροψυχίας άναιρουμένης, το δώρον καθαρίν προσφέρηται τῷ Θεῷ. δεντίρα δέ, περί τον τοῦ μετοπώ- D ρου παιρόν.
- ς'. Τά ἀρχαία έθη πρατείτω τά ἐν Δίγύπτω, καὶ Λιβύη, καί Πενταπόλει, ώστε του εν 'Αλεξανδρεία επίσκοπου πάντων τούτων έχειν την έξουσιαν. ἐπειδή καὶ τῷ ἐν τῆ Ῥώμη ἐπισχόπιμ τοῦτο [τοιοῦτο] σύναθές έστα. Όμοίως δέ καί κατά τέν Άντιόχειαν καὶ ἐν ταῖς άλλαις ἐπαρχίαις, τά πρεσδεία σώζεσθαι ταϊς έκκλησίαις. Καθόλου δέ πρόδηλ ν έπείνο, ότι εί τις χωρίς γνώμης του μητροπολίτου γένοιτο έπίσκοπος, του τοιούτου ή μεγάλη σύνοδος ώρισε μή δείν είναι ἐπίσποπον. Έκν μέν τοι τῷ κοινῷ πάντων ψήρω εὐλόγω ούση, και κατά κανόνα έκκλησιαστικόν, δύο ή τρεξς δι oluciar φιλονεικίαν άντιλέγωσι, κρατείτω ή των πλειόyur ∳äpsc.

ad spirituale lavacrum ducantur, et simul atque baptizati fuerint, ad episcopatum vel presbyterium promoveantur; recte habere visum est, ut nihil deincens tale flat. Nam et tempore opus est catéchumeno, et post baptismum probatione majore: apertum enim est apostolicum scriptum, dicens: Non neophytum, ne forte inflatus in judicium incidat, et laqueum diaboli. Si vero procedente tempore aliquod animi peccatum inveniatur in ea persona, et duobus vel tribus testibus convincatur, abstineat talis a clero: qui autem præter hæc facit, ut qui magnæ synodi adversarius esse audeat, ipse de clericatu periclitabitur.

- III. Vetuit omnino magna synodus, ne liceat epiἐπιστόπφ, μάτε πρεσδυτέρφ, μάτε διακόνφ, μάτε όλως Β scopo, nec presbytero, nec diacono, nec ulli penitus eorum qui sunt in clero, extraneam [subintroductam] habere mulierem; nisi forte aut matrem, aut sororem, aut amitam, vel eas tantum personas quæ omnem suspicionem effugiunt.
  - IV. Episcopum oportet maxime quidem ab omnibus qui sunt in provincia episcopis constitui : si vero hoc difficile fuerit, aut propter urgentem necessitatem, aut propter itineris longitudinem, tres omnino in idipsum convenientes, dummodo consenserint qui absunt, et per litteras approbaverint, ordinationem faciant. Confirmatio autem eorum quæ in quaque provincia geruntur, tribuatur metropolitano.
  - V. De iis qui communione privantur, seu ex clero, seu ex laico ordine, ab episcopis uniuscujusque provinciæ servetur hæc sententia secundum canonem qui pronuntiat, ut hi qui ab aliis abjicuntur, ab aliis non recipiantur. Inquiratur autem ne simultate, aut contentione, aut aliqua alia molestia episcopi sint excommunicati. Ut hec ergo decentius examinetur. recte habere visum est ut singulis annis per unaniquamque provinciam bis in anno synodi fiant, ut omnes in unum convenientes episcopi provincia, ejusmodi quæstiones examinent, et sic qui manifeste offenderint episcopum, juste excommunicati ab omnibus esse videantur, donec episcoporum cœtui visum fuerit pro iis humaniorem ferre sententiam. Synodi autem flant, una quidem ante Quadragesimann, ut omni simultate sublata, munus purum Deo offeratur: secunda autem circa tempus autumni.

VI. Antiqui mores obtineant, qui sunt in Ægypto, Libya et Pentapoli, ut Alexandrinus episcopus horum omnium habeat potestatem, quoniam illa est Romano etiam episcopo consuetudo. Similiter autem et in Antiochia, et in aliis provinciis privilegia serventur Ecclesiis. Illud autem omnino manifestum est, quod si quis præter sententiam metropolitani factus sit episcopus, hunc magna synodus statuit non oportere esse episcopum. Si vero communi omnium suffragio rationi consentaneo, et secundum ecclesiasticum canonem, duo aut tres contentiose, seu propria pertinacia inducti contradizerint, obtineat plurimorum sententia.

ζ. Επειδά συνάθεια κεκράτηκε κεί πυράδοσες άρχαία, Α ώστε τον εν Δελία επίσκοπον τιμάσθαι, έχετω την άκολουθίαν της τιμής, τη μητροπόλει [της μητοοπόλεις] σωζομένου τοῦ οἰκείου ἀξιώματος.

η΄. Περί των δνομαζόντων μέν έσυτούς χαθαρούς ποτε. προσερχομένων δέ τη καθολική και αποστολική εκκλησία, έδοξε τη άγια και μεγάλη συνόδο, ώστε χειροθετουμένους αὐτεύς, μένειν οὕτως ἐν τῷ κλήρῳ. Πρὸ πάντων δί τούτο ομολογάσαι αύτούς έγγράφως προσήκει, ότι συνθήσενται και άκολουθήσουσε τοις της καθολικής και αποστολικής έκκλησίας δόγμασε, τουτ' έστι, και διγάμεις ποινωνείν, και τοῖς ἐν τῷ διωγμῷ παραπεπτωκόσιν, ἰφ ών καὶ χρόνος τέτακται, καὶ καιρὸς ώρισται, ώστε αὐτούς έχολουθείν έν πάσι τοῖς δόγμασι τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας. Εθα μέν οθν πάντες είτε έν κώμαις, είτε έν πόλεστι αθτοί μόνοι εύρίσχοιντο χειροτονηθέντες, οἱ εύρισχόμενοι ἐν τῷ κλύρω έσονται έν τῷ αὐτῷ σχήματι [τάγματι]. Εἰ δὲ τοῦ τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας ἐπισκόπου ἡ πρεσθυτέρου ὅντος προσέρχονταί τωςς, πρόδηλον, ώς ὁ μέν ἐπίσχοπος τῆς έχχλησίας έξει τὸ ἀξίωμα τοῦ ἐπισκόπου, ὁ δέ ὀνομαζόμενος παρά τοῖς λεγομένοις καθαροῖς ἐπίσκοπος, τὴν τοῦ πρεσδυτέρου τιμάν έξει, πλάν εί μά άρα δοποία τώ έπισκόπω της τιμής του δυόματος αύτου μετέχειυ. Εί δέ τοῦτο αὐτῷ μὰ ἀρέσκει, ἐπειούσει τόποι ἡ χωρεπισκόπου ή πρεσδυτέρου, ύπερ του έν τῷ κλήρῳ όλως δοκεῖν εἶναι, ίνα μά έν τη πόλει δύο έπίσκοποι ώσεν.

6. Εἶ τενες ἀνεξετάστως προσύχθησαν πρεσδύτεροι, ἡ ἀνακρινόμενοι ὡμολόγησαν τὰ ἀμαρτήματα [ἡμαρτημένα] αὐτοῖς, καὶ ὁμολογησάντων αὐτών, παρὰ κανόνα κινούμενοι οἱ ἄνθρωποι τοῖς τοιούτοις χεῖρα ἐπετεθήκασεν, τούτους ὁ κανών οὐ προσίεται. Τὸ γὰρ ἀνεπίληπτον ἐκδικεῖ ἡ καθολική ἐκκλησέα.

ί. "Οσοι προεχειρίσθησαν των παραπεπτωκότων κατά άγνοιαν, ή και προειδότων των προχειρισαμένων, τούτο οὐ προκρίνει [αὐτοι οὐ προκρίνουσι] κανών τῷ ἐκκλησιαστικῷ γνωσθέντες γὰρ καθαιρούνται.

α. Περί τῶν ἐπαραδάντων χωρίς ἀνάγχης, ἡ χωρίς ἀφαιρίσεως ὑπερχόντων, ἡ χωρίς πινδύνου, ἡ τινος τοιούτου, ὁ γέγονεν ἐπὶ τῷς τυραινίδος Αικινίου ἔδοξε τἢ συνόδω, εἰ καὶ ἀνάξ οι ἦσαν φιλαιθρωπίας, ὅμως χρηστεύσασθαι εἰς αὐτούς. Ὅσοι οὖν γνησίως μεταμελώνται, τρία ἔτη ἐν ἀκροωμένοις ποιότουσεν οἱ πιστοὶ, καὶ ἐπτὰ ἔτη ὑποπεσοῦνται δύο δὶ ἔτη χωρίς προσφορᾶς, κοινωνώσουσι τῷ λαῷ τῶν προσευχοῦν.

εδ. Οἱ δὲ προσχληθίντες μὲν ἀπὸ τῆς χάριτος καὶ D
τὴν πρώτην ὁρμὴν ἐνδειξάμενοι, καὶ ἀποθέμενοι τὰς ζώνας, μετὰ δὲ ταῦτα ἐπὶ τὸν οἰκεῖσν ἔμετον ἀναδραμόντες 
ὡς κύνες, ὡς τινας καὶ ἀργύρια πρόεσθαι, καὶ βενεφικίοις 
κατορθῶσαι [δωρεσῖς καὶ ὑποσιχίσεσι] τὸ ἀναστρατεύσχκατορθῶσαι [δωρεσῖς καὶ ὑποσιχίσεσι] τὸ ἀναστρατεύσχπριετοῦς ἀκροάσεως Χρόνον ἐφ' ἄπασι δὲ τούτοις, προστίκει ἔξετάζειν τὴν προαίρετιν καὶ τὸ εἴδος τῆς μετανοίας.
Τοσι μὲν γὰρ καὶ φόδω καὶ δάκρυσι καὶ ὑπομονῷ καὶ 
ἀγαθοεργίαις, τὴν ἐπιστροφὴν ἔργω καὶ οὐ σχήματι ἐπιδείκνυντκι, οὖτοι πληρώσαντες τὸν Χρόνὸν τὸν ὡρισμένον 
τῆς ἀκροάσεως, εἰκότως τῶν εὐχῶν κοινωνήσουσι, μετὰ 
τοῦ ἔξεῖναι τῷ ἐπισκόπω καὶ φιλινθρωπότερόν τι περὶ 
κύτῶν βουλεύσασθαι ὅσοι δὲ ἀδιαφόοως ἤνεγκαν, καὶ

VII. Quoniam consuetudo obtinuit, et antiqua traditio, ut Æliæ episcopus honoretur, habeat ordinem honoris, metropoli propria dignitate scrvata.

VIII. De his qui se catharos, id est puros, nomi nant, si aliquando ad catholicam et apostolicam Ec clesiam redierint, visum est sanctæ et magnæ syn odo ut accepta manuum impositione, sic in clero ma neant. Præ omnibus autem eos scripto profiteri opor tet, quod consentient, et sequentur dogmata Ecclesia catholicæ et apostolicæ, id est, et cum digamis communicare, et his qui in persecutione lapsi sunt, quibus etiam tempus constitutum est, et opportunitas definita, ut in omnibus sequantur dogmata catholica Ecclesize. Ubicunque autem, sive in vicis, sive in civitatibus ipsi soli inventi fuerint ordinati, qui inveniuntur in clero in codem ordine permaneant. Si autem catholicæ Ecclesiæ episcopo aut presbytero existente quidam accedunt, manifestum est, quod episcopus Ecclesiæ dignitatem episcopi habeat. Qui autem apud eos, qui dicuntur cathari, nominatur episcopus, habeat honorem presbyteri, nisi forte placuerit episcopo nominis honorem illi concedere. Si hoc autem ei minime placuerit, inveniat ei locum chorepiscopi, aut presbyteri, ut in clero omnino esse videatur, ne in civitate duo sint episcopi.

IX. Si qui sine examinatione presbyteri promoti sint, vel cum discuterentur, peccata sua confessi sint, eisque confessis, homines contra canonem moti, manus imposuerint, tales canon non admittit: quod enim reprehensibile est, catholica Ecclesia non defendit.

X. Quicunque ex lapsis ordinati sunt per ignorantiam, aut dissimulationem eorum qui cos ordinarunt, hoc non præjudicat canoni Ecclesiastico; cogniti enim deponuntur.

XI. De his qui prævaricati sunt sine necessitate, aut facultatum ablatione, aut sine periculo, aut aliquo ejusmodi, quod factum est sub tyrannide Licinii, visum est synodo, licet misericordia indigni sint, benignitate tamen in eos uti. Quicunque ergo vere pænitent, tribus annis fideles inter audientes habeantur, et septem annis jaceant: duobus autem annis sine oblatione, populo communicent in orationibus.

XII. Quicunque vocati per gratiam, primum quidem ardorem fidemve suam ostenderunt, et cingulum militiæ deposuerunt, postea vero ut canes ad suum vomitum reversi sunt, ita ut aliqui et pecuniam darent, et beneficiis militiam repeterent, hi decem annis jaceant, post triennii auditionis tempus. In his autem omnibus observare oportet propositum et modum pœnitentiæ. Quicunque enim et timore, et lacrymis, et patientia, et bonis operibus conversionem absque simulatione demonstrant, hi definitum tempus auditionis implentes, tum demum orationibus communicabunt, et postea licebit episcopo, de his aliquid humanius cogitare. Quicunque vero indifferenter tulerunt, et habitum Ecclesiam introcundi sibi

<sup>\*</sup> Legeretur melius : Περί τῶν... καθαρούς, ποτέ δέ, etc., ut postulare videtur lectio Latina. Εριτ.

έγροσεντο πρός του έπιστρέφειαν [έπιστροφέν], έξ απαντος πληρούτωσαν τὸν χρόνον.

εγ. Περί δέ των έξοδευόντων, ό παλαιός και κανονικος νόμος φυλαχθήσεται και νύν, ώστε, εί τις έξοδεύοι, του τελευταίου και αναγκαιοτάτου εφοδίου μή άποστερείσθαι. Εί δέ ἀπογνωσθείς καὶ κοινονίας πάλιν τυχών, πάλιν ἐν τοῖς ζῶσ $\alpha$  ἔξετασ $\theta$ ῆ, μετά τῶν χοινωνούντων τῆς εὐχῆς μόνης έστω. Καθόλου δέ και περί πάντος ούτινοσοῦν έξοδ ύσντος αίτουντος του μετασγείν εύγαριστίας, δέπίσκοπος μετά δοχιμασίας μεταδιδότω [ἐπιδότω] τῆς προσφοράς.

εδ. Περί των κατηχουμίνων και παραπεσόντων έδοξε τη લેગુંલ માર્લ μεγάλη συνόδω, ώστε τριών έτων αὐτούς ἀκροωμέσους μόνον, μετά ταθτα ευχεσθαι μετά των κατηχουμένων.

ιε. Διά τὸν πολύν τάραχον καί τὰς στάσεις τὰς γινομένας, εδοξε παντάπασι περιαιρεθήναι την συνήθειαν την Β παρά τὸν κανόνα εύρεθείσαν εν τισι μέρεσιν, ώστε ἀπὸ πόλιως είς πόλιο μὰ μεταδαίνειν, μήτε ἐπίσχοπον, μήτε πρεσδύτερον, μύτε διάκονον. Εί δέ τις μετά τον της άγίας και μεγάλης συνόδου δρου, τοιούτω τινί έπιχειρήσειεν, ή ἐπιδοία ἐκυτὸν πράγματι τοιούτω, ἀκυρωθήσεται ἐξάπαντος κατασκεύασμα, και άποκατασταθήσεται τη έκκλησία ά ο ἐπίσχοπος ή ο πρεσθύτερος έχειροτονήθη.

ες. Όσοι ρεψοκινδύνως μήτε τον φόδον του θεού προ οφθαλμών έχοντες, μήτε τον έκκλησιαστικόν κανόνα είδοτες καχωρήσουσε της εκκλησίας, πρεσθύτεροι, ή διάκονοι, π όλως εν τῷ κανόνι έξεταζόμενοι, οὖτοι οὐδαμῶς δεπτοί δρείλουστη είναι έν έτέρα έππλησία, άλλά πάσαν τοξε τανάγκην ἐπάγεσθαι χρή, άναστρέφειν εἰς τὰς ίαυτῶν παροικίας ή επιμένοντας, ακοινωνήτους είναι προσίκει. Εί και τολμήσειώ τις ύφορπασαι τον τω έτερω διαφέροντα. Ο παί χειροτονήσαι έν τη αὐτοῦ έκκ) ησία, μή συγκατατ θεμένου του ίδιου έπισκόπου, οδ άνεχώρητεν ό έν τω κανόνι έξεταζόμενος, αχυρος έστω ή χειροτονία.

εζ. Επειδή πολλοί έν τῷ κανόνι έξεταζόμενοι τήν πλεονεξίαν και τὰν αίσχροκερδείαν [τὸ αίσχροκερδές ] διώ**ποντες, ἐπελάθοντο τοῦ θείου γράμματος λέγοντος, « Τό** ἀργύριον αύτου ούκ έδωκεν έπὶ τόκω, > καὶ δενείζοντες देशकार करा केंद्र के स्थान करिया के के के के के स्थान अर्थ ( μεγάλη σύνοδος, ώς είτις εύρεθείη μετά του όρου τούτου τίχους λαμδάνειν έκ μετάχειρήσεως. Ε άλλως μετερχόμενος το πράγμα, ή ήμιολίας απαιτών, ή όλως έτερου τι έπινοών **σέσχρου πέρδους ένεκα, καθαιρεθήσεται το**ῦ κλήρου, καί άλλότριος τοῦ χανόνος έσται.

τή. Μίθεν είς τὴν άγίαν και μεγάλην σύνοδον, ότι έν D τεσε τόποις και πόλεσα, τοῖς πρεσδυτέροις τὰν εὐχαριστίαν οἱ διάκονοι διδόασιν, όπερ οὖτε ὁ κανών, ο ἔτε a συνήθεια παρέδωχεν, τούς έξουσίαν μά έχοντας προσφέρει», τοις προσφέρουσε διδόναι το σώμα του Χριστού. Εφαίνο δε έγκιρίοθη, ότι ήδη τινές των διακόνων καί πρό των έπισκόπων τος εύχαριστίας άπτονται. Ταύτα ούν πάντα περιηρήσθω, καὶ ἐμμενέτωσαν οἱ διάκονοι τοίς ίδιοις μέτροις, είδοτες ότι του μέν επισκόπου θαυρέται είσιν, των δι πρεσδυτέρων ελάττους τυγχάσουσε λαμδανέτωσαν δέ κατά την τάξαν την εύχαριστίαν μετά τούς πρεσδυτέρους, ή του έπικκόπου διδόντος [μεταδιδόντος] αὐτοῖς ‡ τοῦ πρεσδυτέρου ἀλλά μή παθοσθαι δυ μέσω των πρεσδυτέρων έξέστω τοῖς διακό-

Lecendum videtur autois. Edit.

τὸ σχήμα τοῦ εἰσιέναι εἰς τὴν ἐπκλησίαν ἀρκεῖν αὐτοῖς Α arbitrati sunt ad conversionem sufficere, hi definitum tempus omnino impleant.

> XIII. De his qui vita excedunt, vetus et canonica lex nunc quoque servabitur, ut si quis vita excedat, ultimo et necessario viatico minime privetur. Si vero desperatus, et communionem assecutus supervixerit, sit inter eos qui communionem orationis tantum modo consequentur. Generaliter autem omni cuilibet in exitu posito, et eucharistiæ participationem petenti, episcopus cum examinatione oblationem impertiat.

> XIV. De catechumenis lapsis placuit sanctæ et magnæ synodo, ut ii tribus annis audientes tantum sint, postea orent cum catechumenis.

> XV. Propter tumultus et seditiones quæ flunt, placuit omnino consuetudinem tolli, que prater canonem in quibusdam partibus invenitur, ut a civitate in civitatem neć episcopus, nec presbyter, nec diaconus transferatur. Si quis autem post definitionem sanctæ et magnæ synodi, tale quid aggressus fuerit, vel se rei ejusmodi dederit, quod factum erit omnino infirmabitur, et Ecclesiæ restituetur cui fuerat episcopus, aut presbyter, vel diaconus ordinatus.

> XVI. Quicunque temere et inconsiderate nec Dei timorem præ oculis habentes, nec ecclesiasticum canonem agnoscentes, ab Ecclesia discesserint presbyteri vel diaconi, vel quicunque omnino in canone recensentur, hi nequaquam debent in aliam ecclesiam recipi, sed omnino cogendi sunt in suas ipsorum parœcias redire: vel si perseverent, eos a communione privari oportet. Si quis etiam ausus fuerit eum qui ad alium pertinet, surripere, et in sua ecclesia ordinare, non consentiente proprio episcopo, a quo recessit qui in canone censetur, ordinatio hujusmodi irrita erit.

> XVII. Quoniam plerique qui in canone recensentur avaritiam et turpem quæstum sectantes, obliviscuntur divinæ Scripturæ dicentis: Pecuniam suam non dedit ad usuram (Psal. xiv, 5): et sænerantes centesimas exigunt, æquum censuit sancta et magna synodus, ut si quis inventus suerit post hanc definitionem usuras sumere ex mutuo, vel aliter eam rem consectari aut sescupla exigere, vel omnino aliquid aliud excogitare turpis lucri gratia, e clero deponatur, et alienus a canone existat.

> XVIII. Pervenit ad sanctum magnumque concilium, quod in quibusdam locis et civitatibus, diaconi presbyteris eucharistiam præbeant; quod neque canon, neque consuetudo tradidit, ut qui potestatem offerendi non habent, his qui offerunt corpus Christi porrigant. Illud etiam innotuit quod jam quidam ex diaconis etiam ante episcopos eucharistiam attingant. Omnia igitur ista auferantur, et diaconi intra propriam mensuram maneant, scientes quod ministri sunt episcoporum, et presbyteris inferiores existant: accipiant autem suo ordine eucharistiam post presbyteros, vel episcopo dante vel presbytero; sed nec sedere in medio presbyterorum diaconis liceat, id enim fit præter canonem et ordinem. Si quis autem

νοις, παρα χανόνα γάρ καὶ παρά τάξιν ἐστὶ τὸ γινόμενον. A obedire noluerit post has definitiones, desinat esse Εί δέ τις μή θέλοι πειθαρχείν και μετά τούτους τούς ορους, πεπαύσθω της διακονίας.

εθ΄. Περί τῶν Παυλιανισάντων [παυλιανιστῶν], εἶτα προσφυγόντων τη καθολική εκκλησία, όρος εκτέθειται άναδαπτίζεσθαι αὐτούς εξάπαντος. Εἰ δέ τενες τῷ παρεληλυθότι χρόνω εν τῷ κλήρω εξηπατήθησαν [εξητάσθησαν , εί μέν ἄμεμπτοι καὶ άνεπίληπτοι φανείεν, άναβαπτισθέντες χειροτονείσθωσαν ύπο τοῦ τῆς καθολικές ἐκκλησίας έπισχόπου. Εί δε ή αναχρισις ανεπιτηδείους αὐτούς εύρίσκοι, καθαιρεϊσθαι αύτούς προσήκει ' ώσαύτως δε καί περί τῶν διακονισσῶν, καὶ όλως περί τῶν ἐν τῷ κανόνι [χλήρω] έξεταζομένων ο αὐτὸς τύπος παραφυλαχθήσεται. Εμνήσθη μέν δέ  $[F.\delta \eta]$  των διακονισσών των έν τ $\tilde{\omega}$  σχήματι έξετασθεισών, έπει μηδέ χειροθεσίαν τινά έχουσιν, ώστε έξάπαντος έν τοῖς λαϊκοῖς αὐτὰς ἐζετάζεσθαι.

κ. Επειδή τινές είσιν έν τη κυριακή γόνυ κλίνοντες, και έν ταις της πεντηχοστής ήμέραις, ύπέρ του πάντα έν πάση παροικία όμοίως φυλάττεσθαι, έστῶτας έδοξε τῷ ἀγία συνόδω τὰς εὐχὰς ἀποδιδόναι τῷ Θεῷ.

diaconus.

XIX. De Paulianistis, si ad Ecclesiam catholicam confugerint, definitum est eos omnino rebaptizari. Si qui vero præterito tempore in clero suerint, si quidem inculpati et irreprehensibiles, rebaptizati ordinentur ab episcopo catholicæ Ecclesiæ. Si vero examinati, minus apti deprehensi fuerint, deponi eos convenit : similiter autem et de diaconissis, et omnino de his qui sub canone versantur, eadem forma servabitur. Diaconissarum autem memininus, quæ in habitu quidem esse ceasentur, quia vero nullam manus impositionem habent, ut omnino inter laicos ipsæ deputentur.

XX. Quoniam sunt quidam, qui die dominico genua flectunt, et in diébus Pentecostes, ut omnia similiter in omni parœcia serventur, visum est sanctæ synodo, stantes Deo orationes persolvere.

### CONCILII ANCYRANI

CANONES XXV (an. Chr. 314).

Qui quidem priores sunt Nicænis, sed ideo postpositi sunt propter auctoritatem synodi œcumenicæ.

κα. Πρεσδυτέρους τούς ἐπιθύσαντας, εἶτα ἐπαναπαλαίσαντας, μήτε έχ μεθόδου τινός άλλ' έξ άληθείας, μήτε προκατασκευάσαντας καὶ ἐπιτηδεύσαντας καὶ πείσαντας, C ΐνα δόξωσι μέν βασάνοις ύποδάλλεσθαι, ταύτας δέ τῷ δοκείν και τῷ σχήματι προσαχθήναι [προσαχθώσι]· τούτους έδοζε της μέν τιμής της κατά την καθέδραν μετέχειν, προσφέρειν δέ αὐτούς, ή όμιλεῖν, ή όλως λειτουργείν τι των ίερατικών λειτουργιών μή έξείναι.

χδ΄. Διαχόνους όμοίως θύσαντας, μετά δὲ ταῦτα ἀναπαλαίσαντας, την μέν αύτην έχειν \*, πεπαύσθαι δέ αύτους πάσης τῆς ἰερᾶς [ἰερατικῆς] λειτουργίας, τῆς τε τοῦ ἄρτον ή ποτήριον άναφέρειν, ή κηρύσσειν. Εὶ μέν τοί τινες των έπισχόπων τούτους συνίδοιεν [τούτοις συνειδείεν] κάματόν τινα ή ταπείνωσιν πραότητος, και εθέλοιεν πλεξόν τι διδόναι ή άφαιρείν, ἐπ' αὐτοῖς είναι τὴν ἐξουσίαν.

κή. Τούς φεύγοντας καὶ συλληφθέντας, ἡ ὑπὸ οἰκείων παραδοθέντας, ή άλλως τὰ ὑπάρχοντα ὰραιρεθέντας, ή υπομείναντας βασάνους, ή είς δεσμωτήριον εμεληθέντας, βοώντάς τε, ότι είσὶ χριστανοί καὶ περισχισθέντες [περισχεθέν:ας], ήτοι είς τὰς χεῖρας πρὸς βίαν ἐμβαινόντων τῶν βιαζομένων, ή βρώμα τι πρός ανάγκην δεξαμένους, όμολογούντάς τε διόλου, ότι είσι χριστιανοί, και το πένθος του συμβάντος ἀεὶ ἐπιδειχνυμένους τῆ πάση καταστολῆ καὶ τῷ σχήματι, και τη του βίου ταπεινότητι, τούτους ώς έξω άμαρτήματος όντας , της κοινωνίας μή κωλύεσθαι. Εί δέ και εκωλύθησαν ύπο τινων περισσοτέρας ακριβείας ένεκεν, η καί τινων άγνοία, εὐθύς προσδεχθήναι. Τοῦτο δέ ὁμοίως έπί τε των έχ του χλήρου και των άλλων λαϊκών. Προσεξητάσθη δέ κάκείνο, εί δύνανται και λαϊκοί τῆ κύτῆ ἀνάγκη ύποπεσόντες προσάγεσθαι είς τάξιν. "Εδοξεν οθν και τού-

XXI. - 1. Presbyteros qui immolaverunt, deinde contra reluctati sunt, non simulatione quadam, sed ex veritate, nec hoc prius machinati sunt, nec consulto ac de industria id fecerunt, et persuaserunt, ut tormentis subjici viderentur, cum ea specie et opinione tantum inferrentur: visum est eos honorem quidem sedis retinere: offerre autem illis, aut sermonem conferre, vel omnino sacro aliquo ministerio funzi non licere.

XXII. - 2. Diaconos similiter qui immolaverunt, postea autem reluctati sunt, illum quidem honorem habere placuit : ipsos vero cessare ab omni sacro ministerio sive panem vel calicem offerendi, vel prædicandi. Sed si quidam episcopi conscii sint laboris eorum, et humilitatis et mansuetudinis, et voluerint eis aliquid amplius tribuere, vel auferre, in eorum potestate id esse.

XXIII. - 3. Eos qui fugientes comprehensi sunt, vel a domesticis traditi, vel suis alioqui facultatibus privati, vel tormenta perpessi, vel in carcerem conjecti sunt, clamantes se esse Christianos, et eo usque astricti sunt, ut ii qui vim afferebant (thus) in manus violenter immitterent, aut aliquid polluti cibi per necessitatem sumere cogerentur, confitentes perpetuo se esse Christianos, et ejus quod accidit dolorem, et amictu et habitu, et vitæ humilitate præseferentes, hos velut inculpatos, a communione non arceri. Si vero ab aliquo etiam sunt prohibiti, majoris cautionis gratia, vel etiam propter quamdam ignorantiam, statim admittantur. Hoc autem similiter et de clericis et aliis laicis. Illud etiam perquisitum est, an possent etiam laici, qui in eamdem necessitatem in-

., .

<sup>\*</sup> Subintellige τιμήν. Ευιτ.

προλοδούσα εύρισκοιτο όρθη του. βίου πολιτεία, προχειpizrabar.

κό. Περί των πρός βίαν θυσάντων, έπὶ δὲ τούτοις καὶ των δειπνησάντων είς τὰ είδωλα ' όσοι μέν ἀπαγόμενοι, καί σχήματι σφοδροτέρω [φαιδροτέρω] άνλλθον, και έσθάτι έγρήσαντο πολυτελεστέρα, και μετέσχον του παρασχευασθέντος δείπνου άδιαφόρως, έδοξεν ένιαυτον άκροασθαι, <del>ύποπεσείν δέ τρία έτη , εύ</del>χης δέ μάνης κοινωνήσαι έτη δύο, και τότε έθειν έπι το τέλειον.

κε. "Οσοι δέ ἀνήλθον μετά έσθητος πενθικής, καί άναπεσόντες έφαγον μιταξύ δε' όλης της άνακλίσεως δαπρύοντες, εί έπλης ωσαν τον της ύποπτώσεως τριέτη χρό-202, χωρίς προσφοράς διχθήτωσσν. Εί δέ μή έφαγον, δύο ύποπισόντες έτη, τῷ τρίτῳ χοινωνησάτωσαν χωρίς προσ- Β φοράς, ένα τὸ τέλεων τῷ τετραετία λάθωσεν. Τοὺς δὲ ἐπω σπόπους έξουσίαν έχειν (Subintel. έδοξε) τον τρόπων της έπιστροφάς δοχιμάσαντας φιλανθρωπεύεσθαι, ή πλείονα προστεθέναι χρόνου. Πρό πάντων δί και ό προάγων βίος, και ο μετά ταύτα, έξεταζέσθο \* και ο τως ή φιλανθρωπία ἐπιμετρείσθω.

 Δς . Περί τῶν ἀπειλῆ μόνον είξάντων χολάσεως, χαί <del>ἀ, αιρίσεως ύπαρχόντων, ἡ μετοικίας, καὶ θυσάντων, καὶ</del> μέχρ: τοῦ παρόντος καιροῦ μή μετανοησάντων, μηδέ έπιστρεψάντων, νῦν δε παρά τὸν καιρόν τῆς συνόδου προσελθώντων, καί είς διάνοιαν τῆς ἐπιστροφῆς γενομένων εδοξε μέχρι της μεγάλης ήμέρας είς άπρόαστη δεχθήναι, παί μετά την μεγάλην ήμέραν ύποπεσείν τρία έτη, καί μετά άλλα δύο [τρία] έτη, ποινωνήσαι χωρίς προσφοράς, παί C ούτως έλθειν έπι το τέλειον, ώστε την πάσαν έξαετίαν πληρώσαι. Εί δέ τινες πρό της συνόδου αυτής εδέχθησαν είς μετάνοιαν, ἀπ' έχείνου τοῦ χρόνου λελιγίσθαι αὐτοῖς των άρχων τος έξαιτίας. Εί μέν τοι κίνδυνος καί θανάτου προτδοκία έα νέσου ή άλλης τινός προφάσεως συμβαίη, τεύτους έπι δρφ δεχθήναι.

zζ. Περί των συνεστιαθέντων εν έορτη έθνεκη εν τόπω έφωρισμένου τοῖς έθνικοῖς, ίδια βρώματα ἐπικομισαμένον παί φαγόντων, έδοξε διετίαν ύποπεσόντας δεχθήναι. Τὸ δέ εί χρά μετά της προσφοράς, έκαστον των έπισκόπων δοχιμάσαι, και τον άλλον βίον εφ' έκάστου άξιώσαι [έξετάσαι].

καί. Οἱ δὲ δεύτερον καὶ τρίτον θύσαντες μετά βίας, τετραιτίαν ύποπεσέτωσαν, δύο δέ έτη χωρίς προσφοράς η coacti, quatuor annis substernantur : duodus autem κοινωποσάτωσαν, και τῷ ἐδδόμφ τελείως δεχθήτωσαν.

xθ'. Όσοι δί μή μόνον ἀπίστησαν, ἀλλά καὶ ἐπανίστη· σαν και τνάγκασαν άδελφούς, και αίτιοι έγένοντο τοῦ άναγπασθέναι, ούτοι έτη μέν τρία τὸν τῆς ἀκροάσεως δεξάσθωσαν τόπον, εν δε αλλη έξαετία τον της ύποπτώσεως, Ελλον δε ενιαυτόν ποινωνησάτωσαν χωρίς πρισφοράς, ίνα τέν δικαετίαν πληρώσαντες, τοῦ τελείου μετάτχωσιν. Έν μέντοι τούτφ τῷ χρόνω, καὶ τὸν ἄλλον αὐτῶν ἐπιτη. ρείσθαι βίον.

λ. Δ. άκ.νοι όσοι καθίστανται, παρ αὐτήν τήν κατάσταστι εί έμαρτύραντο [έμαρτυρήσαντο] και έφασαν χρήναε γεμάσαι [γαμείν], μά δυνάμενοι ούτω μένειν, ούτοι μετά ταύτα γαμήραντες, έστωσαν έν τῆ ύπηρεσία, διά

τους, ως μυδέν ήμερτακότας [άμαρτήσαντας], εί και ή A ciderunt, ad ordinem promoveri. Visum est ergo, et eos, ut qui nihil peccassent, si etiam præcedens eorum vitæ instituendæ ratio recta inveniatur, promoveri.

> XXIV. — 4. De his qui per vim immolaverunt, et præterea ad idola cœnaverunt : quicunque abducti quidem et lætiore habitu accesserunt, et veste pretiosiori usi sunt, et præparatæ cœnæ indifferenter participes fuerunt, placuit eos inter audientes uno anno constitui, tribus autem annis substerni ac supplices esse, soli autem orationi duobus annis communicare, et tunc ad perfectionem accedere.

XXV. -- 5. Quicunque autem cum veste lugubri accesserunt, et accumbentes comederunt, interea toto tempore accubitus lacrymas fundentes, si compleverunt substrationis triennale tempus, sine oblatione recipiantur. Si autem non comederunt, bienniosubstrati, tertio anno communicent sine oblatione, ut perfectionem quadriennio consequantur. Episcopi autem potestatem habeant, modum conversionis eorum examinantes, aut humanius agendi vel plus temporis adjiciendi. Ante omnia autem et præcedens vita, et quæ consecuta est, examinetur, et sic eis clementia impertiatur.

XXVI. — 6. De his qui minis tantum pænarum, aut privationis facultatum, aut deportationis cesserunt, et immolaverunt, et ad præsens usque tempus poenitentiam non egerunt, nec conversi sunt; nunc autem circa tempus synodi se obtulerunt, et conversionis cogitationem induerunt : placuit ad magnum usque diem eos inter audientes admitti, et post magnum diem triennio substerni : et postmodum duobus annis sine oblatione communicare: et sic demum sex annis peractis, ad perfectionem venire. Si vero quidam ante hanc synodum ad pænitentiam admissi sunt, ab illo tempore eis sexennii initium computetur. Sed si periculum mortisque exspectatio, ex morbo aut aliqua occasione, contigerit, secundum canonem recipiantur.

XXVII.-7. De his qui in festo paganorum, in loco gentilibus deputato, convivati sunt, et proprios cibos attulerunt et comederunt, placuit, cum biennio substrati fuerint, esse recipiendos. Utrum vero cum oblatione eos recipere oporteat, unumquemque episcoporum examinare et aliam vitam in unoquoque inquirere.

XXVIII. — 8. Qui autem bis vel ter immolaverunt annis sine oblatione communicent, et septimo anno perfecte recipiantur.

XXIX. — 9. Quicunque autem non solum desciverunt, sed etiam insurrexerunt, et fratres suos compulerunt, et causæ fuerunt ut cogerentur, ii annisquidem tribus auditionis locum suscipiant, per aliud. vero sexennium substernantur, alio autem anno sine oblatione communicent: ut decennio peracto, perfectionem consequantur. In eo autem ipso tempore et alia eorum vita observanda est.

XXX. — 10. Diaconi quicunque ordinantur, si in ipsa ordinatione protestati sunt, et dixerunt oportere se uxores ducere, cum non possint sic manere, hi si postmodum uxores duxerint, sint in ministerio; τὸ ἐπιτρακήναι αὐτοὺς ὑπὸ τοῦ ἐπισκόπου Τοῦτο δὲ εῖ A co quod eis episcopus hoc concesserit. Si qui autem τινες σιωπήσαντες, και καταδεξάμενοι έν τη χειροτονία μένειν ούτω, μετά ταύτα ήλθον έπι γάμον, πεπαύσθαι αθτούς τῆς διαχονίας.

λα. Τάς μνηστευθείσας κόρας, και μετά ταῦτα ὑπὸ ώλλων άρπαγείσας, έζοξεν άποδιδόσθαι τοῖς προμνηστευσαμένοις, εί και βίαν ύπ' αὐτῶν πάθοιεν.

λ6'. Τους πρό του βαπτισματος τιθυκότας, και μετά ταύτα βαπτισθέντας, έδοξεν είς τάξιν προάγεσθαι, ώς απολουσαμένους.

λγ. Χωρεπισχόποις μή έξείναι, πρεσθυτέρους ή διαχόνους χειροτονείν, άλλα μπό πρεσθυπέρους πόλεως, χωρ:ς τοῦ ἐπιτραπηναι ὑπὸ τοῦ ἐπισχόπου μετά γραμμάτων, έν έτέρα [έκαστη] παροικία \*.

λδ. Τούς εν κλάρω πρεσθυτέρους ή διακόνους όντας, καί άπεχομένους κρεών, έδοξεν έφάπτεσθαι, και ούτως, εί Β βούλοιντο, πρατείν έαυτών. Εξ δέ βούλοιντο, ώς μηδέ τά μετά πρεών βαλλόμενα λάχανα έσθίευ, παί εί μη ύπείκοιεν τῷ κανόνι, πεπαύσθαι αὐτοὺς τῆς τάξεως.

λε΄. Περί των διαφερόντων τῷ χυριαχῷ, ὄσα ἐπισχόπου μή όντος πρεσδύτεροι ἐπώλησαν, άνακαλεϊσθαι τὸ κυριαχόν. Εν δε τη χρίσει του επισχόπου είναι, είπερ προσφαει ἀπολαβείν την τιμήν, είτε καί μή, διά το πολλάκις τήν είσοδον [πρόσοδον] των πεπραγμένων (Lege πεπραμένων, ε πιπράσχειν) αποδεδωκέναι αὐτοῖς τούτοις πλείονατήν τιμέν.

λς'. Περί των άλογευσαμένων ή και κλογευομένων [Περί των άλογως διαγόντων ή διάγονται]. όσοι πρίν είχοσαετείς γενίσθαι, δμαρτον, πέντε και δέκα έτεσιν ύποπεσύντες, χοινωνίας τυγχανέτωσαν της είς τας προσευχάς. Είτα ἐν τῷ κοινωνία διατελέσαντες ἔτη πέντε, τότε C καί τῆς προσφορᾶς ἐφαπτέσθωσαν. Ἐξεταζέσθω δὲ αὐτῶν και ο εν τη ύποπτώσει βίος, και ούτως τυγχανέτωσαν της φιλανθρωπίας. Εί δέ τινες κατακόρως έν τοῖς ἀμαρτήμασι γεγώνασε, τὰν μακράν έχέτωσαν ὑπόπτωσιν. "Οσοι δέ υπερδάντες την ήλικίαν ταύτην, και γυναϊκας έχοντες πριπεπτώχασι τῷ ἀμαρτήματι, πέντε καὶ εἴκοσι ἔτη ύποπεσέτωσαν [ύποπεσόντες], καὶ κοινωνίας τυγχανέτωσαν της ε'ς τάς προσευχάς, είτα έκτελέσαντες πέντε έτη έν τη κοινωνία των εύχων, τυγχανέτωσαν τής προσψοράς. Εἰ δέ τινες καὶ γυναϊκας έχοντες, καὶ ὑπερθάντες τ ν πεντηχονταέτη χρόνον ήμαρτον, ἐπὶ τῷ ἐξόδω τοῦ βίου τυγχανίτωσαν της κ ενωνίας.

λζ. Τούς άλογευσαμένους και λεπρούς έντας, πτοι λεπρώσαντας, τούτους προσέταξεν ή άγια σύνοδος, είς τούς χειμαζομένους εύχεσθαι.

λη'. Εί τινες ἐπίσχοποι κατασταθέντες, καὶ μὰ δεχθέντες ύπὸ τῆς παροικίας ἐκείνης, εἰς ἡν ώνομάσθησαν, ἐτέραις βούλοιντο παροιχίαις ἐπιέναι, καὶ βιάζεσθαι τοὺς >αθεστώτας, καὶ στάσεις κινείν κατ' αὐτών, τούτους ἀφο. μίζεσθαι. Έκν μέν τοι βούλοιντο είς τὸ πρεσδυτέριον καθέζεσθαι, ένθα ήσαν πρότερον πρεσδύτεροι, μά ἀποδάλλεσθαι αύτούς της τιμής. Έκη δέ διστασιάζωσι πρός τούς καθεστώτας έχει έπισκάπους, άφαιρείσθαι αὐτούς καί την τικάν του πρεσδυτερίου, και γίνεσθαι αυτούς έκκηρύκτους.

λό. "Οσοι παρθενίαν ἐπαγγελλόμενοι, ἀθετοῦσι τὴν ἐπαγ-

\* Hie canon in gravi mendo cubare videtur. Qui . si latinæ versioni fides, ita aut alio simili modo esset tacuerint, et in ordinatione, ut ita manerent, suscepti sunt, postea ad nuptias venerint, ii a diaconatu cessent.

XXXI. — 11. Desponsatas puellas, et ab aliis postea raptas, placuit iis reddi quibus desponsatæ fuerant, etiam si vim passæ sunt.

XXXII. - 12. Eos qui ante baptisma immolaverunt, et postea baptizati sunt, placuit ad ordinem provehi, ut qui abluti sunt

XXXIII. — 13. Chorepiscopis non licere, presbyteros vel diaconos ordinare. Sed nec presbyteris civitatis, sine litteris episcopi, in aliena parœcia aliquid agere.

XXXIV. — 14. Hi qui in clero sunt, presbyteri, vel diaconi, et a carnibus abstinent : placuit eas quidem attingere, et sic, si voluerint, ab eis abstinere (Sic). Si autem noluerint olera quæ cum carnibus coquuntur, comedere, et canoni non cedant, ab ordine cessare.

XXXV. - 15. De his quæ pertinent ad dominicum, quæcunque cum episcopus non esset, presbyteri vendiderint, dominicum revocare : in judicio autem episcopi esse, an oporteat pretium recipi, an non, propterea quod sæpe rerum venditarum reditus majus pretium his ipsis reddiderit.

XXXVI. - 16. De his qui irrationabiliter versati suat, vel versantur, quicunque ante xx annum peccarunt, postquam annis quindecim substrati fuerint, communionem orationis assequantur. Deinde cum in illa communione quinque annis perseveraverint, tunc etiam oblationem attingant. Discutiatur autem et vita eorum, qualia in substratione suerit, et ita humanitatem consequantur. Quod si qui perseverantius his peccatis adhæserint, hi longiorem substrationem habeant. Quicunque autem hanc ætatem transgressi, ct habentes uxores in hoc peccatum inciderunt, viginti quinque annis substrati, communionem orationis assequantur. Deinde cum in orationis communione quinque annos peregerint, oblationem assequantur. Si qui autem et uxores habentes, et quinquagesimum annum transgressi peccaverunt, in vitæ exitu communionem assequantur.

XXXVII.—17. Eos qui irrationabiliter versati sunt, et qui leprosi sunt, vel fuerunt, præcepit sancta syno-D dus inter eos orare qui spiritu periclitantur immundo.

XXXVIII. — 18. Si qui episcopi constituti, nec suscepti ab illa parœcia in qua nominati fuerunt, alias voluerint parœcias invadere, et iis qui constituti sunt vim afferre, et seditiones adversus illos excitare, hos abjici placuit. Si autem voluerint in presbyterio residere, in quo prius erant presbyteri, ipsos honore non moveri. Quod si etiam seditiones concitaverint adversus eos qui illic constituti sunt, episcopos, presbyterii quoque honore illos privari et abdicatos effici.

XXXIX. — 19. Quicunque virginitatem promitten-

corrigendus :... έλλα μηδέ πρισθυτέροις. . άγειν τι έμ έτ. ταρ. EDIT.

τοι συνερχομένας παρθένους τισώ, ώς άδελφάς, έχωλύ-GRUEY.

μ. Ένα τουος γυνά μοιχευθή, ή μοιχεύση τις, έν έπτα έτεσεν δοκεί αὐτὸν τοῦ τέλείου τυχείν, κατά τοὺς βαθμούς τούς προάγοντας.

μα. Περί των γυναιχών των έκπορνευουσών, και άναι ρουσών τὰ γενόμενα, καὶ σπουδαζουσών φθόρια ποιείν ό μέν πρότερος όρις, μέχρις έξόδου έκώλυσεν, και τούτω συντίθενται [Subaud. τινές]. Φιλανθρωπότερου δέ τι εύεώντες, ώρισαμεν δεκκετή χρόνον κατά τούς βαθμούς τούς שבופעלאסטב.

μ6. Περί έχουσίων φόνων ( Sic pro φονέων ), ύποπιπτέτωσαν μέν, του τελείου δε έν τῷ τέλει του βίου κατ-ட்டும்சியன்.

μή. Περί άκουσίων φόνων, ο μέν πρότερος όρος έν έπταετία κελεύει του τελείου μετασχείν, κατά τούς ώρισμένους βαθμούς. Ο δί δεύτερος, τὸ πενταέτη χρόνον πληcũơas.

μό. Οι καταμαντευόμενοι και ταίς συνηθείαις τών έθνων παταπολουθούντες [έξαπολουθούντες], η είσαγοντές τινας είς τούς έαυτων οίκους έπί άνευρέσει φαρμακειών, ή και καθάρσει, ὑπὸ τὸν κανόνα πιπτέτωσαν τῆς πενταιτίας πατά τούς βαθμούς ώρεσμένους τρία έτη ύποπτώσεως, και δύο έτη εύχης χωρίς προσφοράς.

με . Μνοστευσάμενός τις χόρην, προσεφθάρη τῆ ἀδελφή [προσέφθειρε τὰν ἀδελφάν] αὐτᾶς, ώς καὶ ἐπιφορᾶσαι αὐττο, έγομεν δε την μνηστήν μετά τάθτα, ή δε φθαρείσα entiffare. of anneigotel furyenandunan in genaetia [gena C έτεσε] δεχθήναι είς τούς συνεστώτας κατά τούς ώρισμένους βοθμούς.

γελίαν, τον εων διγάμων δρον έχπληρούτωσαν. Τάς μέν A tes, irritam faciunt sponsionem, ii digamorum definitionem impleant. Virgines autem, quæ tanquam sorores cum quibusdam habitant, prohibemus.

XL. - 20. Si alicujus uxor adulterium commiserit, vel ipse adulterium commiserit, septennio oportet eum persectionem assequi, secundum gradus qui eo deducunt.

XLI. - 21. De mulieribus quæ fornicantur, et partus sues perimunt, et medicamentis abortionis faciendis student: prior quidem definitio usque ad vitæ exitum prohibebat, et ei quidam assentiuntur: humanius autem agentes, definimus ut decennium per gradus præfinitos impleant.

XLII. — 22. Qui voluntarie homicidium commiserunt, supplices quidem substernantur : in exitu au-B tem vitæ perfectione digni habeantur.

XLIII. — 23. Qui non sponte nec voluntate homicidium commiserunt, prior quidem definitio post septennium perfectionem consequi pracipit, secundum præfinitos gradus : secunda vero, quinquennii tempus implere.

XLIV. - 24. Qui divinationes expetunt, et consuetudines gentium subsequuntur, aut in domos suas hujusmodi homines introducunt, exquirendi aliquid arte magica, aut expiandi causa, in canonem quinquennii incidant, secundum gradus definitos: tres annes jaceant, duos communicent in oratione sine oblatione.

XLV.-25. Quidam sponsam habens, sororem ejus corrupit, ita ut et ipsa conciperet, sponsam autem postea duxit, illa vero quæ corrupta est, necem sibi intulit. Hi qui conscii fuerunt, jussi sunt decem annis inter eos qui consistunt, recipi, secundum gradus definitos.

### CONCILII NEOCÆSARIENSIS

CANONES XIV (An. Chr. 314).

Qui quidem sunt Ancyranis posteriores, Nicanis vero antiquiores.

μς. Πρεσδύτερος εάν γάμη, της τάξεως αύτον μετατίθεσθαι. Έλν δέ πορνεύση ή μοιχεύση, έξωθείσθαι κύτου τέλεου, και άγεσθαι αὐτὸν είς μετάνοιαν.

μζ. Γυνά ἐὰν γάμπται δύο ἀδελφοῖς, ἔξωθείσθω μέχρι θανάτου, πλήν εν τῷ θανάτῳ εἰποῦσα, ὡς ὑγιάνασα λύσει τίν γάμον, διά την φιλαιθρωπίαν έξει την μετάνοιαν. Έαν δε τελευτήση γυνή έν τοιούτω γάμω ούσα, ήτοι ό ἀνώρ, δυσχερώς τῷ μείναντι ἡ μετάνοια.

μαί. Περί των πλείστοις γάμοις περιπιπτόντων, ο μέν χρόνος σαφάς ό ώρισμένος, ή δέ άναστροφή καὶ ή πίστις αὐτῶν συντέμνει τὸν χρόνον.

μθ΄. Έὰν πρόθηται τις, ἐπιθυμήσας γυναικος, συγκαθευδάσαι μετ' αὐτάς [αὐτή], μή έλθη δέ εἰς έργον αὐτοῦ **Β΄ ένθύμυσες, φαίνεται ότι ύπό τῆς χάριτος έ**βρύσθη.

ν. Καταχούμενος έτω είσερχόμενος είς το χυριαχόν έν τῷ τῶν καταχουμένων τάξει στέκη, οὖτος δε άμαρτάνων, έἀν μέν γόνυ κλίνων, ἀκροάσθω μηκέτι ἀμαρτάνων. Ἐἀν δέ και ακροώμενος έτι αμαρτάνη, έξωθείσθω.

XLVI, Presbyter si uxorem duxerit, ordine suo moveatur; si autem fornicatus fuerit, vel adulterium commiserit, penitus extrudatur, et ad pænitentiam

XLVII. Mulier si duobus fratribus nupserit, abjiciatur usque ad mortem; verumtamen in morte, si promiserit quod ubi convaluerit, solvet matrimonium, propter humanitatem, pænitentiam habebit. Sed si mortua fuerit mulier, in hujusmodi conjugio existens, vel ejus maritus, difficilis erit pœnitentia remanenti.

XLVIII. De iis qui in plurimas nuptias incidunt, tempus quidem definitum manifestum est: conversio autem ac fides ipsorum tempus contrahit.

XLIX. Si quis mulierem concupiscens, proposuerit cum ea concumbere, ejus autem desiderium ad opus non venerit, videtur esse gratia servatus.

L. Catechumenus si in dominicum ingrediens, in ordine catechumenorum steterit, is autem peccat: si genu quidem flectens, audiat non amplius peccans: sin autem ctiam audiens peccet, expellatur.

- να'. Περί πυοφορούσης, ότι δεϊ φωτίζεσθαι όπότε βού- Α λεται. Οὐδέν γάρ έν τούτω κοινωνεί ή τίκτουσα τῷ τικτομένω διά τὸ, ἐπάστου ίδιαν τὰν προαίρεστο τὰν ἐπὶ τῷ έμολογία δείχνυσθαι.
- ν6. Πρεσδύτερον είς γάμους διγαμούντων μά έστιασθαι, ἐπεὶ μετάνοιαν αἰτοῦντος τοῦ διγάμου, τίς ἔσται ὁ πρεσδύτερος, ο διά της έστιάσεως συγκατατιθέμενος τοῖς יאמעטנר:
- νή. Γυνή τινος μοιχευθείσα λαϊκού όντος, ἐὰν ἐλέγχθη ρανερώς, ο τοιούτος είς ύπηρεσίαν έλθεςν ού δύναται. Εάν δε και μετά την χειροτονίαν μοιχευθή, όφεθει άπολύσαι αὐτήν. Έκν δέ συζή, οὐ δύναται έχεσθαι τῆς ἐγχειρ σθείσης αὐτῷ ὑπηρεσίας [διακονίας].
- νδ. Πρεσδύτερος, καν προημαρτηκώς σώματι προαχθη, και ὁμολογήση ότι τημαρτεν πρό της χειροτονίας Β rit, promotus fuerit, et confessus fuerit, quod ante μή προσφερέτω, μένων έν τοῖς λοιποῖς, διά τὴν άλλην σπουδήν. Τὰ γάρ λοιπὰ [πολλά] ἀμαρτήματα ἔφασαν οί πολλ ί και την χειροθεσίαν άφιέναι. Έαν δέ αθτός μή άμολογβ, έλεγχθήναι δέ φανερως μή δυνηθβ, έπ' αὐτῷ έχείνω ποιείσθαι τὰν ἐξουσίαν.
- νε΄. 'Ομοίως καὶ διάκονος εὶ ἐν τῷ αὐτῷ άμαρτήματι περιπέση, την του υπηρέτου τάξεν έχέτω.
- νς. Πρεφδύτερος πρό των τριάχοντα έτων μή χειροτωνείσθω, ἐὰν καὶ πάνυ ἦ ὁ ἄνθρωπος ἄξιος, ἀλλά ἀποτηρείσθω. Ὁ γάρ χύριος Ἰησοῦς Χριστός ἐν τῷ τριαχοστῷ έτει έφωτίσθη [έδαπτίσθη], και ῆρξατο διδάσκειν
- νζ. Έαν νοσών τις φωτισθή, είς πρεσδύτερον [πρεσδυτερείου] αγεσθαι ού δύναται, ούκ έκ προαιρέσεως γάρ ή πίστις αὐτοῦ, ἀλλ' έξ ἀνάγκης εἰ μή τάχα διὰ τήν μετά C γαύτα αύτου σπουδήν και πίστεν, και διά σπάνεν άνθρώπων.
- νη. Ἐπιχώριοι πρεσδύτεροι εν τῷ χυριαχῷ τῆς πόλεως προσφέρειν ου δύνανται, παρόντος έπισκόπου ή πρεσδυτέρων πόλεως, ούτε μήν άρτον διδόναι έν εύχη, ουδέ ποτήριον ' έκν δέ κπώσε, και είς ευχήν κληθή μόνος, δίδωσιν. Οἱ δὲ χωρεπίσχοποι, ε σὶ μέν εἰς τύπον τῶν έδδομήχοντα, ώς δέ συλλειτουργοί, διά την σπονδήν είς τούς πτωχούς, προσφέρουσι τιμώμενοι.
- νθ΄. Διάχονοι έπτα οφείλουσιν είναι κατά τὸν κανόνα, κάν πάνυ μεγάλη είη ή πόλις πεισθείση δε από της βί**δλου των πράξεων.**

- Li. De ea quæ uterum gerit, quod oporteat eam baptizari quando voluerit. Nibil enim in hoc, ea quæ parit, nascenti communicat, quia proprium uniuscujusque propositum in confessione ostendatur.
- LII. Presbyter in digamorum nuptiis ne convivetur. Cum enim pœnitentiam requirat digamus, quis erit presbyter qui illas nuptias isto convivio comprobet?
- LIII. Si alicujus uxorem, cum esset laicus, adulteratam fuisse evidenter fuerit comprobatum, talis ad ministerium venire non potest. Sin autem etiam post ordinationem adulterata fuerit, dimittere eam convenit. Quod si cum illa convixerit, non potest sibi commissum ministerium habere.
- LIV. Si presbyter qui corporale peccatum admiseordinationem peccaverit : non offerat, manens in aliis, propter aliud ejus vitæ studium; reliqua enim peccata dixerunt multi per manus impositionem tolli. Quod si ipse non confiteatur, aperte autem convinci non potuerit, potestatis suæ judicio relinquatur.
- LV. Similiter et diaconus, si in idem peccatum inciderit, ministri ordinem habeat.
- LVI. Presbyter ante triginta annos non ordinetur, etiamsi valde dignus fuerit, sed hoc tempus observet. Dominus enim Jesus Christus trigesimo anno baptizatus est, et coepit docere
- LVII. Si quis in morbo constitutus illuminatus fuerit, ad honorem presbyterii promoveri non potest : fides enim ejus non est ex proposito, sed ex necessitate : nisi forte propter sequens ejus studium et fidem, atque hominum raritatem.
- LVIII. Regionarii presbyteri, in dominice civitatis offerre non possunt, præsente episcopo, vel presbyteris urbis, neque panem dare in oratione, neque calicem; sin autem absint, et ad orationem solus vocatus fuerit, dare poterit. Chorepiscopi autem, sunt quidem ad exemplum septuaginta, ut autem comministri, propter studium in pauperes, offerunt honorati.
- LIX. Diaconi septem esse debent secundum canonem, etiamsi sit magna civitas : ejus autem rei fidem faciet liber Actorum (Act. v1).
- \* Non video quomodo constare possit phrasis cum hoc participio feminino. Forte legendum πεισθήσεται, vel, πεισθήση. Edit.

### CONCILII GANGRENSIS

CANONES XX (An. Chr. 325).

- Ε. Εί τις του γάμου μέμφοιτο, καὶ την καθεύδουσαν D μετά του άνδρος αυτής, ούσαν πιστήν και ευσεδή και εύλαθή, βδελύσσοιτο ή μέμφοιτο, ώς αν μή δυναμένην είς βασιλείαν είσελθεῖν, ἀνάθεμα ἔστω.
- ξα. Εί τις ἐσθίοντα κρέα, χωρίς αϊματος, καὶ εἰδωλοθύτου και πνικτού, μετ' εύλαβείας και πίστεως, κατακρίνει, ώς αν διά το μεταλαμβάνειν, έλπίδα μή έχοντα, άνάθεμα έστω.
- LX. 1. Si quis nuptias accuset, et dormientem cum viro suo, fidelem piamque ac religiosam, detestetur ac vituperet, quasi non possit in regnum Dei introire, anathema sit.
- LXI. 2. Si quis carnem edentem, absque sanguine, et idolis immolato et suffocato, cum pietate et fide, condemnat, uti spem non habentem, propter hujusmodi perceptionem, anathema sit.

- Ε6. Εί τις δούλον προφάσει θεοσεβείας διδάσκει κατα- Α γρονείο δεσπότου, και άναχωρείν τῆς ὑπηρεσίας, και μή μετ' εὐνοίας και πάστες τιμός τῷ ἐαυτοῦ δεσπότη ἐξυπηρετεϊσθαι, ἀνάθεμα ἔστω.
- ξή. Εί τις διακρίνοιτο παρά πρεσδυτέρου γεγαμπκότος, ως μά χράναι λειτουργάσαντος αύτου προσφοράς μεταλαμδάνειν, ανάθεμα έστω.
- ξδ. Εί τις διδάσκει τον οίκον του Θεού εύκαταφρόνητον είναι, και τάς εν αύτῷ συνάξεις, ἀνάθεμα έστω.
- ξε΄. Εί τις παρά τον έκκλησίαν ίδια έκκλησιάζει, καί παταφρονών της έχχλησίας, τὰ της έχχλησίας ἐθέλοι πράττειν μή συνόντος του πρεσδυτέρου κατά γνώμην του έπιστόπου, ἀνάθεμα έστω.
- Ες'. Εξ τις παρποφορίας έππλησιαστικάς έθέλει λαμβάνειο, δ διδόναι έξω τῆς ἐκκλησίας παρὰ γνώμην τοῦ ἐπι- Β tiones extra ecclesiam accipere aut dare voluerit, σπόπου ή του έγπεχειρισμένου τὰ τοιαύτα, καὶ μή μετά γνώμας αὶτοῦ ἐθέλει πράττειν, ἀνάθεμα ἔστω.
- ξζ. Εἶ τις διδοῖ ἡ λαμδάνοι καρποφορίαν παρεκτὸς τοῦ έπιστόπου, ή του έπιτεταγμένου είς οίκονομίαν εύποιίας, πεί ὁ διδούς, πεί ὁ λαμβάνων, ἀνάθεμα έστω.
- ξη'. Εί τες παρθενεύοι ή έγχρατεύοιτο, ώς αν βδελύττων των γάμων [βδελυττόμενος του γάμου] άναχωράσας, καί με διά του [δι' αὐτὸ τὸ] καλὸν καὶ ἄγιον τῆς παρθεwies, केरलेश्विष्ट हें करक.
- ξ5. Βί τις τῶν παρθενευόντων διά τὸν χύριον, κατεπεύρουτο τών γεγαμπκότων, άνάθεμα έστω.
- e. Εί τις καταφρουοίη των έκ πίστεως άγάπας ποιούν· των, καὶ διά τιμήν τοῦ πυρίου συγκαλούντων τοὺς άδελ- C fide faciunt, et propter honorem Domini convocant φούς, και μά εθέλοι κοινωνείν τοίς κλήσεσι, διά το έξευτελίζετο το γενόμενου, ανάθεμα έστω.
- οκί. Εί τις ανδρών διά νομιζομίνην άσχησιν περιδολείω χράται [κέχρηται], και ώς αν έκ τούτου την δικαιοσύντη έχων, καταφηφίσοιτο των μετ' εύλαδείας τούς βέρους φορούντων, και τη άλλη κοινή και έν συνηθεία ούση δοθήτε πεχρημένων, ανάθεμα έστω.
- οδ. Εί τις γυνά διά νομιζομένην ασχησιν μεταδάλλοιτο έμφίπσμα, καὶ άντί τοῦ εἰωθότος γυναικείου άμφιάσματος, ἐπδρεῖον [ἀνδρῶον] ἀναλάδοι [ἀναλαμδάνοι], ἀνάθεμα četu.
- εγ. Είτις γυνή καταλιμπάνοι τον ανδρα, και άναχωρεξο έθελοι, βδολυττομένη τον γάμον, ανάθεμα έστω.
- οδ. Εί τις καταλιμπάνει τὰ ἐαυτοῦ τέκνα, καὶ μή [μαδέ] τεπνοτροφεί, καὶ τὸ όσον ἐαυτῷ [ἰφ' ἐαυτῷ] πρός Ŋ non alat, et quantum in se est ad pietatem et debi-Θεοσέδειαν την προσήπουσαν ανάγοι [αγει], αλλά προφάσει τος ασκόσεως άμελοίη, ανάθεμα έστω
- οε'. Εί τινα τέπνα γυνέων, μάλιστα πιστών, άναχωροίη προφάσει θεοσεδείας, και μή την καθήκουσαν τιμήν τοίς γενεύσεν άπονέμοι, προτιμωμένης δηλονότι παρ' αὐτοῖς τως θεοσεδείας, άνάθεμα έστω.
- 🕳 Εί τις γυναικών διά νομιζομένην άσκησιν [θεοσε-Geiar] αποκείροιτο τάς κόμας, ας έδωκεν ο Θεός είς υπόεσωτεν τῆς ὑποταγῆς, ὡς ἀναλύουσα [παραλύσασα] πρόσταγμα της υποταγής, ανάθεμα έστω.
- Εἶ τις διὰ νομιζομένην ἄσκησιν ἐν τἦ κυριακἦ νη-**હજરાંભ, લે**ખ્રંઉદમૃત દેવરઅ.
  - as. Σί τις των ἀσχουμένων, χωρίς σωματικός άνάγ-

- LXII. 3. Si quis servum, divini cultus prætextu, dominum contemnere doceat, et ab ejus obsequio discedere, nec ei bona fide et omni honore servire, anathema sit.
- LXIII. 4. Si quis discernit presbyterum conjugatum, quasi non oporteat, eo ministrante, ejus oblationi communicare, anathema sit.
- I.XIV. 5. Si quis docet domum Dei contemnendam esse, et conventus qui in ea celebrantur, anathema sit.
- LXV. 6. Si quis extra ecclesiam privatim conciones habet : et Ecclesiam contemnens, quæ sunt Ecclesiæ vult agere, non astante presbytero cum voluntate episcopi, anathema sit.
- LXVI. 7. Si quis ecclesiasticas fructuum oblapræter consensum episcopi, vel ejus cui hujusmodi officia commissa sunt, nec cum ejus voluerit agere consilio, anathema sit.
- LXVII. 8. Si quis dederit vel acceperit fructuum oblationes, præter episcopum, vel eum qui constitutus est ad dispensationem beneficentiæ: et qui dat. et qui accipit, anathema sit.
- LXVIII. 9. Si quis virginitatem custodiens aut continentiæ studens, velut abhorrens nuptias, secedat, non ideo quia sancta sit virginitas, neque propter ipsum virginitatis bonum, anathema sit.
- LXIX. 10. Si quis virginitatem servans propter Dominum, se supra conjugatos extollat, anathema sit.
- LXX.'— 11. Si quis illos despicit, qui agapas ex fratres, et noluerit hujusmodi vocationibus communicare, parvipendens quod agitur, anathema sit.
- LXXI. 12. Si quis vir, ob eam quæ existimatur pietatis exercitationem, utatur periboleo, hoe est amictu pallii : et velut in hoc justitiam constituens, condemnet eos qui cum pictate beris et alia communi solitaque veste utuntur, anathema sit.
- LXXII. 13. Si qua mulier, propter eam quæ existimatur pietatis exercitationem, vestem mutet, et pro solita veste muliebri, virilem sumat, anathema sit.
- LXXIII. 14. Si qua mulier a marito suó divertat, et secedere velit, nuptias abhorrens, anathema sit.
- LXXIV. 15. Si quis filios suos deserat, et eos tum Dei cultum non instituat : sed exercitationis prætextu, negligit, anathema sit.
- LXXV. 16. Si qui filii secedant a parentibus, maxime fidelibus, divini cultus prætextu, debitumque parentibus honorem non exhibeant, præposito videlicet apud ipsos divino cultu, anathema sit.
- LXXVI. 17. Si qua mulier, propter eam qua existimatur pietatis exercitationem, comam tondcat, quam Deus ei dedit in memoriam subjectionis, ut quæ subjectionis præceptum dissolvat, anathema sit.
- LXXVII. 18. Si quis, ob eam quæ existimatur pietatis exercitationem, Dominico die jejunat, anathema sit.
  - LXXVIII. 19. Si quis eorum, qui pietatis exer-

κης ὑπιρηφανιύοιτο, καὶ τὰς παραδεδομένας νηστιίας A citationi student, absque necessitate corporis, insoείς τὸ κοινὸν, και φυλασσομένας ύπὸ τῆς έκκλησιας παραλύει, αποχυρούντος [ Ζοπ. ὑποικουρούντος ] ἐν αὐτῷ τελείου λογισμού, ἀνάθεμα ἔστω.

οθ'. Εί τις αίτιφτο [αίτιαται] ύπερηφάνω διαθέσει κεχρημένος, καί βδελυσσό μενος τάς συνάζεις των μαρτύρων, ή τὰς ἐν αὐτοῖς γινομένας λειτουργίας, καὶ τὰς μνήμας αύτων, ἀνάθεμα έστω.

lescat, et tradita in commune jejunia et ab Ecclesia observata dissolvat, nimirum perfecta, que in co est, ratiocinatione illa improbante, anathema sit.

LXXIX. - 20. Si quis superbo affectu utens, et abhorrens conventus martyrum, et sacra quæ in eis celebrantur, es corum memorias, anathema sit.

### CONCILII ANTIOCHENI

CANONES XXV (An. Chr. 341).

π . Πάντας τοὺς τολμῶντας παραλύειν [παραδαίνειν] τὸν όρου τῆς ἀγίας καὶ μεγάλης συνόδου τῆς ἐν Νεκαία συγ- Β tionem sanctæ et magnæ synodi, quæ Nicææ congre-> ροτηθείσης επέ παρουσία της εύσεθείας του θιοφιλεστάτου βασιλέως Κωνσταντίνου, περί της άγίας έορτης του σωτηριώδους πάτχα, ἀκοινωνήτους, καὶ ἀποδλήτους είναι της εκκλησίος, εί επιμένοιεν φιλονεικότερον ενιστάμενοι πρός τὰ καλῶς δεδογμένα. Καὶ ταῦτα εἰρήσθω περί τῶν λα χών. Εὶ δέ τις τών προεστώτων τῆς ἐχχλησίας, ἐπίσκοπος ή πρεσδύτερος ή διάκονος, μετά τὸν όρον τοῦτον τολμήσε εν επί διαστροφή των λαών και ταραχή των έχκλησιών, ίδιάζειν και μετά των Ιουδαίων έπιτελείν τὸ πάσχα, τοῦτον ἡ ἀγ α σύνοδος έντεῦθεν ἤδη ἀλλότριον έχρινε της έχχλησίας, ώς οὐ μόνον έαυτῷ άμαρτίας, άλλά πολλοίς διαφθοράς και διαστροφής γινόμενον αίτιον, και ού μόνον τούς τοιούτους καθαίρει της λειτουργίας, άλλά καί τους τολμώντας τούτοις κοινωνείν μετά τέν καθαίρεστι. Τους δε καθαιρεθέντας αποστερείσθει και της έξωθεν C Depositos autem omni quoque extrinsecus honore τιμάς, δς ὁ άγιος κανών καὶ τὸ τοῦ θεοῦ ἱερατεῖον μετείhapty.

πα'. Πάντας τούς εἰσιόντας εἰς τὴν ἐχκλησίαν τοῦ θιοῦ, καί των ίερων γραφών άκούοντας, μή κοινωνούντας δέ εύχης κιμα τῷ λαῷ, ἡ ἀποστιεφομένους τὴν μετάληψεν τῆς εύχαριστίας κατά τινα ἀταξίαν, τούτους ἀποδλήτους γίνεσθαι της έχχλησίας, έως αν έξομολογησάμενοι και δείξαντες καρπούς μετανοίας, καί παρακαλέσαντες, τυχείν δυνηθώσι συγγνώμης. Μή ίξειναι δέ κοινωνείν τοις άκοινωτήτοις μηδέ κατ' οίκους συνελθόντας συνεύχεσθαι τοίς μή τη έχκλησία συνευχομένοις, μηδέ έν έτερα έκκλησία ύποδέχεσθαι τούς εν έτέρα έχκλησία μή συναγομένους. Εί δέ φανείη τις των επισκόπων ή πρεσθυτέρων ή διακόνων, η τις του κανόνος τοις άκοινωγήτοις κοινωνών, και τουτον αποινώνητον είναι, ως αν συγχίοντα τον προύνα της η conis, vel quilibet ex canone, excommunicatis comexxlygias.

π6. Εί τις πρεσδύτερος, ή διάχονος, ή όλως των τού ispartiou τις καταλιπών την έαυτου παροικίαν, εἰς έτέραν άπελθοι, έπειτα παντελώς μεταστάς, διατρίδειν έν άλλη παροικία πειράται έπι πολλώ χρόνω, μηκέτι λειτουργείν, εί μάλιστα παλούντι τῷ ἐπισπόπῳ τῷ ἰδίῳ καὶ ἐπανελθεῖν είς την παροικίαν την ξαυτού παραινούντι μη ύπακούοι. Εί δε και έπιμένοι τῆ ἀταξία, παντελώς αὐτον καθαιρείσθαι της λειτουργίας, ώς μηχέτι χώραν έχειν αποκαταστάσεως. Εί δε καταιρεθέντα διά ταύτην την αίτίαν δέχοιτο έτερος επίσχοπος, κάκεινου επιτιμίας τυγχάνειν ύπο κοινης συνόδου, ώς παραλύοντα τούς θεσμούς τούς έχχλησιαστικούς [τὸν θισμὸν τῷς ἐκκλησίας].

LXXX. — 1. Omnes qui audent dissolvere desinigata est, in præsentia religiosissimi imperatoris Constantini, de sancto festo salutiferi Paschatis, excommunicatos et Ecclesia ejectos esse statuimus, si contentiosus adversus ea, quæ recte decreta sunt, perstiterint. Et hæc quidem de laicis dicta sint. Si quis autem eorum qui præsunt Ecclesiæ, episcopus, vel presbyter, vel diaconus post hanc definitionem ausus fuerit, ad populorum subversionem et Ecclesiarum perturbationem seorsum agere, et Pascha cum Judæis celebrare, hunc sancta synodus abhinc alienum esse ab Ecclesia judicavit, ut qui non sibi solum peccati, sed et multis exitii et subversionis causa fuerit : et non solum eos a ministerio deponit, sed et eos, qui audent iis communicare post depositionem. privari, quem sanctus canon et Dei sacerdotium pro-

LXXXI. - 2. Omnes qui ingrediuntur in ecclesiam Dei, et sacras Scripturas audiunt, nec communicant in oratione cum populo, aut aversantur participationem sanctæ Eucharistiæ, per quamdam perversitatem, hos ab ecclesia ejici oportet, donec, postquam confessi fuerint, fructusque pænitentiæ ostenderint, et imploraverint, veniam assequi possint. Non licere autem communicare cum excommunicatis. neque cum his orare qui in domibus convenientes, precibus Ecclesiæ non communicant, neque in alia ecclesia recipi, qui in alia ecclesia non conveniunt. Si quis autem ex episcopis, aut presbyteris vel diamunicare apparuerit, eum quoque esse excommunicatum, ut qui canonem Ecclesize confundat.

LXXXII. — 3. Si quis presbyter vel diaconus, vel quis omnino ex sacerdotali ordine, suam parteciam deserens, in aliam abierit, deinde omnino commigrans, in alia parœcia multo tempore immorari conatur : ne amplius ministret, maxime si vocanti suo episcopo et ad suam parocciam regredi commonenti exhortantique, non pareat. Si autem in perversitate perdurat, omnino a ministerio deponatur, ita ut nequaquam locum restitutionis inveniat. Si autem eum, qui propter hanc causam depositus est, alius episcopus susceperit, ille quoque a communi synodo coerceatur; ut qui ecclesiastica statuta dissolvat.

πγ. Εἴ τις ἐπίσκοπος ὑπὸ συνόδου καθαιρεθεὶς, ἢ Α πρεσδύτερος ἢ διάκονος ὑπὸ τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου, τολμήσειἐν τι πράξαι τῆς λειτουργίας, εἴτε ὁ ἐπίσκοπος κατὰ
τὰν προάγουσαν συνάθειαν, εἴτε ὁ πρεσδύτερος, εἴτι ὁ
διάκονος, μακέτι ἐξὸν εἶναι αὐτῷ, μπο ἐν ἐτέρα συνέδῳ
ἐλπίδα ἀποκαταστάσεως, μήτε ἀπολογίας χώραν ἔχειν'
ἐλλά καὶ τοὺς κοινωνοῦντας αὐτῷ πάντας ἀποθάλλεσθαι
τὰς ἐκκλασίας, καὶ μάλιστα, εἰ μαθόντες τὰν ἀπόφασεν
τοῦς κοινωνεῖν.

πδ. Εἴτις πρεσδύτερος ἡ διάπονος, καταφρονήσας τοῦ ἐπισκόπου τοῦ ἰδίου, ἀφώρισεν ἐαυτὸν τῆς ἐκκλησίας, καὶ ἰδία συνήγεγεν, καὶ θυσιαστάριον ἔστησεν [ἄπιξε], καὶ τοῦ ἐπισκόπου προσκαλεσαμένου ἀπειθοίη, καὶ μὴ βούλοιτο αὐτῷ πείθεσθαι, μηδὲ ὑπακούειν καὶ πρώτον καὶ δεύτερον καλοῦντι, τοῦτον καθαιρεῖσθαι παντελώς, καὶ Β μεκέτι θεραπείας τυγχάνειν [τυχείν], μηδὲ δύνασθαι καμδάνειν τὴν ἐαυτοῦ τιμήν εἰ δὲ παραμένοι θορυδῶν καὶ ἀναστατῶν τὴν ἐκκλησίαν, διὰ τῆς ἔξωθεν ἔξουσίας ὡς στασιώδη αὐτὸν ἐπιστρέφεσθαι.

πε. Ε΄ τις ύπό τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου ἀκοινώνητος γέγοπν, μὰ πρότερον αὐτὸν παρ' ἐτέρων [ἐτέρου] δεχθῆναι,
εἰ μὰ ὑπ' αὐτοῦ παραδεχθείη τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου, ἡ συνεδου γενομένες, ἀπαντήσας ἀπολογήσεται, πείσας τε τὴν
σύνοδον, καταδέζοιτο ἐτέραν ἀπόφασιν. Ὁ αὐτὸς δὲ ὁρος
ἐπὶ λαϊκῶν καὶ πρεσδυτέρων καὶ διακόνων καὶ πάντων τῶν
ἐν τῷ κανόνι.

πς'- Μηδένα άνευ είρηνικών δέχεσθαι τών ζένων.

πζ. Ναδέ πρεσδυτέρους τούς έν ταῖς χώραις κανονιπές ἐπιστολάς διδόναι, ἢ πρὸς μόνους τούς γείτοιας C ἐπισπέπους ἐπιστολάς ἐκπέμπειν τούς δὲ ἀνεπιλήπτους πορεπισκόπους, διδόναι εἰρηνικάς.

πο. Τους καθ έκάστην έπαρχίαν έπισκόπους είδιναι χρά τὸν ἐν τῷ μητροπόλει προεστώτα ἐπίσκοπον, καὶ τὴν φιαντίδα άναδέχεσθαι πάσης τῆς ἐπαρχίας, διὰ τὸ ἐν τη μπτροπόλει πανταχόθεν συντρέχει πάντας τούς τά πράγματα έχοντας. Όθεν έδοξε και τη τιμή προηγιζοθαι εύτου, μαδέν τε πράττειν περιττό ντούς λοιπούς έπισχόπους ένευ αὐτοῦ, κατά τὸν ἀρχαίον κρατήσαντα τῶν πατέρων πρώτο πανόνα, ή ταύτα μόνα όσα τῆ έκάστου ἐπιβάλλει παροικία, και ταῖς ὑπὰ αὐτὰν χώραις. Εκαστον γάρ έπίσταπον έξουσίαν έχειν της έαυτου παροικίας, διοικείν τε πατά τὰν ἐκάστω ἐπιβάλλουσαν εὐλάβειαν, καὶ πρότοιείοθαι πάσης της χώρας της ύπο την έαυτου πόλεν ώς και χειροτονείν πρεσθυτέρους και διακόνους, D και μετά πρίσεως ϊκαστα διαλαμβάνειν, περαιτέρω δέ μηδέν πράττειν έπιχειρείν, δίχα του τός μυτροπόλεως ἐπισχόπου, μηδέ αὐτὸν ἄνευ τῆς τῶν λοιπῶν γνώμης.

πθ. Τούς ἐν ταῖς κώμαις ἃ ταῖς χώραις, ἃ τούς καλουμένους χωρεπισκόπους, εἰ καὶ χειροθεσίαν εἴεν ἐπισκόπων εἰλυφότες, ἔδοξε τῷ ἀγία συνόδω εἰδέναι τὰ ἐαυτῶν μέτρα, καὶ διοικεῖν τὰς ὑποκιμένας αὐτοῖς ἐκκλισίας, καὶ τῷ τούτων ἀρκιῖσθαι φροντίδι καὶ καδεμονία καθιστῶν δὰ ἐναγνώστας καὶ ὑποδιακόνους καὶ ἐπορκιστὰς [ἐφορκιστὰς], καὶ τῷ τούτων ἀρκιῖσθαι προαγωγῷ, μύτε δὶ πρεσδύτερον μέτε διάκονον χειροτονεῖν τολμᾶν, δίχα τοῦ ἐν τῷ πόλει ἐπισκόπου, ῷ ὑπόκεινται αὐτός τε καὶ ῷ χωρα εἰ δὶ τολμάσειέ τις παραβῶναι τὰ ὁςισθίντα, ναθ-

LXXXIII. — 4. Si quis episcopus a synode depositus, vel presbyter aut diaconus a proprio episcopo, ausus fuerit aliquid de ministerio agere, sive episcopus, secundum præcedentem consuetudinem, sive presbyter, sive diaconus, nullam amplius in alia synodo spem restitutionis, neque defensionis locum ei habere liceat. Sed et omnes ei communicantes, ab Ecclesia abjiciantur, et maxime si postquam cognoverint sententiam adversus prædictos fuisse prolatam, eis communicare ausi fuerint.

LXXXIV. — 5. Si quis presbyter aut diaconus, contempto suo episcopo, ab Ecclesia seipsum segregaverit; et seorsum congregationem fecerit, et altare constituerit, et episcopo evocanti non acquieverit, nec ei obedire, noc morem gerere voluerit primo et secundo vocanti, is omnino deponatur, nec amplius remedium assequi, nec honorem suum accipere possit. Quod si permanserit turbas faciens et seditiones Ecclesiæ, is per externam sive sæcularem potestatem ut seditiosus coerceatur.

LXXXV. — 6. Si quis a proprio episcopo suit excommunicatus, ne prius ab aliis suscipiatur, quam suo reconcilietur episcopo vel synodo, quæ congregatur, accedens se desenserit, et persuasa synodo aliam sententiam retulerit. Hæc autem definitio adversus laicos, et presbyteros, et diaconos, omnesque qui sunt in canone observetur.

LXXXVI. — 7. Nullus peregrinorum sine pacificis susciplatur.

LXXXVII. — 8. Nec presbyteri qui sunt in regionibus, dent canonicas epistolas, vel ad solos vicinos episcopos epistolas mittant. Chorepiscopi autem qui sunt irreprehensibiles, dent pacificas.

LXXXVIII. - 9. Episcopos, qui sunt in unaquaque provincia, scire oportet episcopum qui metropoli præest, curam et sollicitudinem totius provinciæ suscipere: eo quod in metropolim undequaque concurrunt omnes qui habent negotia. Unde placuit, eum quoque honore præcedere : reliquos autem episcopos nihil extra ordinem vel ultra terminos suos agere secundum antiquum Patrum nostrorum canonem, qui hactenus obtinuit : aut ea tantum, quæ ad uniuscujusque parœciam pertinent, et regiones quæ ei subsunt. Unumquemque enim episcopum potestatem habere suæ parœciæ, camque administrare, pro suo quisque studio ac religione, et curam gerere totius regionis quæ suæ urbi subest. Ut ordinet presbyteros et diaconos, et cum judicio singula disponat : et nihil ultra facere aggrediatur, sine metropolitano episcopo, neque ipse sine reliquorum sententia.

LXXXIX. — 10. li qui sunt in vicis et regionibus, vel qui chorepiscopi nominantur, etiamsi impositionem manuum episcoporum acceperint, placuit sanctæ synodo ut suum modum sciant, et sibi subjectaa ecclesias administrent, earumque cura et moderamine contenti sint: constituant autem lectores et subdiaconos, et exorcistas, et eorum promotioni sufficere existiment; presbyterum autem aut diaconum ordinare non audeant sine episcopo civitatis, cui ipse et regio subjicitur. Si quis autem ea quæ definita sunt,

ζ. Επειδά συνήθεια κεκράτηκε κεί πυράδοσε άρχαία, Α ώστε τον εν Αδλία επίσκοπον τιμάσθαι, έχετω την άκολουθίαν της τιμής, τη μητροπόλει [της μητοοπόλεως] σωζομένου τοῦ οἰκείου ἀξιώματος.

η΄. Περί τῶν ὀνομαζόντων μέν ἐσυτούς χαθαρούς ποτε, προσερχομένων δέ τη καθολική και αποστολική εκκλησία, έδοξε τη άγια και μεγάλη συνόδω, ώστε χειροθετουμένους αὐτεύς, μένειν οὖτως έν τῷ κλήρω. Πρό πάντων αι τούτο ομολογάσαι αὐτούς έγγράφως προσήκει, ότι συνθήσων-αι καὶ ἀκολουθήσουσι τοῖς τῆς καθολικῆς καὶ άποστολικής έκκλησίας δόγμασι, τοῦτ' ἐστὶ, καὶ διγάμρις ποινωνείν, και τοίς έν τῷ διωγμῷ παραπεπτωκόσιν, έφ ών και χρόνος τέτακται, και καιρός ώρισται, ώστε αὐτούς έχολουθείν έν πάσι τοῖς δόγμασι τῆς χαθολικῆς ἐκκλησίας. Εθα μέν ουν πάντες είτε έν κώμαις, είτε έν πόλεσιν αυτοί μόνοι εύρίσχοιντο χειροτονηθέντες, οἱ εύρισχόμενοι ἐν τῷ αλύρω έσυνται έν τῷ αὐτῷ σχήματι [τάγματι]. Εἰ δέ τοῦ της καθογικής εκκλησίας εκισκόπου ή πρεσδυτέρου άντος προσέρχονταί τοκε, πρόδηλον, ώς ὁ μέν ἐπίσκοπος τῆς έχχλησίας έξει τὸ ἀξίωμα τοῦ ἐπισκόπου, ὁ δὲ ὀνομαζόμενος παρά τοῖς λεγομένοις καθαροῖς ἐπίσκοπος, τὴν τοῦ πρισδυτίρου τιμήν έξει, πλάν εί μά άρα δοκοία τω έπισυ.όπω της τιμής του δυόματος αυτόν μετέχειν. Εί δέ τοῦτο αὐτῷ μὰ ἀρέσκει, ἐπινούσει τόπον ἡ χωριπισκόπου ή πρεσδυτέρου, ύπέρ του έν τῷ κλήρω όλως δοκεῖν είναι, ίνα μή έν τη πόλει δύο έπίσκοποι ώσιν.

- θ'. Εἴ τινες ἀνεξετάστως προσύχθησαν πρεσδύτεροι, ἢ ἀνακρινόμενοι ώμολόγησαν τὰ ἀμαρτήματα [ἡμαρτημένα] αὐτοῖς, καὶ ὁμολογησάντων αὐτών, παρὰ κανόνα κινούμενοι οἱ ἄνθρωποι τοῖς τοιούτοις χεῖρα ἐπιτεθώκασιν, τούτους ὁ κανών οὐ προσίεται. Τὸ γὰρ ἀνεπίληπτον ἐκδικεῖ ἡ καθολική ἐκκλησόα.
- ε. Όσοι προεχειρίσθησαν τών παραπεπτωκότων κατά άγνοιαν, ή καί προειδότων τών προχειρισαμένων, τούτο οὐ προκρίνουσι] κανόνι τῷ ἐκκλησιαστικῷ γνωσθέντες γὰρ καθαιροῦνται.
- α. Περί των ,παραδάντων χωρίς ἀνάγχης, ή χωρίς ἀραιρέσεως ὑπερχόντων, ή χωρίς κινδύνου, ή τινος τοιούτου, ὁ γέγονεν ἐπὶ τῷς τυραννίδος Λικινίου ἔδοξε τἢ συνόδω, εἰ καὶ ἀνάξ οι ἤσαν φιλανθρωπίας, ὅμως χρηστεύσασθαι εἰς αὐτούς. "Οσοι οὖν γνησίως μεταμελώνται, τρία ἔτη ἐν ἀχροωμένοις ποιότουσεν οἱ πιστοὶ, καὶ ἐπτὰ ἔτη ὑποπεσοῦνται δύο δὲ ἔτη χωρίς προσφοράς, κοινωνώσουσι τῷ λαῷ τῶν προσευχοῦν.
- εδ. Οἱ δὲ προσχληθέντες μέν ἀπὸ τῆς χάριτος καὶ D
  τὰν πρώτην ὁρμὴν ἐνδειξάμενοι, καὶ ἀποθέμενοι τὰς ζώνας, μετὰ δὲ ταῦτα ἐπὶ τὸν οἰκεῖον ἔμετον ἀναδραμόντες
  νας, μετὰ δὲ ταῦτα ἐπὶ τὸν οἰκεῖον ἔμετον ἀναδραμόντες
  ὡς κύνες, ὡς τινας καὶ ἀργύρια πρόεσθαι, καὶ βενεφικίοις
  κατορθώσαι [δωρεσῖς καὶ ὑποσικτέτωσαν, μετὰ τὸν τῆς
  τριετοῦς ἀκροάσεως χρόνον ἐφ' ἄπασι δὲ τούτοις, προσάκει ἔξετάζειν τὴν προαίρετιν καὶ τὸ εἴδος τῆς μετανοίας.
  Όσοι μέν γὰρ καὶ φόδω καὶ δάκρυσι καὶ ὑπομονῆ καὶ
  ἀγαθοεργίαις, τὴν ἐπιστροφὴν ἔργω καὶ οὐ σχήματι ἐπιδείκνυντκι, οὖτοι πληρώσαντες τὸν χρόνον τὸν ώρισμένον
  τῆς ἀκροάσεως, εἰκότως τῶν εὐχῶν κοινωνήσουσι, μετὰ
  τοῦ έξεῖναι τῷ ἐπισκόπω καὶ φιλινθρωπότερόν τι περὶ
  κύτδω βουλεύσασθαι ὅσοι δὲ ἀδιαφόοως ἤνεγκαν, καὶ

VII. Quoniam consuetudo obtinuit, et antiqua traditio, ut Æliæ episcopus honoretur, habeat ordinem honoris, metropoli propria dignitate servata.

VIII. De his qui se catharos, id est puros, nominant, si aliquando ad catholicam et apostolicam Ecclesiam redierint, visum est sanctæ et magnæ syn odo, ut accepta manuum impositione, sic in clero maneant. Præ omnibus autem eos scripto profiteri oportet, quod consentient, et sequentur dogmata Ecclesiæ catholicæ et apostolicæ, id est, et cum digamis communicare, et his qui in persecutione lapsi sunt, quibus etiam tempus constitutum est, et opportunitas definita, ut in omnibus sequantur dogmata catholicæ Ecclesiæ. Ubicunque autem, sive in vicis, sive in civitatibus ipsi soli inventi fuerint ordinati, qui inveniuntur in clero in eodem ordine permaneant. Si autem catholicæ Ecclesiæ episcopo aut presbytero existente quidam accedunt, manifestum est, quod episcopus Ecclesiæ dignitatem episcopi habeat. Qui autem apud eos, qui dicuntur cathari, nominatur episcopus, habeat honorem presbyteri, nisi forte placuerit episcopo nominis honorem illi concedere. Si hoc autem ei minime placuerit, inveniat ei locum chorepiscopi, aut presbyteri, ut in clero omnino esse videatur, ne in civitate duo sint episcopi.

- IX. Si qui sine examinatione presbyteri promoti sint, vel cum discuterentur, peccata sua confessi sint, eisque confessis, homines contra canonem moti, manus imposuerint, tales canon non admittit: quod enim reprehensibile est, catholica Ecclesia non defendit.
- X. Quicunque ex lapsis ordinati sunt per ignorantiam, aut dissimulationem eorum qui eos ordinarunt, hoc non præjudicat canoni Ecclesiastico; cogniti enim deponuntur.
- XI. De his qui prævaricati sunt sine necessitate, aut facultatum ablatione, aut sine periculo, aut aliquo ejusmodi, quod factum est sub tyrannide Licinii, visum est synodo, licet misericordia indigni sint, benignitate tamen in eos uti. Quicunque ergo vere ponitent, tribus annis fideles inter audientes habeantur, et septem annis jaceant: duobus autem annis sine oblatione, populo communicent in orationibus.
- XII. Quicunque vocati per gratiam, primum quidem ardorem fidemve suam ostenderunt, et cingulum militize deposuerunt, postea vero ut canes ad soum vomitum reversi sunt, ita ut aliqui et pecuniam darent, et beneficiis militiam repeterent, hi decem annis jaceant, post triennii auditionis tempus. In his autem omnibus observare oportet propositum et modum pœnitentize. Quicunque enim et timore, et lacrymis, et patientia, et bonis operibus conversionem absque simulatione demonstrant, hi definitum tempus auditionis implentes, tum demum orationibus communicabunt, et postea licebit episcopo, de his aliquid humanius cogitare. Quicunque vero indifferenter tulerunt, et habitum Ecclesiam introcundi sibi

<sup>\*</sup> Legeretur melius : Περί τῶν... καθαρούς, ποτί δί, etc., ut postulare videtur lectio Latina. Εριτ.

ύγρα αυτο πρός των επιστρέφειαν [επιστροφήν], εξ απαντος πληρούτωσαν τὸν χρόνον.

εγ. Περί δέ των έξοδευόντων, ό παλαιός και κανονικος νόμος φυλαχθήσεται και νύν, ώστε, εί τις έξοδεύοι, τού τελευταίου καλ άναγκαιοτάτου έφοδίου μή άποστερείσθαι. Εί δε ἀπογνωσθείς και κοινονίας πάλιν τυχών, πάλιν εν τοῖς ζῶσα ἔξετασθά, μετά τῶν κοινωνούντων τῆς εὐχῆς μόνης έστω. Καθόλου δέ και περί πάντος ούτινοσούν έξοδ ύσντος αίτούντος του μετασχείο εύχαριστίας, ὁ ἐπίσκόπος μετά δοχιμασίας μεταδιδότω [έπιδότω] τῆς προσφορᾶς.

εδ . Περί των καταχουμένων και παραπεσύντων έδοξε τῆ **લેપુરંત મારા μεγάλη συνόδω, ώστε** τριών έτων αύτους άκροωμέ**νους μόνον, μετά ταθτα εύχεσθαι μετά των κ**ατηχουμένων.

εε. Διὰ τὸν πολύν τάραχον καὶ τὰς στάσεις τὰς γινομένας, έδοξε παντάπασι περιαιρεθήναι την συνήθειαν την Β παρά τὸν κανόνα εθρεθείσαν εν τισι μέρεσιν, ώστε ἀπὸ πόλεως είς πόλιν μά μεταβαίνειν, μήτε ἐπίσχοπον, μήτε πρεσδύτερον, μέτε διάκονον. Εί δέ τις μετά τον της άγίας και μεγάλης συνόδου δρου, τοιούτω του έπιχειρήσειεν, ή έπεδοία έκυτου πράγματι τοιούτω, άκυρωθήσεται εξάπαντος κατασκεύασμα, και ἀποκατασταθήσεται τη ἐκκλησία ά ο ἐπίσχοπος ή ο πρεσδύτερος έχειροτονήθη.

ες. Οσοι ριψοκινδύνως μήτε τον φόδον του θεου προ οφθαλμών έχοντες, μήτε του έκκλησιαστικόν κανόνα είδότες ἀπαχωρήσουσε της ἐχχλησίας, πρεσδύτεροι, ή διά-**2020:**, \$ όλως εν τῷ πανόνι εξεταζόμενοι, ούτοι ούδαμῶς δεκτοί δηείλουσιν είναι εν έτέρα έκκλησία, άλλα πάσαν τοῖς \* ἀνάγχην ἐπάγεσθαι χρή, ἀναστρέφειν τἰς τὰς ίαυτῶν παροιχίας ή επιμένοντας, ακοινώνήτους είναι προσίκει. Εί και τολμάσειε τις ύφορπασαι τον τῷ ἐτέρῳ διαφέροντα, Ο καὶ χειροτονήσαι εν τῆ αὐτοῦ έχχ). ησία, μή συγκατατ θ:μένου τοῦ ίδιου ἐπισκόπου, οὖ ἀνεχώρησεν ὁ ἐν τῷ κανόνι έξεταζόμενος, απυρος έστω ή χειροτονία.

εζ. Επειδή πολλοί έν τῷ κανόνι έξεταζόμενοι τήν πλεοσεξίαν και την αισχροκερδείαν [τὸ αισχροκερδές | διώκοντες, ἐπελάθοντο τοῦ θείου γράμματος λέγοντος, « Τὸ άργύριου αύτου ούκ έδωκεν έπι τόκω, ) και δινείζοντες **ἐπατοστάς ἀπαιτο**Σστο ἐδιπαίωσεν ἡ ἀγία καὶ μεγόλη σύνοδος, ώς είτις εύρεθείη μετά τον όρον τούτον τίχους λαμδάντιν έκ μεταχειρήσεως, ή άλλως μετερχόμενος τὸ πράγμα, ή ήμιολίας απαιτών, ή όλως έτερον τι έπινοών αίσχρου κέρδους ένεκα, καθαιρεθήσεται του κλήρου, καί άλλότρεος τοῦ κανόνος έσται.

εά. Τάλθεν είς την άγίαν και μεγάλην σύνοδον, ότι έν η τισι τόποις και πόλιστυ, τοῖς πρεσδυτέροις τὴν εύχαριστίαν οι διάκονοι διδόασιν, όπερ ούτε δι κανών, ο έτε ή συνήθεια παρέδωχεν, τούς έξουσίαν μή έχοντας προσφέρει», τοῖς προσφέρουσε διδόναι τὸ σῶμα τοῦ Χριστοῦ. Εφαίνο δε έγκιρίοθη, ότι ήδη τινές των διακόνων καί πρό των έπισκόπων της εύχαρωτίας άπτονται. Ταύτα σύν πάντα περιηρήσθω, και έμμενέτωσαν οι διάκονοι τοις ίδιοις μέτρας, είδοτες ότι του μέν επισκόπου ύπηρέται είσίν, των δε πρεσδυτέρων ελάττους τυγχάνουσε λαμδανέτωσαν δέ κατά την τάξεν την εύχαριστίαν κετά τούς πρεσδυτέρους, ή του ἐπικκόπου διδόντος [μεταδοδόντος] αυτοῖς ἡ του πρεσδυτέρου ἀλλά μή madiodat de μέσω των πρεσδυτέρων έξέστω τοίς διακό-

τὸ σχόμα τοῦ εἰσιέναι εἰς τὰν ἐπκλησίαν ἀρκείν αὐτοῖς Α arbitrati sunt ad conversionem sufficerc, hi definitum tempus omnino impleant.

> XIII. De his qui vita excedunt, vetus et canonica lex nunc quoque servabitur, ut si quis vita excedat, ultimo et necessario viatico minime privetur. Si vero desperatus, et communionem assecutus supervixerit. sit inter eos qui communionem orationis tantummodo consequentur. Generaliter autem omni cuilibet in exitu posito, et eucharistiæ participationem petenti, episcopus cum examinatione oblationem impertiat.

> XIV. De catechumenis lapsis placuit sanctæ et magnæ synodo, ut ii tribus annis audientes tantum sint, postea orent cum catechumenis.

> XV. Propter tumultus et seditiones quæ fiunt, placuit omnino consuetudinem tolli, que præter canonem in quibusdam partibus invenitur, ut a civitate in civitatem nec episcopus, nec presbyter, nec diaconus transferatur. Si quis autem post definitionem sanctæ et magnæ synodi, tale quid aggressus fuerit, vel se rei ejusmodi dederit, quod factum erit omnino intirmabitur, et Ecclesiæ restituetur cui fuerat episcopus, aut presbyter, vel diaconus ordinatus.

> XVI. Quicunque temere et inconsiderate nec Dei timorem præ oculis habentes, nec ecclesiasticum canonem agnoscentes, ab Ecclesia discesserint presbyteri vel diaconi, vel quicunque omnino in canone recensentur, hi nequaquam debent in aliam ecclesiam recipi, sed omnino cogendi sunt in suas ipsorum parœcias redire : vel si perseverent, eos a communione privari oportet. Si quis etiam ausus suerit eum qui ad alium pertinet, surripere, et in sua ecclesia ordinare, non consentiente proprio episcopo, a quo recessit qui in canone censetur, ordinatio hujusmodi irrita erit.

> XVII. Quoniam plerique qui in canone recensentur avaritiam et turpem quæstum sectantes, obliviscuntur divinæ Scripturæ dicentis: Pecuniam suam non dedit ad usuram (Psal. xiv, 5): et sænerantes centesimas exigunt, æquum censuit sancta et magna synodus, ut si quis inventus suerit post banc definitionem usuras sumere ex mutuo, vel aliter eam rem consectari aut sescupla exigere, vel omnino aliquid aliud excogitare turpis lucri gratia, e clero deponatur, et alienus a canone existat.

> XVIII. Pervenit ad sanctum magnumque concilium, quod in quibusdam locis et civitatibus, diaconi presbyteris eucharistiam præbeant; quod neque canon, neque consuetudo tradidit, ut qui potestatem offerendi non habent, his qui offerunt corpus Christi porrigant. Illud etiam innotuit quod jam quidam ex diaconis etiam ante episcopos eucharistiam attingant. Omnia igitur ista auferantur, et diaconi intra propriam mensuram maneant, scientes quod ministri sunt episcoporum, et presbyteris inferiores existant: accipiant autem suo ordine eucharistiam post presbyteros, vel episcopo dante vel presbytero; sed nec sedere in medio presbyterorum diaconis liceat, id enim fit præter canonem et ordinem. Si quis autem

Legendum videtur avrois. Edit.

μά δείν άλλως γίνεσθαι ἐπίσχοπον, ἡ μετά συνόδου καὶ ἐπε· Α et judicio episcoporum, qui post obitum quiescențis, κρίσεως έπισκόπων, των μετά την κοίμησιν τοῦ άναπαυσαμένου την έξουσιαν έχοντων τοῦ προάγεσθαι τον άξιον.

ργ΄. Τὰ τῆς ἐκκλησίας, τῆ ἐκκλησία καλῶς ἔχει φυλάττεσθαι δείν μετά πάσης επιμελείας και άγαθης συνειδήσεως και πίστεως της είς τον πάντων έφορον κάι κριτάν Θεόν. 🗛 και διοικείσθαι προσήκει μετά κρίσεως και έξουσίας τοῦ ἐπισκόπου τοῦ πεπιστευμένου [ἐπισταμένου] πάντα του λαόν, καίτας ψυχάς των συναγομένων. Φανερά δέ είναι τὰ διαφεροντα τῆ ἐχκλησίς μετά γνώσεως τῶν περί αὐτὸν πρεσθυτέρων καί διακόνων, ώστε τούτους elδίναι και μή άγνος εν, τίνα ποτέ έστι της έκκλησίας, ώστε μηδέν αὐτούς λανθάνειν εν εί συμβαίη τον ἐπίσκοπον μεταλλάττειν τον βίου, φανερών οντων τών διαφερόντων τῆ ἐκκλησία πραγμάτων, μήτε αὐτὰ διαπίπτειν καὶ ἀπόλλυσθαι, μήτε τὰ όδια τοῦ ἐπισκόπου ἐνοχλεῖσθαι, προφάσει των έκκλησιαστικών πραγμάτων. Δίκαιον γάρ καὶ άρεστὸν παρά τε τῷ Θεῷ καὶ ἀνθρώποις, τὰ ῗδια τοῦ ἐπισκόπου, οις αν αυτός βούληται, καταλιμπάνεσθαι τά μέν τοι της έχχλ σίας, αὐτη φυλάττεσθαι καὶ μήτε την έχγλησί οι ὑπομένειν [ὑπομεῖναί τινα] ζημίαν, μήτε τὸν έπίτχοπον προφάσει τζε έχχλησίας δημεύεσθαι, ή και είς πράμματα έμπίπτειν τούς αὐτῷ διαφέροντας, μετὰ τοῦ καὶ αὐτὸν μετά θάνατον δυσγημία περιθάλλεσθαι.

ρδ. Ἐπίσχοπον ἔχειν τῶν τῆς ἐκκλησίας πραγμάτων έξουσίαν, ώς τε διοικείν είς πάντας τούς δεομένους, μετά πάσης εύλαδείας και φόδου Θιού, μετιλαμδάνειο δε καί αὐτὸν τῶν δεόντων, είγε δέοιτο, είς τὰς ἀναγκαίας αὐτοῦ χρείας, καί τῶν παρ' αὐτῷ [αὐτοῦ] ἐπιξενουμένων ἀδελφῶν, ὡς κατὰ μηδένα τρόπον αὐτοὺς ὑστερῆσθαι, κατὰ τὸν θε ον ἀπόστολον λέγοντα, «Εχοντες διατροφάς καὶ σκεπάσματα, τούτοις άρκισθησόμεθα.) Εί δέ μή τούτοις άρπιτο, μεταθάλλοι δε τὰ πράγματα εἰς οἰχικὰς [οἰχειακάς] αύτου χρείας, και τούς πόρους της εκκλησίας ή τούς των άγρων παρπούς, μή μετά γνώμης των πρεσδυτέρων ή των διακόνων χειρίζοι, άλλ' οἰκείοις αὐτῶν καὶ συγγενέσιν π ἀδιλφοῖς ἡ υίοῖς παράσχοιτο τὰν εξουσίαν, εἰς τὸ, διὰ τῶν τοιούτων λεληθότως βλάπτεσθαι τούς λόγους της έκκλησίας, τουτον εύθύνας παρέχειν τῆ συνόδο τῆς έπαρχίας. Εί δέ και άλλως διαβάλλοιτο ὁ ἐπίσκοπος , ή οί σύν αὐτῷ πρεσδύτεροι, ώς τὰ τη ἐκκλησία διαφέροντα, ήτοι έξ άγοων ή καὶ ἰξ ἐτίρας προφάσεως ἐκκλησιαστικής εἰς έπυτούς ἀποφερόμετα, ώς θλίδεσθαι μέν τούς πένατας, διαδολήν δε και δυσφημίαν προστρίδεσθαι τῷ τε λόγω, καί τοίς ούτω διοικούσιν, και τούτους διορθώσεως τυγχάνειν, τὸ πρέπον δοχιμαζούσης τῆς άγίας συνόδου.

potestatem habent, eum qui dignus exstiterit, pro-

CIII. - 24. Recte habet, ea quæ sunt Ecclesiæ, Ecclesiæ servari cum omni diligentia, et bona conscientia, et fide quæ in Deum est, qui omnia inspicit et judicat : quæ etiam administrari convenit cum judicio et potestate episcopi, cui omnis populus commissus est, et animæ eorum qui in ecclesia congregantur. Manifesta vero sint, quæ ad Ecclesiam pertinent cum notitia presbyterorum et diaconorum, qui circa ipsum sunt, ut ipsi non ignorent, quæ sunt Ecclesiæ, nec eos aliquid lateat. Ut si contigerit episcopum e vita migrare, iis manifestis existentibus quæ ad Ecclesiam pertinent, ea non intercidant, aut percant : nec quæ sunt propria episcopi, prætextu rerum ecclesiasticarum turbentur. Est enim justum et acceptum coram Deo et hominibus, ut (Supprimenda conjunctio) ea quæ propria sunt episcopi, quibus ipse velit, relinqui; quæ autem sunt Ecclesiæ, ipsi servari: ut nec Ecclesia damnum aliquod patiatur, nec episcopus ecclesiæ prætextu proscribatur, vel qui ad eum attinent. in causas incidant, quo post mortem ipse maledictionibus oneretur.

CIV. - 25. Episcopus habeat rerum Ecclesiæ potestatem, ad dispensandum in omnes egentes, cum summa reverentia et timore Dei. Ipse autem eorum. quibus indiget (si tamen indiget), sit particeps ad usus necessarios, et fratrum qui apud eum hospitio excipiuntur, ut ipsi nullo modo priventur, secundum divinum Apostolum dicentem : Habentes alimenta et quibus tegamur fis contenti sumus (I Tim. vi, 8): quod si contentus istis non fuerit, et in usus suos res ecclesiæ convertat, et illius reditus, vel agrorum fructus, sine presbyterorum vel diaconorum sentertia pertractet, sed domesticis et cognatis vel fratribus, vel filiis potestatem concedat; ut hoc modo rationes Ecclesiæ tacite detrimentum capiant, ipse synodo provinciæ administrationis rationes reddat. Si autem et aliter insimuletur episcopus, vel qui sunt cum eo presbyteri, ea quæ ad ecclesiam pertinent, vel ex agris vel ex quacunque alia causa ecclesiastica ad seipsos referre, ut pauperes opprimantur, et rationi ecclesiæ, iis quequisic administrant, criminatio et infamia inuratur. Hi etiam correctionem assequantur, sancta synodo id quod decet, examinante.

## CONCILII LAODICENI

CANONES LIX (An. Chr. 364)

ρε . Περί τοῦ δεῖν κατά τὸν ἐκκλησικστικόν κανώνα, τοὺς 🔘 έλευθέρως και νομίμως συναφθέντας δευτέροις γάμοις, μή λαθρογαμίαν ποιήσαντας, όλίγου χρόνου παρελθόντο;, καί σχολασάντων ταίς προσευχαίς και νηστείκις κατά συγγνώμην ἀποδίδοσθαι αὐτοῖς την κοινωνίαν ώρίσαμεν.

ρς'. Βερί του, τούς έξαραρτάνοντας έν διαφόροις πταίνμασιδ, καί προσκαρτερούντας τη προσευχή της έξομο-

CV. - 1. Quod oportet, secundum ecclesiasticum canonem, cos qui libere et legitime binis nuptiis juncti sunt, neque clandestinum matrimonium inierunt, exigue tempore elapso, postquam precibus et jejuniis vacaverint, secundum indulgentiam communionem ipsis reddi definimus.

CVI. - 2. Qued oportet, cos qui diversis delictis peccaverunt, et in oratione confessionis et pænitenλογόσιως και μιτανοίας, και την αποστροφήν των κακών Λ the perseverant, perfection a malis suis conversioτελείαν ποιουμένους, χατά την άναλογίαν του πταίσματος. πακρού μετανοίας δοθέντος τοῖς τοιούτοις, διά τούς οἰκτιρμούς και την αγαθότητα του θεού προσάγεσθαι τη κοι-

- ρζ. Περί του, μή δείν πρόσφατον [προσφάτως] φωτισθέντας, προσάγεσθαι έν τάγματι ίερατικώ.
- ρη. Περί του, μά δεδι ἱερατικούς δανείζειν και τόκους τὰς λεγομένας ἡμιολίας λαμδάνειν.
- ρθ. Περί του, μά δείν τὰς χειροτονίας ἐπὶ παρουσία έπροωμένων γίνεσθαι.
- ρί. Περί του, μή συγχωρείν τοίς αιρετικοίς είσιέναι είς του οίχου του Θεου, επιμένουτας τη αιρέσει.
- ρεα. Μερί του, τούς έχ των αιρέσεων, τουτ' έστιν, Κουατιανών, έτοι Φωτεινιανών ή Τεσσαρεσχαιδεχοτιτών έπιστρεφομένους, ήτε πιστούς τούς παρ' έχείνοις, μά προσδέχεσθαι, πρίν αναθεματίσωσε πάσαν αξρεσεν, έξαιρέτως δέ έν ή κατείχοντο, και τότε γοιμόν τούς γελοπέσους παρ' αὐτοῖς πιστούς, ἐκμανθάνοντας τὰ τῆς πίστιως σύμδολα, χρισθέντας τε τῷ ἀγίφ χρίσματε, ούτω κοικωνείν τῷ μυστηρίῳ τῷ ἀγίῳ.
- ριδ. Περί τοῦ, τοὺς ἀπὸ [οἱ μοντανισταί οἱ ἀπὸ] τὰς π'ρέστως των λεγομένων Φρυγών έπιστρέφοντας [ έπιστρέφοντες], εί και έν κλήρω νομιζομένω παρ' αύτοις τυγχάνο εν [τυγχάνουσι], εί και μέγιστοι λέγοιντο, τούς τοιούτους μετά πάσες έπιμελείας κατηχείσθαί τε καί **δαπτίζεσθαι** ύπο τών τῆς έκκλησίας ἐπισκόπων τε καἰ TPETOUTEPWY
- ρεγ. Περί του, μά συγχωρείν είς τὰ ποιμητηρια ή είς C τά λεγόμενα μαρτύρια πάντων των αίρετικών άπιέναι τούς τῶς ἐππλησίας, εθχῆς ἡ θεραπείας ἔνεκα ἀλλά τοὺς τοιούτους, έδο δσε πιστοί, δικοινωνήτους γίνεσθαι μέχρι τειός τετανοούντας δέ καὶ έξομολογουμένους ἐσφάλθα, παριδέχεσθαι.
- ριδ. Περί του, μά δείν τούς της έκκλησίας άδιαφόρως πρός γάμου ποινωνίαν συνάπτειν τὰ ἐαυτῶν παιδία αἰρε-TORIC.
- ρεε. Περί του, μά δείν τὰς λιγομένας πρεσδύτιδας ἥτοι προκαθημένας, έν έκκλησία καθίστασθαι.
- ρις. Πιρί του, τους έπισχόπους κιίσει των μητροπολετών και τών πέριξ έπισκόπων καθίστασθαι είς την έκπλησιαστική άρχήν, οντας έκ πολλού δεδοκιμασμένους, έν τε τῷ λόγῳ τῆς πίστεως, καὶ τῆ τοῦ εὐθέως λόγου ποbrie.
- ρεζ. Περί του, μά τοις όχλοις ἐπιτρέπειν τὰς ἐχλογὰς πιείσθαι τών μελλόντων καθίστασθαι είς ίερατείον.
- ρετί. Εερί του, με τὰ άγεα είς λόγον εύλογεων κατά τάν δορτάν τοῦ πάσχα, εἰς Ιτέρας παροιχίας διαπέμπε-
- ρωθ. Περί του, μας δεών πλέον των πανονικών ψαλτών των देशरे रहे कि व्यक्तिकाल देश्वर्तवार्श्वराक, και άπο διφθέρας φαλλόντων, ότόρους τεκάς ψάλλειν ἐν ἐππλησέχ.
- ραί. Ειρί του, ἐν σαθθάτω εὐαγγέλια μεθ' ἐτέρων 79**29દેમ લેમ્સ્યુલમંદ**સદદીસ.
- ששנ שבף לים, און לבני להוסטיבהדבויו, לי דמנק סטיבξεσε τούς φαλμούς, άλλά διά μέσου καθ ξκαστον ψαλμόν

- nem demonstrantes, pro qualitate delicti tempore pœnitentiæ eis dato, propter misericordiam et bonitatem Dei, communionem concedi.
- CVII. 3. Quod non oportet eos, qui recens sunt baptizati, in ordinem sacerdotalem promoveri.
- CVIII. 4. Quod non oportet sacerdotes fenerari, et usuras quæ centesimæ dicuntur, accipere.
- CIX. 5. Quod non oportet electiones sieri in præsentia audientium.
- CX. 6. Quod non oportet hæreticis concedere, ut in domum Dei ingrediantur, si in hæresi permaneant.
- CXI. 7. Quod non oportet eos qui ex hæresibus, hoc est a Novatianis, aut Photinianis, aut Quartadecimanis, convertuntur, sive qui apud illos fideles dicuntur, admitti, priusquam omnem hæresim anathematizaverint, præcipue vero eam in qua detincbantur : et tunc deinceps, qui apud eos sideles dicuntur, fidei symbola discentes, et unctos sancto chrismate, sic sancto mysterio communicare.
- CXII. 8. Quod oportet eas, qui ab corum hæresi qui Phryges dicuntur, convertuntur, licet sint in clero qui apud eos esse creditur, sive maximi dicantar, hujusmodi cum omni diligentia catechizari et baptizari ab Ecclesiæ episcopis et presbyteris.
- CXIII. 9. Non concedendum esse in cometeria, vel in ea quæ dicuntur martyria quorumvis hæreticorum, eos qui sunt Ecclesiæ, accedere orationis vel curationis gratia. Sed hujusmodi si fideles fuerint, aliquantisper communione privari : sin pœnitentes antem et confitentes se deliquisse, suscipi.
- CXIV. 10. Quod non oportet eos, qui sunt Ecclesiæ, indifferenter filios suos hæreticis matrimonio conjungere.
- CXV. 11. Quod non oportet eas, quæ dicuntur viduæ seniores, vel præsidentes, in ecclesia constitui.
- CXVI. 12. Quod oportet episcopos judicio metropolitanorum et finitimorum episcoporum ad ecclesiasticum magistratum constitui, plurimo tempore probatos et in verbo fidei et in recti verbi dispensatione.
- CXVII. - 13. Quod non sit permittendum turbis electiones eorum facere qui in sacerdotio constituendi sunt.
- CXVIII. 14. Quod sancta, instar eulogiarum, in festo Paschæ in alias parœcias transmitti non debeant.
- CXIX. 15. Quod non oportet præter canonicos cantores, qui ambonem ascendunt, et ex codice canunt, alios quoslibet canere in ecclesia.
- CXX. 16. Quod oportet in sabbeto Evangelia cum aliis Scripturis legi.
- CXXI. 17. Quod non oportet in conventibus psalmos contexere, sed in unoquoque psalmo interjecto spatio, lectionem fieri.

ραδ. Περί του, τήν αυτίν λειτουργίαν των ευχών Α πάντοτε καὶ ἐν ταῖς ἐννάταις καὶ ἐν ταῖς ἐσπέραις ὀφείλειν γίνεσθαι

ρκγ'. Περί του, δείν ίδία πρώτον μετά τάς όμιλίας τών Ιπισχόπων των κατηχουμένων εύχην έπιτελείσθαι, καί μετά τὸ ἐξελθεῖν τοὺς κατηχουμένους, τών ἐν μετανοία την εύχην γίνεσθαι, και τούτων προσελθόντων ύπο χείρα και ὑποχωρησάντων, ο τως τὰς εὐχὰς τῶν πιστῶν γίνεσθαι τρείς" μίαν μέν την πρώτην, διά σωπής " την δέ δευτέραν και τρίτην, διά προσφωνήσεως πληςουσθαι\* είθ\* ο τως την ειρήνην δίδοσθαι και μετά τὸ, πρεσθυτέρους δούναι τῷ ἐπισκόπῳ τὰν είρ νην, τότε τοὺς λαϊκοὺς τὰν εξρήνην δ.δόναι \* και ο τω την άγίων προσφοράν επιτελείσθαι · παί μόνοις ίξον είναι (έξε ναι) τοις ερατικοίς είσιέναι είς θυσιαστήριον, και κοινωνείν.

ρκό. Ότι ου δεί διέκονον έμπροσθεν πρεσδυτέρου Β καθέζεσθαι, άλλά μετά κελεύσεως τοῦ πρεσδυτέρου καθέζεσθαι. Όμοίως δε έχειν τιμήν και τούς διακόνους ύπο τῶν ὑπηρετῶν, καὶ πάντων τῶν κληρικῶν.

ρκε'. Ότι οὐ δεῖ ὑπαρέτας ἔχειν χώραν ἐν τῷ διακο-งเหตุ, หล่ ลีการอยิลเ อิเอกอาเหตุง อหรบตัง...

ρκς. Οτι ού δει ύπαρέταν ώράριον φορείν, ούδί τάς θύρας έγκαταλιμπάνειν.

ρχζ. Ότι οὐ δεῖ ἀναγνώστας ἡ ψάλτας ὡράριον φορείν και ο τως άναγενώσκειν ή ψάλλειν.

ρκή. Ότι ου δεί ιερατικούς άπο πρεσθυτέρων έως διακόνων, και έξης της έκκλησιαστικής τάξεως έως ύπηρετών ή ἀναγνωστών ή ψαλτών ή ἐπορκιστών [ἐφορκιστῶν] ή θυρωρών, ή τοῦ τάγματος τῶν ἀσκητών, εἰς καπηλείου είσιέναι.

ρχο. "Οτι ου διε υπηρέτας άρτιν διδόναι, ουδέ ποτήριον εύλογεϊν.

ρλ. Ότι οὐ δεῖ ἐπορχίζειν [ἐφορχίζειν] τοὺς μά προαχθίντας ύπὸ ἐπισκόπων, μήτε ἐν ταῖς ἐκκλησίαις, μήτε ÈV TŒĨŞ OLXLZIŞ.

ρλα΄. "Οτι οὐ δεῖ ἱερατικούς ἡ κληρικούς ἡ λαϊκούς καλουμένους είς άγάπην μέρη αίρειν, διά το την ύδριν τή τάξει προστρίδισθαι τῆ ἐκκλησιαστική [ἰερατική].

ρλε. Ότι ου δεί έν τοίς χυριαχοίς ή έν ταίς έχχλησίαις, τὰς λεγομένας ἀγάπας ποιείν, καὶ ἐν τῷ οἶκῷ τοῦ Θεού έσθίειν και άκούδιτα στρωννύειν.

ρλή. Ότι ου δεί χριστιανούς Ιουδαίζειν και έν τῷ σαββάτω σχολάζειν, αλλά εργάζεσθαι αὐτούς ἐν τῷ αὐτῷ λάζειν ώς χριστιανοί. Εἰ δὲ εύρεθεῖεν Ἰουδαϊσταί, ἔστωσαν ἀνάθεμα παρά Χριστῷ [τῷ Θεῷ].

ρλό. Ότι οὐ διῖ ἱερατικούς ἡ ἀσκητάς, ἐν βαλανείω μετά γυναικών άπολούεσθαι, μηδέ πάντα χριστιανόν, ή λαϊκόν. Αύτη γάρ πρώτη κατάγνωσις παρά τοῖς ἔθνεσεν.

ρλέ. Ότι οὐ δεῖ πρὸς πάντας αἰρετιχούς ἐπιγαμίας ποιείν, ή διδόναι υίους ή θυγατέρας αλλά μάλλον λαμβάνειν, είγε ἐπαγγέλοιντο [ἐπαγγελλονται] χριστιανοί γίνεσθαι.

ρλς'. "Οτι οὐ δεῖ α'ρετικών εὐλογίας λαμθάνειν, αῖ τενές είσεν άλογίαι μάλλον, ή εύλογίαι.

CXXII. — 18. Quod idipsum ministerium oracionum, et in nonis et vesperis fleri debeat.

CXXIII. - 19. Quod oportet, seorsum primum, post sermones episcoporum, catechumenorum orationem peragi, et postquam exierent catechumeni pœnitentium orationem fieri; iisque accedentibus accepta manuum impositione, et abscedentibus, sic sidelium tres orationes fieri : unam quidem, scilicet primam, silentio, secundam vero et tertiam pronuntiatione impleri, deinde sic pacem dari. Et pos teaquam presbyteri episcopo pacem dederint, tunc laici eam dare. Et sic sanctam oblationem celebrari. Et solis sacerdotibus licere ad altare accedere, et communicare.

CXXIV. - 20. Quod non oportet diaconum ante presbyterum sedere, sed sedere cum jussu presbyteri. Similiter autem diaconis honorem haberi a ministris et omnibus clericis oportet.

CXXV. - 21. Quod non oportet ministros locum habere in secretario, et dominica vasa contingere.

CXXVI. — 22. Quod non oportet ministrum orarium ferre, nec ostia relinquere.

CXXVII. - 23. Quod non oportet lectores aut cantores orarium ferre, et sic legere vel canere.

CXXVIII. — 24. Quod non oportet sacerdotes a presbyteris usque ad diaconos, et deinceps quemlibet ecclesiastici ordinis usque ad ministros aut le ctores aut cantores, aut exorcistas, aut ostiarios, aut C ordinis monachorum, in cauponam ingredi.

CXXIX. — 25. Quod non oportet ministros panem dare, vel calicem benedicere.

CXXX. - 26. Quod non oportet eos exorcizare, qui ab episcopo promoti non sunt, neque in ecclesiis neque in ædibus.

CXXXI. — 27. Quod non oportet sacerdotes aut clericos, aut laicos ad agapen vocatos, partes tollere, eo quod hinc ecclesiastico ordini ignominia inuratur.

CXXXII. - 28. Quod non oportet in dominicis, aut ecclesiis agapen facere, et in Jomo Dei comedere vel accubitus sternere

CXXXIII. — 29. Quod non oportet Christianos judaizare, et in sabbato otiari : sed ipsos eo die operaτη αυτη Diem autem dominicum præferentes, otiari, si modo possint, ut Christiani. Quod si inventi fuerint judaizare, anathema sint a Christo.

> CXXXIV. — 30. Quod non oportet sacerdotes aut clericos, aut monachos, in balneo cum mulieribus lavari, neque omnem penitus Christianum, aut laicum. Hæc enim est prima reprehensio apud gentes.

> CXXXV. - 31. Quod non oportet cum quibuscumque hære:icis matrimonia contrahere, nec filios vel filias dare : sed potius accipere, si se Christianos fieri promittant.

> CXXXVI. — 32. Quod non oportet hæreticorum benedictiones accipere, que sunt potius maledictiones quam benedictiones.

Zeefes.

ρία. "Οτι οὐ δεῖ πάντα χριστιανόν έγκαταλείπειν μάρτυρας Χρατού, και άπιέναι πρός τούς ψευδομάρτυρας, TOUT' EGTES SUPETIMOUS, & SOUTOUS TOOS [ ELS ] TOUS TOOSδεδιεροπε αιρετικούς λενοδηροπε, ορτοι λαβ αγγοτδίοι του Θοού τυγχάνουσα. "Εστωσαν ούν ανάθεμα οἱ άπερχόμενοι πρός αύτούς.

ρλθ'. "Οτε ου δεί χριστιανούς έγκαταλείπειν την έκκλησίων του Θεού, και ἀπείναι, και άγγελους ὀνομάζειν καί συνάξεις ποιιών, άπερ άπιγρορευται. Βί τις ούν εύρεθή ταύτο το κεκρυμμένο είδωλολατρέα σχολάζων, έστω άνάθεμα, ότι έγκατελιαεν τὸν πύριου ήμων Ίπσοῦν Χριετόν, του υίον τοῦ Θεοῦ, καὶ εἰδωλολατρία προσήλθεν.

ρμί. Ότι οὐ διῖ ἰκρατικούς ἡ κληρικούς, μάγους ἡ Β έπαοιδούς είναι, ή μεθηματικούς ή άστρολόγους, ή ποιείν τὰ λεγόμενα φυλεκτήρια, ἄ τινά ἐστι δισμωτήρια τῶν Annen anten. Lone og bobogneat hiuleages gu let geπλησίας έχελεύσαμεν.

ρμα. Ότι οὐ δεί παρά τῶν 'Ιτυδαίων ή αίρεταιῶν τά πειιπόμενα έορταστικά λαμβάνειν, μηδέ συνεορτάζειν

ρμ6. Ότι ου δεί παρά των Ιουδαίων άζυμα λαμδά-भरता, में अवत्यव्यवस्था पर्याद संवर्धसंख्या स्रोप्यांग.

פורץ'. "ברו של פון דסוב בישונים שעינים בישול בניי, אמל אסויםmār tā āleóture girāv.

and. One od del interminous redougations ele ouvodon marampoveiv, άλλ' άπιέναι και διδάσκειν मे διδάσκεσθαι, είς κατόρθωσεν τῆς ἐκκλησίας καὶ τῶν λοιπών· εί δὲ C vel doceri, ad correctionem Ecclesiæ et reliquorum. **ετερροπίσειεν ὁ τοιούτος, ἐαντὸν α**ἰτιάσεται' παρεκτὸς, εί μή δι' άνωμαλίαν άπολημπάνοιτο.

ρμεί. Ότι οὐ δεί ἐερατικὸν ἡ κληρικόν ἄνευ κανονικών γραμμάτων όδεύεα.

ρμς. Ότι οὐ δεῖ ἰερατικὸν ἡ κληρικὸν ἄνευ κελεύσεως επισκόπου όδεύειν.

ρμζ. Ότι οὐ δεῖ ὑπηρέτας, κῶν πρὸς βραχὺ, τὰς θύρας **λ**γανταλείπει», αλλά τῷ εὐχῷ σχολάζει».

ρμοί. Ότι οὐ δεί γυναίτας ἐν τῷ θυσιαστηρίω εἰσέρ-Zeotal.

ρμο. Ότι ου δεί μετά δύο έδδομάδας της τισσαρα**ποστός δ**ίχεσθαι είς το φώτισμα.

ρύ. Ότι δεί τούς φωτιζομένους, τὰν πίστω έχμανθάτο, και τη πέμπτη της έδδομάδος άκαγγέλλευ τῷ έπι-कार्यक में पर्वाद स्कृष्टि एपरंक्ष्य .

ρια. Ότι δεί τούς έν νόσω παραλαμβάνοντας το φώτισμα, και είτα άναστάντας, έχμανθάνειν του πίστεν, και γενώστειν ότι θείας δωρεάς κατηξιώθησαν.

ροδ. Ότι δεί τούς φωτιζομένους μετά το βάπτισμα Notes ne Notemare inoupavie, sai peròxous ever sis **Sherisias του Χριστού | του Θιού].** 

ρυγ. Ότι ου δεί τη τεσσαρακοστή άρτον προσφέρειν, εί μά ἐν σαδδάτω και κυριακή μόνον.

ρνό. Ότι οὐ διὶ ἐν τεσσαρακοστῷ τῷ ὑστέρς ἐδδομάδι च्येत मध्यमनमा रेपंता, अयां ठीमा नर्पत्र नरवचयक्त्यम्बर्गा सेन्यांन-દુરામ લાકેલ ફુલ મહાવલા અને સ્ટલન લામલા અન્યાન [લાકાન કોન્ટન Enpoparyountas.

ρνέ. "Οτι οὐ διί έν τεασκρακατή μαρτύρων γενίθλας PATROL. LXVII.

pat. Ore or det alperizate, à oxioquatimie ouver- A CXXXVII. — 35. Quod non oportei com hiereticis aut schismaticis orare.

> CXXXVIII. — 34. Quod non oportet quemcunque christianum, Christi martyres relinquere, et ad falsos martyres, hoc est hæreticos abire, aut eos qui hære tici exstiterunt. Hi enim sunt a Deo alieni. Sint elgo anathema qui ad eos abeunt.

> CXXXIX. - 35. Quod non opertet Christitmos Ecclesiam Dei relinquere, et abire, et angelos nominare, et congregationes sacere, quod est prohibitum. Si quis igitur inventus fuerit huic occultæ idololatrize serviens, sit anathema, quia reliquit Dominum nostrum Jesum Christum, Filium Dei, et ad idololatriam accessit.

> CXL. — 36. Quod non oportet sacerdotes aut clericos, magos aut incantatores esse, vel mathematicos, vel astrologos, aut facere quæ dicuntur phylacteria, quæ quidem sunt animarum ipsarum vincula. Eos autem qui ferunt, ejici ab ecclesia præcipimus.

> CXLI. - 37. Quod non oportet, que a Judzis vel hæreticis festiva mittuntur, accipere, nec cum els dies festos agere.

> CXLII. — 38. Quod non oportet a Judzeis azyma accipere, aut corum impietatibus communicare.

> CXLIII. - 39. Quod non oportet cum gentibus sestum agere, et corum impietati communicare.

> CXLIV. - 40. Quod non oportet episcopos ad synodum vocatos, contemnere, sed abire, et docere Si quis autem contempserit, seipsum accusabit, præter quam si propter infirmitatem ire non possit.

> CXLV. - 41. Quod non oportet sacerdotem aut clericum sine canonicis litteris proficisci.

> CXLVI. - 42. Quod non oportet sacerdotem aut clericum sine jussu episcopi proficisci.

> CXLVII. - 43. Quod non oportet ministros, vel paululam fores relinquere, sed orationi vacare.

> CXLVIII. - 44. Quod non oportet mulieres ad altare ingredi.

> CXLIX. - 45. Quod non oportet, post duas hebdomadas quadragesimæ, ad baptismum admitti.

CL. - 46. Quod oportet cos qui baptizandi sunt fidem ediscere, et quinta feria septimane episcopo aut presbyteris renuntiare.

CLI. -47. Quod oportet eos qui in morbo baptisma accipiunt, et postea convaluerunt, fidem ediscere, et nosse quod divino beneficio digni habiti sunt.

CLII. - 48. Quod oportet cos qui baptizantur, post baptisma inungi supercœlesti chrismate, et regui Christi participes esse.

CLIII. - 49. Quod non oportet in quadragesima panem offerre, nisi sabbato et dominica tantum.

CLIV. -- 50. Quod non oportet in quadragesima, in ultimæ septimanæ quinta feria, jejunium solvere, et totam quadragesimam non venerari : sed oportet totam quadragesimam jejunare arklis vescentes.

CLV. - 51. Quod non oportet in quadragesima

ποιείν το τοῖς σαββάτοις καί έν ταῖς κυριακαίς.

pur. Ore ai del in resumparoury yakane i periodien lateleis.

put. Ott en des presentaties els paperes desenvoires νους, βαλλίζειν ή όρχεῖαθαι, άλλά σεμνώς διεπνείν \$ κριστάν, ώς πρίπει χριστιανοίς.

ρνη'. "Οτι ού δει ίερατικούς π' κληρικούς τιι αι θιωρίας θεωρείν εν γάμους, ή δείπνους, άλλά πρό σου ελυέρχευθαι Tour bumakencie, eyeipequas autau; nai die zupet.

pro. "Ort où des ispartrois à elempusois de sumbalis σγμπόσια ἐπετελεῖε, κλλ' οὐδε λεϋκούς.

pt. Ort où des massebutipous mpo tes elecobou tou p ξαισχόπου είσιέναι και καθέζεσθαι έν τω βώματι άλλά μετά του επισκόπου είσιενει, πλύν εί μι άνωμαλοία έ ผู้สอดีกแอรี อู๋ เละเอทอดอง.

pea. Ort où det en rate nommer nai en rate nommer καθίστασθαι ἐπισκόπους, άλλὰ περιοδευτάς, τοὺς μέν τοι ρόπ προιατασταθέγτας, μεθέν πράττιου άνευ γνώμης τοῦ επισχόπου τοῦ εν τῷ πόλει ώσαντως δέ και τοὺς πρεσδυτέρους μηδέν πράττει άνευ τός γνώμας του έπο CHÁTOU.

phi. Ort en der du roit ofnett apostopat pinestan παρά ἐπισκόπων ἡ πρεσδυτέρων.

ρξή. "Οτι ού δει ίδιωτικούς ψαλμούς λέγεσθαι έν τξ ξικλησία ούδε άκανόνιστα βιβλία, άλλά μόνα τά κακουμκά τός παλαιάς και καινός διαθήκος.

"Οσα δει βιδλία άγαγιγώσχεσθαι της παλαιάς διαθή- 🕻 χης α. Γένεσες χόσμου. β. Εξοδος εξ Δίγύπταυ γ. Δενετικόν. δ'. 'Αριθμοί. ε'. Δευτερουόμιον. ς'. Ίπσοῦ Ναυά. ζ. Εριταί, "Ρούθ. η'. Εσθήρ. 6. Βασιλειών α καί β'. ε'. Βασελειών γ' και δ'. εα'. Παραλειπόμενα α' και β', εδ΄. Έσδράς α΄ καὶ β΄. εγ΄. Βίδλος ψαλμών ρν'. εδ΄. Παρaquian Salopartes, et. Eurlustautis, et. Aspa depui-Tay. L. Ind. in diagra spoparate d'. Herring. x'. leρεμίτε και Βαρούχ, θράνοι και έπιστολαί. κα'. 'Ιεζεκιήλ. x6. Aantal. Tet di tie natrie dieditas tauta Everyelies τέσσαρα, κατά Ματθείου, κατά Μάρκου, κατά Δουκάν, κατά Ιωάννην. Πράξεις άποστόλων. Επιστολαί παθολικαί inti, outus 'Inxessou pin, Hitpou dúo, ladovou tosts, Louda pia Esterolai Haulou denariorapes apis 'Puμαίους μία, πρός Κορειθίους δύο, πρός Γαλάτας μία, προς Ερρσίους μία, προς δελιππασίους μία, προς κολοσ- D 1, ad Corinthios 2, ad Galatas 1, ad Ephesios 1, ad e.eie pia, noos Gerendoumeis due, noos Espaisus μία, πρός Θιμόθου δύο, πρός Τίτον μία, πρός Φιλάμονα Lig.

ἀκταιλεξει άλλά τζεν άγων μερτύρων μυτίευ [μνάμες] Α martyrum natalitiz celebrare, acd sanctorum martyrum commemorationem sacere in sabbatis et domi-

> CLVI. - 52. Quod non oportet in quadragesime nuptias vei natalitia celebrare.

> CLVII. - 52. Quod non oportet Christianos ad amptias venientes tripudiare vel saltare, sed caste cœnare vel prandere, sicut decet Christianes.

> CLVIII. - 54. Quod non oportet sacerdotes aut clericos spectacula aliqua contemplari in nuptiis vel ponviviis, sed antequam thymelici ingrediantur, eos surgere et discedere.

> CLIX. -- 55. Quod non opertet sacerdotes ant clericos, sed negge laicos, ex symbolis convivia cele-

> CLX. - 56. Quod non oportet presbyteros ante ingressum episcopi, ingredi et sedere in sacrario, sed cum episcopo ingredi, nisi forte infirmitate detineatur vel peregre profectus sit episcopus.

> CLXI. - 57. Quod non oportet in vicis et regionibus episcopos constitui, sed curatores, eos autem qui antehae constituti fuerunt, nihil agere sine conseusu episcopi civitatis: similiter autem et presbyteros, nihil agere sine consensu episcopi.

CLXII. - 58. Qued non oportet in domibus fieri oblationes ah episcopis aut presbyteris.

CLXIII. - 59. Quod non oportet privatos psalmos in ecclesia legere, aut libros non canonicos, sed solos canonicos Veteris et Novi Testamenti.

Hæc autem sunt quæ legi oportet Yeteris Testamen-Li: 1° Genesis, 2° Exodus, id est, exitus ex Ægypto; 3º Leviticum, 4º Numeri, 5º Deuteronomium, 6º Jesu Nave, 7º Judices, Ruth, 8º Hester, 9º Regnorum I et II, 10° Regnorum III et IV, 11° Paralipomenon I et II. 12º Esdræ I et II. 13' liber Psalmorum CL, 14º Proverbia Salomonis, 45° Ecclesiastes, 16° Cantica canticorum, 17º Job, 18º duodecim Propheta, 19° Esaias, 20° Jeremias et Baruch, lamentationes et epistolæ, 24° Ezechiel, 22° Daniel. Novi autem Testamenti hæc: Evangelia quatuor, secundum Matthreum, secundum Marcum, secundum Lucam, secundum Joannem; Actus apostolorum; Epistolæ catholicæ septem, videlicet Jacobi 1, Petri 2, Joann's 3, Judæ 1; Epistolæ Pauli quatuordecim: ad Romanos Philippenses 1, ad Colossenses 1, ad Thessalonicenses 2, ad Hebræos 1, ad Timotheum 2, ad Titum 1, ad Philemonem una.

## CONCILII CONSTANTINOPOLITANI ŒCUMENICI II.

CANONES VII (an, Chr. 381).

ρξό. Μή άθετεισθαι την πίστην των πατέρων των Transfer dine nal enter ton in Nexain to Bouries. envillonten . Hyge Inthein queinen unbean ' mar gradelietτισθήναι πάσαν αίρεσες, και είδικώς την των Εύνομιανών, chour Arqueier, and the tor Aperaran, eltour Eddefin-

CLXIV. - 1. Non violandam esse fidem Patrum trecentorum decem et octo, qui in Nicaea Bithyniae convenerunt. Sed manere eam firmam, et anathematizari omnem hæresim, et specialiter Eunomianorum, sive Anomocorum, et Arianorum, sive Eudoxianorum

καί τὰν τῶν Σαδελλιανῶν, καί τὴν τῶν Μαρκελλιανῶν, इतां रहेर रकेर Фолтения मार्ग रहेर 'Απολλεναριστών.

pti. Tous unip dicingues brianonous, rais unepopiois exxymainic his enteral, hage analieus toe exxymaine, apyr κατά τούς κανόνας, τον μέν 'Δλεξανδρείας επίσχοπον, τά ξο Δίγύπτο μόνον οίκινομεῖν. τους δε της ανατολής έπεσεόπους, τέν άνατολέν μόνον διοικείν, φυλαττομένων των έν τος πανόσι τοις κατά Νικαίαν πρεσδείων τη 'Αντωχίων ἐκκλησία και τούς της Ασιανής διοικήσεως έπισχόλους, τὰ κατά τὰν Δσιανήν μόνον οἰκονομεῖν καὶ τούς τῆς Ποντικῆς, τὰ τῆς Ποντικῆς μόνα καὶ τούς τάς Θρακικάς, τὰ τᾶς Θρακικάς μόνον οίκονομετο άπλήτους δε επισκόπους ύπερ διοίκησο, μή επιθαί-म्हल देवरे प्रशानकांक में रकान कीरेकाइ गोरामकांकाइ देवररेमवाकरτικείς. Φυλειτομένου δέ του προγεγραμμένου περί των Β διοικήσεων πανόνος, ευδηλον ως τα καθ' έκαστην έπαρ. γίαν ή τος έπαρχίας συνόδος διοικήσει κατά τά έν Νεπαία ώρισμένα. Τάς δί έν τοῖς βαρδαρικοῖς έθνεσιν τοῦ Θεού έπελησίας, οίπονομείσθαι χρή πατά την πρατήσα-क्या काम्बीस्था रखा मधार्यकाः

ρξς'. Του μέν τοι Κωνσταντινουπόλεως ἐπίσκοπον έχειν τά προσθεία της τιμής μετά του της 'Ρώμης ἐπίσχοπου, δεά το είναι αθτήν νέαν 'Ρώμην.

pt. Hepl Matiper ton xurexon, rai the nat' artis क्षेत्रक्रीयर रहेर के Кकावरयाराम्यामधीस प्रश्निमान कवर प्रधार Μέζερου δαίσκοκου ή γενέσθαι ή είναι; μήτε τούς παρ αθτού χειροτονιβίντας δυ ούμδώποτε βάθμο κλάρου, πάντων παί των περί αυτίν παί των παρ' αυτύυ γενομένων daupulistur. C

ρξή. Περί του τόμου των δυτικών και τους έν 'Αντιο-Χετά φαιεδεξάμεθα τους Ιτίαν όμολογούντας πατρός καί υίου και άγιου πνεύματος θεότοτα.

per. Energy modul the bunkyoustrich edracion συγχέτεν και άνατρέπειν βουλόμενοι [πειρώμενοι], φιλέχ-Spac and annopartinas airins reads nate the electroφείντων τάς έπιλησίας όρθοδοξων έπισκόπων συμπλάσcourse, cubito érepro à apalver rat run lepion unaliφεις, πεί ταραχάς τών είρηνευόντων λαών κατασκευάζειν quexerbonates. Loncton grenta iberes [ mbile ] Lo gifice euride tur in Kenaturtueunoles aungrauforen intσπόπων, μά ἀπέξετάστως προσίεςθαι τούς πατηγόρους, publ naser inerpinere [inerpineothe] rac zarnyoplas ποιείσθαι κατά των οίκονομούντων τάς έκκλησίας, μηθέ η clesias administrant accusationes instituere, neque ετρο πάντας άποκλείειν άλλ' εί μέν τις οίποίαν τινά μέμβαν, τουτ' έσταν, ίδιωτικών (δίγουν χρηματικήν) έπαγάγοι μά Ετάζεσθαι, μάτε πρόσωπον του κατηγόρου [κατηpopoupisou], pire the spacetice. Aph yap mart tobay, τό τε συνειδός του επισκόπου ελεύθερου είναι, και του educista de deporta, elas de fi opnomitas, rue dixatur τυγχάνεεν. Εί δε Ικκλησιαστικόν εδη τό Επιφερόμενον έγκλημα τῷ ἐπισκόκῳ, τότε δοκιμάζεσθαι χρή τῶν καττρο τούντων τὰ πρόσωπα. Ινα πρώτον μέν αίρετικοίς μά έξο πατυγορίες κατά των δρθοδόζων έπωπόπων ύπερ έχχλησιαστιχών πραγμάτων ποιείσθαι. Δίρετικούς δέ λέγομεν, τοίς τε πάλαι της εκκλησίας άποκηρυχθέντας,

τών, πεὶ τὰν τών Ήμεκρειανών, εἶτουν Πνευματομάχων, Α et Semiarianorum, sive Pneumatomachorum, et Sabellianorum, et Marcellianorum, et Photinianorum, et Apollinaristarum.

> CLXV. - 2. Qui sunt super diœcesim episcopi, ad Ecclesias extra suos terminos sitas ne accedant, neque confundant Ecclesias : sed secundum canones. Alexandriæ quidem episcopus, quæ sunt in Ægypto tantum administret. Orientis autem episcopi Orientem solum gubernent : servatis privilegiis, quæ Antiochenæ Ecclesiæ Nicænis canonibus tributa sunt. Et Asianze dieceseos episcopi, Asianam diecesim tantum gubernent. Nec non et Ponticæ diœceseos ea tantum que ad Ponticam diecesim pertinenti et Thraciæ quæ sunt in Thracia gubernent. Non vocati autem episcopi super diœcesim, non accedant propter ordinationem, vel alias dispensationes faciendas. Servato autem suprascripto de diæcesibus canone, manifestum est quod ea quæ ad unamquamque provineiam pertinent, synodus provinciæ administret, secundum ea que in Nicea definita sunt. Ecclesias auteni Del quæ sunt in barbaricis gentibus, gubernari oportet occundum eam quæ obtinuit Patrum consuctudinem.

CLXVI. - 5. Constantinopolitanæ civitatis episcopus habeat privilegia honoris post Romanum episcopum, eo quod sit ipsa nova Roma.

CLXVII. - 4. Be Maximo Cynico, et ejus inordinata constitutione, que Constantinopoli facta est. Placuit Maximum neque episcopum fuisse aut esse, mec qui ab eo ordinati sunt in quecunque gradu cieri. omnibus iis quæ ab illo facta sunt infirmatis.

ELXVIII. - S. Quod ad tourum attinet Occidentalium, etiam eos suscipimas qui Antiochise unam confitentur Patris et Filii et Spiritus sancti deiintern.

CLXIX. - 6. Quoniam multi, ecclesiasticum ordinom confundere et evertere voluntes, odiose et calumniose adversus episcopos orthodoxos qui Ecclesias administrant, accusationes quasdam confingunt, nihil aliud conautes quam ut sacerdotum bonam existimationem contaminent, et tamultus populorum in pace degentium excitent : hac de causa placuit sanctæ synodo episcoporum, qui Constantinopoli convenerunt, absque aliqua disquisitione accusatores non admitti, nee omnibus permittere adversus eos qui Ectamen omnes excludere. Sed si quis propriam querelam, id est, privatam adversus episcopum moverit utpote circumventus defraudatusve ah eo, aut injuria aliqua ab ipeo affectus; in ejusmodi accusationibus nec persona accusatoris, nec religio inquirenda est. Oportet enim omnibus modis episcopi conscientiam liberam esse, et eum qui se injuris affectum dicet, cujuscunque religionis fuerit, jus suum consequi. St autem ecclesiasticum fuerit crimen quod episcope intenditur, tune æstimare oportet accusatorum personas: ut primum quidem bæreticis non-liceat orthodoxos episcopos de rebus ecclesiasticis accusare. Ilxreticos antem dicinrus eos qui olini ab Ecclesia abdicati sunt, et qui postea a nobis anathematisati;

οδέ τούτοις, και τούς την πίστιν μέν την ύγιη προσποιουμίνους όμολογείν, άποσχήσαντας [άποσχισθέντας] δέ καί άντισυνάγοντας [άντισυναγαγόντας] τοῖς κανονικοῖς ἡμῖν ἐπισχόποις. Ἐπειτα δὲ χαὶ εἶ τινες τῶν ἀπὸ τἔς ἐχχλησίας επί αιτίαις τισι προκατεγνωσμένοι είεν και άποδεδλημίνοι, ή ακοινώνητοι, είτε από κλήρου, είτε από λαϊκοῦ τάγματος, μηδί τούτοις εξείναι κατηγορείν επισκόκου, πρίν αν το οίχειον έγκλυμα πρότερον αποδύσωνται. Όμοίως δε καί τους υπό κατηγορίαν προλαδούσαν όντας, μά πρότερου είναι δεκτούς είς έπισκόκου κατυγορίαν ή έτέρων κληρικών, πρίν άν άθώους έαυτούς των έπαχθέντων αὐτοῖς ἀποδείζωσεν ἐγκλημάτων. Εἰ μέν τοί τικες μήτε αίρετικοί, μήτε άκοινώνητοι είεν, μήτε κατεγνωσμένοι ή προχατηγορημένοι έπί τισε πλημμελήμασι, λέγοιεν δε έχειν τινά έκκλησιαστικήν πατά του έπισκόπου πατηγορίαν' τούτους πελεύει ή άγία σύνοδος πρώτον μέν έπέ των τζε επαρχίας πάντων επισχόπων ενίστασθαι τάς κατηγορίας, και έπι αυτών ελέγχειν τὰ εγκλήματα τοῦ έν αιτίαις τισίν ἐπισκόπου. Ει δέ συμβαίη ἀδυνατήσαι τούς έπαρχιώτας πρός διόρθωσεν τών ἐπερερομένων έγαλημάτων τῷ ἐπισκόκῳ, τότε αὐτούς προσιέναι μείζονι פטים לא בשי בשנ לונוגאים בשר להופאלה שי לאנוצים, שואלם ביון αίτίας ταύτης συγκαλουμένων, και μή πρώτον [πρότερον] ένίστασθαι τὰν πατεγορίαν, πρίν ἡ έγγράφως αὐτούς τίν ίσον αὐτοίς ψποτιμάσασθαι [ἐπετιμήσασθαι] πίνδυνον, eistep in the ton spaymentum teles [lietates] sunopenτούντες τον πατηγορούμενον επίσποπον έλεγχθείεν. Βί δέ τις παταφρονήσας τῷν κατὰ τὰ προδηλωθέντα δεδογμένων, τολμήσειεν ή βασιλικάς [βασιλικαῖς] ένοχλεϊν άκοψε νικόν σύνοδον ταράσσεαν, πάντας άτιμάσας τούς τῆς διουκόσεως έπισκόπους, του τοιούτου το παράπου είς κατηγορίαν μή είναι δεκτόν, ώς καθυδρίσαντα τούς κανόν

ρο. Τούς προστεθεμένους τη ορθοδοξία και τη μερίδε των σωνημένουν άπο αίρετικών, διχόμεθα κατά τὰν ύποπεταγμένιν άχολουθίαν και συνόθειαν. Αρειανούς μίν και Messederiare is mai Labbarianoù e mai Navarianoù e, rob e hiγοντας έαυτούς καθαρούς και άριστερούς [άρίστους]. καί τούς Τεσσυρεσκαιδεκατίτας είτουν [ήγουν] Τετραδίτας, mai Amohlumpiorat degiquem didoutat libablout mi काकी εματίζοντας πάσαν αίρεσα, μή φρουούσει ώς φρονεί ή ήγως του Θεού καθολική και άποστολική Ικκλυσία και **αγραγιζομένους έτοι χριομένους πρώτον τῷ ἀγίφ** μύρφ, कं रह मर्राच्याच्या प्रसर्व राज्येत केंग्नियोमान्येत महार रहे हिंग्ना प्रसर्व केंग्न στόμα και τά ώτα. και αφραγίζοντες αυτούς, χέγομεν, D 4 Σρραγίς δωρεάς πνεύματος άγίου. ) Εθνομιανούς μέν τοι τώς είς μίαν πατάδυσεν βαπτεζομένους, καί Μοντκνιστάς τούς ένταϊθα λεγομένους Φρύγας, και Σαδελλιανούς τούς νε οποιτορίου διδάσκοντας [δοξάζοντας], καὶ έτερά τως Zadena associatat, uni vat appar unuat afbiant front **δίλους πάντας α**ίρετικούς] (ἐπειδή πολλοί είσιν ἐνταῦ!α, ράλιστα οἱ ἀπὸ τῆς Γαλατῶν χώρας ἐρχόμενοι |όρμώμεναε]) πάντας τούς άπ' αὐτῶν θέλοντας προστίθεσθαι τặ ορθοδοξία, ώς Ελληνικ δεχόμεθα, και την πρώτην ήμεραν ποιούμεν αύτους Χριστιανούς, τών δι δευτέραν κατυχουmirous, eite to trito ikapeikaus evtovs pete toi ipeneža tbitos i,e to ubozones naj cje ta ota, naj ozioe κατηχούμεν αύτούς, και ποιούμεν χρονίζειν είς την έκm) ησίαν, και άκροασθαι των γραφών, και τότε αύτο ος βακτίζομεν.

ζαι τούς μετά ταύτα ύρ' ήμων άναθεματισθέντας πρός A præter hos autem, et qui se sanam quidem fidem proliteri simulant, segregaverunt autem sese, et adversus canonicos nostros episcopos congregationem faciunt. Deinde vero etiam si qui ab Ecclesia ob aliquas causas ante condemnati, et ejecti, vel excommunicati fuerint, sive clerici, sive laici ordinis sint, ne his quidem liceat accusare episcopum, priusquam de proprio crimine satisfecerint. Similiter autem et ii qui accùsati sunt, ne prius ad episcopi aliorumve clericorum accusationem admittantur, quam-se objectorum sibi criminum insontes ostenderint. Si vero nonnulli nec hæretici nec excommunicati fuerint, nec prius damnati vel aliquorum criminum accusati, dicant autem se habere aliquam ecclesiasticam adversus episcopum accusationem : hos jubet sancta synodus primum quidem apud omnes illius provinciæ episcopos instituere accusationes et apud eos crimina reo episcopo objecta probare et arguere. Si vero acciderit provinciales ad correctionem illorum criminum non sufficere, tunc accedant ad majorem synodum episcoporum illius diœceseos, qui hac de causa convocati fuerint, nec prius accusationem instituant, quam scripto pari periculo se subjiciant, siquidem actorum serie in accusatione episcopi calumniose egisse invenientur. Si quis autem spretis his, quæ, ut prius declaratum est, statuta sunt, ausus fuerit vel imperatoris aures obtundere, vel sæcularium magistrataum tribunalia, vel synodum œcumenicam perturbare, contemptis omnibus direceseos episcopis, hie omnino ad accusationem non est admittendus, utpote [ἀκοαῖς], ὁ κοσμικών ἀρχόντων διακοτιόρια, ὁ οἰκουμε- ς qui canonibus injuriam infert, et ordinem ecclesiasticum evertit.

ες, και τήν εκκλησιαστικέν λυμανάμενου εύταξίαν.

CLXX. — 7. Eos qui ex hæreticis rectæ filei et parti corum qui salvautur, adhærere cupiunt, admittimus secundum subjectum ordinem et consuetudinem. Arianos quidem et Macedonianos, et Sabbatianos, et Novatianos qui se puros et sinistros vocant, et Quartodecimanos sive Quaternarios, et Apollinaristas recipimus, dantes quidem libellos et omnem hæresim exsecrantes, quæ non conveniat cum sancta Dei catholica et apostolica Ecclesia; et signatos sive unctos primum sacro unquento, et frontem, et oculos, et nares, et os, et aures : et eos signantes, dicimus: Signaculum doni Spiritus sancti. Eunomianos autem, qui una immersione baptizantur : item Montanistas qui hic appellantur Phryges, et Sabellianos qui eumdem esse Patrem et Filium opinantur, et alia quædam indigna faciunt : aliasque omnes hæreses (quoniam hic multi sunt hæretici, et maxime qui ex Galatarum regione veniunt) quicunque ex his rectæ fidei adscribi volunt, velut Grecos admittimus: ac primo quidem die eos christianos designamus, altero catechumenos, deinde tertio die adjuramus eos, ter simul in faciem eorum et aures insufflando. Et sic instituimus et erudimus cos, damusque operani, ut longo tempore in Ecclesia versentur, et audiant Scripturas: et tunc eos baptizamus.

#### CONCILII EPHESINI ŒCUMENICI III

CANONES VIII. (an. Chr. 431)

ρια. Εί τις ο μητροπολίτης της έπαρχίας αποστατή- Α σας της άγίας και οίκουμενικής συνόδου, προσέθετο τῷ रकेंद्र केम्प्यायांकद्व συνεδρίω, मैं μετά τοῦτο προστεθείη, मैं τὰ Εελεστίου εφρόνησεν ή φρονήσοι ούτος κατά τῶν τῆς έπαρχίας άρχόντων και έπισκόπων διαπράττισθαί τι ουδαμώς δύναται, πάσης έχχλησιαστικής κοινωνίας έντευθεν άδα ύπο τός συνόδου έχδε δλαμένος και άνενέργητος υπάρχων άλλά και αυτοίς τοις της επαρχίας επισκόποις καί τοις πέριξ μυτροπολίταις, τοις τα της ορθοδοξίας φρονούσεν ύποκείσθαι είς τὸ \* πάντη, καὶ τοῦ βαθμοῦ τῆς ἐπισκοκός ἐκδληθόναι.

ροδ. Εί δέ τεμες έπαρχιώται έπίσκοποι απελείφθησαν τῶς ἀγίας συνόδου, και τῷ ἀποστασία προσετέθησαν, ή προστεθώναι πειραθείεν, έ και ύπογράψαντες [ύποστρέψαντες] τῆ Νεστορίου παθαιρέσει ἐπολινδρόμπσαν πρός τὸ τῶς ἀποστασίας συνέδριον, τούτους πάντη κατά τὸ δόξαν τῷ ἀγία συνόδφ, ἀλλοτρίους εἶναι τῷς ἰερωσύνης, καὶ τοῦ βαθμοῦ ἐκκίπτοντας [ἀποπίπτοντας].

ρογ. Εί δέ τενες και των έν έκαστη πόλει ή χώρα κληρετών, ὑπὸ Νεστορίου καὶ τών σύν αὐτῷ ὅντων τῆς ἰερων σύνες έκαλύθεσαι, διά το όρθες φρονίτι, έδικαιώσαμαι και τούτους του ίδιου απολαβείν βαβμίν. κοινώς δε τούς εξ ερθοδόξω και το οίκουμενικό συνόδο συμφρονούντας πλαρικούς, πελεύομεν τοῖς ἀποστατήσασιν ἡ ἀφισταμένοις έπιστόποις, μηθ' όλως ύποπείσθαι κατά μηδένα τρόπον.

prisers à met idian à daposia et Nestopiou à tà Kelesτίου φρονόσαι, καὶ τούτους είναι καθορομένους, ὑπὸ τὰς લ્યુંલ જાયાં જેવા હા છે જાયાં હા જ્યાં હા જ્યાં હા જ

ρος. Όσοι δε επέ ατόποις πράξεσι κατεκρίθησαν ύπο C ττε άγίας συνόδου ή ύπο των οίκείων έπισχόπων, χαί τού-रकाइ केम्बारकांटरकाइ प्रवर्त रावेग हेग विम्नवटाम केरेस्वकृत्रांटम ब्रोस्टिंग ό Μεστόριος, πεί οί τὰ αὐτοῦ φρονοῦντις, ἀποδοῦναι ἐπειρόθοσαν, ή πειραθείεν ποινωνίαν ή βαθμόν ανωφελάτους μόνειο και τούτους, και είναι ούδεν έττον καθηραμένους **દેઉતામા**ં ઉસ્પાદેશ.

pog. Opping de mil et tres Boudabeter tà mepi exacτου πεπραγμένα έν τặ ἀγίο συνόδο τῷ ἐν Ἐρέσο οἰοιδήποτε τρόπφ παρασαλεύειν ἡ άγία σύνοδος ώρισεν, εί μέν ἐπίσκοποι είεν ή κληρικοί, του οίκείου παντελώς άποπίπτειν βαθμου, εί δέ λαϊκοί, άκοσωνήτους ύπάρχει [τυγχάνειν].

ροζ. Ωροσεν ή άγια σύνοδος, έτέραν πίστιν μαδενί **Ειώναι προφέρεω άγουν συγγράφειν & συντιθέναι, παρά** τὸν ὁρισθεῖσαν παρά τῶν ἀγίων πατίρων τῶν ἐν τῷ Νέ- D componere, præter eam quæ sanctis Patribus Nicece τοίς συναχθέντων [συνελθόντων] πόλει σύν άγέμ πνεύpart. Τούς δέ τολμώντας ή συντιθέναι πίστιν έτέραν ήγουν αροπομίζετα ή προφέρετα τοτς θέλουστα [εθελουστα] επιστρέpace sic extremen the adaptiae, à it iddantopoù, à it 'lou-Balenco, apons et eipierus ciaedanore routous, ei mis είεν ἐπίσκοποι ή κληρικοί, άλλοτρίους είναι τοὺς ἐπισκόπους τός ἐπισποπής, καί τούς κληρικούς του κλήρου εί δέ λαϊκοί είεν, ἀναθεματίζεσθαι. Κατά τὸν ἴσον δέ τρόπον,

CLXXI. — 1. Si quis metropolitanus provinciæ a sancia et œcumenica synodo desciscens, defectionis consessui adhæsit, vel postea adhæserit, vel cum Colestio sensit aut senserit: is adversus provinciæ præsides et episcopos nihil omnino agere potest, omui ecclesiastica communione abbine jam a synodo seclusus, et ad nullum exercendum munus officiumque idoneus existens. Sed et ipsis provinciæ episcopis, et finitimis metropolitanis orthodoxam fidem profitentibus, omnino subjicietur, et de episcopatus gradu de-

CLXXII. - 2. Si qui provinciales episcopi sanctæ synodo non interfuerunt, et defectionis consessui adhæserunt vel adhærere studuerunt, vel postquam Nestorii depositioni subscripserunt, ad defectionis B consessum relapsi sunt, ii omnino, ut visum est sanctæ synodo, sint a sacerdotio alieni, et gradu excidant.

CLXXIII. — 3. Si qui autem clerici in quacunque civitate vel regione sub Nestorio et iis qui sunt cum eo, sacerdotio depulsi sunt eo quod recte sentiant, æquum censuimus, ut ii quoque suum gradum recipiant. Communiter autem omnibus, quí cuin orthodoxa et universali synodo consentiunt clericis, jubemus, iis qui desecerunt vel desiciunt episcopis nullo modo subjici.

CLXXIV. - 4. Si qui autem clarici desciverunt, et ausi sunt vel privatim, vel publice cum Nestorio vel Celestio sentire, eos quoque a sacra synodo depositos esse æquum visum est.

CLXXV. - 5. Quicunque autem propter improba facta, a sancta synodo vel a propriis episcopis condemnati sunt, et eos non canonice Nestorius, prout omnia indifferenter agit, et qui idem cum eo sentiunt, communioni vel gradui restituerint, aut restituere tentaverint: hujuscemodi ex tali restitutione nihil profecisse, sed depositos, nihilo secius permanere æquum judicavimus.

CLXXVI. - 6. Similiter autem, si qui voluerint quæ de quacunque re in sancta synodo Ephesina acta sunt, quovis modo labefactare, sancta synodus decrevit, si quidem sint episcopi aut clerici, a suo gradu omnino excidere; si autem laici, excommunicari.

CLXXVII. - 7. Decrevit sancta synodus, non licere cuiquam aliam fidem afferre, vel scribere, vel congregatis in sancto Spiritu, delinita est. Qui vero aliam fidem audent componere, vel adducere, vel offerre iis qui ex paganismo, vel judaismo, vel ex quacunque hæresi ad veritatis cognitionem redire volunt : eos, siquidem sint episcopi, vel clerici, ab episcopatu alienos esse episcopos, et clericos a clero; si autem sint laici, anathematizari. Eodem autem modo si qui deprehensi fuerint sive episcopi, sive

. \* F. logondum eig ro mán. Ebit.

κοί में φρονούντες में वैरवैदंबस्वण्याद्द रहे हैं। रहें προκομισθείση έπθέσει παρά Χαρισίου του πρεσθυτέρου, περί της ένανθρωπήσεως του μονογενούς υίου του Θεου, ήγουν τὰ πικρά [μιχρά] καὶ διεστραμμένα τοῦ Νεστορίου δόγματα, ᾶ καὶ ὑποτέτακται, ὑποκείσθωσαν τῷ ἀποφάσει τῆς ἀγίας ταύτης και οίκουμενικής συνόδου ώστε δηλονότε τον μίν દેશાંσχοπου ἀπαλλοτριοῦσθαι τቭ; ἐπισχοκῆς καὶ εἶναι καθπραμένου, του δέ κληρικου δμοίως έκπέπτεω του κλήρου. Εί δέ λαϊκός τις είνη, καὶ ούτος άναθεματιζέσθω καθώς siparai.

ρου. Πράγμα παρά τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς θεσμούς ναί τους κανόνας των άγιων πατέρων καινοτομούμενον, και της πάντων έλευθερίας άπτόμενον, προσάγγειλεν δ θεοφιλέστατος συνεπίσκοπος Υργίνος, καὶ οἱ σύν αὐτῷ εὖλαδέστατοι ἐπίσκοποι τῆς Κυπρίων ἐπαρχίας Ζήνων καὶ Β Εὐάγριος. "Οθεν ἐπειδή τὰ κοινά πάθη μείζονος δείται τῆς θεραπείας, ώς και μείζονα την βλάθην φέροντα, εί μυδέ έθος άρχαιον παρηχολούθησεν, ώστε τὸν ἐπίσκοκον τῆς \*Αντιοχέων πόλεως τας εν Κύπρω ποιείσθαι χειροτονίας, πατά τῶν λιδέλλων καθά διά τῶν οἰκείων φωνῶν ἐδίδαξαν οἰ εθλαδέστατοι δυδρες, οί την πρόσοδον τη άγία συνόδω ποιησάμενοι, ίξουσι τὸ ἀνεπηρίαστον καὶ ἀδίαστον οἱ τῶν αγίων έκκλησιών κατά τὸν Κύπρον προεστώτες κατά τοὺς δι' έαυτών τὰς χειροτονίας των εὐλαθεστάτων ἐπισχόπων ποιούμενοι. Τὸ δὲ αὐτὸ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων διομκόσεων καἰ των άπανταχού έπαρχιών παραφυλαχθήσεται ώστε μηδίνα των θεοφιλεστάτων έπισχόπων έπαρχίαν έτέραν ούκ ούσου ανωθεν και έξαρχής ύπο την αύτου, ήγουν των προ αύτου χείρα, καταλαμβάνειν άλλ' εί καί τις κατέλαβεν, C καὶ ὑφ' ἐαυτῷ πεποίνται βιασάμενος, τοῦτον ἀποδιδόνα, ίνα μή των πατέρων οι κανόνες παραβαίνωνται, μηδέ έν Ιερουργίας προσχήματι, ίξουσίας χοσμικής τύφος παρεισδύπται, μηδέ λάθωμεν τὸν έλευθερέας κατά μικρόν ἀπολίσκντες, την τριίν έδωρήσατο τῷ ἰδίφ κίματι ὁ χύριος ήμων Ίπουμς Χριστός, ο πάντων ανθρώπων Δενθερωτής. "Εδοζε τοίνυν τῆ ἀγία καὶ εἰκουμενικῆ συνόδφ, σώζεσθαε έκάστη έπαρχία καθαρά και άθιαστα τὰ αὐτή προσόντα δίκαια έξαρχες άνωθεν, κατά το πάλαι κρατέσαν έθος, άδιων έχοντος έκάστου μυτροπολίτου τὰ ἴσα τῶν πεπραγμίνων πρός το οἰκεῖον ἀσφαλές ἐκλαβεῖν. Εἰ δέ τις μαχό-עניאפט דיידים דפוב שיש שיף וביוניים בי הפסטונים ביו מצעיף פיי דפיי रका क्षेत्रध्य केंद्रवेद को लेपांच क्षेत्रक प्रकेश केंद्रवेद कार्या कार्या कार्या करात्रक राज्य केंद्रवेद कार्य

el papadette rose elle intercoros elle adapted ; elle dat- A cierici, sive faici vel sentife vel docefe el que in expositione allata a Charlejo presbytero de inearnatione unigehiti Filii Dei, aut scelerata et perversa Nestorii dogmata, quæ eidem inserta sunt, subjiciantur sententiæ hujus sanctæ et universalis synodi, ut episcopus scilicet ab episcopatu sit alienus : clericus autem similiter a clero excidat. Si sit autem quis laicus, anathematizetur et ipse, ut prius dictum est.

> CLXXVIII. - 8. Rem præter ecclesiasticas constitutiones et sanctorum Patrum canones innovatam. et omnium libertatem attingentem renuntiavit pilssimus coepiscopus noster Reginus, et qui cum eo religiosissimi episcopi provinciæ Cypri Zenon et Evagrius. Unde quoniam communes morbi majore egent remedio, eo quod majus damnum afferant, siquidem antiqua consuetudo non obtinuit ut episcopus Antiochenus in Cypro ordinationes faciat, sicut libellis et propriis vocibus docuerunt religiosissimi viri qui ad sanctam synodum accesserunt : illud inviolatum habeant sanctarum ecclesiarum Cypri præsules, secundum canones sanctorum Patrum et antiquam consuctudinem, per selpsos ordinationes religiosissimorum episcoporum facientes. Istud autem et in aliis dicecesibus, et que sunt abique provinciis, servabitur: ut nulius religiosissimorum episcoporum, provinciam aliam, que jam inde ab initio sub sua, vel corum qui illum precesserunt, manu non fuerit, invadat. Sed et si quis invascrit, et per vim suam fecerit, eam restituat : ut ne sanctorum Patrum canones prætereantur, neque sub specie administrationis rerum sacrarum, petentize szecularis typhus irrepat, sensimque imprudentes libertatem cam amittamus, quam nobis proprio sanguine Dominus noster Jesus Christus omnium hominum liberator, nobis largitus est. Placuit igitur sanctse et universali synodo, servari unicuique provinciæ pura et inviolata jura que jam inde ab initio babet, secundum antiguam consuctudinem; libertatem habente unoquoque metropolitano exemplaria actorum ad suam securitatem excipere. Si quis autem sanctionem aliquam, iis que nunc definita sunt, repugnantem attulerit, irritem esse placuit toti sancta et universali synodo.

# CONCILH CHALCEDONENSIS ŒCUMENICI IV.

CANONES XXIX (an. Chr. 450).

ροθ'. Τοὺς παρὰ τῶν ἀγίων πατέρων καθ' ἐκάστην σύν- 🗈 οδον, άχρι του νυν επτεθίντας κανόνας κρατείν έδικαιώ-GRULY.

ρπ'. Εί τις ἐπίσκοπος ἐπὶ χρήμασι χειροτονίαν πουέσαιτο, και είς πράσεν καταγάγοι την άπρατον χάρεν, καί χειροτονήσοι έπὶ χρήμασιν ἐπίσκοπον, ἡ χωρεπίσκοπον, ή πρεσδυτέρους, ή διακόνους, ή έτερον τινα των έν τώ κλάρφ κατηριθμημένων, ή προδάλλοιτο έπὶ χρήμασιν ciπονόμον , ή έκδικον , ή παραμονάριον , ή όλως τινά του

CLXXIX. - 1. Canones qui a sanctis Patribus in unaquaque synodo hucusque constitut i sunt, observari æquum censuimus.

CLXXX. - 2. Si quis episcopus propter pecunias ordinationem fecerit, et inæstimabilem gratiam sub pretio redegerit, et propter pecunias ordinaverit episcopum, vel chorepiscopum, vel presbyteros, vel diaco:106, vel aliquem eorum qui in clero annumerantur, vel propter pecunias promoverit escanomum,

one identificie, underswire mept rie vinties fleduis. Kal Χειροτονούμενος, μαδέν έκ τὰς κατ' ἐκπορίαν [ἐμποbien j nderziagn Kerboconier of ubogogie, arr, gain erλότρως τος άξίας ο του φροντίσματος, ούπερ έπε χρώparon ituzen. Bi di eu mui parenerium pantin tois obtens mis x pois and absultous hippease, and outos, at per ansρακός είν, του οίχείου έχπιπτέτω βαθμού εί δε λαϊκός ν μονάζων, άναθεματιζέσθω.

ρπα΄. Τέλθεν εἰς τὰν ἀγίαν σύνοδον, ὅτι τῶν ἐν τῷ κλήρω πατειλεγμένων τενές, διά αίσχροκέρδειαν, άλλοτρίων πτεμάτων γίνονται μισθωταί, και πράγματα κοσμικά έργολαδούσι, της μέν του Θεού λειτουργείας καταρέαθυμούντες, τούς δέ των χοσμικών ύποτρέχοντες οίκους, καί γυρίω. Ωρισε τοίνυν ή άγια και μεγάλη σύνοδος, μηδένα του λοιπού, με δπίσκοπον, με κληρικόν, με μονάζοντα, å pueθεύεθαι κτέματα, å πραγμάτων [κτημάτων] έπεισ-<del>άγου δευτόν πο</del>σμικαίς διοικήσεσε πλήν εί μή που έκ νόμων πελοίτο εἰς ἀφηλίκων ἀπαραίτητον ἐπιτροπήν, ἡ ὁ τές πόλεως επίσχοπος εκκλησιαστικών επιτρέψαι φρονείζεω πραγμάτων, έ δρφανών και χηρών άπρονοάτων, και των προσώπων των μάλιστα της έχχλησιαστικής δεομέver Bendelag, dià tòr pobor toù Beou [xuplou]. El di tic παραδαίνει» τὰ ώρισμένα τοῦ λοιποῦ ἐπιχε·ρήσει, ὁ τοιούτος επιλησιαστικοῖς ύποκείσθω έπιτιμίοις.

pat. Oi Dalie sei ellexprest tor porten petrovere βίου, τζε προσυμούσης αξιούσθωσαν τιμής. Έπειδή δέ ταις τῷ μοναχικῷ κιχρημένοι προσχήματι [σχήμστι], Ο rás es imiliacias uni tá milatolá diatapánonou apáypara, अकृतकारड केंग्रेसन्वकार के राष्ट्र अविकास, को प्रांत केरीके vejebb serredentent epreuen einem ingerenrag inc. hagene tipe hagethen fragetiet squagetie trage canceτών μεναστάριον έ εύκτάριον οξιών παρά γνώμαν του τές nalous incominou, rous di mil interm nile nat yapan ροιάζοντας, ύποτετάχθαι τῷ ἐπισκόπφ, καὶ τὸν ἡσυχίαν donálisobet, nel spoolysto pôro th motele nel th προσευχή ότ οξε τύποις άπετάξαντο προσπαρτερούντας. μάτε δέ έκκλυσιαστικοίς μύτε βιαστικός παρενοχλού જારુંનુષ્ટ-કરમ ને કેંજલાભ્યાભારેંગ (xocompet) xerenduperáventas નર્સ ίδια μοναστήρια, εί μή ποτε άρα ένιτραπείεν διά χρεία άναγουίαν ύπό τεῦ τῆς πολεφς ἐπισκόπου. Μοδίακ δί προσδίχεσθαι εν τοίς μοναστηρίοις δούλον έπε το μουάν om παρά γνώμαν του ίδίου δισπότου. Tou di παραδαί- p consensum sui domfui. Eum antem qui nostram defiravia reūros ápins són ópes, úpiasques decembrasas sísau, જેવ μή το όνομα του Θεού βλασγαμήτας. Του μέν τοι έπίστοπου τές πόλεως, χρά τὰν δέουσαν πρένουσ ποιείσθαι Tür parastrejur.

ρπή. Περί των μεταδαινόντων από πόλους ele πόλου knorminus i adaptaŭs, ĉŝeĝe rode sept redrus relistas moines supà the kylan susipar fran sir is ries.

ρπό. Μπδίνα άπολελυμένως χειροκουείσθαι, μύτο mperbirepon, prite diexonon, prite oder trek ven in to έπελησιαστικό τάγματι, εί μά είδικος έν έπελησές πόλεως η πώμης, η μαρτυρίω η μοναστηρίω, ο χειρετονούμενος έπατερύττοικο. Τούς δέ άπολύτως χωροτουουμίvous signator à signa avisados anupor êzeur tier tonavirous

meriner, de alexponiadem sintime d route freguesis- A vel defenserem, vel mensionarium, vel bumind aliquem ex canone, sui turpis quæstus gratia : qui hôc tentasse convictus fuerit, sui gradus periculum subeat. Et qui est ordinatus, inhil ex ordinations vel promotione per quæstum vel mercaturam facta jevetur, sod sit alienus a dignitate et sollicitudine quam pecuniis adeptus est. Si quis autem mediator tam turpibus et nefariis lucris apparuerit, hicquoque, si sit quidem elericus, proprio gradu excidat; sin autem laicus vel monachus, anathematizetur.

CLXXXI. — 3. Pervenit ad sanctam synodum. quod quidam eorum qui in clero cooptati sunt, propter turpe lucrum, alienarum possessionum conductores fiunt, et sæcularia negotia exercent, Dei quidem ministerium negligentes, sæcularium vere ούσιών χειρισμούς άνεχόμενοι [άναδεχόμενοι] διά φιλαρ- Β domos discurrentes, et facultatum corum per avaritiam curam suscipientes. Definiit ergo sancta et magna synodus, neminem deinceps, nec episcopum, nec clericum, nec monachum, vel possessiones conducere, vel sæcularibus negotiorum administrationibus seipsum miscere : nisi sorte ex lege ad inexcusabilem impuberum tutelam vocetur, vel civitatis episcopus rerum ecclesiasticarum sollicitudinem habere permittat, vel orphanorum et vlduarum quæ indefensæ sunt, et personarum quæ ecclesiastico maxime indigent auxilio, propter timorem Dei. Si quis autem quæ definita sunt deinceps transgressus fuerit, ipse ecclesiasticis pœnis subjiciatur.

CLXXXII. — 4. Qui vere et sincere monasticam vitam sectantur convenienti honore digni habeantur. Quoniam vero quidam monachico prætextu utentes, et ecclesias et civilia perturbant negotia, indifferenter civitates circumeuntes, necnon et monasteria sibi constituere studentes : placult, nullum quidem sequem ædificare nec constituere monasterium, aut oratoriam domum, præter consensum episcopi civitatis. Eos vero monachos qui sunt in unaquaque civitate et regione, subjectos esse episcopo, et quietem amplecti, et jejunio et orationi tantummodo vacare, in locis in quibus constituti sunt permanentes. nec ecclesiasticis vel sucularibus negotiis se ingepere vel communicare, sua relinquentes monasteria, nisi sorte prepter necessariam causam ab episcopo civitatis permissum suerit. Nullum autem in monasteniis servum recipi ad hoc ut sit monachus, præter nitionem transgreditur, excommunicatum esse defimimus, ne nomen Bei blasphemetur. Civitatis autem episcopum, cam quam par est monasteriorum curam gerere oportes.

CLXXXIII. - 5. De his qui transmigrant de civitate in civitatem episcopis aut clericis, placuit canonce de iis a sanctis Patribus editos suam vim habere.

CLXXXIV. - 6. Neminem absolute ordinari, nec presbyterum, nec disconum, nec quemlibet omnino corum qui sunt in ordine ecclesiastico, nisi specialiter in ecclesia civitatis, aut vici, aut martyrio vel' monasterio is qui ordinandes est, prædicetur. Eur autem qui absolute ordinantur, decrevit sanets synoτου χειροτονήσαντος.

ρπε. Τοὺς ἄπαξ ἐν κλάρω τεπαγμένους καὶ μοναστάς, ώρίσαμεν μύτε έπί στρατιίαν μήτε έπί άξίαν κοσμικύν έρχεσθαι. Ή τουτο τολμώντας, καλ με μεταμελουμένους ώστε έπιστρέψαι έπὶ τοῦτο ὁ διά Θιὸν πρότερον είλοντο, draftueriteolat.

ρπς. Οἱ κληρικοὶ τῶν πτωχείων καὶ μοναστηρίων καὶ μαρτυρίων, ύπὸ τὴν έξουσίαν τῶν ἐν ἐκάστη [ἐκάστης πόλεως πόλει έπισχόπων, χατά την των άγίων πατέρων παράδοση διαμινέτωσαν, και μή κατά αύθάδειαν άφηνιαζέτωσαν τοῦ ίδιου ἐπισχόπου. Οἱ δὶ τολμώντες ἀνατρέπειν τοι τοι αύτην διστύπωσιν καθ' οίουδήποτε τρόπου, καί μή <del>ὑποταττόμενοι τῷ ίδίῳ ἐπισκόπῳ \* εί μέν είεν κληρικοί,</del> ζοντες ή λαϊχοί, έστωσαν άχοινώνητοι.

ρπζ. Εί τις κληρικός πρός κληρικόν πράγμα έχει, μή έγκαταλιμπανέτω τὸν οἰκεῖον ἐπίσκοπον, καὶ ἐπὶ κοσμικά , δικαστήρια κατατρεχέτω ' άλλά πρότερον την ύπόθεσεν γυμναζέτω παρά τῷ ἰδίῳ ἐπισκόκῳ, ἄγουν γνώμη αὐτοῦ του ἐπιστόπου παρ' οἶς ἐν τὰ ἀμφότερα μέρη βούλωνται τά της δίκης συγκροτείσθαι [συγκροτείσθω]. Εί δί τις παρά ταύτα ποιόσοι, κανονικοίς ἐπιτιμίοις ὑποκείσθω. Εἰ δέ και κληρικός πράγμα έχοι πρός τον ίδιον ή και πρός έτερον ἐπίσχοπον, παρά τῷ συνόδῳ τῆς ἐπαρχίας δικαζέσθω. Ελ δέ πρός του τής αὐτος έπαρχίας μητροπολίτην, ἐπίσχοπος ή κληρικός άμφισθητοίη, καταλαμβανέτω ή του Εμρχου της διοιχήσεως, ή του της βασιλευούσης Σωνσταντινουπόλεως θρόνον, καὶ ἐπ' αὐτῷ δικαζίσθω.

ρπό. Μά έξεμαι κληρικόν έν δύο πόλεων κατά ταυτίν παταλέγεσθαι έπελησίαις, έν ή τε την άρχην έχειροτο-भवं<sup>9</sup>य, και έν ή προσέφυγεν, ώς μείζου δάθεν, διά δάξης τενός ἐπιθυμίαν. Τοὺς δέ γε τοῦτο ποιοῦντρε, ἀποκαθέστασθαι τη ιδία έχκλησία, εν ή έξαρχης έχειροτονόθησαν, και έκει μόνον λειτουργείν. Εἰ μέν τοι τόν τις μετετίθη έξ άλλης είς άλλην έπελησίαν, μηδέν τοῦς τῆς προτέρας έπκλησίας, ήτοι των ύπ' αύτην μαρτυρίων ή πτωχείων ή ξενοδοχείων έπικοινωνείν πράγμασεν. Τούς δέ γε τολμώντας μετά τον όρου τος μεγάλης και οίκουμενικός ταύτης συνόδου, πράττεα τι των νῦν ἀπηγορευμένων, δρισεν ή άγια σύνοδος έππίπτειν του ίδιου βαθμου.

ρπθ. Πάντας τούς πένητας και δεομένους επικουρίας, μετά δοχιμασίας έπιστολίοις ήτουν είρηνικοίς έπκλησιαστιχοίς μονοίς όδεύειν ώρίσαμτη, και μά συστατικοίς, διά τὸ, τὰς συστατικὰς ἐπιστολὰς προφάκειν τοἰς οὖσιν έν υπολέψει μόνοις προσώποις παρέχεπθαι.

pi. "Hider eis huas, as twee mape tous enchanceto πούς θεσμούς προσδραμόντες δυναστείαις, διά πραγματικου την μίαν έπαρχίαν είς δύο κατέτεμου, ώς έκ τούτου δύο μυτροπολίτας είναι έν το αθτή έπαρχία. Δρισεν τοίουν ή άγια σύνοδος, του λοιπού μηδέν τοιούτο τολμάσθαι παρά ἐπισκόπου ἐπεὶ τὸν τοιούτο ἐπιχειρούντα έππίπτειν του ίδιου βαθμού. Όσαι δέ ήδη πόλεις διά γραμμάτων βασιλικών τῷ τἔς μυτροπόλοως ἐτιμήθησαν discharte, points appointed the transfer and of the ex-

muchelegian, uni produpoù disserbut duppres de Obres A dus irritam baixere ejenmodi ordinationem : et nusquam posse operari ad injuriam ejus qui ordinavit.

> CLXXXV. - 7. Eos qui semel in ciero cooptati sunt, et monasticam vitam expetiverunt, statuimus neque ad militiam, neque ad sæcularem dignitatem venire. Aut hoc audentes nec pœnitentiam agentes ut ad id revertantur, quod propter Deum prius elegerant, anathematizari.

CLXXXVI. — 8. Clerici ptochiorum, monasteriorum et martvriorum, sub potestate episcoporum. qui sunt in unaquaque civitate, secundum sanctorum Patrum traditionem permaneant, nec per præsumptionem a suo episcopo recedant. Qui vero audent ejusmodi constitutionem quocunque modo evertere, nec suo episcopo subjiciuntur, si quidem clerici fueτοις των κανόνων ὑποκείσθωσαν ἐπιτιμίοις · el δέ μονά- Β rint, canonicis pœnis subjiciantur : si autem monachi aut laici, communione priventur.

> CLXXXVII. - 9. Si quis clericus cum clerico litem habuerit, proprium episcopum ne deserat, et ad sæcularia judicia ne excurrat; sed prius causam agat apud proprium episcopum: vel certe de episcopi sententia apud eos quos utraque pars elegerit judicium agitetur. Si quis autem præter bæc fecerit, canonicis pœnis subjiciatur. Si autem clericus cum proprio vel etiam alio episcopo litem habuerit, a provinciæ synodo judicetur. Si antem cum ipsius provinciæ metropolitano, episcopus vel clericus controversiam habuerit, diœceseos exarchum adeat, aut regiæ urbis Constantinopoleos sedem, et apud ipsam judicetur.

CLXXXVIII. - 10. Non licere elericum in duarum simul civitatum ecclesiis conscribi, et in ea in qua ab initio ordinatus est, et in ea in quam, ut majorem, confugit, propter inanis gleriæ eupiditatem. Ees autem qui hoc faciunt, suze ecclesize restitui in qua ab initio ordinati sunt, et illic tantummodo ministrare. Sed si jam quispiam ex alia in aliam ecclesiam translatus est, nihil prioris ecclesiæ, vel eorum que sub ea sunt martyriorum, vel ptochiorum, vel zenodochiorum rebus communicare. Eos autem qui ausi fuerint, post definitionem magnæ et universalis synodi, aliquid corum quæ sunt prohibita facere statuit sancta synodus, cos proprio gradu excidere.

CLXXXIX. - 11. Omnes pauperes, et auxilio indigentes, cum probatione, sive cum pacificis eccle. siasticis litteris solis iter facere definimus, non cum commendatitiis, quia commendatitias litteras iis solis personis quæ in aliquam suspicionem venorunt præberi oportet.

CXC. — 12. Pervenit ad nos, quod quidam præter ecclesiastica statuta, potestates affectantes, per pragmaticas unam provinciam in duas diviserunt, ut ex eo duo essent metropolitani in eadem provincia. Statuit ergo sancta synodus, ne deinceps tale quid episcopus audeat: alioquin, qui hoc aggreditur, suo grade excidere. Quæcunque autem civitates per litteras imperiales metropolis nomine honoratæ sunt. solo honore perfruantur, et qui ejus ecclesiam adnderies editās diniems delicativos, σωζομένων δηλουότι A ministrat episcopus, servato scilicat verze metropodi το κατά αλήθειαν μετροπόλει των οίκείων δικαίων.

ρία. Είνους πληρικούς και άγνώστους δυ έτέρα πόλει δίχα συστατικών γραμμάτων του ίδιου ἐπισκόπου, μαδί όλως μαθαμού λειτουργείν.

ρίδ. Επειδά έν τισεν έπαρχίαις συγκεχώρηται τοίς ἀνωγνώσταις και ψάλτοις γαμείν' ώρισεν ή άγια σύνοδος, μπ Εξετυαί του αυτών έτεροδοξου γυναϊκα λαμθάνειυ. Τούς δέ ήδη έχ τοιούτου γάμου παιδοποιήσαντας, εί μέν ζφθασαν βοπτίσαι τὰ έξ αὐτῶν τεχθέντα [έαυτῶν τέχνα] παρά τοις αίρετικοις, προσάγειν αὐτά τη κοινωνία της ποθολοκής έκκλησίας μη βαπτίσαντας δέ, μη δύνασθα Ετι βαπτίσειν αντά παρά [ ἐπί] τοῖς αἰρετικοῖς, μήτε μέρ συνάπτειο πρός γάμον αίρετικῷ ἡ Ἰουδαίῳ ἡ Ἑλληνι · εἰ μά αρα απαγγελλοιτο μετατίθεσθαι είς τὰν ὀρθόδοζου πίστεν τὸ συναπτόμενον πρόσωπον τῷ ὀρθοδόξω. Εἰ δέ 🖪 τις τούτον τὸν όρον παραβαίν τῆς άγίας συνόδου, κανο-عصة धेमाराद्यंतिक देमराधांक.

ρίγ. Διάπονον μή χειροτονείσθαι γυναϊκα πρό έτων τεσσαράχοντα, και ταύτην μετά άχριδους δοχιμασίας τ δέ γε δεξαμένη την χειροθεσίαν (χειροτονίαν), και χρόνον τινά παραμείνασα τη λειτουργία, έὰν έαυτάν ἐπιδφ γάμν, ύδρίσασα τὰν τοῦ Θεοῦ χάρεν, ἡ τοιαύτη ἀναθεματίζεσθω μετά τοῦ αὐτῃ συναφθέντος.

ρίδ. Παρθένον ἀναθείσαν έκυτήν τῷ δεσκότη Θεῷ. ώσαύτως δέ και μονάζοντας, μή έξείναι γάμφ προσομιλείν εί δέ γε εύρεθείεν τούτο ποιούντες, έστωσαν άκοιapastor, objection of their win anglineran the ju, antole φλαυθρωπίας του κατά τόπου ἐπίσκοπου.

ρίε. Τὰς καθ' ἐκάστην ἐκκλησίαν [ἐπαρχίαν] ἀγροικιπάς παροικίας ή έγχωρίους, μένειν άπαρασαλεύτους παpå τοῦς κατέχουσα αὐτάς ἐπισκόποις, και μάλιστα εί τροσωντακτά χρόνου ταύτας άδιάστως διασκτέχοντες φωνόμυσαν. Εί δε έντος των τριάκοντα έτων γεγένητα! τις, ή γένοιτο [δυιαυτών δγένετό τις ή γένηται] περί αὐτών αμφισθήτησες, έξείναι τοίς λέγουσαν ήδικήσθαι, περί [ὑπέρ] τούτων κικείν ἀγώνα παρά τῆ συνόδω τῆς ἐπαρχίας. Εί δέ τις άδικοίτο παρά του ίδιου έπισκόπου ή μητροπολίτου, παρά τῷ ἐξάρχο τῆς διοικήσεως, ἡ τῷ Κωνσταντινουπόλεως θρόνω δικαζέστω, καθά [καθώς] ≈ροείρηται. Βὶ δὲ καί τις ἐκ βασιλικῆς ἐξουσίας ἐκαινίσθη જ્રકોશ મેં લોકાદ મલામાવઉદાંત, τοίς πολιτικοίς και δημοσίοις τύποις και των έκκλησακστικών παροικιών ή τάξις άκολου-

ρίς. Τὸ τὰς συνωμοσίας ὁ φρατρίας ἔγκλημα, καὶ παρά των έξω νόμων πάντα κεκώλυται, πολλώ δά μάλλον δι τη του Θεού έκκλυσία τουτο γίνεσθαι άπαγορεύει» προσάπει. Εί τινες τοίνον πληρικοί ὁ μονάζοντες εύρεθείεν, 🕯 συνομνύμενα ή φρατριάζοντες, ή κατασκευάς τυρεύοντες ἐπισκόποις ἡ συγκληρικοίς, ἐκπιπτέτωσαν πάντη τοῦ eixelou βαθμοῦ.

PLL. Whose ele austepar anode, de de rate drappinte, αί πεπανονισμέναι συνόδοι των έπισπόπων οὐ γίνονται, και έκ τούτου πολλά παραμελείται τών διορθώσεως δεσμένων έπελησιαστικών πραγμάτων. ώρισε τοίνυν ή άγία σύνοδος κατά τούς των άγίων πατέρων κανόνας, δίς τοῦ έναυτου έπι το αυτό συντρέχειν καθ έκαστην έπαρχίαν τους έπισχύπους, ένθα αυ ο της μυτροπόλεως έπίσχο-

suo jure.

CXCI. — 13. Peregrinos clericos et ignotos in alia civitate sine proprii episcopi commendatitiis litteris nusquam ullo modo ministrare.

. CXCII. — 14. Quoniam in quibusdam provincii s concessum est lectoribus et psaltis uxores ducere : statuit sancta synodus nulli eorum licere alterius sectæ uxorem accipere. Ens autem qui ex ejusmod i matrimonio liberos susceperunt, si quidem præventi sunt, ex se genitos baptizari ab hæreticis, ad Ecclesias catholicae communitonem eos adducere. Qui vero ada huc baptizati non sunt, non posse eos apud hæreticos baptizari. Sed neque hærefico, vel Judæo, vel pagano, matrimonio conjungere: nisi forte persona que orthodoxe conjungitur ad orthodoxam fidem converti promittat. Si quis autem hanc sanctæ synodi definitionem transgressus fuerit, canonicæ correctioni subjiciatur.

CXCIII. — 15. Diaconissam mulierem ante quadragesimum annum non ordinari, et eam cum accurata probatione. Si vero accepta manuum impositione aliquanto tempore in ministerio permanserit. et postea seipsam nuptiis tradiderit, Dei gratiæ injuriam faciens, illa anathematizetur, cum eo qui ei conjunctus est.

CXCIV. - 16. Virginem quæ se Deo Domino dedicavit, similiter et monachos, non licere matrimonio conjungi. Si vero hoc fecisse inventi fuerint, excommunicentur. Statuimus vero, auctoritatem ha-C bere loci episcopum iis humanitatem largiri.

CXCV. — 17. Quæ sunt in unaquaque ecclesia rurales parœcias aut regionales, manere inconcussas apud eos qui illas tenent episcopos: et maxime si per triginta annos eas sine vi detinentes, administraverint. Si autem intra tringinta annos fuit aliqua vel fuerit de iis controversia, licere eis qui se læsos dicunt, de iis litem movere apud synodum provinciæ. Si quis autem a suo episcopo vel metropolitano injuria afficiatur, apud exarchum, se primatem diœceseos, vel Constantinopolitanam sedem litiget, sicut superius dictum est. Si qua vero civitas potestate imperiali innovata est, vel deinceps innovata fuerit, civiles et publicas formas ecclesiasticarum quoque parœciarum ordo consequatur.

CXCVI. - 18. Conjurationis vel sodalitatis crimen externis etiam legibus omnino prohibitum est: multo magis in Ecclesia Dei hoc fieri prohibere oportet. Si qui ergo clerioi vel monachi inventi suerint. vel conjurantes, vel sodalitates facientes, vel insidias struentes episcopis, aut conclericis, proprio gradu binnino excidant.

CXCVII. — 19. Pervenit ad aures nostras, quod in provinciis, canonibus constitutæ synodi episcoporum minime celebrentur, et ex eo multa ecclesiastica, que correctione indigent, negligantur. Statuit sancta synodus, secundum sanctorum Patrum canones, bis in anno in unum convenire uniuscujusque provinciae episcopos, ubi metropolitanus episcopus

δέ μή συνώντας έπισκόπους ένδημούντας ταίς έαυτών πώλεσε, και ταύτα ἐν ὑγείς διάγοντας, και πάσας kπαραιrérou zal duayxains de Zalins ovens ideubipous, adelpeχώς ἐπιπλήττεσθαι.

ρίη. Εληρικούς εἰς ἐκκλησίαν τελοῦντας, καθώς ήδη σίαν άλλα στέργειν έχείναν έν ή λειτουργείν έξαρχής υξιώθησαν, έπτος έπείνων, οι τινες απολίσαντις τας ίδίας mercidas and [und] avayans, els allan innlusian peralθου. Βί δέ τις ἐπίσχοπος μετά του όρου τούτου, έλλο δευσκόπ<sub>ε</sub>, προσήκοντα δέξοιτο κληρικόν, έδοξεν έκκενώνυτον είναι και τον δεχθέντα και τον δεξάμενον, έως δυ δ μεταστάς πληρικός είς τὰν ίδιαν ἐπανέλθοι ἐκκλησίαν.

ρίο. Ελπρικούς ή λαϊπούς κατυγορούντας έπισκόπου ή Β πλερικών άπλώς και άδοκιμάστως, μά προσδίχεσθαι είς κατυγορία», εί μή πρότερου έξετασθεία αὐτῶν ή ὑπόλυψες.

σ΄. Μά έξείναι κλαρακούς [κλαρικοίς] μετά θάνατον τοῦ ιδίου Ιπισκόπου διαρπάζειν [άρπάζειν] τὰ διαφέροντα αὐτῷ πράγματα, καθώς καὶ τοῖς πάλαι κανόσεν ἀπογόρευτου. "Η τούς τούτο ποιούντας κινδυνεύειν είς τούς ίδιους [οίκείους | βαθμούς.

क्य. "Hiden els क्येड क्रेंप्रकेड क्येड क्येंग्रह क्यार्थित क्यार्थित क्येंग्रह ρικοί τινες και μονάζοντες μηδέν έγκεχειρισμένει ύπο του ίδιου επισκόπου, έστι δε ότε και έκκοινώνητοι γενόμενοι παρ' αύτου παταλαμβάνοντες την βασιλεύουσας Ερνσταντινούπολιν, έπί πολύ έν αὐτή διατρίδουσι, ταρα-Χάς έμποιούντες καί θορυ δούντες την έκκλησικοτικήν κατάστασιν, άνατρέπουσί τε οίπους τοών. "Ωρισεν τοίνυν ή [ έγια σύνοδος, τούς τοιούτους ύπομιμνήσκισθαι μέν πρότερου δεά του έκδιων τζε κατά Κωνσταντινούπολιν [Κωνσταντινουπόλεως] άγωτάτης έκκλησίας έπὶ το έξελθεῖν τῆς βασιλευούσης πολεως. Εί δε τοῖς αὐτεῖς πράγμασεν ἐπε-του έχδιχου έχδάλλεσθαι, και τούς ίδιους καταλαμδάνειν

σδ. Τὰ ἄπαξ καθιερωθέντα μοναστάρια κατά γνώμτο έπισκόπου, μένειν είς τὸ διανεκίς μονειστάρια, καί τά ἀπάκοντα αὐτοῖς πράγματα φυλάττισθαι τῷ μουαστηρίφ, πεί μυχέτε δύνασθαι γίνεσθαι ταῦτα κοσμικά καταγώγια. τεύς δέ συγχωρούντας τουτο γίνοσθαι, ύποκείσθαι τοίς ÈX TŨY XOUÓYEN ÉZEZIMÍGIS.

σγ'. Έπειδήπερ τινές των μυτροπολιτών, ώς περιηχήθημεν, άμελούσε των έγχεχειρ:σμένων αύτοις ποιμνίων, Β nai anabayyonna tas Neibatanan tan guranguna. ggofe cji kyjes suvode svode spešu papašu javesber tek Nerboso-ગાંલદ રહેલ કેમલ્ટમાં જાયા, દો માટે મલ્ટદ હૈટલ લેમલક્લોટલરાફ લેખોગુમા ακρασιευάσοι έπιταθήναι του της άικδολής χρόνου el δέ μή τούτο ποιήση, δικοπίσθαι αύτος δικλοσιαστικώ έπιτιμέφ. Τὰ μέν το πρόσοδον τῆς χαρουούστος ἐπελαρίας σώαν παρά τῷ οἰκονόμῳ τῆς αὐτῆς ἐκκλησίας φυλάκτεσθας.

σό. Επειδή δυ τωτιν έπιλησίαις, ώς περιοχήθημεν, δίχα ολονόμων οί έπίσχοποι τὰ ἐκκλησικστικά χειρίζουσιο πράγματα, έδοξεν πάσαν έπελανίαν έπέσκοπου έχουσαν και οίκονόμου έχειν έα του έδιου αλάρου, είκονομούντα τά έκλασιαστικά κατά γνώμκα του ίδιου έπισκόπου. ώστε hig ginebandon sinar syn epronolitan aus gunyulate's uni gu τούτου αποροιβρούας τό τός αύτης έπλησίας πράγματα,

πος διακμάση, και διαρθούν έκαστα τὰ ἀνακύπτοντα: τούς A probaverit, et singula que cincrentat corrigere. Qui vero non advenerint episcopi, si in suis civitatibus resident, atque adeo in sanitate consistunt, et omni inexcusabili et necessaria occupatione liberi sunt, fraterne reprehendantur.

> CXCVIII. — 20. Clericos in Ecclesia ministerium obeuntes, sicut jam definivimus, non licere in alterius civitatis ecclesia constitui; sed illa esse contentos, in qua ab initio ministrare meruerunt, exceptis illis, qui amissa sua patria ex necessitate ad aliam ecclesiam transierunt. Si quis autem episcopus, post banc definitionem, clericum ad alium episcopum pertinentem susceperit, placuit eum qui suscepit, et eum qui susceptus est, excommunicari, donec clericus qui migravit, in suam ecclesiam redeat.

> CXCIX. — 21. Clericos sive laicos, accusantes episcopos vel elericos passim et sine probatione, ad accusationem non recipi, nisi prius eorum discutiatur existimatio.

> CC. - 22. Non licere clericis, post mortem sui episcopi, res ad eum pertinentes diripere, sicut antiquis quoque canonibus prohibitum est. Eos autem qui hoc faciont, in suo gradu periclitari.

CCI. - 23. Pervenit ad aures sanctæ synodi, quod quidam clerici et monachi, quibus nihil a suo episcopo commissum est, aliquando etiam ab ipso communione segregati sunt, pervenientes ad regiam urbem Constantinopolim, in ea diutius consistentes. turbas excitantes et ecclesiasticum statum perturbantes, aliquorum domos subvertunt. Statuit itaque sancta synodus, hos quidem primum a sanctissimæ Ecclesia: Constantinopolitana defensore commoneri, ut regia urbe excedant. Si autem iisdem negetiis impudenter insistant, eos etiam invitos ipse defenser expellat, ut ad sua loca revertantur.

CCII. - 24. Quæ semel consecrata fuerint monasteria, cum sententia episcopi, perpetuo manere monasteria, et res, quæ ad ea pertinent servari, caque non amplius posse fleri sæcularia habitacula. Eos autem, qui hoe sieri permittunt, canonicis pœnis subjici.

CCIII. - 25. Quoniam quidam metropolitani (sicut ad nos pervenit) greges sibi commissos negligunt, et eniscoporum ordinationes different, visum est sanctæ synodo intra tres menses fieri ordinationes episcoporum, nisi forte inexcusabilis necessitas coegerit tempus dilationis prorogari. Si autem hoc non fecerint, eos ecclesiastica correctioni subjici. Vidua vero ecclesiæ reditum integrum apud ejusdem ecclesiæ œconomum custodiri.

CCIV. — 26. Quoniam in quibusdam Ecclesiis (sicut ad nos pervenit) episcopi sine œconomis res ecclesiasticas tractant, placuit omnem ecclesiam episcopum habentem, habere etiam œconomum de clero proprio, qui dispenset res ecclesiasticas secundum sententiam proprii episcopi. Ut ecclesia administratio sine testimonio non sit, et ex hoc res ejusक्रवार्त्रकृ, र्वक्रवार्विया क्रोर्ट्य रहति वैद्यांता प्रकार्वता .

σε. Τούς άρπάζοντας γυναϊκας ἐπ' ὀνόματι συνοικεσίου, δ συμπράττοντας, ή συναιρουμένους τοῖς άρπάζου» στι, ώριστι ή άγια σύνοδος, εί μέν κληρικοί είεν, έκπίπτειν του έδιου [οέκείου] βαθμού εί δέ λαϊκοί, αναθεματίζεσθαι.

σς. Πανταχού τοξε των άγκων πατέρων όροις ἐπόμενοι, του άρτιως άναγνωσθέντα χανόνα τῶν έχατὸν πεντή**πουτα θεοφιλεστάτων έπισχύπων τῶν συναχθέντων ἐπὶ τοῦ** της εδουδούς μετήμερε μεγάλου Θεοδοσίου του γενομένου βασιλέως έν τη βασιλέλε Κωνσταντινουπόλει νέα Τώμη, γουρίζοντες, τὰ αὐτὰ καὶ ήμεῖς ὁρίζομέν τε καὶ ψηφιζόμοθα περί των πρεσβείων της άγκοτάτης έκκλησίας της εύτος Κωνσταντινουπόλεως νέας Ρώμης. Καί γάρ τ $\phi$   ${f B}$ θείνω τῶς πρεσθυτέρας Ψώμης, διὰ τὸ βασελεύειν την miles izgines, oi maripes elubrus amobedunaat ta masσδεία· καὶ τῷ αὐτῷ σκοπῷ κινούμενοι οἱ ἐκατὸν πεντήποντα θεοχιλέστατοι ἐπίσκοποι, τὰ ἴσα πρεσδεῖα ἀπένειμαν τῷ τῷς κάας 'Ρώμας ἀγιωτάτο θρόνο, εὐλόγως κρίναντες, το βασελεία και συγκλάτο τιμερθείσαν πόλει, και τών ίσων απολαύουσαν πρεσβείων τη πρεσβυτέρα βασιλίδι Υτίμη, καὶ έν τοῖς ἐκκλησιαστικοῖς ὡς ἐκείνην μεγαλύνεσθαι πράγμασι, δευτέραν μετ' ἐπείνην ὑπάρχουσαν. Σαἰ कंतरर रक्षेट्र रमेट Hovering and रमेंड 'Asuring rad रमेंड कियूκικές διοικέσεως μητροπολίτας μόνους, έτι δέ και τούς έν τοῖς βαρδαρικοῖς ἐπισκόπους τῶν προειρημένων διοιπάσεων χειροτωνείσθαι ύπὸ τοῦ προειρημένου άγιωτάτου θρόνου τής κατά Κωνσταντικούπολει άγεωτάτης έκκλησίας" ο όπλαδε εκάστου ματροπολίτου των προειρημένων διοικόσεων μετά των τές έπαρχίας έπισκόπων χειροτονούντος τούς τῶς ἐπαρχίας ἐπισκόπους, καθώς τοῖς θείοις κανόσε βαγόρευται. Χειδοτανείαθαι ge' καθώς είδυται' τους πυ-TPOROLÍTAC TEV RPOSIPALIÉNEM [sipapirons] disciplaces παρά του Κωνστευτινουπόλεως άρχιεπισκόπου, ψηφισμάτων συμφώνων κατά το έβος γενομένων, και επ'αύτον aragepoutrory.

σζ. Οι λεγόμενοι από της έπισκοπικής άξιας είς την του πρεσθυτέρου τάξεν πατεληλυθέναι, εί μέν ἀπὸ εὐλόγων τενών αλτεών καταδικάζουται, ελκότως ούδε τῆς τοῦ πρεσθυτίρου έντὸς ἄξιοι τυγχάνουσι τιμάς είναι. Εἰ δὶ δίχα τερός αίτίας ευλόγου είς του ήττουα κατεδιδάσθησαυ βαθμόν, δίπαιοι τυγχάνουσα, είγε ανεύθυνοι φανείεν, του τος έπανκοκής έπαναλαβείν άξίαν τε και (ερωσύναν.

mai desdepies të lepustive mesmpitisitut et di pri tolito A dem ecclinim dissipentur, et probrem ac deslectes sacerdotio inuratur. Si autom hoc non fecerit, eum sobjici divinis canonibus.

> CCV. — 27. Eos qui rapiunt mulieres sub nomine eonjugii, vel auxilium præstant, ac consentiunt iis qui rapiunt, definiit sancta synodus, si quidem clerici fuerint, proprio gradu excidere : sin autem laici. anathematizari.

> CCVI. - 28. Ubique sanctorum Patrum definitiones sequentes, et canonem qui nuper lectus est centum et quinquaginta Deo amantissimorum episcoporum, qui congregati sunt sub piæ memoriæ imperatore Theodosio Magno, in regia civitate Constantinopoli nova Roma, agnoscentes, eadem quoque et nos definimus et statuimus de privilegiis ejusdem sanctissimæ Constantinopolitanæ Ecclesiæ novæ Romæ. Etenim sedi senioris Romæ, quod urbs illa imperaret, Patres jure privilegia tribuerunt. Et eadem consideratione moti centum quinquaginta Deo aman. tissimi episcopi, æqua privilegia tribuerunt sanctissima sedi nova Roma, recte judicantes, urbem qua et imperio et senatu honorata sit, et æqualibus privilegiis cum seniore regia Roma fruatur, etiam in rebus ecclesiasticis non secus ac illa extolli ac magnisieri, secundum post illam existentem. Ut et Pontieze, et Asianze, et Thracize direceseos metropolitani șoli: præterea et qui sunt in barbarico, episcopi prædictarum diœceseon ordinentur a prædicto sanetissimo throno sanctissimæ Constantinopolitanæ Ecclesiæ. Nimirum unoquoque metropolita earum ipsarum diencescon, una cum episcopis provincia ordinante provinciæ episcopos, ut divinis canonibus promulgatum est. Metropolitas vero earum diœceseon, sicut dictum est, ordinari a Constantinopolitano archiepiscopo, electionibus convenientibus socundum morem factis, et ad eum perlatis.

> CCVII. - 29. Ii, qui dicuntur ab episcopali dignitate ad presbyteri ordinem descendisse, si justis quidem de causis condemnantur, jure nec presbyteri quidem honore digni sunt. Sin autem sine aliqua probabili causa ad inferiorem gradum depressi sunt. jure, si quidem nulli sint culpæ obnoxii, episcopatus dignitatem et sacerdotium recipient.

### CHRISTOPHORI JUSTELLI

# AD CODICEM CANONUM ECCLESIÆ UNIVERSÆ NOTÆ.

ellit. Eo nomine Leontium presbyterio privatum se refert Socrates lib. u Hist. Eccles. cap. 21 : wrac, inquit, trime necoveror in, depoids the mr, fre ran geretum Afreuer levels. Leonius cum abyter esset, eo dignituis gradu privalus est, quod sitalia sibi exsecuisset. Et Thoodorotus lib. 11, cap. 21, de codem Leontie loquens, qui postea ab Aria-

el τις δυ νόσω] Hie canon, qui primus est Nicæni D nis Antiochiae episcopus creatus est : Το 'Αυτιοχεία necilii, cunuchos seu sponto abscissos a sacerdotio - δέ, κατά Στέφανου Λεύντιος την προεδρίαν έδεξατο, παρδ δέ, κατά Στέφανου Λεόντιος την προεδρίαν έδέξατο, παρλ τούς εν Νικαία γραφέντας όρους ταύταν λαδών. Έντομίας yap in adroupyde yendusvet tile Alune. Antiochiæ vero post Stephanum Ecclesiæ primatum suscepit Leontius, quem contra Niewni eoncidi decreta adeptus est : nam quem contra inveren vonume un contra de sua ipse sibi manu genitalia exsecuerat. Origenes etiam illud Matthæi cap. xix, 12 : Sunt eunuchi qui scipsos eastrarunt propter regrum colorum, aliquando simplinomine illius ordinatio a Demetrio Alexandrino epi-scopo damnata est, ut tradit Eusebius lib. vi Hist. Eccl., cap. 8, et Epiphanius lib. 11, Hæres. 64, contra Origenen. Fuerant et hæretici eunuchi dicti, qui Origenis forte exemplo, pietatis zelo, seipsos excide-rent, de quibus Augustinus hæresi 27, Epiphanius hæresi 58, Nicretas in Thesauro orthodoxæ fidei, lib. IV, hæresi 30. Excipit autem hic canon eos, qui non sponte nec voluntate, sed vi et necessitate a barbaris aut dominis, excisi sunt. Sic Tigrius quidam natione Barbarus, et eunuchus, sed non a nativitate, liberta-tem consecutus, ad presbyterii dignitatem evectus est, ut scribit Sozomenus lib. v1, cap. 15, et lib. v11, cap. 24: Καὶ Τίγριος ούτος βάρς αρος τὸ γάνος, οὐκ τὰ γενετῆς εὐνοῦχος μιτέσχεν ελευθερίας, εἰς πρεσθυτέρου ἀξίαν προελθών. Idem dicendum est de iis qui eunuchi sunt nativitate, of trues in notice, anthos dysvious oute, qui ex utero matris sie nati sunt, quod est primum ex tribus eunuchorum generibus, de quibus Matthæi cap. xix, 12, cujusmodi Dorotheum Antiochiæ episcopum stisse resert Eusebius lib. VII, cap. 32: Δωρόδεον πρεσδείου τοῦ κετὰ Αντιόχει αν ηξιωμένον έγνωμεν. Την δέ τὰν
φέσει εὐνοῦγος, οἶτω πεφυκώς εξ αὐτᾶς γενησέως. Dorotheum primatu Antiochenæ Ecclesiæ insignitum cognovimus: erat autem natura eunuchus, ita ex ipsa na-tivitate comparatus. Nec tantum sacris canonibus, sed civilibus etiam legibus εὐνουχισμός est prohibitus. Nam Hadriani edicto, medico qui excidisset capitale erat, item ipsi qui se sponte excidendum præbuisset 1. 1v., § 2, ff. ad leg. Cornel. de Sicariis. Inde ille, apud Justinum martyrem in apologia ad Antoninum Pium, qui se castrare voluit prius a præfecto Ægypti Veniam edicti petiit. Βιβλίδιον ἀνέδωπεν ἐν Δλεζανδρεία νεπιαια επιστι ρετικ. Βιολιοίον απουακτν το Δουμονοριώ, Φάλια ήγεμονεύοστι, άξιων έπιτράψαι ίατρω τους διδυμους αυτού άφελειν. "Αν.υ γάρ της του άγεμόνος έπιτρο-πός τουτο πράττει" απειράσθαι οι έπει ίατρο έλγονο. Libellum Felici præfecto Alexandriæ obtulit, petens ut medicum sineret testes suos præcidere; hoc enim sine præsecti permissu seri nesas esse, medici qui illic erant, C esseverabant. Adde l. 1, C. de Eunuch. Novel. Justiniani 142, περί εὐνουχιζόντων. Evagrium lib. Iv, cap. 22. Novel. Leonis 60, et Zonaram in can. Apostol. 21.

νεότυτον ] Suidas τον νεωστί φυτευθέντα interpretatur, hoc e t qui nuper ex gentilismo christianam religionem amplexus, per baptismum Ecclesiæ Dei insitus, inque doctrina nondum satis confirmatus sit, nec in vita sufficienter probatus. Hunc protinus episcopum fleri prohibet hic canon, et Justinianus Novel. 123, cap. 1, ne forte obliciatur illud Gregorii Nazianzeni in orat. funebri Athanasii Alexandrize episcopi : Όμοῦ τε μαθηταί και διδάσκαλοι τῆς εὐσεεριστορι : Ομου τε μασται και τουμαπακαι τη, συσ-δείας, χθίς ἰεροσύλοι, καὶ σύμερον ἰερεῖς χθίς τῶν έγιων ἔζω, καὶ μυσταγωγοὶ σύμερον. Simul disciputi et præceptores pietatis, heri sacrilegi, hodie sacerdotes : heri extra sacra, hodie præsules mysteriorum, et illud Hieronymi, Heri catechunenus, hodie pontifex. D. tamen Ambrosius, ne quidem neophytus, necdum peptismo initiatus, sed adhuc catechumenus, a profana præfectura ad episcopatum, communi populi Mediolanensis suffragio electus est, ejusque electio, quamvis resistente Nicæno canone, totius Ecclesiæ judicio, et Valentiniani imp. consensu approbata est, ut scribit Ruffinus lib. 11 Hist. Eccl., cap. 11, et Theo-doretus lib. 1v, cap. 6. Sed hæc Ambrosii electio divince potius quam humanæ jussioni tribuenda est, ut testatur Nicolaus I. P. R. in epistola ad Photium CP. quæ inter Acta concilii vIII œcumenici exstat : 'Αμδρόσιον, inquit, τον έκ κατοχουμένου θεία άποκαλυψει προς ἐπισκοπήν ἀναχθέντα οὐ χρή προσφέρειν ὑμάς. \*Αρπεϊ γάρ ἐκεῖ ἡ θεία, καὶ οὐκ ἀνθρωπίνη κέλευσες. Απότοsium ex calechumeno divina revelatione ad episcopatum promotum, nikil est quod exempli causa proseras, etsnim ibi sufficit divina non humana jussio. Sic Valenfinianus imperator hanc electionem confirmans, apud Rustinum loco citato, ait : Dei esse, quod discordantem populi fidem et animos dissidentes conversio subita in wnum consensum, alque in unam sententiam revocaret;

eius interpretatus, selpsum sponte abecidit: eoque A aut, ut resert Theodoreius, παννός κανόνς ακριδιεντίρας παρους ακριδιεντίρας τας ψάφους, και θείαν είναι τὰν ψάφου ἐκ τῆς τῶν τὰνωτία scopo damnata est, ut tradit Eusebius lib. vi Hist. Eccl., cap. 8, et Epiphanius lib. n, Hæres. 64, contra Origenem. Fuerunt et hæretici eunuchi dicti, qui Origenis sorte exemplo, pietatis zelo, seipsos exciderent, de quibus Augustinus hæresi 27, Epiphanius hæresi 58, Nicætas in Thesauro orthodoxæ sidei, lib. vi, hæresi 30. Excipit autem hic canon eos, qui non sponte nec voluntate, sed vi et necessitate a barbaris aut dominia, excisi sunt. Sic Tigrius quidam natione Barbarus, et eunuchus, sed non a nativitate, libertatem consecutus, ad presbyterii dignitatem evectus est, accesserit et baptizatus suerit, protinus episcopum seri æquum non est, nisi forte hoc divina gratia sut. Timesth

ύπο δύο ή τριών μαρτύρων] D. Paulus I ad Timoth., cap. v, 19: Εκτά πρισθυτέρου κατηγορίων μή παρα-δίχου, έκτος εί μή ἐπί δύο ή τριών μαρτύρων. Adversus presbyterum accusationem ne admiseris, nisi sub duo-

bus aut tribus, testibus.

συνείσακτον γυναϊκα | Extraneam mulierem Latine verti. Sie Ruffinus Aquileiensis in canonibus Nicænis lib. 1 Hist. Eccl., cap. 6, et vetus interpres concilii Niccui, quem sequitur Fulgentius Ferrandus, cap. 122, et Isidorus Mercator. Synodus etiam Toletana 1v, can. 45: Cum clericis extraneæ seminæ nullatenus habitent, id enim et constitutio antiquorum Patrum decrevit; et can. 42 : Quidam clerici legitimum non habentes conjugium, extranearum mulierum interdicta consortia appetunt. Sic etiam synodus Carthaginensis 1, can. 3; Ilerdensis, can. 15; Hispalensis 1, canon. 5; Bracharensis III, can. 5; et impp. Honorius et Theodosius in l. xix, C. de Episcop. et cler. : Quizunque el cujuscunque gradus sacerdotio fulciuntur, vel clericatus honore censentur : extranearum sibi mulierum interdicta consortia cognoscant. Alii malunt συνείσακτον subintroductam interpretari. Sic Teilo et Tharistus, quorum versio Actis concilii Carthaginensis vi inserta est, et Dionysius Exiguus in Codico canonum Ecclesiæ Romanæ, quem sequitur Burchardus lib. n, cap. 109; Ivo lib. vi, cap. 186; et Gratianus can. Interdixit, dist. 32; Nicolaus quoque, et Alexander P.R. can. 5 et 6, ead. dist. Nullus missam audiat presbyteri, quem scit concubinam habere aut subintroductam mulierem. Hanc vero Nicænæ synodi, de extraneis sive subintroductis mulieribus, definitionem Justinianus etiam imp. confirmat Novel. constitut. 125, cap. 29 : Τοῖς δέ πρεσθυτέροις, καὶ διακόνοις παι υποδιακόνοις, και πάσι τοῖς άλλοις τοῖς ἐν κλήρω τεταγμένοις απαγορεύομεν κατά την των άγιων κανόνων δύναμεν γυναϊκά τενα έν τω ίδιω οίκω Ιπείσακτον Εχειν. Presbyleris, et diaconis, et subdiaconis, et omnibus in clero conscriptis, interdicimus secundum vim sanctorum canonum, mulierem aliquam in sua domo extraneam sive subintroductam habere. Et Novel. 137, cap. 1, ipsum Niccai concilii canonem citat, ut et Basilius Casariensis episcopus in epistola 17 ad Gregorium presbyterum, quæ etiam apud Balsamonem et Zona-ram exstat. Lege canonem, inquit, a sanctis Patribus nostris in Nicæna synodo constitutum, qui manifeste interdixit, ne quis mulierem subintroductam habeat. Sed et συνεισάκτων frequens mentio est apud scriptores ecclesiasticos. Epistola synodica concilii Antiocheni adversos Paulum Samosatenum celebrati, apud Eusebium lib. vii, cap. 24 : τάς δί συνεισάπτους αὐτοῦ γυναίκας, ως Αντιοχείς ονομάζουσι, και των περί αὐτον πρεσδυτέρων και διακόνων, οίς και τοῦτο και τὰ άλλα αμαρτήματα άνιατα όντα συγκρύπτει. Quid autem de extraneis sive subintroductis ejus mulieribus, ut Antiocheni nominant, el presbylerorum ac diaconorum quos secum habet, quibus et hoc et alia deprehensa peccata obtegit. Hieracitas etiam eo nomine sugillari. guod overous mulieres haberent, tradit Epipha-Rius haresi 67 : Χλευάζονται δέ δι ας κέκτυνται έκαστος συνισάκτους γυναϊκας, δι ας ειώθασι φι οτεμείσθαι έχειν sic υπαρεσίαν. Subsannantur propter eas quas habent singuli subintroductas mulieres, de quibus gloriari so-lent se habere ipsas ad ministerium. Et hierosi 63, do Origenianis loquens : Εατηγορούσι δέ τῶν ἐν τῷ ἐκκλησία τάς άγαπητάς λεγομί ας συνεισάκτους γυναίκας κεκταμέ-

tas subintroductos mulieres habent, velut etiam ipsi boc saciunt occulte, propter hominum reverentiam, quo cum improbitate quidem consepeliantur : prætextu autem, hominum gratia nomen jactent. Et paulo post, de quodam Palæstime episcopo, Έσχηνος δέ τοικότας εξυπηρετουμένας αύτῷ, φαμί δέ συνεισάντους. Habuit autem ejusmodi mulieres inservientes ipsi, subintroductas inquam. Et hæresi 78, ostendit unde impurissimi homines ex Scriptura συνεισάκτους et άγαπητάς probare nitebantur. Quenam autem suerint ouveionxro: mulieres non satis constat. Ruffinus Euschii interpres loco citato vocabulum Gracum reliquit. Suidas annotavit tantum, non explicavit. Erant autem neque uxores, neque concubinæ, sed tertii cujusdam generis mulieres, quas secum clerici, non sobolis nec hbidinis gratia, sed pietatis studio, aut certe prætextu, fovebant, ut testatur Chrysostomus sermone B πρός τους έχοντας συνεισάκτους, cujus fragmentum citat Rhenanus scholio ad superiorem Eusebii locum: Είσι γάρ τους οι γάμου και συνουσίας χωρίς κόρας απειρογαμους αγόμενοι καθίζουσεν ο κοι διαπαντός, καί είς έσχατον γάρας έαυτοίς συγκατακλείουσευ, όπτε έπί παιδοποιία, ου γάρ φασιν αυταίς συγγένεσθαι, ουτε έξ επιλεσίας, λίγουσι γάρ αυτάς άπεραίους διστηρείν. Sunt enim quidam qui puellas innuptas absque nuptiis et concubitu, ducentes domi perpetuo collocant, et ad supremam senectam usque inclusas tenent, non procreandorum liberorum gratia, neque enim aiunt ' se cum illis rem habere: neque causa libidinis, siquidem illas se dicunt incorruptas inviolatosque servare. Huc spectat and Gregorius Nyssenus lib. de Virginitate, cap. 35, de iis tradit: Οι μέχρι ονοματος την άγαμίαν έπετεδεύσοντες, ουδέν διαφέρουσι τοῦ κοινοῦ βίου ου μόνον το γιστρί τὰ πρὸς ήδου για χαριζόμενοι, άλλά γυναιξί κατά το φανερόν συνοικούντες, και άδελφότητα την τοιαύτην συμδίωσει όνομαζοντις, ως δή την πρός το χείρου ύπό-νιαν όνοματι σιμνοτέρω περιπαλύπτοντις. Qui nomine tenus cadibatus studiosi nibil a communi vita differunt, qui non solum ventri voluplates indulgent, sed palam cum mulieribus convivunt, et eam consuetudinem fra-Sernitatem vocant, sinistra suspicione splendido hoc nomine obsubenda. Non est omittendum quod olim summe eruditionis vir G. Budæus annotavit, sumisexter dici sor um sociamve coelibatus, sive virgo contubernalem habeat virum, sive monachus feminam : atque boc genus olim in usu fuisse inter Chriatianos, sed improbatum propter suscipionem stupri: de quo Gregorius Nazianzenus:

Τοὺς δέ συντισέκτους, ὡς δὴ φάσκουστυ ἄπαυτες, Οὐα οἶδ εἔτε γάμφ δώσομεν, εῖτ ἀγάμους Θύσομεν, εῖτε μέσον τι φυλάξομεν. Οὺ γὰρ ἔγωγε Εἄν με λέγητε κακῶς, ὰ τὸ πράγμ' ἐπαινέσομαι.

Subintroductos igitur, ut aiunt omnes, Nescio, sive nuptiis debimus, sive innuptos Ponemus, sive me iium quid servahimus. Non ego, Vel si mibi male dixeritis, rem laudavero.

#### ldem.

'Apabra nárt' skieses, overloantor di púktora, Marem omnem luge, subintroductum autem maxime.

ύπο πάντον των δυτή έπαρχία] Theodoretus lib. v Hist. Eccles., cap. 9: Παλουός τε θεσμός πεπράτημε παί των άγδων δυ Νικαία πατέρων όρος, καθ έκαστην έπαρχίας τούς τως έπαρχίας, καὶ είπερ έκεινοι βούλοιντο σύν αντοίς τούς όμόρους πρός τὸ συμφέρον πειείσθαι τὰς χειροτονίας. Vetus statutum obtinuit sanctorumque Patrum in Nicæno concilio definitio, nt unaquama provincia, illius provincia episcopi, una cum finitumis, si ipsis ita visum fuerit, ordinationes faciant. Et cap. 23; Κανόνες, inquit, πάντας συγκω-

Forte πράγμα τόδ αίνέσομαι.

· Graca phrasis, ου γάρ γασοι αυταίς συγγένεσθαι,

driæ constitutus est, nec a tribus episcopis hic.
διά γραμμάτων ] Cyprianus lib. 1v, epist. 8 : Placuit ad probandom ordinationem tuam, ut per comnes

in ista provincia positos litteræ fierent.

τους υφ' έτέρων αποδληθέντας ] Epistola aynodica concilii Africani ad Celestinum P. R. quæ in codica canonum Ecclesiæ Romanæ exstat, et in Græca collectione canonum Ecclesiæ Africanæ: 'Ικετεύομεν, ίνα σοῦ λοιποῦ, πρὸς τὰς ὑμετέρας ἀχοὰς, τους ἐντεῦθεν παραγενομένους, εὐχερῶς μη προσδέχησθε' μηδέ τοὺς παρ' ήμων ἀποχοιωνήτους, εἰς χοινωνίαν τοῦ λοιποῦ θελήσητε δίξασθαι. 'Επειδή τοῦτο καί τặ ἐν Νικαίᾳ συνόδω ὁρισθέν εὐχερῶς εὖροι ἡ σὴ σεδασμιότης. Deprecamen, ne deinceps ad vestrus aures eos qui hinc reniunt facile admittatis, nec qui a nobis excommunicati fuerint in communiquem velitis deinceps excipere; nam hoc quoque in Nicæna synodo definitum facile advertet venerabilitas tua.

izoucian | Hac izoucia est potestas metropolitani, quam Nicani Patres decernunt deberi in tribus provinciis hoc canone denominatis, Ægypto, Libya, et Pentapol., qua totam Ægyptiacam diocessim constituebant tam in civilibus quam ecclesiasticis.

κατά την Αντιόχειαν τὰ πρεσδεία σώζεσθαι] Sic canon 165 hujus codicis: Φυλαττομένων τῶν ἐν τοῖς κανόσι τοῦς κατά Λιναίαν πρεσδείαν τῷ Αντιοχέων ἐκκλασία. Servatis privilegiis quæ Antiochemæ Ecclesiæ Nicemis canonibus tributa sunt. Πρεσδεία quæ Antiochemæ Ecclesiæ Servari his canonibus præcipiuntur, eo pertineit; ut episcopus Antiochemos præferatur metropolitanis omnibus in orientali diœcesi, nihil juris illi attributum in cæteros metropolitanos, præter homorem ordinis, non autem ut metropolitani omnes diæcesses Orientis ab eo jure singulari ordinarentur, ut Innocentis primi epistola ad Alexandrum Antiochemum asserere videtur, contra mentem synodi Nicænæ.

τον έν Αίλια έπισχοπον] Hierusalem a Tito et Vespasiano eversa, ab Ælio Hadriano rursus ædificata, Ælia est appellata. Eusebius lib. Iv Hist. Eccl., cap. 6, de illa loquens: 'Η μετίπειτα συστάσα Υωμαίκο πόλις την έπωνυμίων ἀμειύμασα, είς την τοῦ χρατοῦντος Αίλιου 'Αδριιανοῦ τιμήν, Αθία προσαγορεύτται. Hierusalem cum esset a Romanis occupata, nomen commutavit, et in honorem Ælii Hadriani imperatoris Ælia appellata est. Cedrenus de Hadriano, Κτίζει νίαν Ιερουσαλήμ, έν δη καί Αίλίαν προσαγόρευσι. Novam Hierusalem condidit, cui Æliæ nomen indidit. Idem tradit Dio in Hadriano, Zonaras tom. II, et Nicephorus patriarcha CP. io chronograph. Hieronymus in Act. D Apost. Hierusalem, inquit, metropolim quondam totius Judææ, quæ nunc ab Ælio Hadriano Cæsera, quod eam a Tito destructam latiore situ instantavorid, Ælia cognominata est. Hinc Æliæ nomen pro Hierosolymis passim apud Eusebium lib. 11, cap. 12, lib. v1, cap. 21, et lib. v11, cap. 21; et apud Theodorotum lib. 1, c. 31; Basilium Seleuciensem, serm. 38, contra Judæos; et in l. 1, § 6, ff. de Censibus.

χειροθετουμένους ] Olim in Écclesia manus imponebantur hæreticis resipiscentibus, quibus post exomelogesim pax dabatur. Id etiant testatur Dionysius Alexandr. apud Eusebium lib. vu, cap. 2: Παλακού γέ τοι κακρατακότος δυος έπὶ τῶν τοιούτων μόνη χράσθης τῷ δάκ χειρῶν ἐπιθέσεως εὐχῆ, et Aurelius Carthaginensis episcopus in Græca collectione canonum Ecclesiæ Africanm can. 57, eum de Donatistis ageretur:

rectius interpretaretur: Dicunt enim se non rem sum illis habere. Ent.

Anathematication vol vie n'écon des vie n'écon de vier de la concilie Niceno statutum testatur ej de Meletio in concilie Niceno statutum testatur ej de Meletio in concilie Niceno statutum testatur ej dem concilii synodica epistola apud Theodoret impositionem in unam Ecclesiam. Adde Siricium lib. 1, cap. 9, cujus verba supra retulimus, et So:

decret. cap. 1, et Innocentium cap. 15.
μένειο ούτως ἐν τῷ κλύρω] Hæretici, sive ab hæreticis ordinati, errorem suum agnoscentes, si ad Ecclesiam accederent, per manus impositionem recipio-bantur, et in sacordotium confirmabantur. Sic Nicona synodus de ordinatis a Meletio statuit : Tour ύπερ αύτου πατασταθέντας, μυστακτέρα χειροτοκίπ βεδαιωθέντας, έχεω μέν αύτούς την τιμήν και λειτουργίκν, ut ex ejusdem concilii synodica epistola refert Gelasius Cyzicenus lib. II. Act. Concil. Nicen. et Theodoretus lib. 1, cap. 9. Excipe tamen αίριστων ξάρχους. Athamasius in apolog. 2: A Meletic constitutos presbyteres Alexander in Ecclesism recipiebat. Idem in epist. ad Rullnianum: Communi decreto placuit, ut quicunque lapsi suissent proprio arbitrio et principes suissent inc pietalis, si resiptocerent, ignoscendum quidem illis, perum non restituendos in cleri numerum : qui vero B non auctores, sed necessitate et violentia compulsi fuissent, vinum est iltis quidem ignoscendum, et in cteri locum restituendos. Sic olim in Alexandrina synodo definitum refert Ruffinus lib. 1 Hist. Eccles., cap. 28: Ut tanum perfidie auctoribus amputatis, reliquis sa-cerdotibus davetur optio, si forte velint, abjurato errore perfidies, ad fidem Patrum statutaque converti, nec negare aditum redeuntibus. Synodies epistols Nicani
concilii apud Theodoretum loco citato: "Εδοξεν οὐν
Μελέτιον μένειν ἐν τῷ αὐτοῦ πόλει, μηθὲ μίαν ἐξουσίαν
ἔχειν μένε χειροτονεῖν, μήτε χειροδετεῖν' ψιλάν δὲ τὸ
ὄνομα τῆς τεμῆς κικτάσθαι. Placuit synodo Melesium in
the citate menes patentagem system willem habers etta civitate manere, potestatem autem nullem kabere vel quemquam ordinandivel cuiquam manus imponendi: solum vero hanoris nomen relinere. Fuit autem Meletius, αἰριστάρχης τῶν ἔξ αὐτοῦ Μελετιανῶν καλουμένους, et seribit Socrates fib. 1, cap. 5 et 6 · adde concilii δῶκεκοὶ 11, actionem 1, tom. III Concil.

όμολογάσαι αὐτοὺς ἐγγράφως ] Can. 170 hujus codi- C cis. Socrates lib. av, cap. 11, tradit Liberium P. R. antequam Macedonianos possitentes in communionem reciperet, ab illis petilese et sue fidei professionem accipets, an ium peumes et sur mest professioneda accipits mandarent, eccque libellum el obtulisse : Αιδέρως έγγραφοι τὰν ὁμολογίαι γνώμας ἐπήτασεν εί δέ αὐτὰ βιθλίου ἀρεξαν; et cap. 12 : Τούτὰ δὰ τῷ βιθλίου και το και πούς πρισθείς ἀσφαλισάμενος ὁ Λιβέριος, εἰς κοινωνίαν τε δδίξατο. Hoc aniem libello tanquam sponsione illorum legatos obstringens Liberius, in communionem recepit.

Sie Valens et Ursacius professionem suam scripto obtuinem tulio enicana. tulerunt Julio episcopo Romano, his verbis, que a Επίσταστ Juno episcopo Romano, ms verdis, que a Sozomeno relata sun lib. m, cap. 23: Ταῦτα δὲ τὰ χειρὶ αὐτῷ [F. αὐτῶν] γράψαντες ὁμολογοῦμεν πάλει ότι τὰν Αρειανικήν εῦρεσεν, καθὰ προείπομεν, καὶ σεν τος αὐδεντας κατερύναμεν εἰς προείπομενα. Βεθε vero scribentes many unestra materiamen. bentes manu nostra protestamur, nos Arianicam rosim, ejusque auctores in atternum damnare. Basilius epist. 72 ad Emissenos: Si autem dicunt se resipuisce, epist. 12 ad Emissionos: Si mitem atems se resiptivee, doceant per scripturam suam resiptivemitiam, et existencem fidei quam susceperunt. Synodus vi in Trulto, and. 96: Tong & Neutopurous ppi mouto kethang, and doubt marifero riv appears. Synodus viii Geumonica, act. 6: Ol rās inchnoias deamoi rous ik alpiavas interpipertas incononas, historia didita inchesica incononas ab hareai reducta ner Esclasiantica leave enisconas ab hareai reducta ner Ecclesiastica leges episcopos ab haresi reductos per

libellum haresim suam ejurantes, sanciunt recipiendos. δεγάμως] Quinam sint digami hoc canone et can. 30, 52 et 105 hujus Codicis, vide in annot. ad ipsum canonem 105 infra.

τος τικός του δυόματος ] Sie Ephesint Patres Busta-thium quemdam, episcopi nomen et honorem sine re ac potestate obtinere statuerent, in epistola synodica ad synodum Pamphylim, que inter Acta Ephesiai concilii enstat tom. Il append. 1, cap. 1, et apud Zo-Baram et Balsamonem: Πρίσαμεν έχειν αὐτὸν, τό τε τᾶς ἐκεσνοπῶρ ὅνεμα καὶ τὴν τιμήν, οῦτω μέν τοι ὧστε μὰ χειροτόνεῖν αὐτόν. Statuimus ut episcopalus nom n et

dem concilii synodica epistola apud Theodoretibib. i, cap. 9, cujus verba supra retulimus, et Somenus lib. i Hist. eccl., cap. 33, de eodem loque κατεδίκασεν αυτόν ή συνόδος εν τη Λυκό διατρίδειν, ψε όνομα έπισκοπης έχοντα τοῦ δί λοιποῦ, μήτε εν πλει, μήτε εν κόμη χειροτονεῖν. Synodus contra en pronuntiavit sententiam, ut videlicet Lycum incoler nomenque sotum retineret episcopi: a sque de reliquement in urbe pronu artiseret.

neque in urbe, neque in pago ordinaret.

μή έν τῆ πόλει δύο ἐπίσκοποι ὧσεν] Hinc Sozomen lib. rv, cap. 15, a legibus ecclesiasticis alienum es ait, unam Ecclesiam a duobus episcopis guberna Τὸν Πέτρου θρόνου, inquit, μὰ ἀδοξεῖν ὑπὸ δύο τίγεμός ἐθυνόμενου, ὁ διχονοίας σύμθολόν ἐστι, καὶ ἐκκλησιαστικ τουνομένου, ο δεχονοίας συμεδοίου έστι, και εκκλησιαστίκ θισμού ελλότριου. Augustinus epist. 110: Sedi ca patre et episcopo meo sene Valerio, quod in conci. Nicæno prohibitum nesciebam. Pacianus epist. : Sympronianum: Nec jus, nec fas sacerdotii singular patitur, ut uno eademque tempore duo sint ejusde ecclesiæ episcopi. Ado Viennensis in Chronico, a 810: Canonica auctoritas est, in una civitate du episcopos non esse. Sie Cornelius Ecclesiæ Roman episcopus Cypriano cozevus in epistola ad Fabiu Antiochense Ecclesise præsidem de Novato Cathar rum hæresis auctore: Vindex ille Evangetii, inqui ignoravit unum esse debere episcopum in Catholica E clesia. Cornelius evidenter ait in una civitate unu episcopum fuisse, aut esse debuisse, et Cyprianus ( eodem schismatico, epist. 32: Cum post primum s cundus (episcopus) esse non possit, quisquis post unu qui solus esse debeat, factus est, non jam secundus ill sed nutlus est. Vid. Bils., pag. 592.

όσοι προιχειρίσθησαν των παραπεπτωκότων] Oli episcopi et preabyteri lapsi, ad peonitentiam quide recipiebantur, sed ab ordinatione et sacerdotali he nore prohibebantur. Cyprianus lib. 1, epist. 4 ( epist. 7, Assuritanze plebi suadet, ne Fortunianun qui idolis sacrificaverat, ad episcopatum admittant et lib. rv, epist. 3, indicat Trophimum pomitentia agentem admissum esse, ut laicus communicaret, no ut locum sacerdotis usurparet. Adde canonem 31 hu

ἀποθέμενοι τὰς ζώνας ] Ethnici principes militime cin gulum ils auferre consueverant qui fidem negare re cusabant. Id testatur Eusebius lib. vn, cap. 15 de Ma rino quodam milite christiano loquens, qui cum su gradus ordinem secutus, henorem cujusdam muneri militaris adeptus esset, statim qui cum proxime se quebatur clamavit, non posse id illi jure tribui, qui christianus esset, et imperatoribus non sacrificasset Μά Εξείναι έπείνω τος Τωμκίων μετέχειν άξιας κατά του παλαιούς νόμους, χριστιανώ γε όντι καὶ τοῖς βασιλίτος μά θύσντι; et lib. x, cap. 8, et lib. 1 de Vita Constan-tini cap. 47, de Licinnio: Τούς κατά πόλη, inquit στρατιώτας ἐκκρίνεσθαι καὶ ἀποδάλλισθαι τοῦ τῆς τιμῆς ἀξιώματος, εί μη τος δαίμοσι θύειν αίροιντο, παραπιλεύε του. Milites in singulis civitatibus ex aliorum numero eximi et dignitatis gradu privari jussit, nisi dæmoni-bus sacrificare vellent. Russinus lib. 1 Hist. eccl., cap. 52, de Juliano: militiæ cingulum non dari nisi im-molantièus jubet. Hinc îlle Marcellus centurio, cujus acta apud Baronium exstant an. 298: Si tulis est conditio militantium, ut diis et imperatoribus sacra facere compellantur, ecce projicio vitem et cingulum, re-nuntio signis, et militare recuso.

κατορθώσαι τὸ άναστρατεύεσθαι Hic canon non de iis loquitur, qui persecutionis tempore, propter adem, militize cingulum abjecerant, et postes adem ejurantes, pecuniis ac donis priorem militiam receperant, rursumque ad Ecclesiam redierant: sed de lis, qui gratia inspirante diviua, cingulo militiad deposito, quo melius et perfectius vitæ institutum magiaque christianum capesserent, postmodum illud resumerent, et denuo se militiæ sacramento obligarent, quibus merito poenitendi tempus definitum est. Nec enim existimandum est hoc canone militiam Chris-

exercore pessent, quod immolare diis milites coge-renter: alioquin Christianos sub ethnicis principilus militare consuevisse, planum est ex Dione in M. Antonho, Eusebio lib. v, cap. 5; Tertulliano in Apolo-getico cap. 42, et lib. de Corona militis cap. 1, ubi de milite christiano loquitur, qui lauream militarem capiti suo imponere noluit, sed libero capite, coronamento in manu etioso, inter fratres commilitores solus permansit. Sed et militaris juramenti a hri-stiania militibus præstari soliti meminit Vegetius lib. 11 de Re militari, ejusque formulam refert his verbis: Jurant per Deum, Christum, et sanctum Spirium, et per majestatem imperatoris, qua secundum Deum generi humano diligenda est et colenda; et paulo post: Jurant autem milites, omnia se strenue facturos, que praceperit imperator: nunquam deserturos milim, nec mortem recusaturos pro Romana Republica. τελευταίου έφοδίου] Eucharistia in moribundis via-

ticum appellatur, quod abeuntibus ex hac vita, et ad Deum cogitantibus, ac veluti iter instituentibus, ea detar veluti pro subsidio vize. Sic in concil. Carthag. IV, can. 78, et in epistola 3 Sixti P. R. tom. III Concil.: Bassus a synodo condemnatus est, ita tamen ut in ultima die viaticum ei non denegetur. Synesins epist. 67 ad Theophilum Alexandri e episcopum de ampeniano quodam excommunicato loquens : Tot δε λύσας του αθθεντίαν είς του εκρατικόυ καθέδραν ἀνέπεμψα. Τοσούτον οὐν έμαυτῷ συνεχώρησα, εί προσπελάσειε Λαμπωνιανή το χρεών, καί ή χυρία παρείναι δοιεί, πάσει έφηκα τοίς τότε παρεσομένοις προσδυτέροις, ποσωνώσε αυτώ μεταθούναι μηθείς γάρ άποθάνοι δε-Βεσμένος έμοι. Δναβρωσθείς δέ, πάλιν έπὶ τοίς αυτοίς **હેπόδικος έστω, καί παρά τος θεσπεσίας σου καί φιλαν** θρώπου ψυχάς περικενέτω τὰς συγγνώμης τὸ σύνθημα. Remisi mitem auctoritatem solvendi ad sacram sedem. Tantum igitur mihi sumpsi, si accederet Lamponiano mors, et si certus dies mortis videretur adesse, quod permiserim omnibus qui tum aderant [Legendum adfuerint, in futuro presbyteris ei communionem impertire: nemo enim vixetus anathemate mihi moriatur! Ubi autem convaluerit ex gravi morbo, eadem conditione obmexius pænæ sit, et exspectet a divino tuo et humano anime reniæ signum. Adde can. 26 hujus codicis.

kapanuirous Populus olim in Ecclesia tribus gradibus distinguebatur : erant enim κατηχούμενοι, πιττεύοντες, οι μετανοούντες, catechumoni, fideles pomitentes. Catechumenorum autem duo genera fuisse ex hoe canone constat, unum corum qui audichant verbum Dei et seri christianos volebant, sed nondum petierant baptismum, et ii dicebantur audientes sive anditores. Alii qui jampridem accesserant, et in fide recte instituti, baptismum petebant et dicebantur competentes. Audientium sive auditorum meminit Tertullianus lib. de Prenitentia : Nemo sibi adulctur, is inter auditorum tyrocinis deputatur, quasi co am nunc sibi delinquere liceat, an alius intinctis cot riotus, alius audientibus? Itom, Audientes opture intinetionem, non presumere oportet. Et lib. de Pros-D script. adversus hæret. cap. 41 : Quis catechumenus, quis fidelis, incertum est, pariter adeunt, pariter eu-diunt, pariter orant. Cyprianus lib. III, epist. 47: Andientibus, si qui suerint periculo præventi, et si in exisu constituti, vigilantia restra non desit, impleransions divinam gratiam, misericordia Domini non dene-gener. Competentium vero meminit Augustinus lib. de Cera pro mort. hab., cap. 12: Pascha appropria-quante, dedit nomen interatios competentes; et homil. 49: Quod dico competentibus et fidelibus, audient partientes. Mominit et Hieronymus epist. ad Pammachism; et concilium Agathense can. 13 : Symbotum atium placuit publice in Ecclesia competentibus pradicari. Leo I P. R. decret., cap. 2 et 12, electos vocal: In baptisandis in Ecclesia electis hac duo tempara de quibus locuti sumus, esse legitima, dilectionem

ins rédeux sic médry på perusaiven émismonon.]

tianis interdictam, nisi quatenus signum suit idolo- A Hieronymus in epist, ad Oceanum: In Nicena symple-latrize, et quam nonnisi dispendio sidei christiane a Patribus decretum, ne de alia in aliam Ecclesiam episcopus transferatur.

Hoc canone usure centesime, et nuedia clericis interdicuntur; ut clericorum alexeexeedia modum ponerent Niczeni Patres.

αίσχροχίρδειαν διώμυντες | D. Paulus I ad Timoth... Cap. III, ο : Δεί τον επίσκοπον άνεπίληπτον είναι, μέρ cap. III, · ): Δεῖ τον επισκοπον ανεπιληπτον εινει, με αισχροκερδή, ἀλλ' ἀφιλάργυρον. Oportet episcopum esse irreprehensibilem, non turpis fucri cupidum, sed elie num ab avaritia. Et D. Petrus epist I, cap. v, 2: Ποιμάνατι τὸ ἐν ὑκῖν ποίμκον τοῦ Θεοῦ, μὰ αἰσχροκεροως. Pascite gregem Dei qui penes vos est, turpem quæstum non affectantes. Hieronymus lib. 11, epist. 12: Ignominia sacerdotis est propriis studere divi-siis. Hue spectat quod refert Sozomenus lib. 17, cap. 23; et sicephorus lib. 1x, cap. 45. Sophronium quemdam exauctoratum fuisse, quod avaritiæ studio in Ecclesiæ pecunia quæstum fecerit.

πρακίας] f.onc. Laodiceni can. 4: Περί τοῦ μπὸ

Β δεϊν Ίερατικούς δανείζειν, και τόκους, και τάς λεγομένας muolias laubaven. Usure muoliae sunt, cum tertia pars sorti usurarum nomine accedit. Suidas, incolia, τὸ ήμισυ τοῦ περαλαίου : et rursum , ήμιολιός ίστιν άρεθμός ὁ έχων όλον, καὶ τὸ ήμισυ κύτου. Ideoque ήμιολομός apud Harpocrationem et Suidam. Gellius lib. xvni, cap. 14: Est autem hemiolius, qui numerum totum in se habet, dimidiumque ejus: ut tres ad duo, quindecim ad decem, triginta ad viginti: ήμιόλιον dimidia pars univscujusque rei est. Et apad Suidam δίδοσθαι δὲ όψωνιον στρατεύειν αἰρουμένους παρ' αὐτῷ, ἡἰμιόλιον τοῦ γῦν διδομένου. Vide infra ad can. 108, et adde locum Hieronymi : Solent fenera tores argumentari ac dicere: Dedi unum modium, qui satus fecit decem modios; nonne justum est ut medi modium de meo plus accipium, cum ille de mea liberalitate novem et semis de mes habeat. Constantinus 1. 1 Cod. Th. de Usuris improbias frugum tulit. Verum hujusmodi frugum agricolis mutuo datarum usuræ ad centesimom modum redactæ sunt a Justiniano, L Eos qui, 26 Cod. de Usuris, et nov. 52, 33, 34, cap. 1. unde desumpta est authoutica subdita d. l. Cum non frumentum, 16 Cod. de Usaris. Specierum usura dicuntur Hieronymo, id est καρπών, ut recte Græci lib. xxm Synopsis Basilic., tit. m, de Ussris, cap. 66. Vide Scholion. et I. Framenti 12, Cod. de Umris.

immorrás] Hemiolice seu frugum usura alize a centesimis pecunie. Centesimam usuram legitimam ecunize usuram olim fuisse notissimum est. Vide Brissonium in Selectis et l. 1, § 2 Cod. Th. de Um-ris; Dositheum lib. 11; Volusium Mecianum; Chry-sostomum homil. in Matth. Lv1, p. 562; Sidonium lib. 14, epist. 24. Centesima autom usura fuit que in nummos alienos singulos nummos singulis menelbus præstaret; usuræ quippe olim ut apud Græcos, ita et apud Romanos menstrum : unde, ut eleganter Basilius in psalmum xiv, pag. 159 : Μπες τόπων ratifies fuere. Si ad annos ut hodie computes, centesima est que duodecim nummos in annum præstat, quomodo et Plinius lib. x, epist. 62, dicta hæc usura Græcis τόπος ἐπὶ δράχμη, quod drachma esset cous-sima pars minæ. Constantinus d. l. 1 Cod. Theed. de Usuris, usuram ad velerem centesime rationem re-vocavit : frugum vero muris modum imposuit , quibus nullus satis certus positus hactenus fuerat. Usura centesime ratio aucta sub Valentiniano Sen., sub quo et auri estimatio aucta fuit; vide l. nnic. de Oblat. votor. Cod. Th., et l. xni de Susceptario,, et l. m C. de veteris numismatis potest. Notandum d. logem primam unico tantum monse ante concilium Nicenum latam fulsso, cujus can. 17 usurze contesime, et sucoline juxta elericis interdicuntur: ut elericorum aioxpossedia modum imponerent Niesoti Patres. D. l. i de Usuris lata est anno 525, xv cels Maii, Paulino et Juliano coss. Firmicus lib. n., cap. 41: Nunquam pecunias fenus eserceas, vol alients necessitatibus miserum tibi pecunias conferatur angmentum. Vide Chrysestomum, komilia in Matthau

μή καθήσθαι δι μέσω των πρεσδυτέρων] Sic can. 421: Οὺ δεί διάκονον έμπροσθεν πρεσδυτέρου καθέζεσθαι, Non oportet diaconum ante presbyterum sedere. Hieronymus epist. 85: Audio quemdam, inquit, ad tautam erupisse vecordiam, ut diaconos presbyteris, id est episcopis anteserret : quid patitur mensarum et viduarum minister, ut supra eos tumidus se efferat, ad quorum preces Christi corpus et sanguis conficitur?

ἀναδακτίζεσθαι αὐτούς ] Augustinus hæresi 44 : Paulianos baptizandos esse in Écclesia catholica Nieceno concilio constitutum est : unde credendum est eos regulam baptismatis non tenere, quam secum multi haretici, cum de Catholica discederent, abstulerunt, eamque custodiunt. Sane Paulianistas sive Paulianos non baptizasse in nomine Trinitatis constat, quia Christum purum esse hominem credebant, et Trinitalem aperte negabant, unde et δεύτεροι 'Ιουδαΐοι ap-pellati sunt. Epiphanius hæresi 65: Ούτοι δέ του loudataμόν παραγθείροντες, ούδιν περισσότερον τών δουδαίων κεκτημίνοι, δεύτεροι Ιουδαίοι κλαθύσονται, καί Σαμοσατίται. Hi vero judaismum corrumpentes, mitil amplius Judæis habentes secundi Judæi vocabantur, et Samosatitæ. Nicetas in Thesauro orthodoxæ Adei, lib. 1v, hæresi 32 : Zenobiæ Syriam Phæniciamque regenti, cum Paulus obsequi vellet, ut quæ Judaismum profiteretur, ipse quoque unum esse Deum docuit, mi Pater et Filius, et Spiritus sanctus unus idemque dicereur: Unus enim, inquit, Deus est et Filius ejus in co, quemadmodum in homine sermo. Idem tradit Epiphanius loco citato de ejusdem hæresi loquens, Φάσται δε σύτος, Θεον Πατέρα, και Τίον και άγιον Ενευμα ένα Θεον, εν Θεον δε αεί όντα τον αύτου λόγον nal το πνευρα αυτου, ώσπερ εν αθρώπου καρδία ο ίδιος λόγος. Asseruit autem hic Deum Patrem et Filium et Spiritum sanctum unum Deum esse : in Deo autem semper esse ipsius Verbum et Spiritum ipsius, quemadrodum in hominis corde est proprium verbum. Pauliamistes autem sive Pauliciani, et Samosatitæ appellati sent a Paulo Samosateno Antiochiæ episcopo, ut tradit Suidas in verbo Micros. Daulos de tis suy povos ετότοῦ ἐπίσποπος 'Αντιεχείας τῆς μεγάλος, ἐπ τούτου mai oi Πετιλιανοί. Fuit et alius Paulus Samosatenus Manichæorum hæresess instaurator, a quo Pauliciani, ques Balsamo perperam confundit cum Pau-Manistis. Cedrenus recte: Havkıxıavel of xal Mavexaiot. Μετωνομάσθασαν δέ άντι Μανιχαίων Εαυλικιανοί άπο Πούλου τινός Σαμοσατίως υίου γυναικός μανιχαίας Καλλινίκης τούνομα. Idem tradit Matthews Blastares in Synopei, ubi aperte Paulianistas a Paulicianis distinguit. Historia miscella in Nicephoro lib. xxiv : Ma-nichwerum vero qui nunc Pauliciani dicuntur amicus erst. Paulicianorum hæresim in Thracia propagatam fuisse sub Constantino Copronymo, Theophanes auctor est, eamque a Michaele imperatore damnatam testatur eadem Historia miscella in ejus Vita: Divino sane zelo imperator piissimus motus contra Ma-nichasos, qui nunc Pauliciani dicuntur, capitalem animadversionem promulgavit. Sed et Montanistæ D baptizari jubentur c. 112.

συμματοι και ἀνεπίληπτοι χειροτονίσθωσαν ] D. Paulus I ad Timoth. cap. 111, 2: δεί τὸν ἐπίσκοπον ἀνεπίληπτον είνει. Irenœus lib. 111. advers. hæres., cap. 3: Ab apostolis instituti sunt episcopi in Ecclesiis: et post pauca, Valde perfectos et irreprehenaibiles in omnibus cos volebant esse, quos et successores relinquebant suum ipsorum locum magisterii tradentes, quibus emendate agentibus fieret magna utilitas lapsis utem summa calamitas. et Justinianus l. x.i. G. de Episcop. et clericis: 'Axodoudouves di xai to didarnadix των άγίων αποστόλων, περί του ανεπιπλήπτους όφειλειν χειροτονείσθαι τους ispiac. Insistentes etiam doctrina sanctorum apostolorum de creandis irreprehensibilibus sacerdotibus: et novel. 6, cap. 1: θεσπίζομεν, το ε θείοις δαί πάγτων έπομενοι κανόσιν, ήνίκα τις έπε χειροτουώς επισκοπος άγοιτο, σκοπείσθει πρότερου αύτου του βίου, απτά του θεύου άποστολου, εί σεμνός τε και άμεμπτος

vi, pag. 35 et 86, p. 362; Basilium homilia in psal. Α και πανταχόθεν ἀνεπίληπτος είη: Sancinus, sa-κιν, p. 158. Nov. Justin., 32, 33, 34. cros per omnia segmentes canones dum mission of cros per omnia sequentes canones, dum quispiam ad ordinationem episcopalus adducitur, considerari prius ejus vitam, secundum sanctum Apostolum, si honesta et inculpabilis et undique irreprehensibilis sit.

อัณรงายจะจัง] Diaconissarum frequens mentio apud rerum ecclesiasticarum scriptores. D. Paulus Epist. ad Rom. cap. xvi, 1, Phœben commendat, que erat diaconissa Ecclesiæ Cenchreensis, ούσαν διάπονον τῆς ἐν Κεγχριαῖς ἐκολησίας; et Ignatius epist. ad Antiochenses salutat τὰς δισχόνους. Plintus Junior ad Tra-janum de Christianis scribens, ministras vocat, lib. x, epist. 97: Quo magis necessarium credidi, ex dua-bus ancillis quæ ministræ dicebantur, quid esset veri et per tormenta quærere. Theodoretus lib. 111, cap. 14: Γυνή γάρ τις ἐπίσημος ἐν εὐλαβεία, καὶ τοῦ τῆς διακονίας ήξωμίνη χαρίσματος: Mulier quædam illustris ob pie-talem, et diaconissæ honore dignata; et Sozomenus lib. IV, cap. 24, scribit Elpidium Satabenum episcopatu exauctoratum, quod Nectariam quamdam ob jusjurandum violatum communione interdictam, poenitentia nondum peracta, ad diaconissæ dignitatem admisisset : Νεκταρίαν δέ τενα, διά παραδάσεις συνθε-χών και δρχων άχοινώνστον γενομένην διακονίας άξιώσαντα. Sic legendum diamories ex Nicephoro constat lib. 11, cap. 45; non διανοίας, ut perperam habet Græcus vulgatus codex. Epiphanius πρισδύτιδας vocat hæresi 79, et Laodicenum concilium, can. 115 hujus codicis. De diaconissarum autem ministerio vide adnot.

ad canonem 193 hujus codicis.

χειροθεσίαν] Χειροθεσία hic accipitur pro ordinatione seu consecratione, non pro benedictione. Sic d. cas none 195 hujus codicis et passim. Duplex enim olim suit χειροθισία, εὐλογίας videlicet et χειροτονίας, ut ait Tharasius patriarcha CP., act. 1 concil. Nicæni 11, tom. III Concil.; nec χειροθεσία semper fuit conse-crationis symbolum, sed et orationis super hominem cui manus imponebantur. Impositionis manuum quæ ad ordinationem episcoporum et presbyterorum pertinet, meminit D. Paulus I Tim. rv, 14, et v, et Optatus Milevitanus lib. 1 : In Donatum sunt ha sententiæ latæ: quod consessus sit se rebaptizasse, et episcopis lapsis manus imposuisse, quod ab Ecclesia alienum est. Hic enim impositio manuum pro ordinatione sumitur, quam iterari non debere veteres judicarunt, adeo ut si episcopis in bæresim lapsis, vel ab. hæreticis ordinatis, posteaque pænitentibus pax daretur impositione manuum, si in suo gradu manerent, non erant iterum ordinandi. Vide quæ supra adnetavimus ad can. 8. Impositio vero manuum benedictionis adhiberi fuit solita, ut jam diximus, lapsis pœnitentibus, et redeuntibus ab hæreticis ad veram Ecclesiam, Cyprianus lib. in, epist. 14: Nam cum in minoribus peccalis agant peccalores ponitentium justo tempore, et secundum disciplino ordinem ad exomologesim veniant, et per manus impositionem episcopi et cleri jus communicationis accipiant. Item baptizatis. Hieronymus contra Luciferianos : An nescis, inquit, etiam Ecclesiarum hunc esse morem, ut baptizatis postea manus imponantur, et ita invocetur Spiritus sanctus; et Cyprianus epist. 73, ad Jubaianum: Quod nunc quoque apud nos geritur, ut qui in Ecclesia ba-ptizantur, per præpositos Ecclesiæ offerantur, et per nostram erationem ac manus impositionem Spiritum sunctum consequantur. Omnem denique electionem cujusvis ecclesiastici ministri per ejusmodi manuum impositionem olim fleri consuevisse dubium non est: nec enim diaconissæ, hypodiaconi, lectores, cæterique ministri ordinabantur, sed tantum super eos fundebatur benedictio per orationem et impositionem manuum. Vide adnot. ad ean. 115, infra.

έν τη χυριακή γόνυ ελίνοντες, etc. | Vetus mos Christianorum luit genibus flexis seu de geniculis adorare, ut loquitur Tertullianus. Eusebius lib. v, cap. 5, de Christianis agens qui in legionibus Romanis sub M. Aurelio stipendia merebant, ita scribit : Ἐν τῷ πρός τους πολεμίους παρατάζει γόνυ θέντας έπι τόν γάν, κατά το οίκετου όμει των εύχων έθος, έπι τάς πρός του

Θεὸν Ιτασίας τράπτοθαι. În procinclu in ipsaque acie, A Non cibi nos gravant, si captivi ea comederint, que genu flezo in terram usque, qui nostrarum precatio-uum proprius mos est, ad supplicandum Deo esse conversos. Excipit autem hic canon diem dominicum et medium intervalium inter Pascha et Pentecosten, in quibus prisci stantes adorabant in memoriam dominice resurrectionis. Id testatur auctor quæstionum ad orthodoxos, quæ Justino tribuuntur, quæst. 115: Τὸ δὲ ἐν τῷ πυριακῷ με κλίνειν γόνυ, σύμξολόν ἐστι τῆς ἀναστάσεως, δὲ τς τῆ τοῦ Χριστοῦ χάριτι, τῶν τε ἀναρτεμάτων, καὶ τοῦ ἐπὰ αὐτῶν τεθανατωμένου θαγάτου nlevis pionnus: Non ficciere autem genu die dominico, resurrectionis est symbolum, qua Christi gratia et a peccatis, et a morte, quæ ab illo interfecta est, liberati sumus. Ét de Pentecoste : Ev ກ ວບ xλίνομεν γόνυ, ໄກະເວີກ iσοδυνάμει τη τμέρα της πυρικής: In qua genu non Rectimus, quod ecdem loco habenda sit quo dominicus dies. Tertullianus de Coron. mil., cap. δ: Die dominico jejunium nesas ducimus, vel de geniculis adorare; cadem immunitate a die Pascha in Pentecosten usque gaudemus. Et Hieronymus adversus Lucilerianos: Die dominico et per omnem Pentecosten nec de geniculis adorare, et jejunium solvere, multaque quæ scriple non sunt, rationabilis sibi observatio vindicavit. Legimus tamen B. Paulum ipso tempore quod inter-labitur a Pascha ad l'entecesten in Tyri littore pesitis genibus adorasse, Act. apost. cap. xxi, 5.

αρτον ή ποτάριου ἀναφέρει»] Diaconi olim panem et calicem ministrabant populo. Justinus Kartyr apolog. 2: Οι καλούμενοι παρ' ήμιν διάκονοι, διδόασον έχάστω των παρόντων μεταλα είν άπο τοῦ εὐχριστηδίντος άρτου και οίνου. και ύδατος, και τοίς ού παρούσιν απο έρουσε: Qui apud nos diaconi dicuntur, dant unicuique corum qui adsunt percipiendum panem et vinum et aquam, que cum gratiarum actione consecrata sunt. et ad eos qui absunt perserunt. Cyprianus serm. 5, de lapsis, Ubi solemnibus adimpletis calicem offerre diaconus præsentibus cæpit.

xapisotto | Socrates lib. vi, cap. 11, de Athanasio toquens: Εαί πρ στάζας διακόνω κηρύξαι ιὐχήν, Præce-vil diacono ul orationem prædicarel: hinc illæ fre-quentes diaconorum a clamationes in Græcorum liturgiis: Ευζασθε, οί κατηχούμενοι Οί πιστοί, ύπερ των Ιστοχουμένων δευθώμεν "Οσοι κατηχούμενοι, προσώθετε: item, Τα άγια τοις άγιοις. Chrysostomus in Epist. ad Hebr. cap. 1x, hom. 17: 'Ο διάχονος ύψαλὸς έστως μεγάλη το φωνή, φρικτό το βοή καθάπερ τις κόυξ τω χείρα αίρων είς το ύψος, τους μεν καλεί, τους δε απείργει, τους μεν έκδαλλει, τους δε είσάγει: Diacomus in altiori loco stans magna rocs, terribili clamore, vein alteri toco stans magna toca, terrivit clamore, ve-luti quidam præco, manus sustellens in alium, alios quidem vocat, alios autem prohibet, alios excludit, alios introducit. Hinc planum est verbum καρύσσειν, quod sacerdotibus attributum ὁμελεῖν et εὐαγγελίζεσθαι s.gni-ficat, in diaconis illud ministerium declarare, quo, date orarii signo, actionum sacrarum ritus et ordinem moderabantur. Id testatur Matthæus Blastares in Synopsi Gracorum conciliorum nondum edita, his verbis: `Ωράριον ίξαιτώντες διάκονοι τοίς is ουργαύσι D παριστάμενου, και τὰς τής ίερας τιλιτής επιταρούντις εύχες, και τῷ ὡραρίῳ τοις Ιν τῷ ἄμδωνι σεμαίνουσι διακόνοις τὸν καιρόν τὸς ὀγελούσης γικα αι ἐκρων. σιως τῶν τε κατυχουμένων και τῶν πιστῶν: Diaconi qui orarium gestant, sacerdotibus assistentes et sacri officii es observantes, per orarium eis qui sunt in ambone diaconis significant, quando oporteat vel ad catechumenos vel ad fideles orationem flectere. Sic in Ju-decorum synagogis, legem e pulpito recitanti aderat aliquis manu sudarium tenens, qui populo signum daret ut amen diceret, ut ex rabbinis doctissimus Casarbonus in notis ad Vopiscum observavit. De orar.o vide adnotat. ad canonem 426, infra.

βρῶμά τι πρὸς ἀνάγχην διξαμένους] Gregorius Thau-maturgus episcopus Neocæsariensis iu epist. canonica, que apud Zonaram et Balsamonein exstat: Ού τὰ βρώματα ήμας βαρεί, εἰ έφαρον αἰχμάλωτοι τεῦτα, ἀπερ πορετίθεσαν αὐτοίς οἱ πρατοῦντες αὐτῶν:

qui in eos dominium obtinent, eis apposuerunt.

ύποπεσόντες] Olim in Ecclesia plures erant ani-madversionis gradus, πρόσκλαυσες videlicet, άκρ ασες, ύπόπτωσις et σύστασις. Omijum istorum meminis Gregorius Thaumaturgus d. epist. can. 11, et Basilius in epistola canonica 3 ad Amphilochium, can. 5 : 'Ο μοιχεύσας, πεντεκαιδεκαετίκο τέσσαρα μέν έτο. προσκλαίων, πέντε δέ άκροώμενος, τέσσαρα ύποπίπτων, rat ive ouvectos: Qui adul erium commisit, annis quindecim: quattor quidem annis plorans, quinque vere audiens: qualuor succumbens, et uno stans. Est autem πρόσκλανσις, cum quis admisso peccato extra ecclesiam stans, cum luctu et lacrymis eos qui ingrediuntur orat ut pro se miserico diam Dei elice-rent. Græcus scholiastes Harmenopuli in epitome canonum sect. 5, lis. 3: Προσκλαίων, ήγουν έξω της έκκλησίας Ιστάμενως, και των είσιοντων δεόμενος υπέρ αυτού εύχεσθαι: Plorans, hoc est stans extra ecclesiam, et ingredientes orans ut pro se preces sundant. Hinc eleganter Tertullianus dixit, Fratribus legationes deprecationis sua injungere; et Cyprianus lib. Iv. epist. 2, pomitentia deprecationis errorem pristinum confiteri. Проождайоты exemplum exstat apud Eusebium lib. v, cap. 28, ubi de natali quodam agitur : Μετά πολλής σπουδής και δακρύων προσπεσεώ Ζεφυ-sed etiam laicorum, multa cum lamentatione provocui-tus, in lacrymas et miserationes omnem provocavit Ecclesiam, ut indulgentiam sibi a Christo continuis et jugibus pro ipso precibus implorarent. Et Synesius epist. 67, ad Theophilum Alexandrinum episcopum: Anunovlavov. inquit, lacor sider aderias : o de placous δμολογία τον έλεγχον, έχει τον δίκην, έκκλησοκοτικών στο όδων είργομενος, καί τοι καί δακρύων | F - δάκρυα | έκ μετα-νοίας άφακε, καί δήμος πέτης αυτόν έξητήσατο ά λ'έγω τοῦς νοιας αφητε, και στημος κετης αυτουτεριτούτο α λ την τοις δεδιημένοις δυικαρτέρησα του δέ λύσα την αυτουτερι είς την ispatikhy καθέδραν ανέπεμψα: Lamponianum Jason reum socit injuriarum, isle autom prævenieme confessione probationem, punam fert, prohibitus ecclesiastica communione, quanquam emisit lacrymas ex pænitentia, et populus supplex illius pænam deprecatus sit. Verum ego mansi in his que decreta fuerant : solvendi autem auctoritatem ad sacram sedem renisi. 'Axpondus autem est, cum quis extra ecclesiam stans, divinas Scripturas audit usque ad lectionem sancti Evangelii. Scholiastes Gracus loco citato: O' excoùμενοι έπτὸς Γσταντο τῆς ἐκκλησίας, μέχι, τῆς ἀναγονώσεις τοῦ ἀγίου εὐαγγελίου. Item, λαροώμενος ἀγκυ εἰω ἰστάμενος ἀν τῷ νάρθηκι. Audiens, hoc est sians foris in narthece, hoc est, prodromo sive porticularly Vilades, and some information of the control vilades. templi. Vi.le adnot. ad can. 50, infra, ὑπάπτοσς, cum quis intra ecclesize septa post suggestum stat, et cum catechumenis egreditur. Idem scholiastes Υποπεπτων, ήγουν έντος τός επκλησίας Ιστάμενος, όπι νόε του αμθωνος, απί Εξερχόμενος με α των καταχουμένων : Succumbens, hoc est stans intra ecclesiam, post sugstum et cum catechumenis exiens. Luctucuus ingminit canon 45 hujus codicis, Est autem ederagic cum quis cum fidelibus orat, necdum tamen ad sacramenta admittitur. Everorac, ait idem scholissies, άγουν τοίς πιστοίς συνευχόμενος, τών άγκασμάτων μάπω ἀξιούμινος.

χωρεκιστόπους μό έ είναι, etc.] ld confirmat can. 98 lujus codicis, et Damasus P. R. in epistola ad episcopos Numidiæ tom. I Concil. : Chorepiscopis, inquit, non liceat sacerdeles consecrare nec diacones, Leo I P. R. epist. 88, ad episcopos Galize et Germania de cherepiscopis loquens : Nam quamvis, inquit, cum episcopis plurima illis ministeriorum communis sit dispensatio, quadam tamen occlesiustices regulis sibi prohibita noverint, sicut presbyterorum et diaconorum consecratio. Chorepiscopi autem dicuntur qui in regionibus, agris aut pagis przepositi, of- A nomine uxores erant, concubinæ, mcretrices. Vide ficio episcopi fungerentur, veluti vicarii episcopi. adnot. ad can. 3 supra. llorum frequens mentio est apud scriptores eccle- αναιρουσών τὰ γεννώμενα ] Tertullianus in Apolssiasticos, et in subscriptionibus conciliorum.

χυριαχόν ] Dominicum pro templo seu ecclesia bic accipitur. Sic can. 30, 58 et 132, hujus codicis, et in edicto Maximini pro Christianis, cujus exemplum exstat apud Eusebium lib. 1x, cap. 10: καὶ τὰ χυριακά δι olucia όπως κατασκευάζοιεν, συγχωρείται. Quin cl dominica sua exstruere conceditur; et in vita Con-stantini: Templa, inquit, quæ erant Deo consecrata, Domini nomen oblinuerunt, quod nomen non ex hominibus, sed ex ipso omnium Domino illis suit impositum, et propterea Dominica sunt appellata. Sic apud Ruflinum lib. 1 Hist. eccl., cap. 3. Eadem notione Cyprianus dominicum dixit, serm. de eleemosyna: Locuples et dives dominicum celebrare le credis, que corbonem omnino non respicis, que in dominicum sine sacrificio venis.

πρεσδυτέριον | Presbyterium hic accipitur pro consessu presbyterorum, cui præerat episcopus : sic in epist. I ad Timoth., cap. 1v, 14 : Ma apelet coë is so χαρίσματος, δ έδίθα σοι διά προφητείας μετ' έπιθίσεως των χειρών του πρεσδυτερίο: Ne negligilo donum quod in le est, quod dalum est libi per prophetium cum impositione manuum presbyterii. Ignatius in epist. ad Antiochenses salulat το άγων πρισθυτέρει», et ispòr σύσταμα; et in epist. ad Trallianos quid sit presby-terium indicat his verbis: Τί δέ πρισθυτέρων έσταν illà ή σύστημα ἰερον, σύμδυνλοι και συνεδρευται τοῦ ἐπισκόπου; Quid vero est presbyterium, nisi catus sa-cer, consiliarli et consessores episcopi? Cornelius urbis Romze episcopus apud Cyprianum lib. 111, epist. 11, Omni actu, inquit, ad me perlato placuit contrabi presbuterium. Pius I P. R. hoc nomen Latine exprimens, senatura dixit, in epist. ad Justum Viennen-sem episcopum tom. I Concil. Salutat te, inquit, senatus pauper Christi apud Romam constitutus; et Hiero-nymus epist. ad Rusticum, Ecclesia habet senatum,

estum presbyterorum.

de dokrác | Honorius et Theodosius impp. l. xix. C. de Epise. et cler. Eum qui probabilem saculo disciplinum agit, decelorari consortio sororia appellationis nen decet. Ita solebant quidam clerici propudia sua, serores appellare, et sub hoc pietatis nomine vitia sua obtegere, ut non male in eos jactaretur illud

Martialis.

## Quare non babest Fabulla queris Exorem, Themison, babet sorores

Sic et ea notione fratrum appellatio. Interpres Lycophronis: Τους ξένους άδελφούς τὰ έρωτικὰ ποιούστο οι γὰρ έρωτες φωραθήναι λίγουστο, ε λόελφός μου, ή συγ-γένης μου έστικ > Et Martialis:

O cuam blandus es Amiane, matri! Quant blands est tibi mater, Amiana l' Frairem te vocat, et soror vocatur. Cur vos nomina nequiora tangunt? Lusum creditis hoe jocumque.

τάς επι της χειροτοκών αφοιμενός εκπονούς, ετε εκ χυρείας, είτε έκ παρθενίας, μά τυνας συνόντας έχειο, μό του άγειο καλουμένου άγειο (τοίς γάρ τοιούτοις όνόμασι χείμενως, πάτης πουράς υποψέας του έκυτου πληρούσι βέου) άλλ'ή καθ' έκυτας οίκευ, ή γουσύσι μένος, καί παισί», ή ταξε άλκθείκες άδελφεις ή θείοις συνείναι. Volumus autem, et ipsas quæ ad ordinationem perducuntur diaconissas, sice ex viduitate, sive ex virginitate, non cum aliquo coherentes aut cognatorum, aut eorum ouos appellant dilectos (talibus enim no:ninibus utentes naligna suspicione suam replent vitam) sed aut sole habilant, aut cum parentibus solis et filis, aut vere fra-tribus. Hujusmodi erant overioanto e dyangtai, hoc est virgines, que, ut ait Hieronymus in epist. ad Ocean., a charitate nomon trahentes quasi spiritali amore conjunctæ, sic dicebantur ab illis penes quos habitabant ecclesiasticis, quorum sine nuptiis sub alio

αναιρουσών τὰ γεννώμενα | Tertullianus in Apoleget. Nobis homicidio semel interdicto, etiam conceptum utero, dum adhuc sanguis in hominem delibatur, dissolvere non licet. Homicidii festinatio est, prohibere nasci: nec refert natam quis eripiat animam, an nascentium disturbet. Homo est, el qui est futurus : et fructus hominis jum in semine est.

φθόρια] Abortionis medicamenta, seu abortum facientia. Minutius in Octavio : Sunt quæ in ipsis visceribus, medicaminibus epotis originem futuri hominis exstinguant, et parricidium faciant antequam pariant.
Athenagoras αμελωθρίδια vocat, in Apologia pro
Christianis, οι τάς, inquit, τοις αμελωθριδίοις χρωμένας, ανδρογονείν φαμεν, κατά ποίον ανδρογονούμεν λόγον; Qui mulieres medicamentis abortionis utentes, hominem occidere dicimus, qua ratione homines (jam natos et perfectos) nos jugulabimus? et synodus sexta in Trullo can. 91 : Τάς τὰ ἀμελωθρίδια διδούσας φάρμαχα, και τὰς διχομένας τὰ ἐμδρυοχτένα δυλετήριχ, τῷ τοῦ φονέως ἐπιτιμίφ διαδάλλομεν. Eas quæ dant me-dicamenta partum abigentia, et quæ fetus necantia renena accipiunt, homicidii pana subjicimus. Suidas άμελω: ρίδιον, τθόριον φάρμακον Vocal.
συνεστώτας Vide adnot. ad can. 25 supra.

ύπο τὰς χάριτες ἐρρύσθη ] Gratia servatus, id est divino benelicio potius quam proposito, et animi destinatione. Id etiam profani scriptores de fato et vi numinum usurparunt. Sic Plato lib. ex de Legibus. quo loco pœnam ejus qui cum bominem vellet occidere vulneraverit tantum, mitigandam hac ratione censet, quod dæmonis beneficio potius habenda sit gratia, qui et illum mortis periculo, et hunc immi-nentis supplicii gravitate liberarit, sic IC. l. xxxn, fl. ad leg. Jul. de adult. Licet interempto adultero mulicr supervixerit, post tam gravia vulnera, quæ ei pater in-Sixerat, magis fato quam voluntate ejus servata est. Vide Fornerium, lib. vi Rer. quot., cap. 9.

έἀν γόνυ κλένων] Hunc canonem explicat Balsamo. et Græcus scholiastes Harmenopuli in epitome canonum sect. v, tit. 3, his verbis : Δύο τῶν κετυχουμένων, inquit, ἦσαν τάξεις' ἡ μέν, τῶν γόνυ κλινόντων, ἡ τελειοτέρα: ἡ δέ, τῶν ἀκροωμένων, ἡ ἀτελεστέρα: λέγει γοῦν. εί τῶν γὰνυ πλενόντων εῖα , πεὶ ἀμάρτοι, παυσαμενος τοῦ ἀμαρτάνει», γενέσθω τῶν ἀκροωμένων εί δὲ τῶν ἀπροωμένων, ίξω στήτω της έκκλησίας. Καί οἱ ἀκροώμενοι γάρ, έντὸς ἱσταντο τῆς ἐκκλησίας, μέχρε τῆς ἀναγνώσεως τοῦ ἀγὸυ εὐαγγελίου. Đuo calechumenorum ordines erant: umus corum, qui genu sectabant, persestior sci-licet; alter impersectior corum qui audiebant. Dicit ergo, si sit ex ordine flectentium genu, et peccet, quod peccare desinens, in ordinem audientium referri debeat. Sin ex audientibus sit, consistat extra ecclesiam. Nam et audientes, extra ecclesiam stabant usque ad lectionem sancti Evangetti. Vide adnot. ad can. 14 et

Concilium Eliberit. Tertullianus, lib. IV contra Marcionem. Quid facit apud te maritus, si uxor ejus Justinian\_imp. nov.vi, cap. 6: Boodopeda di mi adras D commisit adulterium; habeditne illam? nuptiao nec se-tas ent tap xolpotonian espoulinas diamonous, sits en parari vull Christus prohibendo repudium: nos cum macula haberi, tunc permittendo divortium. Ehryso-stomus: Sieut crudelis et iniquus est, qui castam dincitit uxorem : sic fatuus impiusque est, qui retinet meretricem. Innocent. III, cap. Qui vir. de Adulter.

πρισδύτερος πρό των τριάχοντα έτων Id confirmat synodus vi in Trullo, can. 14, et Agathensis can. 17: resbyterum vel episcopum ante trigesimum annum, id est antequam ad viri perfecti ælatem perveniat, nullus ordinare præsumat. Justinianus Novel. 125, cap. 13, triginta quinque annos requirit. Apud Judreos in ordinandis sive initiandis sacerdotibus retas triginta annorum definita est. I Num. cap. 1v, 3, et I Chron. cap. xxiii, 3 : A nato triginta annos et deinceps usque ad natum quinquaginta annos, sic habet editio Hebraica, et Chaldaica paraphrasis. Græea vero editio LXX, quam secutus est Philo hellenista Alexandrinus, in libro cujus est titulus, he so quod 45, in Numer. : 'Από είχοσι καί πίντε ότῶν καί ἐπάνω, ες πεντώκοντα ἐτῶν, A rɨginti quinque annis et supra ad quinquaginta annos. Sed temeratus est ille locus, atque omnino pro είκοτι πένττ, legendum est τριάκον τα, ut jam docti viri observarunt. Hieronymus in epist. ad Theophilum Alexand. advers. errorem Joannis Hierosolym. Recordetur legis antiques, et post 25 ennos a Levitica tribu, eligi in sacerdotium pervidebit : aut si in hoc testimonio solo Hebraicam se veritatem, noverit 30 annorum fieri sacerdotem. Postea viginti annorum numerus a Davide præscriptus est. Cum enim animadverteret filios Levi tam sacerdotes quam levitas propter multitudinem sacrificiorum quo-tidie augescentem, non posse functionibus temph superesse, si trigesimus annus in illis exspectandus esset, quod plures essent infra mtatem illam, legem annalem sacerdotum breviori gyro contraxit, eauque vigesimo anno definivit, ut testatur I Chron., cap. 2211, 27 : In actis Davidis posterioribus numerus Leritarum fuit, horum nempe a nato viginti annos, et B deinceps; et l Chron. cap. xxxi, 17, et Esdræ cap. m., 8: Constituerunt Levilas a nato viginti annos et deinceps, ut præessent operi domus Dei. Sed nec usque adeo de ætate sofficitos suisse apostelos, si cætera convenirent, vel inde colligere licet, quod ju-venis fuerit Timotheus, nec voluerit Paulus apostolus juvenilem ejus ætatem contemni, I ad Timoth. ap. 14, 12: Μηδείς σου της νεότυτος καταφρονείτω. Lit Ignatius ad Magnesianos: κει υμέν δε πρέπει μό κα-τωρροπείν τῶς ὑλικίας τοῦ ἐπισκόπου, Yos quoque decet ben contemnere etatem episcopi. Sic Eleutherius, propter insignem virtutem et pietatem, vigesimum tan-

tum annum agens, Illyrici episcopus ordinatus est, ut refert Nicephorus lib. ni Hist. ecch., cap. 29.

Χριστός ἐν τῷ τριακοστῷ ἔτει] D. Lucas, cap. ni, 23, de baptismo Christi loquens: καὶ κὐτὸς ἐν ὁ Ἰησοῦς ώστὶ ἐτῶν τριακοντα ἀρχόμενος. Ipse autem Jesus eret imasi riginta annorum incipiens. Here autem dictio ώστι duplicis est notionis, eaque Græci utuntur nunc Collivanter. Ac priori quillem noaffirmanter nunc dubitanter. Ac priori quidem notione accipienda est de cap. 111, et Joan. cap. 1, 14: Εδιασάμεθα τὰν δόξαν αὐτοῦ, δόξαν ως μανογενοῦς παρά πατρός: Spectovimus gloriam ejus, gloriam quosi uni-genti a patre; ubi μονο /ενή affirmanter vocat, ut de co dubitari minime debeat. Huic sententiæ astipulatur Ignatius epistola ad Trallianos : και τρεῖς δικά-δας, inquit, ετών πολιτιυσάμενος εδαπτίσθη ὑπὸ Ιωάνseu. Et annos agens triginta baptizatus est a Joanne. Idem tradit Chrysostomus et Euthymius in Matth. cap. m. Auctor sermonis de Jejunio qui Cypriano tribuitur : Anno trigesimo carnis assumptæ baptiza!o Domino. Ilieronymus in epist. ad Theophilum Alexand. episcop. adversus errorem Jo. Ilierosolym., de ztate cujusque presbyteri loquens: Cum ad 50 annorum spatia jam perbeneril, pulo eam in hoc non esse reprehendendam, que justa mysterium assumpti hominis in Christo perjecta est. Et Bernardus serm. A de Epiph.: Jam triginta annorum ad baptismum ipse perrexit. Discrepat Irencus lib II, cap. 39: Ad baptisperrexit. Discrepat freuwus ind H, cap. 30: As daptis-hum, inquit, venit qui nondum triginta annos supple-terat, sed qui incipiedat esse tanquam triginta anno-rum. Et Epiplianius harresi δ1: 'ili γάρ τῷ μίν ὅντε εἰ σταννία ἐτῶν, καὶ μηνῶν δίκα, ὅτε ἐπὶ τὸ βάπτισ-μα ἔνε, τρέκκο τα μίν ἐτῶν, ἀλλ' οὐ πλάρης. Erat enim revera amborum viginti norem, et mensium decem, quando ad baptismum venit, triginta quidem annorum, and som alamie. Adde quo de an ro illustrissimus sed non plenns. Adde que de ea re illustrissimus Scaliger olim observavit lib. vi de Emendat, temp. Certe ætas triginta annorum solidæ ac perfectæ prudentize est, et majore tam animi quam corporis rohore prædita : eanique rationem reddit Euthymius toco citato, quare post trigesimum ann. Christus ad haptismum venerit. Sic can. 17 concilii Agathensis, perfecti viri ætas dictur; et perfecta ætas in legibus Wisigothorum lib. x, tit. 2; ætas legitima Theophilo lib. 1 instit. tit. de Libert. § 4: Εδνομος, inquit, πλικία, à vote tar l' briavie, Legithna etas est que trige.

deterius pottori insidiari soleat, et Thoodoretus quæst. A simum annum excédit: quid utilicet eam metatem in 43, in Numer. : ᾿Απὸ εἴκοσι καὶ πίντε ἐτῶν καὶ ἐπάνω, a rayumisso olim desideraret tex Ælia Sentia, qua ενς πεντέκοντα ἐτῶν, A riginti quinque annis et supra ad guinquaginta annos. Sed temeratus est ille locus, xxx annorum manumit ere non liceret.

λών νοσών τις φωτισθή | Cornelius urbis Romse epi-scopus in epistola ad Fabium Antiocheaum, ques apud Eusebium exstat lib. vi, cap. 43, de Novate loquens: καταλικών γάρ, inquit, την έπαλυσίαν τοῦ Θεού εν ή πιστεύσας κατηξιώθη του πρευθυτερίου κατά χάριν του έπερπόπου του επιθέντος αντώ χείρας είς πρεσθυτερόου κλάρου, ός διακωλυόμενος ύπο παντός του κλάρου, άλλά και λαϊκών πολλών (inst μα έξον του έν κλίνη διά νόσου περιχυθέντα, ώσπερ και ούτος, είς κλάρου τινά γενέσθαι), ήξιωσε συγχωρηθήναι αυτώ τουτου μόνου χειροτονήσαι. Ecclesiam Dei reliquit, in qua post fidem receptam presbyterii honore donatus fuit, savore ep scopi qui manus illi ad soriem presbytern imposuit. Qui quidem episcopus ab omni clero, sed etium a multis laicis velitus (quoniam minime ticebat quemquam in lecto propter morbum baptizatum, sicut huic contigerat, in clerum assumi) petiti ut hunc solum ordinare permitteretur. De haptizatis in ægritudine meminit etiam can. 151 hujus codicis et can. 48 collectionis Africanze. Cyprianus lib. 17, epist. 7, qui et hujusmodi clinicos appellatos fuisse tradit. Erant autem elinicorum duo genera. Alii, qui fidem quidem Christianam amplexi, necdum tamen baptizati, si in morbos inciderent, in ipsa agritudine, zal iv ti aldro, in lecto decumbentes baptizabantur. Herum meminit in lecto decumbentes haptizabantur. Horum meminit Epiphanius hæresi 28: Θί μέλλοντες τελιυτζες ματιστεί ματίσι καταχούμενοι, πρό τζε τελιυτζες λούτρου παταξεούνται. Morti vicini, si fuerini catechumeni, ante mortem lavaoro digni sunt. Sie prætorem Arinthseum in îpso vitre exitu regenerationis lavacrum accepisse memorat Basilius epist. S. Alii vero, qui professione Christiani, et pictatis doctrina instructi, ad extremum name meatis. hantismum consulto proteside. mum usque actalis, haptismum consulto protende-hant, simul et baptizari et mori volentes, no post illum acceptum rursus peccarent : pervulgato quippe illis temporibus errore decepti, existimament a peracto baptismo vitam immunem ab omni lapsu reviri, nec ullam delinquentibus expiationem aliam deinces reliquam esse. Gui opinioni causam dedit male intellectus D. Pauli locus ad Hebroos cap. vi, 4, quo etiam Novatiani abutentes lapsis omnino veniam denegabant. Sic Constantinus imp. extremo vitæ suæ tempore, ab Eusebio Nicomediensi episcopo baptizatus est, ut, præter Eusebium lib. 17, de ejus Vita, cap. 62, alii etiam ecclesiastici scriptores tradiderunt: Socrat. lib. 1, cap. 26; Theodor. lib. 1, cap. 22; Sozom. lib. 1, cap. 34; Hieronymus in Chronico, et Niceph. lib. van, cap. 54. Constantius etiam moriens voluit baptizari, ἐποθνήσκων ἐδοξε βα-πτίζισθαι, ut docet Athanasius de synodis Arimini et Seleuciæ. Idem de Theodosio Magno tradit Ambro-sius in orat. de ejus obitu, et Socrates lib. v, cap. 6. flunc vere clinicorum morem, et in suscipiendo ba-ptismo dilationem, acriter reprehenderunt orthodoxi Patres. Tertullianus lib. de pœnit., Omne præterea, inquit, cunclationis et tergiversationis erga poenitentiam vilium, præsumptio intinctionis importat. Certi enim indubitates venim delictorum, medium tempus interim furantur, et commentum sibi facium telinguendi. Gregor. Nazianzenus orat. in sauctum boptismo, Buptizemur kodie, ne cras vi aliqua majore cogamur, ne beneficium tanquam injuriam prorogemus, nec exspectemus ut plura peccala congeramus, quo plura no-bis condonentur: nec graviori onere premamur quam vires nostræ ferre queant, ne una cum navi aquis ob-ruamur, ac baptismi gratiam naufragio amillamus, ac ruamur, ac daptismi gratiam naufragio anullamis, ac dum plura spe atque animo concipinus, omnia perdamis, etc. De clinicis etiam quidam accipiunt illud D. Pauli I Corinth. cap. 15, 29: Τι ποισσουσει εί βάπτιζόμενοι ὑπέρ τῶν ντκρῶν, Quid facient ii qui baptizantur pro mortuis? Hoc est, ut ipsi putant, qui tanquam mortui sive moribundi haptizantur. Ego vero, salvo meliore judicio, illud intelligendum puto d iis qui, perverso quorumdam hæreticorum more,

vice mermeram baptizabantur. Hunc morem indi- A τοῦ μηδένα τὸ σίμα βρῶμα ποιείσθαι, Ne ex sanguent Epiphanius de Cerinthianis loquens hæresi 28: cibus conficiatur. Εαί τι παραδόστως πράγμα ήλθεν είς ήμας, ώς τενων μέν παρ' αύτους προφθανόντων τελευτίσαι άνευ βαπτίσματος, άλλους δέ κατ' αύτου είς όνομα έκείνων βαπτίσ μέν παρ' σρατιος, ύπερ του μή δυ τη άναστάσει άναστάντας αυ-τους δικόν δουναι τιμορίας, βάπτυσμα μή είληφότας. Εx traditione res quadam ad nos devenit, quod qui-dam apud ipsos de vila decesserunt, morte præoccupati citra baptisma, alii vero pro ipsis in nomen ipsorum baptizentur, ne ubi resufrexerint, illi in resurrectione pænas dent, eo quod non acceperint baptisma. Id eliam Marcionitae postea factitarunt, exemplum forte a Cerinthianis mutuati : sic enim de iis Chrysostomus in epist. I ad Corinth. cap. xv, homil. 40: Επικάν γαρ τις κατηχούμενος ἀπελθη παρ' αὐτοῖς, τὸν ζώντα ὑπὸ τὰν κλάνην τοῦ τετελευτηκότος κρύψαντες, προσιάσι τῷ νεκρῷ, καὶ δικλέγονται, καὶ πυνθανονται εἰ ·βούλοιτο λατείν το βάπτισμα · είτα έκείνου μηθέν άποπρενομένου, ὁ πεπρυμμένος κάτωθεν άντ' ἐκείνου φησί, δτε δή βούλοιτο βαπτιεθήναι, και ο πω βαπτίζουσιν αυτόν mort του απελθόντος. Postquam cutechumenus quispiam apud eas excesserit, sub lecto mortui absconso aliquo qui vivit, accedunt ad mortuum, et alloquuntur et rogant velitne baptismum accipere? deinde illo nihil respondente, is qui est absconsus inferius, pro illo di-eit se velle baptizari : et sic eum baptizant pro eo qui excessis. Hujusmodi Marcionitarum baptisma, vicarium vocat Tertallianus lib. de Resurrect. carnis. Si antem et baptizantur quidam pro mortuis, videbis an ratione certa illa præsumptione hoc eos instituisse sortendit, qua alii etiam carni ut vicarium baptisma profuturum existimarent ad spem resurrectionis, qua nisi corporalis, non alias sic baptismate corporali obligaretur; et lib. v. advers. Marcionem cap. 10. Ambrosius in I. Corinth. cap. xv. Pauli locum explicans: Exemplum, inquit, corum subjicit qui tum sesuri erant de futura resurrectione, ut etiam pro mortuis baptizarentur, si quem sorte mors prævenisset, timentes ne aut male, aut non resurgeret, qui bapti- C zatus non suerat, vivus nomine mortui tingebatur.

διά τους έπτα Act. apost. cap. vi, 5, et cap. xx. 8; Synodus vi in Trullo can. 16; et Sozomenus lib. vii libi. cocl. cap. 19: Διάκονοι δέ παρά 'Σωμαίος είσετε νύν ου πλείους είσεν έπτά, καθ' ὁμοιότητα τῶν ύπο των αποστόλων χειροτονεθέντων παρά δέ τοῖς άλλοις δάτορος ο τούτων κριθώς. Diaconi apud Roma-nos hacienus non plured sunt quam septem, ad similisudinem corum qui ab apostolis ordinati fuerant, apud

alios vero numerus eorum promiscuus est.

χωρίς αίματος και είδω οθίτου και πυκτού 1.1 iosum statutum legimus in apostolica synodo prima, Act. apost. cap. xv, 28, et cap. xx1, 25, atque in Ecclesia diu observatum fuisse testantur prisci rerum ecclesiasticarum scriptores. Tertullianus in Apologetico cap. 9: Erubescat error vester Christianis, qui ne animalium quidem sanguinem in epulis esculentis habemus, qui propierea quoque suffocatis et morticinis abstinemus, ne quo sanguine contaminemur, vel intra viscera sepulto. Minutius in Octavio: Nobis homicidium nec videre fas est, nec audire, tantumque ab humano sanguine cavemus, ut not edulium pecorum in cibis sanguinem noverimus. Id ipsum est quod in mediis cruciatibus olim a Biblyde responsum testatur Eusebius lib. v Hist. eccl. cap. 1, et Niceph. lib. 17, cap. 17. Ea quippe, enm ob Christi confessionem in tormentis urgeretur, ut aliqui i adversus Christianos vi concta proderet, quasi humanis carnibus vescevi coacia properei, quasi numans carminus vesce-rentur: Πῶς ἀν παιδία φάγρειν οἱ τοιο τοι. οἰς μητὰ ἀλό-γου ζόνον αίμα φαγείν ἐξ'». Quomodo infantes ederent. elli, quibus ne irrationabilium quidem pecudum san-guine resci licet? Ad hoc Christianorum institutum allu tere videtur Lucianus in Peregrino: Παραγούνας τι κα! εἰς ἐκκίννυς' διφθη γάρ τι, ὡς οἶιαν, ἐσθίων, τῶν ἀκοβόψεων κὐτοῖς. Admisso nescio quo flagitio adversus tllos, siquidem visus erat, ut opinor, aliquid ex interdictis comedisse, etc. Adde Clem. Alexandr. lib. u. Predag. cap. 3, et Leonem imp. Novel. 53: 11:01

πρισδυτίρου γεγαμην τος J Presbyteri conjuga Socrates lib. II Hist. eccles. cap. 33, de Eustat in ipsa synodo Gangrensi damnato loquens : צ"ס ע'E' τε ητημμηχότων εύχας έχώλυε γενέσθαι, και πρεσθυτέ γυνείκα έχοντος, ήν νόμω λαϊκός ών ήγχνετο, την εύ γίαν και την κοινωνίαν, ώς μύσος εκκλίνειν εκέλευε. ædibus conjugatorum precationes fieri vetuit, et ber dictionem et communionem presbyteri habentis ua rem, quam lege, cum esset laicus, duxisset, tanqui scelus declinandam præcepit. Et Balsamo ad hu canonem: 'Ο παρών κανών άναθεματίζει του; μή ά στάπτως μεταλαμδάνοντας από ιερέων εχόντων γυνείκο hoc est interprete Gentiano Herveto: Præsens can eos anathematizat, qui non indistincte communica sacris sacerdotum qui habent uxores. Fulgentius Fe randus Carthaginensis Ecclesiæ diaconus, in Brev tione Canonum cap. 89, ex cod. ms. Corbeiensi viro doctissimo Franc. Chiffletio nuper editus: de oblatione presbyteri conjugati nullus andeat ne communicare, concilio Gangrensi tit 4. Vetus vers qua Isidorus Mercator in sua collectione Canonum ca usus est, sic habet, De oblatione presbyteri conjugat Si quis discernit presbyterum conjugatum, tanqua occasione nuptiarum, quod offerre non debeat, et a ejus oblatione ideo se abstinet, anathema sit. Sic etia antiques interpres in cod. ms. Bibl. Thuanæ, presby terum conjugatum vertit; perperam Dionysius Ex gaus, qui uxorem habuit, quod cum voce γεγα κηκότι minime convent, sed verius, qui uxorem habet, yu vaixa i corror, ut Socrates et Balsamo recte interpre tati sunt.

οίχον τοῦ Θεοῦ | Hie et can. 106 hujus codicis do mus Del pro ecclesia accipitur. Sic passim apud ecclesiasticos scriptores. Zeno Veronensis serin. d Psalm. cxxvi: Conventus quidem ecclesiarum, quo ad secretam sacramentorum religionem ædificiorun septa concludunt, consuetudo nostra domum Dei solite est nuncupare. Vide Animadvers. viri eruditissimi D

Heraldi ad Arnob. lib. vi.

άγάπας ] Coense dominicæ tres olim erant partes "Αρτου κλάσις fractio panis, cujus meminit D. Luca: Act. apost. cap. 11, 42, ct cap. xx, 7, ubi Syrus in terpres מוכרכבויא Graco vocabulo אוכרכבויא eucharistiam vertit : secunda pars ποτήριον τῆς εὐλογία; poculum benedictionis, cujus meminit D. Paulus I ad Corinth. cap. 11, 16; tertia pars ἀγάπη, hoc est sobrium convivium, a Christianis post eucharistiam in ecclesia celebrari solitum, et inopum refocillandorum causa potissimum excogitatum, cujus etiam plura testimonia exstant apud priscos rerum ecclesiasticarum scriptores. Sed et in epist. Judæ apostoli cap. 1, 10, ubi quorumdam impietatem perstringit bis verbis : Οὖττί είσιν ἐν ταῖς ἀγἀπαις ὑμῶν σπιλάδες, συνευωχούμενοι ὑμῖν, ἀρόζως ἐαυτοὺς ποιμαίνοντις. Ηἰ sunt in agapis, sive ut habet vetus interpres, epulis vestris maculæ, dum vobiscum epulantur, sine timorc scipsos pascentes. Œcumenius in hunc locum: Erant, inquit, eo tempore mensæ quæ parabantur, de quibus et Paulus epistola ad Corinthios loquitur, quas etiamà άγάπας appellabant. Illud vero publicum Ecclesiae convivium eleganter describit Tertullianus in Apologetico cap. 59: Cæna nostra, inquit, de nomine rationem suam ostendit. Vocatur ayann, id quod DILEctio penes Gracos est, quantiscunque sumptibus constet, hierum est pielatis nomine facere sumptum. Siquidem inopes quosque refrizerio isto juvamus. Si honesta causa est convivii, reliquum ordinem disciplinæ de causa æstimate, qui sit de religionis officio, nihil scurrilitatis, nihil immodestiæ admittitur, non prius discumbitur quam oratio ad Deum prægustetur, editur quantum esurientes cupiunt, bibitur quantum pudicis utile, etc., et libro ad martyres agapen fra-trum vocat. Cyprianus lib. in contra Quirinum cap. 3, agapen et dilectionem fratrum. Minutius in Octavio, Conviria non tantum pudica colimus, s d et sobria: nec enim indulgemus epulis, aut convicium mera

ducimus, sea gravitate hitaritatem temperamus. De A agape etiam sine dubio intelligendum est quod Plipius Junior de Christianis ad Trajanum scribens lib. z, epist. 97: Affirmabant, inquit, hanc fuisse sum-mam vel culpæ mæ vel erroris, quod essent soliti stato die ante lucem convenire, carmenque Christo quasi Deo dicere secum invicem: seque sacramento non in scelus aliqued obstringere, sed ne surtu, ne latrocinia, ne adulteria committerent, ne fidem sallerent, ne depositum appellati abnegarent, quibus peractis, morem sibi discedendi suisse: rursusque coeundi ad capiendum cibum, promiscuum tamen et innoxium. Hunc quoque in Ecclesia convivandi morem Chrysostomi ætate observalum fuisse, planum est ex illius Ilomil. 27 in epist. ad Corinth. cap. α: κοινάς δέ, inquit, ἐποιούντο τάς τραπίζας ἐν ἡμέραις νενομισμέναις, ὡς εἰκός καὶ τῆς συκέξεως ἀπαρτισθείσης, μετὰ τὴν τῶν μυστηρίων κοινωνίαν, έπε ποινήν πάντες ήτσαν εύωχίαν των μέν πλου-τούντων φερόντων τὰ έδέσματα, των δέ πενομένων, καί ουδίν έχόντων, ύπ' αὐτῶν κολουμένων, καὶ κοινή πάντων εστωμένων. Statis diebus mensas faciebant communes: es peracta synaxi, post mysteriorum communionem commune inibant convivium, divitibus quidem cibos affilmo acusaribus acusaribus quidem cibos affilmo acusaribus acusari ferentibus, pauperibus autem, qui nikil habebant, etiam vocatis, et omnibus communiter rescentibus. Illis conviviis omnes promiscue accumbebant, nullo habito discrimine, omniumque convivantium par fuit æquahas, at neque dives prior accumberet, neque pauper posterior. Quod cum non observarent Corinthii, a D Paulo reprehenduntur d. cap. 11, 21. De lis etiam Augustinus contra Faustum lib. xx, cap. 20: Agapæ nestre, inquit, pauperes pascunt sive frugibus, sive carnibus; et paulo post: Quoniam plerumque in agapibus, etiam carnes pauperibus eroguntur, misericor-diem Christianorum similem d'citis sacrificiis paganorum. Hee vero antiquissima in ecclesia convivandi ratio cum paulatim ambittone divitum, partim etiam multitudinis insolentia in abusum veniret, ea convivia in ecclesiis exerceri prohibitum legimus can. 132 bujus codicis, et concil. Carthag. 111, can. 30. Re-mansit autem nomen in usu ecclesiastico, ut convivia que pauperibus et hospitibus reficiendis instruuntur, dyanas et charitates appellarentur, et a dominica ecena separari coeperunt, quam in ecclesia tantum administrari fas erat. Prisco autem consuetudinis vestigia hodicane Gracci servare dicuntur, qui die resurrectioni dominicæ sacro post sacram mysteriorum communionem, allatis in ecclesiam epulis communiter convivantur, carmen quoque solemne concinunt, quod his verhis constat: Χριστός ἀνίστη ἐχ νικρῶν θανέτω θανατὸν πατύσας. καὶ τοῖς ἐν τοῖς μνήμασιν ζώνν
χαρισώμενος. Ut olim vir priscæ antiquitatis ceclesiasticæ peritissimus G. Cassander in liturgicis adnotavit. Porro agape Christianorum non multum differt a sacris Romanorum conviviis, quæ charistia dicehantun, in quibus querele affinium et amicorum componebantur. Horum meminit poeta lib. 11 Fast.:

Proxima cognati dixere charistia chari.

Et describuntur a Valerio Maximo lib. 11, 6ap. 17, his D verbis: Convivium solemne, inquit, majores instituerunt, idque charistia appellaverunt, cui præter cognates effines nemo interponebatur: ut si que inter necessarias personas querela esset orta, apud sacra mensæ, et inter hilaritatem animorum, fautoribus concordiæ adhibitis tolleretur. Omitto avasicia Cretensium, et piedrim Lacediemoniorum, de quibus videsis N. Cragium lib. 1 de Republ. Lacediem. eap. 9.

περιδολαίω] Suidas: Περιδολαιόν έστι ένδυμα. Peribolæum est indumentum, seu restimentum. Pollux in Onomastico lib. VII, cap. 13: Αξ δι έρεστρίδες και άμφιστρίδες, περιδολαικ άν είνν. Exteriores vestes, et qua superindumulur, peribolæa sunt. Balsamo et Zonaras hie περιδολαικόν νοκαιτ το έπανω των άλλων έπίθητα, amiculum, seu, vestem quæ aliis superponitur. Ilac etiam voce usi sunt LXX Interpretes Psalm. ci et cm. et D. Paulus in epist. ad llebr. cap. 1, et l ad Corinth. cap. 11.

ρήρους | Lonaras hie βάρους Beros, τὰ συριχὰ ὑφάσματα vocat restes e serico contextas, exeque honestiorum erant. Fuit et Burrus, sive Byrrus vestis genus aliquantum vilioris. Vide P. Pithœum lib. u advers. subseciv. c. 16.

μεταδάλλοιτο άμφιασμα] Promiscuus vestium usus damnatur Deuteron. cap. xxII: Non inductur muller veste virili, nec vir utetur veste muliebri. Hujus legis meminit Philo Judacus περὶ ἀνδρείας. Jesephus lib. Iv Antiq. cap. ult., et Cyprianus epist. 37 ad Encratium.

ἀποκείροιτο τὰς κόμας] D. Paulus in I ad Corinth. cap. η, 6: Αἰσχρὸν γυναικί τὸ κείρασθαι ἡ ξυρᾶσθαι, Turpe mulieri tonderi aut radi. Refert Sozomenus lib. vn Hist. eccles. cap. 16, Theodosium imp. edicto cavisse τὰς γυναίκας κειρομένας τὰς κεφαλάς, ἀπελαύνεσθαι τῶν ἐκκλησιῶν τοὺς δὲ ταυτάς προσιεμένους ἐπισκοπος. ἀφειρεῖσθαι τῆς ἐπισκοπῆς. Mulieres quæ caput tonderent ab ecclesiis esse expellendas, et episcopos eas admittentes episcopatibus privandos.

δρον τῆς ἐν Νικαία συνόδου περὶ ἐορτῆς τοῦ πάσχα] Epiphanius hæresi 69 de Patribus Nicænis loquens: ᾿Λμα δὲ καὶ ἐν τῷ αὐτῷ κανίνας τινὰς ἐθηκαν ἐν τῷ συνόδω ἐκκλησιαστικούς, ὁμοῦ δὲ καὶ περὶ τοῦ πάσχα ὡρισαν μίκν ἔνωσιν καὶ ὑμόνοιαν τὰν ἀγίαν Θεοῦ καὶ πωνόρετον ὑμὶραν γίνεσθαι. Simul autemet in eadem synodo canones quosdam posuerunt ecclesiasticos, simulque de Paschate decreverunt unam unitalem ac consensum fieri. Et Sozomenus lib. 1, cap. 24: Παυσαμένις δὲ τῆς ἐπὶ τῷ δόγματι ζητήσεως, ἔδοξε τῷ συνόδω καὶ τὰν πασχωλίν ν ἰορτὰν ἀπαυτας κατὰ τὸν αὐτὸν ἐπιτελιὲν καιρόν. Controrersia de fide sublata, concilio visum est, ut omnes diem festum l'aschatis uno eodemque tempere celebrarent.

χανονικές ἐπιστολάς] χανονικά γράμματα can. 145 hujus codicis. Antiquissimus in Ecclesia canonicarum sive ecclesiasticarum epistolarum usus. Ilas orthodoxi episcopi tanquam fidei suæ tesseras invicem mittebant, ut earum commercio societatem ejusdem religionis; et, ut loquitur Tertullianus de præsoriat. cap. xx: communionem pacis et contesserationem hospitalitatis ostenderent. Id testatur concilii Antiocheni epistola synodica ad Dionysium Romanum, et Maxiepistola synouca au Dionysium Romanum, et maximum Alexandrinum episcopos, quæ apud Eusebium exstat lib. vii Hist. eccl. cap. 30, ubi de depositione Pauli Samosateni, et domni in eius locum substitutione agitur: Ἑδα) ώσαμέν τε ὑμῖν. ὁπως τούτο, γράφητε, καὶ παςὰ τούτου τὰ κοινω εκὰ δέχασθε γράψματα. Indicarimus autem robis ut illi domno scribatis, et ub eo litteras communionis suscipiatis. Ac proinde unitatem Ecclesiæ probari solitam tradit Optatus Milevitanus lib. 11: Nobis, inquit, tolus orbis commercio formatarum in una communionis societate concordat. Et Augustinus epist. 162: Unde factum est, ut etiam ad nonnullos Donatistarum primurios scriberemus, non communicatorias litteras, quas jam olim propter suam perversitatem ab unitate catholica qua toto orbe diffrea est, non accipiunt: sed privatas tantum. Et epist. 163 de Eleusio et sociis ejus loquens: Hec primo asserere conatus est ubique terrarum esse communiquem suam. Quærebam utrum epistolas communicatorias, quas formatas dicimus, possent, quo rellent dare, etc. Porro canonicarum sive formatarum epistolarum varia erant ac distincte species et appellationes diversa, quas passim in Conciliorum Aciis et in universa Historia ecclesiastica observare licet. Generaliter autem κανονικών έπιστολών appellatione, είρηνικαί et συστετικαί, pacifice et commendatitiæ significantur. Zonaras liic, πανονικάς ἐπιστολός τός συστατικάς καὶ εἰρηνικάς ὀνομάζει; et in can. 22 concilii Laodiceni: Τάς ἐπιστολάς, inquit, τὰς ε ρενικάς τε καί συστατικάς, κα-νον:κὰ γράμματα ένταθθα ἀνόμασεν, ὡς κατὰ κανόνο

clenverae le lenverae etiam meminit can. 189 hujus codicis. Harum duæ sunt species : al æ enim sunt quæ et dimissoriæ dicuntur, quæ episcopis a metrapolitanis, et metropolitanis a patriarchis dantur, cum ad Imperatorem usu sic exigente proficiscuntur; alia

vero que ah episcopis dantur clericis qui proficisci A nequiburnes. Ibune Theotecnus Ciesarese Pala aliam in urbem volunt, atque in ejus clerum recipi. Dicuntur autom pacificie quasi pacis arbitre. Zonaras in can. 11 concilii Chalcedonensis : Eippymal uiv, inquit, Απιστολαί είσεν, αι λεγόμεναι άπολυτικαι, οίαι ε΄στο αι διδόμεναι τους έπισκόποις παρά των μυτροπολιτών οίς υπόκεινται. κα τοίς αντροπολίταις παρά των εξε ξεέρευ πόλιο άπελθείο, και καταλιγήναι τη ένει έκκισ Αντικαίαν άπειαν πρός βασιλέκ και οίκι είστο αι παρε-άναγκαίαν άπειαν πρός βασιλέκ και οίκι είστο αι παρε-άναγκαίαν άπειλθείο, και καταλιγήναι τη ένει έκκισ πατρεπρχών ύφών προχειρίζονται. ότι δια τικα χρείκο σία · εξοποικαί δε λέγγνται ώς εξοήνην βρα εύνυσαι. Idem de εξοηκικοίς tradit Græcus Scholiastes Harmenopuli

in synopsi canonum sect. ບາງ tit. 2. ກຸລົດສະ ເທີເ ບໍ່າຕໍ່ ກ່ວໂລງ Civitatis nomine non tantum urbs mossibus cincta significatur, sed et regio sen urbs monibus cincia significatur, sed et regio seu territorium civitati ascriptum. Sic Dio Chrysostomus orat. 56, inter cetera que Cæsarem Tarsensibus concessisse narrat, χώραν nominat : κάχεινος ὑμίν, inquit, περίσχε χώρου, υδμους, τιμήν, έξουσίεν, elc. Ille vero vobis præstitit regionem, leges, honorem, potestatem. Kiphilinus de Bysantio a Severo imperatore diruto et in vici formam redacto loquens : Τὰν πόλει σε, inqu't, καὶ τὸν χώραν αὐτῆς, Περινθίως Ιχαρίσανο, καὶ αὐτῆ ἐκιῦνοι οἰλ κώμη χρώμενοι. Urbem, omnemque ejus regionem Perinthiis concessit: illique Bysantio nai sunt ht unico. Jurisconsulti territorium civitatis vocant. Pomponius: Territorium est universitas agrorum intra fines cujusque civitatis, intra quos, ut ait Siculus Flaccus, juris dicendi jus erat. Hinc Judicis territorium I. fui. ff. de Jurisd. Nec vero in republica tantum, sed etiam in Ecclesia, civitates regiones ac territoria sua habuerunt, quæ passim in conci-His et in historia ecclesiastica παροιχιών nomine significantur. Justinianus I. xxvi, C. de Episcop. aud. Er izcira tā zodse ā tā napoezia, in civitale vel ejus vicinia; et l. xxxv, C. de Episcop. et cler. Kan τολμήση τις estiodei πολιν του ίδινυ επισκόπου ή της περιοικίδος πυτής, άτιμουταν. Si quis audeat civitatem aut sua episcopa and territorio privare, infamis redditur. Sic ter-ritorium episcopi in concil. Aurel. 1, can. 19, et Aureamensi ni, can. 18; concil. Vasensi, can. 3; Wormat, can. 60; et in actis concilii Constantinopolitani sub Menna, territorium Apamæarum.

fronzigras Exonustav sive teopzistav meminit etiam can. 128 et 150 hujus codic s. Initio nas-centis Beclesia donum ejiciendi demones, laicis etiam qui Christi fidem susceperant commune fuisse videtur. Denioniorum enim ejectio inter signa qua credentes dicuntur secutura, numeratur Marc. cap. xvz, 17: 2 parta di rois nicreioace raura nupanoloculari ès roi ordinari pou daipoua incalocure. Signa antem eos qui crediderint, hec consequentur: per nomen meum demonta ejicient. Tertullianus lib. de Corona militis can. 20, testatur a militibus ejectos spiritus immundos. Et quos, inquit, interdiu exorcismis fagarit, nertibus defensabit; et lib, de Idololatr. cap. 14, docet, parentes solitos exorcizare proprios Alios: Qua constantia exorcizabit allumnos suos, quibus domum suam cellarium præstat? Ille quidem si D excluserit dæmonem, non sibi placeat de fide: neque ejus injuicum exclusit. Postea peculiare ac distinctum munus in Ecclesia fuit. Scholiastes Græcus Harmeno-puli in epitoine canonum sect. 1, tit, 9: ἐγοραντάς, κα-τυχυ-άς interpretatur. Sic Theodorus Balsamo in can. 26. Laodicenæ synodi, ἐπορκίζες. inquit, προυν rrayets knio rous. Expreizare, hoc est catechizaré in-

μείζους έπετκότων σύνοδον Majorem synodum epi-scoporum, hoc est σύνοδον έπισκόπων της διοικίστως. odum spiscoporum diæceseos, ut in can. 169 hujus

κατιστών έτερων διάδοχον] Olim episcopo adhuc viveute licebat ordinare épiscopum successorem. Eusebius lib. vn, cap. 32, de Anatolio loquens: Τούτω πρώτος, İnquit, ὁ τὰς Παλαισεινών Καισαρείας ἐπίσχ:mos Osorenvos, xeipas els intonomin introdeine, dixδοχον ίαυτου μετά τελευτήν πορεισθαι τη ίδια παροικία tum episcopus, per manus impositionem primu scopum ordinavit: sumque successorem sibi post tem ad paræciæ suæ procurationem deligendum dit. Id postea prohibitum est, ut ex boc canone stat. Ado Viennensis in Chronico an. 810: Bern Viennensis episcopus erat, et beidradus Lugdun qui initio imperii Ludovici imp. Suessionis mond locum petiit, et in loco ejus Agobardus ejusdem f sia chorepiscopus, consentiente imperatore et uni Gallorum episcoporum synodo, episcopus substest. Quod quidum desendere volentes, dixerunt, eur venerabilem Agobardum a tribus episcopis in sede dunensi jubente Leidrada fuisse ordinatum. Sed i nica auctoritas est, in una civitate duos episi non esse, nec vivente episcopo, successorem sibi d

εθθύνας παρέχειν] Rationes administrationis dere, Latine verti, Sic passim apud Græcos scr res rid violat et ridivac de ora, pro, rationes a nistrata reipublica reddere accipitur : sive, ut Cicero, exponere quod in magistratu quisque go rit, quod olima apud censores fiebat. Hinc apud mostbenem eddiver tur armodereuginur, item ed τάς πρεσδείες et εύθύσει βίου, censure quibus vike anteactæ rationem reddere cogitur; et : Plutarchum in Pericle, mipi ras sulvers amapair. exigendis rationibus implacabilis. Sic apud Ar phanem ὑπεύθνος, qui reddendis rationibus obn seu qui rerum in magistratu gestarum ratio nondum retulerunt. Sunt et qui ε/ννας διδό αι, re tundarum judicio subjici, interpretantur : ut 200 စ်ခှန်းမှ vel လိခု သွန်းများ damnari repetundarum. Budæum in Adnot. in Pand. Hæc est igitur hujus nonis sententia, episcopos quibus rerum ecclesi: carum potestas concessa est, si quid ex lis in i suos convertant, aut cognatis suis præbeant, rede dis rationibus synodo Provinciae obnoxios esse veluti quodam repetundarum judicio subjici. etiam explicat Alexius patriarcha CP. in synoc que lib. n Sentent. synod. exstat, his verbis: φρουτιστάς, [IIquit, διούως παρά τῶν μυτροπολι δοθάμαι, τοὺς ὀφείλοντας ἄπασάν τι τὰν πρόνοιαν ἐπιληστών ποιείσθαι, ἄμα τοῖς αὐτών ἐπισκόποις, καὶ your tor ant thanton stamparteager generationer, of κανονικός έχονται άκριδείας τα όρισθέντα, ίξ αὐτών θείων κανόνων δείκνυται. Καί γάρ δ ε΄ καί κ΄ τῆς ἐν ᾿Αν χεία συνόδου κανών, τοῖς ἐπισκόποις τὰν ἔξουσίαν ἐκκλησιαστικών ἐπετρέπων πραγμάτων, κωλύει μετας λειν αὐτά εἰς ἰδίας χρείας, και οἰκείοις αὐτῶν συγγε: παρέχειν, εἰς τὸ διὰ τρύτου λεληθότως βλάπτεσθαι τ λόγους των έκκλησεών. δεό και ύπευθύνους τρίς κατ' έπ χίαν συνόδοις τιθείς, τὸ πρέπον αὐτούς δοκιμάζειν ἐπιτ mei. Curatores similiter a metropolitanis dentur, Ecclesiis omni adhibita sollicitudine cum episcopis rum prospiciant, et administrationis annue ration exigant : quod autem hore a nobis ita definita, ca sentanea sint accurate canonum menti, ex ipsis sac canonibus constat. Nam xxv canon Antiochenæ syno polestatem in res ecclesiasticas episcopis conceder quominus eus in usus suos convertant, cognatisq suis prabeant, ut hoc modo rationes Ecclesiarum tac detrimentum capiant, prohibet. Ideoque rationibus synodos propinciales reddendis obnoxios factens, d cori explorandi curam injungit.

τούς γομίμως συναφθέντας δευτέροις etiam mentio est in can. 8, 39 et 52 hujus codici ex quibus planum est digamos olim ab Ecclesia da natos, illisque certum ponitentiae tempus definitu fuisse. Quinam autem illi fuerint, vulgo fere ign tum. Ut vero illud manifestum flat, observandum e tres reperiri digamiæ species; prima, cum quis δι έχει κατά ταυτόν γυναίκες, binas simul habet uxore Ejusmodi fuit digamia Barbarorum et Judzorum qu bus uxorum multitudinem permissam misse nem est qui nesciat. Ac de Judreis quidem testatur Jose phus lib. xvn Antiq. cap. 2: Paternus mos erat, in quit, ut simul plures haboremus uxores. Et Justinu Martyr ad Tryphonem: Διδάσκαλοι ύμων μέχρι νου A duxit, et qui alteri desponsam ducit. Et Jo. Siphilims και τίσσαρας, και πίντε έχειν ύμως γυναϊκας έκαστον patriarcha CP. in synodica de sponsahibus lib. 1 συγχωρούσι: Magistri vestri ad hoc usque tempns. Sent. synod.: Ο μνηστείαν συστησάμενος και κατά quatior et quinque uxores unumquemque restrum au-bere permittunt. Hisc vero paganorum et Judæorum licentia Romanis legibus est prohibita, l. n, C. de Incest. nupt., l. xvii, C. ad leg. Jul. de Adulter.; et l. vm, C. de Judæis. Et, ut ait Theophilus de Nupt. § 6 ct 7, Σεφαλική ώρισται τιμωρία κατά των διπλών γάμον συνιστώντων. Capitalis in cos pama constituta est qui binas nuptias contrakunt. Theodoretus in primam ad Timotheum: Olim consueverant et Graci, et Judei, cum duabus, et tribus, et pluribus etiam uxoribus simul jungi, lege matrimonii. Quinetiam nunc cum le-ges imperatoriæ prohibeant duas simul uxores ducere, rem habent cum concubinis et meretricibus. Altera diamise species, cum quis morte prioris conjugis sotuto matrimonio secundas nuptias contrahit : de ea quoque non ambigitur. De tertia igitur quæ vulgo ignota, paucis agendum est. Ejus vestigia quædam exstant in edicto Prætoris. Qui bina sponsalia binasve muptias eodem tempore constitutas habet, infamia notatur l. 1, ff. de his qui not inf. Et l. xii, § 2, ff. cod.: Quod ait Prætor, eodem tempore, non initia sponsatiorum eodem tempore factorum, accipiendum est, sed si in idem tempus concurrant. Sane legibus Romanis divortio dirimebantur nuptire, ne tamen temere et sine judicio id fieret, hæc renuntiatio certis quibusdam ac solemnibus verbis fiebat, adhibitis septem testibus civibus Romanis puberibus, ex capite scilicet legis Julie, quæ divortiis modum imposuit, et præter formulam facta pro infectis haberi statuit. Quod et Pemponius JC notat l. xxxv, ff. de Donat. int. vir. et uxor. ; Si non secundum legitimem observationem divor ium factum sit, non videtur solutum matrimonium. Et Caius I. xem, ff. de Adult. : Si ex lege repudium missum non sil, mulier adhuc nupta videtur. Matrimonia etiam nonnisi misso repudio. nec sine legitima causa dissolvi statuerunt impp. Constantinua et Theodosius l. 1 C. Th. de Repud., C et l. vui, C. eod., ubi causas designant, quibus ma-ritus ab uxore, et uxor a marito repudiari potest. Renuntiatio enim hujusmodi fuit, ut aut vir uxori, aut upor marito matrimonium remitteret. Loque jure qui quave sine causa et absque legitimo repudio alteram ducit, alterive nubit, binas nuptias eodem tempore constitutas habet. Eadem ratione ecclesiasticis scriptoribus digami dicuntur, qui priore conjuge absque legitimo repudio, hoc est præter causam adulterii, dimissa, alteram superinducunt. Planum quippe est, divortiorum causas, excepto adulterio, legibus seculi olim receptas et ah immeratoribus aas seculi olim receptas et ab imperatoribus excogitatas, nunquam ab Ecclesia admissas fuisse. Atque ideo qui legitime, hoc est secundum legis humanæ licentiam divertebant, et ad alias nuptias transibant, judicio Ecclesiæ binas nuptias eodem tempore constitutas habere censebantur, unde et iis merito canonica mulcta irrogabatur. Hanc digamiæ speciem non obscure indicat Chrysostomus in epist. I ad Ti-moth. cap. 11, homil. 10: Έπὶ τῶν Ἰουδαίων ἔξῦν καὶ δευτέροις όμιλειν γάμιις, και δύο έγειν κατά ταυτόν γυναίκας. Judæis licitum erat et binis muptiis jungi, et duas itidem habere simul uxores. Justinus martyr in Apologia 2: Καὶ οἱ νόμω ἀνθρωπίνω δεγαμίας ποιούμενοι ερτω οι παρά τῷ ἡμετέρω διδασχάλω είσί. Ji qui lege humana binas nuptias contrahunt, peccatores sunt apud pracceptorem nostrum. Quibus verbis ad iflud Christi alludit, Matth. cap. xix, 9: Quicunque dimiterit uxorem suam, nisi propter adulterium, et aliam duxerit, machatur : et qui dimissam duxerit mo:chamer. Idem Justinus, δεύτερος γάμος ευπρεπής μοιχεία. Quos vero Justinus νόμω άνθρωπισω διγαμίας ποιουμίσως, hic canon νομίμως δεντέροις γάμοις συναγθίντας vocat. Sic Gracus Scholiastos Harmenopuli in epitome canonum sect. 3, tit. 1: diyamis lativ, o xal ετίραν μετατευσάμενος, και έ έραν κατά νόμους άγόνειος, ναι ο την έτίρω μναστευθείσαν αγόμενος. Digamus est et is qui aliam sibi despondit, et aliam secundum leges

Sent. synoa. : Ο μνηστιων σου του γομενος, δίγαμός νόμους διαλυσάμενος, είτα έτέραν άγ γόμενος, δίγαμός έστι. Is qui sponsalia contraxit et sesundum leges de la contraxit et ses de la dissolvit, alia deinceps uxore ducta, digamus cot. hujusmodi igitur digamis accipienda sunt supradicti canones 8, 39, 52 et 105 hujus codicis. His autem opponuntur ii qui D. Paulo mas yuvames avores, unius uxoris viri dicuntur, I ad Timoth. cap. III, 2 et 12, et ad Titum cap. 1, δ: Δεῖ τον ἐπίσκοπον ἀκεπίληπτον είναι, μιᾶς γυναικὸς ἄνδρα: et διάκονοι ἔστωσαν μιᾶς γυναικὸς ἄνδρες. Quibus verbis Apostolus, Christi vestigiis insistens, præcipit-ne ad episcopi aut diaconi munus assumatur, qui uxore temere repudiata, alteram secundum leges superinduxerit. Œcumenius in d. cap. 3: Εί γίνεται από ποσμικών, μή εία δευτε-ρόγαμος. Si fiat e mundunis, non sit saltem digemus. Et Chrysostomus in epist. ad Titum cap. 1, homit. τη chrysostomas in epist. ad Itum cap. 1, homil. 2, hæc verha D. Pauli explicans, ε μιᾶς γυναικός ἀνόρ' » Καὶ τοὺς ἀσελ: εῖς κολάζων, καὶ οὺκ ἀφείς μετὰ δευτέρου γάμου τὸν ἀρχών ἐγχειρίζ: σθαι ταύτη». Ὁ γὰρ πρὸς τὸν ἀπείθοῦσαν μηδιμίαν φυλάζας εῦνοιαν, πῶς ἀν οῦτος γίνοιτο προστάτη; καιδοί; τίνα οὐκαν ὑποσταίη κατηγορίαν; ΐστε γάρ πάντες, Ιστε ότι εί μη κικώλυται παρά των νόμων τὸ δευτέροις όμιλεῖ» γάμοις, ἀλλ' όμως πολλάς έχει τὸ πράγτό δευτίροις όμιλεῖν γάμος, άλλ όμως πολλάς ἔχει το πράγμα κατηγορίας \* ούδιμίον ούν περέχειν λοδήν τοῖς άρχομένις τὸν ἄρχοντα Βούλιται. Impudices etiam coerce:, nec permittil ut quis cum binis nuptils, ad Ecclesiæ regimen dignitatemque assumatur. Qui enim erga eam quæ (repudiata) discessit, nullam benevolentiam servavit, quomodo is bonus Ecclesiæ præses erit? Quam ille non sustivebit reprehensjonem? Nostis enim omnes, and stei ver legie permissium sit secundis nuptils quod etsi per leges permissym sit secundis nuptiis jungi, rem tamen esse multæ criminationi obnoxiam : nullam igitur subjectis criminandi occasionem præbere Ecclesia prasidem vult. Et Theophylactus ididem : Ut lascivos cohibeat : unius, inquit, uxoris rir. Qui enim nultum servavit benevolentium erga eam quæ discessit, quomodo, Ecclesiæ bene præerit? Oportet autem episcopum irreprehensibilem esse. Digamus autem non est inculpatus, etsi hoc mundanis legibus placeat. Theodoretus loco citato: Si enim ipse, priore expulsa uxore, fuisset alii conjunctus, dignus esset qui reprehenderetur, et jure esset accusationi obnozius. Eadem phrasi ac notione D. Paulus I Tim. cap. v. 9, dixit: Χήρα παταλιγέσθω γεγονυϊε ένδε άνδρὸς γυνή, Vidua eligatur ques fueril unius viri uxor. Hoc enim digamis: genus commune fuit tum viris tum mulieribus, qui-bus æque apud Græcos et Romanos concessa divertendi licentia; quin et nomina rei illius propria pro-dita erant, ut si vir discederet ab uxore, lice diceretur ἀποπεμπή; si mulier a viro, ἀπόλειψις. Ac viris quidem divertere, aliasque repudiatis uxoribus etiam superstitibus, superinducere, legibus concessum fuisse vulgo notum est. Uxori etiam a marito divertere licuisse plura testimonia exstant, apud profanos sacrosque scriptores. Solon apud Plutarchum statuit Τήν γυναίκα τὰ τῆς ἀπολείψεως γράμματα παρά τῷ D ἄρχοντι θέσθαι, μὰ δι' ἔτει ον, ἀλλ' αυτήν παρούσαν. Sic Alcibiadis uxor libellum repudii apud archontem deposuit, ut in Alcibiade testatur Plutarchus. Andocides in orat. pro Nicostrato: Dicat, quæso, apud quem archentem promissa uxor repudiavit? Apud Romanos ejusmodi flagitium usitatum fuisse indicat Martialis lib. vm :

.... Nondom tricesima lux est, Et nubit decimo jam Thelesina viro...

..... Vetezeni, Proculeia, maritum Deseris, atque jubes res sibi habere suas.

Et Juvenalis:

.... Sic fient octo mariti ; Quinque per autumnos.

Coeffus apud Ciceronem lib. vin Fam. epist. 7: Soron Triarii divortium sine cuusa, quo die vir e provincia venturus erat, secit : nuptura est Decimo Bruto. So-

biles feminæ non consulum numero, sed maritorum annos suos computant, et excunt matrimonti causa, nubunt repudit? Tandiu intud timebatur, quandiu rarum erat. Quia vero jam nulla sine divortio acta sunt, qued sæpe audiebant sacere didicerunt. Et Tertullia-ans in Apolog., cap. 6: l'bi est illa selicitas matrimoniorum, qua per annos fere sexcentos ab Urbe con-dita, nulla domus repudium scripsit? At nunc in feminis repudium, jam et votum est, quasi fructus ma-trimonii. Ambros. lib. de Abrahamo : Nemo sibi blandiatur de legibus hominum : viro non licet quod uxori mon licet, eadem a vire que ab uxore debetur casti-monia. Testatur etiam Justinus Martyr apud Euse-bium lib. iv Hist. Eccl., cap. 17, mulierem quamdam Christianam dato repudii libello, a viro, propter huxuriosos ejus mores, discessisse: Τὸ λεγόμινον, in-quit, παρὰ ἀμῶν ἐκτούδον δο σα, ἐχωρίσθη. Sic legimus, Fabiolam a marito suo discessisse et alteri postea nupsisse, eoque nomine publicam ei pæniten- B tiam impositam fuisse tradit Hieronymus in epitaphio Fabiolae. Adde illud Christi, Marc. cap. x, 12: Si mulier dimiserit virum suum et nupserit alteri, mœ-chaiur; et concil. Eliberit. cau. 8 : Feminæ, quæ nulla præcedente causa, reliquerunt viros suos et alteris se copularerunt, nec in fins accipiant communio-nem. Et can. 72: Si qua vidua suerit mechata, et cumdem postea habuerit maritum, post quinquennii tempus acta legitima pænitentia placuit sam commu-nioni reconciliari: si alium duxerit relicto illo, nec in fine dandam esse communionem; vel si suerit ille side-lis, quem acceperit, communionem non accipiat, nisi post decem annos acta legitima pænitentia. Vide J. Leschasserium JC in observatione Gallice scripta, de Digamia.

centesimæ Interpretis error est, qui muiolias interpretatus est centesimas. Item Zonaræ et Balsamonis error est, qui can. 17 pro semissibus usuris accepere, quasi τὸ τμισυ τοῦ ολου τόπου, quæ dimidise centesimæ dicuntur l. ult. C. de Fiscal. usur; et Cujacil, qui recitatione ad l. xx, C. de Usur. ημιολίως usuras besses intellexit, que et ipsæ clericis interdi-cuntur. Nec melius Scaliger de re nummaria p. 95 et alii, cum autolias interpre antur usuras sesquialteras; id est, cum decem et octo in centum annua præstantur, ac proinde centesima et dimidia centesimæ. Neque enim usuræ centesimæ respectu άμιολίαι dictæ fuerunt; verum respectu sortis, quod sane est όλον, et κεφάλαιον seu άρχαΐον, et ut Tertullianus loquitur, universitas, ac proinde cum usura του όλου seu του κεγαλαίου, id est sortis, dimidiam partem constituit, nuoleov est: non usura semissis, don bessalis, non centesima, non sesquicentesima. Eam recte describit Hieronymus in Ezechiel. lib. VI. cap. xviii, f. 206: Solent in agris frumenti et milii, cini el olei, cæterarumque specierum usuræ exigi: verbi gratia, ut hiemis tempore demus decem modios, et in messe recipiamus quindecim, hoc est amplius partem medium. Constantinus modum usuris præscri- D bit 1. 1 Cod. Th. de Usur., puta, ut frugum aprolize, pecunice centesima tantum esse possint : quaecunque fruges, et ubi superfluum est, quod sortem excedit, seu sorti accedit, usura. Sidonius lib. 17, epist. 24, superimpositam medietatem eleganter vocat, cum sortem usura aquat. Vide sup a ad can. 17.

χειροτονίας επέ παρουσία ακροωμένων | Χειροτονία hic accipitur pro electione, sen suffragii forma, quam in eligendis episcopis ac presbyteris vetus observavit Ecclesia. Hæc autem vox ἀπό έξωθεν in Ecclesiam translata est. Apud Athenienses duplex erat ratio constituendi magistratus : quidam enim per κλήρον eligebantur, unde et κληρωταί άρχοι, magistratus sorte electi; et locus in quo deligebantur κληρωτήριον dicebatur: quidam vero per χε ροτονίαν, id est por-rectionem manuum, quæ in sublime a populo dum a iquem probaret fleri solebat, et χειροτονηταί appel-te a sunt. Id docet Demos.henes contra Newram, et

neca lib. in de Beneste., cap. 16: Nunquid jam ulla A Æschines contra C:esiphontem his verbis: M repudio erubescit, postquam illustres quædam ac no- stratus, inquit, esse dicent eos quos Thesmothetæ stratus, inquit, esse dicent eos gros Thesmothelæ tiuntur in æde Thesei, et eos quos populus solet zi rovia, porrectione manuses declarare. Hunc climi fragii ferundi modum apud Romanos usu recep testatur Cicero in orat. pro Flacco: Sie sunt exp sa, inquit, ista præclara quæ recitantur psephism non sententis neque auctoritations declarata, nec rejurando constricta, sed porrigenda manu pro dendoque clamore multitudinis concitatæ. Hinc li temporis civilis appellatio vertitur in sacram. L mus enim Paulum apostolum et Barnabam, ii exorientis Ecclesiae presbyteros per singulas cit exorientis Ecclesias presbyteros per singulas cittes seu Ecclesias, χειροτονία, hoc est suffragio consensu populi ordinasse. Id testatur D. Lucas cap. xiv, 25: Χειροτονίσαντες πρισθυείρους εκκλησιαν. Unde et ipse Lucas dicitur χειροτονι υπό των έκκλησιών, suffragiis delectus ab Eccle II Corinth. cap. vui, 19. Eadem notione χειροτας included accipitur hoc canone, pro electione videlicet et fragio populi, ut tradit Theodorus Balsamo, et naras in can. 1 Apostol., cujus verba ex Codice Bibliotheces regin ascribam: Νου μένε inquit. Bibliothecæ regiæ ascribam : Νον μέν, inquit, χι τονια καλείται, ή της καθιερώσεως του ίερασθαι χόντος, τελεσιουργία των εύχων, και του άγιου πνε τος επίκλησις, από του τον άρχιερία τείνειν την χ τος επικινσες, απο του τον αρχιερια τεινειν τών χ ευλογούντα τον χειροτονούμενου. Πάλαι δὲ καὶ ψ ψόψος χε ροτονία ἐνόμαστο. Ότε γὰρ τοῖς τῶν πι πληθεσιν εξών εκιέγεσθαι τοὺς ἀρχιεριῖς, συνήσει πλήθη, καὶ οἱ μέν τονδε ἡροῦντο, οἱ δὲ τόνδε. οὖν ὰ τῷν πλειόνων κρατοία ψόρος, λέγεται τεινειν χείρας, τοὺς τὰν ἀπιλογήν ποιουμένων, καὶ διὰ το ἀρθησίσθαι ποὺς ἐνωστοία ψουλονούς. άριθμείσθαι τοὺς ἔπιστου ψηφιζομένους, και τὸν τῶν πλειόνων αἰρούμενου εἰς του άρχιερωσύνου προ σθαι κάντευθεν έζεληφθα τῶς χειροτονίας τὸ ὅτ Τούτω δέ και οι τῶν συνόδων πατέρες οὐτως εὐρίσκ χρησώμενοι, και τέν ψύφον χειροτορίαν καλέσαντι Μη δείν τὰς χειροτινίας παρουσία ἀχροωμένων σίαι. Χειροτινίας δε τὰς ψηφους ωνόμασαν εν τή ι ελεσιουργία του άρχιερέως, μαλλου έθος πο συνέρχεσθαί. Εν δέ τοις ψάφοις, διά το εισάγεσθαί αιτιαματα των ψυφιζομένων άνδρων, άπηγόρευτ παιείναι τινος, και ακροάσθαι τούτων. Νακε qu Xileotovia vocatur perfectio precum, sanctique Spi invocatio, dum sacerdotio quis initiatur et cons tionem sortitur, ex eo dicla quod poutifex exte manum benedicendo homini ad sacra deligendo. vero ipsum etiam suffragiam nominatum est x sipos Num cum populis civitatum licebat eligere præfectos, conveniebat ipse populus, et alii qu hunc, alii vero deligebant illum. Quatenus auten rium suffragium vinceret, eligentes ferunt solitot tendere manus, et per manus ila porrectas nun bantur qui vel hunc vel illum delegissent, plu vero suffragiis electum summo sucerdotio præfi χειροτονίας nomen hinc sumplum, quo sic etiam's dorum Patres inveniuntur usi, suffragium nomin xuporoview. Laodicensis nempe synodus in quinte none dicit: Non oportere xesparanias in audies præsentia fieri; χειροτονία; autem appellarunt si gia. In plena quidem l'outificis approbatione consecratione magis oblinebal consuclado ut p una convenirent: sed in suffragiis serundis, co electorum virorum crimina quedam proponere aliquos vetatur adesse et hæc audire. De Audien vero seu catechumenis vide adnot. ad can. 14, 50 sup: a.

ες τά χωμητήρια] Athenæus lib. IV, cap. Dosiadis lib. IV TON EPITEON, refert, apud Crevin singulis civitatibus redes quasdam luisse pub in quibus peregrini dormire solebant, umle et x πόρια appellabantur: Είσι πανταχοῦ κατὰ την Κ ο κοι δύδ, ών τον μέν καλαῦστα ἀνθρείου, τον δι α ώ τοὺς ξίνους κοιμίζουσε, ποιμητύριον προσωγυρεί Christiani hoc verbo usi sunt, et quia fides do mortuos rursus excitandos, interea dormire dicel a:que corum sepulcra xountrioux appellabant

dormitaria, seu loca ad quietem et seumum compa- Α έρχεται είς την λεγομένην πρόθεσεν, ένθα κείνται τὰ άγια - sta. Solebant autem ad sepulcra suorum martyrum, Hic autem venit in locum qui dicitur propositionis, ub rata. Solebant autem ad sepulcra suorum martyrum, quorum sacrosancia erat memoria, præcipue convenire, ibique sacra celebrare. Cassiodorus Hist. tripart. lib. v, cap. 5: Populus jejunans est egressus ad cæmo-terium orationis causa. Hinc frequens κοιμητπρίων mentio apud priscos Bistoriæ ecclesiasticæ scriptores. Emiliauus Ægypti præses, sic Christianorum episco-pos alloquitur apud Eusebium lib. vu, cap. 10 : οὐδαμώς εξέσται εύτε ύμεν ο τε αλλοις τισίν ή συνόδους ποιεδοθαι, ή είς τὰ πολούμενα ποιμητύρια είσκναι. Idem Eusebius lib. 1x scribit, Maximinum aliquando conatum id Christianis adimere, cum eos dissipare atque pessumdare vellet: Πρώτον, Inquit, είργειν ἡμῶς τῆς ἐν τοῦς καιματαρίοις συνόδου διὰ προφάτεως πειράται. Pontius Paulinus in actis passionis Cypriani, de Valeriani edicto contra Christianos loquens: Jussum est ut mulla concidiabula faciant, neque cometeria ingrediantur. Itaque bese conneteria erant ils quædam ve-luti templa. Sed et ipsa cæmeteria templis originem declisse jam ante viri docti observarunt. Sic prisci Patres templorum originem apud gentiles ad sepulcra referent, et celeberrima illorum templa, functorum corporum sepulturas ac monumenta mortuorum fuisse tradunt : Arnob. lib. v1; Cyril. lib. 1 contra Julian.; Clem. Alexand. in Protrept. ad gent.; Theodoret. serm. de Martyr.

προσδύτωδες στοι προκαθημένας] Constat in veteri Ecclesia matronas fuisse, quæ mulieres cæteras ad vitam honeste instituendam hortarentur, quas et xpessivedas appellarunt : et quia supra cæteras mulieres sedebant in occlesiis, προναθημένας. Eas abrogat hic canon, qui xi est synodi Laodicenze. Forte de iis agit D. Paulus, ubi πρεσθυτιδας vult esse sanctas meribus, non calumniatrices, non vino deditas, rerum bouarum magistras, ut juniores feminas,  $\pi\rho\epsilon$ obirmas, viduas seniores verti. Sic recto vetus interpres, quem secutus est Fulgentius Ferrandus in Breviario Canonum cap. 221. Epiphanius hæresi 79: Παρατυρητών δέ, ότι άχρι διακονισσών το έκκλησιαστικόυ διεδείδε τάγμα, χέρας τε ονόμαζε, και τούτων τὰς ετε γραστέρας πρεοδύτιδας. Observandum est dia-conissis ecclesiasticum ordinem indiguisse, quas etiam tiduas nominavit, et ex his adhte clate provectiores neesticides, viduas teniores. Il poudopaises eliam vorat hic canon, quod certam sedem haberent in ecclesia. De ejusmodi viduarum ten diaconissarum ztate et ministerio vide adnot. ad can. 193 hujus codicis infra; Grotium de imperio summarum po-test. circa sacra p. 463 et 404; Chifflet. in notis in Breviar. Can.: Ferrand. p. 306 et 307. de declaria national Viduas seniores sive dia-

ene in Ecclesia ordinari vetat hic canon. Sie vetas interpres illius mentem referens: Ut mulieres que apud Grecos presbyterisses appellantur, apud nos antem vidua seniores, univira et matricula, in Ecclesiam tanguam ordinatas constitui non liceat. Ideo et Zespoleviers, boe est ordinationem non habere dicuntur, et inter laicos deputantur can. 19 hujus codich. Concil. Epaunense can. 21 : Viduarum consecratio- D nem quas diaconas vocant, ab omni regione nostra penitus abragamus, solum eis pamitensiæ benedictionem imponendo. Damnantur itaque Cataphrygæ, qui mulieres posse diaconas ordinari putarunt. Eumdem errorem Acephalis tribuit Marianus Scotus, et Sigebertus in Chronico an. 525, vel 526. Ambresius in cap. 111, cepist. I ad Timoth.: Cataphryges erroris accasionem captantes propter quod diaconas mulieres alloquitus (Panlus), et ipsas diaconas ordinari debere vano presumptione defendunt: sed ut bestelici animum suum verbis non ceneu legis astruere videantur, Apostoli verbis contra seusum nituntur Apoetoli, ut cum ille mu-tierem in ecclesia in silentio esse debere praccipiat, illi e contra etiam auctoritatem in ecclesia vindicent ministerii.

τά άγια εἰς ἐτέρας παροικίας δ απέματαθας] Sancta, id est sacramenta corporia et sanguinis Christi. Sic apud Curopalatam, lib. de Offic. Constantinop.: Ο δέ

sita sunt sancta. Et post pauca: Ερχονται ότε διά-πονοι, παὶ οἱ ἰερεῖς, στεύη δε άλλα τῶν ἰερῶν πρατοῦν-τες, καὶ δη καὶ απά τὰ ἄγια. Veniunt diaconi et sacerdoles, cum alia sacra instrumenta tenentes, tum vero sancta ipsa. Sic in Græca collectione canonum Ecclesiæ Africanæ can. 37: Έν τοῖς ἀγίοις μιδέν πλέον του σώματος και τιυ αϊματος του Κυρίου προσενεχθείη, ώς και αυτός ο Κύριος παρέδωκε, τουτ έστι άρτου και ονου ύδατι μεμιγμένου, hoc est, ut habet coucil. Carthag. III, can. 24: In sacramentis corporis et sauguinis Domini nihil amplius offeratur, quam quod ipso Dominus tradidit, panis et rinum aqua mixtum. Et passim in Liturgiis Græcis, τὰ ἄγια τοῖς ἀγίοις. Sancia igitur, hoc est sacramenta corporis et sanguinis in alias parœcías instar eulogiarum transmitti vetat hio canon. Id autem explicat Theodorus Balsamo in codice ms. quem nobis commendavit V. C. doctissimus-que J. Casaubonus his verbis: "Οπερ συμερον γίνεται παρὰ τῶν Δατινῶν κατὰ τὴν ἐορτὴν τοῦ πάσχα ἐπιμερίσουσι γὰρ τὰ ἄζυμα τοῖς κοινολα ταις μετὰ τὸ ἀγιασθῆναι ὡς κοινά. Τοῦτο και παρὰ τῶν ἡμετέρων ὡς έοιχεν έγίνετο τὸ παλαιὸν, εἰς τὰ ἄγια μυστήρια. Κωλίει γούν τούτο ο κανών, και "ιορίζεται, μα τηδι κέχειζοι μεταχομίζεσθαι ώς κοινά και τυχώντα τα ύπεράχια. Quod fit hodie a Latinis in festo Paschæ; distribuunt enim laicis axyma, pos!quam sanetificata fuerint, perinde ac communia. Hoc etiam olim fiebat a nostris, ut est verisimile, in sanctis mysteriis. Canon ergo hoc prohibet, et statuit non esse hua et illuc transerenda sancta, perinde ac communia et rulgaria. Et Zonaras eundem canonem explicans, in codice ms. Bibliothecæ Regia: Τούτο παλαίον έθος ην μετά γάρ το πάσχα ἐπέμποντο ἐχ παροιχίας ε'ς παροιχίαν τὰ ἄγια, ἥγουν μερίδες του άγιου σώματος και αϊματος του Χριστού, χάριν ευλογίας οις έστελλοντο, όπερ ο κανών ούτος εκώλυσε γίνειθαι τὸ γὰρ περιάζεσθαί ἐν μακρεῖς ὁδοιπορίαις τὰ θεῖα μυστήρια, και ώς έτυχε τα πάντιμα φέρεσθαι, απρεπές και ούχ εὖσχημον έλογίσθα δικαίω, και εὖσεδώς. Innocentius P. R. epist. ad Decentium Eugubinum episcopum, quæ inter illius decreta exstat in codice Canonum Ecclesiæ Romanæ cap. 5 : De sermento vero, inquit, quod die dominica per titulos mittimus, superflue nos consulere voluisti, cum omnes Ecclesiæ nostræ intra civitatem sunt constitutæ, quarum presbyteri quia die ipsa propter ptebem sibi creditam nobiscum convenire non possunt, idcirco fermentum a nobis confectum per acolythos accipiunt, ut se a nostra communione maxima illa die non judicent separatos, quod per paracias fieri debere non puto, quia non longe portanda sunt sacramenta, nec nos per cameteria diversa constitutis presbyteris destinamus, et presbyteri sorum conficiendorum jus habent, atque licentiam.

πατηχουμίνων τὐχήν] Catechunenorum oratio hic accipitur pro saero ministerio lectionum, orationum, et aliorum id genus, quod celebratur in Beclesia ante dimissionem catechumenorum. Latini missam catechumenorum dixerunt, concillum Valentiatum ean. 1: Hoc esse censuinus observandum, ut sacrossancia Evengelia ante munerum illationem in missam catechumenorum in ordine tectionum post legantur. Ivo epist. 219: Qui audiebat, inquit, missam catechumenorum, subterfugiebat missam sacramentorum.

ἀγελθεῖν κατηχουμένους Olim, peracta saerorum librorum lectione cum celebrandum esset eucharistiso sacramentum, dimittebantur catechuneni, daergumeni, et pœnitentes. Id testatur Dionysius in literarchia Ecclesiastica: Καὶ μετά ταῦτα, inquit, ἔξω γόγουναι τὸς ἰκι ἄς περιοχός οἱ κοτηχούμινοι, καὶ πρὸς αὐτοῖς οἱ ἐνεργούμινοι καὶ οἱ ἐν μετανοία ἀντες μένουσι δἱ οἱ τὸς τῶν θείων ἐποψίας καὶ ποινωνίας ἄξιοι. Postea extra templi ambitum collocantur catechumeni, et una cum eig possessi, atque pœnitentes: manent autem in divi narum rerum aspectu et communione digni sunt. Et Muximus in Mystagogia, cap. 14: Μετά τὸν θείας τοῦ ἀγίου Εὐαγγιλίου ἀνάγνωστο, καὶ ὑ τῶν πατηχουμένων καὶ ὑ τῶν λοιτῶν, τῶν ἀναζίων τῆς θείας τῶν δείχθησε»

μένων μυστηρίων θεωρίας, ἀπόλυσίς τε καὶ ἐκδολή διὰ A Balsamonis, et Jo. Zonaræ commentariis inserto των λειτουργών γέγγεται. Post divinam sancti Evange-lii lectionem et catechumenorum et reliquorum, qui divina ostendendorum sucramentorum contemplatione indigni sunt, fit per sacros ministros dimissio et ejectio. llanc dimissionem Latini etiam missam dixerunt, ut remissam pro remissione. Hincmarus Remensis in epist. noudum edita ad Hincmarum Laudunensem episcopum cap. 24. Quidam jubentur usque ad missam calechumenorum manere in ecclesia; quidam au-tem sola intra ecclesiam fidelium oratione jungi sacræ mysteriorum celebritati, a dominicæ autem mensæ convirio segregari. Augustinus serm. 237 de tempore: Ecce, inquit, post sermonem fit missa catechumonis, manebunt fideles, venietur ad orationem.

εὐχός πιστών τρείς | Hine passim in Græcorum Liturgils, εύχη πιστών πρώτη, εύχη πιστών δευτέρα, εύχη πιστών τρίτη.

ώράριον φορείν] Hic canon ministris, hoc est hypodiaconis prohibet orarium ferre, quod diaconorum B proprium gestamen fuisse tradit Balsamo ad hunc canonem: ejus verba apponam ex Gruco codice ms.: Τὸ ἀράριον φορείν, inquit, μόνων ἐστὶ τῶν διατόνων οὐτοι γὰο τοῖς ἐερουργοῦσι παριστάμ: νοι τὰς τῶν ἀγίων εὐχῶν τοῖς τὰς τῶν ἀγίων εὐχῶν τῆς τῶν ἀγίων τοῦς τῶν ἀγίων τοῦς τῶν τρεσῦντέρων ἐπρωνόσεις, διδόασιν είδησιν διά τοῦ ώραρί το τοῖς ἐν รูฉี ฉันธิพย อิเฉม ขอเร, รที่; อำระบาบรท; ทุเทธาในเ เมตาหลายพร, άγουν τοῦ καιροῦ τῆς ἐκτενοῦς [F. ἐκτενείας] τῶν αἰτήσεων τῶν καταχουμέτων, καὶ τῶν λοιπῶν καὶ ἐκλυθη ὡράτου, ἐκ του ( ώρω) το γυλάσσω και ἐπιθηρώ. Orarium ferre, est solorum diaconorum. Hi enim eis qui celebrant assistentes, et sanctarum orationum mysteria, et presbyterorum prolationes observantes, eis qui sunt in suggestu diaconis per orarium significant quando debeat fieri pronuntiatio seu prolatio pentionum catechumenorum et reliquorum; et appellatum est orarium ἀπὸ τοῦ ώρώ, quod est obserro. Idem fere tradit Matthæus Blastares in synopsi Græcorum Canonum, cujus verba ex Græco codice ms. illustrissimi Præsidis Jacobi Augusti Thuani supra retulimus ad can. 22. Orarii gusti initatu supra retulimus ad can. Zz. Orarit etiam mentio est, apud Curopalatam lib. de Official. Constantinopol.: 'Αρχιδιάπονος φορών τὸ σύνηθες αὐτῷ στιχάριου. φορών δὶ ἐπ' αὐτοῦ zαὶ φιλώνην, οὐ μὰν καὶ ἐπιτραχήλιον, ἀλλ' ώράριον. Archidiaconus gestans consuelum suum manipulum, lum insuper etiam penulum, sun tamen et collarium and orasium. This home in the collarium and orasium. non tamen et collarium, sed orarium. Ubi Agmonius ώραριον εύχτικον μίλο; psalmum oratorium perperam exponit. Ilujus autem vocis origo omnino Romana est, ἀπὸ ἔξωθεν in Ecclesiam translata, falsaque Balsamonis notatio, ut scite observavit doctissimus Casaubonus in notis ad Vopiscum, ubi quid sit orarium apud profanos, sacrosque scriptores Latinos, Græcos ac Syros eruditissime explicat. Vide etiam quæ de orario Lipsius olim observavit lib. 11 Elect. cap. 10.

μίρη αΐρεω Gentiles de suorum idolothytorum fer-culis, cuiana auam parlem s, cuique suam partem apponebant (μέριδες appellantur apud Athenseum) quas sibi convivæ tolle-bant. Id ne fieret a Christianis in agapis seu conviviis que in ecclesia parabantur, prohibet hic canon. D la iis enim omnes simul promiscue, appositis cibis vesci dobere, colligere facile est ex iis que supra ad can. 70 adnotavimus.

ού δεί εν ταίς εκκλησίαις άγάπας ποιείν] Agapas olim in ecclesia post sacram synaxin fieri solitas testatur Chrysostomus serm. in dictum Pauli (I Corinth. cap. x1), Oportet hæreses esse. Fideles amnes, inquit, in conventibus suis postquam audissent doctrinas, post proces, post mysteriorum communionem, soluta con-cione non mos domum conscendebant, sed divites atimenta et edulia domibus suis afferentes, pauperes vocabant, communezque laciebant mensas, communia pran-dia, communia convivia in ipsa ecclesia : atque ita a communione mensæ el pielale loci undiquaque ad pietalem accendebantur.

ότι ου δεί χριστιανούς τουδαίζει»] Hujus canonis pars desideratur in vulgato codice Tilii. Hanc vero ex inedito textu Græco Bibliothecæ Regiæ, Theodori

samo in hunc canonem : Oi maripes, inquit, to un έργάζεσθαι κατά τήν πυριώνυμου, ούκ άναγκαστώς έπετρεψαν, άλλά προσίθεντο, είγε δύναςντο οἱ πιστοί εἰγάρ ἐκ πενίας ἡ άλλης τενός ἀνάγκης κατά κατά την κύρεώ. νυμου εργάζεται τις, ού προποιματισθήσεται. l'altres die dominico non operari, non necessario mandarunt, sed adjecerunt, si possint fideles; si enim propter inopiam, vel aliquam aliam necessitatem, etiam die dominico fuerit aliquis operatus, projudicium ei non afferetur. Sic Constantinus I. III de feriis, uni die solis omnes quiescere statuit, opera tamen rustica in quibus vel mora vel procrastinatio magnum haberet periculum, prudenter excipit. Rusi positi, inquit, agrorum cul-turæ libenter licenterque inserviant : quoniam frequenter evenit ut non aprius alio die frumenta sulcis, aut vineze scrobibus mandentur. Harmenopulus in Eachirid. : 'E» τῷ κυριακῷ, καὶ ταῖς λοιπαῖς ἱορταῖς, καὶ οἰ δικυσταί και κάντες άργειτωσαν, πλην τον γεωργών. Die dominico cæterisque festis diebus tam judices quam reliqui quiescant, solis exemptis agricolis. Leo tamen imp. lege lata jussit σχολάζετο πατά την πυριακήν παί דסוב שבשףשטיב.

εν βαλαντίω μετά γυναικών ἀπολούτοθαι] Hesiodus lib. 11 Operum et dierum, praecipit ne viri in muliebri balneo corpus abluant, μυδί γυνοικείω λούτρω χρόα φαιδρύνεσθαι. Sic lavacra ab Hadriano imp. pro sexibus separatim exstructa tradit Ælius Spartianus in ejus Vita. Clemens Alexandrinus lib. m Pædag., cap. 5. earum mulierum intemperantiam arguit. quæ communi balneo cum viris utuntur. Cyprianus tract. de Habitu virginum, balnea promiscua adire virginibus prohibet : Quid vero qua promiscua balnea adeunt, que oculis ad libidinem curiosis pudori ac pudicitiæ corpora dicala prostituent, que cum viros alque a viris nudæ vident turpiter, ac videntur, nonne ipsæ illecebram vitiis præstant? et Justinianus imp. inter justas divertendi causas hanc etiam recenset, ανδράσι oulloisobut, si commune lavacrum exm viris habere audeant. Novel. 22, cap. 16, et l. 11 C. de Repu-

δευίτω θρασκεία τῶν ἀγγάλων, Nemo vos seducat in cultu Angelorum. Quem locum explicans Theodoretus, huius canonis mentem refert his verbis: Oui legem, inquit, desendebant eos etiam ad angelos colendos gem, inquit, dejendevant cos enam an angetos cotendos inducebant, dicentes legem per eos datam. Mansit autem diu hoc vitium in Phrygia et Pisidia: quocirca synodus quoque que convenit Laodicese, que est Phrygiæ metropolis, lege prohibuit ne precarentur angelos, et ne relinquerent Dominum nostrum Jesum Christum. Ireneus lib. 11, cap. 58: Ecclesia, inquit, per universum mundum diversa beneficia a Deo accipiens, in sum munaum aiversa venencia a Dev accipiens, in nomine Christi perficit, non invocationibus angelicis faciens aliquid, sed munde, pure et manifeste oratio-nes dirigens ad Dominum qui omnia fecil, et nomen Domini nostri Jesu Christi. Origenes contra Celsum lib. VIII : Τούτους δή άγγελους ἀπὸ τοῦ ἔργου αὐτῷ μεμαθηκότες καλείν, ευρίσπομεν αύτους, διά το θείνυς είναι, και θεούς εν ταϊς Ιεραίς ποτε όνομαζομένους γιαφαίς: άλλ' ολχ ώστε προστάσσεσθαι ήμε τούς διαχονούντας, και φέροντας ήμεν τοῦ Θεού, σέθειν και προσευνείν άντι τοῦ Θεοῦ. Πάσαν μέν γαρ δίνουν, και προσευχύν, καί εντευξεν, και εύχαριστίαν, άναπεμπτέον τῷ ἐπὶ πάσε Θοῷ διὰ τοῦ ἐπὶ πάντων ἀγγέλων ἀρχιερέως ἐμψύχου λόγου και Θεοῦ. Angelos ex officio suo nominare docti. invenimus propier divinitatem quamdam interdum deus vocari a sacra Scriptura; sed non sic, ut jubeamur eos adorare, ant divinis honoribus colere, quamvis dona Dei nobis afferant. Omnia enim vota, omnes interpellationes, deprecationes, et gratiarum actiones desti-nandæ sunt ad Deum terum ontinium Dominum, per majorens omnibus angelis summum Pontificem vivuiu Verbum et Denm. Augustinus hæresi 59, tradit vete- A nius in compendio doctrinæ catholicæ: Τὰς δί ἔξ res hæreticos suisse, qui et angelici dicebantur. Angelici, inquit, in angelorum cultu suclinati; ἀγγελαϊν αυσομα meminit Epiphanius hæres. 60. Essenos etiam Judæorum hæreticos, angelis cultum adhibuisse testatur formula jurisjurandi quod ab eis exigebusse testatur formula jurisjurandi quod ab eis ex

ἀστρολόγους] Sozomenus lib. 111, cap. 5, scribit Eusebium quemdam Emissenum ideo accusatum sisse, quod eam partem astronomiæ quæ rerum eventus prædicit prositereur: Διεδάλλετο, inquit, καπείσθαι τῶς ἀστονομίας ὁ μέρος ἀποτελεσματικὸν καλοῦσε. Εο nomine Aquila, e Judæo Christianus, Ecclesia expulsus est, ut resert Epiphanius lib. de Ponder. et mensuris: 'Ο οὐν 'Ακύλας, inquit, τῷ χριστωνε μῷ ἐπίστευστο ἐπὸ δὶ τῆς πρώτης κέτου ἔξεως μὰ μεταθίμενος, τοῦ πιστεύει δολοιοίτ τῆ ματαία ἀστρονομία, ἐν ἀκριδῶς ἐκπεαίδευτο ἀλλὰ κατὰ ἐκάστην ταμές καν τὸ θέμα τῆς κύτοῦ γενίσεως σκεπτόμενος, ελεγχύμενος τε ὑπὸ τῶν διδασκάλων, καὶ ἐπιτιμώμενος ἐνεια τού ου, μὴ διορθούμενος δὶ, ἀλλὰ καὶ φιλουεικῶς μῶλλον ἀντετιθέμενος, εξεώσθη πάλεν τῆς ἐκκλησίας ὡς αγρηστος πρὸς σωτηρίαν. Αquila igitur Christianismo credit; cam autem a primo suo habitu non discederet, a credendo ridelicet vanæ astrologiæ, quam exacte edoctus erat, sed quotidie positionem nativitatis suæ spectaret: redargutusque a doctoribus et increpatus es de causa, se non corrigeret, sed potius contentiose es de causa, se non corrigeret, sed potius contentiose es proneret, expulsus est rursum ab Ecclesia, retut inufitis ad salutem.

φυλαπτάρια τορούντας Hic canon ab Ecclesia efici jubet eos qui phylacteria faciunt, et qui phylacteriis utuntur. Nicolaus I P. R. in resp. ad cons. Bulg. cap. 79: Perhibentes quod moris sil apud vos infirmis ligaturema quamdam ob sanitatem recipiendam ferre pendentem sub gutture, requiritis si hoc agi de cætero pubeamus; quod non solum agi non jubemus, rerum etiam ne fiat, modis omnibus inhibemus: hujusmodi enippe ligatura, phylacteria damonicis sunt inventa C versutiis, et animarum hominum esse vincula comprobantur, ac ideo his utentes, anathemate apostolica deereta perculsos ab Ecclesia pelli præcipiunt. D. Basilius bomil. in psal. XLV περιόμματα damnat characteribus insignita, et Chrysostomus homil. 45, in Matth. cap. xxm, in eos invehitur qui sua ætate ex phylacteriis ad collum suspensis sanctiores videri volebant. Sucerdotes, inquit, ex eo quod ab hominibus volunt videri justi, phylacteria alligant circa collum, quidam vero partem aliquam Evangelii scriptam. Dic, sac. rdos incipiens, nonne quotidio Evangelium in ecclesia legitur, et auditur ab hominibus? Cui ergo in auribus postea Evangelia nihil prosunt, quomodo eum poterunt circa collum suspensa salvare? Deinde ubi est virtus Erangelii in figuris litterarum aut in intellectu sen-suum? Si in figuris, bene circa collum suspendis; si in intellectu, ergo melius in corde posita prosunt quam

circa collum suspensa, etc.

ἐαυτὸν αἰτιάσεται] Hac loquendi formula usus est
D. Paulus Epist. ad Titum cap. m, 11: Hæreticum I
hominem, inquit, post unam et alteram admonitionem
rejice, sciens quod perversus sit qui ejusmodi est, et
peccet, ἐνα αὐτοχτάχερτος, a semetipso damnatus. Hierenymus ad illum locum Apostoli: Propterea, inquit,
a semetipso damnatus dicitur, quia fornicator, adulter,
homicida, et cætera vitia per sacerdotes de Ecclesia
propetiuntur: hæretici autem in semetipsos sententiam
ferunt, suo arbitrio de Ecclesia recedentes, quæ recessio propriæ conscientiæ videtur esse damnatio. Eusebius Emissenus homil. de pænit. Ninivit: I pse sibi
displicet qui placiturus est Deo, ipse sibi quodammodo
sub privatæ cognitionis sententia et lestis, et accusator.
Sic can. 29 concil. Carthaginensis vi: Si quis excommunicatus ante audientiam, communionem præsumpserit, ipse in se damnationis judicetur protulisse sententiam. Adde quæ de ea re observavit vir multæ lectiopis R. Fornerius lib. vi rerum quotid. 21.

Expopayorras | Expopayias etiam meminit Epipha-

κμέρας του πάσχα εν ξηροφαγία διατιλούσε πάντες εξ λαοί, φημί δε άρτω και άλε και ύδατε τότε χρώμενοι πρός εσπέραν: Per sex autem dies Paschalis, omnes populi in siccorum esu perseverant, pane, inquam, et sale et aqua tunc utentes ad resperam. Et post pauca, και ούτως όπο ύτι μενόντων εν τη αυτή ξηροφαγία, sic permanentibus ipsis in codem siccorum esu. Socrates lib. v, cap. 22, ubi de varia diversaque jejuniorum observatione ac dissonantia agit : Te is di zai Enpou öρτου μόνου μεταλαμβάνουστο. Quidam sicco pane solo vescuntur. Tertullianus ad Scapulam: Quando non geniculationibus et jejunationibus nostris etiam siccitates sunt depulsæ? et advers. Psychicos, c. 13: Bene autem quod et episcopi universæ plebi mondare jejunia assolent: non dico de industria stipium conferendarum, ut restræ capturæ est, sed interdum et ex aliqua solticitudinis ecclesiasticæ causa. Itaque si et ex edicto hominis, et in unum omnes rantivoppornare agitatis; quomodo in nobis ipsam quoque unitalem jejunationum et xerophagiarum et stationum denotatis? Græcus Scholiastes Harmenopuli sect. 5, tit. 3 : Ton mogrov & νηστευτής έπὶ διετίων καταδικάζει, εἰ μόνον μίγρις ἐσ-πέρας καθ' ἐκάστην νιστεύει, καὶ ξηροφαγεῖ. Scortalo-rem jejunator ad biennium condemnat, si duntaxat usque ad vesperam quotidie jejunat, et siccis vescitur. Can. pva'] Hunc canonem, qui in vulgato codice Tilii

Can. pvn Hunc canonem, qui in vulgato codice Tilii desideratur, ex mss. codicibus Balsamonis et Zonaræ restituimus. Exstat et in omnibus Latinis concilii

Laodiceni editionibus.

θυμελικούς] Isidorus thymelicos, musicos scenicos interpretatur, qui organis et lyris et citharis præcinebant: sic dictos quod olim in orchestra stantes cantabant super pulpitum quod θυμέλη νοcabatur. Julius Pollux Onomast. lib. τν: καὶ σκηνή μὲν ὑποκειτῶν ίδιον, ἡ δὲ ὀρχήστρα τοῦ χοροῦ, ἐν ἡ καὶ ἡ θυμέλη, εἶτε βῦμά τι οῦσα ἡ βωμός: Scena propria est histrionum; orchestra vero chori, in qua est et thymele, quæ vel tribunal est rel ara, id est locus editior ubi actores saltabant. Phrynicus in ἐκλογὰ Atticorum verborum θυμέλην ait dictum τόπον ἐν τῷ θιάτρω, ἀφ' οῦ ἀυλητικοί καὶ εκθορωδοί, καὶ ὅλλος τις ἐγωνίζοντο. Vituruis lib. ν, cap. 8: Apud Gracos, inquit, tragici et comici actores in scena peragunt: reliqui autem artifices suas per orchestram præstant actiones: itaque ex ea scenici et thymelici Græce separatim nominant. De thymelicis etiam fit mentio in 1. 10 ff. de politicit., 1. & ff. de his qui not. inf., 1. pen. de spectaculis C. Th.; thymelitæ dicuntur l. 21, de pistor., et l. 8, de Scenicis C. Th.

άλλά περιοδευτάς | Sic ex mss. codicibus Bibliothecæ Regiæ hunc locum emendavimus. Male vulgatus codex Tilii, ή περιοδευτάς. Hunc autem canonem explicat Balsamo his verbis: "Allot pir xarous in ταξε πώματε και έν τοξε χωρίσις χωρεπισκόπους και πρεσσυτέρους καθίστασθαι διωρίσαντο. Ο δέ παρών κανών περιοδευτάς πυρακελεύεται γίνεσθαι και μά έπισκόπους, ΐνα μη γίνηται εύχαταφρόνητο, ή άρχιερωσύνη. Περισ-δευτα: δε είσεν οι σήμερον προξαλλόμενοι παρά τῶν λπισπόπων έξαρχοι. Οδτοι γαρ περιοδεύουσι και ίπιτηρούσε τα ψυχικά σφάλματα, και καταρτίζουσε τοὺς πιστούς. Alii quidem canones in vicis et in pagis chorepiscopos et presbyteros constituendos definierunt. Præsens autem canon jubet fieri periodeutas, et non episcopos, ne dignitas episcopi vitis et contempta evadat. Sunt au-tem periodeutæ, qui hodie ab episcopis promoventur exarchi. Il enim circumcursant, et delicta spiritualia observant, et fideles perficiant. Zonaras: Bepedevrat δε λέγονται, διά το περιέρχεσθαι και κοταρτίζειν τους πεστούς μη έχοντας καθέδραν οίκείαν. Περεεδευτών, pe-riodeutarum post Chalcedonensem synodum etiam meminit Justinianus I. 42 Cod., de Epise. et cler.: Θεσπίζομεν καθά τοις θείοις διώρισται κανόσι μήτε έπίσχοπου, μύτε χωρεπίσκοπου, μύτε περεοδευτών, μύτε πρεσδυτέρου, μύτε άλλον οἰασδήποτε άξιας κληρικών, επιδόσει χειροτονείσθαν. Horum et im Landicena, aliisque veteribus synodis fit mentio. Hinc constat periodentas a chorepiscopis distingui debere, qui a

in Ecclesia, circuitores sive visitatores, qui veluti episcoporum vicarii regiones civitatibus subjectas visitant ac circumeunt, nullanque propriam sedem labent, ut ait Zonaras. Sic medici περεοδευταί, circuitores, ut vertit vetus interpres l. 6, § 1, ff. de excusat. tut., qui circumeunt urbem causa sanitatis homisibus reddendæ, et medendi artem exercent. Visitatorum autem apud Latinos meninit Gregorius I epist. 2 lib. III ad Maximianum Syracusanum episcopum: Visitatores ecclesiarum, inquit, clericique eo-rum, qui cum ipsis per non sue civitatis paræcias satigantur, aliquod luboris sui capiant le disponente subsidium; et Joannes II P. R. in epist. 3 ad episco-

pos Gallir, quæ tom. II Concil. exstat.

ού δει ίδευτιχούς ψαλμούς λέγεσθαι] Priscos Christianos, præter divina monumenta, psalmos quosdam et hymnos in Deum componere ac decantare solitos suisse testatur Eusobius lib. 11 Hist. eccl., cap. 17: Ποιούσεν ἄσματα, inquit, και υμνους είς τον Θεόν, διά παντοίων μέτρων και μελών ρυθμοί; σεμνοτέροις χαράσσοντες: B Cantica et hymnes omni metrorum et rhythmorum genere in Dei honorem conficiunt. Et lib. v, cap. 28: Ψαλμοί δε όσοι και ώδαι άδε φων άπας χτις ύπο πιστών γροφείσαι, του Λό, ου του Θεού του Χριστου ύμνουτι θεο-λ , ούντες: Quot sunt psalmi et hymnia fratribus fidelibus antiquitus perscripti, qui Christum Verbum Dei, verum Deun esse hymnis concelebrant. idem lib. vii, cap. 30, de Paulo Samosateno loquens : Yahuous di. inquit, τούς μέν ες τον Κύριον ήμων Ίρτουν Χριστον παύσας, ώς δι νεωτέρους και νεωτέρων αυδρών συγ ράμ-ματα: Psalmos qui in Domini nostri Jesu Christi honorem dicebantur velut recentiores et recentiorum hominum sustulit. Sed et Clementis P. R. epistolam ad Corinthios scriptam, olim in Ecclesia legi solitam refert lib. 111, cap. 16, et lib. 112, cap. 23. Semel autem scriptis aliis quam sacris in Ecclesia receptis, multa simul lapsu temporis cum ab imperitis vitiosa, tum ab hæreticis depravata et falso conficta irrepsere, ut norunt periti historiæ ecclesiasticæ. Hujusmodi ergo scripta prohibet hic canon, statuitque ne qui in Ecclesia legantur nisi soli libri canonici Veteris et Novi Testamenti.

πρὸς τελήμους μία] Hæc verba, quæ in codice Tilii omissa sunt, ex codicibus mss. Balsamonis et Zonaræ restituimus; neque aliter numerus epistolarum Pauli hoc canone comprehensus perfectus esset. Exstant etiam in veteri Latina editione Concilii Lacdiceni, tomo primo Conciliorum, et in collectione Isidori Mercatoris.

τής δι Κωνσταντινουπόλει χανόνες ζ Hi septem concilii Constantinopolitani i canones exstant in vulgato codice Tilii, et in codicibus mss. Balsamonis et Zonarse, et tomo primo Conciliorum escumenteorum Græce et Latine, Pauli V papæ Rom. auctoritate, Romæ editorum an. 1608.

διοίχησα Dioceseos vox nihil aliud quam administrationem sonat, quo nomine olim Græci quamvis ditionem seu provinciam vocabant, in qua præses vel prætor jus dicere ac conventus agere consueverat. Id i uncet Strabo lib. xm de Phrygia, aliisque Asiæ regiomibus loquens: Τούς 'Ρωμείους, inquit, μη κατά φύλα βι λεϋ αύτούς, άλλα έτιρον τρόπον διατάξαι τας διοιχήσεις, iv ale τὰς ἀγοραίους [F. ἀγοιὰς] ποιούνται, και τὰς δικαιο-δοσίας: Non per gentes Romani loca ista diviserunt, ped alio modo dieceses instituerunt, in quibus fora sunt et jus dicitur. Eadem notione Cibyraticam dicecesim inter maximas Asiæ diceceses haberi tradit, in rais μεγίσταις εξετάζ: ται διοικοσεσι της Ασιας, ή Κιδυρατική. Sie a Cicerone accipitur epistola ad Thermum : Si quid, inquit, Genucilus habebit cum aliquo Helfespontio controversiæ, peto ut in illam diæcesim rejicias. Et de se proconsule epistola ad P. Servilium: fix provincia mea Giliciensi, cujus scis tres diaceses Asiaticas attributas fuisse. Diviso autem a Constantino imperio latior fuit dicetescos appellatio. Sic enim vocabatur administratio multarum simul provincia-rum. Tagodorus Balsamo in can. 9 concil. Chalced. :

quibusdam vulgo confunduntur. Sunt igitur περιοδευταί Α Διοίκησις δί έστεν ή πολλής ἐπαρχίας έχουσα èν ic in Ecclesia, circuitores sive visitatores, qui veluti Diœcesis multas sub se habet provincias. Ea signi tione direceseon frequens mentio exstat in No Imperii et constitutionibus impp., ubi diccess provinciæ passim reperiuntur distinctæ, idque spicué indicat Theodosius in l. 14 Cod. de Fund trimonial., his verbis: Jubemus omnes, inquit, q quacunque diocesi, aut quacunque provincia, vel tale per quadraginta annos ex quocunque titul sine titulo possederint, nullam actionem formi Hæc vero orbis Romani divisio πολετικό e repu in Ecclesiam imitatione quadam derivata est. frequens diœceseon mentio apud rerum ecclesi carum scriptores, et passim hoc codice, can. 178, 187, 195, et 106, et in actis concilii Ephe Επίσκοποι έκ διαφόρων διοικόσεων και έπαρχιών ι yuivor. Episcopi ex diversis diæcesibus uc prov congregati. Sed de his plenius disseremus in n Geographia sacro-politica, quam brevi, Deo d publico dabimus.

Κωνσταντινουπόλεως ἐπίσκοπον ἔχειν τὰ πρεπ'εῦ τιμής ] Supra can. 6, ακολουθία της τιμής Ju-lin imp. novel. constit. 131, cap. 2: Θεσπίζο εν κατα τῶν ἐχκὶ ησιαστικών κανόνων όρους, τὸν ἀγιώτατο πρεσδυτέρας Ψώμης πάππαν πρώτον είναι πάντω ιερέων τον δε μακαριώτατον άρχιεπίσκοπον Κων τινουπόλεως της νέας '. ώμης δευτέραν τάξιν έπέ μετά τὸν άγιώτατον ἀποστολικὸν θρόνον τῆς πρεσθυ Ρώμπε, τῶν δἱ ἄλλων πάντων προτιμάςθαι. Sanc secundum ecclesiasticorum canonum definitiones ctissimum senioris Romæ papam, primum esse on sacerdotum: beatissimum autem archiepiscopum stantinopoleos novæ Romæ secundum habere post sanctam apostolicam sedem senioris Romæ autem omnibus sedibus præponatur.
τόμου τῶν δυτικῶν | Per tomum Occidentaliu

telligit fidei expositionem in synodo Antiocher Meletio celebrata anno 378, ad Damasum urbis episcopum, caterosque Occidentis episcopos mi

α ρετιχοῖς μη εξή κατηγορίας | Justinianus edidit, ne adversus orthodoxos, hæreticis test dictio esset, l. 21 C., de Hæret. : Sancinus, orthodoxos quidem litigantes nomini hæretico, i etiam qui Judaicam superstitionem colunt, esse ir monia communionem : sive utraque pars orthodo. sive altera. Athanasius Apolog. 2: Meletiani 1 sunt, qui sic se accusatores probent, homines p fide indigni, ut et schismatici, et hostes Ecclesio μείζονε συνόδω των της διοικησεως έπεσ όπων 91 hujus codicis μείζονα έπεσχόπων σύνοθον dixi

est synodum dioceseos. Sic in actis concilii Epl Ή συνελθούσα σύνολος έν 'Αλεξανδρεία έπ τῆς Αίγυπ διοικήσεως, Synodus ex diacesi Ægypti Alexi congregata. Item, ή αγία σύνοδος τῆς 'Ανατο)ική κήσεως, Sancta synodus d'æceseos Urientalis. quoque diœceseos meminit l. 23, de Episc. e . Th.: Si qua sunt ex quibusdom dissensionibi busque delictis ad religionis observantiam perti locis suis et a suæ diæceseos synodis audiantui generis suisse Aquileiense concilium, cui And Mediolanensis prastut, ex epistola impp. Th et Valentiniani liquet, qua jubent episcopos cesi (Italiae) in Aquileicusium civitatem ad coi convenire.

τῆς ἐν Ἐφέσω κανόνες η ] Ili octo concilii Ephe nones exstant in codice Tilii et in codicibus mi samonis et Zonaræ, et in actis concilii Ephesin Concil. œcumenicorum Romæ edit. an. 16 scilicet priores p. 499, duo vero posteriores et 497. Hi vero omnino desiderantur in Latino Canonum Ecclesiæ Romanæ. Itaque ut hæc expleretur, Jo. Wendelstinus, qui primus ipdicem Romanum Moguntiæ edi curavit an. 1 synodicam epistolam Ephesini concilii, una cu decim capitulis contra Nestorium, huic adj scribit, sed non animadvertit illam epistolam dicam et duodecim anathematismos non esse Ephesini concilii, sed Cyrilli dunt

synodi dioceseos Ægypti, ut testatur illius epistolae A de Vit. sanct., lib. m : 'Ο δε απόστολος φανες αντή κατά inscriptio, quæ Grace et Latine exstat inter acta δυαρ, είπε πρός αυτήν ε Ἄπελθε είς τὸν προσμουάρεον τὰς concilii Ephesini Romæ edita an. 1608 et in codice ms. V. C. l'etri Stellæ, his verbis: Τῷ εὐλαθεστάτω καί δτοφιλεστάτω συλλειτουργώ Νεστορίω Κυριλλος και ή συν-ελθουσα σύνοδος εν 'Αλιξανδρεία της Αίγυντιακής διος-κόστως εν Κυρίω χαίρε ν: hoc est (ut habet vetus codex scriptus litteris majusculis bibliothecæ V. C. Jo. Bochardi domini de Champigni, qui nunc apud Venetos pro rege Christianissimo legationis munere fungitur), Sancto fratri Nestorio episcopo Cyrillus episcopus, et quæ convenit apud Alexandriam synodus ex Ægyptia diæcesi in Domino salutem.

έξουσ ας κοσμικής τύφος ] Sic Africani Patres, cum de transmarinis appellationibus ageretur, in epistola synodica ad Bonifacium P. R.: Credimus, adjuvante misericordia Domini Dei nostri, quod tua sanctitute Romanæ Ecclesiæ præsidente non sumus jam istum ryphum passuri; et in epistola ad Cœlestinum P. R., que ibidem exstat, Exsecutores etiam clericos restros quibusque petentibus nolite mittere, nolite concedere, ne fumosum typhum sæculi in Ecclesiam Christi, que tucem simplicitatis et humilitatis diem, Deum videre cupientibus præsert, videamur inducere. Quæ quidem synodicæ epistolæ exstant in Codice Canonum Ecclesize Romanæ et tom. I Concil. Eadem verba repetit Carolus Calvus Francorum rex in rescripto apo-logetico ad Iladrianum II P. R., cap. 10 (tomo I Con-stitut. imperial. a Melchiore Goldasto nuper edito), eum de Hincmaro Landunensi, hoc est de transal-pinis appellationibus ageretur : Scriptum est etiam, inquit, in præfatis litteris nobis ex nomine vestro di rectis de ll'incmaro, hoc modo : « Volumus et auctoritate apostolica jubemus, ipsum Hincmarum Laudunensem episcopum, vestra frelum potentia, ad limina sancto-rum, nostramque venire clementiam, etc. ); quæ relegentes, licet contra morem decessorum ac prædecessorum restrorum hoc dictum invenimus, id est umbrosum sæculi typhum inducere in Ecclesiam suam; quæ lusem simplicitatis et humilitatis diem Domini videre deside- C rantibus prafert, tamen de voluntate non dubitavimus, quia kumano animo sacile posest subripi, quod ex de-liberatione conveniat. Typhi etiam vocabulo usus est D. Angustinus lib. 11 de baptismo cap. 3, ubi priora concilia posterioribus emendari scribit, Cum aliquo, inquit, experimento rerum aperitur quod clausum erai, et cognoscitur quod latebut, sine ullo typho sacrilega superbiæ, sine ulla instata cervice arroguntiæ, sine ulla contentione lividæ invidiæ, cum sancta kumilitate, cum

pace catholica, cum charitate Christiana.

ελευθερίαν ] D. Paulus Epist. ad Galatas cap. v. 1: Τὰ ελευθερία, η Χριστός ημάς ηλευθέρωσε, στήκετε, καὶ μά πάλει ζύγο δουλείας ενέχεσθε: In libertate qua Christus nos liberarit, state, et ne esontrario implicemini servitulis jugo.

παραμονάριον | Mansionarium, sic recte vertit Dionysius Exiguus in codice Canonum Ecclesia Romance. Justinianus 1. 46 C, de Episc. et cler., inter eos qui res ecclesiasticas administrant παραμοναρίου; etiam recenset. Paramonarii autem sunt villici sive actores possessionum ut scribit doctissimus jurisconsultus Jacobus Cujacius ad tit. 5 C. de Episc. et eler. Villicus (ametore Isidoro lib. ix Etymolog., cap. 4) proprie vilke guhernator est, unde a villa villicus nomen accepit. Interdum autem villicus non gubernatorem villar, sed dispensatorem universe domus, Tullio interprete, significat, quod est universarum possession et villarum dispensator. Villicus a Varrone lib. 1 de Re Rustica, cap. 2, dicitur qui præest pago, et totius rei rustice curam habet. Paramonarii igitur sive mansionarii a mansione dicuntur. Mansio est μονά, παταμονή, παραμονή. Mansiones in jure et apud Symmachum, Sidonium, Cassiodorum, Lampridium, sant άλλογαί, συστάματα, quæ diversoria appellan-tur mansionatica, hoc est habitationes, ad quas viautes interventu noctis se recipiunt. Gregorius dialogo

ουαρ, είπε πρός αὐτάν ε "Απελθε είς τον προσμουάριον τάς έπκλησίας, του λεγόμενου Σαβούνδιου, του μανσιωνέρεου, και αυτός δοίη σοι του ύγειαν. Apuleius lib. IV. Quod in prozimo nobis habenda esset mansio, et totius rie finis quieta: et separantur a civitatibus et oppidis. Unde etiam in legibus et historiis Francorum et Germanorum hæ voces, mansus, mansuarii, et massarii.

είς ἀφηλίχων έπιτροπήν ] Justinianus novel. consti. 123, cap. 5, probibet episcopos et monachos ex quacunque lege tutores aut curatores cujuscunque personæ fieri. At presbyteros, diaconos et hypodiaconos jure agnationis vel cognationis admittit ad legitimam tutelam, et ad curam quam propria voluntate et sua sponte suscipere voluerint, Inviti ergo nullam tutelam vel curam suscipiunt, ne abstrahantur a precibus et sacris. Cyprianus lib. 1, epist. 9 : Jam pridem in concilio episcoporum statutum (est) ne quis de clericis et Dei ministris tutorem vel curgiorem testamento suo constituat, cum singuli divino sacerdotio honorati, et cuncti in clericali ministerio constituti, non nisi altari et sacrificiis deservire, et precibus alque orationibus vacare debeant. Leo imp. novel. const. 68: Τοῖς παλαί νομοθέταις έδο το άπογάν σθαι, μέ μετέχειν του πράγματος μ. τε μονάζοντας, μιδό δσοις ὁ ίερὸς ο οίκιιουται κλάρος. Συνάδου γάρ ώς τους άνακειμίνους πρὸς θείω λειτουργίω δεί των έξωθεν όχλων και περι- απασμών άπυλλάχθαι. Όσην δέ ποιδοτροφίαι και ά λως οίχονομίες είς τὸ περεσπάν και άφελκειν της έφειλουένης θεφ θεραπείας Ισχύν έχουσεν, πηνόνσεν ουδείς. Όμον γάρ ώς τὰ πολλά βίου τὰ ού πόνω \* φροντίδι τὰν ἐπιτρο-πιν ταύτην οἱ λαχόντες συνδέδενται. Veteribus legislatoribus edicere visum est, ne manachi aut quascunque sacer ordo devinctos habet, tutorum officio fungantur. Intellexerunt enim, qui divino ministerio consecrati sunt, hos ab externarum rerum eccupationibus et molestiis liberos esse oportere. Quantum autem alendorune et alioqui regendorum puerorum cura hominum animes distrahat, ut quæ Deum debite colere impediat, nemo ignorat : tota enim plerumque vila tutores laboriosis istis curis irreliti tenentur. Quantum antem episcopi et monachi arceantur a muneribus tutelæ vol euræ, possunt tamen ex d. novel. 68 Leonis Sophi esse exsecutores testamentorum, quos etiam introoners vocari dicit, nempe tutores utimarum voluntatum. Hi sunt dispensatores tantum, at personarum vel benorum nullo modo tutores aut curatores esse debent.

ο χειροτονούμενος έπεπερύττοιτο ] Qui ordinandus est in Ecclesia prædicetur. Id est, palam et publice prædicatus vel nominatus, ut ait canon 58 bujus codicis, ascribatur ministerio hujus vel illius Ecclesiæ, quod posteriores dixerunt, neminem sine titulo ordi-nari debere. Eadem notione sacerdotes predicari dixit Lampridius in Alexandro Severo. Ubi aliquis, inquit, roluisset net rectores provinciis dare, vel præpositos facere, vel procuratores, id est rationales ordinare, nomina corum proponebal, hortans populum ut si quis quid haberet criminis, probaret manifestis rebus; si non probasset, subject pænam capitis. Dice-batque grave esse, cum id Christiani et Judæi facerens in prædicandis sacerdotibus qui ordinandi sunt, nor fieri in provinciarum rectoribus, quibus et sortune kominum committerentur et capita. Is suit velus mos Ecclesize in episcopis ordinandis, ut rogarentur suffragia non modo cleri, sed etiam populi; atque ut omnium de eo qui ordinandus erat judicia aciscitarentur, illius nomen plebi publice proponebatur, facta omnibus potestate quidquid vellent eis objiciendi. Et hoc est quod scribit Balsamo ad can. 5 concilii Laodiceni, εν τεις ψύφοις λέγονται του πολλάνες zad dvatus yapır ter verticutives; et Zonaras adean. 1 Apost., cujus verba supra retulimus in adnet. ad can. 109. Hujus antiqui moris vestigia etiam exstant apud Cyprianum lib. 1, epist. 4, postquam re-tulit quomodo Eleazarus Aaronis filius sacerdos fuisset creatus: Coram omni synagoga, inquit, jubet Deus

<sup>\*</sup> Non video quomodo construenda phrasis, si legatur οὐ πόνω. Forte legendum δυσπόνω. Εριχ.

tiones sacerdotales non nisi sub populi assistentis conscientiæ fieri oportere, ut plebe præsente vel detegan-tur malorum crimina, vel bonorum merita prædicentur, ut sit ordinatio justa et legitima, que omnium suffra-gio et judicio suerit examinata. Et post pauca sic ait: Episcopus deligatur plebe præsente que singulorum vilum plenissime novil, et unius cujusque acrum de conversatione perspecit. Idem lib. v, epist. 5, presbyteros, diaconos, et plebem universam alloquitur his verbis: In ordinandis clericis, fratres charissimi, solemus vos ante consulere, et mores ac merita singulorum communi vonsitio ponderare. Nec dissimilis apud veteres Romanos fuit lex Domitia de sacerdotiis, a Domitio Enobarbo tribuno plebis lata: Ut non sacerdotum collegia, quem vellent cooptarent, sed populi id beneficium esset; et Licinia a Q. Licinio promulgata: Ut sacerdotum cooptatio ab ipsorum collegio ad populum transferretur.

τον έξαρχον τής διοικήσεως ] Tres olim erant epi-scoporum gradus, episcopi scilicet civitatum, metro- B politani provinciarum, exarchi diocesson, ut ex hoc canone constat, et can. 195 hujus codicis infra. Sic in concilio Antiocheno II, inter acta concilii Ghalce-donensis tom II Concil. domnus Antiochize episcopus, exarchus dieceseos Orientalis dicitur. Exarchi autem diesceseon sunt patriarchæ, quibus integræ diocesses erant attribute. Id testatur Zonaras ad hunc canonem: Εξάρχους δί τῶν διακέστων, τούς πατοιάρχας ε΄ναί φωτύ. Sed de his alius erit, ut spero, disserendi locus. Porro hujus canonis definitonom de ordine judiciorum confirmat Justinianus I. 46 C. de episc. et clor., et l. 30 C. de episcop. aud., et novel. 123, cap. 22.

Bένντας ἐπιστολίεις εἰρηνικεῖς ἐδεύειν Βέρηνικῶν etiam eminit can. 86 et 87 hujus codicis supra. Harum hitterarum frequentem usum inter Christianos fuisse testatur Gregorius Nazianzenus lib. 1 contra Julianum his verbis : "Ετι δέ καταγώγια πόξασθαι καί ξενώνας, nat the sic took desurious plansposities, the de allow informer and the sentences overhunase, of these & ebrous els ebros rous ypissorus nupeniunouer. Consti-tuebat etiam diversoria ædificare, as domos excipien-dis hospitibus dicatas, simulque humanitatem erga pauperes adjungere, cum aliam tum eam que in notis sive tesseris epistolaribus consistit, quibus eos qui inopia premuntur, ex gente ad gentem transmittimus. Et So-zomenus de codem Juliano loquens lib. v, cap. 16: Ούχ άπιστα δέ , inquit , ζυλώσαι λέγεται τὰ συνθήματα των έπισχοπικών γραμμάτων , οίς ίθος άμοιδαδόν τους ξίνους όποιδήποτε διίόντ.ς, και παρ' οίς αν άφικουται, πάντως κατάγεσθαι, και θεραπείας άξιουσθαι, οία γε Αρίμους και φιλτάτους διά τυν του συμδόλου με ρτυρίαν: Pracipue vero æmulaus esse dicitur notas sive tesseras litterarum episcopalium, quibus solent invicem peregrini quocunque proficiscuntur, et a quibus veniant, hospitio excipi, et solatia promereri, tanquam noti et amici propler signi sive lesseræ leslimonium. Επιστολιμαία συνθήματα, Ol συνθήματα γραμμάτων, certa quælam crant signa ac symbola sive note ac tesserie, quibus D in ecclesiasticis litteris scribendis, ne fraus irreperet, episcopi utebantur. Sic apud Procopium சலக்ஷாகாலத் γράφειν, per notas scribere: Εκί πρός του Αχαιου, inquit, επιστολάς γεγραμμέτα; συνθηματικώς ίξαπίστειλου. Latini scriptores ecclosiastici litteras formatas vocant, eo quod certa forma certisque notis erant conceptæ. Qui igitur peregrinabantur ejusmodi tesseras episto-lares sive formatas epistolas deferentes, quocunque pergerent hospitio suscipiebantur, illisque pro viatico erant. Lucianus in Peregrino : Εξέιε ουν το δεύτερον πλανοσόμενος, έπεικ έφόδια, τούς χριστιανούς έχων, ύρ δορυφορούμενος, ἐν ἄκασεν ἀφθύνοις ἔν, καὶ χρόνον μέν τενα ούτως ἐδόσκετο: Secunda peregrinatione suscepta egre-ditur vagaturus, satis sibi viatici in Christianis repositum esse existimans, a quibus quaquaversum incedebat sti-patus, in omni agebat rerum abundantia, atque ad hunc

constitui sacerdotem, id est instruct et ostendit ordina- A modum aliquantum temporis alebatur. Hinc Tertull.kos pitalitatis contesserationem dixit, mutuato ἀπ' έφωθεν vocabulo. Antiqui enim apud gentiles instituti fuit ut hospitii necessitudo non modo inter privatos, sed etiam inter populos ac civitates contraheretur. Quod genus amicitiæ προξινία, ίδιοξινία Græcis, Latinis publicum et privatum hospitium dicebatur; cujus nota ac pignus fuit tessera hospitalitatis, eoque federe apud eos mutuæ amicitiæ fovebantur, quæ etiam ad posteros manabant. Plautus in Pœnulo:

Si ita est, tesseram
Cooferre si vis hospitatem, eccam attuli.
Agedum huc o teude, est par probe: nam habeo domi,
O mi hospes! salve multum, nam milhi tuus pater,
Pater tuus ergo milhi bospes Antidamas fait, Hee mini hospitalis tessera cum illo olim fuit.

Hospitibus tessera dabatur ut hospes agnosceretur: hinc qui jus hospitii violasset, tesseram confregisse dicebatur. Idem in Gistel. :

Abi quærere ubi tuo jurejurando satts fiet subsidit; Hic apud nos jam Alcesimarche confregisti tesseram.

συστατικές Ιπιστολές] Σύστατικά γράμματα can. 191 ajus codicis. Harum epistolarum ineminit D. Paulus II ad Gorinth. cap. it, 1: Μά χριζοιεν, ώς τους, συστατικών ἰπιστολών πρός ὑμ Σς, ἡ ἰξ ὑμών συστατικών Num egemus, ut nonnulli, commendatistis epistolis apud ros, aul a vobis commendatitiis? Suotatixai autem, hoc est commendatitiæ epistolæ dicuutur, quæ dantur elericis aut laicis a communione separatis, aut igno-tis in aliam civitatem abeuntibus, ipsos loci illius episcopo commendantes, ut censuris solutos vel fide-les existentes. Zonaras hic et in can. 13 Apostol. : Ευστατικεί δε έπαστολαί λίγονται, αι έγχειρεζοιενόι κλαρεποϊς ή λαικοϊς άφαρισμένους ή άγγεων σες έν έτερ κ πόλει άπιουσι, και συναστώσαι τῷ ἐν τῷ πόλει ἐκείνη ἐπισκόπφι τοὺς ἄνδρος ὡς λυθέντας τῶν ἐπιτεμίων, η πιστούς όντας; et Græcus scholiastes Harmenopuli in epitome canonum sect. 2, tit. 3, et sect. 3, tit. 1, Bustatinai, inquit, intotolai eiste ai didouerat tois υπό Ιπιτιμου, είς εθώωσευ, και έτερω αυτούς έπεσκοπω συνιστώσει πρός κοινωνίκο : Commendatitic litteræ sunt que censura alicui subjectis dantur ad corum purgationem, et per quas alteri episcopo commendantur ad communionem. Adde quæ ex Matthæo Blastare vir eruditissimus C. Labbaus suis in synopsim Basilicon observationibus inseruit. Porro observandum est veteres Christianos in recipiendis commendatitiis litteris, ne fraus irreperet, accuratam adhibuisse exami-nationem fidei iliorum qui eas ferebant. Qua de ro exstat canon 3 qui dicitur Apostolorum. Hunc morem indicat Lucianus in Peregrino de Christianis loquens: Επταφρονούσεν την άπάντων έξίσης, και κοινά ήγουνται νὸ; ἀχριδούς πίστεω; τὰ τοἰαύτα παραδεξάμενοι. Apud illos, inquit, omnia ex requo habentur contemptui, existimanturque esse communia que citra fidem exacte exploratam in communem usum a quocunque deferente suscipiunt. Il etiam statuit concilium Eliberitanum can. 58: Placuit ubique et maxime in eo loco in quo prime cathedra constitutus est episcopus, ut interrogentur hi qui communicatorias litteras tradunt, an omnia recte habeant, et suo testimonio comprobent.

άγνώστους] Hunc locum emendavimus ex codice Zonarze, bibliothecze Regize. Hanc etiam emendationem confirmat Matthæus Blastares mentem hujus canonis referens in codice ms. illustrissimi Præsidis! Augusti Thuani: 'O the do 'Art oxsia ibdouos, Eirous πληρικούς και άγνώστους κιλεύουσι με λειτουργείς, συστατικόν σύευ του οίκείου έπεσκόπου. Male vulgatus

codex Filli et cod. ms. Balsamonis, ἐναγνώστας. διάκονον γυναϊκα ἐτῶν τισσαράκοντα ] D. Paulus I ad Timoth. v, 9, viduarum seu diaconissarum ætatem definit, ut sint annorum sexaginta: Χήρα απταλιγέσθω μά έλειττον έτων εξήποντα, Vidua eligatur non minor sexaginta annis. lisdom vestigiis insistems Theodosius imp. constituit, the yunders unto ifficure ita yimeto",

<sup>\*</sup> Legendum videtur εἰ μὰ ὑπέρ έξὰκοντα έτη γένουντο. Ευιτ.

έπτον πρόστατμα: Non esse mulieribus ministerium committendum, nisi sexagesimum ætatis annum excesserint secundum Pauli apostoli verbum. Et Valentinianus 1. 27 C. Th. de Episc. et cler. : Nulla nisi emensis sexaginta annis, secundum præceptum Apostoli, ad diaconissarum consortium transferatur. Tertullianus de Velaudis Virg., de viduis loquens: Ad quam sedem, preter annos sexaginta, tantum univiræ, id est nuptæ aliquando eliguntur, sed et matres et quædam educatrices filiorum. Hieronymus lib. u Comment. in Isaiam: Non ecclesiasticis sustentatur vidua alimentis, nisi que sexaginta annorum est, et maturitatem hubel morum pariter et ætatis. Postea indultum est ut anno

quinquagesimo, et hoc canone, et novella 6, cap. 6, sed et quadragesimo, et hoc canone, et novel. 123, cap. 13.

Σεμίνη τίν χειροθισίαν] Hic χειροθισία pro impositione manuum benedictionis accipitur, non ordinationis. Vide adnot, ad can. 19 et 115, supra.

ารั มะเชง คารู่ส ] De diaconissarum ministerio agit auctor Constit. apost. lib. m, cap. 15 : Elige diaco- B nissam fidelem et sanctum, ad mulierum ministeria, nem accidit aliquando cum in aliquorum domos diaconum ad mulieres mittere non poles propter infideles : mittes igitur mulierem diaconissam, propter improborum cogitationes, nam ad multos usus muliere diaconissu indigemus: ac primum cum illuminantur mulieres. Et hanius hares. 79 contra Collyridianos : Kai ore Εριφαιαια καιτος. Το contra Collytiqualog: και στι μέν διακονισσών τέγμα έστιν είς την Εκκλησίαν, άλλι εύχε είς το Ιερατεύειν, ούδε τι επιγείρεις επιτρέπειν ενακεν δε σεμνότητος του γυναικείου γέιους, ή δε ώραν λούτρου, ή επισκέψεως πάθους, ή πόνου, και ότε γυμνωθεία σώμα γυναίου, ένα μό ὑπὸ ἀνδρών Ιερουργούντων Ιεκθεία, άλλ ὑκὸ τῆς διακονούσης: Diaconissarum quidem ordo est in Ecclesia, sed non ut sacrificent, nec tale quidpiams aggredi permillantur, verum reverentiæ muliebris gracia, ant propter horan baptismi, aut affectionum laborumque visitationem, et quando nudatum fuerit corpus mulieris, ut ne a viris sacrum facientibus aspier, sed a ministrante touliere. Et in compendio C totius operis, ubi sui temporis Ecclesia formam describit p. 465 : Kal διακύνισσαι δέ καθίστανται είς υπερεσίεν γυναικών μόνον δεὰ τὴν σεμνότητα, ἄν χρεία κατασταία λούτρου ένεκα, ἡ ἐπισκίψεως σωμάτων: Diaconigsa constituentur ad solum mulierum ministerium, gravitatis et reverentiæ seu pudoris, atque charitatis causa, si opus suerit, baptismi gratia, aut inspectionis corporum. Hieronymus ad Nepotianum, Multas, inquit, anus alit Ecclesia, quæ officium ægrotanti præstant, et beneficium accipiunt ministrando. Adde Ju-stiniani novel. 6, cap. 6, ubi diaconissas baptismo ministrare tradit. Quale autem fuerit diaconissarum in baptismo ministerium, indicat synodus Carthagineusis 14, can. 13: Vidue, inquit, vel sanctimoniales que ad beptizandarum mulierum ministerium eligun ter, tem ad officium instructæ sint, ut possint apto, sive aperto el sano sermone docere imperitus el rusticas mulieres, quo tempore baptizande sunt, qualiter et baptizatori respondeant, et accepto baptismate vivunt. Pauperum etiam et carcere vinctorum curam habe- D bant, et pleraque alia pietatis officia eis commenda-bantur. Illud autem diaconissarum officium hodie in Ecclesia sublatum est.

tadixov ] Olim ab impp. dabantur Ecclesiis id poscentibus exices, sive desenseres, qui laici erant; quorum officium erat vim omnem ac tumultum ab ecclesia et pastoribus arcere, et operam dare ne quid in ecclesia per vim aut sordes fleret : nov. 56. Codex canonum Ecclesiæ Africanæ can. 75 : Ab impp. visum est postulandum, propter afflictionem pauperum, quo-rum mulestiis sine intermissione fatigantur ecclesia, nt defensores eis adversus potentias divitum, cum epi-

scoporum provisione delegentur.
Hie canon 206, et qui proxime sequitur 207, ex-stent in codice Tilii, et apud Balsamonem et Zonaram. & τοίς βαρθαρικοίς | In Barbarico, hoc est solo Barbarerum : sic accipitur in Codiec canonum Ecclesiæ

διακονίαν μη επιτρέπερθαι κατά τὸ ἀποστόλου Παύλου Α Africanæ, can. 52: De provincia Mauritania nikil statuimus, quod ea sita sit in finibus Africæ, et quod Barbarico sit contermina; et apud Ammianum Marcellinum lib. xvm: Visus est in Barbarico miles; et l. 2 C. de Commerc. Eadem notione Barbarice vox passim reperitur apud rerum Romanarum scriptores. Lampridius in Alexandro Severo de limitaneis ducibus loquens: Addidit sane his, inquit, et animalia et servos, ut possent colere quod acceperant: ne per inopiam hominum, vel senectulem possidentium desererentur rura vicina Barbariæ. Rufus Festus in Breviario: Trajanus Daciam trans Danubium, in solo Barbaria, provinciam fecit. Gellius lib. 1x, cap. 12: Nomo Thracius ex ultima Barbaria. Paulinus epist. 26 ad Victricium Rothomagensem episcopum: Ubi quondam deserta silvarum, ac littorum pariter in tota advence Barbaria, etc. Synesius τη, βαρβαρον dixit epist. 101, ubi recte Latinus interpres Barbariam vertu. Augu-stinus ep. 178: Non enim in Africa, aut in cuncta Barbaria, sed in Syria vel Græcia, etc. Romani igitur scriptores quidquid erat ultra limites orbis sive imperii Romani, Barbaricum et Barbariam dixerunt : ipsum vero orbem Romanum, Romaniam appellarunt, ut ex Epiphanio jam observavit doctissimus Casau-bonus in notis ad Lampridium loco citato. Addam et alia quædam testimonia. Athanasius ad omnes soliana quasuat testinional, Analiasius au omnes soli-tariam vitam agentes, μ τρόπολις ή Υρώμη τῆς Υρυφα-νίας ἰστί. Ερίρhanius hæresi 66: ὅρμοι τῆς ἐρυθρὰς θαλάσσης διάφοροι, ἐπὶ τὰ στόμια τῆς Ύρμανίας: Portus maris Rubri diversi sunt, ad ostia Romanise discreti. Item: Βίς τὰς ἄλλας πατρίδας διά θαλάσσης διερχόμενοι, οί ἀπο τος Ίνδικος ἐπὶ τὸν Ῥωμανίαν ἐμπορεύονται : Ιπ alias regiones per mare penetrantes, hi qui ab India veniunt, ad Romaniam perveniunt. Apud Constantinum Porphyrogennetam cap. 47, lib. de Administr. Imperio: τους to Possavia elementas In Romania habitantes; et cap. 46. Ea significatione Romania vox accipitur apud Evagrium lib. vi, cap. 20 et Ni-cephorum lib. xviii, cap. 21. Adde Orosium lib. via, cap. 43, qui de Ataulpho Gothorum rege loquens : Eum imprimis ardenter inhiasse, inquit, ut oblitterato Romanio nomine, Romanum omne solum, Gothorum imperium et saccret et vocaret, essetque Gothia quod Romania suisset. Hine passim Romani Barbaris opponuntur. In edicto Theodorici regis Italiæ cap. 43: Nullus ad potentem Romanum aut Barbarum proprias quolibet titulo transferat actiones; et cap. 44: Nullus se potens Romanus aut Barbarus, tanquam defensor aut suffragator negotio misceat. Romani sunt voteres e, Barbari advenæ victores. Sic in legibus Wisigothorum lib. 1, t. 1 : Ut tam Gotho Romanam, quam Romano Gotham matrimonio liceat sociare; et lib. x, tit. 2, sortes Gothica et Romana; et in confessione episcoporum, presbyterorum et primorum gentis Gothica, qua inter acta concilii Toletani us exstat: Quicunque libellum detestabilem, duodecimo anno Leobigildi regis a nobis editum, in quo consinetur Roma-norum ad Arianosum hæresim traductio, pro vero ha-buerit, anathema sit; et conc. Tolet. 1x, cap. 13: Cunctis ecclesiarum libertis interdicitur, judicio gene-rali, ne deinceps eausa connubii aut Romanis ingenuis copulentur, aut Gothis. His enim locis Romanorum appellatione veteres incolæ Hispaniæ significantur, qui ante Gothorum in Hispaniam irruptionem imperio Romano parebent. Sic apud Victorem Uticensem lib. 1 de Persecutione Vandalica, veteres Africæ in-colæ a Vandalis devicti, *Romani* appellantur. Sic et Galli qui Romano imperio parebant ante adventuus Francorum, Burgundionum, aliorumque Barbarorum, quod in legibus Salicis observare licet, tit. 15 : Sé Romanus komo Francum spoliaverit, etc..; et in præfatione Gondobaldi regis ad leges Burgundionum : Burgundiones et Romani civitatum aut pagorum conf-tes; et concil. Turon. H, cap. 9: Ne quis Britannum aut Romanum in Armorico, sine metropolitani, aus comprovincialium voluntate vel litteris, episcopum ordinare præsumat.

# CODEX

# CANONUM ECCLESIASTICORUM

DIONIYSII EXIGUI

sive

# CODEX CANONUM VETUS

# ECCLESIÆ ROMANÆ.

EX TOMO II CON: ILIORUM GALLIÆ JACOBI SIRMONDI

Societ. Jesu presbyteri, pag. 117.

De Codice Canonum qui Carolo Magno regi, cum Romæ esset, as Hadriano papa oblatus est, anno Christi, ut conjectura est, 787.

Edita est superioribus annis primum Ingolstadii A 🖾 Exemplum, quo devota fides victoria gaudet, tomo VI Antiquæ Lectionis, deiude Coloniæ tomo III Conciliorum, Epitome canonum Orientalium et Africanorum, cum titulo, qui banc ab Hadriano papa Carolo Magno regi, cum Romæ esset, ad usum Occidentalium Ecclesiarum oblatanı significat. Atqui Carolo constat oblatam fuisse non epitomen, sed integram collectionem, tum canonum ex quibus epitome illa deinceps conflata est, tum decretorum etiam pontilicum, a Siricio ad Gregorium juniorem. Denique illum ipsum Carolo datum esse librum, qui Codex CAMORUM a Nicolao papa dicitur 519, cap. Si Romanorum; quique Moguntice primum excusus anno 1525, in editione postca Parisiensi inscriptus est, Codex Canonum retus Ecclesia Romana. Hoc cnim declarant plarima que in bibliothecis Gallie visuntur, R collectionis hujus exemplaria : quorum in fronte, vefut oblati muneris dedicatio præfixa est, Hadriani ad Carolum epistola, quæ primis singulorum versuum ditteris hunc titulum reddit, Domno excell. Prio CABULO RESI HADRIANUS PAPA. Epistola autem ipsa sic habet, tum in aliis passim, ut dixi, tum in vetustisnimo S. Germani codice, Caroli ipsius Magni temporibus, anno regni ejus 57, id est Christi 805.

# ENSTOLA HADRIANI PAPÆ

AD CAROLUM MAGNUM REGEM.

Quæ in antiquis exemplaribus ejus Codici Canonum præpontur.

- Divina sulgens doctrina sceptra præcellit regni,
- O Origo regum felix, semper genitura beata,
- 🗷 Molem perspicimus legis gratiam laudis habere
- → Iusto gignitur rege Eccles'æ ulmæ desensor,
- Nunquam enim vinci potest disciplina cœlestis,
- Olim jam sumens paterni triumphans regni

- Christo juvante, ac beato clavigere l'etro,
- Cunctas adversas gentes regalibus subdit plantis.
- En radix beata instar contulit prole.
- □ Læta Deum colere, legem semper amare divinam,
- F Laudabilem servare fidem, sanctamque desenders vilam .
- 🦈 Fautorem prorsus habens janitorem in triumplies
- Ipsius freta virtute victrice persistit semper.
- Lumen sequens doctrinæ fidei apostolicæ sedis.
- In hanc sanctam sedem magnus rex Carolus splendet.
- Comnibus per eum ditata bonis triumphat ubique,
- 🗅 Cæleste semper in his kabere mervit regnum.
- > Arma sumens divina gentes calcarit superbas.
- ≈ Reddidit prisca dona Ecclesia matri sua,
- Urbesque magnas, fines simul et castra diversa.
- Langobardam ac Erulam virtute divina prostravit gentem.
- C Ovans amplectitur fidem, quam suscepit ab avis.
- 🗷 Magna prosapia hæc in toto rutilat mundo :
- > Altus, nobilis, nitens, regit diversu regna.
- Gaudens celer ad limina venit apostolorum sospes.
- Z Nimis laudibus hymnisque populo celebratur ab omni.
- Obnixe pro se summum orare antistitem poscit,
- 📨 Redimi sibi noxas a jurentute commissas.
- 🗷 Exutus suffragiis almis spondebat lingua magistra
- Genium servare sanctes Ecclesiæ in æve Romanæ,
- Iustitias almi Petri sui protectoris tueri
  - I Habilem ut super donans in ejus consessione libavit.
  - > Adhæc Hadrianus præsul Christi prædixit triumphos.

- 🗢 Destera protegi diu divina Petro comitante Pauloque. 🗛
- = Romphæam victoriæ donantes, atque pro te dimi-
- Il'æsus cum tuis victor manebis, nempe per ipsos
- Aditum petunt urbis Pap'æ te ingredi victorem.
- Z Neja perfidi regis calcabis Desiderii colla,
- ➡ Vires ejus prosternens merges baratro profundi.
- Septus Langobardorum reyno, munus reddes tuum
- Tollicita sacra dona clavigeri aulæ Petri,
- > Amplius donans tibi victorium, simulque honorem
- Per sæcla regnare cum tuis hic, in suturoque soboli.
- > A lege nunquam discede, hæc observans statuta.

Hactenus Hadriani epistola, ut ex corruptis exemplaribus elici potuit. Quod vero ad tempus attinet, cum Carolus ter in Urbem Hadriano superstite venerit, anno nimirum 774, cum Papiam obsideret, anno iterum 781', cum ejus filii Pivinus Italiæ, Ludovicus Aquitaniæ reges ab Hadriano inuncti sunt, anno denique 787, cum inde Capuam quoque, ac Beneventum adversus Grimoaldum ducem profectus est: nos, tametsi res incerta est, codicem Hadriani ad postremam potius profectionem referendum duximus, quam quod aliis placuit ad primam, cui multa, quæ in ejus epistola leguntur, convenire vix possint.

# LECTORI.

rum Dionysii Exigui, cujus index tantum ex cod. ms. eruditissimi viri Nic. Fabri an. 1609 primum editus est, integrum nanc tibi damus ex alio veteri cod. ms. bibliothecæ cl. v. Christophori Justelli, omnium quæ Latine exstant, juris canonici antiquissimum monumentum: quod quidem ab hoc fonte haustum esse nemini dubium est. Continet autem hæc collectio cosdem fere conciliorum canones quos Græcus Ecclesize universæ Codex, ab eodem Justello anno 1610 editus: canones præterea qui dicuntur Apostolorum quinquaginta, Sardicensis etiam 21, et Africanarum, sive Carthaginensium synodorum capitula 138 complectitur. Hujus non obscure meminit Hincmarus Rhemensis archiepiscopus in opusc. 55 capitul. adversus Hincmarum Laudunensem episcopum, cap. 43, his verbis: Qui sunt illi, inquit, quos et apostolica sedes, et omnes episcopi per universum orbem, et omnis Ecclesia catholica canones appellant, quique a Nicæno concilio, quod primum in nostris codicibus, quos ab apostolica sede majores nostri acceperunt sequendos, per ordinem usque ad Africanum concilium, pro canonibus recipiendis, venerandis et observandis, retinent? le vero est Dionysius Exiguus, qui, omissa profana annorum numeratione per olympiades, vel consules, vel indictiones, primus ab Incarnatione Christi tempora prænotare cœpit, et cyclum paschalem 95 annorum descripsit, sub consulatu, non Fl. Mavortii, ut scribit Marianus Scotus in Chronico ann. 527, sed Fl. Philoxeni et Anicii Probi junioris indictione 3, hoc est anno Christi 525, ut ipse Dionysius testatur n et 17 concilii Antiocheni, in veteri Graco codice, 80, in epistola paschali prima ad Petronium episcopum, auper a doctissimo Petavio ex cod. ms. primum ediu : in qua etiam ex sacris canonibus, hoc est ex ipso veteri Codice Canonum quem nunc edimus, atque ex sua interpretatione, citat canonem 79, qui primus Antiocheni concilii esse reperitur. Ex quibus confirmatur ordo et numerus canonum in illo servatus, atque ex iis colligi potest canones hosce ecclesiastices jam ante ex Græcis exemplaribus Dionysium transtalisse. Quis autem fuerit Græcæ illius antiquæ collectionis canonum auctor, quæ a Nicæno usque ad Constantinopolitanum concilium protenditur, cujus translationem suscepit pse Dionysius, ignoratur.

Codicem seu Collectionem canonum ecclesiastico- B Illud tamen liquido constat, concilio Chalcedonense antiquiorem suisse, in cujus actione 4, 11 et 13, ex ipsa ante jam facta collectione, communi majorum auctoritate probata, quinque canones, 4 videlicet, 83, 84, 95 et 96, qui 4 Nicæni, et 4, 5, 16 et 17 Antiocheni concilii esse reperiuntur, lectos ac citatos fuisse compertum est. Qui quidem canones, codem ordine, atque continuata, nec interrupta numerorum serie (quam veteres consequentiam regularem vocant), exstant in Codice Græco canonum Ecclesia universæ, et in hac Latina Dionysii Exigui collectione. Sed et ante Ephesinum concilium, Græcam illam collectionem factam fuisse, ex epistola a Dionysio ipso huic codici præfixa, planum est : qua videlicet canones a Nicæno cæterisque consequentibus conciliis, quæ ante illud vel postmodum facta sunt, usque ad concilium Constantinopolitanum 11 œcumenicum, sub ipso ordine numerorum, id est a primo capitulo usque ad centesimum sexagesimum quintum, enumerat. Quinam autem sint illi 165 canones, facile est ex conciliorum ordine et canonum consequentia, quibus constabat antiquus ille codex, cuivis dignoscere. Nam 20 canones concilii Nicæni, 24 Ancyrani, 14 Neocæsariensis, 20 Gangrensis, 25 Antiocheni, 59 Laodiceni, 3 Constantinopolitani : hi. inquam, collecti numeri centum et sexaginta quinque efficiunt. Ex quibus etiam cognoscimus veteres in dinumerandis conciliorum canonibus non eadem ratione usos fuisse. Nam ex verbis concilii Chalcedonensis colligitur canones supra citatos 1, 4, 5, 16 83, 84, 95 et 96 fuisse, qui in Latino Dionysii Exigui 79, 84, 85, 96 et 97 esse reperiuntur. Sed hæc differentia ex eo nata videtur quod Ancyranum concilium in Graco codice viginti quinque canonibus constat, et Neocæsariense quindecim: in Latina vero Dionysii collectione quatuordecim et viginti quatuor tantum : canonesque quartus et quintus Ancyrani concilii, item tertius decimus et quartus decimus Neocosariensis, pro unico habentur, ut ex utriusque codicis collatione facile est observare. Subjunximus et ex codice ms. perantiquo ejusdem Justelli epistolam synodicam sancti Cyrilli et concilii diocessos Ægypti, Alexandriæ congregati anno 430 cum duodecim

nysii Exigui interpretatione, cui evistelam ad Petrum quemdam episcopum ipse præfixit. Quæ quidem epistola synodica ab Isidoro, et aliis qui eum secuti sunt Latinis conciliorum collectoribus, contra omnium codd. veterum Græcorum et Latinorum fidem, tribuitur Ephesino concilio nu œcumenico, quod anno demum sequenti celebratum esse constat, Anicio Basso et Antiocho coss. Hæc vero exstat Græce et Latine, sed alia versione, inter acta concilii Ephesini act. 1, et concilii Constantinopolitani v œcumenici, collat. 6 edit. Rom. et Colon., cum hac epigraphe,

anathematismis contra Nestorium, ex Latina Dio- Α Τῷ εὐλαδιστάτω, και θεοφιλεστάτω συλλειτουργῷ Νεστορίω Κύρελλος, και ή συνελθούσα σύνοδος έν Άλεξανδρεία της Αλγυπτιακής διοικήσεως έν Κυρίω χαίρειν. Illius etiam meminit Liberatus archidiaconus Carthaginensis in Breviario, lib. 1v. Cyrillus, inquit, Nestorio synodicam direxit epistolam, in qua et duodecim capitula contra ejus dogma dictavit et inseruit; et est principium : « Dicente Domino, Qui amai putrem suum et matrein suam plus quam me, non est me dignus. Cum hæc ad memoriam antiquitatis canonicæ et ecclesiasticæ conservandam pertineant, operam nostram, lector, boni consule et beneficio nostro fruere.

# TESTIMONIA ALIQUOT

DE DIONTSIO ETIGUO, EJUSQUE LATINA CANONUM ECCLESIASTICORUM INTERPRETATIONE.

hodieque catholica Ecclesia viros illustres probabilium dogmatum decore fulgentes: fuit enim nostris temporibus et Lionysius monachus, Scytha natione, sed moribus omnino Romanus, in utraque lingua valde doctissimus, reddens actionibus suis quam in libris Domini legerat æquitatem; qui Scripturas divinas tanta curiositate discusserat atque intellexerat, ut nindecunque interrogatus fuisset paratum haberet competens sine aliqua dilatione responsum. Fuit in illo cum sapientia magna simplicitas, cum doctrina humilitas, cum facundia loquendi parcitas: ut in nullo se vel extremis famulis anteserret, cum dignus esset regum sine dubitatione colloquiis. Qui petitus a Stephano episcopo Salonitano, ex Gracis exemplaribus canones ecclesiasticos, moribus suis, ut C erat planus alque disertus, magnæ eloquentiæ luce composuit, quos hodie usu celeberrimo Ecclesia Romana complectitur. Hos etiam oportet vos assidue legere, ne rideamini tam salutares ecclesiasticas regulas culpabiliter ignorare. Alia quoque multa ex Græco transtulit in Latinum, quæ utilitati possunt Ecclesiæ convenire.

Beda, De tempor. Rat. cap. 45: Primi decennalis circuli cursu temporum ordo præfigitur, quem Græci calculatores a Diocletiani principis annis observavere: sed Dionysius venerabilis abbas Romanæ urbis, et utriusque linguæ, Græcæ videlicet et Latinæ, non ignobili præditus scientia, paschales scribens circulos, noluit cis, sicut ipse testatur, memoriam impii persecutoris innectere, sed magis elegit ab Incarnatione Doexordium spei nostra notius nobis existeret.

Idem, in Chronico seu ib. De sex ætatibus, an. mundi 4480: Dionysius paschales scribit circulos incipiens ab anno dominica Incarnationis 532, qui est

Cassiodorus, cap. 23 Divin. Lect. : Generat etiam B annus Diocletiani 248, post consulatum Lampadii et Orestis.

> Joan. Trithemius, lib. de Script. ecclesiast. : Dionysius abbas Romanus, cognomento Exiquus, vir ingenio et scientia magnus atque clarissimus, in Scripturis sanctis eruditus, et in disciplina sæcularium litterarum nobiliter doctus, Græco et Latino eloquio clarus, computista et calculator temporum egregius, scripsit Latino sermone nonnulla opuscula. De quibus ego tantum reperi subjecta: Annorum 532 Cyclum paschalem magnum; transtulit de Græco in Latinum Vitam sancti Pacomii abbatis, librum quoque Gregorii Emisseni de Conditione hominis, et scripta Proterii Alexandrini episcopi ad Leonem papam, et quædam alia. Inchoavit autem Cyclum suum anno Domini 531, etc. Claruit sub Justiniano magno anno 540.

> Ex Annal. ecclesiast. Cæsaris Baronii cardinalis an. 325, num. 123 : Si fidelitas atque peritia in transferendo, et sinceritas in edendo quam maxima requiratur, nulla exquiri potest editio exactior atque fidelior quam quæ elaborata est a magno illo, sed cognomento Exiguo Dionysio, cujus eximiam in utraque lingua peritiam, et morum egregiam probitatem Cassiodorus dignis laudibus mirifice prædicat.

Rob. Bellarminus cardinalis, de Script. ecclesiast. an. 525 : Dionysius Exiguus, natione Scytha, sed moribus Romanus, quemadmodum cognomento Exiguus, sed doctrina et sanctitate maximus, vixit tempore Theodorici regis Italia, et successorum ejus : nam anno 527 scripsit Cyclum paschalem, et omissa promini nostri Jesu Christi tempora prænotare; quatenus D fana numeratione annorum ab imperio Diocletiani impii persecutoris, numerare cæpit ab Incarnatione Domini Jesu Christi. Scripsit præterea Collectionem sacrorum canonum, ex conciliis Ecclesiæ catholicæ : quem postea imitati sunt Martinus Bracarensis et Cresconius.

# CODICIS CANONUM ECCLESIASTICORUM DIONYSII EXIGUI

# PRÆFATIO.

Domino vonerando mihi Patri Stephano episcopo Dionysius Exiguus in Domino salutem.

Quamvis charissimus frater noster Laurentius. assidua et familiari cohortatione parvitatem postrany

regulas ecclesiasticas de Græco transferre populerit, A quibus quia plurimi consensum non preduere faciconfusione credo priscæ translationis offensus, pibilominus tamen ingestum laborem tux beatitudinis consideratione suscepi, cui Christus omnipotens Deus, solita populis pietate prospiciens, summi sacerdoții contulit dignitatem. Ut inter plurima virtutis ornamenta, quibus Ecclesiam Domini morum sanctitate condecoras, etiam sacratissima jura, pontificalibus per Dei gratiam digesta conventibus, intemerata conservans, perfecto regimine clerum plebemque modereris: nullatenus nostri saculi more contentus, que pronius desideramus recta nosse quam facere, sed divino junctus auxilio, quæ sieri præcipis ante perficias, ut efficacissimo fidelibus prosis exemplo. Magna est signidem jubentis auctoritas, eadem primitus jussa complentis, quatenus inconvulsa Ecclesiastici ordinis disciplina inviolabilis permanens ad capessendura perenne pramium Christianis omnibus præstat accessum : per quem sancti præsules paterpis muniantur regulis, et obedientes populi spiritue-Libus imbuantur exemplis. In principio itaque canones qui dicuntur Apostolorum de Græco transtulimus:

lem, hoc ipsum vestram noluimus ignorare sanctitatem , quamvis postea quædam constituta poutificum ex ipsis canonibus assumpta case videantur. Deindo regulas Nicænæ synodi, et deinceps omnium conciliorum, sive quæ ante com, sive quæ postmodum facta sunt, usque ad synodum ovatum quinquaginta pontificum, qui apud Constantinopolim convenerunt. sub ordine numerorum, id est a primo c. pite usque ad centesimum sexagesimum quintum, sicut habetur in Græca auctoritate, digessimus. Tum sancti Chalcedonensis concilii decreta subdentes, in his Gracorum canonum finem esse declaramus. Ne quid praterea notitiæ vestræ credar velle subtrahere, statuta quoque Sardicensis concilii atque Africani, quæ Latine sunt edita, suis a nobis numeris cernuntur esse distincta. Universarum vero definitionum titulos post hanc præfationem strictius ordinantes, ea quæ in singulis sparsim sunt promulgata concillis, sub uno aspectu locavimus, ut ad inquisitionem eujusque rei compendium aliquod attulisse videamur.

# REGULÆ ECCLESIASTICÆ SANCTORUM APOSTOLORUM,

# PROLATÆ PER CLEMENTEM ECCLESIAS ROMANAS PONTIFICEM.

De ordinations episcopi.

I. Episcopus a duobus aut tribus episcopis ordinetor.

II. Presbyter ab uno episcopo ordinetur, et diaconus, et reliqui clerici.

Nikil aliud in sacrificio, præter quod Dominus statuit, offerendum.

III. Si quis episcopus, aut presbyter, præter ordinationem Domini, alia quædam in sacriticio offerat super altare: id est aut mel, aut lac, aut pro vino siceram, et confecta quædam, aut volatilia, aut animalia aliqua, aut legumina: contra constitutionem Domini faciens, congruo tempore deponatur.

Que species ad altare non ad sacrificium, sed ad benedictionem simplicem debeant exhiberi.

IV. Offerri non liceat aliquid ad altare præter novas spicas et uvas; et oleum ad luminaria, et thyminma, id est incensum: tempore quo sancta celebratur oblatio.

Quod es que in ecclesiis offerri non possunt, ad domus sacerdotum a fidelibus deserantur.

V. Reliqua poma omnia ad domum primitiæ episcope et presbyteris dirigantur, nec offerantur in altari. Certum est autem quod episcopis et presbyteris dividant, et diaconis, et reliquis clericis.

Ut episcopus, aut presbyter uxorem suam, quam debet caste regere, non relinqual.

VI. Episcopus, aut presbyter uxorem propriam nequaquam sub obtentu religionis abjiciat: si vero rejecerit, excommunicetur, sed et si perseveraverit, dejiciatur.

Ut sacendotes, et ministri altaris sacularibus curis abstineant.

VII. Episcopus, aut presbyter, aut diaconus ne-De ordinatione presbyteri, et diaconi, et caterorum. C quaquam suculares curas assumant ; sin aliter, deficiantur.

Quo tempore Pascha celebretur.

VIII. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus sanctum Paschæ diem ante vernale æquinoctium cum Judæis celebraverlt, abjiciatur.

Quod ministri altaris, oblatione celebrata, debeant communicare.

IX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus, vel quilibet ex sacerdotali catalogo, facta oblatione, non communicaverit: aut causam dicat, ut, si rationabilis fuerit, veniam consequatur; aut si non dixerit, communione privetur, tanquam qui populo causa læsionis exstiterit, dans suspicionem de eo qui sacrificavit, quod recte non obtulerit.

Quod fideles laici, ingredientes ecclesiam, communicare debeant.

X. Omnes fideles qui ingrediuntur ecclesiam, et Scripturas audientes, non autem perseverant in oratione, nee sanctam communionem percipiunt, velut inquietudines Ecclesiae commoventes, convenit communione privari.

Quod cum excommunicatis non sit orandum.

XI. Si quis cum excommunicato, saltem in domo simul oraverit, iste communione privetur.

Quod cum damnatis elericis non sit orandum.

XII. Si quis cum damnato clerico, veluti cum clerico, simul oraverit, iste damnetur.

Ut nullus fidelium præler commendatistas suscipiatur A epistolas.

XIII. Si quis clericus, aut laicus a communione suspensus, seu communicans ad aliam properet civitatem, et suscipiatur præter commendatitias litteras, et qui susceperunt, et qui susceptus communione priventur. Excommunicato vero proteletur ipsa correptio, tanquam qui mentitus sit. et Ecclesiam Dei seduxerit.

Ut ab episcopis parochia minime pervadatur.

XIV. Episcopo non licere alienam parochiam, propria relicta, pervadere, licet cogatur a plurimis. Nisi forte eum rationabilis causa compellat, tanquam qui possit ibidem constitutis plus lucri conferre, et in causa religionis aliquid profecto prospicere. Et hoc non a semetipso pertentet, sed multorum episco- B porum judicio, et maxima supplicatione perficiat.

Ut clerici proprias Ecclesias non relinquant.

XV. Si quis presbyter, aut diaconus, aut quilibet de numero clericorum, relinquens propriam parochiam pergat ad alienam, et omnino demigrans, præter episcopi sui conscientiam, in aliena parochia commoretur, hunc ulterius ministrare non patimur: præcipue si, vocatus ab episcopo, redire contempserit, in sua inquietudine perseverans. Verumtamen tanquam laicus ibi communicet.

Ut episcopus qui clericos alterius susceperit, communione privetur.

XVI. Episcopus vero, apud quem memoratos esse constiterit, si contra eos decretam cessationem pro nihilo reputans, tanquam clericos forte suscepe-C rit: velut magister inquietudinis, communione privetur.

Quod bigami non admittantur ad clerum.

XVII. Si quis post baptisma secundis fuerit nuptiis copulatus, aut concubinam habuerit, non potest esse episcopus, non presbyter, aut diaconus, aut prorsus ex numero eorum qui ministerio sacro deserviunt.

Quod is qui viduam, vel ejectam, aut meretricem acceperit, non admittatur ad clerum.

XVIII. Si quis viduam, et ejectam acceperit, aut meretricem, aut ancillam, vel aliquam de his quæ publicis spectaculis mancipantur, non potest esse episcopus, aut presbyter, aut diaconus, aut ex eo aumero qui ministerio sacro deserviunt.

Qui duas sorores habuerit, non admittatur ad D

XIX. Qui duas in conjugium sorores acceperit, vel filiam fratris, clericus esse non poterit.

Clericum fideijussorem esse non posse.

XX. Clericus tideijussionibus inserviens abji-

Quod ii qui non sponte eunuchizati sunt, suscipiantur ad clerum.

XXI. Eunuchus, si per insidias hominum factus est, vel si in persecutione ejus sunt amputata virilia, vel si ita natus est, et est dignus : efficiatur episconus.

Ut is qui se eunuchizavit, clericus non fiat.

XXII. Si quis abscidit semetipsum, id est, si quis amputavit sibi virilia, non fiat clericus, quia suus homicida est, et Dei conditionis inimicus.

Ut clericus qui se eunuchizavit, abjiciatur a tlero.

XXIII. Si quis, cum clericus fuerit, absciderit semetipsum, omnino damnetur, quia suus est homicida.

Ut laicus qui se eunuchizavit, tribus annis communione privetur.

XXIV. Laicus semetipsum abscindens, annis tribus communione privetur, quia suæ vitæ insidiator exstitit.

Quod episcopus, aut presbyter, aut diaconus, si pro criminibus damnati fuerint, minime communione priventur.

XXV. Episcopus, aut presbyter, aut diaconus, qui in fornicatione, aut perjurio, aut furto captus est, deponatur: non tamen communione privetur. Dicit enim Scriptura: Non vindicabit Dominus bis in idinsum.

Similiter et reliqui ministri Ecclesiæ.

XXVI. Similiter et reliqui clerici huic conditioni subjaceant.

Qui clerici debeant conjugibus copulari.

XXVII. Innuptis autem, qui ad clerum provecti sunt, præcipimus: ut si voluerint, uxores accipiant; sed lectores, cantoresque tantummodo.

Quod episcopus, presbyter et diaconus, peccantes fideles verberare non debeant.

XXVIII. Episcopum, aut presbyterum, aut diaconum, percutientem fideles delinquentes, aut infideles inique agentes, et per hujusmodi volentes timeri, dejici ab officio suo præcipimus, quia nusquam nos hoc Dominus docuit. Econtrario vero ipse, cum percuteretur, non repercutiebat; cum malediceretur, non remaledicebat; cum pateretur, non comminabatur.

Quod officium pristinum damnati pro criminibus usurpare non debeant.

XXIX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus depositus juste super certis criminibus, ausus fuerit attrectare ministerium dudum sibi commissum, hic ab Ecclesia penitus abscindatur.

Quod non debeunt officia ecclesiastica pecuniis obtineri.

XXX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut diaconus per pecunias hanc obtinuerit dignitatem, dejiciatur et ipse, et ordinator ejus, et a communione modis omnibus abscindatur, sicut Simon Magus a Petro.

Ut Ecclesia sæculari potentia minime pervadatur.

XXXI. Si quis episcopus seculi potestatibus usus Ecclesiam per ipsos obtineat, deponatur, et segregentur omnes qui illi communicant.

De presbytero qui contra episcopum seorsum conventus congregare tentaverit.

XXXII. Si quis presbyter, contemnens episcopum

<sup>\*</sup> Legendum eorum, ut in canone præcedenti. Edit.

suum, seorsum collegerit, et altare aliud erexerit, A Ut tantum curam rerum ecclesiasticarum episcopus nihii habens, quod reprehendat episcopum in causa pietatis et justitize, deponatur, quasi principatus amator existens, est enim tyrannus; et cæteri clerici, quicunque tali consentiunt, deponantur, laici vero segregentur. Hæc autem post unam, et secundam, et tertiam episcopi obtestationem sieri conveniet.

Quod clerici damnati non debeant ab aliis recipi.

XXXIII. Si quis presbyter, aut diaconus ab episcopo suo segregetur, hunc non licere ab alio recipi, sed ab ipso, qui eum sequestraverat, nisi forsitan obierit episcopus ipse, qui eum segregasse cognoscitur.

Ut nullus episcopus, presbyter, aut diaconus sine commendatitiis suscipiatur epistolis.

XXXIV. Nullus episcoporum peregrinorum, aut presbyterorum, aut diaconorum, sine commendatitiis suscipiatur epistolis, et cum scripta detulerint, discutiantur attentius, et ita suscipiantur, si prædicatores pietatis exstiterint minus, nec quæ sunt necessaria subministrentur eis, et ad communionem nullatenus admittantur, quia per subreptionem multa proveniunt.

#### De primatu episcoporum.

XXXV. Episcopos gentium singularum scire convenit, quis inter eos primus habeatur, quem velut caput existiment, et nihil amplius præter ejus conscientiam gerant, quam illa sola singuli, quæ parochiæ propriæ, et villis quæ sub ea sunt, competunt, quid, sic enim unanimitas erit, et glorificabitur Deus per Christum in Spiritu sancto.

Quod non liceat episcopum in aliena provincia clericos ordinare.

XXXVI. Episcopum non audere extra terminos proprios ordinationes facere in civitatibus et villis quæ illi nullo jure subjectæ sunt : si vero convictus fuerit hoc fecisse præter eorum conscientiam qui civitates ipsas et villas detinent, et ipse deponatur, et qui ab illo sunt ordinati.

De ordinatis episcopis, nec receptis.

XXXVII. Si quis episcopus non susceperit officium, et curam populi sibi commissam, hic communione privetur, quoadusque consentiat obedientiam com- D modans; similiter autem et presbyter et diaconus. Si vero perrexerit, nec receptus fuerit, non pro sua sententia, sed pro malitia populi: ipse quidem maneat episcopus; clerici vero civitatis communione priventur, eo quod eruditores inobedientis populi non fuerunt.

Ut bis in anno concilia celebrentur.

XXXVIII. Bis in anno episcoporum concilia celebrentur; ut inter se invicem dogmata pietatis explorent, et emergentes ecclesiasticas contentiones amoveant : semel quidem quarta septimana Pentecostes : secundo vero 12 die mensis Hyperberetæi, id est juxta Romanos quarto idus Octobris.

habeat.

XXXIX. Omnium negotiorum ecclesiasticorum curam episcopus habeat, et ea velut Deo contemplante dispenset, nec ei liceat ex his aliquid omnino contingere, aut parentibus propriis, quæ Dei sunt, condonare. Quod si pauperes sunt, tanquam pauperibus subministret, nec corum occasione Ecclesiæ negotia deprædentur.

De dignitate pontificis, et quod rerum suarum habeat polestatem.

XL. Presbyteri et diaconi præter episcopum nihil agere pertentent. Nam Domini populus ipsi commissus est, et pro animabus eorum hic redditurus est rationem. Sint autem manifestæ res propriæ episcopi B (si tamen habet proprias), et manifestæ Dominicæ, ut potestatem habeat, de propriis moriens episcopus, sicut voluerit, et quibus voluerit derelinguere. Nec sub occasione ecclesiasticarum rerum, quæ episcopi esse probantur, intercidant; fortassis enim aut uxorem habet, aut filios, aut propinquos, aut servos. Et justum est hoc apud Deum et homines, ut nec Ecclesia detrimentum patiatur, ignoratione rerum pontificis, nec episcopus, vel ejus propinqui sub obtentu Ecclesiæ proscribantur, et in causas incidant, qui ad eum pertineut, morsque ejus injuriis et malæ famæ subjaceat.

Quod episcopus ecclesiasticarum rerum pro dispensatione pauperum habeat potestalem.

XLI. Præcipimus ut in potestate sua episcopus sed nec ille præter omnium conscientiam faciat ali- C Ecclesiæ res habeat. Si enim animæ hominum pretiosæ illi sunt creditæ, multo magis oportet eum curam pecuniarum gerere, ita ut potestate ejus indigentibus omnia dispensentur per presbyteros et diaconos, et cum timore, omnique sollicitudine ministrentur. Ex his autem quæ indiget (si tamen indiget) ad suas necessitates, et ad peregrinorum fratrum usus ipse percipiat, ut nihil eis possit omnino deesse. Lex enim Dei præcipit, ut qui altari deserviunt, de altari pascantur, quia nec miles stipendiis propriis contra hostes arma sustulit.

> Quod episcopus, presbyter, et diaconus, alcator et ebriosus esse non debeat.

> XLII. Episcopus, aut presbyter, aut diaconus aleæ atque ebrietati deserviens, aut desinat, aut certe damnetur.

Similiter clerici et laict, si permanserint in alea, communione priventur.

XLIII. Subdiaconus, aut lector, aut cantor, similia faciens, aut desinat, aut communione privetur; similiter etiam laici.

Quod episcopus, presbyter, aut diaconus non debeant usuras accipere.

XLIV. Episcopus, aut presbyter, aut diaconus usuras a debitoribus exigens, aut desinat, aut certe damnetur.

Quod non debeat episcopus, presbyter, aut diaconus cum kæreticis orare.

XLV. Episcopus, presbyter et diaconus, qui cum .

hæreticis oraverit, tantummodo communione prive- A Laicum pellentem suam conjugem communione pritur: si vero tanquam clericos hortatus eos fuerit agere, vel orare, damnetur.

Quod non debeant hæreticorum baptismata compro-

XLVI. Episcopum, aut presbyterum hæreticorum suscipientem baptisma damnari præcipimus : quæ enim conventio Christi ad Belial? aut quæ pars sideli cum infideli?

Quod Ecclesia baptismate baptisatus denue baptizari non debeat, et non ita baptizatus debeat bavtizari.

XLVII. Episcopus, aut presbyter, si eum, qui secundum veritatem habuerit baptisma, denue baptizaverit, aut pollutum ab impiis non baptizaverit, deponatur, tanquam deridens erucem et mortem Demini, nee sacerdotes a falsis sacerdotibus jure discernens.

vandum.

XLVIII. Si quis laicus uxorem propriam pellens alteram, vel ab alio dimissam duxerit, communione privetur.

Quod in nomine Trinitalis debeat baptizari.

XLIX. Si quis episcopus, aut presbyter juxta præceptum Domini non baptizaverit in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, sed in tribus sine initio principiis, aut in tribus Filiis, aut in tribus Paracletis, abjiciatur.

Quod non debeat una mersio in baptismate, quasi in morte Domini, provenire.

L. Si quis episcopus, aut presbyter non trinam mersionem unius mysterii celebret, sed semel mergat in baptismate, quod dari videtur in Domini morte, deponator. Non enim dixit nobis Dominus, in morte mea baptizate, sed, Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filli, et Spiritus sancti.

# CANONES NICÆNI CONCILII XX.

#### De eunuchie, et qui serpsos absciderunt.

1. Si quis a medicis per languorem desectus est, aut a barbaris abscisus, hic in clero permaneat. Si quis autem se sanus abscidit, hunc, et in clero constitutum abstineri conveniet, et deinceps nullum debere talium promoveri. Sicut autem hoc claret, quod de his qui hanc rem affectant, vel audent, qua semetipsos abscidere dictum sit : sic eos, quos aut bar- C bari, aut domini castraverunt; inveniuntur autem alias dignissimi, tales ad clerum suscipit regula.

#### De his, qui ex gentilibus, post baptisma, ad clericatus ordinem promoventur.

II. Quoniam plura, aut per necessitatem, aut alias cogentibus hominibus, adversus ecclesiasticam facta sunt regulam, ut homines ex gentili vita nuper accedentes ad fidem, et instructos brevi tempore, mox ad lavacrum spiritale perducerent, simulque ut baptizati sunt, etiam ad episcopatum, vel ad presbyterium promoverent : optime placuit, nihil tale de reliquo sieri. Nam et tempore opus est ei qui catechizatur, et post baptisma probatione quamplurima. Manifesta est enim apostolica Scriptura, quæ dicit: incidat, et laqueum diaboli. Si vero processu temporis aliquod delictum animæ cîrca personam reperiatur hujusmodi, et a duobus vel tribus testibus arguatur. a clero talis abstineat. Si quis autem præter hæc fecerit, quasi contra magnum concilium se efferens. ipse de clericatus honore periclitabitur.

#### De subintroductis mulieribus.

- III. Interdixit per omnia magna synodus, non episcopo, non presbytero, non diacono, nec alicui ommino, qui in clero est, licere subintroductam habere mulierem : nisi forte matrem, aut sororem, aut amitam, vel eas tantum personas quæ suspiciones effugiunt

De his qui ad episcopatum in provinciis provehuntur.

IV. Episcopum convenit maxime quidem ab omnibus qui sunt in provincia episcopis ordinari. Si autem hoc disticile suerit, aut propter instantem necessitatem, aut propter itineris longitudinem, tribus tamen omnimodis in idipsum convenientibus, et absentibus quoque pari modo decernentibus, et per scripta consentientibus, tunc ordinatio celebretur. Firmitas autem eorum quæ geruntur per unamquamque provinciam, metropolitano tribuatur episcopo.

# De excommunicatis.

V. De his qui communione privantur, seu ex clero, seu ex laico ordine, ab episcopis per unamquamque provinciam, sententia regularis obtineat : ut hi qui abliciuntur ab aliis, ab aliis non recipiantur. Requiratur autem, ne pusillanimitate, aut contentione, vel alio quolibet episcopi vitio videatur a congregatione seclusus. Ut hoc ergo decentius inquiratur, bene placuit, annis singulis, per unamquamque provinciam bis in anno concilia celebrari: ut communiter omnibus simul episcopis provinciæ congregatis, discutiantur hujusmodi quæstiones. Et sic, qui suo pec-Non neophytum, ne in superbiam elatus in judicium D caverunt evidenter episcopo, excommunicati rationabiliter ab omnibus æstimentur : usquequo, vel in communi, vel eidem episcopo placeat humaniorem pro talibus ferre sententiam. Concilia vero celebren tur, unum quidem ante Quadragesimam Paschæ : u t omni dissensione sublata munus offeratur Deo puris simum : secundum vero, circa tempus autumni.

De privilegiis quæ quibusdam civilatibus competunt.

VI. Antiqua consuetudo servetur per Ægyptum, Libyam, et Pentapolim, ita ut Alexandrinus episcopus horum omnium habeat potestatem. Quia et urbis Romæ episcopo parilis mos est. Similiter autem et apud Antiochiam, cæterasque provincias, suis privilegia serventur Ecclosiis. Illud autem generaliter politani fuerit factus episcopus, hunc magna synodus definivit episcopum esse non oportere. Sin autem communi cunctorum decreto rationabili, et secundum ecclesiasticam regulam comprobato, duo aut tres, propter contentiones proprias, contradicunt, obtineat sententia plurimorum.

De episcopo Æliæ, id est Hierosolymorum.

VII. Onia consuetudo obtinuit, et antiqua traditio. ut Æliæ episcopus honoretur, habeat honoris consequentiam, salva metropoli propria dignitate.

De his qui dicuntur cathari, id est mundi.

VIII. De his qui se cognominant catharos, id est mundos, si aliquando venerint ad Ecclesiam catholicam, placuit sancto et magno concilio ut impositio- p implentes, tum demum fidelibus in oratione communem manus accipientes, sic in clero permaneant. Here autem præ omnibus eos scriptis convenit profiteri, quod catholicæ et apostolicæ Ecclesiæ dogmata suscipiant, et sequantur : id est, et bigamis se communicare, et his qui in persecutione prolapsi sunt, erga quos et spatia constituta sunt, et tempora definita: ut ita Ecclesiæ catholicæ et apostolicæ placita sequantur in omnibus. Ubicunque vero, sive in municipiis, seu in civitatibus ipsi soli reperti fuerint ordinati, qui inveniuntur in clero in eodem habitu perseverent: ubi autem catholicæ Ecclesiæ episcopo, vel presbytero constituto quidam ex illis adveniunt, certum est quod episcopus Ecclesiæ habebit episcopi dignitatem. Is autem qui nominatur apud eos episcopus, honorem presbyterii possidebit, C nisi forte placuerit episcopo nominis eum honore censeri. Si vero hoc ei minime placuerit, providebit ei aut chorepiscopatus, aut presbyterii locum, ut in clero prorsus esse videatur, ne in una civitate duo episcopi probentur existere.

De his qui ad honorem presbyterii sine examine prorecti sunt.

IX. Si qui presbyteri sine examine sunt provecti, vel, cum discuterentur, peccata sua confessi sunt, et homines, contra canones commoti, manus confessis imponere tentaverunt, tales regula non admittit, quia quod irreprehensibile est catholica defendit Ecclesia.

De his qui in persecutionibus negaverunt, et postmo-dum in clero promoti sunt.

X. Quicunque de lapsis ad ordinem cleri promoti sant per ignorantiam, vel per ordinantium dissimulationem, hoc ecclesiasticæ non præjudicat regulæ, cogniti namque deponantur.

# De laicis qui negaverunt.

XI. De his qui præter necessitatem prævaricati sunt, aut præter ablationem facultatum, aut præter periculum, vel aliquid hujusmodi, quod factum est sub tyrannide Licinii: placuit synodo, quamvis humanisate probentur indigni, tamen eis benevolentiam commodari. Quicunque ergo veraciter pænitudinem gerunt, tribus annis fideles inter audientes habeantur: et sex annis omni se contritione dejiciant, duo-

clarum est, quod si quis præter sententiam metro- A bus autem annis sine oblatione populo in oratione communicent.

> De his qui abrenuntiaverunt, et iterum ad sæculum sunt regressi.

> XII. Quicunque vocati per gratiam, primum quidem impetum monstraverunt deponentes militiæ cingulum: postmodum vero ad proprium vomitum sunt relapsi, ita ut quidam et pecunias tribuerent, et beneticiis militiam repeterent, hi decem annis post triennii tempus (quo inter audientes erunt) in afflictione permaneant. Sed in his omnibus propositum et speciem pænitentiæ convenit explorare : quotquot enim metu, et lacrymis, atque pœnitentia, vel bonis operibus rebus ipsis conversionem suam, non simulatione, demonstrant : hi definitum tempus auditionis nicent, postmodum vero licebit episcopo de his affquid humanius cogitare. Quicunque vero indifferenter tulerunt, et aditum introeundi Ecclesiam sibi arbitrati sunt ad conversionem posse sufficere, hi definitum modis omnibus tempus implebunt.

> De his qui communionem tempore mortis exposeunt.

XIII. De his qui ad exitum veniunt, etiam nunc lex antiqua regularisque servabitur, ita ut si quis egreditur e corpore, ultimo et necessario viatico minime privetur. Quod si desperatus, et consecutus communionem, oblationisque particeps factus iterum convaluerit, sit inter eos qui communionem orationis tantummodo consequuntur. Generaliter autem omni cuilibet in exitu posito, et poscenti sibi commumionis gratiam tribui, episcopus probabiliter ex oblatione dare debebit.

### De catechumenis lapsis.

XIV. De catechumenis, sancto et magno concilio placuit, ut tribus annis sint inter audientes tantummodo, posthæc autem cum catechumenis orent.

# Quod non oporteat demigrari.

XV. Propter multam perturbationem, et seditiones, quæ flunt: placuit consuctudinem omnimodis amputari, quæ, præter regulam, in quibusdam partibus videtur admissa: ita ut de civitate ad civitatem, non episcopus, non presbyter, non diaconus transferatur. Si quis autem, post definitionem sancti et magni concilii, tale quid agere tentaverit, et se hujuscemodi negotio manciparit, hoc factum prorsus in irritum ducatur, et restituatur Ecclesiæ coi fuit episcopus, aut presbyter, aut diaconus ordinatus.

De his qui in Ecclesiis, in quibus provecti sunt, mini-.me perdurarunt.

XVI. Quicunque temere, ac periculose, neque timorem Dei præ oculis habentes, nec ecclesiasticam regulam agnoscentes, discedunt ab Ecclesia presbyteri, aut diaconi, vel quicunque sub regula prorsus existunt, bi nequaquam debent in aliam Ecclesiam recipi, sed omnem necessitatem convenit illis imponi, ut ad suas parochias revertantur; quod si non focerint, oportet eos communione privari. Si quis autem ad alium pertinentem audacter invadere, et in sua Ecclesia ordinare tentaverit, non consentiente episcopo a quo discessit is qui régulæ mancipatur: A episcopo eis, aut presbytero porrigente. Sed nec seordinatio hujuscemodi irrita comprobetur.

#### De clericis usuras accipientibus.

XVII. Quoniam multi, sub regula constituti, avaritiam et turpia lucra sectantur, oblitique divinæ Scripturæ, dicentis: Qui pecuniam suam non dedit ad usuram, mutuum dantes centesimas exigunt : juste censuit sancta et magna synodus, ut si quis inventus fuerit, post hanc definitionem, usuras accipiens, aut ex adinventione aliqua, vel quolibet modo negotium transigens, aut hemiolia, id est sescupla, exigens; vel aliquid tale prorsus excogitans turpis lucri gratia, dejiciatur a clero, et alienus existat a regula.

#### De privilegiis presbyterorum.

XVIII. Pervenit ad sanctum magnumque concilium, quod in quibusdam locis et civitatibus, pres-  ${f B}$ byteris gratiam sacræ communionis diaconi porrigant; quod nec regula, nec consuetudo tradidit, ut ab his qui potestatem non habent offerendi illi qui offerunt Christi corpus accipiant. Nec non et illud innotuit, quod quidam diaconi ante episcopos sacra oblata contingant. Hæc igitur omnia resecentur, et in sua diaconi mensura permaneant : scientes quod episcoporum quidem ministri sint, inferiores autem presbyteris habeantur per ordinem. Ergo post presbyteros gratiam sacræ communionis accipiant, aut

dere in medio presbyterorum diaconis liceat; quia si hoc fiat, præter regulam et ordinem probatur existere. Si quis autem etiam post has definitiones obedire nolucrit, a ministerio cessare debebit.

#### De his qui a Paulo Samosateno ad Ecclesiam veniunt.

XIX. De Paulianistis ad Ecclesiam catholicam confugientibus, definitio prolata est, ut baptizentur omnimodis. Si qui autem de his præterito tempore fuerint in clero, si quidem immaculati et irreprehensibiles apparuerint, baptizati ordinentur ab episcopo Ecclesiæ catholicæ: quod si discussio incongruos eos invenerit, abjici tales conveniet. Similiter autem et de diaconissis, et omnino de his qui sub regula versantur, hæc forma servabitur. Meminimus autem de diaconissis, quæ in eodem habitu esse probantur, quod non habeant aliquam manus impositionem, et ideo modis omnibus eas inter laicos deputari.

#### De flectendo genu.

XX. Quoniam sunt quidam in die dominico genu flectentes, et in diebus Pentecostes : ut omnia in universis locis consonanter observentur, placuit sancto concilio stantes Domino vota persolvere.

### REGULÆ ANCYRANI CONCILII.

Nicænæ prius scriptæ sunt, propter auctoritatem eiusdem magni sanctique concilii congregati apud Nicæam.

De presbyteris qui immolaverunt tempore persecutionis.

XXI. Presbyteros immolantes, et iterum luctamen adeuntes, si hoc non per illusionem aliquam, sed ex veritate secerint, nec ante parentes, et affectantes atque suadentes, ut æstimentur quidem tormentis aptari, sed his visu tantum et habitu subjici, hos placuit honorem quidem retinere propriæ sedis; offerre vero aut alloqui, aut omnino sacerdotalibus officiis fungi non licere.

#### De diaconis qui immolaverunt.

XXII. Diaconi similiter qui immolaverunt, hono- D rem quidem habeant: cessent vero ab omni sacro ministerio, sive a pane, sive a calice offerendo, vel prædicando. Quod si quidam episcoporum conscii sunt laboris eorum, et humilitalis, et mansuetudinis, et voluerint eis aliquid amplius tribuere vel adimere. penes ipsos erit potestas.

De his qui ex suga comprehensi sunt, et per vim pagani ritus aliquid pertulerunt.

XXIII. Qui fugientes comprehensi sunt, vel a domesticis traditi, vel ademptis facultatibus sustinuere tormenta, aut in custodiam trusi proclamaverunt se Christianos esse, et eousque astricti sunt, ut manus corum comprehendentes violenter auraherent, et

Istæ regulæ priores quidem sunt Nicænis: sed ideo C funestis sacrificiis admoverent, aut aliquid polluti cibi per necessitatem sumere cogerentur, confitentes jugiter se Christianos esse, et luctum rei, quæ contigit, incessabiliter ostendentes omni dejectione, et habitu, et humilitate vitæ: hos, velut extra delictum constitutos, a communionis gratia non vetari. Si vero prohibiti sunt ab aliquibus, propter ampliorem cautelam, vel propter quorumdam ignorantiam, statim recipiantur. Hoc autem similiter et de clericis, et de ceteris laicis observare conveniet. Perquisitum est autem et illud, si possunt etiam laici qui in has necessitatis angustias inciderunt, ad clericatus ordinem promoveri. Placuit ergo et hos, tanquam qui nibil peccaverunt, si et præcedens corum vita probabilis sit, ad boc officium provebi.

> De his qui, diversis causis, gentilitatis ritus aliquid peregerunt.

XXIV. De his qui sacrificare coacti sunt, insuper et cœnaverunt in idolio, quicunque eorum, cum ducerentur, lætiore habitu fuerunt, et vestimentis pretiosioribus usi sunt, et præparatæ cænæ indisferenter participes exstiterunt, placuit eos inter audientes uno anno constitui, succumbere vero tribus annis, in oratione autem communicare biennio, et tunc ad perfectionis gratiam pervenire. Quotquot autem ascenderunt templa veste lugubri, et recumbentes per omne tempus slevere discubitus, si compleverunt pœnitentiam triennii temporis, sine oblatione suscipiantur. Si autem non manducaverunt, biennio subjecti pomitentire, tertio anno sine oblatione commu- A placuit erui, et eis reddi quibus ante furrant desponnicent: ut perfectionem quadriennio consequantur. Penes autem episcopos erit potestas, modum conversionis eorum probantes, vel humanius erga eos agere, vel amplius tempus addicere. Ante omnia vero præcedens corum vita et posterior inquiratur, et ita eis impertiatur humanitas.

De his qui timore ritus gentilium peregerunt.

XXV. De his qui minis tantum cessere pœnarum, aut privatione facultatum territi, aut demigratione, sacrificaverunt, et hactenus pænitudiais negligentes, neque conversi sunt, hujus concilii tempore semet obtulerunt, conversionis suæ consilia capientes, placuit usque ad magnum diem eos inter audientes suscipi, et post magnum diem triennio pœnitentiam agere, et postmodum duobus annis sine oblatione communicare: et tunc demum, sex annis completis, ad perfectionis gratiam pervenire. Si vero quidam ante hanc synodum suscepti sunt ad pænitentiam, ex illo tempore initium eis sexennii computetur. Si quod autem periculum, vel mortis exspectatio, aut ex infirmitate, aut ex aliqua occasione contigerit, his sub definitione statuta communio non negetur.

De his qui in locis idolorum manducaverunt.

XXVI. De his qui festis diebus gentilium in remotis eorum locis convivia celebrarunt, cibosque proprios deferentes ibidem comederunt; placuit post pænitentiam biennii eos suscipi, utrum vero cum oblatione, singuli episcoporum, probantes vitam eorum, et singulos actus, examinent.

De his qui frequenter idolis immolaverunt.

XXVII. Hi qui secundo et tertio sacrificaverunt coacti, quatuor annis pœnitentiæ subjiciantur : duobus autem annis sine oblatione communicent, et septimo anno perfecte recipiantur.

De his qui et aliis sacrificandi causas attulerunt.

XXVIII. Quotquot autem non solum ipsi deviaverunt, sed etiam insurrexerunt, et compulerunt fratres, et causas præbuerunt ut cogerentur, hi per triennium quidem locum inter audientes accipiant. per aliud vero sexennium pœnitentiæ subjiciantur acriori, et alio anno communionem sine oblatione percipiant, ut persectionem, expleto decennio, consanda est.

De diaconis qui tempore ordinationis de nuptiis attestati sunt.

XXIX. Diaconi, quicunque ordinantur, si in ipsa ordinatione protestati sunt, et dixerunt velle se conjugio copulari, quia sic manere non possunt, hi si postmodum uxores duxerint, in ministerio maneant, propterea quod eis episcopus licentiam dederit. Quicunque sane tacuerunt, et susceperunt manus impositionem, professi continentiam, et postea nuptiis obligati sunt, a ministerio cessare debebunt.

De desponsatis puellis, et ab aliis corruptis,

XXX. Desponsatas puellas, et post ab aliis raptas,

satæ, etiamsi eis a raptoribus vis illata constiterit. De his qui, cum essent catechumeni, idolis immolarerunt.

XXXI. Eos qui ante baptisma sacrificaverunt idolis, et postea baptisma consecuti sunt, placuit ad ordinem provehi, quod probentur abluti.

Quod non oporteat chorepiscopos clericos ordinare, nisi in agris et villulis.

XXXII. Chorepiscopis non licere presbyteros, aut diaconos ordinare, sed nec presbyteris civitatis, sine præcepto episcopi, vel litteris, in unaquaque parochia.

De his qui esum carnium in clero constituti diffugiunt.

XXXIII. Hi qui in clero sunt presbyteri, et diaconi, et a carnibus abstinent, placuit eas quidem contingere, et ita, si voluerint, continere. Quod si m tantum eas abominantur, ut nec olera, quæ cum eis coquuntur, existiment comedenda, tanquam non consentientes regulæ, ab ordine cessare debebunt.

De rebus ecclesiasticis eo tempore distractis, quo ipsæ Ecclesiæ viduantur episcopis.

XXXIV. De his quæ pertinent ad Ecclesiam, quæcunque, cum non esset episcopus, preshyteri vendiderunt, placuit, rescisso contracto, ad jura ecclesiastica revocari. In judicio autem erit episcopi, si pretium debeat recipi, necne : quia plerumque rerum distractarum reditus ampliorem summam pro pretio dato reddiderit.

C De his qui fornicantur irrationabiliter, id est qui miscentur pecoribus, aut cum masculis polluuntur.

XXXV. De his qui irrationabiliter versati sunt. sive versantur, quotquot ante vicesimum annum tale crimen commiserint, quindecim annis exactis in pronitentia, communionem mereantur orationum : deinde quinquennio in hac communione durantes, tunc demum oblationis sacramenta contingant. Discutiatur autem et vita eorum, qualis tempore pænitudinis exstiterit, et ita misericordiam consequantur. Quod si inexplebiliter his hæsere criminibus, ad agendam prenitentiam prolixius tempus insumant. Quotquot autem peracta xx annorum ætate, et uxores babentes, hoc peccato prolapsi sunt, xxv annis pænitudinem gerentes in communionem suscipiantur orationum: se-quantur. Inter hæc autem et eorum vita pen- D in qua quinquennio perdurantes, tunc demum oblationis sacramenta percipiant. Quod si qui et uxores habentes, et transcendentes quinquagesimum annum ætatis, ita deliquerint, ad exitum vitæ communionis gratiam consequantur.

> De his qui in pecudes, vel in masculos, aut olim polluti sunt, aut hactenus hoc vitio tabescunt.

> XXXVI. Eos qui irrationabiliter vixerunt, et lepra injusti criminis alios polluerunt, praccepit sancta synodus inter eos orare, qui spiritu periclitantur immundo.

> De his qui ad episcopalum promoti sunt, nec recepti. XXXVII. Si qui episcopi ordinati sunt, nec recepti ab illa parochia in qua suerant denominati, volue

carum inferre, seditiones adversus eos excitando, hos abjicı placuit. Quod si voluerint in presbyterii ordine, ubi prius fuerant, ut presbyteri, residere, non abjiciantur propria dignitate. Si autem seditiones commovent ibidem constitutis episcopis, presbyterii quoque honor talibus auferatur, fiantque damnatione notabiles.

De his qui virginitatem professi sunt, et de his quæ sub sororis habitu cum aliquibus commorantur.

XXXVIII. Quotquot virginitatem promittentes irritam faciunt sponsionem, inter bigamos censeantur. Virgines autem, quæ conveniunt cum aliquibus, tanquam sorores, habitare prohibemus.

De his qui adulteras habent uxores, vel si ipsi adulteri comprobantur.

XXXIX. Si cujus uxor adultera\_fuerit, vel si ipse adulterium commiserit, septem annorum pænitentia oportet eum perfectionem consequi, secundum pristinos gradus.

De his qui partus suos ex fornicatione diversis modis interimunt.

XL. De mulieribus quæ fornicantur et partus suos necant, vel quæ agunt secum, ut utero conceptos excutiant, antiqua quidem definitio usque ad exitum vitæ eas ab Ecclesia removet: humanius autem nunc

rintque alias occupare parochias, et vim præsulibus A detinimus, ut eis decem annorum tempus, secundum præfixos gradus pomitentiæ largiamur.

#### De homicidis.

XLI. Qui voluntarie homicidium fecerint, pen.tentiæ quidem jugiter se submittant : perfectionem vero circa vitæ exitum consequantur.

De his qui non sponte homicidium commiserunt.

XLII. De homicidiis non sponte commissis, prior quidem definitio post septennem pænitentiam perfectionem consequi præcipit : secunda vero, quinquennii tempus explere.

# De his qui divinationes expetant.

. XLIII. Qui divinationes expetunt, et morem gen-B tilium subsequuntur, aut in domos suas hujuscemodi homines introducunt, exquirendi aliquid arte malefica, aut expiandi causa, sub regula quinquennii jaceant, secundum gradus pœnitentiæ definitos.

De his qui virginum corruptionibus conscii sunt.

XLIV. Quidam sponsam babens, sororem ejus violavit, et gravidam reddidit : postmodum desponsatam sibi daxit uxorem, illa vero, quæ corrupta est, laqueo se peremit. Hi qui suerunt conscii, post decennem satisfactionem jussi sunt suscipi, secundum gradus pœnitentiæ constitutos.

# REGULÆ PROLATÆ IN SYNODO NEOCÆSARIENSI XIV.

Et hæ regulæ post eas quidem probantur esse, quæ C tem deprehensus færit peccans, si quidem genu apud Ancyram exposite sunt: sed Niccenis anteriores reperiuntur.

De presbyteris qui uxores acceperunt, vel fornicati sunt.

XLV. Presbyter, si uxorem acceperit, ab ordine deponatur : si vero fornicatus fuerit, aut adulterium perpetraverit, amplius pelli debet, et ad pœnitentiam redigi.

De his quæ duobus fratribus nupserint, vel qui duas sorores uxores acceperint.

XLVI. Mulier, si duobus fratribus nupserit, abjiciatur usque ad mortem : verumtamen in exitu propter misericordiam, si promiserit, quod facta incolumis, bajus conjunctionis vincla dissolvat, fructum pœnitentiæ consequatur. Quod si desecerit mulier aut vir in talibus nuptiis, dissicilis erit pœnitentia in D vita permanenti.

#### De multinubis.

XLVII. De his qui in plurimas nuptias inciderant, et tempus quidem præfinitum manifestum est, sed conversatio corum, et sides, tempus abbreviat.

De his qui proponentes fornicari tetantur.

XLVIII. Si quis mulierem concupiscens proposucrit cum ca concumbere, et cogitatio ejus non perveniat ad effectum, apparet quod Dei gratia liberatus sit.

#### De catechumenis peccantibus.

XLIX. Catechumenus si ingrediatur ecclesiam, et in ordinem corum qui instruunter assistat : hic aqflectit, audiat, ut non delinquat ulterius: si vero et audiens peccaverit, expellatur.

# De catechumena prægnante.

L. Gravidam oportet baptizari, quando voluerit; nihil enim in hoc quæ parit nascenti communicat: propterea quod uniuscujusque suum propositum in confessione declaretur.

Quod non oporteat in bigami nuptiis orare presbyterum.

Ll. Presbyterum in nuptiis bigami prandere non convenit, quia cum pænitentia bigamus egeat, quis erit presbyter qui propter convivium talibus nuptiis possit præbere consensum?

# De his qui mulieribus adulteris juncti sunt.

LII. Mulier cujusdam adulterata laici constituti si evidenter arguatur, talis ad ministerium cleri ve nire non poterit. Si vero post ordinationem adulte rata fuerit, dimittere eam convenit : quod si cum ill convixerit, ministerium sibi commissum obtiner non poterit.

De his qui ad presbyterium promoventur, et ante or dinationem peccatorum sibi sunt conscii.

Lill. Presbyter, si præoccupatus corporali pec cato provehatur, et confessus suerit de se, quod ant ordinationem deliquerit, oblata non consecret; ma nens in reliquis officiis, propter studium bonum Nam peccata reliqua plerique dixerunt per manu impositionem posse dimitti. Qued ai de se non fuer

upse confessus, et argul manifeste nequiverit, pote- A nisi forte propter sequens studium eins, et fidem, statis suze judicio relinquator.

#### De diaconis similiter.

LIV. Simili modo etiam diaconus, si eodem peocato succubuerit, ab ordine ministerii subtrahatur.

Quo tempore presbuterum conveniat ordinare.

LV. Presbyter ante tricesimum ætatis suæ annum nullatenus ordinetur, licet valde sit dignus : sed hoc tempus observet. Nam Dominus noster tricesimo æta:is suæ anno baptizatus est, et sic cœpit docere.

De his qui in agritudine baptisma consequiuntur.

LVI. Si quis in regritudine fuerit baptizatus, ad honorem presbyterii non potest promoveri, quod non ex proposito fides ejus, sed ex necessitate descendit t

atque hominum raritatem talis possit admitti.

### De presbyteris agrorum.

LVII. Presbyteri ruris in Ecclesia civitatis, episcopo præsente, vel presbyteris urbis ipsius, offerre non possunt, nec panem sanctificatum dare, calicemque porrigere. Si verò absentes hi suerint, et ad dandam trationem vocentur, soli dare debebunt. Chorepiscopi quoque ad exemplum quidem, et formam septuaginta videnter esse: ut comministri autem, propter studium quod erga pauperes exhibent, honorentur.

#### De numero certo diaconorum.

LVIII. Diaconi septem debent esse, juxta regulam, licet et valde magna sit civitas. Idipsum autem et Actuum apostolorum liber insinuat.

# REGULÆ GANGRENSES XX, QUÆ POST NICÆNUM CONCILIUM EXPOSITÆ SUNT.

B

#### De his qui nupfias exsecrantur.

LIX. Si quis vituperat nuptias, et dormientem cum viro suo fidelem ac religiosam detestatur, aut culpabiles æstimat, velut qui in regnum Dei introire non possint: anathema sit.

De his qui abominantur eos qui carnibus vescuntur.

LX. Si quis carnes edentem, præter sanguinem, et idolis immolatum, et suffocatum, cum religione, et fide, condemnat, velut spem, propter hujusmodi perceptionem, non habentem: anathema sit.

De servis qui jugum samulatus abjiciunt Christianitatis obtentu.

LXI. Si quis servum, prætextu divini cultus, doteat dominum contemnere proprium: ut discedat ab cius obsequio, nec ei cum benevolentia et omni no- C De his qui agapas, id est pastiones pasperum, risu nore deserviat : anathema sit.

De presbyteris qui habuere conjugia.

LXII. Quicunque discernit a presbytero, qui uxorem habuit, quod non oporteat, eo ministrante, de oblatione percipere: anathema sit.

De his qui Ecclesiæ conventus spernendos ecistimani.

LXIII. Si quis docet domum Dei contemptibilem esse, et conventus qui in ea celebrantur, anathema

De his qui ecclesiastica ministeria præter Ecclesiam faciunt.

LXIV. Si quis extra Ecclesiam seorsum conventus celebrat, et despiciens Ecclesiam, ea quæ sunt Ecclesix voluerit usurpare, non conveniente presbytero, juxta decretum episcopi, anathema sit.

De fructuum oblationibus, quæ ministris Ecclesiæ conferuntur.

LXV. Si quis oblationes Ecclesiae extra Ecclesiam accipere vel dare voluerit, præter conscientiam episcopi, vel ejus cui hujuscemodi officia commissa sunt, nec cum ejus voluerit agere consilio : anathema sit.

De his que in usus pauperum conferuntur.

LXVI. Si quis dederit, vel acceperit oblata præter episcopum, vel eum qui constitutus est ab eo, ad dispensandam misericordiam pauperibus : et qui dat, et qui accipit, anathema sit.

De his qui in virginitate continentiaque persistant.

LXVII. Quicunque virginitatem custodiens, aut continentiæ studens, velut horrescens nuptias temerat, nec propter hoc, quod bonum et sanctum est, nomen virginitatis assumit : anathema sit.

De liis qui pro virginitate superbiunt.

LXVIII. Si quis ex his qui virginitatem propter Dominum servant, extollitur adversum conjugatos, anathema sit.

deputant.

LXIX. Si quis despicit eos qui Adeliter agapas, id est convivia, pauperibus exhibent, et propter honorem Domini convocant fratres, et noluerit communicare hujuscemodi vocationibus, parvipendens quod geritur, anathema sit.

De his qui pallis utuntur, et ideireo superbiunt.

LXX. Sì quis virorum propter continentiam, qua putatur, amictu pallii utitur, quasi per hoc habere se justitiam credens, et despicit eos qui cum reverentia birris et aliis communibus et solitis utuntur, anathema sit.

De mulieribus quæ utuntur virilibus indumentis.

LXXI. Si qua mulier propter continentiam, qua putatur, habitum mutat, et, pro solito muliebri, amictum virilem sumit, anathema sit.

De his qui, velut peccatum, copulam desernat auptiarum.

LXXII. Si qua mulier virum proprium relinquens. discedere voluerit, nuptias exsecrans, anathema sit. De his qui, Christianitatis obtentu, despiciunt filios.

LXXIII. Si guis filios suos relinguens, non eos enutrit, et quod ad se pertinet, ad pietatem divini cultus informat, sed per occasionem continentiæ negligit, A De his qui dominico die jejunant, lanquam nihil præ anathema sit.

De his qui parentes, Christianitatis occasione, contemnunt.

LXXIV. Quicunque filii a parentibus, sub prætextu divini cultus, abscedunt, nec debitam reverentiam dependunt iffis, qui divinum cultum sibi proculdubio præferunt, anathema sit.

De mulieribus quæ se attondent, Christianitatis ob-

LXXV. Si qua mulier, propter divinum cultum, ut aestimat, crines attendet, quos ei Deus ad subjectionis memoriam tribuit, tanquam præceptum dissolvens obedientiæ, anathema sit.

LXXVI. Si quis propter continentiam, quæ putatur, aut contumaciam, in die dominico jejunat, ana thema sit.

De his qui ecclesiastica je junia absque necessitate dissolvunt.

LXXVII. Si quis eorum qui continentiæ student, absque necessitate corporea, tradita in commune jejunia, et ab Ecclesia custodita, superbiendo dissolvit, stimulo suæ cogitationis impulsus, anathema sit. De his qui collectas quæ fiunt in martyrum commemorationibus, exsecrantur.

LXXVIII. Si quis superbiæ usus affectu conventus abominatur, qui ad confessiones martyrum celebrantur, et ministeria quæ in eis fiunt, simul cum corum memoriis, exsecratur, anathema sit.

# REGULÆ EXPOSITÆ APUD ANTIOCHIAM IN ENCÆNIIS XXV.

De his qui contraria gerunt his quæ regulariter de & De his qui ab alia parochia præter conscientiam epi-Pascha statuta sunt in Nicæno concilio. scoporum suorum, in aliis immorantur.

LXXIX. Omnes qui ausi fuerint dissolvere definitionem sancti et magni concilii quod apud Nicceam congregatum est, sub præsentia piissimi et venerandi principis Constantini, de salutifera solemnitate sacratissimæ Paschæ, excommunicandos, et de Ecclesia pellendos esse censemus, si tamen contentiosius adversus ea quæ bene sunt decreta perstiterint : et hæc quidem de laicis dicta sint. Si quis autem eorum qui præesse noscuntur Ecclesiæ, aut episcopus, aut presbyter, aut diaconus, post hanc definitionem tentaverit ad subversionem populorum, Ecclesiarumque perturbationem, seorsum colligere, et cum Judæis Pascha celebrare: sancta synodus hunc alienum jam hinc ab Ecclesia judicavit, quod non solum sibi, sed C et plurimis causa corruptionis et perturbationis exstiterit. Nec solum tales a ministerio removet, sed etiam illos qui post damnationem hujusmodi communicare tentaverint : damnatos autem omni quoque extrinsecus honore privari, quem sancta regula, et sacerdotium Dei promeruit.

De his qui se a perceptione sanctæ communionis avertunt, et qui excommunicatis per domos communicant.

XXC. Omnes qui ingrediuntur Ecclesiam Dei, et Scripturas sacras audiunt, nec communicant in oratione cum populo, sed pro quadam intemperantia se a perceptione sanctæ communionis avertunt: hi de Ecclesia removeantur, quandiu per confessionem pœnitentiæ fructus ostendant, et precibus indulgentiam D consequantur. Cum excommunicatis autem non licere communicare; nec cum his qui per domos conveniunt, devitantes orationes Ecclesiæ, simul orandum est: ab alia quoque Ecclesia non suscipiendum, qui in alia minime congregatur. Si quis autem de episcopis, aut presbyteris, vel diaconis, seu quilibet ex clero deprehensus fuerit cum excommunicatis communicare, etiam iste privetur communione, tanquam qui regulam comundat Ecclesiæ.

XXCI. Si quis presbyter, aut diaconus, et omnino quilibet ex clero, parochiam propriam deserens, ad aliam properaverit: dein omnino demigrans, in alia parochia per multa tempora nititur immorari, ulterius ibidem non ministret: maxime, si vocanti suo episcopo, et regredi ad propriam parochiam commonenti obedire contempserit. Quod si in hac indisciplinatione perdurat, a ministerio modis omnibus removeatur: ita ut nequaquam locum restitutionis inveniat. Si vero pro hac causa damnatum alter episcopus suscipiat, hic etiam a communi coerceatur synodo, velut qui ecclesiastica constituta dissolvat.

De damnatis, et ministrare tentantibus.

XXCII. Si quis episcopus damnatus a synodo, ve, presbyter, aut diaconus, a suo episcopo ausi fuerint aliquid de ministerio sacro contingere: sive episcopus, juxta præcedentem consuetudinem, sive presbyter, aut diaconus, nullo modo liceat ei, nec in alia synodo, restitutionis spem aut locum habere satisfactionis: sed et communicantes ci omnes abjici de Ecclesia, et maxime si posteaquam didicerint adversum memoratos prolatam fuisse sententiam, eicdem communicare tentaverint.

De his qui se a ministerio ecclessastico subtrahunt, el seorsum colligunt.

XXCIII. Si quis presbyter, aut diaconus, episcopum proprium contemnens, se ab Ecclesia sequestravit, et seorsum colligens altare constituit, et conmonenti episcopo non acquieverit, nec consentire vel obedire voluerit semel, et iterum convocanti; hic damnetur omnimodo, nec ultra remedium consequatur, quia suam recipere non potest dignitatem. Quod si Ecclesiam conturbare et sollicitare persistat, tanquam seditiosus, per potestates exteras opprimatur.

De clericis excommunicatis et laicis.

XXCIV. Si quis a proprio episcopo communione privatus est, non ante suscipiatur ab aliis, quam suc

reconcilietur episcopo, aut certe ad synodum, que A qui in eadem provincia commorantur, qui etiam procongregatur, occurrens pro se satisfaciat, et persuadens concilio sententiam suscipiat alteram. Hæc autem definitio maneat circa laicos, et presbyteros, et diaconos, omnesque qui sub regula esse monstrantur.

#### De peregrinorum susceptione.

XXCV. Nullus peregrinorum sine pacificis, id est, commendatitiis suscipiatur epistolis.

De pacificis peregrinorum, id est commendatitiis litteris,

XXCVI. Presbyteri qui sunt in agris canonicas epistolas dare non possunt, ad solos tantum vicinos episcopos litteras destinabunt. Chorepiscopi autem qui sunt irreprehensibiles, dare possunt pacificas, id. est generales epistolas.

De metropolitanis singularum provinciarum.

XXCVII. Per singulas regiones episcopos convenit nosse, metropolitanum episcopum sollicitudinem totius provinciæ gerere: propter quod ad metropolim omnes undique qui negotia videntur habere, concurrunt. Unde placuit eum et honore præcellere, et nihil amplius præter eum cæteros episcopos agere, secundum antiquam a patribus nostris regulam constitutam: nisi ea tantum quæ ad suam dioccesim pertinent, possessionesque subjectas. Unusquisque enina episcopus habeat suæ parochiæ potestatem, ut regat juxta reverentiam singulis competentem, et providentiam gerat omnis possessionis quæ sub ejus est civitate: ita ut presbyteros et diaconos ordinet, et singula suo judicio comprehendat. Amplius autem nihil agere tentet, præter antistitem metropolitanum, C nec metropolitanus sine cæterorum gerat consilio sacerdotum.

# De his qui vocantur chorepiscopi.

XXCVIII. Qui in vicis vel possessionibus chorepiscopi nominantur, quamvis manus impositionem episcoporum perceperint, et nt episcopi consecrati sint, tamen sancue synodo placuit, ut modum proprium recognoscant, ut gubernent subjectas sibi Ecclesias, earumque moderamine curaque contenti sint. Ordinent etiam lectores et subdiaconos atque exorcistas; quibus promotiones istæ sufficiant. Nec presbyterum vero, nec diaconum audeant ordinare, præter civitatis episcopum, cui ipse cum possessione subjectus est. Si quis autem transgredi statuta ten-Chorepiscopum vero civitatis episcopus ordinet, cui ille subjectus est.

# De episcopis et clericis adeuntibus imperatorem.

XXCIX. Si quis episcopus, aut presbyter, aut quilibet regulæ subjectus Ecclesiæ, præter consilium et litteras episcoporum provinciæ, et præcipue metropolitani, adierit imperatorem, hunc reprobarl et abjici oportere, non solum a communione, verum et ab honore cojus particeps videtur existere. Quia venerandi principis auribus molestiam tentavit inferre, contra leges Ecclesiæ. Si igitur adire principem necessaria causa deposcit, hoc agatur cum tractatu et consilio metropolitani, et cæterorum episcoporum

ficiscentem suis prosequantur epistolis.

De damnatis episcopis, aut clericis adeuntibus imperatorem.

XC. Si quis a proprio episcopo presbyter aut diaconus, aut a synodo fuerit episcopus forte damuatus, et imperatoris auribus molestus exstiterit : oportet ad majus episcoporum converti concilium, et quæ putaverint habere justa, plurimis episcopis suggerant, eorumque discussiones ac judicia præstolentur. Si vero hæc parvipendentes molesti fuerint imperatori, hos nulla venia dignos esse, nec locum satisfactionis habere, nec spem futuræ restitutionis penitus opperiri.

De his qui cum sunt ex alia provincia, in alüs audent ordinationes efficere.

XCI. Nullus episcopus ex alia provincia audeat ad aliam transgredi, et ad promotionem ministerii aliquos in Ecclesiis ordinare, licet consensum videantur præbere nonnulli : nisi litteris tam metropolitani. quam cæterorum, qui cum eo sunt, episcoporum, rogatus adveniat, et sic ad actionem ordinationis accedat. Si vero nullo vocante, inordinato more deproperet super aliquibus ordinationibus et ecclesiasticis negotiis, ad eum non pertinentibus, componendis, irrita quidem quæ ab eo geruntur existant. ipse vero incompositi motus sui et irrationabilis audaciæ subeat ultionem, ex hoc jam damnatus a sancto concilio.

De dissensione quæ super episcoporum dijudications contingit, appellantium provinciales antistites.

XCII. Si quis episcopus de certis criminibus judicetur, et contingat de eo provinciales episcopos dissidere, cum judicatus ab aliis innocens creditur, reus ab aliis : pro totius ambiguitatis absolutione. sanctæ synodo placuit, ut metropolitanus episcopus a vicina provincia judices alios convocet, qui controversiam tollant, ut per eos simul et per provinciales episcopos, quod justum visum fuerit, approbetur.

De episcopis ab ejusdem provinciæ sacerdotibus consonanter exclusis.

XCIII. Si quis episcopus de certis criminibus accusatus condemnetur ab omnibus episcopis ejusdem provinciæ, cunctique consonanter eamdem contra eum formam decreti protulerint hunc, apud alios taverit, depositus, quo utebatur honore privetur. D nullo modo judicari, sed firmam concordantium epi scoporum provinciæ manere sententiam.

# De vacantibus episcopis.

XCIV. Si quis episcopus vacans in Ecclesiam vacantem prosiliat, sedemque pervadat absque integro persectoque concilio, hic abjiciatur necesse est, etsi cunctus populus, quem diripuit, eum habere delegerit. Persectum vero concilium illud est, ubi intersuerit metropolitanus antistes.

De his qui, cum ad episcopatum vocantur, evitant.

XCV. Si quis episcopus manus impositionem episcopatus acceperit, et, præesse populo constitutus, ministerium subire neglexerit, nec acquieverit ire ad Ecclesiam sibi commissam: hunc oportet commucerte de eo aliquid integra decreverit ejusdem provinciæ synodus sacerdotum,

De his qui promoventur ad episcopatum, nec recipiuntur.

XCVI. Si quis episcopus ordinatus ad parochiam minime cui est electus accesserit, non suo vitio, sed quod cum aut populus vitet, aut propter aliam causam, non tamen ejus vitio perpetratam : hic et honoris sit, et ministerii particeps, dummodo nil molestus Ecclesia vebus existat, ubi ministrape cognoscitur. Quem etiam observare conveniet quidquid synodus perfecta provincize, quod visum fuerit, judicando decreverit

De episcopalibus in provinciis ordinationibus.

XCVII. Episcopus præter synodum et præsentiam metropolitani nullatenus ordinetur. Hoc autem modis omnibus coram posito melius quidem est, ut omnes simul adsint ejusdem provinciæ sacerdotes : quos' metropolitanus episcopus advocare debebit. Et si quidem omnes occurrerint, optime; quod si hoc difficile fuerit, saltem plures adesse omnimodo convenit : aut certe scriptis ejusdem sententiæ comprobari, et ita sub plurimorum vel præsentia vel decreto ordinatio celebretur. Quod si secus contra definita factum fuerit, nullas ordinatio vires habeat ; si vero juxta definitam regulam flat, et nonnulli pro contentione propria contradicant, obtineat sententia plurimorum.

De synodis quæ debent ab episcopis, suis temporibus, C in provincia celebrari.

XCVIII. Propter utilitates ecclesiasticas, et absolutiones earum rerum quæ dubitationem controversiamque recipiunt, optime placuit ut per singulas quasque provincias bis in anno episcoporum concilia celebrentur. Semel quidem post tertiam septimanam festi Paschalis: ita ut quarta septimana Pentecostes conveniat synodus, metropolitano provinciales episcopos admonente. Secunda vero synodus fiat idus Octobris, id est, quinto decimo die mensis Octobris, quem Hyperberetæon Græci cognominant. In ipsis autem conciliis adsint presbyteri, et diaconi, et omnes qui se læsos existimant : et synodi experiantur examen. Nullis vero liceat apud se celebrare concilia, præter eos quibus a metropolitanis videntur esse p cipet autem et ipse quibus indiget, si tamen indijura commissa.

Ut nullo modo de parochia ad aliam parochiam episcopus transcal.

XCIX Episcopus ab alia parochia nequaquam migret ad aliam, nec sponte sua prorsus insiliens, nec vi coactus a populis, nec ab episcopo necessitate compulsus: maneat autem in Ecclesia quam primitus a Deo sortitus est, nec inde transmigret, secundum pristinum de hac re terminum constitutum. Ut in altera parochia clericos alterius parockiæ episcopus mullatenus ordinot.

C. Episcopus alienam civitatem, qua non est illi subjects, non adeat : neo ad possessionem accedat que ad eum non pertinet super ordina tiene cuinsquam,

nione privari, donce susceperit coactus officium, aut A nec constituat presbyteros aut diaconos alteri subjectos episcopo, nisi forte cum consilio et voluntate regionis episcopi. Si quis autem tale aliquid facere tentaverit, irrita sit ejus ordinatio, et ipse coerceatur a synodo, nam si erdinare non potuerit, nullatenus judicabit.

> Ul nulfus ad episcopatum pro se constituat promonendum.

CI. Episcopo non licere pro se alterum successorem sibi constituere, licet ad exitum vitæ perveniat: quod si tale aliquid factum fuerit, irritum esse hujuscemodi constitutum. Servetur autem jus ecclesiasticum, id continens oportere non aliter sleri, nisi cum synodo et Judicio episcoporum, qui post obitum quiescentis potestatem habent, eum, qui dignus ex-B stiterit, promovere.

De rebus ad Ecclesiam pertinentibus, et de his qua propria epissopi esse noscuntur.

CH, Que sunt Ecclesiæ, sub omni sollicitudine, et conscientia bona, et fide que in Deum est, qui cuncta considerat, judicatque, serventur, quæ etiam dispensanda aunt judicio et potestate pentificis cui commissus est populus, et anime que intra Ecclesiam congregantur. Manisesta vero sint, quæ pertinere videntur ad Ecclesiam, cum notitia preshyterorum et diaconorum qui circa ipsum sunt : ita ut agnoscant, nec ignorent, quæ sint Ecclesiæ propria, nec eos aliquid lateat. Ut si contigerit episcopum migrare de sæculo, certis existentibus rebus, quæ sunt Ecclesiæ, nec ipsæ collapsæ depercant, nec quæ propria probantur episcopi, sub occasione rerum pervadantur Ecclesiæ. Justum namque, et acceptum est coram Deo et hominibus, ut sua episcopus quibus voluerit, derelinquat, et qua Eeclesia sunt, eidem conserventur Ecclesiæ, ut nec Ecclesia aliquod patiatur incommodum, nec episcopus sub occasione proscribatur Ecclesion, et in causas incidant, qui ad eum perti: ent, et ipse post obitum maledictionibus ingravetu.

Ut episcopus dispensandi res ecclesiasticus habeat potestalem.

CIII. Episcopus ecelesiasticarum rerum habeat potestatem, ad dispensandum erga omnes qui indigent, cum summa reverentia et timore Dei. Partiget, tam suis, quam fratrum, qui ab eo suscipiuntur, necessariis usibus profuturis, ita ut in nulla qualibet occasione fraudentur, juxta sanctum Apostolum sic dicentera: Habentes victum et tegumentum, his contenti sumus. Quad si contentus istis minime fuerit, convertat autem res Ecclesies in suos usus domesticos, et ejus commoda vel agrorum fructus, non cum presbyterorum conscientia diaconorumque pertractet, sed horum potestatem domesticis suis, au propiaquis, aut fratsibus, filisque committat : u per hujusmodi personas occulte cesteræ lædantu: Ecclesia, synodo previncia poznas iste persolvat. S autom et aliter accusetur episcopus, aut presbyter qui cum ipso sunt, quod ea que pertinent ad Ecclefacultate sibimet usurpent, ita ut ex hoc affligantur quidem pauperes criminationi vero et blasphemiis

siam, vel ex agris, vel ex alia qualibet ecclesiastica A tam sermo prædicationis, quam hi qui dispensant, taliter exponantur : et hos oportet corrigi, sancta synodo, id quod condecet, approbante.

# REGULÆ APUD LAODICIAM EXPOSITÆ NUM. LIX.

Sancta synodus quæ apud Laodiceam Phrygiæ Pacatianæ convenit ex diversis regionibus Asiæ, deflnitiones exposuit ecclesiasticas que subter annexe

#### De bigamis.

CIV. De his qui, secundum ecclesiasticam regulam, libere ac legitime secundis nuptiis juncti sunt, nec occulte nuptiarum copulam fecerunt : oportet ut, parvo tempore transacto, vacent orationibus et jejuniis, quibus etiam juxta indulgentiam commu-B nionem reddi decrevimus.

De his qui pro diversis erratis pænitudinem serventius exegerunt.

CV. De his qui diversis facinoribus peccaverunt, et perseverantes in oratione confessionis et pœnitentiæ conversionem a malis habuere perfectam: pro qualitate delicti, talibus pœnitentiæ tempus impensum propter clementiam et bonitatem Dei communio concedatur.

Quod non oporteat ad clerum statim post baptisma promoveri.

CVI. De his qui nuper sunt illuminati baptismate, quod eos in sacerdotali non conveniat ordine promoveri.

De tempore ordinationum.

CVII. Qued non eporteat ordinationes sub conspectu audientium celebrari.

Ut hi qui sacrario serviunt usuras non exigant.

CVIII. Quod non oporteat sacerdotes et clericos fenerantes usuras, vel quæ dicuntur sescupla, id est et summam capitis et dimidium summæ, perci-

De hæreticis intrantibus in ecclesias vel basilicas marturum.

CIX. Quod hæretici non permittendi sint ingredi in domum Dei, in hæresi permanentes.

De his qui ad ecclesias ab hæreticis veniunt.

CX. De his qui ab hæreticis convertuntur, id est, Novatianis, aut Photinianis, aut Tessarescædecatitis, sive baptizati sint illi, seu catechumeni, non ante suscipiantur, quam omnes hæreses anathematizeat, et præcipue illam qua detinebantur. Et tunc demum hi qui apud eos dicebantur fideles, nostræ doceantur fidei symbolum, et uncti sancto chrismate, sic mysteriis communicent sacrosanctis.

De his qui veniunt ab hæresi Cataphrygarum.

CXI. De his qui convertantur ab hæresi que dicitur Cataphrygarum, etsi in clero, quia apud eos esse creditur, fuerint, etsi maximi nominentur, hos sub omni diligentia ab episcopis Ecclesiæ, vel preshyteris, instrui et haptizari conveniet.

De his qui ad hæreticorum speluncas causa oralionis accedunt.

CXII. Quod non permittantur ecclesiastici ad hæreticorum cœmeteria, vel ad ca quæ ab eis appellantur martyria, orationis causa vel sanifatis accedere : sed bujusmodi, si sideles fuerint, certo tempore communione privari : pœnitentes autem, et confitentes se deliquisse, convenit suscipi.

De his qui cum hæreticis nuptiarum copula junguntur.

CXIII. Quod non oporteat indifferenter ecclesiasticos, foedere nuptiarum, hæreticis suos filios filiasque conjungere.

Non congruere presbyteras in mulieribus ordinari.

CXIV. Quod non oporteat eas quæ dicuntur presbyteræ vel præsidentes in ecclesiis ordinari.

#### De episcopalibus ordinationibus.

CXV. Ut episcopi judicio metropolitanorum, et eorum episcoporum qui circumcirca sint, provehantur ad ecclesiasticam potestatem : hi videlicet qui plurimo tempore probantur tam verbo fidei, quam rectæ conversationis exemplo.

Judicio multitudinis ordinationes fieri non debere.

CXVI. Quod non sit permittendum turbis electioc nes eorum facere, qui sunt ad sacerdotium provehendi.

Ad alias parochias eulogias, que oblate sunt, minime destinandes.

CXVII. Quod sancta nullo modo, causa eulogiarum, tempore Paschalis sesti, ad alias parochias debeant destinare.

De lis qui debeant in ambone, id est, in pulpito. psallere.

CXVIII. Quod non oporteat amplius, præter eos qui regulariter cantores existunt, qui et de codice canunt, alios in pulpitum conscendere, et in ecclesia psallere.

De lectionibus quæ debeant sabbatis recenseri.

CXIX. Quod in sabbatis evangelia cum aliis Scri-D pturis legi conveniat.

Quod interstitium psalmorum debeat in congregationibus fieri.

CXX. Quod in conventu fidelium neguaquam psalmos continuare conveniat : sed per intervallum, id est, per psalmos singulos recenseri debeant lectiones.

De precibus nona el vespera celebrandis.

CXXI. Quod ipsum semper officium precum nona et vespera semper debeat exhiberi.

De precibus post homilias, id est, post sermones habitos ad populum, proserendis, et de his quos intra sacrarium communicare conveniat

CXXII. Quod oporteat seorsum primum, post al-

locutiones episcoporum, orationem super catechumenos celebrari: et postquam catechumeni egressi fuerint, super eos, qui sunt in penitentia, precem fieri. His etiam accedentibus ad manum sacerdotis, et discedentibus, tres orationes consummari fidelium: ita ut prima quidem sub silentio, secunda vero et tertia per exclamationes solitas expleantur, et ita demum pacem sibi invicem dabunt. Et posteaquam dederit episcopus presbyteris osculum pacis, tunc laici sibi tribuent. Et ita sancta celebrabitur oblatio. Solis autem ministerio sacro deditis ad altare ingredi, et communicare ibidem liceat.

De honore quem presbyteris diaconi, qui sub ipsis sunt, debent exhibere.

CXXIII. Quod non oporteat diaconum coram presbytero sedere, sed jussione presbyteri sedeat. Si- B militer autem et diaconis honor habeatur ab obsequentibus, id est subdiaconis et omnibus clericis.

Quod subdiaconi a diaconico, id est a secretario, sint remoti.

CXXIV. Quod non oporteat subdiaconos habere locum in diaconico, et dominica vasa contingere.

Subdiaconos cum orariis assistere non debere.

CXXV. Quod non oporteat subdiaconum uti era rio, nec ostia derelinquere.

Lectores cantoresque cum orariis agere suum officium non debere.

CXXVI. Quod non oporteat lectores aut cantores orariis uti, et ita legere vel psallere.

Quod nullus ecclesiasticorum in tabernis comedere C debeat.

CXXVII. Quod non oporteat sacro ministerio deditos a presbyteris usque ad diaconos, et reliquum ecclesiasticum ordinem, id est usque ad subdiaconos, lectores, cantores, exorcistas et ostiarios, et ex numero continentium et monachorum, ingredi tabernas.

Quod subdiaconi non debeant benedicere, vel benedictionem tribuere.

CXXVIII. Quod non oporteat subdiaconos panem dare, vel calicem benedicere.

De exorcistis qui non sunt ab episcopis ordinati.

CXXIX. Quod hi qui non sunt ab episcopis ordinatí, tam in ecclesiis, quam in domibus, exorcizare non possint.

Quod de conviviis quæ ex agape fiunt, escarum partes accipi non debeant.

CXXX. Quod non oporteat sacro ministerio deditos clericos aut laicos ad agapem vocatos ciborum partes accipere, propterea quod hinc ecclesiastico ordini fiat injuria.

In ecclesiis prandia fieri non debere.

CXXXI. Quod non oporteat in domiciliis divinis, id est in ecclesiis, convivia quæ vocantur agapæ, sieri: nec intra domum Dei comedere, vel accubitus sternere.

De Christiania qui sabbatizare, vel juxta quemdam modum judaizare, noscuntur.

CXXXII. Quod non oporteat Christianos judaizare

locutiones episcoporum, orationem super catechu. A et otiari in sabbato, sed operari eos in eodem die menos celebrari: et postquam catechumeni egressi fuerint, super eos, qui sunt in cenitentia, precem si vacare voluerint, ut Christiani hoc faciant. Quod fieri. His etiam accedentibus ad manum sacerdotis, si reperti fuerint judaizare, anathema sint a Christo.

De viris cum mulieribus lavacra celebrantibus.

CXXXIII. Quod non oporteat sacris officiis deditos aut clericos, aut continentes vel omnem laicum Christianum, lavacra cum mulieribus celebrare, quia hæc apud gentes reprehensio prima est.

De his qui cum hæreticis junqunt sædera nuptiarum.

CXXXIV. Quod non oporteat cum hæreticis universis nuptiarum fœdera celebrare, nec eis filios dare vel filias, sed magis accipere : si tamen Christianos se fieri promittant.

Ab hæreticis eulogias accipere non debere.

CXXXV. Quod non oporteat ab hæreticis eulogiaa accipere, quæ sunt maledictiones potius quam benedictiones.

#### De schismaticis.

CXXXVI. Quod non oporteat cum hæreticis aut schismaticis pariter orare.

De martyribus hæreticorum.

CXXXVII. Quod omnem Christianum non oporteat deserere martyres Christi, et ire ad pseudomartyres, id est hæreticorum, et quos ipsos constet hæreticos exstitisse, hi namque sunt alieni a Deo: sint igitur anathema, qui ad tales accesserint.

# De his qui angelos colunt.

CXXXVIII. Quod non oporteat Christianos Ecclesiam Dei relinquere, et ire, atque angelos nominare, et congregationes facere: quæ interdicta noscuntur. Si quis igitur-inventus fuerit huic occultæ idololatriæ serviens, sit anathema, quia derelinquit Dominum nostrum Jesum Christum, Filium Dei, et se idololatriæ tradidit.

De his qui incantationibus et phylacteriis utuntur.

CXXXIX. Quod non oporteat sacris officiis deditos, vel clericos, magos aut incantatores existere, aut facere phylacteria: quæ animarum suarum vincula comprobantur. Eos autem qui his utuntur, ab Ecclesia pelli præcipimus.

De his qui ab hæreticis, vel Judæis, festivitatis eorum dona suscipiunt.

CXL. Qued non oporteat a Judæis vel hæreticis ea quæ mittuntur munera festiva suscipere, nec cum eis festa celebrare.

De Christianis qui Judæorum azyma comedunt.

CXLI. Quod non oporteat azyma a Judzeis accipere, et communicare impietatibus eorum.

De Christianis celebrantibus festa gentilium.

CXLII. Quod non oporteat cum gentilibus festa celebrare, et communicare pravitatibus eorum qui sine Deo sunt.

De episcopis qui eas quæ funt evocationes ad synodum vitant.

CXLIII. Quod non oporteat episcopos ad synodum

cere, vel discere ea quæ ad correctionem Ecclesise vel reliquarum pertinent rerum. Seipsum vero, qui contempserit, accusabit, nisi forte per ægritudinem ire non possit.

Quod sine litteris sacro ministerio servientes proficisci non debeant.

CXLIV. Quod non oporteat sacerdotem, vel clericum, sine litteris proficisci canonicis-

Quod præter episcopum clericus proficisci non debeat. CXLV. Quod non oporteat sacerdotem, vel clericum, præter jussionem sui proficisci pontificis.

Ut subdiaconi ad ostia perseverent.

CXLYL Qued non oporteat subdiacones, saltem paululum, januas deserere, et orationi vacare.

Ut ad sacrarium mulieres non introeant.

CXLVII. Quod non oporteat ingredi mulieres ad altare.

De his qui circa mediam septimanam ad baptisma veniunt.

CXLVIII. Quod non oporteat ad baptisma quemquam post duas Quadragesimæ hebdomadas admitti.

De redditione baptizandorum.

CXLIX. Quod oporteat eos qui ad baptisma vesiunt fidem discere, et quiuta feria septimanæ majoris episcopo aut presbyteris reddere.

De kis qui in ægritudine baptizantur.

CL. Quod oporteat eos qui in ægritudine percipiunt baptisma, postquam convaluerint, fidem perdiscere, et scire cujus muneris participes facti sint.

Ut post baptisma chrisma detur.

CLI. Quod oporteat eos qui baptizantur, post lavacrum, chrisma cœleste percipere, et regni Christi participes inveniri.

Oblationes offerri in Quadragesima non oportere.

CLIL Quod non oporteat in Quadragesima, panem benedictionis offerri in sabbato et dominico. Non debere jejunium solvi in quinta feria majoris septimanæ.

CLIII. Quod non oporteat in Quadragesima, in ultima septimana quiutæ feriæ ' jejunium solvere, totamque Quadragesimam sine veneratione transire, magisque conveniat omnem Quadragesimam districto venerari jejunio.

vocatos omuno contemnere, sed protinus ire, et do- A Non deb:re in diebus jejuniorum commemorationes martyrum fieri.

> CLIV. Quod non oportest in Quadragesima martyrum natalitia celebrari, sed eorum sancta commemoratio in diebus sabbatorum et dominicorum tieri conveniat.

> Ut natalitia vel nuptiæ in Quadragesima non fiant.

CLV. Quod non oporteat in Quadragesima, aut nuntias, aut natalitia celebrar.

Ut in Christianorum non saltetur nuptiis.

CLVI. Quod non oporteat Christianos euntes ad nuptias plaudere, vel saltare, Sed venerabiliter cænare, vel prandere, sicut Christianos decet.

Non licere clericis ludicris spectaculis interesse.

CLVII. Quod non oporteat sacerdotes, aut clericos quibuscunque spectaculis, in cœnis, aut in nuptii-, interesse: sed autequain thymelici ingrediantur, exsurgere eos convenit, auque inde discedere

Non congruere penitus Christianis comessationibus inleresse.

CLYHI. Quod non oporteat sacerdotes, aut clericos ex collatis vel comessationibus convivia celebrare; hoc autem nec laicis posse congruere.

Non licere presbyleris introire ad altare, priusquam ingrediatur episcopus.

CLIX. Quod non oporteat presbyteros ante processionem episcopi introire sacrarium et sedere, sed cum episcopo debent ingredi, vel in subselliis sedere, msi forsitan infirmitate detineatur, aut profi-C ciscatur episcopus.

Qui in agris rel possessionibus debeant ordinari.

CLX. Quod non oporteat in villulis aut in agris episcopos constitui, sed visitatores. Verumtamen jampridem constituti nihil faciant præter conscientism episcopi civitatis; similiter et presbyteri, præter consilium episcopi nihil agant.

Oblationes offerri in domibus non oportere.

CLXI. Quod non oporteat in domibus oblationes celebrari ab episcopis, vel presbyteris.

Quæ psallere vel legere in ecclesiis conveniat.

CLXII. Quod non oporteat plebeios psalmos in ecclesia cautare, nec libros, præter canonem, legi: sed sola sacra volumina Novi Testamenti, vel Veteris.

# REGULÆ CONSTANTINOPOLITANÆ.

Sub Theodosio piissimo imperatore apud Constan- D eam firmam et stabilem; et anathematizandam omtinopolim expositi sunt canones tres. Hæ definitiones expositæ sunt ab episcopis 150, qui in idipsum apud Constantinopolim convenerunt, quando beatus Nectarius episcopus est ordinatus.

Ut en quæ apud Nicæam constituta sunt immota permaneant; et de anathemate Arianorum, Euno-mianorum, Macedonianorum, Sabellianorum, Phoianorum, Marcellianorum et Apollinarianorum. CLXNI. Fidem non violandam Patrum 318 qui apud Niceam Bithynize convenerunt, sed manere

nem hæresim, et specialiter Eunomianorum vel Anomianorum, et Arianorum vel Eudoxianorum, et Macedonianorum vel Spiritui sancto resistentium, et Sabellianorum, et Marcellianorum, et Photinianorum, et Apollinarianorum.

De ordine singularum diæceseon, et de privilegiis quæ Ægyptiis, Antiochenis Constantinopolitanisque debentur.

CLXIV. Qui sunt super diœcesim episcopi, nequa-

\* Legendum ultimæ septimanæ quinta feria. Cæterum textus bujus codicis sæpe magna obscuritate isborat. Ent.

quam ad Ecclesies que sunt extra præfixos sibi ter- A ciam ipsius provinciæ synodus dispenset, sicut Niminos accedant, nec eas hac præsumptione confundant : god, juxta canones, Alexandrinus antistes, quæ sunt in Ægypto regat solummodo, et Orientis episconi Orientem tautum gubernent, servatis privilegiis qua Niczenis canonibus Ecclesiæ Antiochenæ tributa sunt. Asianæ quoque diœceseos episcopi ea solum quæ sunt in Asiana diœcesi dispensent. Nec non et Ponti episcopi ea tantum quæ sunt in Ponto, et Thraciarum quæ in Thraciis sunt gubernent. Non vocati autem episcopi ultra suam diœcesim non accedant, propter ordinationes faciendas vel propter alias dispensationes ecclesiasticas. Servata vero quæ scripta est de gubernationibus regula, manifestum est quod illa quæ sunt per unamquamque provin-

creno constat decretum esse concilio. Ecclesias autem Dei in barbaricis gentibus constitutas gubernari convenit, juxta consuetudinem, quæ est a Patribus observata. Verumtamen Constantinopolitanus eniscopus babeat bonoris primatum post Romanum episcopum : propterea quod prbs ipsa sit junior

#### De Maximi illicita ordinatione.

CLXV. De Maximo Cynico, et ejus inordinata constitutione, quæ Constantinopoli facta est, placuit neque Maximum episcopum esse, vel fulsse, nec eos qui ab ipso, in quolibet gradu, clerici sunt ordinati, cum omnia que ab eodem perpetrata sunt'in irritum deducta esse videantur.

# REGULÆ ECCLESIASTICÆ XXVII PROMULGATÆ A CHALCEDONENSI SANCTO CONCILIO.

De canonibus uniuscujusque concilii.

1. Regulas sanctorum Patrum, per singula nunc sque concilia constitutas, proprium rebur obtinere decrevimus.

Qued non oporteat episcopos, aut quemlibet ex clero per pecunias ordinari.

IL. Si quis episcopus per pecuniam secerit ordinationem, et sub protio redegerit gratiam, que non notest vendi, ordinaveritque per pecunias episcopum, aut presbyterum, aut diaconum, vel quemlibet ex his qui connumerantur in clero, aut promoverit per pecunias dispensatorem, aut defensorem, vel quemquam, qui subjectus est regulæ, pro suo turpissimi lucri commodo: is, cui hoc attentanti probatum tuerit, proprii gradus periculo subjacebit. Et qui ordinatus est, nihil ex hac ordinatione, vel promotione, C que est per negotiationem facta, proficiat : sed sit alienus a dignitate, vel sollicitudine, quam pecuniis quæsivit. Si quis vero mediator tam turpibus et nefaulis datis vel acceptis exstiterit, siquidem elericus fuerit, proprio gradu decidat; si vero laicus, aut monachus, anathematizetur.

Quod non oporteat episcopos, clericos et monachos, prædia aliena conducere.

III. Pervenit ad sanctam synodum quod quidam, qui in clero videntur allecti, propter lucra turpia conductores alienarum possessionum fiant, et sæcularia negotia sub cura sua suscipiant : Dei quidem ministerium parvipendentes, sæcularium vero discurrențes domos, et propter avaritiam patrimoniorum collicitudines assumentes. Decrevit itaque sanctum D hoc magnumque concilium, nullum deinceps, non episcopum, non clericum, vel monachum, aut possessiones conducere, aut negotiis sæcularibus se nelscere, præter pupillorum, si forte leges imponant, inexcusabilem curam, aut civitatis episcopus ecclesiasticarum rerum sollicitudinem habere præcipiat, aut orphanorum, et viduarum, carumque que sine ulla provisione sunt personarum, qua maxime ecclesiastico indigent adjutorio, propter

B timorem Domini causa deposcat. Si quis autem transgredi de cætero statuta tentaverit, hujusmodi ecclesiasticis increpationibus subjacebit.

De honore monachis competente, et ut nullus corum tentel ecclesiastica aut sacularia inquietare negotia, noc alienum servum præter conscientiam domini ejus suscipere.

IV. Qui vere et sincere singularem sectantur vitam, competenter honorentur : quoniam vero quidam, utentes habitu monachi, ecclesiastica negotia civiliaque conturbant, circumeuntes indifferenter urbes, nec non et monasteria sibi instruere tentantes. placuit nullum quidem usquam ædificare aut coustituere monasterium, vel orationis domum, præter conscientiam civitatis episcopi. Monachos vero per unamquamque civitatem, aut regionem, subjectos esse episcopo, et quietem diligere, et intentos esse tantummodo jejunio, et orationi, in locis quibus renuntiaverunt sæculo permanentes. Nec ecclesiasticis vero, nec secularibus negotiis communicent, vel in aliquo sint molesti, propria monasteria deserentes, nisi forte his præcipiatur propter opus necessarium ab episcopo civitatis. Nullum vero recipeus in monasteriis servum obtentu monachi, præter sui domini conscientiam. Transgredientem vero banc definitionem nostram excommunicatum esse decrevimus, ne nomen Dei blasphemetur. Verumtamen episcopum convenit civitatis competentem monasteriorum providentiam gerere.

Non transmigrandum de civitate in civitatem.

V. De his qui transmigrant de civitate in civitatem episcopis, aut clericis, placuit ut canones qui de hac re a sanctis Patribus statuti sunt habeant propriam firmitatem.

Quod non operieat absolute questibet ordinari.

VI. Nullum absolute ordinari debere presbyterum, ant diaconum, nec quemlibet in gradu ecclesiastico, nisi specialiter Ecclesies civitatis, aut possessionis, aut martyrii, aut monasterii qui ordinandus est pronuntietur. Qui vero absolute ordinantur decrevit

impositionem, et nusquam posse ministrare ad ordinantis injeriam.

De clericis et monachis non manentibus in suo proposito.

VII. Qui semel in clero deputati sunt, aut monachorum vitam expetiverunt, statuimus, neque ad militiam, neque ad dignitatem aliquam venire mundanam, aut hoc tentantes, et non agentes pænitentiam, quominus redeant ad hoc quod propter Deum primitus elegerunt, anathematizari.

De clericis qui sunt in ptochiis, monasteriis, atque martyriis, quæ sub polestate episcoporum unius-cujusque civitatis existunt.

VIII. Clerici qui præficiuntur ptochiis vel qui ordinantur in monasteriis, et basilicis martyrum, sub episcoporum qui in unaquaque civitate sunt, secundum sanctorum Patrum traditiones, potestate permaneant, nec per contumaciam ab episcopo suo dissiliant. Qui vero audent evertere hujuscemodi formam quocunque modo, nec proprio subjiciuntur episcopo, siquidem clerici sunt, canonum correptiomibus subjacebunt; sì vero laici vel monachi fuerint, communione priventur.

Quod non oporteat clericos, habentes adversus invicem regotia, proprium episcopum relinquere, et ad sæ-cularia judicia convolure.

IX. Si quis clericus adversus clericum habet negotium, non deserat episcopum proprium, et ad sæcularia percurrat judicia: sed prius actio ventiletur apud episcopum proprium, vel certe consilio ejusdem episcopi, apud quos utræque partes voluerint, judicium continebunt. Si quis autem præter hæc fecerit, canonicis correptionibus subjacebit. Quod si clericus habet causam adversus episcopum proprium, vel adversus alterum, apud synodum provinciæ judicetur. Quod si adversus ejusdem provinciæ metropolitanum episcopus vel clericus habet querelam. petat primatem diœceseos, aut sedem regize urbis Constantinopolitanæ, et apud ipsum judicetur.

Quod non liceat clericum in duarum civitatum ecclesits ministrare.

K. Non licere clericum in duarum civitatum coascribi simul ecclesiis, et in qua initio ordinatus est, et ad quam confugit, quasi ad potioreni, ob immis glorize cupiditatem. Hoc autem facientes revocari debere ad suam ecclesiam, in qua primitus ordinati D sunt, et ibi tantummodo ministrare. Si vere fam quis translatus est ex alia in aliam ecclesiam, prioris occiosite, vel martyriorum quie sub ea sunt, aut ptockiorum, aut xenodochiorum rebus in nullo comnicet. Ees vero qui ausi fuerint, post definitioem magnæ et universalis hujus synodi, quidquam ex his quæ sunt prohibita, perpetrare, decrevit sancia synodus a proprio hujusmodi gradu recedere.

Qued non oporteat egenis epistolia tribui: honestieres autem commendatitiis litteris approbari.

XI. Omnes pasperes, et indigentes auxilio, cum proficiecuntur sub probatione, epistoliis vel ecclesiesticis pacificis tantummodo commendari decrevi-

sancta synodus irritam haberi hujuscemodi manus A mus, et non commendatitiis litteris, propter quod commendatities litteras honoratioribus tantummulu præstari personis conveniat.

> Ut nequaquam in duos metropolitanos provincia dividatur.

> XII. Pervenit ad nos quod quidam, præter eeclesiastica statuta facientes, convolurunt ad potestates, et per pragmaticam formam in duo unam provinciam diviserunt, ita ut ex hoc facto duo metropolitani esse videantur in una provincia: statuit ergo sancta synodus de reliquo nihil ab episcopis tale tentari, alioqui qui hoc adnisus fuerit amissione gradus proprii subjacebit. Quæcunque vero civitates litteris imperialibus metropolitani nominis honore subnixa sunt, honore tantummodo perfruantur, et qui Ecclesiam ejus gubernat episcopus, salvis scilicet veræ metropolis privilegiis suis.

> Quod non oporteut peregrinos clericos sine commendatitus litteris ministrare.

> XIII. Peregrinos clericos, et lectores, in alia civi. tate, preter commendatitias litteras sui episcopi, nusquam penitus ministrare debere.

Quod non liceat clerice uxorem sectes alterius ascipere.

XIV. Quoniam in quibusdam provinciis concessura est lectoribus et psaltis uxores ducere, statuit sancta synodus non licere cuiquam ex his accipera sectæ alterius uxorem. Qui vero ex hujusmodi conjugio jam úlios susceperunt, siquidem præventi suut ut ex se genitos apud bæreticos baptizarent, offerre eos Ecclesiæ catholicæ communioni convenict, non baptizatos autem non posse ulterius apud hæreticos baptizari. Sed neque copulari debet nuptura hæretico, Judæo, vel pagano, nisi forte promittat ad orthodoxam fidem se personam orthodoxe copulandam transferre. Si quis autem hanc definitionem sanctæ synodi transgressus fuerit, correptioni canonicæ subjacebit.

# De diaconissis mulieribus.

XV. Diacouissam non ordinandam ante annum quadragesimum, et banc cum summo libramine : si vero suscipiens manus impositionem, et aliquantum temporis in ministerio permanens, semetipsam tradat nuptiis, gratiæ Dei contumeliam faciens, anathematizetur hujusmodi cum eo qui eidem copulatur.

# De virginibus.

XVI. Virginem quæ se Deo Domino consecravit, similiter et monachum, non licere nuptial:a jura contrahere: quod si boc inventi fuerint perpetrantes, excommunicentur. Confitentibus autem decrevimus ut habeat auctoritatem ejusdem loci episcopus miscricordiam humanitatemque largiri.

# De parochiis.

XVII. Singularum Ecclesiarum rusticas parochias vel possessiones manere inconcussas illis episcopis qui eas retinere noscuntur, et maxime, si per trecennium, cas absque vi obtinentes, sub dispensatione rexerunt : quod si intra tricennium facta fuerit de his, vel slat altercatio, licere eis, qui se læsos

movere certamen. Quod si quis a metropolitano læditur, apud primatem diœcescos, aut apud Constantinopolitanam sedem judicetur, sicut superius dictum est. Si qua vero civitas potestate imperiali novata est, aut si protinus innovotur, civiles dispositiones et publicas ecclesiasticarum quoque parochiarum ordines subsequantur.

De conjuratione, vel conspiratione.

XVIII. Conjurationis vel conspirationis crimen et ab exteris legibus est omnino prohibitum: multo magis hoc in Dei Ecclesia ne flat, admonere conveniet. Si qui ergo clerici aut monachi reperti fuerint conjurantes, aut conspirantes, aut insidias ponentes episcopis aut clericis, gradu proprio penitus abji-

Quod opor:eat per provincias bis in anno concilia celebrari.

XIX. Pervenit ad aures nostras, quod in provinciis statuta episcoporum concilia minime celebrentur, et ex hoc plurima negligantur ecclesiasticarum causarum, quæ correctione indigeant. Decrevit itaque sancta synodus, secundum canones Patrum bis in anno episcopos in idipsum, in unaquaque provincia convenire, quo metropolitanus antistes probaverit, et corrigere singula, si qua fortassis emerserint. Quicunque vero non advenerint episcopi, resident autem in suis civitatibus, et hoc, dum in sua incolumitate consistuut, omnique inexcusabili et necessaria occupatione probantur liberi, fraterno corripiautor affectu.

Quod minime clericos transmigrari conveniat.

XX. Clericos in ecclesia ministrantes, sicut jam constituimus, in alterius civitatis ecclesia statutos fieri non oportet : sed contentos esse in quibus ab initio ministrare meruerunt, exceptis illis qui, proprias amittentes provincias, ex necessitate ad aliam ecclesiam transierunt. Si quis autem episcopus post hanc definitionem susceperit clericum ad alium episcopum pertinentem, placuit et susceptum et suscipientem communione privari, donec is qui migraverat clerious ad propriam fuerit regressus ecclesiam.

De episcoporum aut clericorum accusatoribus.

aut clericos passim, et sine probatione, ad accusationem recipi non debere, nisi prius eorum discutiatur existimationis opinio.

Quod non liceat clericis post mortem sui episcopi res ad eum pertinentes diripere.

XXII. Non licere clericis, post obitum sui episcopi, res ad eum pertinentes diripere, sicut antiquis quoque est canonibus constitutum. Quod si hoc fa-

asserunt apud sanctam synodum provinciæ de his A cere tentaverint, graduum suorum periculo subja-

De clericis et monachis qui, præter voluntatem sui episcopi, ad urbem regiam Constantinopolim ve-

XXIII. Pervenit ad aures sancti concilii quod quidam clerici, et monachi, quibus nil ab episcopo suo commissum est, est autem quando et communione ab eo privantur, pervenientes ad urbem regiam Constantinopolitanam, in ea diutius immorentur, excitantes turbas, et statum ecclesiasticum commoventes, subvertentes etiam quorumdam domos: decrevit sancta synodus hujusmodi primo quidem per defensorem Constantinopolitanæ sanctæ Ecclesiæ commoneri, ut egrediantur ab urbe regia : quod B si iisdem negotiis impudenter insistant, etiam nolentes idem defensor expellat, ut ad propria loca perveniant.

Quod non liceat monasteria, quæ consecrata sunt, diversoria sæcularia fieri.

XXIV. Quæ semel dedicata sunt monasteria, consilio episcoporum, maneant perpetuo monasteria, et res quæ ad ea pertinent monasteriis reservari, nec posse ea ultra fieri sæcularia habitacula: qui vero hoc sieri permiserint, canonum sententiis subiacebunt.

Quod non oporteat ordinationes episcoporum din differre.

XXV. Quoniam quidam metropolitanorum, quantum comperinus, negligunt commissos sibi greges, et ordinationes episcoporum facere different, placuit synodo intra tres menses ordinationes episcoporum celebrari: nisi forte necessitas inexcusabilis præparet tempus dilationis extendi : quod si hec minime fecerit, correptioni ecclesiasticæ subjacebit. verumtamen redditus Ecclesiæ viduatæ penes occonomum ejusdem Ecclesiæ integri reserventur.

De dispensatoribus singularum Ecclesiarum.

XXVI. Quoniam in quibusdam Ecclesiis, ut rumore comperimus, præter œconomos, episcopi facultates ecclesiasticas tractant, placuit omnem Ecclesian habentem episcopum habere œconomum de clero proprio, qui dispenset res ecclesiasticas, secundum sententiam episcopi proprii, ita ut Ecclesiæ dispensatio præter testimonium non sit, et ex hoc disper-XXI. Clericos aut laicos accusantes episcopos, D gantur ecclesiasticæ facultates, et sacerdotio maledictionis derogatio procuretur : quod si hoc minime fecerit, divinis constitutionibus subjacebit.

De his qui rapiunt puellas.

XXVII. Eos qui repiunt mulieres, sub nomine simul habitandi, cooperantes, aut conniventes raptoribus, decrevit sancta synodus, ut siquidem clerici sunt, decidant gradu proprio; si vero laici, anathematizentur.

# CANONES SYNODI SARDICENSIS XXI.

C

De episcopis etiam laica communione privandis, qui civitates mutaverunt.

I. Osius episcopus dixit: Non minus mala consue.

tudo, quam perniciosa corruptela, funditus eraucanda est, ne cui liceat episcopo de civitate sua ad aliam transire civitatem; manifesta est enim causa

qua hoe facere tentat, cum nullus in hac re inven- A ostendere quod populi petant sibi rectorem, et tus sit episcopus qui de majore civitate ad minorem transiret. Unde apparet avaritiæ ardore eos inflammari, et ambitioni servire, et ut dominationem agant. Si omnibus placet, hujusmodi pernicies sævius et austerius vindicetur, ut nec laicam communionem habeat qui talis est. Responderunt universi: Placet.

Item de fisdem episcopis, ut si per ambitionem sedem mutaverint, nec in exitu communionem, saltem laicam, consequentur.

H. Osius episcopus dixit: Etiam si talis aliquis exstiterit temerarius, ut fortassis excusationem afferens asseveret quod populi litteras acceperit, cum manifestum sit potuisse plures præmio et mercede corrumpi eos qui sinceram sidem non habent, ut p clamarent in Ecclesia, et ipsum petere viderentur episcopum: omnino has fraudes damnandas esse arbitror, ita ut nec laicam\_in fine communionem talis accipiat. Si vobis omnibus placet, statuite. Synodus respondit : Placet.

Ut inter discordes episcopos comprovinciales antistites audiant; quod si dumnatus appellaverit Romanum pontificem, id observandum quod ipse censuerit.

III. Osius episcopus dixit: Illud quoque necessario adjiciendum est, ut episcopi de sua provincia ad aliam provinciam, in qua sunt episcopi, non transeant, nisi forte a fratribus suis invitati, ne videantur januam claudere charitatis. Quod si in aliqua provincia aliquis episcopus contra fratrem suum episcopum litem habuerit, unus de duobus ex alia provincia advocet episcopum cognitorem. Quod si aliquis episcopus judicatus fuerit in aliqua causa, et putat se bonam causam habere, ut iterum concilium removetur, si vobis placet, sancti Petri apostoli memoriam honoremus, ut scribatur ab his qui causam examinarunt Julio Romano episcopo, et si judicaverit renovandum esse judicium, renovetur, et det judices: si autem probaverit talem causam esse, ut nea refricentur ea quæ acta sunt, quæ decreverit confirmata erunt. Si hoc omnibus placet. Synodus respondit: Placet.

Ut nullus accusati sedem usurpet episcopi.

IV. Gaudentius episcopus dixit: Addendum, si placet, buic sententiæ, quam plenam sanctitate prorum episcoporum judicio qui in vicinis locis commorantur, et proclamaverit agendum sibi negotium in urbe Roma, alter episcopus in ejus cathedra post appellationem ejus qui videtur esse depositus, omnino non ordinetur, nisi causa fuerit in judicio episcopi Romani determinata.

Quando quis debeat a vicinis provinciæ episcopis ordinari.

V. Osius episcopus dixit: Si contigerit in una provincia, in qua plurimi fuerint episcopi, unum forte remanere episcopum, ille vero per negligentiam noherit ordinare episcopum, et populi convenerint, episcopos vicinæ provinciæ debere illum prius convenire episcopum qui in ea provincia moratur, et

hoc justum esse, ut et ipsi veniant, et cum ipso erdinent episcopum. Quod si conventus litteris tacuerit, et dissimulaverit, nihilque rescripserit, satisfaciendum esse populis, ut veniant ex vicina provincia episcopi, et ordinent episcopum.

De non ordinandis episcopis per vicos et modicas cimitates

VI. Licentia vero danda non est ordinandi episcopum aut in vico aliquo, aut in modica civitate, cui sufficit unus presbyter, quia non est necesse ibi episcopum fieri, ne vilescat nomen episcopi et auctoritas. Non debent illic ex alia provincia invitati facere episcopum, nisi aut in his civitatibus que episcopos habuerunt, aut si qua talis, aut tam populosa civitas, quæ meretur habere episcopum. Si hoc omnibus placet. Synodus respondit: Placet.

De provinciali synodo retractanda per vicarios episcopi urbis Romæ, si ipse decreverit.

VII. Osius episcopus dixit: Placuit autem ut siepiscopus accusatus fuerit, et judicaverint congregati episcopi regionis ipsius, et de gradu suo eum dejecerint, si appellaverit qui dejectus est et confugerit ad episcopum Romanæ Ecclesiæ, et voluerit se audiri; si justum putaverit ut renovetur examen. scribere his episcopis dignetur, qui in finitima et propinqua provincia sunt, ut ipsi diligenter omnino requirant, et juxta fidem veritatis definiant : quod si is qui rogat causam suam iterum audiri deprecatione sua moverit episcopum Romanum, ut e latere suo presbyterum mittat, erit in potestate episcopi quid velit, et quid æstimet. Et si decreverit mittendos esse qui præsentes cum episcopis judicent, habentes eius auctoritatem a quo destinati sunt, erit: in suo arbitrio; si vero crediderit episcopos sufficere ut negotio terminum imponant, faciet quod sapientissimo consilio judicaverit.

Quando, et in quibus causis, episcopi ad comitatum ire debeant.

VIII. Osius episcopus dixit: Importunitates et nimia frequentia, et injustæ petitiones fecerunt nos non tantam habere vel gratiam, vel fiduciam, dum quidam non cessant ad comitatum ire episcopi, et maxime Afri, qui, sicut cognovimus, sanctissimi fratris et coepiscopi nostri Grati salutaria consilia spertalisti, ut cum aliquis episcopus depositus fuerit eo- p. nunt atque contemnunt, ut non solum ad comitatum multas, et diversas, Ecclesiæ non profuturas perferant causas, neque ut fieri solet, aut oportet, ut pauperibus, aut viduis, aut pupillis subveniatur, sed et dignitates sæculares, et administrationes, quibusdam postulent. Hæc itaque pravitas olim non solum murmurationes, sed et scandala excitat. Honestum est autem ut episcopi intercessionem his præstent qui iniqua vi opprimuntur, aut si vidua affligatur, aut pupillus exspolietur : si tamen isthæc nomina iustam habeant causam aut petitionem. Si vobis ergo, iratres charissimi, placet, decernite, ne episconi ad comitatum accedant, nisi forte hi qui religiosi imperatoris litteris vel invitati vel vocati fuerint. Scd quoniam sape contingit ut ad misericordiam Ecclecantes in exsilio vel insulis damnantur, aut certe quamcunque sententiam suscipiunt, subveniendum est his, et sine dubitatione petenda indulgentia. Hoc ergo decernite, si vobis placet. Universi dixerunt: Placet et constituatur

De diaconis ad comitatum dirigendis.

IX. Osius episcopus dixit: Hoc quoque providentia vestra tractare debet, qui decrevistis, ne episcoperum improbitas nitatur, ut ad comitatum pergant. Quicunque ergo, quales superius memoravimus, preces habperint, vel acceperint, per diaconum suum mittant, quia persona ministri invidiosa non est, et que impetraverit, celerius poterit referre; et hoc consequens esse videtur, ut de qualibet provincia episcopi ad eum fratrem et coepiscopum nostrum B proces mittant, qui in metropoli consistit, ut ille et diaconum ejus, et supplicationes destinet, tribuens commendatitias epistolas pari ratione ad fratres et coepiscopos nostros, qui in illo tempore in his regionibus, et urbibus morantur, in quibus felix et beatus Augustus rempublicam gubernat. Si vero habet episcopus amicos in palatio, qui cupit aliquid, quod tamen honestum est, impetrare, non prohibetur per diaconum suum rogare, ac significare bis quos scit benignam intercessionem absenti posse præstare, si tamen opportunum suerit.

### Quod ad comitatum pro pupillis et viduis, ac necessitatem palientibus, sit eundum.

X. Qui vero Romam venerint, sicut dictum est, sanctissimo fratri et coepiscopo nostro Romanæ Ec- C clesiæ preces, quas babent, tradant, ut et ipse prius examinet, si honestæ et justæ sunt, et præstet diligentiam atque sollicitudinem, ut ad comitatum perferantur. Universi dixerunt placere sibi, et hopestum esse consilium. Alypius episcopus dixit : Si propter pupillos et viduas, vel laborantes, qui causas iniquas habent, susceperint peregrinationis incommoda, habebunt aliquid rationis; nunc vero cum ca postulent præcipue, quæ sine invidia hominum, et sine reprebensione esse non possint, non necesse est ipsum ire ad comitatum.

#### Ut qui in canali sunt episcopi suntes ad comitatum sollicite discutiant.

XI. Gaudentius episcopus dixit: Ea quæ salubriter providistis convenientia, et æstimatione emnium et ] Deo placitura, tenere hanc firmitatem possun!, si metus huic sententize conjungatur. Scimus enim et ipsi sepissime propter paucorum impudentiam religiosum secerdotale nomen fuisse reprehensum. Si igitur aliquis contra omnium sententiam nisus voluerit ambitioni magis placere quam Deo, is debet scire, causis redditis, honorem dignitatemque se amissurum: quod ita demuni compleri poterit, si unusquisque rostrum, qui in canali constitutus est, cum progredientem episcopum viderit, inquirat transitum ejus, causas videat, quo tendat agnoscat; et siquidem eum invenerit ire ad comitatum, requirat et illud, quod superius comprehensum est, ne forte invitatus est, ut ei facultas eundi permittatur. Si vero, ut superius

siæ confugiant qui injuriam patiuntur, aut qui rec- A memoravit sanctitas vestra, propter desideria et ansbitiones ad comitatum pergat, nec in litteris ejus subscribatur, neque in communionem recipiatur. Si vobis placet, omnium sententia confirmari debet. Universi dixerunt honestum esse, et placere aibi hanc constitutionem.

> De bis qui ignorant quid sit in synodo constitutum. XII. Osius episcopus dixit : Sed et moderatio necessaria est, dilectissimi fratres, ne subito adbuc aliqui, nescientes quid decretum sit in synodo, veniant ad civitates eas que in canali sunt. Debet ergo episcopus civitatis ipsius admonere eum et instruere, et ex eo loco diaconum suum mittat, admenitus ipse tamen redeat in parochiam suam.

# De laicis non temere faciendis episcopis.

XIII. Osius episcopus dixit: Et hoc necessarium arbitror, ut diligentissime tractetis, si forte aut dives aut scholasticus de foro, aut ex administratione episcopus fuerit postulatus, ut non prius ordinetur nisi et lectoris munere et officio diaconi aut presbyteri fuerit perfunctus, ut per singulos gradus, si dignus fuerit. ascendat ad eulmen episcopatus. Potest enim per has promotiones, que habebunt utique prolixum tempus, probari qua fide sit, qua modestia, qua gravitate, et verecundia. Et si dignus fuerit probatus, divino sacerdotio illustretur, quia conveniens non est, nec ratio vel disciplina patitur, ut temere et leviter ordinetur aut episcopus, aut presbyter, aut diaconus. maxime cum et magister gentium Apostolus ne hoc fleret denuntiasse et prohibuisse videatur, sed hi quorum per longum tempus examinata sit vita et merita fuerint comprobata.

# Quandiu episcopus in aliena civitate moretur.

XIV. Osius episcopus dixit : Et hoe quoque statuere debetis, ut ex alia civitate cum venerit ad aliam civitatem, vel ex provincia sua ad aliam provinciam, et ambitioni magis quam devotioni serviens voluerit in aliena civitate multe tempore residere. Forte enim evenit episcopusu loci son esse tam instructum, neque tam doctum, is vero qui advenit incipiat contemnere eum, et frequenter facere sermonem, ut dehonestet et insirmet illius personam, ita ut ex hac occasione non dubitet relinquere assignatam sibi Ecclesiam, et transeat ad alienam. Definite ergo tempus, quia et non recipi episcopum inhumanum est, et si diutius resideat, perniciosum est: hoc ergo ne siat, providendum est. Memini autem superiore concilio fratres nostros constituisse ut si quis laicus in ea, in qua commoratur civitate, tres dominicos dies, id est per tres septimanas, non celebrasset conventum, communione privaretur. Si hæc circa laicos constituta sunt, multo magis episcopo nec licet, nec decet, si nulla sit tam gravis necessitas quæ detineat ut amplius a suprascripto tempore absens sit ab Ecclesia sua. Universi dixerunt placere sibi.

Ne liceat episcopo a sua Ecclesia plus tribus hebdomadibus abesse.

XV. Osius episcopus dixit: Quia nihil pratermitti

opertet, sunt quidam fratres et coepiecepi mestri qui nent in es civitate in qua videntur episcopi esse constituti, vel certe parvam rem iltic habeant, alibi autem idones pradia habere cognoscuntur, vel affectionem proximorum, quibus indulgeant: hactenus permitti eis oportet ut accedant ad possessiones suas, et disponant, vel ordinent fractum laberis sui, ut post tres dominicos, id est post tres hebdomadas, si morari necesse est, in suis potius fundis merentur. Aut si est proxima civitas, in qua est presbyter, ne nino occiesia videatur facere diem dominicum, illuc accedat, ut reque res domestice per absentiam ejus detrimentum sustineant, et non frequenter veniendo ad civitatem in qua episcopus moratur, suspicionem jactantize et ambitionis evadat. Universi dixerunt placere sibi.

De clericis a communione summotis ab alio non recipiendis episcopo.

XVI. Osius episcopus dixit: Hoc quoque omnibus placet, ut sive diacomus, sive preabyter, sive quis clericorum ab episcopo suo communione fuerit privatus, et ad alterum perrexerit episcopum, et scierit ad quem confugit, eum ab episcopo suo fuisse abjectum, non oportet ut ei communionem indulgeat: qued si fecerit, sciat se convocatis episcopis causas esse dicturum. Universi dixerunt: Hoc statutum et pacem servabit, et concordiam custodiet.

De excommunicatis apud vicinos episcopos audiendis.

XVII. Osius episcopus dixit: Quod me adhuc movet reticere non debeo, si episcopus, qui forte iracundus (quod esse non debet) cito et aspere commo- C vetur adversus presbyterum, sive diaconum suum, et exterminare eum de Ecclesia voluerit, providendum est ne innocens damnetur, aut perdat communionem : et ideo habeat potestatem is qui abjectus est ut episcopos finitimos interpellet, et causa ejus andiatur, ae diligentius tractetur, quia non oportet ei negare audientiam roganti; et ille episcopus qui inste aut injuste eum abjecit, patienter accipiat ut negotium discutiatur, ut vel probetur sententia ejus a plurimis, vel emendetur. Tamen priusquam omnia diligenter et fideliter examinentur, eum, qui fuerit a communione separatus, ante cognitionem nullus debot præsumere ut eum communione societ. Hi vero qui conveniunt ad audiendum, si viderint clericorum esse studium, et superbiam, quia non decet, D ut episcopus injuriam, vel contumeliam patiatur, severioribus eos verbis castigent, ut obediant honesta

opertet, sunt quidam fratres et cospiecopi nostri A præcipienti episcopo, qui ticus ille ciericis siderum emi non in en civitate in qua videntur episcopi esse constituti, vel certe parvam rem iltic habeant, aliti sim ministri infuenta debent episcopo suo exhibere autem idonen pradia habere cognoscuntur, vel affe- obsequia.

De non sollicitandis clericis alienis.

XVIII. Januarius episcopus dixit: Iliad quoque statuat sauctitas vestra, ut nulli episcopo liceat alterius episcopi civitatis ministrum ecclesiasticum sollicitare, et in suis parochiis ordinare. Universi dixerunt: Placet, quia ex his contentionibus solet nasci discordia, et ideo prohibet omnium sententia ne quis hoc facere audeat.

De non ordinandis clericis alienis sine sul consensus opiscopi.

XIX. Osius episcopus dixit: Et hoc universi constituimus, ut quicunque ex alia parochia voluerit alienum ministrum sine consensu episcopi ipsius et voluntate ordinare, non sit rata ordinatio ejus. Quicunque autem hoc usurpaverit, a fratribus et coepiscopis nostris et admoneri debet, et corrigi.

# De presbyterio el diaconis qui Thessalonicam veniunt, quantum temporis ibi residuent.

XX. Actius episcopus dixit: Non ignoratis quanta et qualis sit Thessalonicensium civitas; sæpe ad eam veniunt ex aliis regionibus presbyteri et diacoui, et non sunt contenti brevi tempore morari, sed aut resident ibi, aut certe vix post longa spatia ad sua redire coguntur. Universi dixerunt: Ea tempora, quæ constituta sunt circa episcopos, et circa has personas observari debent.

# De suscipiendis his qui persecutionem pathuntur.

XXI. Osius episcopus dixit: Suggerente fratre et coepiscopo nostro Olympio, etiam hoc placuit, ut si aliquis vim perpessus est, et inique expulsus, pro disciplina, et catholica confessione vel defensione veritatis, effugiens pericula, innocens et devotus ad aliam venerit civitatem, non prohibeatur immorari, quandiu, aut redire possit, aut injuria ejus remedium acceperit, quia durum est eum qui persecutionem patitur non recipi, etiam et larga benevolentia, et humanitas ei est exhibenda.

Expliciunt canones sive decreta concilii Sardicensis. Subscripserunt autem omnes episcopi, sic: Ego ille episcopus illius civitatis et provinciæ illius, ita credo sicut scriptum est supra.

# SYNODUS APUD CARTHAGINEM AFRICANORUM,

QUÆ CONSTITUIT CANONES NUMERO CXXXVIII.

Post consulatum gloriosissimorum imperatorum Monerii XII et Theodosii VIII Augustorum, vm cal. Junias, Carthagine, in secretario basilicæ Fausti, cum Aurelius papa, una cum Valentimo primæ sedis provinciæ Namidiæ, Faustino Ecclesiæ Potentinæ, provinciæ Italiæ Piceni, legato Ecclesiæ Romanæ, sed et legatis diversarum provinciarum Africanarum, id est Numidiarum duarum, Byzacenæ, Mauritaniæ Cæsariensis, sed et Tripolitanæ, et Vincentio Colositane, Fortunatiano et cæteris episcopis provinciæ proconsularis residentibus ccxvn, nec non Philippo et Asello presbyteris atque legatis Romauæ Ecclesiæ, consé-

Post diem præstitutam concilii, ut recordamini, fratres beatissimi, multa flagitata sunt, exspectantes fratres nostros, qui nunc ad præsentem synodum legati advenerunt, quæ gestis necesse est socientur : qua de re Domino Deo nostro de tantæ congregationis cœtu gratias referimus. Superest ut tam exemplaria Nicæni concilii, quæ nunc habemus, et a Patribus constituta sunt, quam etiam hic a decessoribus nostris eamdem synodum firmantes, vel que secundum formam per omnes clericorum gradus, a summo usque ad ultimum, salubriter ordinata sunt in medium proferantur. Ab universo concilio dictum est: Proferantur.

Daniel notarius recitavit. Nicæni concilii fidei pro-Faustinus episcopus plebis Potentinæ, provinciæ Italiæ Piceni, legatus Rom. Ecclesiæ dixit: Injuncta nobis sunt a sede apostolica aliqua per scripturam, aliqua etiam in mandatis, cum vestra beatitudine tractanda, sicut in gestis superioribus meminimus, hoc est de Nicænis canonibus, ut conserventur, et constituta corum, et consuctudo, quia et aliqua ordine et canone tenentur, aliqua consuetudine sirmata sunt. De his ergo primitus, si placet beatitudini vestræ, tractemus, et postea cætera quæ acta vel inchoata sunt inserta sirmabuntur, ut et ad sedem venerandam rescriptis vestris intimare possitis, ad quæ nos admonuisse apud venerabilem papam evidenter clareat, licet et capitula actionum jam inquid vestræ beatitudini placeat, agere debemus. Veniat ergo commonitorium in medium, ut scire possit vestra beatitudo quid in eo contineatur, ut ad singula respondeatur.

Aurelius episcopus dixit : Proferatur commonitorium, quod fratres et consacerdotes nostri in actis apper allegaverunt, et cætera quæ acta sunt vel agenda sunt subsequentur.

Daniel notarius recitavit. Commonitorium fratri Faustino, et filiis Philippo, et Asello presbyteris, Zosimus episcopus. Vobis commissa negotia non latent vos, ita ac si nostra, imo quia nostra ibi in vobis præsentia est, cuncta peragite, maxime cum et hoc nostrum possitis habere mandatum, et verba canonum, quæ in pleniorem sirmitatem huic commonito- D rio inseruimus. Ita enim dixerunt fratres in Niczeno concilio, cum de episcoporum appellatione decerne-

Placuit autem ut si episcopus accusatus fuerit, et judicaverint congregati episcopi regionis ipsius, et de gradu suo dejecerint eum, et appellasse videatur, et confugerit ad beatissimum Ecclesiæ Romanæ episcopum, et voluerit audiri, et justum putaverit, ut renovetur examen, scribere his episcopis dignetur, qui in finitima et propinqua provincia sunt, ut ipsi diligenter omnia requirant, et juxta fidem veritatis definiant. Quod si quis rogat causam suam iterum audiri, et deprecatione sua moverit episcopum Romanum, ut de latere suo presbyterum mittat, erit

dissent, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit: A in potestate episcopi quid velit, et quid existimet, Et si decreverit mittendos esse qui præsentes cum episcopis judicent, habentes auctoritatem ejus, a quo destinati sunt, erit in ejus arbitrio. Si vero crediderit sufficere episcopos, ut negotio terminum imponant. faciet quod sapientissimo consilio suo judicaverit.

Et cum recitaret, Alypius episcopus Ecclesiæ Tagastensis, legatus provincise Numidise, dixit : De hec jam superioribus etiam litteris concilii postri rescripsimus, et id nos servaturos profitemur, quod in Niczeno concilio constitutum est; adhuc tamen me movet, quomodo cum inspicerenhus Græca exemplaria hujus synodi Nicænæ, ista ibi, nescio qua ratione, minime invenimus, unde petimus venerationem tuam, sancte papa Aureli, ut quia hoc authenfessio, vel statuta ita se habent, et cum diceret, B ticum concilium Nicænum in urbe dicitur esse Constantinopolitana, aliquos cum scriptis tuæ sanctitatis mittere digneris, et non solum ad ipsum sanctum fratrem nostrum Constantinopolitanum episcopum, sed etiam ad Alexandrinum, et Antiochessum venerabiles sacerdotes, qui boc nobis concilium sub astipulatione litterarum suarum dirigant, ut omnis postmodum ambiguitas auferatur, quia nos ita, ut frater Faustinus attulit, minime invenimus ista, nos tamen paulisper servaturos, ut antea dixi, donec integra exemplaria veniant, profitemur. Petendus est autem litteris nostris etiam venerabilis Ecclesiæ Romanæ episcopus Bonifacius, ut ipse quoque dignetur ad memoratas Ecclesias aliquos mittere, qui eadem exemplaria debeant secundum ejus scripta perferre, serta sint gestis. De ipsis ergo, ut superius dixi, C nunc autem memorati Nicæni concilii qualia exemplaria habemus, his gestis sociamus.

> Faustinus episcopus, legatus Ecclesiæ Romanæ, dixit: Nec vestra sanctitas præjudicat Ecclesiæ Romanæ, sive de hoc capitulo, sive de aliis, quia dicere dignatus est frater noster et coepiscopus Alypius, dubios esse canones : sed hæc ipsa ad sanctum et beatissimum papam nostrum scribere dignemini, ut et ipse integros canones inquirens cum vestra sanctitate de omnibus constitutis tractare possit. Suflicit autem ut ipse beatissimus episcopus urbis Romæ, sicut et vestra sanctitas apud se tractat, ita et ipse inquirat, ne contentio inter Ecclesias nasci videatur, sed magis charitate fraterna deliberare possitis, ipso rescribente, quod melius observari debeat.

> Aurelius episcopus dixit: Præter ista, quæ deprompsimus actis, necesse est ut eliam nostræ parvitatis litteris sancto fratri et consacerdoti nostro Bonifacio singula quæ tractamus plenissime intimemus. Ergo si omnibus placet prosecutio nostra, ore omnium condiscamus. Universum concilium dixit: Placet.

> Novatus episcopus, legatus Mauritaniæ Sitifensis, dixit: Nunc meminimus hoc commonitorio etiam de presbyteris vel diaconibus contineri, qualiter audiri ab episcopis suis vel a finitimis debeant, quod in Nicæno concilio minime legiunus, unde hoc ipsum jubeat sanctitas vestra recitari.

> Aurelius episcopus dixit: Recitetur ad locum etiam noc quod deposcitur. Daniel notarius recitavit. De appellationibus autem clericorum, id est minoris

loci, est ipsius synodi certa responsio, de qua re quid A Asellus secum attulerunt, aut ibidem reporta, a noacturi sitis, eredimus inserendum, quod taliter di-

Osius episcopus dixit : Quid me adhuc movet, reticere non debeo. Si episcopus quis forte iracundus (quod esse non debet) cito aut aspere commoveatur adversus presbyterum, sive diaconum suum, et exterminare eum de Ecclesia voluerit, providendum est ne innocens damnetur, aut perdat communionem: habeat potestatem ejectus, ut finitimos interpellet, ut causa ejus audiatur, et diligentius tractetur, quia non oportet pegare ei audientiam roganti. Et ille episcopus, qui aut juste aut injuste eum rejecit, patienter accipiat, ut negotium discutiatur, ut aut probetur ejus, aut emendetur sententia, etc.

size Hipponensis provinciæ Numidiæ dixit: Et hoc nos servaturos profitemur, salva diligentiore inquisitione concilii Nicæni. Aurelius episcopus dixit : Si hoc etiam omnium vestræ charitati placet, responsione firmate. Universum concilium dixit: Omnia quæ in Nicæno concilio statuta sunt nobis omnibus placent. Jocundus, episçopus Ecclesiæ Suffitulæ, legatus provinciæ Byzacenæ dixit: Quod statutum est in Niezeno concilio, violari a quoquam nullatenus potest.

Paustinus episcopus, legatus Ecclesiæ Romanæ, dixit: Adhuc secundum professionem sanctitatis vestræ, tam sancti Alypii, quam etiam fratris nostri Jocandi, aliqua infirmari credo, aliqua firmari, quod non debeat, cum jam in dubium ipsi canones vene- C rint. Ergo, ut placet et nobis, et beatitudini vestræ, ad sanctum et venerabilem Ecclesiæ Romanæ episcopum vestra sanctitas referre dignetur, ut et ipse, quod sanctus Augustinus statuere dignatus est, deliberare pessit, utrumnam et hoc concedendum sit, an reticendum, hoc est, de appellatione inferioris gradus. Si ergo adhuc in dubium venit, et de hoc capitulo justum est ut beatissimæ sedis episcopus informari debeat, si tamen approbatis canonibus hoc inveniri pessit. Aurelius episcopus dixit : Etiam quæ dudum vestræ charitati intimavimus, nunc patimini exemplaria statutorum Niczeni concilii, sed et quæ hic salubriter a nostris decessoribus, secundum ejusdem concilii formam, vel quæ nunc a nobis ordinata sunt, recitari, et gestis inseri. Omne concilium dixit : Exemplaria fidei, et statuta Nicænæ synodi, quæ ad nostrum concilium per beatæ recordationis olim prædecessorem tuæ sanctitatis, qui interfuit, Cæcilianum spiscopum aliata sunt, sed et quæ Patres ea exempla sequentes hic constituerunt, vel nunc communi traetatu statnimus, bis gestis ecclesiasticis inserta manebunt, ita ut, quemadmodum superius dictum est, venerabilibus viris Antiochenæ, et Alexandrinæ, sed et Constantinopolitanæ Ecclesiarum episcopis scribere vestra beatitudo dignetur, ut exemplaria verissizza concilii Niczeni sub astipulatione litterarum suarum dirigant, quo, declarata veritate, ea capitula quæ in commonitorio presens frater et coepiscopus noster Faustinus, sed et compresbyteri Philippus et

bis firmabuntur; aut si non inveniantur, collecta synodo, de hoc in sequenti tractabimus. Daniel notarius Nicæni concilii professionem fidei vel ejus statuta recitavit in concilio Africano.

#### Professio fidei Nicæni concilii.

Credimus in unum Deum, Patrem omnipotentem. visibilium et invisibilium factorem, et in unum Dominum Jesum Christum, Filium Dei, natum de Patre unigenitum, hoc est de substantia Patris, Deum de Deo, lumen de lumine, Deum verum de Deo vero, natum, non factum, unius substantiæ cum Patre, quod Græci dicunt omousion, per quem omnia facta sunt, sive quæ in cœlo, sive quæ in terra. Qui propter nos homines, et propter nostram salutem descendit, et Cumque recitarentur, Augustinus episcopus Eccle- B incarnatus est, homo factus, passus est, et resurrexit tertia die, ascendit in cœlos, sedet ad dexteram Patris, unde venturus est judicare vivos et mortuos, et in Spiritum sanctum. Eos autem qui dicunt, Erat quando non erat, et priusquam nasceretur non erat, et quia ex nullis exstantibus factus est, vel ex alia substantia, dicentes mutabilem, et convertibilem Filium Dei, hos anathematizat catholica et apostolica

> Statuta quoque Nicæni concilii in viginti capitulis similiter recitata sunt, sicut in superioribus inveniuntur ascripta. Deinde quæ in conciliis Africanis promulgata sunt, actis præsentibus inserta noscuntur.

> Ut quæ in Nicæno concilio statuta sunt omnimodo conserventur.

> I. Aurelius episcopus dixit : Hæc ita apud nos habentur exemplaria statutorum quæ tunc Patres nostri de concilio Nicæno secum detulerunt, cujus formam servantes, hæc quæ sequentur constituta, firmata a nobis custodientur.

# De Trinitate prædicanda.

Il. Universum concilium dixit : Deo propitio, pari professione, fides ecclesiastica, quæ per nos traditur in hoc cœtu glorioso, primitus confitenda est, tunc demum ordo ecclesiasticus singulorum, et consensu omnium asservandus. Ad corroborandas autem fratrum et coepiscoporum nostrorum nuper promotorum mentes, ea proponenda sunt, quæ a patribus certa dispositione accepimus, ut Trinitatis, quam D nostris sensibus consecratam retinemus, Patris, et Filii, et Spiritus sancti unitatem, quæ nullam noscitur habere differentiam, sicuti dicimus, ita Dei populos instruamus. Item ab universis episcopis nuper promotis dictum est: Plane sic accepimus, sic tenemus, sic docemus sidem evangelicam cum vestra doctrina sequentes.

# De continentia.

III. Aurelius episcopus dixit: Cum in praterito concilio de continentia, et castitatis moderamine tractaretur, gradus isti tres, qui constrictione quadam castitatis per consecrationes annexi sunt, episcopos, inquam, presbyteros, et diaconos, ita placuit, ut condecet sacros antistites, ac Dei sacerdotes, nec non et levitas, vel qui sacramentis divinis inserviunt,

quod a Domino postulant, impetrare, ut quod apostoli docuerunt, et ipsa servavit antiquitas, nos quoque custodiamus.

De diversis ordinibus ab uxoribus abstinendis.

IV. Faustinus episcopus Ecclesiæ Potentinæ, provinciæ Piceni, legatus Romanæ Ecclesiæ, dixit: Placet ut episcopus, presbyter, et diaconus, vel qui sacramenta contrectant, pudicitiæ custodes, ab uxoribus se abstineant. Ab universis episcopis dictum est: Placet, ut in omnibus pudicitia custodiatur, qui altari Inserviunt.

#### De avaritia.

V. Aurelius episcopus dixit: Avaritiæ cupiditas, quam rerum omnium malarum matrem esse, nemo qui dubitet, proinde inhibenda est, ne quis alienos B perbia inflatus putaverit separatim sacrificia Deo offines usurpet, aut per præmium terminos Patrum statutos transcendat, nec omnino cuiquam clericorum liceat de qualibet re fenus accipere. Quanquam novellæ suggestiones, quæ vel obscuræ sunt, vel sub genere latent, inspectæ a nobis, formam accipient, ezeterum de quibus apertissime divina Scriptura sanxit, non est ferenda sententia, sed potius exsequenda. Proinde quod in laicis reprehenditur, id multo magis debet in clericis prædamnari. Universum concilium dixit : Nemo contra Prophetas, nemo contra Evangelia facit sine periculo.

# Ut chrisma a presbyteris non fiat.

VI. Fortunatus episcopus dixit: In præteritis conciliis statutum meminimus esse, ut chrisma, vel reconciliatio pœnitentium, nec non et puellarum con- C secratio a presbyteris non fiant : si quis autem emerserit hoc faciens, quid de eo statuendum sit? Aurelius episcopus dixit : Audivit dignatio vestra suggestionem fratris et coepiscopi nostri Fortunati; quid ad hæc dicitis? Ab universis episcopis dictum est: Chrismæ confectio, et puellarum consecratio, a prusbyteris non flat, vel reconciliare quemquam in publica missa presbytero non licere, hoc omnibus

De his qui in periculo positi reconciliantur.

VM. Aurelius episcopus dixit : Si quisquam in pericule fuerit constitutus, et se reconciliare divinis aftaribus petierit, si episcopus absens fuerit, debet utique presbyter consulere episcopum, et sic periclitantem ejus præcepts reconciliare, quam rem de- D bemus salubri consilio roborare. Ab universis episcopis dictum est : Placet quod sanctitas vestra necessario nos instruere dignata est.

De his qui in accusationem majoris natu veniunt; et ut episcopum nulli criminoso liceat accusare.

VIII. Numidius episcopus Maxelitanus dixit : Prasterea sunt quamplurimi non bonæ conversationis, qui cuiatimant majores natu, vel episcopos, passim vageque in accusationem pulsandes; debent tam facile admitti, necne? Aurelius episcopus dixit : Placet igitur charitati vestre ut is qui aliquibus sceleribus irretitus est vocem adversus majorem natu non habeat accusendi. Ab universis episcopis dictum est: Si eniminesus est, non admittatur, placet.

continentes esse in omnibus, quo possint simpliciter, A De his qui merito facinorum suorum ab Ecclesia congregatione pelluntur.

> IX. Augustinus episcopus, legatus provinciæ Numidiæ, dixit : Hoc statuere dignemini, ut si qui forte merito facinorum suorum ab Ecclesia pulsi sunt, et sive ab aliquo episcopo, vel presbytero fuerint in communione suscepti, etiam ipse pari cum eis crimine teneatur obnoxius, refugientes sui episcopi regulare judicium. Ab universis episcopis dictum est: Omnibus placet.

#### De presbyteris qui a propriis corripiuntur episcopis.

X. Alypius episcopus, legatus provinciæ Numidiæ dixit: Nec illud prætermittendum est, ut si quis forte presbyter ab episcopo suo correptus, tumore, vel suferenda, vel aliud erigendum altare, contra ecclesiasticam fidem, vel disciplinam, crediderit, non exeat impunitus. Valentinus primæ sedis provinciæ Numidiæ dixit: Necessario disciplinæ ecclesiasticæ et fidei congrua sunt, quæ frater noster Alypius prosecutus est; proinde quid videatur vestræ dilectioni, edicite.

# Si quis presbyter contra episcopum suum inflams schisma fecerit, anathema sit.

XI. Ab universis episcopis dictum est : Si quis presbyter a præposito suo correptus fuerit. debet utique apud vicinos episcopos conqueri, ut ab ipsis ejus causa possit audiri, ac per ipsos suo episcope reconciliari: quod nisi fecerit, sed superbia ( quod absit) inflatus secernendum se ab episcopi sui communione duxerit, ac separatim, cum aliquibus schisme faciens, sacrificium Deo obtulerit, anathema habeatur, et locum amittat ; ac si querimoniam justam adversus episcopum non habuerit, inquirendum erit. Si quis episcopus absque tempore synodi in crimine detentus suerit, a 12 episcopis audiatur.

XII. Felix episcopus dixit: Suggero, secundum statuta veterum conciliorum, ut si quis episcopus (quod non optamus) in reatum aliquem incurrerit, et fuerit ei nimia necessitas non posse plurimos congregare, ne in crimine remaneat, a 12 episcopis audiatur, et presbyter a sex episcopis cum proprio suo episcopo audiatur, et diaconus a tribus.

Ut non liceat episcopum nisi a plurimis ordinari; sed si necessitas fuerit, vel a tribus ordinetur epiacopia.

XIII. Aurelius episcopus dixit: Quid ad hæc dicit sanctitas vestra? Ab universis episcopis dictum est: A nobis veterum statuta debere servari, sicuti et inconsulto primate cujuslibet provinciæ, tam facile non præsumant multi congregati episcopi episcopum ordinare: nisi [F. quod si] necessitas fuerit, tres episcopi, in quocunque loco sint, ejus præcepto ordinare debebunt episcopum; et si quis contra suam professionem, vel subscriptionem venerit in aliquo, ipse se honore privabit.

Ut de Tripoli unus episcopus in legationem veniat, et ut presbyter ibidem a quinque episcopis audiatur.

XIV. Item placuit de Tripoli, propter inopiana provinciæ unus episcopus in legationem veniat, es ut ibl prespyter a quinque audiatur episcopis, et dia- A scriptum est enim: «Accipite, et edite,» cadavera au-. conus a tribus, ut superius memoratum est, proprio eniscono residente.

De diversis ordinibus Ecclesiæ servientibus : ut si quis causam criminis incurrerit, et abjecerit judicium ecclesiasticum, debeat periclitari; et ut filii sacerdotum spectacula sacularia non adeant.

XV. Item placuit ut quisquis episcoporum, presbyterorum, et diaconorum, seu clericorum, cum in Ecclesia ei fuerit crimen institutum, vel civilis causa fuerit commota, si, relicto ecclesiastico judicio, publicis judiciis pargari voluerit, etiamsi pro ipso fuerit prolata sententia, locum suum amittat, et hoc in criminali; in civili vero perdat quod evicit, si locum snum obtinere maluerit. Hoc etiam placuit, ut a quibuscunque judicibus ecclesiasticis ad alios judices ecclesiasticos, ubi est major auctoritas, fuerit provocatum, non eis obsit quorum fuerit soluta sententia, si convinci non potuerint, vel inimico animo judicasse, vel aliqua cupiditate aut gratia depravati. Sane si ex consensu partium electi fuerint judices, etiam a pauciori numero, quam constitutum est, non liceat provocari. Et ut filii sacerdotum spectacula secularia non exhibeant, sed nec spectent, licet hoc semper Christianis omnibus indictum sit, et ubi blasphemiæ sunt, non accedant.

Ut nutlus episcopus, presbyter, et diaconus conductor existet; et ut lectores ucrores accipiant; et clerici abstineant ab umris; et quo tempore vel ipai, vel virgines corsecter hit.

XVI. Item placuit ut episcopi, presbyteri et diaconi, non sint conductores, aut procuratores, neque C ello turpi negotio, et inhonesto victum quærant, quia respicere debent scriptum esse: « Nullus militans Deo implicat se negotiis sæcularibus. > Item placult ut lectores, cum ad annos pubertatis pervenerint, cogantur aut uxores ducere, aut continentiam profiteri. hem placuit ut clericus, si commodaverit pecuniam, pecuniam accipiat; si speciem, eamdem speciem, quantam dederit, accipiat; et ut ante viginti quinque annos ztatis nec diaconi ordinentur, nec virgines conseeventur; et ut lectores populum non salutent.

Ut unaquæque provincia, propter longinquitatem, pri-matem habeat proprium.

XVII. Placoit ut Mauritania Sitifensis, ut postulavit, primatem provincise Numidice, ex cujus coetu separatur, ut suum habeat primatem, quem, con- D nomine sex, in diaconi tres ipsorum causam discusentientibus omnibus primatibus provinciarum Africanarum, vel omnibus episcopis, propter longinquiustem habere permissa est.

Si quis clericus ordinatur, moneri debet constituts servare; el ut corporibus desunctorum eucharistia non detur, nec baptisma; et ut per singulos annos per omnes provincias ad concilium metropolitani conneniable

XVIII. Item placuit ut ordinatis episcopis vel clericis, prius ab ordinatoribus suis placita conciliorum auribus corum inculcentur, ne se aliquid contra statuta concilii secisae possiteant. Item placuit ut cornoribus defunctorum eucharistia non detur:

tem nec accipere possunt, nec edere; et ne jam. mortuos homines baptizari faciat presbyterorum ignavia : pro qua re confirmandum est in bac sangta synodo ut, secundum Nicema statuta, propter causas ecclesiasticas, que ad perniciem plebium sape veterascunt, singulis quibusque annis concilium convocetur, ad quod omnes provinciæ, quæ primas sedes habent, de conciliis suis binos, aut quantos delegerint, episcopos legatos mittant, ut congregato conventu piena possit esse auctoritas.

Ut si quie episcopus accusatur, ad primatem ipsius provinciæ causa deseratur.

XIX. Aurelius episcopus dixit : Quisquis episcoporum accusatur, ad primates provinciæ ipsius causam R deferat accusator; nec a communione suspendatur, eui erimen intenditur, nisi ad causam suam dicendam electorum judicum, die statuta, litteris evocatus, minime occurrerit, hoc est infra spatium mensis. ex ea die, qua eum litteras accepisse constiterit: quod si aliquas veras necessitatis causas probaverit. quibus eum occurrere non potuisse manifestum sit. causæ dicendæ intra alterum mensem integram habeat facultatem; verum tam diu post mensem secundum non communicet, donec purgetur. Si autem ad concilium universale anniversarium occurrere noluerit, ut vel ibi causa ejus terminetur, ipse in se damnationis sententiam dixisse judicetur, tempore sane quo non communicat, nec in sua Ecclesia, vel parochia communicet. Accusator autem ejus, si nunquam diebus causæ dicendæ defuerit, a communione non removeatur; si vero aliquando defuerit, subtrahens se, restituto in communione episcopo, ipse removeatur a communione accusator: ita tamen, ut nec ipsi adimatur facultas causæ peragendæ, si se ad diem occurrere non voluisse sed non potuisse probaverit. Illud vero, ut cum agere cœperit in episcoporum judicio, si fucrit accusatoris persona culpabilis, ad arguendum non admittatur, nisi proprias causas, non tamen ecclesiasticas, asserere voluerit.

#### De presbyteris, vel clericis accusatis.

XX. Si autem presbyteri, vel diaconi fuerint accusati, adjuncto sibi ex vicinis locis cum proprio episcopo legitimo numero coflegarum quos ab eodem accusati petierint : id est una secum in presbyteri tiant, eadem dierum, et dilationum, et a comorunione remotionum, et discussion " personarum, inter accusatores et eos qui accusantur, forma servata. Reliquorum autem ciericorum causas, etiam solus episcopus loci agnoscat, et finiat.

Ut filii clericorum in matrimonio non jungantur hasrelicis.

XXI. Iterum placuit ut filii clericorum gentilibus. vel hæreticis matrimonio non jungantur.

Ut episcopi vel clerici in eos qui non sunt cathalici nihil conserant.

XXII. Et ut in eos qui catholici Christiani non \* Legendum certe noluisse, ut sensus constet. — Infra, ubi duplex asteriscus, legendum videtur 🐔 rerum suarum, episcopi vel clerici nihil conferant.

Ut episcopi trans mare non proficiscantur.

XXIII. Item ut episcopt trans mare non proficiscantur, nisi consulto primes sedis episcopo suze cujusque provinciæ, ut ab eo præcipue possint sumere forniatain vel commendationem.

Ut præter Scripturas canonicas nihil in Ecclesia legatur.

XXIV. Item ut præter Scripturas canonicas nihil in Ecclesia legatur sub nomine divinarum Scripturarum. Sunt autem canonicæ Scripturæ, id est Genesis, Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium, Jesu Nave, Judicum, Ruth, Regum libri 4, Paralipomenon libri 2, Job, Psalterium, Salomonis libri 5, libri 12 Prophetarum, Isaias, Jeremias, Ezechiel, Daniel, Tho- B suscipiatur. bias, Judith, Esther, Esdræ libri 2, Machabæorum libri 2; Novi Testamenti : Evangeliorum libri 4, Actuum apostolorum liber unus, Epistolæ Pauli 14, Petri apostoli 2, Joannis apostoli 3, Jacobi apostoli una, Judæ apostoli una, Apocalypsis Joannis liber unus. Hoc etiam fratri et consacerdoti nostro Bonifacio, vel aliis earum partium episcopis pro confirmando isto canone innotescat, quia a Patribus ista accepimus in Ecclesia legenda.

De episcopis, vel sequentibus ordinibus, qui sacrosancta mysteria contrectant, placuit ab uxoribus

XXV. Aurelius episcopus dixit: Addimus, fratres charissimi, præterea, cum de quorumdam clericorum, quamvis lectorum, erga uxores proprias incontinen- C tia referretur, placuit, quod et in diversis conciliis firmatum est, ut subdiaconi, qui sacra mysteria contrectant, et diaconi, presbyteri, sed et episcopi, secundum propria statuta, etiam ab uxoribus se contineant, ut tanquam non habentes videantur esse: quod nisi fecerint, ab ecclesiastico removeantur officio. Cæteros autem clericos ad hoc non cogi, nisi maturiori ætate. Ab universo concilio dictum est: Quæ vestra sanctitas est juste moderata et sancta, et Deo placita sunt, confirmamus.

Ut res Ecclesiæ nemo distrahat.

XXVI. Item placuit ut rem Ecclesiæ nemo vendat : quod si redditus non habet, et aliqua nimia necessitas cogit, hanc insinuandam esse primati provincia ipsius, ut cum statuto numero episcoporum ptrum factendum sit arbitretur. Quod si tanta urget necessitas Ecclesiæ, ut non possit ante consulere, saltem vicinos testes convocet episcopos, curans ad concilium omnes referre suæ Ecclesiæ necessitates: quod si non fecerit, reus Deo, et concilio venditor. honore amisso, teneatur.

Presbyteri et diaconi in graviore culpa convicti manus impositionem, tanquam laici, nequaquam susci-

XXVII Item confirmatum est ut si quando presbyteri vel diaconi in aliqua graviori culpa convicti fuerint, qua eos a ministerio necesse sit removeri, non eis manus, tanquam pænitentibus, vel tanquam

sunt, ctiamsi consanguinci fucrint, per donationes A fidelibus laicis, imponatur; neque permittendum, ut rebaptizati ad clericatus gradum promoveantur.

> Presbyteri diaconi, vel clerici, qui causa sua ad trans-marina putaverint appellandum, in communionem minime suscipiantur.

> XXVIII. Item placuit ut presbyteri, diaconi, vel cæteri inferiores clerici, in causis quas habuerint, si de judiciis episcoporum suorum questi fuerint. vicini episcopi eos cum consensu sul episcopi audiant, et inter eos definiant adhibiti ab eis episcopi: quod si et ab eis provocandum putaverint, non provocent ad transmarina judicia, sed ad primates suarum provinciarum, sicut et de episcopis sæpe constitutum est. Ad transmarina autem qui putaverit appellandum, a nullo intra Africam ad communionem

> Si quis excommunicatus ante audientiam communicare præsumpserit, ipse in se damnationem protulit.

> XXIX. Item placuit universo concilio ut qui excommunicatus fuerit pro suo neglectu, sive episcopus, sive quilibet clericus, et tempore excommunicationis suæ, ante audientiam, communionem præsumpserit, ipse in se damnationis judicetur protulisse sententiam.

#### De accusato, vel accusatore.

XXX. Item placuit ut accusatus vel accusatorin eo loco unde est ille qui accusatur, si metuit aliquam vim temerariæ multitudinis, locum sibi eligat proximum, quo non sit difficile testes perducere. ubi causa finiatur.

Si qui clerici ab episcopis suis promoti contempserint. nec illic maneant unde recedere noluerunt.

XXXI. Item placuit ut quicunque clerici, vel diaconi pro necessitatibus Ecclesiarum non obtemperaverint episcopis suis, volentibus eos ad honorem ampliorem in sua Ecclesia promovere, nec illic ministrent in gradu suo unde recedere noluerunt.

Si quis clericorum pauper promotus in ordine, postes habuerit aliquid, Ecclesiæ potestati subjaceat.

XXXII. Item placuit ut episcopi, presbyteri, diaconi, vel quicunque clerici, qui nihil habentes ordinantur, et tempore episcopatus vel clericatus sui agros, vel quæcunque prædia, nomine suo comparant, tanquam rerum dominicarum invasionis cri-D mine teneantur, nisi admoniti in Ecclesiam eadem ipsa contulerint. Si autem ipsis proprie aliquid liberalitate alicujus vel successione cognationis obvenerit, faciant inde quod eorum proposito congruit: quod si a suo proposito retrorsum exorbitaverint. honore ecclesiastico indigni, tanquam reprobi, judi-

Ut presbyteri rem Ecclesiæ in qua sunt constituti non vendant, et nulli episcopo liceat rem tituli matricis Ecclesiæ usurpare.

XXXIII. Item placuit ut presbyteri non veudant rem Ecclesiæ ubi sunt constituti, nescientibus episcopis suis, quomodo et episcopis non licet vendere prædia Ecclesiæ, ignorante concilio, vel presbyteris suis. Non habente [F. habenti] ergo necessitatem, nec episcopo liceat matricis Ecclosize, nec presby- A viario, quod decerptum est de concilio Hipponensi, tero rem tituli sui usurpare.

Recitata sunt etiam in ista synodo diversa concilia universe provinciæ Africæ, transactis temporibus Aurelii Carthaginensis episcopi celebrata.

De concilio quod Hippone Regio factum est.

Gloriosissimo imperatore Theodosio Augusto III, et Abundantio v. c., vm idus Octobris, Hippone Regio, in secretario basilicæ pacis, et cætera. Gesta hujus concilii ideo descripta non sunt, quia ea, quæ ibi statuta sunt in superioribus probantur inserta.

De concilio Carthaginensi, ubi legati episcopi proconsulares ad concilium Adrumetinum destinantur.

Gloriosissimis imperatoribus Arcadio III et Honorio II Augg. conss., vi cal. Julias, Carthagine. In boc concilio legati delecti sunt episcopi proconsula- B Quod præter panem, et merum mixtum aqua, nihil in res ad concilium Adrumetinum.

De concilio Carthaginensi, ubi multa sunt constituta. Casario et Attico vv. cc. conss., quinto cal. Septembris, Carthagine in secretario basilicæ restitutæ, cum Aurelius episcopus una cum episcopis consedisset, astantibus etlam diacombus, advenientibus quoque Victore sene Puppianense, Tuto Migirpense, Evangelo Assuritano.

Allocatio ad episcopos Aurelii Carthaginensis episcopi.

Anrelius episcopus dixit: Post d'em præstitutam concilii consedimus, ut recordamini, fratres beatissimi, et arbitrabamur omnium provinciarum per Africam legationes convenisse ad diem, ut dixi, præstitutam nostri tractatus; sed cum sacerdotum nostro- E rum enistola Byzacenorum fuisset recitata, vel quid mecum iidem qui tempus et diem concilii prævenerant, tractasseut, vestræ charitati legeretur, lecta est etiam a fratribus Honorato et Urbano, qui nobiscum hodie concilium participantur, legatio Sitifensis provinciæ destinata. Frater etiam Reginus Ecclesiæ Vegei Selitanæ litteras ad parvitatem meam datas Crescentiani prima sedis, ut ipse insinuat, Numidiarum, et Aurelii, coepiscoporum nostrorum, in quibus scriptis vestra mecum charitas recognoscit promisisse cosdem, quod aut ipsi dignarentur venire, aut ad hoc concilium suissent ex more destinaturi legatos: sed hoc quia minime factum videtur, diu se detineri de longinquo venientes legati Mauritania Sitifensis 200 posse testantur; et ideo, fratres, si vestræ chari- D compulsi. tati videtur, litteræ fratrum nostrorum Byzacenorun, sed et breviarium, quod eidem epistoke adjunzerunt, ad bunc cœtum corrogatum legantur, ut si qua forte illic movere charitatis vestræ animum possunt, in eodem breviario quæ diligentius fuerint animadversa, in melius reformentur. Hoc enim fra: ter et coepiscopus noster primæ sedis, vir perspectus merito suæ gravitatis atque prudentiæ, Mizonius scribens ad meam parvitatem postulavit. Si ergo placet, quæ tractata sunt legantur, et singula a vestra charitate considerentur.

Quod nihil de Hipponensi concilio sit emendandum. XXXIV. Epigonius episcopus dixit: In hoc bre-

nihil arbitramur esse emendandum, vel assutadum, nisi ut dies sanctæ Paschæ tempore concilii innotearat.

Ut episcopi, vel clerici, non facile filios suos emancipent.

XXXV. Ut episcopi, vel clerici, filios suos a sua potestate per emancipationem exire non sigant, nisi de moribus corum fuerint, et de ætate securi, ut nossint ad eos jam propria pertinere peccata.

Ut episcopi, vel clerici, non ordinentur, nisi omnes mos secerint Christianos.

XXXVI. Ut episcopi, et presbyteri, et diaconi non ordinentur, priusquam omnes, qui sunt in domo eorum, Christianos catholicos fecerint.

sacramentis offerri debeat.

XXXVII. Ut in sacramentis corporis et sanguinis Domini nihil amplius offeratur, quam quod ipse Dominus tradidit, hoc est panis, et vinum aqua mixtum: primitiæ vero, seu mel, et lac, quod uno die solemnissimo in infantum mysterio solet offerri, quamvis in altari offerantur, suam tamen habeaut propriam benedictionem, ut a sagramento dominico corporis et sanguinis distinguantur, nec amplius in primitis offeratur quam de uvis et frumentis.

Ut clerici, vel continentes, ad virgines, vel viduas, non accedant.

XXXVIII. Clerici, vel continentes, ad viduas, vel virgines, nisi ex jussu vel permissu episcoporum aut presbyterorum non accedant : et hoc non soli faciant, sed cum conclericis, vel cum his cum quibus episcopus aut presbyter jusserit, nec ipsi episcopi et presbyteri soli habeant accessum ad hujusmodi feminas, sed ubi aut clerici præsentes sunt, aut graves aliqui Christiani.

Ut princeps sacerdotum non appelletur episcopus.

XXXIX. Ut prime sedis episcopus non appelletur princeps sacerdotum, ant summus sacerdos, aut aliquid hujusmodi, sed tantum primæ sedis epi-

Us clerici tabernas, nisi in peregrinis, non ingrediantur.

XL. Ut clerici, edendi vel bibendi causa, tabernas non ingrediantur, nisi peregrinationis necessitate

Ut a jejunis Deo sacrificia celebrontur.

XLI. Ut sacramenta altaris non nisi a jejunis heminibus celebrentur, excepto uno die anniversario, quo cœna Domini celebratur; nam si aliquorum pomeridiano tempore defunctorum, sive episcoporum, sive cæterorum commendatio facienda est, solis orationibus flat, si illi qui faciunt jam pransi inveniuntur.

Ut in ecclesiis convivia minime celebrentus,

XLII. Ut nulli episcopi, vel elerici in ecclesia conveniantur, nisi forte transcuntes hospitiorum necessitate illic reficiant; populi etiam ab hujusmodi conviviis, quantum fieri potest, prohibeantur.

<sup>\*</sup> Caret phrasis verbo, quo vox litteras regatur : forte substituendum legit. Edit.

#### De pænitentibus.

XLM. Ut prenitentibus, accumium differentiam peccatorum, episcopi arbitrio prenitentize tempora decernantur, et ut presbyter inconsulto episcopo non reconciliet prenitentem, niai absentize episcopi necessitate cogente. Cujuscunque autem prenitentis publicum et vulgatissimum crimen est, quod universam Ecclesiam commoverit, ante absidam manus el imponatur.

#### De virginibus.

XLIV. Ut virgines sacræ, oum parentibus, a quibus custodiebantur, privatæ fuerint, episcopi vel presbyteri, ubi episcopus absens est, providentia, gravioribus feminis commendentur, aut simul habitantes invicem se custodiant, ne passim vagando Ecclesiæ kædant existimationem.

De ægrotantibus qui pro se respondere non possunt. XLV. Ut ægrotantes qui pro se respondere non possunt, cum voluntatis corum testimonium sui periculo proprio dixerint, baptizentur. Ut scenicis, atque histrionibus, cæterisque hujusmodi personis, vel apostaticis conversis vel reversis ad Deum, gratia vel reconciliatio non negetur.

# De passionibus martyrum

XLVI. Liceat etiam legi passiones martyrum, cum anniversarii dies eorum celebrautur.

De parvulis qui apud Donatistas baptizati sunt.

XLVII. De Donatistis placuit ut consulamus fratres et consacerdotes nostros Siricium et Simplicianum de solis infantibus qui baptizantur penes eosdem, ne qued suo non fecerunt judicio, cum ad Ecclesiam Dei salubri proposito fuerint conversi, parentum illos error impediat ne promoveantur sacri altaris ministri.

Quibus insertis, Honoratus et Urbanus episcopi, legati previncise Mauritanise Sitifensis, dixerunt : Jam dudum, cum apud sanctitatem vestram allegaremus scripta, dilati sumus ea contemplatione, quousque fratres nostri advenire possent de Numidia legati; sed quia non parvi dies sunt, quibus exspectati minime venerunt, ultra pratermittere, que nobis mandata sunt a nostris coepiscopis non oportet; atque ideo, fratres, suggestionem nestram libenter admittite. De fide enim Niceni tractetas audivimus; verum est de sacrificiis inhibendis post prandium, ut a jejunis, picut dignum est, offerantur, et tunc, et nunc firmatum est.

# De redapmactionibus et reordinationibus, vol translationibus opisosporum.

XLVIII. Illud autem suggerimus mandatum nohia, quod etiam in Capucasi plenaria synodo videtur statum, ut non liceat fieri rehaptizationes, reordinationes, vel translationes episcoporum. Nam Cresconius Villa-Rhegonais episcopus, plehe sua deralieta, Tubuniencem invasit Ecclesiam, et usque hodie commonitus, secundum quod statutum fuerat, relinquere eamdem, quan invasorat, plehem, contempsit. Adversus istum que pronuntiata factant confirmata quidem audivimus; sed petimus, secundum quod nobis mandatum

A est, ut dignemini dare fiduciam quod, jam necessitate ipsa cogente, liberum nobis sit rectorem provinciae, secundum statuta gloriosissimorum principum, adversus illum adire, ut qui miti admonitione sanctitatis vestræ acquiescere noluit, et emendare illicitum, auctoritate judiciaria protinus excludatur. Aurelius episcopus dixit: Servata forma disciplinæ, non æstimabitur appetitus, si a vestra charitate modeste conventus recedere detractaverit, cum fuerit, suo contemptu, et contumacia, faciente etiam auctoritato judiciaria, conventus. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt: Hoc ergo omnibus placet? Ab universis episcopis dictum est: Justum est, placet,

# Quet episcopi ordinare episcopum debeant.

XLIX. Honoratus et Urbanus episcopi dixerent: B Et illud nobis mandatum est, ut quia proxime fratres nostri Numidiæ duo episcopi ordinare præsumpserant pontificem, non nisi a dundecim censeatis celebrari episcoporum ordinationes. Aurelius episcopus dixit : Forma antiqua servabitur, ut non minus quam tres sufficient, qui suerint destinati ad episcopum ordinandum. Propterea, quia in Tripoli forte. et in Arzuge interjacere videntur barbarse gentes : nam in Tripoli, ut asseritur, episcopi sunt quinque tantummodo, et possunt forte de ipso numero vel duo necessitate aliqua occupari, difficile est enim ut de quolibet numero omnes possint occurrere; aunquid debet hoc ipsum impedimento esse ecclesiastica utilitati? Nam et in hac Ecclesia, ad quam diguata est vestra sanctitas convenire, crebro ac pone per diem dominicam ordinandos habemus; nunquidaam frequenter duodecim potero, vel decem, vel non multo minus advocare episcopos? sed facile est mihi duos adjungere mez parvitati vicinos. Quapropter cernit mecum charitas vestra hoe ipsum observari non posse.

# Quot addi debeant episcopi numero ordinatorum, si de ordinando episcopo suerit contradicium.

L. Sed illud est statuendum, ut quando ad eligendum episcopum convenerimus, si qua contradictio fuerit oborta, quia talia tractata sunt apud nos, non præsumant ad purgandum eum qui ordinandus est tres jam, sed postuletur ad numerum supradictorum unus vel duo, et in eadem plebe cui ordinandus est discutiantur primo personæ contradicentium. Postremo etiam illa quæ objiciuntur pertractentur; et cum purgatus fuerit in conspectu publico, ita demum ordinetur. Si hoc cum vestræ sanctitatis animo concordat, roboretur vestræ dignationis responsione. Ab universis episcopis dictum est: Satis placet.

# Ut de Ecclesia Carthaginis dies Paschæ nuntietur.

LI. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt: Quoniam de commonitorio nostro omnia tractata noscuntur, addimus etiam de die Paschæ nobis esse mandatum, ut de Ecclesia semper Carthaginensi, sicuti assolet, instruamur, et non sub angusto temporis spatio. Aurelius episcopus dixit: Si sanctitati vestræ videtur, quoniam nos spopondisse jam dudum meminimus, ut singulis quibusque annis ad tractandum con-

bitur sanctus Paschæ dies per legatos qui adfuerint concilio. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt: Nunc de præsenti cœtu petimus, ut litteris provinciam nostram de hac die informare dignemini. Aurelius episcopus dixit: Ita flat necesse est.

# De visitandis provinciis.

LII. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt : Et illud nobis verbo mandatum est, ut quia constitutum est in concilio Hipponensi singulas debere provinclas tempore concilii visitandas esse, dignemini etiam, quod hoc anno secundum ordinem distulistis, vel alio anno Mauritaniam provinciam visitare. Aurelius episcopus dixit: Tunc de provincia Mauritania, propterea quod in finibus Africæ posita sit, nihil statuimus, siquidem vicinæ sunt barbarico; sed præstet Deus ut, ex abundanti non pollicentes, venire possimus ad vestram provinciam. Cogitare enim debetis, fratres, quia hoc sibi, et Tripolitani, et Arzugitani fratres poterant exigere, si ratio pateretur.

Ut dieceses, nisi ex consensu episcopi proprii, episcopum non accipiant.

LIIL Eoigonius episcopus dixit: Multis conciliis boc statutum a cœtu sacerdotali est, ut plebes quæ in direcesibus ab episcopis retinentur, que episcopos nunquam habuerunt, non nisi cum voluntate eius episcopi, a quo tenentur, proprios accipiant rectores, id est, episcopos. At vero quia nonnulli, dominatu quodam adepto, communionem fratrum abhorrent, vel certe, cum depravati fuerint, quasi in quadam arce tyrannica sibi dominatum vindicant, quod plerique tumidi, atque stolidi, adversum episcapum suas cervices erigunt presbyteri, vel conviviis sibi concinuantes plebem, vel certe persuasu maligno, ut illicito favore eosdem velint sibi collocare rectores; quod quidem insigne mentis tute tenemus yotum, frater religiose Aureli, qui hæc sæpe oppressisti, non curando tales petitores; sed propter coram malos cogitatus, et prave conciunata consilia hoc dico, non debere rectorem accipere cam plebem, que in direcesi semper subjacuit, nec unquam proprium episcopum habuit. Quapropter si universo sanctissimo costui placet hoc, quod prosecutus sum, confirmetur. Aurelius episcopus dixit : Fratris et consacerdotis nostri prosecutioni non obsiste : sod hoe me et secime et sacturum esse prositeor circa eos sane, qui suérint concordes, non solum circa Ecclesiam Carthaginensem, aed circa omne sacerdotele consortium. Sunt enim plerique conspirantes cura plebibus propriis, quas decipiunt, ut dictum est. carum scalpentes aures, blandi ad seducendum, vitiesz vitx homines, vel certe inflati, et ab hoc consertio asparati, qui putant proprize plebi incubandum, et nonnunquam conventi ad conciliam venire detrectant, sua forte ne prodantur flagitia metuentes. Dice, si placet, circa hos non tantum dimeeses non esse servandat, verum et de propria Ecclesia, quæ illis male faverit, omnimodo aduitendum, ut etiam auctoritate publica rejiciantur, atque ab ipsis princi-

veniamos, et cum venerimus in unum, tunc divulga- A palibus cathedris removeantur. Oportet enim, ut qui universis fratribus, ac toto concilio inhæserit, non solum suam integro jure, sed et diœceses possideat. At vero, qui sibimet putant plebes sufficere, fraterna dilectione contempta, non tantum dioceses amittant. sed, ut dixi, etiam propri's publica careant auctoritate, ut rebelles Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt : Summa provisio sanctitatis tuæ cohæsit mentibus singulorum, et puto, omnium responsione ea quæ prosequi dignatus es, roboranda. Universi episcopi dixerunt : Placet, placet.

Ut alienus clericus minime suscipiatur ab alio.

LIV. Epigonius episcopus dixit: In multis conciliis hoc statutum est, etiam nunc hoc confirmatum est a vestra prudentia, beatissimi fratres, ut cleri-B cum alienum nullus sibi præripiat episcopus præter ejus arbitrium, cujus fuerit clericus. Dico autem Julianum, qui ingratus est Dei beneficiis per meam parvitatem in se collatis, ita temerarium et audacem exstitisse, ut eum qui a me baptizatus est, cum esset puer egentissimus, mihi ab eodem commendatus, cumque multis annis a me aleretur atque incresceret, hunc, ut dixi, baptizatum esse in Ecclesia mea. per manum parvitatis meæ constat : idem in diæcesi Mappaliensi lector esse cœperat, imo annis ferme duobus legerat, nescio quo contemptu humilitatia meæ, idem Julianus eum arripuit, quem dicit quasi proprium civem sui loci Vazaritani, me inconsulto usorpare, nam et diaconum illum ordinavit : boc si liveat, pateat hæc licentia nobis, beatissimi fratres, si minus, tam impudens cohibeatur, ne se misceat communioni cujusquam. Numidius episcopus dixit: Si non postulata neque consulta tua dignatione id videtur fecisse Julianus, judicamus omnes inique factum, atque indigne. Quapropter nisi idem Julianus correxerit errorem suum, et cum satisfactione eumdem clericum, quem fuerat ausus ordinare, revocaverit tuze plebi, contra statuta concilii faciens, contumaciæ suæ separatus a nobis, excipiet judicium-Epigonius episcopus dixit : Ætate pater, et ipsa promotione antiquissimus, vir laudabilis, frater et collega noster Victor vult hanc petitionem generalesp omnibus effici.

Ut Carthaginensi episcopo unde voluerit clericum liceat ordinare.

LV. Aurelius episcopus dixit: Sermonem meum admittite, fratres. Contingit nonnunquam, ut postulentur ab Ecclesiis, quæ præpositis egent, vel presbyteris, vel episcopis: et tamen memor statutorum id sequor, ut conveniam episcopum ejus, atque et inculcem, quod ejus clericus a qualibet Ecclesia postuletur: sed forte in hodierno non reluctati sunt, et nequando contingat ut reluctentur, cum fuerint a me in hac causa postulati, quem scitis multarum Ecclesiarum, et ordinandorum curam sustinere. Justum est ergo, ut quemlibet consacerdotum conveniam cum duobus e consortio nostro, vel tribus testibus: Sin vero indevotas exstiterit, quid conset charitas vestra faciendum? Ego enim cunctarum Ecclesiarum, dignatione Dei, ut scitis, fratres, solliefudinem susticentia huic sedi, ut unde vellet, et de cujus nomine fuisset conventus, pro desiderio cujusque Ecclesiæ ordinare episcopum. Epigonius episcopus dixit: Bonitas sequestrat possibilitatem, minus enun præsumis, frater, cum te bonum et clementem omnibus præbes; habes enim hoc in arbitrio, sed longe est ut satisfiat personæ uniuscujusque episcopi in prima tantummodo conventione. Si autem quod licet huic sedi vindicandum sibi fuerit arbitratus, necesse habes tu omnes Ecclesias fulcire, unde tibi non potestatem damus, sed tuæ assignamus, ut liceat volunta i tuæ, et semper tenere quem voles, ut præpositos plebibus vel Ecclesiis non constituas, qui postulati fuerint, et unde volueris. Posthumianus episcopus dixit: Deinde, qui unum habuerit, nunquid debet illi unus R presbyter auferri? Aurelius episcopus dixit : Sed episcopus unus esse potest, per quem dignatione divina presbyteri multi constitui possint, unus autem episcopus difficile invenitur constituendus. Quapropter si necessarium episcopatui quis habuerit presbyterum, et unum, ut dixisti, frater, habuerit, etiam ipsum ad promotionem dare dehebit. Posthumianus episcopus dixit : Ergo si habet alius abundantes clericos, debet mihi alia plebs subvenire? Aurelius episcopus dixit : Sane, quando tu Ecclesiæ alteri subveneris, persuadebitur illi qui plures habet clericos, ut unum tibi ordinandum largiatur.

Ut episcopi qui in diæcesibus fuerint ordinati diæcesim sibi nullam vindicent.

LVI. Honoratus et Urbanus episcopi dixerunt : C. Audivimus constitutum ut diœceses non mereantur episcopos accipere, nisi consensu ejus sub quo fuerant constitutæ: sed in provincia mostra cum aliqui forte in diœcesi, concedente eo episcopo, in cujus potestate fuerant constituti, ordinati sunt episcopi, etiam diœceses sibi vindicant, hoc et corrigi charitatis vestræ judicio, et inhiberi de cætero debet. Epigonius episcopus dixit: Singulis episcopis servatum est quod decebat, ut ex massa diœcesium nulla carperetur ut proprium episcopum habuisset, nisi ipse consensum adhibuisset concedendi. Sufficiat enim, si concesserit, ut eadem diocesis permissa, proprium tantum episcopum habeat, cæteras sibi non vindicent diœceses, quia exempta de sasce multarum sola meruit honorem episcopatus suscipere. D Aurelius episcopus dixit: Non dubito charitati vestræ omnium placere eum qui in diœcesi, concedente eniscopo, qui matricem tenuit, solam eamdem retinere plebem in qua fuerat ordinatus. Quoniam igitur universa arbitror fuisse tractata, si omnia cum animo vestro convenerunt, sermone vestro cuncta roborate. Universi episcopi dixerunt : Omnibus nobis hac placuerunt, et hæc nostra subscriptione sirmavimus, et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesize Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

In hoc concilio statutum est ut episcopi sine formata
non navigent.

Cæsario et Attico vv. cc. conse., sexto cal. Julias,

neo. Numidius episcopus dixit: Fuit semper hæc li- A Carthagine, placuit ut nullus episcoporum naviget centia huic sedi, ut unde vellet, et de cujus nomine sine formata primatis. Gesta in authenticis, qui quafuisset conventus, pro desiderio cujusque Ecclesiæ ret, inveniet.

De concilio isto legati ad imperatorem infra scripti diriguntur episcops.

Post consulatum gloriosissimi imperatoris Hono-. rii Augusti IV et Eutychiani v. c., quinto cal. Maias, Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. In hoc concilio legationem susceperunt Epigonius et Viacentius episcopi, ut pro confugientibus ad ecclesiam, quocunque reatu involutis, legem de gloriosissimis principibus mereantur, ne quis eos audeat abstrahere.

In hoc concilio legatio destinatur ad Romanum et Mediolanensem episcopos, de parvulis qui apud hæreticos baptizati sunt, et ad imperatorem de idolorum reliquiis auferendis, et de aliis rebus quamplurimis.

Post consulatum F1. Stiliconis v. c., xiv cal. Julias, Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. Cum Aurelius episcopus una cum coepiscopis suis consedisset, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit: Ecclesiarum Dei per Africam constitutarum necessitates mecum optime novit charitas vestra, sanctissimi fratres, et quoniam præstitit Dominus, ut ex aliqua parte sancti cœtus vestri esset congregata præsentia, videtur mihi ut has easdem necessitates, quas pro sollicitudine nostra indegare potuimus, in medium proferamus, quas com approbaverit vestra sinceritas, sit consequens, eligendum esse unum a nostro numero consacerdotem, qui auxiliante Domino, et orationibus vestris, et has ipsas necessitates suscipere possit, et gnaviter peragendas implere, perrecturus ad transmarinas Italiæ partes, ut tam sanctis fratribus et consacerdotibus nostris, venerabili sancto fratri Anastasio, sedis apostolica episcopo, quam etiam sancto fratri Venerio sacerdoti Mediolanensis Ecclesiæ, necessitatem ipsam, ac dolorem atque inopiam nostram valent intimare. Ex his enim sedibus hoc fuerat prohibitum, quod noverim, communi periculo providendum, maxime quia tanta indigentia clericorum est, multæque Ecclesia ita desertæ sunt, ut ne naum guldem diaconum vel illiteratum habere reperiantur. Nam de cæteris superioribus gradibus et officiis tacendum arbitror. quia, ut dixi, si ministerium diaconi facile non invenitur, multo magis superiorum honorum inveniri non posse certissimum est. Et quotidianos planctus diversarum pene emortuarum plebium jam non sustinemus: quibus nisi fuerit aliquando subventum, gravis pobis et inexcusabilis innumerabilium enimerum percuntium causa apud Doum mansura est.

Ut parvuli apud Donatistas baptizati in catholica Ecclesia clerici ordinentur.

LVII. Unde quoniam superiori concilio statutum esse mecum recognoscit unanimitas vestra, ut hi qui apud Donatistas parvuli haptizati sunt, nondum scire valentes erroris corum interitum, et posteaquam ad setatem rationis capacem pervenerunt, aguita veritate, falsitatem corum abhorrantes, ad Ecclesiam Dei catholicam per universum mundum diffusam ordine

antiquo, per manus impositionem recepti sunt, de- A bere talibus suscipiendum munus clericatus non impedire nomen erroris: cum veram Ecclesiam illorum potaverint ad fidem accedendo, et ibi Christo crediderint, et Trinitatis szcramenta perceperint, quæ omnia vera, et sancta atque divina esse certissimum est, et in his omnem animæ spem constitutam. Quanquam et hæreticorum præsumpta audacia, veritatis nomine palliata, hæc tradere audeat, quæ quoniam simplicia sunt, ut præmonet beatus Apostolus dicendo, « Unus Deus, una sides, unum baptisma, » et iterari non liceat, quod semel dare oportet, anathematizato nomine erroris recipiantur per manus impositionem in unam Ecclesiam, columbam, ut dictum est, et unam matrem omnium Christianorum, ubi omnia illa sacramenta salubriter, et æterna, et vitaliter ac- B juriis lascivientibus appetatur : ut etjam ipsius cipiuntur: quæ perseverantibus in hæresi magnam damnationis poenam conquirunt, ut quod eis in veritate ad æternam vitam consequendam esset lumiposius, boc in errore sit tenebrosius atque damnosius. Quod fugientes nonnulli, et matris Ecclesiæ catholicæ ubera cognoscentes, qui illa omnia sancta mysteria amore veritatis crediderunt, atque perceperunt, quibus sacramentorum rebus cum vitæ bonæ probitas accesserit, sine dubio ad officium clericatus tales esse applicandos, et maxime in tanta rerum necessitate, nullus est qui non concedat. Quanquam nounulli ejusdem sectæ clerici cum plebibus, atque honoribus suis ad nos transire desiderent : qui amore houoris aut persuadent ad vitam, aut retinent ad salutem. Sed hoc majori fratrum supradictorum con-C siderationi dimittendum censeo: ut prudentiori suo consilio nostræ suggestionis sermonem cum perpenderint, quid de hac re eis placeat, nos informare dignestur. Tantum de his, qui infantes baptizati sunt, salagimus, ut nostræ, si placet, ip iisdem ordipandis consentiant voluntati. Omnia ergo, quæ superius comprehendimus, apud sanctos episcopos agenda esse mecum honorabilis fraternitas vestra perpendat. De reliquiis idolorum, vel templis ab imperatoribus abolendis,

LVIII. Instant etiam aliæ necessitates a religiosis imperatoribus postulandæ: ut reliquias idolorum rer omnem Africam jubeant penitus amputari : nam plerisque in locis maritimis, atque possessionibus diversis, adhuc erroris istius iniquitas viget : ut præcipiantur et ipsa deleri, et templa eorum, quæ in agris, vel in locis abditis constituta, nullo ornamento sunt, jubeantur omnimedo destrui.

L't clerici de judicii sui cognitione non cogantur in publico dicere testimonium.

LIX. Petendum etiam, ut statuere dignentur : ut si forte in Ecclesia quamlibet causam jure apostolico Ecclesiis imposito agere voluerint, et fortasse decisio clericorum uni parti displicuerit, non liceat clericum in judicium ad testimonium devocari eum, qui cognitor, vel præsens fuit ; ut nulla ad testimonium dicendum ecclesiastici cujuslibet persona pulsetur.

· Legendum videtur imposita pæna, in ablativo casu. Eur.

#### De paganorum conviviis auserendis.

I.X. Illud etiam petendum, ut quæ contra præcepta divina convivia multis in locis exercentur, quæ ab errore gentili attracta sunt, ita ut nunc a paganis Christiani ad hæc celebranda cogantur : ex qua re temporibus Christianorum imperatorum persecutio altera fieri occulte videatur : vetari talia jubeant, et de civitatibus, et de possessionibus impositam pænam \* prohiberi : maxime cum etiam in natalibus martyrum per nonnullas civitates, et in ipsis locis sacris talia committere non reformident. Quibus diebus etiam, quod pudoris est dicere, saltationes sceleratissimas per vicos atque plateas exercent: ut matronalis honor, et innumerabilium seminarum pudor, devote venientium ad sacratissimum diem, insaucta religionis pene fugiatur accessus.

De spectaculis, ut die dominico, vel cetteris sanctorum sestivitatibus minime celebrentur.

LXI. Nec non et illud petendum, ut spectacula theatrorum cæterorumque ludorum die dominica, vel cæteris religionis Christianæ diebus celeberrimis amoveantur, maxime quia sancti Paschæ octavarum die populi ad circum magis, quam ad ecclesiam conveniunt, deberi transferri devotionis eorum dies si quando occurrerint, nec oportere eliam quemquam Christianorum cogi ad hæc spectacula: maxime, quia in his exercendis, que contra pracepta Dei sunt, nulla persecutionis necessitas a quoquam adhibenda est : sed, uti oportet, homo libera voluntate subsistat sibi divinitus concessa. Corporatorum enim maxime periculum considerandum est. qui contra præcepta Dei, magno terrore coguntur ad spectacula convenire.

#### De clericis damnatis.

LXII. Et illud petendum, ut statuere dignentur: ut si quis cujuslibet bonoris clericus judicio episcoporum quocunque crimine fuerit damnatus, non liceat eum sive ab Ecclesiis, quibus præfuit, sive a quolibet homine desensari, interposita pæna damni. pecuniæ, atque honoris, quo nec ætatem, nec sexum excusandum esse præcipiant.

### De histrionibus Christianis factis.

LXIII. Et de his etiam petendum: ut si quis ex qualibet ludicra arte ad christianitatis gratiam venire vo-D lucrit, ac liber ab illa macula permanere, non eum liceat a quoquam iterum ad eadem exercenda reduci vel cogi.

#### De manunissionibus in ecclesia celebrandis, ab imperatore poscendum.

LXIV. De manumissionibus sane in ecclesia dicendis, si id nostri consacerdotes per Italiam facere reperiuntur, nostræ etiam erit fiduciæ istorum ordinem consequi : data plane licentia misso legato, ut quæcunque digna fide pro statu Ecclesiæ, et salute animarum agere potuerit, nos laudabiliter in conspectu Domini accepturos. Quæ omnia, si sanctitati vestræ placent, edicite: ut et meam suggestionem ratam esse vobis advertant, et nostram omnium consensionem sinceritas corum liberter accipiat. Ab A palis auctoritas communiri in civitatibus potest, id universis episcopis dictum est : Omnibas placent hæc, que injuncta sunt peragenda, et pradenter a tua sanctitate enarrata.

#### De Equitio damnato episcopo.

LXV. Anrelius episcopus dixit : Equitii etiam, olim merito suo episcopali sententia damnati, non arbitror prætereundam esse legationis causam : ut si forte eum in illis partibus repererit, sit eidem fratri nostro curæ pro Ecclesiæ statu quod oportuerit, vel ubi licuerit, adversus eum peragere. Ab universis episcopis dictum est : Maltum placet et ista prosecatio: maxime cum olim damnatus sit Equitius, et vjus impudens inquietudo pro statu et salute Ecclesiæ magis magisque ubique repellenda. Et subscrinserunt. Aurelius episcopus Ecclesia Carthaginensis, B huic decreto consensi, et prælecto subscripsi : simifiter et cæteri episcopi subscripserant.

In hoc concilio litteræ leguntur Anastasii Romani Pontificis, de Donatistis catholicos episcopos admonentis.

Vincentio et Fravito vv. cc. conss. idus Septembris, Carthagine in secretario basilicæ restitutæ, cum in concilio congregati in Ecclesia Carthaginensi consedissemus ex Africanis omnibus provinciis episcopi, id est Aurelius ejusdem sedis episcopus cum collegis suis, quos eorum subscriptio manifestat : recitatis epistolis beatissimi fratris et consacerdotis nostri Anastasii, Ecclesiæ Romanæ episcopi, quibus nos paternæ et fraternæ charitatis sollicitudine ac sinceritate adhortatus est ut de hæreticorum et schismaticorum Donatistarum insidiis, et improbitatibus, quibus Africanam Ecclesiam catholicam graviter vexant, nullo modo dissimulemus; gratias agimus Domino nostro, quod illi optimo ac sancto antistiti suo tam piam curam pro membris Christi, quamvis in diversitate terrarum, sed in una compage corporis constitutis, inspirare dignatus est.

# Ut cum Donatistis lenius agatur.

LXVI. Deinde pertractatis et consideratis omnibus, quæ utilitati Ecclesiæ convenire videbantur, annuente atque admonente spiritu Dei, eligimus cum memoratis hominibus, quamvis de dominici corporis unitate inquieta dissensione præcisis, leniter et pacifice agere : ut quantum in nobis est, omnibus qui eorum communione et societate irretiti sunt, per D universas provincias Africanas penitus innotescat, quam miserabili errore devincti sunt : ne forte, sicut dicit Apostolus, nobis in mansuetudine corripientibus diversa sentientes, det illis Deus pænitentiam ad cognoscendam veritatem, et resipiscant de diaboli laqueis, captivati ab ipso in ipsius voluntatem.

De litteris mittendis judicibus, ut ea quæ inter Donatistas et Maximianistas acta sunt, innotescant.

LXVII. Itaque placuit, ut ex concilio nostro litteræ darentur ad judices Africanos, a quibus hoc peti congruum videretur, ut in hoc adjuvent communem matrem Ecclesiam catholicam, in quo episcoest ut judiciaria potestate atque diligentia ex fide Christiana, quid gestum sit in omnibus locis, in quibus Maximiavistæ hasilicas obtinuerunt, qui ab eis schisma fecerunt inquirant, et gestis publicis, propter firmam notitiam omnibus necessariam, faciant inhærere.

#### Ut clerici Donatistarum in Ecclesia catholica suscipiantur in clero.

LXVIII. Deinde placuit, ut litteræ mittantur ad fratres et coepiscopos nostros et maxime ad sedem apostolicam, in qua præsidet memoratus vencrabilis frater et collega noster Anastasius, quo noverit habere Africam magnam necessitatem, propter Ecclesiæ pacem, et utilitatem : ut ex ipsis Donatistis quicunque clerici correcto consilio ad catholicam unitatem transire voluerint, secundum uniuscujusque episcopi catholici voluntatem atque consilium, qui in eodem loco gubernat Ecclesiam, si hoc paci Christianæ prodesse visum fuerit, in suis honoribus suscipiantur, sicut prioribus ejusdem divisionis temporibus factum esse manifestum est. Quod multarum, et pene omnium Africanarum Ecclesiarum, quibus talis error exortus est, exempla testantur : non ut concilium, quod in transmarinis partibus de hac re factum est, dissolvatur, sed ut illud maneat circa eos, qui sic transire ad catholicam volunt, ut nulla per eos unitatis compensatio procuretur. Per quos autem vel omni modo perfici, vel adjuvari manifestis fraternarum animarum lucris catholica unitas iq locis in quibus degunt, visa fuerit, non eis obsit quod contra honores eorum, quamvis salus nulli iuterclusa sit, in transmarino concilio statutum est; id est ut ordinati in parte Donati, si ad catholicam correcti transire voluerint, non suscipiantur in honoribus suis secundum transmarinum concilium : sed exceptis his, per quos catholica unitati consulitur.

Ut legatio ad Donatistas componendæ pacis gratia dirigatur.

LXIX. Deinde placuit, ut his peractis legati etiam prædicandæ pacis atque unitatis\*, sine qua salus Christiana non potest oblineri, e numero nostro ad ipsorum Donatistarum, sive quos habent episcopos, sive ad plebes mittantur, per quos omnibus in notitiam perferatur, quam nihil habeant quod adversus Ecclesiam catholicam juste possint dicere: maxime, ut manifestum fiat omnibus, per gesta etiam municipalia, propter documentorum firmitatem, quid ipsi de Maximianistis schismaticis suis egerint : ubi eis divinitus demonstratur, si attendere velint, tam inique tunc illos ab Ecclesiæ unitate præcisos, quam inique nunc clamant a se Maximianistas schisma fecisse, ex quorum tamen numero quos jam plenarii concilii sui auctoritate damnaverant, in suis hoporibus denuo receperunt, baptismum quem damnati et exclusi dederant, acceptaverunt : ut videant, quam stulto corde resistant paci Ecclesiæ toto orbe diffusæ, cum ista faciant pro parte Donati, neque se istorum, quos ita receperunt, communione, propter intuitum pa-

<sup>\*</sup> Addendum videtur gratia vel causa, in ablativo casu. Edit.

Ecclesiam catholicam, etiam in extremis terrarum partibus constitutam, per corum communionem inquinatam, quos tunc accusantes convincere nequive: unt.

Qui clerici ab uxoribus debeant abstinere.

LXX. Præterea, cum de quorumdam clericorum, quamvis erga uxores proprias, incontinentia referretur: placuit, episcopos, et presbyteros, et diaconos secundum priora statuta etiam ab uxoribus continere; quod nisi fecerint, ab ecclesiastico removeantur officio. Cæteros autem clericos ad hoc non cogi, sed secundum uninscujusque Ecclesiæ consuetudinem observari debere.

De his qui plebes proprias derelinquant.

relicta principali cathedra, ad aliquam Ecclesiam in diœcesi constitutam se conferre, vel in re propria diatius, quam oportet, constitutum, curam, vel frequentationem propriæ cathedræ negligere.

De insantibus baptizandis, quoties dubitatur utrum fuerint baptizati.

LXXII. Item placuit de infantibus, quoties non inveniuntur certissimi testes qui eos baptizatos esse sine dubitatione testentur, neque ipsi sunt per ætatem de traditis sibi sacramentis idonéi respondere, absque ullo scrupulo eos esse baptizandos, ne ista trepidatio eos faciat sacramentorum purgatione privari. Hinc enim legati Maurorum, fratres nostri, consuluerant, quia multos tales a barbaris redimunt.

Diem Paschæ, die concilii nuntiandum.

LXXIII. Item plaquit, ut dies venerabilis Paschæ formatarum subscriptione omnibus intimeter, dies yero concilii idem servetur, qui in Hipponensi concilio constitutus est, id est x cal. Septembris. Et scribendum ad singularum quarumque provinciarum primates, ut quando apud se concilium congregant, istom diem non impediant,

Ne interventor episcopus cathedram , ubi interventor est, sedeal.

LXXIV. Item constitutum est, ut nulli intercessori licitum sit cathedram cui intercessor datus est, quibushibet populorum studiis vel seditionibus retinere: sed dare operam, ut intra annum eisdem episcopum provident: quod si neglexerit, anno exempto interven:or alies tribuatur.

De desensoribus Ecclesiarum ab imperatore poscendis. LXXV. Ab imperatoribus, universis visum est, postulandam propter afflictionem pauperum, quorum molestiis sine intermissione fatigatur Ecclesia, ut desensores eis adversus potentias divitum cum episco-

De episcopis, qui ad concilia non occurrunt.

LXXVI. Item placuit, ut quotiescunque concilium congregandum est, episcopi qui neque ætate, neque ægritudine, neque aliqua graviori necessitate impediuntur, competenter occurrant, et primatibus suarum quarumque provinciarum intimetur, ut de uni-

\* Forte legendum in cathedra. Edit.

porum provisione delegentur.

cis, contaminari dicant, et nos condemnent, id est A versis episcopis vel due, rel tres turmes flant, ac de singulis turmis vicissim, quotquot electi fueriat, ad diem concilii instantissime occurrant. Quod si non potuerint occurrere, excusationes suas in tractatoria conscribant, vel si post adventum tractatorize alique necessitates repente forsitan orte fuerint, nisi rationem impedimenti sui apud suum primatem reddiderint, Ecclesiæ suæ communione debere esse contentos.

#### De Cresconio.

LXXVII. De Cresconio Villa-Regensi hoc omnibus visum est, ut hinc quoque primati Numidiæ intimetur, quo cognoscat memoratum Cresconium scriptis suis conveniendum esse, ut proximo universali Africano concilio suam præsentiam non differat exhibe-LXXI. Rursum placuit, ut nemini sit facultas, R re: quod si venire contempserit, in se cognoscat sententiam promulgandam.

De Ecclesia Hipponensium Diaretorum.

LXXVIII. Rursum placuit, ut quoniam Hipponensium Diaretorum Ecclesiæ destitutio non est diutlus negligenda, et Ecclesiæ ibi ab his retinentur, qui Equitii facinorosam communionem declinaverunt, missis ex præsenti concilio episcopis, Regino, Alypio, Augustino, Materno, Theasio, Evodio, Placiano. Urbano, Valerio, Ambivio, Fortunato, Quodvultdeo, Honorato, Januario, Apto, Honorato, Ampelio, Victoriano, Evangelo, et Rogatiano; conventis et correctis his, qui culpabili pertinacia fugam ejusdem Equitii exspectandam putabant, cum omnium voto eis episcopus ordinetur. Si autem illi pacem considerare nolucrint, non impediant in cligendo ad ordinandum præposito utilitatem tanto tempore Ecclesiæ destitutæ.

De clericis qui intra annum causam suam agere non procuraverint.

LXXIX. Rursus constitutum est, ut quețies ciericis convictis et confessis in aliquo crimine, vel prapter corum, quorum verecundize parcitur, vel propter Ecclesiæ opprobrism, antinsolentem insultationem hareticorum atque gentilium, si forte causa sua adense voluerint, et innocentiam snam asserere, intra annum excommunicationis hoc faciant : si vero intra annum causam suam purgare contemperint, nulla corum vox postea penitus audiatur.

Ut de alieno monasterio susceptos, nec præpositos monasterii, nec clericos liceat ordinare.

XXC. Item placuit, ut si quis de alterius monasterio repertum vel ad clericatum promovere voluerit, vel in suo monasterio majorem monasterii constituerit : episcopus, qui hoc fecerit, a cæterorum communione sejunctus sue tantum plebis communione contentus sit, et ille neque clericus, neque præpositus perseveret.

De episcopis qui hæreticos, vel paganos hæredes instituunt.

XXCI. Item constitutum est, ut si quis episcopus hæredes extraneos a consanguinitate sua, vel hæreticos etiam consanguineos, aut paganos Ecclesias prætulerit, saltem post mortem anathema ei dicatur

recitetur; nec excusari possit, si intestatus decesserit, quia utique debuit factus episcopus rei suæ ordinationem congruam suæ professioni nequaquam differre.

#### De manumissionibus.

XXCII. Item placuit, ut de manumissionibus in ecclesia celebrandis ab imperatore petatur.

#### De falsis memoriis martyrum.

XXCIII. Item placuit, ut altaria qua passim per agros, et per vias, tanquam memoriæ martyrum constituuntur, in quibus nullum corpus, aut reliquiæ martyrum conditæ probantur, ab episcopis qui locis eisdem præsunt, si sieri potest, evertantur : si autem hoc per tumultus populares non sinitur, plebes tamen admoneantur, ne illa loca frequentent, ut qui recte sapiunt, nulla ibi superstitione devincti teneantur, et omnino nulla memoria martyrum probabiliter acceptetur, nisi ubi corpus aut aliquæ reliquiæ sunt, aut origo alicujus habitationis, yel possessionis, vel passionis fidelissima origine traditur. Nam quae per somnia et per inanes quasi revelationes quorumlibet hominum ubicunque constituuntur altaria, omnimodo reprobentur.

# De idolorum reliquiis exstirpandis.

XXCIV. Item placuit ab imperatoribus gloriosissimis peti, ut reliquiæ idololatriæ non sol im in simulacris, sed in quibuscunque locis, vel lucis, vel arboribus amnimodo delgantur.

episcoporum nomine dictentur et subscribantur epistole.

XXCV. Ab universis etiam episcopis dictum est, ut si quæ litteræ dictandæ in concilio placuerint, venerandus episcopus qui buic sedi præsidet, omnium momine dictare et subscribere dignetur, in quibus eliam ad episcopos legatos, qui per provincias Africanas in causa Donatistarym mittendi sunt, placuit litteras dari tenerem mandati continentes, quem non egrediantur. Et subscripserunt : Aurelius episcopus Ecclesia Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

# In hoc concilio prælerita decreta firmantur,

Augustis v conss., sexto cal. Septembris, in eivitate Milevitana, in secretario basilicæ, cum Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis in concilio universali consedisset, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit: Ouoniam Ecclesiæ sanctæ unum est corpus, omniumque membrorum caput est unum, factum est, volente Deo, et nostram insirmitatem juvante, ut ad hanc Ecclesiam veniremus, dilectionis et fraternitatis gratia invitati: unde quæso charitatem vestram, quia ita credendum est, quia noster accessus ad vos nec superfluus, nec insuavis est cunctis, ut consensus omnium vestrum manifestetur concordare complacitis decretorum quæ jamdudum vel in Hipponensi synodo firmata sunt, vel postmodum meliore concilio

atque eius nomen inter Bei sacerdotes nullo modo. A apud Carthaginem definita, nunc quoque nobis ex ordine recitentur. Tunc demum fraternitatis vestra concordia luce clarior apparebit, si hæc quæ a nobis superioribus conciliis legaliter definita noscuntur, non solum consensu vestro his actis, verum et subscriptionibus manisestetis. Xantippus episcopus primæ sedis Numidiæ dixit : Credo quod omni fraternitati placuit et statuta sua manu confirmaverunt, subscribendo etiam nobis placere posse, et nostra subscriptione firmamus. Nicetius episcopus primæ sedis Mauritaniæ Sitifensis dixit: Quæ recitata sunt decreta, quoniam ratione non careut, et sunt approbata cunctis, etiam et meæ parvitati hæc placent, quæ quidem propria subscriptione firmabo.

> De episcoporum ordine, ut qui posterius ordinati sunt, prioribus se non audeant anteferre.

XXCVL Valentinus episcopus dixit : Si permittit bonum patientiæ vestræ, prosequor ea quæ præterito tempore in Ecclesia Carthaginensi gesta sunt, et subscriptionibus fratrum firmata claruerunt, etiam nos hoc servaturos esse profiteor : sed illud scimus, inviolate semper mansisse ecclesiasticam disciplinam, ita ut nullus fratrum prioribus suis se aliquando auderet anteponere; sed officiis charitatis id semper exhibitum est prioribus, quod in sequentibus gratanter semper acciperetur. Hunc ordinem jubeat sanctitas vestra melius vestris interlocutionibus roborari. Aurelius episcopus dixit: Non decuerat quidem ut hæc repeteremus, nisi forte existerent inconsiderate mentes quorumdam, que ad hæc statuenda nostros Us ab episcope Carthaginensi, cum opus fueril, omnium C acuerent sensus; sed communis bæc causa est, quam insinuavit frater et consacerdos noster, ut unusquisque nostrum ordinem sibi decretum a Deo cognoscat. et posteriores anterioribus deferant, nec eis inconsultis aliquid agere præsumant. Qua de re dico, prout captus animi mei retinet, eos qui putaverint spretis majoribus aliquid præsumendum, competenter esse ab omni concilio coercendos. Xantippus episcopus primæ sedis Numidiæ dixit: Audivit omnium fratrum præsentia prosecutionem fratris et consacerdotis nostri Aurelii: quid ad bæc respondent? Datianus episcopus dixit : Qua majorum decrevit sententia. nostro assensui mancipabuntur, ut que præteritorum conciliorum gestis tenentur Carthaginensis Ecclesia, nostra assensione plene apud omnes firmata tenean-Gloriosissimis imperatoribus Arcadio et Honorio D tar. Universi episcopi dixerunt : Hic ordo et a patribus et a majoribus servatus est, et a nobis Deo propitio servabitur, salvo etiam jure primatus Numidice et Mauritaniæ.

#### De archivo et matricula Numidiæ.

Deinde placult omnibus episcopis qui în hoc concilio subscripserunt, ut matricula et archivus Numidiæ, et apud primam sedem sit, et in metropoli, id est Constantina.

## De Quodvultdeo episcopo.

XXCVII. De Quodvultdeo etiam Centuriensi, quoniam adversarius ipsius, cum se petiisset introduci ad concilium nostrum, interrogatus, utrum cum eo vellet apud episcopos experiri, primo promiserat, et alia

die respondit hoc sibi non placere, atque discessit : A nunc quæramus, utrum legati Numidiæ advencrint, placuit omnibus episcopis, ut nullus idem Quodvult. deo communicet, donec causa ejus, qualem potuerit, terminum sumat. Nam adimi ei episcopatum, antequam causæ ejus exitus appareret, nulli Christiano videri jure potuisset.

# De Maximiano episcopo.

XXCVIII. De Maximiano autem Bagaiensi, et ad cum, et ad ipsam plebem placuit de concilio litteras dari, ut et ipse ab episcopatu discedat, et illi sibi alium requirant.

Et episcopi qui ordinantur, ab ordinatoribus suis epistolas accipiant, quæ diem et consulem præferant.

XXCIX. Deinde placuit, ut quicunque deinceps ab episcopis ordinantur per provincias Africanas, litteras accipiant ab ordinatoribus suis manu eorum subocriptas, continentes consulem et diem : ut nulla altercatio de posterioribus vel anterioribus oriatur.

De kis qui vel semel in Ecclesia legerint, ab aliis non posse promoveri.

XC. Item placuit, ut quicunque in Ecclesia vel semel legerit, ab alia Ecclesia ad clericatum non teneatur. Et subscripserunt : Aurelius episcopus Ecclé. size Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

In hoc concilio quid egerint episcopi qui ad transmarina legati directi sunt, intimatur.

Gloriosissimo imperatore Theodosio Augusto et C Rumorido v. c. conss., rx cal. Septembris, Carthagine, in basilica regionis secundæ, cum Aurelius episcopus in universali concilio consedisset, astantibus diaconis, Aurelius episcopus dixit : Exigente ratione fraternitas vestra a mea tenuitate ad hoc concilium congregata est; jamdudum enim, sicut vestra sanctitas recordatur, habito concilio destinavimus fratres nostros ad transmarina legatos, quos oportuit in cœtu sanctitatis vestræ perfunctæ legationis cursum narrare; et licet hesterno die de hac re considentibus nobis præter gesta ecclesiastica diligentius quæ gesserint, tractaremus, hodie tamen oportet tractatum hesterni diei actis ecclesiasticis confirmari.

De episcopis provinciarum Africæ, qui non adsuerunt præsenti concilio.

Ordo itaque rerum deposcit, ut primitus de fratribus nostris et consacerdotibus, qui ad hoc concilium vel de Byzatio, vel certe de Mauritania convenerunt. queramus, quemadmodum huic concilio decreverint interesse. Et offerentibus Philologio, Gesta, Venustiano, et Feliciano episcopis provinciæ Byzacenæ, legationis litteras, et recitatis, offerentibus etiam Luciano, et Sylvano legatis provinciæ Mauritaniæ Sitifensis legationis litteras, et recitatis, Aurelius episcopus dixit: Ilorum scriptorum textus sociabitur gestis.

# De episcopis Byzacenis.

Numidius episcopus dixit: Animadvertimus, fratres et coepiscopos nostros Byzacenæ provinciæ, et Mauritaniæ Sitisensis ad concilium destinasse legatos: vel certe provinciæ Tripolitanæ, vel Mauritaniæ Cæsariensis.

# De episcopis Mauritaniæ Sitisensis.

Lucianus et Sylvanus episcopi, legati provinciæ Mauritaniæ Sitifensis dixerunt : Sero ad Cæsarienses fratres nostros tractoria venit, nam jam et illi venirent; tamen necesse est veniant, et confidimus de animis illorum, quia si quid in hoc concilio gestum fuerit, et ipsi sine dubio suos consensus adhibebunt.

# De episcopis Numidiæ.

Alypius episcopus Ecclesiæ Tagastensis dixit: Nos quidem de Numidia venimus, ego et sancti fratres Augustinus et Possidius; sed de Numidia legatio mitti non potuit, quod adhuc tumultu tironum, episcopi propriis necessitatibus in civitatibus suis aut imper diti, aut occupati sunt. Nam etiam tractoriam sanctitatis ture cum ad sanctum senem Xantippum deferrem, in præsenti tractatu hoc visum fuerat, ut concilium indiceretur, quod instructa legatio posset ad hee concilium destinari; sed cum eum posterioribus litteris admonerem de impedimento tironum, ut superius dixi, rescriptis propriis excusavit. Aurelius episcopus dixit: Non dubium est, quod predicti fratres et coepiscopi nostri Numidiæ, cum gesta concilii acceperint, et suos adhibebunt consensus, et in essectum deducere maturabunt, quacunque in placitum venerint: cura ergo istius sedis hoc ipsum ut.cis intimetur necesse est provideri.

## De episcopis Tripolitanie.

De Tripolítanis vero fratribus nostris hoc potei condiscere, quod Dulcitium fratrem nostrum destinaverint legatum; sed quia non potuit occurrere, hoc asseveraverunt quidam filii nostri venientes de supradicta provincia, quod memoratus navi se commiserit, et credendum est accidisse nonnullam de tempestatibus moram, quæ retardaret ejus adventum : tamen etiam circa ipsos, si charitati vestræ placet, hæc forma servabitur, ut placita ad eosdem concilii transmittantur. Ab universis episcopis dictum est: Hac. quæ statuit sanctitas tua, omnibus placent.

# De conveniendis Donatistis.

XCL Aurelius episcopus dixit: Quod in tractatum venit charitatis vestræ, puto hoc ecclesiasticis gestis D esse firmandum. Professio enim vestra omnium hoc deprompsit, debere unumquemque nostrum in civitate sua per se convenire Donatistarum propositos. aut adjungere sibi vicinum collegam, ut pariter cos in singulis quibusque civitatibus vel locis per magistratus vel seniores locorum conveniant. Hoc si omnibus placet, edicatur. Ab universis episcopis dictum est: Omnibus placet, et omnes hac subscriptique nostra firmavimus. Petimus etiam, ut epistolis ad judices de concilio mittendis, pre omnibus subscribat sanctitas tua. Aurelius episcopus dixit: Si videtur charitati vestre, forma conventionis corum recitetur, ut hunc tenorem prosecutionis ounnes, si placuerit, teneamus. Ab universis episcopis dictum est: Recitetur. Lætus notarius recitaxit.

#### Forma conventionis Donatistarum.

XCII. Ille episcopus Ecclesiæ illius dixit: Quid de auctoritate illius amplissimæ sedis impetraverimus, petimus gravitatem vestram recitare, et gestis innecti, atque ut in effectum deduci jubeatis. Recitata autem jussione, atque actis innexa, ille episcopus Ecclesiæ illius dixit : Quid ergo nobis de concilio Ecclesiae catholicæ mandatum sit ad Donatistas per vestram gravitatem perferendum, audire, et actis inserere, et ad eos perferre dignemini, corumque responsionem rursus apud acta vestra nobis insinuare. Convenimus vos ex concilii nostri catholica auctoritate missi, de vestra correptione gaudere cupientes, considerantes Domini charitatem, qui dixit : Beati pacifici, quia ipsi filii Dei vocabuntur, et admonuit per Prophetam etiam in his, qui dicunt se fratres nostros non esse, dicere nos debere, fratres nostri estis. Hanc ergo pacificam ex charitate venientem commohitionem hostram contemnere non debells ! ut sl quid veritatis habere vos arbitramini, non dubitetis asserere, id est, ut congregato vestro concilio dellgatis ex vobis, quibus causam assertionis vestræ committatis: ut et nos possimus hoc facere, ut etiam de nostro concilio deligantur qui cum eis quos delegeritis, constituto loco et tempore quidquid quatstionis est quod vestram a nobis separat communionem, cum pace discutiant, et tandem aliquando, adjuvante Domino Deo nostro, finem veternosus error accipiat, ne propter animositatem hominum infirma animæ, et ignari populi sacrilega dissensione dispereant. Si enim hoc fraterne acceperitis, veritas facile dilucescet; si autem hoc facere nolueritis, distidentia vestra facile innotescet. Cumque recitata esset, ab universis episcopis dictum est: Satis placet, hoc flat. Et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesiæ Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt. Hec synodus adversus Donatistas legationem ad prin-

cipes dirigit.

Gloriosissimo imperatore Honorio Augusto vi cons. , . xii cal. Julias Carthagine, in basilica regionis secundæ. In hoc concilio legationem susceperum Theasius et Evodius contra Donatistas, in quo concilio insertum est commonitorium quod ita se continet.

tislas.

XCIII. Commonitorium fratribus Theasio et Evodio, legatis ex Carthaginensi concilio ad gloriosissimos religiosissimosque principes missis, cum Domini auxilio plissimos imperatores adierint, ut eis insihuent.

Quemadmodum plena fiducia secondum superioria anni concilium Donatistarum præpositi actis municipalibus sunt conventi, ut si confiderint de assertiohibus suis, electis ex suo numero aliquibus idoneis, nobiscim pacifice conferrent, et mansuetudine Christiana, si quid verifatis tenerent, non ambigerent demonstrare, quo ita sinceritas catholica, quæ jam pridem superioribus temporibus claruit, nunc quo-

A que per imperitian vel pertinaciam resistentibus innotesceret : sed quia diffidentia premebantar, nihil pene ausi sunt respondere. Unde quia impletum est erga eos episcopale ac pacificum officium, et illi qui veritati respondere nequiverunt, ad immanes violentias sunt conversi; ita ut multos episcopos multosque clericos (ut de laicis taceamus) insidiis oppresserint, Ecclesias etiam aliquas invaserint, aliquas invadere pertentaverint : ipsorum jam clementiæ est consulere, ut Ecclesia catholica, quæ eos religioso utero in Christo genuit, et fidei sirmitate nutrivit, eorum etiam prospectione muniatur, ne temerarii homines, religiosis temporibus, infirmos populos terrendo przevaleant : quoniam seducendo depravare non possunt. Nota est enim, et séepe legibus conclamata Circumcellionum qua furunt detestabilis manus : quæ etiam ipsorum religiosissimorum supra principum frequentibus sanctionibus condemnata est, adversus quorum furorem possimus non insolita; nec a Scripturis sanctis aliena impetrare præsidia, quando apostolus Paulus, sicut in apostolorum Actibus fidelibus notum est, factiosorum conspirationem militari ctiam submovit auxilio. Sed nos illud poscimus, ut catholicis Eccleslis ordinum per civitates singulas, et vicinorum quorumque possessorum per diversa loca sine ulla dissimulatione tuitio præbeatur. Simul etiam petendum ut illam legem quæ a religiosæ memorize eorum patre Theodosio de auri libris decem in ordinatores vel ordinatos hæreticos, seu etiam in possessores, ubi eorum congregatio deprehenditur, promulgata est, ita deinceps confirmari præcipiant: ut in eos valeat, contra quos propter eorum insidias catholici provocati contestationem deposuerint, ut hoc saltem terrore a schismatica vel hæretica pravitate desistant, qui consideratione æterni supplicii emendari corrigique dissimulant. Petendum etiam ut lex quæ hæreticis vel ex donationibus vel ex testamentis aliquid capiendi vel relinguendi denegat facultatem, ab eorum quoque pietate hactenus repetatur, ut eis relinquendi vel sumendi jus adimat, qui pertinaciæ furore cæcati in Donatistarum errore perseverare voluerint. Cæterum illis qui consideratione unitatis et pacis se corrigere voluerint, absque interdicto hujus legis capiendæ hæreditatis aditus pateat, etiamsi adhuc in errore Quale commonitorium acceperunt legati contra Dona- p hæretico constitutis aliquid ante donationis vel hæreditatis obvenit: his sane exceptis, qui lite pulsati putaverint ad catholicam transeundum, quia de talibus credibile est, non metu cœlestis judicii potius quam terreni commodi aviditate unitatem catholicam præoptasse. Ad hæc autem omnia præsidio opus est potestatum suarum quarumque provinciarum, sane pro utilitatibus Ecclesiæ, quidquid intellexerint prodesse, agendi et imperandi liberam decernimus legationem. Illud præterea cunctis nobis placuit, ut litteræ de cœtu nostro ad gloriosissimos imperatores et eminentissimas potestates dirigantur : quibus instruantur omnium consensu ad beatissinum comitatum legatos a nobis esse directos. Sed quia iisdem litteris ab omnibus subscribi tardissimum est, nisi singulorum subscriptionibus exclem epistolx oneren- A anniversaria necessitas, sed quoties exegerit causa tur, petimus, frater Aureli, ut lisdem tua charitas nostro omnium nomine subscribere dignetur, et subscripserunt. Aurelius episcopus Eccleske Carthaginensis, huic decreto coasensi, et subscripsi : similiter et cæteri episcopi subscripserunt. Litteræ etiam ad indices mittendæ sunt, ut donec Dominus legatos ad nos redire permittat, tuitionem per ordines civitatum, et possessores prædiorum Ecclesiæ catholicæ impertiant. Adjungendum etiam de Equitio, ut improbitas ejus, qua sibi jus sacerdotum improbissime vindicat, ab Hipponensi Diaretorum diœcesi secundum statuta imperatoria repellatur. Litteræ etiam ad episcopum Romanæ Ecclesiæ commendatione legatorum mittendæ sunt, vel ad alios, ubi fuerit imperator. et subscripserunt. Item Aurelius episcopus B Ecclesize Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripserunt.

In hac synodo quæ statuta sunt brevis declarat adnexus.

Stilicone iterum et Arthemio vv. cc. conss. x cal. Septembris Carthagine in basilica regionis secundæ. Hujus concilii gesta ideo non ex integro descripsi. quoniam magis ea quæ in tempore necessaria fuerunt, quam aliqua generalia, constituta sunt, sed ad instructionem studiosorum ejusdem concilii brevem digessi.

#### Brevis causarum.

XCIV. Ut libera legatio ab omnibus provinciis ad concilium dirigatur, ad Mizonium legati, et litteræ, propter liberam dirigendam legationem destinare præceptæ sunt : ut quia apud Carthagipem tantum unitas facta est, dentur etiam litteræ ad judices : ut et aliis provinciis et civitatibus operam impendi inbeant unitati, et gratiarum actiones de Carthaginensi Ecclesia pro universa Africa de exclusione Donatistarum cum episcoporum litteris ad comitatum mittantur. Recitatæ litteræ papæ Innocentii, ut episcopi ad transmarina pergere facile non debeant, quod hoc ipsum episcoporum sententiis consirmatur: ut propter gratiarum actionem et exclusionem Donatistarum duo clerici Ecclesiæ Carthaginensis ad comilatum mittantur.

#### In hoc concilio quædam de constitutis superioribus corriguntur.

Gloriosissimis imperatoribus Honorio vII et Theodosio n iterum Augustis conss. idus Junias Carthagine, in basilica regionis secundæ. Cum Aurelius episcopus una cum episcopis suis consedisset, astantibus diaconis, quoniam constitutum fuerat in coneilio Hipponensi, ut singulis annis contraheretur concilium Africæ plenarium : non tantum hic apud Carthaginem, verum etiam per diversas provincias suo ordine, et hae reservatum est, ut indiceremus aliquando in Numidia, aliquando in Byzatio, atque hoc laboriosum omnibus fratribus visum est.

Cancilium universale non nisi necessitate faciendum. XCV. Placuit ut non sit ultra fatigandis fratribus communis, id est totius Africæ, undecunque ad hanc sedem de hac re datæ litteræ fuerint, congregandam esse synodum in ea provincia ubi opportunitas persuaserit: causæ autem quæ communes non sunt, in suis provinciis judicentur.

Ut ab electis judicibus provocare non liceat.

XCVI. Si autem fuerit provocatum, eligat qui provocaverit judices, et cum eo et ille contra quem provocaverit: ut ab ipsis deinceps nulli liceat provocare.

# De legationibus diversarum provinciarum.

Cum universæ legationes diversarum provinciarum allegarentur, gratissime acceptæ sunt, id est Numidarum, Byzacenorum, Maurorum Sitifensium, itemque Cæsariensium, sed et Tripolitanorum.

#### De exsecutoribus Ecclesiæ.

Placuit præterea ut exsecutores in omnibus desideriis quæ habet Ecclesia quinque postulentur, qui in diversis provinciis impertiantur.

Ut ab imperatoribus postuletur advocatorum desensio pro causis Ecclesia.

XCVII. Placuit etiam ut petant ex nomine provinciarum omnium legati perrecturi, Vincentius et Fortunatianus a gloriosissimis imperatoribus: nt dent facultatem defensores constituendi scholasticos, qui in actu sunt, vel in munere defensionis causarum, ut more sacerdotum provinciæ, iidem ipsi qui desensionem Ecclesiarum susceperint, habeant facultatem pro negotiis Ecclesiarum, quoties necessitas flagitaverit, vel ad obsistendum obrepentibus, vel ad necessaria suggerenda, ingredi judicum secretaria.

# Ut sit legatio libera.

Placuit ut legationem liberam habeant ad comitatum missi delecti legati.

Protestatio Maurorum pontificum de Primoso.

Protestatos esse præterea Mauros Cæsarienses constat, Primosum per principales civitatis Thiganensis conventum litteris eorum fuisse, ut secundum principalia scita, plenario concilio sui præsentiam faceret, et ut oportuit requisitus Primosus repertus non est, sicuti diaconi renuntiaverunt : sed quia poposcerunt iidem Mauri de plenario concilio oportere litteras destinari ad venerabilem fratrem sesem Innocentium, has placuit mitti, ut agnoscat requisitum Primosum in concilio, et minime suisse reper-

De plebibus quæ nunquam episcopos habuerunt. .

XCVIII. Placuit et illud, ut plebes que nunquam habuerunt proprios episcopos, nisi ex concidio plenario uniuscujusque provinciæ et primatis, atquo consensu ejus ad cujus diœcesim eadem Ecclesia pertinebat, decretum fuerit, minime accipiant.

De plebibus vel diaccesibus ex Donalistis conversis.

XCIX. Sane ut illæ plebes quæ conversæ sunt a Donatistis, et habuerunt episcopos sine dubio, inconsulto concilio habere mereantur : quæ autem plebes habuerunt episcopum, et co defuncto volueepiscopi diœcesim pertinere, non eis esse denegandum. Nec non et illud suggestum est, quod plebes ante legem imperatoris de unitate latam quicunque converterentur episcopi ad catholicam, ipsi eas obtinere debeant : verum a lege unitatis, et deinceps, oporteat universas Ecclesias vindicare sibi episcopos catholicos eorum locorum, ad quæ loca sub hæreticis pertinebant vel conversorum ad catholicam, vel non conversorum hæreticorum, et diœceses, et si qua forte sunt instrumenta Ecclesiæ, vel ad ejus jus pertinentia. Qui vero aliqua usurpaverunt, post legem usurpata conventi restituant.

#### De suggestione Maurentii episcopi.

C. Ad suggestionem vel postulationem episcopi Maurentii, cum lecta fuisset scheda quam obtulit episcopus Placentinus, qui personam legati Numidiarum gestat, sententia ejusdem Placentini recitata est in conspectu episcoporum, et cum quærerentur hi quos adesse voluit a diaconis pro foribus, id est, teniores a nova Germania, ac minime invenirentur, secundo vel tertio requisiti : propterea censuit sanctum concilium ut litteræ ad eumdem senem Xaptippum prærogentur, quo noverit voluntati plebis memoratæ nullo modo injuriam episcopi succumbendum. Maurentius episcopus dixit: Quoniam requisiti sunt seniores a nova Germania secundo ac tertio, et non sunt inventi, quibus præceptum erat a primate nt occurrerent ad venerabile concilium, quod nunc agitur idibus Juniis, suam absentiam procurarunt: ideirco decernat ex hac re aliquid sanctitas vestra, ne sub molestia calumnize ipsorum innocens videar laborare: concilium sanctum statuit, debuisse quident secundum censuram sacerdotalem ex hoc concilio adversus contamaces ferri sententiam : sed quia mansuetudo ecclesiastica servanda est in omnibus causis, promissæ sunt litteræ ad senem Xantippum, us noverint judices de concilio electos sine dilatione considerare debere in civitate Thubursicensi, ut negotio congruum adhibeatur examen. Maurentius episcopus dixit: Judices peto sanctum senem Xantippum, sanctum Augustinum, Florentium, Theasium, Sansucium, Secundum, et Posidium, hos decerni mihi jubeatis. Sanctum concilium concessit judices a nova Germania, senex Xantippus curavit decernere.

# De pacificandis Ecclesiis Romana et Alexandrina.

CI. Placuit etiam ut de dissensione Romanæ atque Alexandrinæ Ecclesiæ ad sanctum papam Innocentium scribatur, quo ntraque Ecclesia intra se pacem, quam præcepit Dominus, teneat.

De his qui uxores, aut quæ viros dimittunt, ut sic maneant.

CII. Placuit ut, secundum evangelicam et apostolicam disciplinam, neque dimissus ab uxore, neque dimissa a marito, alteri conjungatur, sed ita in meant, aut sibimet reconcilientur : quod si con-

rint non episcopum proprium habere, sed ad alicujus A tempserint, ad poenitentiam redigantur, in qua causa legem imperialem petendam promulgari.

#### De precibus ad altare dicendis.

CIII. Placuit etiam hoc, ut preces que probate fuerint in concilio, sive præfationes, sive commendationes, seu manus impositiones, ab omnibus celebrentur, nec alize omnino contra fidem præferautur, sed quæcunque a prudentioribus fuerint collectæ dicantur.

De his qui publicorum judiciorum cognitionem ab imperatore poposcerint.

CIV. Placuit, ut quicunque ab imperatore cognitionem judiciorum publicorum petierit, honore proprio privetur: si autem episcopale judicium ab imperatore postularit, nihil ei obsiL

De his qui, cum in Africa non communicant, voluerint trans mare subrepere.

CV. Quicunque autem non communicans in Africa. si in transmarinis ad communicandum obrepserit, jacturam clericatus excipiat.

Ut pergentes ad comitatum causam suam, vel Carthaginensi, vel Romano pontifici insinuare procurent.

CVI. Placuit, ut quicunque ad comitatum ire voluerit, in formata, qua ad urbis Romæ Ecclesiam mittitur, intimetur : ut inde etiam ad comitatum formatam accipiat. Quod si accipiens ad Romam tantummodo formatam, et tacens necessitatem, quæ ad comitatum illi pergendum est, voluerit etiam ad comitatum pergere, a communione removeatur. Quod si ibi Romæ ei repentina necessitas orta fuerit ad comitatum pergendi, alleget apud episcopum urbis Romæ ipsam necessitatem, et de hoc scripta ejusdem Romani episcopi perferat. Formatæ autem quæ a primatibus vel a quibuscunque episcopis clericis propriis dantur, habeant diem Paschæ: quod si adhuc ejusdem anni Paschæ dies incertus est, ille præcedens adjungatur, quomodo solet post consulatura in publicis gestis ascribi. Placuit et illud, ut adversus Donatistas et paganos, vel eorum superstitiones, legati missi de boc glorioso concilio, quidquid utile perviderint, de gloriosissimis principibus impetrent. Placuit etiam petitu omnium episcoporum, ut epistolis omnibus de concilio dandis sanctitas tua sola subscribat. Et subscripserunt. Aurelius episcopus numerum necessarios, eligentibus ipsis senioribus D Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cæteri episcopi subscripse-

Concilium contra paganos et hæreticos.

Basso et Philippo vv. cc. conss. xvi cal. Julias Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. In hoc concilio legationem iterum suscepit Fortunatianus episcopus contra paganos et hæreticos.

# Item concilium cantra paganos et hæreticos.

Basso et Philippo vv. cc. conss. III idus Octobris Carthagine, in secretario basilicæ restitutæ. In hoc concilio susceperunt legationem Restitutus et Florentius episcopi contra paganos et hæreticos eo tempore quo Severus et Macarius occisi sunt, ct

propter corum causam Evodius, Theasius, et Victor A episcopi casi sunt.

Concilium de cognitione episcopi.

CVII. Gloriosissimis imperatoribus Honorio vii et Theodosio m Aug. conss., xvii cal. Julias Carthagine in basilica regionis secundæ. In hoc concilio placuit ut non sibi unus episcopus vindicat cognitionem. Gesta hujus concilii ideo non descripsi, quoniam provinciale, non universale celebratum est.

#### Gostrilium contra Donatistas.

Post consulatum gloriosissimorum imperatorum Bonorii vur et Theodosii in Augg., xvin cal. Julias Carthagine in basilica regionis secundæ. In hoc concilio legationem susceperunt contra Donatistas, Florentius, Possidius, Præsidius, et Benenatus episcopi, B eo tempore quo lex data est, ut libera voluntate quis cultum Christianitatis exciperet.

Concilium contra hæresim Pelagii et Cælestii.

CVIII. Gloriosissimis imperatoribus Honorio XII et Theodosio IX Augg. conss., cal. Maias Carthagine in secretario basilicæ Fausti. Cum Aurelius episcopus universali concilio consedisset, astantibus diacomis, placuit omnibus episcopis, quorum nomina et subscriptiones inditæ sunt, in sancta synodo Carthaginensis Ecclesiæ constitutis.

Quod Adam non sit factus a Deo mortalis.

CIX. Ut quicunque dicit Adam primum hominem mortalem factum, ita ut sive peccaret sive non peccaret, moreretur in corpore, hoc est, de corpore exiret, non peccati merito, sed necessitate naturæ, amathema sit.

Quod parvuli in peccatorum remissionem baptizentur.

CX. Item placuit, ut quicunque parvulos recentes ab uteris matrum baptizandos negat, aut dicit in remissionem quidem peccatorum eos baptizari, sed nihil ex Adam trahere originalis peccati, quod lavacro regenerationis expietur, unde sit consequens nt in eis forma baptismatis in remissionem peccatorum non vera, sed falsa intelligatur, anathema sit. Quoniam non aliter intelligendum est quod ait Apostolus: Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors, et ita in omnes homines pertransiit, in quo omnes peccaverunt; nisi quemadmodum Ecclesia catholica ubique diffusa D semper intellexit. Propter hanc enim regulam fidei etiam parvuli, qui nibil peccatorum in seipsos adhuc committere potuerunt, ideo in peccatorum remissionem veraciter baptizantur, ut in eis regeneratione mundetur, quod generatione traxerunt.

Qued gratia Dei non solum remissionem tribuit peccatorum, sed etiam præstat adjutorium, ne peccetur.

CXI. Item placuit ut quicunque dixerit gratiam Dei, qua justificatur homo per Jesum Christum Dominum nostrum, ad solam remissionem peccatorum valere, que jam commissa sunt, non etiam ad adjutorium ut non committantur, anathema sit.

Qued gratia Christi non solum scientiam tribuit quid

agamus, sed etiam dilectionem nobis inspirat, ut quod scimus implere vulcamus.

CXII. Item quisquis dixerit eamdem gratiam Del per Jesum Christum Dominum nostrum propter hoc tantum hos adjuvare ad non peccandum, quia pet ipsam nobis revelatur, et aperitur inteHigentia mandatorum, ut sciamus quid appetere, quid vitare debeamus : non autem per illam nobis præstari, ut quod faciendum cognoverimus etiam facere diligamus atque valeamus, anathema sit. Cum enim dicat Apostolus, Scientia inflat, charitas vero ædificat, valde impium est ut credamus ad eam quæ inflat nos habere gratiam Christi, ad eam quæ ædificat non habere : cum sit utrumque donum Dei, et scire quid facere debeamus, et diligere ut faciamus, ut ædificante charitate scientia non possit inflare. Sicut autem de Deo scriptum est, Qui docet hominem scientiam, ita etiam scriptum est, Charitas ex Deo est.

Quod sine Dei gratia nihil boni possimus implere.

CXIII. Item placuit ut quicunque dixerit ideo nobis gratiam justificationis dari, ut quid facere libero jubemur arbitrio, facilius possimus implere per gratiam, tanquam et si gratia non daretur, non quidem facile, sed tamen possimus etiam sine illa implero divina mandata, anathema sit. De fructibus enim mandatorum Dominus loquebatur, ubi non ait, Sine me difficilius potestis facere: sed ait, Sine me nihil potestis facere.

Quod non solum humilis, sed verax sanctorum vox ista est, Si dixerimus quia peccatum non hubemus, nos ipsos seducimus.

CXIV. Item placuit, qued ait sanctus Joannes apostolus : Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipses decipimus, et veritas in nobis non est, quisquis sic accipiendum putaverit, ut dicat, propter humilitatem oportere dici nos non habere peccatum, non quia vere ita est, anathenia sit. Sequitor enim apostolus, et adjungit : Si autem confessi suerimus peccata nostra, fidelis est et justus, qui remittat nobis peccata, et mundet nos ab omui iniquitate. Ubi satis apparet hoc non tantum bumiliter, sed etiam veraciter dici. Poterat enim Apostolus dicere: Si dixerimus, non habemus peccatum, nos ipsos extollimus, et humilitas in nobis non est : sed cum ait, nos ipsos decipimus, et veritas in nobis non est, satis ostendit eum qui dixerit se non habere peccatum non verum loqui, sed falsum.

Quod in oratione Dominica sancti pro se dicant,
Dimitte nobis debita nostra.

CXV. Item placuit ut quicunque dixerit in oratione Dominica ideo dicere sanctos, Dimitte inobia debita nostra, ut non pro seipsis hoc dicant, quia non est eis jam necessaria ista petitio, sed pro aliis, qui sunt in suo populo peccatores, et ideo non dicere ununquemque sanctorum, Dimitte mihi debita mea, sed, Dimitte nobis debita nostra, ut hoc pro aliis potius quam pro se justus petere intelligatur, anathema sit. Sanctus enim et justus erat apostolus Jacobus, cum dicebat: In multis enim offendimus omnes. Nam quare additum est, omnes, nisi ul ista senten-

tia conveniret et psalma, ubi legitur : Ne intres in A scopo deputetur. Si autem ita plurima loca inveniunjudicio cum servo tuo quoniam non justificabitur in conspectu tue omnis viveus; et in oratione sapientissimi Salomonis: Non est homo qui non peccavit; et in libro sancti Job: In manu omnis homipis signat, ut sciat omnis homo infirmitatem suam. Unde etiam Daniel sanctus et justus, cum in oratione pluraliter diceret: Peccavimus, iniquitatem fecimus, et cætera, quæ ibi veraciter et humiliter confitetur: ne putaretur, quemadmodum quidam sentiant, hoc non de suis, sed de populi sui potius dixisse peccatis, postea dixit : Cum orarem, et confiterer peccata mea, et peccata populi mei Domino Deo meo, noluit dicere peccata nostra, sed peccata populi sui dixit, et sua : quoniam futuros istes, qui

#### Quod veraciter a sanctis dicatur, Dimitte nobis debita nostra.

CXVI. Item placuit ut quicunque ipsa verba Dominicæ orationis, ubi dicimus, Dimitte nobis debita postra, ita volunt a sanctis dici, ut humiliter, non veraciter hoc dicatur, anathema sit. Quis enim ferat brantem, et non hominibus, sed ipsi Domino meutientem, qui labiis sibi dicit dimitti velle, et corde dicit, quæ sibi dimittantur, debita non habere?

### De plebibus conversis a Donatistis.

CXVII. Item placuit, quoniam quidem ante aliquot annos in Ecclesia plenario concilio constitutum est ut quecunque Ecclesiæ in diœcesi constitutæ, ante leges de Donatistis latas, catholice facta sunt, ad eas cathedras pertineant, per quarum episcopos factum est ut catholicse unitati communicarent : post leges autem, quæcunque communicaverunt, illuc pertineant quo pertinebant, cum essent in parte Donati. Sed quia multo controversio postea inter episcopes de diecesibus orto sunt, et oriundur, quibus tune minus videtur esse prospectum, nune isto concilio sancto placult ut ubicunque et catholica fuit, et pars Donati, et ad diversas cathedras pertinebant, quocunque tempore illic unitas facta est vel facta fuerit, sive ante leges, sive post reges, ad eam cathedram pertineant ad quam catholica que jam ibi fuerat pertinebat.

De diæcesibus : qualiter eas dividant inter se episcopi

CXVIII. Ita sane, ut si episcopus ex Donatistis ad catholicam unitatem conversus est, sequaliter inter se dividant eas que sic fuerint invente, ubi ambæ martes fuerunt, id est, ut alia loca ad illum, alia ad illum pertineant, ita ut ille dividat, qui amplius temporis in episcopatu habet, et minor eligat. Quod si forte unus fuerit locus, ad eum pertineat cui vicinior invenitur. Quod si ambabus cathedris æqualiter vicinus est, ad eum pertineat, quem plebs elegerit. Quod si forte aptiqui catholici suum episcopum vo-Luerint, et illi suum qui ex Donati parte conversi sunt, plurium voluntas paucioribus præseratur. Si autom partes æquales sunt, majoris temporis epitur, in quibus ambæ partes fuerunt, ut non possint æqualiter dividi, velut si impari numero suerint. distributis eis locis qui parem habent numerum. quicunque locus remanserit, hoc in eo servetur, quod superius dictum est. cum de uno tractaretur

Ut si quam diæcesim epiecopus ub hæresi liberans friennio possederil, nullus eam repetal.

CXIX. Item placuit ut etiamsi quisquam post leges aliquem locum ad catholicam unitatem converterit, si eum per triennium nemine repetente retinuit, ulterius ab eo non repetatur. Si tamen per ipsum triennium fuit episcopus qui posset repetere et tacuit, præjudicium patietur : si autem non fuit, tam male intelligerent, tanquam Propheta, pre- p non prejudicetur matrici, sed liceat, cum locus acceperit episcopum qui non habebat, ex ipso die intra triennium repetere. Itemque si suerit episcopus ad catholicam ex Donati parte conversus, non ei præjudicet præfinitum tempus; sed ex quo die conversus est, habeat per triennium potestatem repetendi loca quæ ad ipsam pertinebant cathedram.

De his qui in plebes, quas ad se putant pertinere, inconventis his a quibus tenentur, irruerint.

CXX. Item placuit, ut quicunque episcopi, plebes quas ad suam cathedram astimant pertinere, pon ita repetunt ut causas suas episcopis judicantibus agant, sed alio retinente irruerint, sive volentibus, sive nolentibus plebibus, causæ suæ detrimentum patiantur. Et quicunque jam hoc secerunt, si nondum est inter C episcopos finita contentio, sed adhuc inde contendunt, ille inde discedat, quem constiterit prætermissis judiciis ecclesiasticis irruisse. Nec sibi quisque blandiatur, si a primate, ut retineat, litteras impetrarit, sed sive habeat litteras, sive non habeat, conveniat eum qui tenet, et ejus litteras accipiat, ut eum appareat pacifice tenuisse Ecclesiam ad se pertinentem. Si autem aliquam quæstionem retulerit, per episcopos judices causa finiatur: sive quos eis primates dederint, sive quos ipsi vicinos ex consensu elegerint.

De his qui plebes ad se pertinentes negliqunt.

CXXI. Item placuit ut quicunque negligunt loca ad suam cathedram pertinentia, in catholicam unitatem lucrari, conveniantur a diligentibus vicinis tam catholici quam qui ex Donati parte conversi D episcopis, ut id agere non morentur. Quod si intra sex menses a die conventionis non effecerint, qui potuerit ea lucrari, ad ipsum pertineant. Ita sane, ut si ille ad quem pertinuisse videbantur, probare potuerit magis illius electam negligentiam ab hæreticis, ut impune ibi sint, et suam diligentiam fuisse præventam: ut eo modo ejus cura sollicitior vetaretur: cum hoe judices episcopi cognovarint, suce cathedræ loca restituant. Sane si episcopi inter quos causa versatur, diversarum sunt provinciarum, ille primas det judices, in cujus provincia est locus de quo contenditur. Si autem ex communi placito vicinos judices elegerint, aut unus eligatur aut tres, ut si tres elegerint, aut omnium sententiam sequantur, aut duorum.

Quod electorum judicum sententia sperni non debrat. A vorsa cognoscant : 4 quo petiti universum concilium,

CXXII. A judicibus autem quos communis consensus elegerit, non liceat provocare. Et quisquis provocatus repertus fuerit per contumaciam nolle obtemperare judicibus, cum hoc primas sedis episcopo fuerit probatum, det litterae, ut nullus ei communicet episcoporum, donec obtemperet.

Ut si episcopus negligat suam diocesim, communione privetur.

CXXIII. Si in matricibus cathedris episcopus negligens fuerit adversus haereticos, conveniatur a vicinis episcopis diligentibus, et ei sua negligentia demonstretur, ut se exensare non poesit. Quod si ex
die quo convenitur, intra sex menses, si in ejus
provincia exsecutio fuerit, et non eos ad unitatem
catholicam convertendos curaverit, non ei communicetur, donec adimpleat. Si autem exsecutor ad
loca non venerit, non ascribatur episcopo.

Carthagine in secretario basilicae restitutae. Cum Aurelius episcopus, una cum Faustino Ecclesiæ Potentinæ, provinciæ Italiæ Piceni, legato Romane Ecclesiæ, Vincentio Culesitano, Fortunatiano Neapolitatno, Mariano Uzipparensi, Adeodato Simidico, Pentadio Carthagine in secretario basilicæ restitutæ. Cum Aurelius episcopus, una cum Faustino Ecclesiæ Potenttinæ, provinciæ Italiæ Piceni, legato Romane Ecclesiæ, Vincentio Culesitano, Fortunatiano Neapolitatao, Mariano Uzipparensi, Adeodato Simidico, Pentadio Carpitano, Fortunatiano Neapolitatno, Galloniano Utlensi legatis provinciæ Proconsuloca non venerit, non ascribatur episcopo.

De episcopis qui Donatistas communicasse mentiti fuerint.

CXXIV. Si autem probatum fuerit eum de communicaci illorum fuisse mentitum, dicendo eos communicasse quos eo sciente non communicasse constiterit, etiam episcopatum amittat.

De presbyteris et clericis, ut non appellent nisi ad Africana concilia.

CIXV. Item placuit, ut presbyteri, diaconi, vel casteri inferiores clerici, in causis, quas habuerint, si de judiciis episcoporum suorum questi fuerint, vicimi episcopi eos audiant, et inter eos quidquid est finiant, adhibiti ab eis ex consensu episcoporum suorum. Quod si et ab eis provocandum putaverint, non provoceut misi ad Africana concilia, vel ad primates provinciarum suarum; ad transmarina autem qui putaverit appellandum, a nullo intra Africam in communicam suscipiatur.

De virginibus etiam minoribus velandis.

CXXVI. Item placuit, ut quicunque episcoporum necessitate periclitantis pudicitize virginalis, cum vel petitor potens, vel raptor aliquis formidatur, vel si etiam aliquo mortis periculoso scrupulo compuncta fuerit, ne non velata moriatur, aut exigentibus parentibus, aut his ad quorum curam pertinet, velaverit virginem, seu velavit intra viginti et quinque annos atatis: non ei obsit concilium quod de iste annorum numero constitutum est.

Ne diutius episcopi teneantur in concilio, teruos ex ee singularum provinciarum judices eligant.

CXXVII. Item placuit, ne diutius universi episcopi qui ad concilium congregati sunt tenerentur, ab
universo concilio judices ternos de singulis provinciis eligi, et electi sunt de provincia Carthaginensi,
Vincentius, Fortunatianus, et Clarus; de previncia
Numidia Alypius, Angustinus, et Restitutus; de previncia Byzacena, cum sancto sene Donatiane primate
Cresconius, Joeundus, et Æmilianus; de Mauritania
Sitifensi Severianus, Asiaticus, et Donatus; de provincia Tripolitana Plautius, qui ex more legatus unus
cut missus, qui omnes cum sancto sene Aurelio uni-

versa cognoscant: A quo petiit universum concilium, ut cunctis sive gestis quae confecta jam sunt, seu epistolis ipse subscribat. Et subscripserunt. Aurelius episcopus Ecclesiae Carthaginensis huic decreto consensi, et prælecto subscripsi. Similiter et cotori subscripserunt.

Item huic concilio interfuit Ecclesice Romance legatio.

Post consulatum gloriosissimorum imperatorum Honorii xu et Theodosfi viti Augg., tii kal. Junias, Carthagine in secretario basilicæ restitutæ. Cum Aurelius episcopus, una cum Faustino Ecclesiæ Potentince, provincize Italize Piceni, legato Remanze Ecclesix, Vincentio Culesitano, Fortunatiano Neapolitano, Mariano Uzipparensi, Adeodato Simidico, Pentadio Carpitano, Rufiniano Muzubensi, Prastextato no. Galloniano Utiensi legatis provincize Proconsularis, Alypio Thagastensi, Augustino Hipponensium Regiorum, et Posidonio Calamensi legatis provincia Numidiæ, Maximiano Aquensi, Jocundo Suffetulensi, et Hilariano Horreocellorum legatis provincke Byzacenæ, Novato Sitifensi, et Leone Moctensi, legatis provinciæ Mauritaniæ Sitifensis, Ninello Rusurrensi, Laurentio Icositano, et Numeriano Rusguniensi legatis provinciæ Mauritaniæ Cæsariensis, ab universali concilio judicibus delectis, astantibus diaconis, consedisset, et quibusdam peractis, multi episcopi cælerorum peragendorum memorasse conquererentur sustinere non posse, et ad proprias Ecclesiat festinarent, placuit universo concilio ut ab omnibus eligerentur de singulis quibusque provinciis, qui pro<sup>2</sup> pter alia peragendo residerent. Et factum est ut hi adessent quorum subscriptiones eos adfuisse testantur.

Quod excommunicati ad accusationem admitti non debeant.

CXXVIII. Placuitque omnibus, quoniam superioribus conciliorum decretis de personis que admittendæ sunt ad accusationem clericorum jam constitutum est, et quæ personæ non admitterentur non expressum est, idcirco definimus eum rite ad accusationem non admitti, qui, posteaquam excommunicatus fuerit, in ipsa adhuc excommunicatione constitutus, sive sit clericus, sive laicus, accusare voluerit.

Quod servi et liberti, omnesque infames persone non debeant accusare.

CXXIX. Item placuit ut omnes servi vel proprii liberti ad accusationem non admittantur, vel omnes, quos ad accusanda publica crimina leges publica non admittunt. Omnes etiam infamize maculis aspersi, idest, histriones, ac turpitudinibus subjects persona, haretici etiam, sive pagani, seu Judzi: sed tamenomnibus quibus accusatio denegatur, in causis propriis accusandi licentia non neganda.

Ut qui unum crimen uon probaverit, ad alterum admitti non debeat.

CXXX. Item placuit, quotiescumque cloricis all' accusatoribus multa crimina objiciuntur, et unum e» ipsis, de quo prius egerint, probare non valuorint, A ad cottera jam non admittantur.

Qui ad testimonium admittendi sunt.

CXXXI. Testes autem ad testimonium non admittendos, qui nec ad accusationem admitti præcepti sunt, vel etiam quos ipse accusator de sua domo produxerit. Ad testimonium autem intra annos 14 sctatis suæ non admittantur.

De episcopo qui excommunicat eum qui sibi soll crimen dicit esse confessum.

CXXXII. Item placuit ut, si quando episcopus dicit aliquem sibi soli proprium crimen fuisse confessom, atque ille neget, non putet ad injuriam suam episcopus pertinere quod illi soli non creditur, etsi scrupulo proprim conscientim se dicit neganti nolle B communicare.

Ut non temers quemquam communione privet episcopus.

CXXXIII. Quandiu excommunicato non communicaverit suus episcopus, eidem episcopo ab aliis non communicetur episcopis: ut magis caveat episcopus me dicat in quemquam quod aliis documentis convincere non poterit.

Aurelius episcopus dixit: Juxta statuta totius concilii congregati, et meze mediocritatis sententiam, placet facere rerum omnium conclusionem; universi tituli designati, et digesti hujus diei tractatu, ecclesiastica gesta suscipiant; quze vero adhuc expressa non sunt, die sequenti per fratres nostros Faustinum episcopum, Philippum, et Asellum presbyteros vene-C abili fratri et coepiscopo nostro Bonifacio rescribemus, et subscripserunt.

Aurelius episcopus, his gestis statutorum apud nos habitis subscripsi.

Valentinus primæ sedis episcopus provinciæ Numidæ, his gestis subscripsi.

Faustinus episcopus Ecclesiæ Potentinæ provinciæ Piceni, legatus Ecclesiæ Romanæ, his gestis subscripsi.

. Augustinus episcopus Hipponiensis, legatus provinciæ Numidiæ, his gestis subscripsi.

Possidius episcopus Calamensis, legatus provinciæ Numičiæ, his gestis subscripsi.

Vincentius Culusitanus, his gestis subscripsi. Fortunatianus Neapolitanus, his gestis subscripsi. Pentadius Carpentanus, his gestis subscripsi. Rufianus Maxensis, his gestis subscripsi.
Prætextatus Sictlibensis, his gestis subscripsi.
Quodvultdeus Verensis, his gestis subscripsi.
Candidus Germaniæ, his gestis subscripsi.
Maximianus Aquensis, his gestis subscripsi.

Jucundus Suffetulensis, legatus provincia: Byzacenæ, his gestis subscripsi.

Maximinus, legatus provinciæ Byzacenæ, his gestis subscripsi.

Hitarianus Horreocellensis, legatus provincise Byzacenæ, his gestis subscripsi.

Novatus Sitifensis, legatus provincise ejusdem, his gestis subscripsi.

Ninellus Rusurrianensis, legatus provincia: Cosariensis, his gestia subscripai.

Laurentius Icositanus, legatus provincine Cosariensis, his gestie subscripsi.

Numerianus Rusguriensis, legatus provincise Carsariensis, his gestis subscripsi.

Leo Moctensis, legatas provincize Caesariensis, his gestis subscripsi.

Alius Leo, legatus provincie Sitifensis, his gestis subscripsi.

Et cæleri episcopi 227 similiter subscripserunt.

Philippus presbyter, legatus Ecelesiæ Romanæ, his gestis a nobis recollectis subscripsi.

Asellus presbyter, legatus Ecclesia Romana, his gestis subscripsi, qua per nos directa sunt.

Incipit epistola ab omni concilio Africano ad Bonifacium urbis Romæ episcopum, per Faustinum episcopum, Philippum, et Asellum presbyteros, tegatos Ecclesiæ Romanæ, directa.

CXXXIV. Domino heatissimo et honorabili fratri Bonifacio. Aurelius, Valentinus prime sedis provincize Numidize, et czeteri, qui prassentes adfuimus, numero ccxvu ex omni concilio Africze.

Quoniam Domino placuit ut de his que nobiscum egerunt sancti fratres nostri, coepiscopus Faustinus. et compresbyteri Philippus, et Asellus, non beatæ memoriæ episcopo Zosimo, a quo ad nos mandata et litteras attulerunt, sed tuæ venerationi, qui in eius locum es divinitus constitutus, humilitas nostra rescriberet, ea breviter insinuare debemus, quæ utrorumque concordia terminata sunt, nec ea quæ prolixis gestorum voluminibus continentur, in quibus, salva quidem charitate, non tamen sine parvo altercationis labore demorati sumus, ea gestis deliberantes quæ nunc ad causam pertinent. Quanquam et ille, si adhuc esset in corpore, hoc acciperet gratius. quod videret pacatius terminatum, domine frater. Apiarius presbyter, de cujus et ordinatione, et excommunicatione, et provocatione fuerat exortum non solum Siccensi, verum etiam totius Africance Ecclesize non leve scandalum, de omnibus erratis suis veniam petens communioni est restitutus. Prior autem coepiscopus noster Siccensis Urbanus, quod în eo corrigendum visum est, sine ulla dubitatione correxit. Quia vero paci et quieti Ecclesiæ non tantum ad præsens, sed etiam in posterum prospiciendum fuit, quoniam talia multa præcesserant, ut vel similia, vel etiam graviora deinceps præcaveri oporteret: placuit nobis ut de Siccensi Ecclesia, retento scilicet honore gradus sui, presbyter removeretur Apiarius, et accepto epistolio ubicunque alibi vellet et posset, presbyterii munere fungeretur. Quod eidem ipsi per litteras proprias postulanti sine disticultate concessimus. Sane priusquam hæc causa isto termino clauderetur, inter alia quæ diuturnis disceptationibus versabamus, quia ratio ipsa poscobat ut apud acta ecclesiastica, a fratribus nostris Faustino coepiscopo, et Philippo, et Asello compresbyteris quæreremus ut promerent quidquid eis nobiscum agendum fuisset injunctum. Nonnulla qui-

dem sine ullo scripto prosecuti sunt verbis, sed com A sanctitate Romanæ Ecclesiæ præsidente, non sumus il potius flagitaremus, quod in litteris ferrent, commonitorium protulerunt. Quod recitatum nobis, etiam gestis quæ secum ad vos deferunt, est allegatum. In quo eis quatuor quædam nobiscum agenda mandata sunt, unum de appellationibus episcoporum ad Romanæ Ecclesiæ sacerdotem; alterum, ne ad comitatum episcopi importune navigent; tertium de tractandis presbyterorum et diaconorum causis apud linitimos episcopos, si a suis excommunicati perperain fuerint; quartum de Urbano episcopo excommunicando, vel etiam Romam vocando, nisi ea quæ videbantur corrigenda corrigeret. Quorum omnium de primo et tertio, id est, ut Romam liceat episcopis provocare, et ut clericorum causæ apud suarum provinciarum episcopos finiantur, jam priore anno B etiam litteris nostris ad eumdem venerabilis memorice Zosimum episcopum datis, insinuare curavimus, nt ea servare sine ulla ejus injuria paulisper sineremus, usque ad inquisitionem statutorum concilii Niceni. Et nunc de tua poscimus sanctitate ut, quemadmodum ea apud Niczeam a Patribus acta vel constituta sunt, sic ea a nobis facta custodiri, et ihi apud vos ista quæ in commonitorio attulerunt, Leias exerceri ; id est, si episcopus accusatus fuerit. et judicaverint congregati episcopi regionis ipsius, et de gradu suo dejecerint eum, et appellasse videatur, et confugerit ad beatissimum Ecclesiæ Romanæ episcopum, et voluerit audiri, et justum putaverit et renovetur examen, scribere his episcopis dignetur qui in finitima et propinqua provincia sunt, ut ipsi c diligenter omnia requirant, et juxta sidem veritatis definiant. Quod si is qui rogat causam suam iterum audiri, deprecatione sua moverit episcopum Romanum, ut e latere suo presbyterum mittat, erit in potestate quod velit et quod æstimet. Et si decreverit mittendos esse qui præsentes cum episcopis judicent, habentes auctoritatem ejus a quo destinati sunt, erit in suo arbitrio. Si vero crediderit sufficere episcopos ut negotio terminum imponant, faciet quod sapientissimo suo consilio judicaverit. Item de presbyteris et diaconis. Si episcopus quis iracundus (quod esse non debet) cito, aut aspere commoveatur adversus presbyterum sive diaconum suum, et exterminare eum de Ecclesia voluerit, providendum est me innocens damnetur, aut perdat communio- D nem: habeat potestatem ejectus ut finitimos interpelles, et causa ejus audiatur, et diligentius tractetar, quia non oportet ei negari audientia roganti, et ille episcopus qui aut juste aut injuste rejecit, patienter accipiat ut negotium discutiatur, ut aut probetur ejus, aut emendetur sententia. Hæc utique urque al adventum verissimorum exemplariorum Niczni concilii inserta gestis sunt, quæ sibi, quemadmodum ipso quod apud nos fratres ex apostolica sede directi allegaverunt, commonitorio continentur. Eoque ordine, vel apud vos in Italia custodirentur, nullo modo nos talia qualia commemorata jam nolumus, vel tolerare cogemur : sed credimus, aujuvante misericordia Domini Dei nostri, quod tua

jam istum typhum passuri. Et servabuntur erga nos. quie nobis etiam non disserentibus custodiri debeant. Cum fraterna charitate, quæ secundum sapientiam atque justitiam quam tibi donavit Alti:simus, etiam ipse perspicis esse servanda, si forte aliter se habent canones concilii Nicæni. Quamvis plurimos codices legeremus, sed nusquam in Nicæno concilio, in Latinis codicibus legimus, quemadmodum in supradicto commonitorio, inde directa sunt. Tum quia hic in nullo codice Græco ea potuimus invenire, ex Orientalibus Ecclesiis, ubi perhibentur eadent decreta posse etiam authentica reperiri, magis nobis desideramus afferri. Pro qua re tuam quoque venerationem obsecramus, ut scribere etiam ipse digneris ad Marum partium sacerdotes, hoc est Ecclesiæ Antiochenæ, Alexandrinæ et Constantinopolitanæ. Et si aliis etiam tuæ placuerit sanctitati, ut inde ad nos iidem canones apud Nicceam civitatem a Patribus constituti veniant, te potissimum hoc beneficium cunctis Occidentalibus Ecclesiis in Domini adjutorio conferente. Quis enim dubitet exemplaria esse verissima concilii Nicæni in Græcia congregati, quæ de tam diversis locis et de nobilibus Græcis Ecclessis allata et comparata concordant? Quod donec flat, hec que in commonitorio supradicto nobis allegata sunt. de appellationibus episcoporum ad Romanæ Ecclesiæ sacerdotem, et de clericorum causis apud suarum provinciarum episcopos terminandis, nos usque ad probationem servaturos esse prolitemur, et beatitudinem tuam ad hoc nos adjuturam in Dei voiuntate confidimes. Cætera vero quæ in nostra synodo gesta vel firmata sunt, quoniam supradicti fratres nostri, Faustinus coepiscopus, Philippus, et Asellus presbyteri secum ferunt, si dignatus fueris, tuæ nota facient sanctitati. Et alia manu: Dominus noster te nobis annis plurimis custodiat, beasissime frater. Subscripserunt quoque Alypius, Augustinus, Possidius. Marinus, et cæteri episcopi.

Incipiunt rescripta ad concilium Africanum Cyfilli Alexandrini episcopi, ubi authentica concilii Nicani, translata de Græco per Innocentium presbyterum transmiserunt; quæ etiam epistolæ cum eodem concilio Niceno per memoratum presbyterum Innocentium, et Marcellum subdiaconum Ecclesiæ Carthaginensis sancto Bonifacio episcopo Ecclesiæ Romanæ, sub die vi cal. Decembris sunt directæ.

CXXXV. Dominis honorabilibus, sanctis fratribus coepiscopis, Aurelio, Valentino, sed et omni sanctæ congregationi in Carthaginensi synodo congregatæ, Cyrillus salutans in Deo charitatem vestram.

Scripta venerationis vestræ multam habentia querimoniam cum omni lætitia per filium nostrum innocentium presbyterum suscepi, quibus a nobis speratis ut de scrinio nostræ Ecclesiæ verissima exemplaria ex authentica synodo apud Nicæam civitatem, metropolim Bithyniæ, a sanctis Patribus constitu!a atque firmata, sub nostræ filei profossione vestræ dilectioni porrigamus. Unde, domini honorabiles fratres, salute præeunte Domino, necesse habui per harum latorem filium nostrum Innocentium presbyin Niccena civitate Bithyniæ habita, vestræ charitati dirigere. Quod et in ecclesiastica historia requirentes invenietis. De Pascha vero, ut scripsistis, nuntlamus vobis xvn cal. Majas nos futura indictione celebrare. Et alia manu; Deus et Dominus noster sanctam vestram congregationem custodiat, quod optamus, charissimi fratres.

Incipit epistola Attici episcapi Constantinopolitani ad eosdem.

CXXXVI. Dominis sanctis, merito beatissimis fratribus coepiscopis, Aurelio, Valentino, vel cæteris charissimis in synodo apud Carthaginem habita constitutis, Atticus episcopus,

Per filium nostrum Marcellum subdiaconum vorum actione suscepi, Domino gratias agens, quod merui tantorum fratrum benedictione perfrui, Domini beatissimi fratres, scripsistis sane, ut verissimos canones apud Niceam eivitatem, metropolim Bithymize, a Patribus constitutos sub fidei astipulatione dirigam. Et quis est qui communem sidem, vel statuta a Patribus firmata suis fratribus deneget ? Qua de re per eumdem filium meum Marcellum, subdiaconum vestrum, nimium festinantem, sicut statuti sunt in Nicæa civitate a Patribus canones, in integro, ut jussistis, direxi: petens ut pro me plurimum vestra sancta congregatio orare jubeat. Et alia manu: Deus noster sanctitatem vestram custodiat, quod optamus, sancti fratres.

Incipiunt exemplaria concilii Nicæni, directa sub die C vi cal. Decembris , post consulatum gloriosissimo-rum imperatorum Honorii x11 et Theodosii vui Augg., Bonifacio urbis Roma episcopo,

CXXXVII. Credimus in unum Deum, Patrem omnipotentem, visibilium, nec non et invisibilium creatorem. Et in unum Dominum nostrum Jesum Christum, Filium Dei, natum ex Patre unigenitum, hoc est ex substantia Patris, Deum ex Deo, lumen ex lumine, Deum verum ex Deo vero, natum, non creatum, ejusdem cum Patre substantiæ, per quem omnia facta sunt, cœlestia et terrena. Qui propter Mos homines, et propter nestram salutem descendit, et incarnatus est, et homo factus passus est. Et resurrexit tertia die, ascendit in cœlum, venturus inde judicare vivos et mortuos: et in Spiritum sanctum. Eos vero qui dicunt, erat tempus quando non erat, et qui ex nihilo factum, vel ex alia substanția, vel essentia esse, aut mutabilem aut convertibilem Filium Dei dieunt, anathematizat catholica et apostolica Ecclesia.

Huic symbolo lidei etiam exemplaria statutorum ejusdem concilii Nicæni a memoratis pontificibus punexa sunt, sicut superius per omnia continentur: quæ nos hie iterum conscribi necessarium non esse credidimus.

Incipit epistola concilii Africani ad papam Cælestinum urbis Romæ episcopum.

CXXXVIII. Domino dilectissimo et bonorabili fratri Coclestino Aurelius, Pafatinus, Antonius, Tutus,

terum, fidelissima exemplaria ex authentica synodo, A Servusdei, Terentius, Fortunatus, Martinus, Januarius, Optatus, Ceticius, Donatus, Theasius, Vincentius, Fortunatianus, et cæteri, qui universali Africano concilio Carthaginis adfuimus.

Optaremus, si quemadmodum sanctitas tua de adventu Apiarii lætatos vos fuisse, missis per compresbylerum nostrum Leonem litteris intimavit : ita nos quoque de ejus purgatione hæc scripta cum lætitia mitteremys. Esset profecto et nostra et vestra modo alacritas certior, nec præpropera videretur, quæ adhuc de audiendo, quam de audito pracesserat. Adveniente sane ad nos sancto fratre et coepiscopo nostro Faustino, concilium congregavimus, et credidimus ideo cum illo missum: quoniam sicut per ejus operam presbyterio ante redditus fuerat, ita . strum scripta vestræ dilecționis cum omni gratia- B nunc posset de tantis criminibus a Thabracenis objectis eo laborante purgari. Cujus tanta ac tam immania flagitia decursum nostri concilii examen invenit, ut et memorali patrocinium potius quam judicium, ac defei soris magis operam quam disceptatoris justitiam superarent. Nam primum, quantum obstiterit, omni congregationi diversas injurias ingerendo, quasi Ecclesiæ Romanæ asserens privilegia, et volens eum a nobis in communionem suscipi: quem tua sanctitas credens appellasse, quod probare non potuit, communioni reddiderat; quod minima tamen licuit, quod etiam gestorum melius lectione cognosces. Triduano tamen laboriosissimo agitato judicio, cum diversa eidem objecta afflictissimi quereremus, vel moras coepiscopi nostri Faustini, vel tergiversationes ipsius Apiarii, quibus nefandas turpitudines occulere conabatur, Deus judex justus. fortis et longanimis magno compendio resecavit. Tetriore quippe ac putidiore obstinatione compressa, qua tantum lividum cœnum impudentia negationis volchat obruere, Deo nostro ejus conscientiasu coarctante, et occulta quæ in illius corde tanquam in volutabro criminum jam damnabat etiam hominibus publicante, repente in confessionem cunctorum objectorum flagitiorum dolosus negator erupit. Et tandem de omnibus incredibilibus opprobriis ultroneus se ipse convicit, atque ipsam quoque nostram spem, qua eum et credebamus et optabamus de tam pudendis maculis posse purgari, convertit in gemitus, nisi quoniam istam nostram mœstitiam uno D tantum solatio mitigavit, quod et nos labore diuturnioris quæstionis absolvit, et suis vulneribus qualemcunque medelam, etsi invita ac suæ conscientiæ reluctante confessione providit, domine frater. Præfato itaque debitæ salutationis officio, impendio deprecamur ut deinceps ad vestras aures hine venientes non facilius admittatis, nec a nobis excommunicatos in communionem ultra velitis excipere: quia hoc etiam Nicæno concilio definitum facile advertet venerabilitas tua. Nam et si de inferioribus clericis vel luicis videtur ibi præcaveri, quanto magis hoc de episcopis voluit observari, ne in sua provincia a communione suspensi a tua san titate præpropere vel indebite videantur communioni restitui! Presbyterorum quoque et sequentium clericorum improba

refugia sicut te dignum est, repellat sanctitas tua, A strum Faustinum, tanquam ex parte Niczeni concilii. quia et nulla Patrum definitione hoc Ecclesiæ deregatum est Africanæ: et decreta Nicæna, sive inferioris gradus clericos, sive ipsos episcopos suis metropolitanis apertissime commiserunt; prudentissime enim justissimeque viderunt [f. providerunt] queconque negetia in suis locis ubi orta sunt finienda, Nec unicuique providentiæ [f. provinciæ] gratiam 6. Spiritus defuturam, qua æquitas a Christi sacerdetibus et prudenter videatur, et constantissime teneatur : maxime quia unicuique concessum est, si judicio offensus fuerit cognitorum, ad concilia suce provincize, vel etiam universale provocare. Nisi forte quisquam est qui credat unicuilibet posse examinis inspirare justitiam, et innumerabilibus conquomodo ipsum transmarinum judicium ratum erit, ad quod testium necessariæ personæ vel propter sexes, vel propter senectatis infirmitatem, vel multis alias impedimentis adduci non poterunt? Nam ut aliqui tanquam a tuz sanctitatis latere mittantur, nulla invenimus Patrum synode constitutum. Quin iltud quod pridem per eumdem coepisconum no-

exinde transmisistis, in conciliis verioribus, quæ aceipiuntur Nicæni, a sancto Cyrillo coepiscopo nostro Alexandrinæ Ecclesiæ, et a venerabili Attico Constantinopolitano antistito, ex authentico missis: que etiam ante hoc per Innocentium presbyterum et Marcellum subdiaconum, per quos ad nos ab eis directa sunt, venerabilis memeriæ Bonifacio episcopa decessori vestro a nobis transmissa sunt, in quibue tale aliquid non potuinus reperire. Exsecutores etiam clericos vestros quibusque petentibus nolito mittere; nolite concedere, ne fumosum typhum saculi in Ecclesiam Christi, que lucem simplicitatis et humilitatia diem Deum videre cupientibus præfert, videamur inducere : nam de fratre nostro Faugregatis in concilium sacerdotibus denegare. Aut B stino (amoto jam pro suis nefandis nequitiis de Christi Ecclesia dolendo Apiario) securi sumus, quod eun probitate ac mederatione ture sanctitatis, salva fraterna charitate, ulterius Africa minime patiatur. Et alia manu: Dominus noster sanctitatem vestram zevo longiore orantem pro nohis custodiat, domine frater.

# **COLLECTIO**

# DECRETORUM PONTIFICUM ROMANORUM,

AUCTORE DIONYSIO EXIGUO.

# LECTORI .

sticorum Dionysii Exigni, ne quid veteri jurisprudentie canonice deesse videatur, subjunximus epistolam ejusdem Dionysii Exigui ad Julianum presbyterum tituli Sancta Anastasia, prafationis loce, sue collectioni Decretorum Romanorum pontificum præfixam, quam mune primum suo auctori restitutum, ex veteri cad. ms. samme eruditionis viri Jacobi Sirmondi! societatis Jesu preabyteri, cui acceptam reser, tibi damus cum indice santum capitulorum, omissis Decretorum integris capitibus, que ex veteri codice Canonum Ecclesia Romana, qui Moguntia primum excusus est anno 1525, et postea Parisiis an. 1619, facile cuivis fuerit repetere. Is vero est Julianus presbyter, qui subscripsit synodis Romæ celebratis, sub Felice papa, Diramie et Siphidio coss., hoc cut anno Christi 488, D hic de prima Decretalium pontificum Romanorum colet sub Symmacho, post consulatum Paulini, hoc est anno

Haic none editioni Collectionis Canonum ecclesia- C. 499. Quod hanc Dionysianam collectionem circa hae tempora, post canonum Græcorum interpretationem. factam fuisse arguit. Continet autem Decretales epistolas Siricii, Innocentii, Zosimi, Bonifacii, Cælestini, Leonis, Gelasii, et Anastasii, ab anno videlicet 385 ad annum 486, quas eliam recenset Cresconius in Breviario Canonico, et Leo IV papa, apud Gratianum can, de libellis dist. 20, et Hincmarus Rhemensis archiepiscopus, adversus Hincmarum Laudunensem episcopum, cap. 43. Et vero illa est collectio quam Zacharias papa, in epistola ad Pipinum majorem domus, et universis episcopis in regno Franciæ constitutis, Librum Decretorum vocat, atque ex eo citat quadam capitula Siricii, Innocentii, Leonis et Gelasit, Qua de re cum ampliorem tractationem paramus, illud lectione breviter admonuisse duximus,

· Hæc Præfatio fuit præfixa a C. Justello collectioni Decretorum pontificum Romanorum, auctore Diorysio Exiguo, editæ anno 1813.

# CATALOGUS PONTIFICUM ROMANORUM, PROPERTY IN THE COLLECTIONS DIONYSH EXIGUI RECENSENTUR.

| GOULT DECKETA IN MAC COMMENTERS |          |            |      |
|---------------------------------|----------|------------|------|
|                                 | An. Chr. |            |      |
| Siricies                        | 385.     | CŒLESTINUS | 499. |
| INNOCENTIUS                     | 404.     | Leo I      | 441. |
| Zosizus                         | 417.     | GELASIUS   | 492. |
| Bonizacius                      | 419.     | Anastasius | 498. |

# DIONYSII EXIGUI PRÆFATIO.

Sanctæ Anastasiæ, Dionysius Exiguus. Sanctitatis vestræ pils excitatus studiis, quibus nihil prorsus corum que ad ecclesiasticam disciplinam pertinent, emittit.inquirere, præteritorum sedis apostolicæ præsulum constituta, qua valui cura diligentiaque collegi, et in quemdam redigens ordinem titulis distinxi compositis: ita duntaxat ut singulorum pontificum, quotquot a me præcepta reperta sunt, sub una numerorum serie terminarem, omnesque titulos huic præfationi subnecterem, eo modo quo dudum, de Graco sermone Patrum transferons canones, ordinaram, quod vobis nimium placuisse cognoveram. Qui vero sincerissimo affectu Deum diligitis, et idcirco famulos ejus laudanda sollicitudine continetis. Quis enim peregrinantium serviens Christo, vestro non fovetur hospitio? Justum credidi vobis in hac parte famulari, quatenus industriam vestram, quam cœlestibus impenditis regulis, et præsens imitetur ætas, et posteritas admiretur. Nam præ virtutis amore cuncta quæ sunt utilia desideratis agnoscere, licet omnes venerandi juris observantiam moribus impleatis. Quantique sit apud Deum meriti heatus pana Gelasius, et nos qui eum præsentia corporali non vidimus, per vos alumnos ejus facilius æstimamus, Cujus eruditione formati gradum presbyteri sancta conversatione decoratis, ut in vestrorum morum perspicuo munere ejus videatur quodammodo actio prælucere. Quom, sicuti vestra relatione comperimus, in tantum bona voluntatis exstitisse gratulemur, ut annuente Domino, principatum in Ecclesia C pro multorum salute suscipiens, eum serviendo, potius quam doninando, sustolleret, vitaque castime-

Domino venerabili mihi Jaliano presbytero tituli A niam doctrinæ meritis ampliaret. Denique omne opus ejus aut oratio suisse memoratur, aut lectio. Interdum quoque scribendi curam sumebat, prout causa vel ratio poposcisset, scrvorumque Dei maximi consortio atque societate gaudebat. Querum spiritali collatione tanto divini amoris studio, tanta verbi Dei meditatione fovebatur, ut huic etiam illud quod Psalmista cecinit, aptaretur : Beatus homo quem tu erudieris, Domine, et de lege tua docueris eum, ut mitiges cum a diebus malis. Hujus enim sæculi malos dies ita Domino mitigante atque gubernante transegit, ut universas tentationes mira prudentia et longanimitate sufferret, delicias jejuniis sperneret, superbiam humilitate calcaret, tanta misericordia animi alacritate claresceret, ut omnes fere pauperes satiari В inops ipse mereretur. Profecto beatus hac inopia per quam divinis semper laudibus inhærebet, sicut propheta dicit ad Dominum: Pauper et inops laudabunt nomen tuum. Fuit enim vir ingenio luculentus, vita præcipuus, auctoritate reverendus. Et ideo tot virtutum ornatus insignibus, ad tam celsum officium non accessit indignes, honorem summæ dignitatis grave nimis onus existimans, parvamque negligentiam pontificis ingens animarum discrimen esse coutendens. Idcirco nullo se desidioso otio tradidit, nec luxurioso convivio effusoque servivit. Ex quibus rebus et animarum morbi nascantur et corporum. Hic itaque pastor summi atque boni Pastoris imitator existens egregius præsul sedis apostolicæ fuit, qui divina præcepta fecit et docuit. Unde eum magnum inter sanctos esse confidimus, juxta promissionem Christi Domini dicentis: Qui fecerit et docuerit. maximus vocabitur in regno ecclorum.

# EPISTOLA DECRETALIS PAP. E SIRICII.

Siricius Himerio episcopo Tarraconensi salutem. Directa ad decessorem nostrum sanctæ recordationis Damasum fraternitatis tuce relatio, me jam in sedem ipsius constitutum, quia sic Dominus ordinavit, invenit : quam cum in conventu fratrum sollicitius fegeremus, tanta invenimus que reprehensione et correctione sint digna, quanta optaremus laudanda cognoscere. Et quia necesse erat nos in ejus labores, curasque succedere, cui per Dei gratiam successimes in honorem: facto, ut oportebat, primitus meæ provectionis indicio, ad singula, prout Dominus aspirare dignatus est, consultationi tuze responsum competens non negamus. Quia pro officii nostri consideratione non est nobis dissimulare, non est tacere libertas: quibus major cunctis Christianæ religionis zelus incumbit, portamus onera omnium qui gravantur. Q. inimo hæc portat in nobis beatus apostolus Petrus, qui nos in omnibus, ut confidimus, adminis.rationis suce protegit et tuetur hæredes.

De Arianis non rebaptizandis.

1. Prima itaque paginæ tuæ fronte signasti baptiza-

tos ab impils Arianis plurimos ad fidem catholicam festinare, et quosdam de fratribus nostris cosdem denuo haptizare velle, quod non licet, cum hoc fieri et Apostolus vetet (Eph. 1v), et canones contradicant. et post cassatum Ariminense concilium missa ad provincias, a venerandæ memoriæ prædecessore meo Liberio, generalia decreta prohibeant, quos nos cum D Novatianis aliisque hæreticis, signt est in synodo constitutum (In concil. Nicano, c. 8), per invocationem solam septiformis Spiritus episcopalis manus impesitione, catholicorum conventui sociamus, quod etiam totus Oriens Occidensque custodit, a quo tramite vos quoque posthac minime convenit deviare : si, non vultis a nostro collegio synodali sententia separari.

Ut præter Pascha et Pentecosten baptisma non celebretur.

II. Sequitur de diversis baptizandorum temporibus, prout uniquie libitum sucrit, improbabilis et emendanda confusio, que a nostris consacerdotibus

cujus, sed sola temeritate præsumitur, ut passim ac libere natalitiis Christi, seu apparitionis, nec non et Apostolorum, seu Martyrum festivitatibus innumeræ, ut asseris, plebes baptismi mysterium consequantur, cum hoc sibi privilegium et apud nos, et apud omnes Ecclesias dominicum specialiter cum Pentecoste sua Pascha defendat, quibus solis per annum diebus ad sidem consuentibus generalia baptismatis tradi convenit sacramenta. His duntaxat electis, qui ante quadraginta, vel eo amplius dies nomen dederint, et exorcismis, quotidianisque orationibus atque jejuniis fuerint expiati, quatenus apostolica illa impleatur præceptio, ut expurgato fermento veteri, nova incipiat esse conspersio (I Cor. v). Sicut ergo Paschalem reverentiam in nullo dicimus esse minuendam, R ita infantibus, qui necdum loqui poterunt per ætatem, vel his quibus in qualibet necessitate opus fuerit sacri unda baptismatis, omni volumus celeritate succurri : ne ad nostrarum perniciem tendat animarum, si negato desiderantibus fonte salutari exiens unusquisque de seculo et regnum perdat, et vitam. Quicunque etiam discrimen naufragii, hostilitatis incursum, obsidionis ambiguum, vel cujuslibet corporalis ægritudinis desperationem inciderint, et sibi unico credulitatis auxilio poposcerint subveniri: codem, quo poscunt, momento temporis expetitæ regenerationis præmia consequantur. Hactenus erratum in hac parte sufficiat, nunc præfatam regulam omnes teneant sacerdotes, qui nolunt ab apostolicæ petræ, super quam Christus universalem construxit C Ecclesiam, soliditate divelli (Matth, x).

## De apostatis.

III. Adjectum est etiam, quosdam Christianos ad apostasiam (quod dici nefas est) transeuntes, et idolorum cultu ac sacrificiorum contaminatione profanatos, quos a Christi corpore et sanguine, quo du- dum redempti fuerant renascendo, jubemus abscindi. Et si resipiscentes forte aliquando fuerint ad lamenta conversi, his, quandiu vivunt agenda pænitentia est, et in ultimo fine suo reconciliationis gratia tribuenda, quia, docente Domino, nolumus mortem peccatoris, sed tantum ut convertatur, et vivat (Ezech. xviii).

Quod non liceat alterius sponsam ad matrimonii jura

IV. De conjugalium autem violatione requisisti, si D desponsatam alii puellam alter in matrimonium possit accipere? Hoc ne flat, modis omnibus inhibemus, quia illa benedictio quam nupturæ sacerdos imponit, apud fideles cujusdam sacrilegii instar est, si ulla transgressione violetur.

De his qui pænitentiam minime servaverunt.

V. De his vero non incongrue dilectio tua apostolicam sedem credidit consulendam, qui acta pœnitentia, tanguam canes ac sues ad vomitus pristinos ct volutabra redeuntes, et militiæ cingulum, et ludicras voluptates, et nova conjugia, et inhibitos denuo appetivere concubitus, quorum professam incontinentiam generati post absolutionem filii prodiderunt. De PATROL. LXVII.

(quod commoti dicimus) non ratione auctoritatis ali- A quibus, quia jam suffugium non habent pœnitendi, in duximus decernendum, ut sola intra ecclesiam fide libus oratione jungantur, sacræ mysteriorum celebritati, quamvis non mercantur, intersint : a dominicæ autem mensæ convivio segregentur, ut hac saltem destructione correpti, et ipsi in se sua errata castigent, et aliis exemplum tribuant, quatenus ab obscenis cupiditatibus retrahantur. Quibus tamen, quoniam carnali fragilitate ceciderunt, viatico munere, cum ad Dominum cœperint proficisci, per communionis gratiam volumus subveniri. Quam formam et circa mulieres quæ se post pænitentiam talibus pollutionibus devinxerunt, servandam esse cen-

De monachis et virginibus propositum non servantibus.

VI. Præterea monachorum quosdam atque monacharum, abjecto proposito sanctitatis, in tantam potestatis demersos esse lasciviam, ut prius elanculo, velut sub monasteriorum prætextu, illicita ac sacrilega se contagione miscuerint, postea vero in abruptum conscientiæ desperatione perducti de illicitis complexibus libere filios procrearint, quod et publicæ leges, et ecclesiastica jura condemnant: has igitur impudicas detestabilesque personas a monasteriorum cœtu, ecclesiarumque conventibus eliminandas esse mandamus, quatenus retrusze in suis ergastulis tantum facinus continua lamentatione deflentes, purificatorio possint prenitudinis igne decoquere, ut eis vel ad mortem saltem, solius misericordize intuitu per communionis gratiam possit indulgentia subvenire.

# De clericis inconfinentibus.

VII. Veniamus nunc ad sacratissimos ordines clericorum, quos in venerandæ religionis injuriam ita per vestras provincias calcatos atque confusos charitate tua insinuante reperimus, ut Jeremiæ nobis voce dicendum sit : Quis dabit capiti meo aquam, et oculis meis sontem lacrymarum, et fleho populum hunc die ac nocte (Jer. 1x)? Si ergo beatus propheta ad lugenda populi peccata non sibi ait lacrymas posse sufficere, quanto nos possumus dolore percelli, cum corum qui in nostro sunt corpore, compellimur facinora deplorare, quibus præcipue secundum beatum Paulum instantia quotidiana et sollicitudo omnium Ecclesiarum indesinenter incumbit (11 Cor. x1)? Ouis enim infirmatur, et non infirmor? Quis scandalizatur. et ego nou uror? Plarimos enim sacerdotes Christi alque levitas post longa consecrationis suæ tempora tam de conjugibus propriis, quam etiam de turpi coitu sobolem didicimus procreasse: et crimen suum hac præscriptione defendere, qua in Veteri Testamento sacerdotibus ac ministris generandi facultas legitur attributa. Dicat mihi nunc, quisquis ille est sectator libidinum, praceptorque vitiorum, si æstimat quia in lege Mosis passim sacris ordinibus a Domino nostro laxata sunt frena luxuriæ, cur eos quibus committebantur sancta sanctorum præmonet dicens: Sancti estote, quia et ego sanetiam proc la suis domibus anno vicis suze in templo habitare jussi sunt sacerdotes (Luc. 1)? hac videlicot ratione, no vel cum uxoribus possent carnale exercere commercium, ut conscientise integritate fulgentes acceptabile Deo munus offerrent. Quibus explete deservitionis suz tempore, uxorius usus solius successionis causa fuerat relaxatus : quia non ex alia, nisi ex triba Levi, quisquam ad Dei ministerium suerat præceptus admitti (Num. xvm). Unde et Dominus Jesus, cum nos suo illustrasset adventu, in Evangelio protestatur quia legem venerit implere, non solvere (Matth. v). Et ideo Ecclesiam, cujus sponsus est speciosus forma (Ephes. v), castitatis voluit splendore radiare : ut in die judicii, cum rursus advenerit, sine macula et ruga eam possit, B lectorum debet ministerio sociari, qui ab accessu sicut per apostolum suum instituit, reperire. Quarum sanctionum omnes sacerdotes atque levitæ insolubili lege constringimur, ut a die ordinationis nostræ sobrietati ac pudicitiæ et corda nostra mancipemus, et corpora : dummodo per omnia Deo nostro in his quæ quotidie offerimus sacrificiis placeamus. Qui autem in carne sunt, dicente electionis Vase (Rom. vin), Deo placere non possunt : vos autem jam non estis in carne, sed in spiritu : ei tamen spiritus Dei habitat in vobis; et ubi poterit, nisi in corporibus, sicut legimus (Sap. 1), sanctis Dei spiritus habitare? Et quia aliquanti, de quibus loquimur (ut tua sanctitas retulit), ignoratione lapses esse se deficit, his hac conditione misericordiam dicimus non negandam, ut sine ullo honoris augmento in hoc quo detecti sunt, quandiu vixerint, esticio perseverent, si tamen postbæc continentes se studuerint exhibere. Hi vero qui illiciti privilegii excusatione nituntur, et sibi asserunt veteri hoc lege concessum, noverint se ab omni ecclesiastico honore, quo indighe usi sunt, apostolicæ sedis auctoritate dejectos, nec unquam posse veneranda attrectari mysteria, a quibus se ipsi, dum obscenis cupiditatibus inhiant, privaverunt. Et quia exempla præsentia cavere nos præmonent in futurum, quilibet episcopus, presbyter atque diaconus (quod non optamus), si deinceps fuerit talis inventus, jam nunc sibi omnem per nos indulgentiæ aditum intelligat obseratum, quia ferro necesse est excidantur vulnera quæ fomentorum non senserint medicinam.

# De clericis : quales debeant promoveri.

VIII. Didicimus etiam licenter ac libere inexploratse vitæ homines, quibus etiam suerint numerosa conjugia, ad præfatas dignitates prout cuicunque libuerit aspirare, quod non tantum illis qui ad hæe immoderata ambitione perveniunt, quantum metropolitanis specialiter pontificibus imputamus, qui dum inhibitis ausibus connivent, Dei nostri quantum in se est præcepta contemnunt. Et ut taceamus quod altius suspicamur, ubi illud est quod Deus noster data per Mosen lege constituit, dicens, Sacerdotes mei semel nubant (Levit. xxi)? et alio loco, Sacerdos uxorem virginem accipiat, non viduam, non repudia-

etus sum Dominus Deus vester (Levit. xx)? Cur A tam, non meretricem (Ezech. xliv). Quod secutus Apostolus (I Timoth. III) ex persecutore prædica. tor, unius uxoris virum tam sacerdotem quam diaconum fieri debere mandavit. Quæ omnia ita a vestrarum regionum despiciuntur episcopis, quasi in contrarium magis fuerint constituta. Et quia non est nobis de hujusmodi usurpationibus negligendum, ne nos indignantis Domini vox justa corripiat, quæ dicit: Videbas furem, el currebas-cum eo, el ponebas tuam cum adulteris portionem (Psalm. xLIX), quid ab universis posthæc Ecclesiis sequendum sit, quid vitandum, generali pronuntiatione decernimus.

#### De clericorum conversatione.

IX. Quicunque itaque se Ecclesiæ vovit obsequiis, a sua infantia ante pubertatis annes baptizari, et adolescentiæ usque ad tricesimum ætatis annum, si probabiliter vixerit, una tantum, et ea quam virginem communi per sacerdotem benedictione perceperit, uxore contentus, acolythus et subdiaconus esse debebit, post quæ ad diaconii gradum, si se ipse, primitus continentia præcunte, digaum probarit, accedat. Ubi si ultra quinque annes laudabiliter ministraverit, congrue presbyterium consequetur, et exinde post decennium episcopalem cathedram poterit adipisci : si tamen per hæc tempora integritas vitæ ac fidei ejus fuerit approbata.

# De grandevis.

X. Quivero jam ætate grandævus melioris propositi conversatione provocatus ex laico ad sacram militiam pervenire festinat, desiderii sui fructum non aliter obtinebit, nisi eo quo baptizatur tempore statim lectorum aut exorcistarum numero societur: si tamen eum unam habuisse vel habère, et hanc virginem accepisse constet uxorem. Qui dum initiatus fuerit, expleto biennio, per quinquennium aliud acolythus et subdiaconus siat, et sic ad diaconatum, si per hæc tempora dignus judicatus fuerit, provehatur. Exinde jam accessu temporum presbyterium vel episcopatum, si eum cleri ac plebis evocarit electio, non immerito sortietur.

#### Quod clericus qui secundam uxorem duxerit deponatur.

XI. Onisquis sane clericus aut viduam, aut certe secundam conjugem duxerit, omni ecclesiasticae di-D gmitatis privilegio mox nudetur, laica tantum sibi communione concessa, quam ita demum poterit possidere, si nihil postea, propter quod hanc perdat, admittat.

# Quæ seminæ eum clericis habitent.

XII. Feminas vero non alias esse patimur in domibus clericorum, nisi eas tantum quas propter solas necessitudinum causas habitare cum eisdem synodus Nicæna permisit.

#### De monachorum promotione.

XIII. Monachos quoque, quos tamen morum gravitas, et vitæ ac sidei institutio sancta commendat, clericorum officiis aggregari et optamus, et volumus: ita ut qui intra tricesimum ætatis annum sunt. in mimoveautor ordinibus, et sic ad diaconatus vel presbyterii insignia maturze zetatis consecratione perveniant, nec statim saltu ad episcopatus culmen ascendant, nisi in his eadem quæ singulis dignitatibus surerius præfiximus, tempora fuerint custodita.

# Quod panitens non flat clericus.

XIV. Illud quoque nos par fuit providere ut, sicut poenitentiam agere eniquam non conceditur ciericorum, ita et post pœnitudinem ac reconciliationem nulli unquam laico liceat honorem clericatus adipisci, quia quantis sint omnium peccatorum contagione mundati, aulla tamen debent gerenderum sacramentorum instrumenta suscipere, qui dadum fuerint vasa vitiorum.

Ut si per ignorantiam vel pænitens, vel digamus, aut vidue maritus clerici facti fuerint, non promo-

XV. Et quia hie omnibus que in reprehensionem veniunt, sola excusatio ignorationis obtenditur, cui nos interim solius pietatis intuitu necesse est clementer ignoscere, quicunque pœmitens, quicunque digamus, quicunque viduæ maritus ad sacram militiam indebite et incompetenter irrepsit, hac sibi conditione a nobis veniam intelligat relaxatam, ut in magno debeat computare beneficio, si adempta sibi omni spe promotionis, in hoc quo invenietur ordine, perpetua stabilitate permaneat : scituri posthac provinciarum omnium summi antistites, quod si ultra ad sacros ordines quemquam de talibus crediderint assumendum, et de suo et de corum statu quos c vv. cc. conss. (An. Christi 585.)

not bus per gradus singulos crescente tempore pro- A contra canones et interdicta nostra provexerint, congruam ab apostofica sede promendum esse sententiam. Explicuimus, ut arbitrer, frater charissime, universa que digesta sunt in querclam, et ad singulas causas, de quibus per filium nostrum Dassianum presbyterum ad Romanam Ecclesiam, ut pote ad caput tui corporis, retulisti, sufficientia, quantum opinor, responsa reddidimus: nunc fraternitatis ture animum ad servandos canones et tenenda decretalia constituta magis ac magis incitamus. Ut heec que ad tua consulta rescripsimus, in omnium coepiscoporum nostrorum perferri facias notionem, et non solum eorum qui in tua sunt disecesi constituti, sed etiam ad universos Carthaginienses ac Bæticos, Lusitanos atque Gallicos, vel cos qui vicinis tibi collimitant hine inde provinciis hase quæ a nobis sunt salubri ordinatione disposita, sub litterarum tuarum prosecutione mittantur. Et quanquam statuta sedis apostolicæ, vel canonum venerabilia definita nulli sacerdotum Domini ignorare sit liberum, ut illius tamen et pro antiquitate sacerdotii tui dilectioni tuxe esse admodum poterit gloriosum, si ea quæ ad te speciali nomine generaliter scripta sunt, per unanimitatis tuæ sollicitudinem in universorum fratrum nostrorum notitiam perferantur, quatenus et quæ a nobis non inconsulte, sed provide sub nimia cautela et deliberatione sunt et salubriter constituta, intemerata permaneant, et omnibus in posterum excusationibus aditus, qui jam nulli apud nos patere poterit. obstruatur. Pata m idus Februarii, Arcadio et Bauto

#### DECRETA INNOCENTII PAPÆ

Innocentias Decentio episcopo Engubino salutem. Si instituta ecclesiastica, ut sunt a beatis apostolis tradita, integra vellent servare Domini sacerdotes, núlla diversitas, nulla varietas in ipsis ordinibus ac consecrationibus haberetur. Sed dum unusquisque, non quod traditum est, sed quod sibi visum fuerit, hoc existimat esse tenendum, inde diversa in diversis locis vel Ecclesiis aut teneri aut celebrari videntur, ac fit scandalum populis, qui dum nesciunt traditiones antiquas humana præsumptione corruptas, putant sibi aut Ecclesiis non convenire, aut ab apostolis vel apostolicis viris contrarietatem inductam. Quis enim nesciat, aut non advertat, id quod a principe apnstolorum Petro Romanæ Ecclesiæ traditum est, ac nunc usque custoditur, ab omnibus debere servari. mec superduci aut introduci aliquid quod aut auctoritatem non habeat, aut aliunde accipere videatur exemplam! Præsertim com sit manifestum in omnem Italiam, Galfias, Hispanlas, Africam, atque Siciliam, insulasque interjacentes, nullum instituisse Ecclesias, nisi eos quos venerabilis apostolus Petrus aut ejus successores constituerint sacerdotes, aut legant, si in iis provinciis alius apostolorum invenitur aut legitur docuisse. Qui si non legunt, quia nusquam inveniont, oportet eos hoc sequi quod Ecclesia Ro-

mana custodit, a qua eos principipm accepisse non dubium est, ne dum peregrinis assertionibus studeant, caput institutionum videantur omittere. Sæpe dilectionem tuam ad urbem venisse, ac nobiscum in Ecclesia convenisse non dubium est, et quem moreus vel in consecrandis mysteriis, vel in cateris agendis arcanis teneat, cognovisse, quod sufficere arbitrarer ad Informationem Ecclesiæ tuæ, vel reformationem. si prædecessores tui minus aliquid aut aliter tenuerint, satis certum haberem, nisi de aliquibus consulendos nos esse duxisses. Quibus ideireo respondemus, non quo te aliqua ignorare credamus. sed ut majori auctoritate vel tuos instituas, vel si qui a Romanæ Ecclesiæ institutionibus errant, ut commoneas, aut indicare non differas, utscire valeamus qui sint qui aut novitates inducunt, aut alterius Ecclesiæ, quam Romanæ, existimant cousuetudinem esse servandam.

# De pace post confecta mysteria dandu.

I. Pacem igitur asseris ante confecta mysteria quosdam populis imperare, vel sibi inter sacerdotes tradere, cum post omnia, quæ aperire non debeo, pax sit necessario indicenda. Per quam constet populum ad omnia quæ in mysteriis aguntur, atque in Ecclepacis concludentis signaculo demonstrentur.

# De nominibus ante precem sacerdotis non recitandis.

II. De nominibus vero recitandis, antequam precem sacerdos faciat, atque eorum oblationes, quorum nomina recitanda sunt, sua oratione commendet, quam superfluum sit, et ipse pro tua prudentia recognoscis, ut cujus hostiam necdum Deo offeras, ejus ante nomen insinues; quamvis illi incognitum nibil sit. Prius ergo oblationes sunt commendandæ, ac tunc eorum nomina, quorum sunt, edicenda, ut inter sacra mysteria nominentur, non inter alia quæ ante præmittimus, ut ipsis mysteriis viam futuris precibus aperiamus.

#### Quod non debeant baptizati nisi ab episcopis consianari.

III. De consignandis vero infantibus manifestum est non ab alio quam ab episcopo sieri licere. Nam preshyteri, licet sint sacerdotes, pontificatus tamen apicem non habent. Hoc autem pontificibus solis deberi ut vel consignent, vel paracletum Spiritum tradant, non solum consuetudo ecclesiastica demonstrat, verum et illa lectio Actuum apostolorum, quæ asserit Petrum et Joannem esse directos, qui jam baptizatis tradant Spiritum sanctum. Nam presbyteris, seu extra episcopum, seu præsente episcopo cum bapt!zant, chrismate baptizatos ungere licet, sed quod ab episcopo fuerit consecratum, non tamen frontem ex eodem oleo signare, quod solis debetur episcopis, cum tradunt Spiritum paracletum. Verba vero dicere non possum, ne magis prodere videar, quam ad C consultationem respondere.

# Quod rite omni sabbato jejunetur.

IV. Sabbato vero jejunandum esse ratio evidentissima demonstrat. Nam si diem dominicum ob venerabilem resurrectionem Domini nostri Jesu Christi non solum in Pascha celebramus, verum etiam per singulos circulos hebdomadarum ipsius diei imaginem frequentamus, ac si sexta feria propter passionem Domini jejunamus, sabbatum prætermittere non debemus, quod inter tristitiam atque lætitiam temporis illius videtur inclusum. Nam utique constat apostolos biduo isto in tristitia et in mærore suisse, et propter metum Judæorum se occuluisse. Quod utique non dubium est in tantum eos jejunasse biduo memorato, ut traditio Ecclesiæ habeat isto biduo sacramenta penitus non celebrari. Quæ forma utique per singulas tenenda est hebdomadas, propter id quod commemoratio dici illius semper est celebranda. Quod si putant semel atque uno sabbato jejunandum, ergo et dominicum et sexta seria semel in Pascha erit utique celebranda. Si autem dominici diei ac sextæ feriæ per singulas hebdomadas reparanda imago est, dementis est, bidui agere consuetudinem sabbato prætermisso, cum non disparem habeat causam, a sexta videlicet feria, in qua Dominus passus est, quando et ad inferos fuit, ut tertia die resurgens redderet lætitiam post biduanam tristitiam præcedentem. Non ergo nos negamus sexta feria jejunan-

sia celebrantur, præbuisse consensum, ac finita esse A dum, sed dicimus et sabbato hoc agendum, quia ambo dies tristitiam apostolis, vel his qui Christum secuti sunt, induxerunt, qui die dominico hilarati non solum ipsum festivissimum esse voluerunt, verum etiam per omnes hebdomadas frequentandum esse duxerunt.

# De sermento civitatis presbyteris dirigendo.

V. De fermento vero quod die dominica per titulos mittimus, superflue nos consulere voluisti, cum omnes Ecclesic nostræ intra civitatem sınt constitutæ, quarum presbyteri, quia die ipsa propter plebem sibi creditam nobiscum convenire non possunt, ilcirco fermentum a nobis confectum per acolythos accipiunt, ut se a nostra communione maxime illa die non judicent separatos, quod per parochias sieri de-B bere non puto, quia non longe portanda sunt sacramenta, nec nos per cœmeteria diversa constitutis presbyteris destinamus, et presbyteri corum conficiendorum jus habeant atque licentiam.

#### De energumenis baptizatis.

VI. De his vero baptizatis qui postea dæmonio, aut vitio aliquo, aut peccato interveniente, arripiuntur, quæsivit dilectio tua, si a presbytero vel diacono possint aut debeant consignari : quod hoc, nisi episcopus præceperit, non licet: nam ei manus imponenda omnino non est, nisi episcopus auctorita:em dederit id efficiendi. Ut autem flat, episcopi est imperare, ut manus ei vel a presbytero vel a cæteris clericis imponatur. Nam quomodo id fieri sine magno labore poterit, ut longe constitutus energumenus ad episcopum deducatur? cum si talis casus ei in itine e acciderit, nec perferri ad episcopum, nec referri ad sua facile possit.

#### De pænitentibus.

VII. De ponitentibus autem qui, sive ex gravioribus commissis, sive ex levioribus pænitentiam gerunt, si nulla interveniat ægritudo, quinta feria ante Pascha eis remittendum, Romanæ Ecclesiæ consuetudo demonstrat. Cæterum de pondere æstimando delictorum sacerdotis est judicare: ut attendat ad confessionem pœnitentis, et ad sletus atque lacrymas corrigentis, ac tum jubere dimitti, cum viderit congruam satisfactionem. Sane si quis in ægritudinem inciderit, atque usque ad desperationem devenerit, ei est ante D tempus Paschæ relaxandum, ne de sæculo absque communione discedat.

# De epistola sancti Jacobi apostoli, in qua pro infirmis orare præcipitur.

VIII. Sane quoniam de hoc, sicuti de cæteris consulere voluit dilectio tua, adjecit etiam filius meus Coelestinus diaconus in epistola sua esse a tua dilectione positum illud, quod in beati apostoli Jacobi epistola conscriptum est: Si infirmus aliquis in vobis est, inducat presbyteros, et orent super eum, ungentes eum oleo in nomine Domini, et oratio fidei salvabit infir mum, et suscitabit illum Dominus, et si in peccatis fuerit, remittentur ei. Quod non est dubium de fidelibus ægrotantibus accipi vel intelligi debere, qui sancto oleo chrismatis perungi possunt, quod ab epi-

scopo confectum non solum sacerdotibus, sed omni- A postulasti ut, in illis partibus istiusmodi, quam tenet bus uti Christianis licet, in sua aut in suorum necessitate ungendum. Cæterum illud superfluum videmus adjectum, ut de episcopo ambigatur quod presbyteris licere non dubium est. Nam ideirco presbyteris dictum est, quia episcopi occupationibus aliis impediti ad omnes languidos ire non possunt. Caterum si episcopus aut potest, aut dignum ducit aliquem a se visitandum, et benedicere et tangere chrismate sine cunctatione potest, cujus est ipsum chrisma conficere. Nam pænitentibus istud infundi non potest, quia genus est sacramenti. Nam quibus reliqua sacramenta negantur, quomodo unum genus putatur posse concedi? His igitur, frater charissime, omnibus, quæ tua dilectio voluit a nobis exponi, prout potnimus, respondere curavimus: ut Ecclesia R tua Romanam consuetudinem, a qua originem ducit, servare valeat atque custodire: reliqua vero, quæ scribi fas non erat, cum adfueris, interrogati poterimus edicere. Erit autem potentiæ Domini etiam id procurare, ut et tuam Ecclesiam, et clericos nostros, qui sub tuo pontificio divinis famulantur officiis, bene instituas, et aliis formam tribuas quam debeant imitari. Data xıv cal. April. Theodosio Aug. vn et Palladio v. c. conss. (An. Christi 416.)

Innocentius Victricio episcopo Rhotomagensi salu-

Etsi tibi, frater charissime, pro merito et honore sacerdotii, quo plurimum polles, vivendi et docendi secundum ecclesiasticas regulas nota sunt omnia, neque est aliquid quod de sacris lectionibus tibi minus C collectum esse videatur : tamen quia Romanæ Ecclesize normam atque auctoritatem magnopere postulasti, voluntati tuze morem admodum gerens digestas vitæ et morum probabilium disciplinas annexas litteris meis misi, per quas advertant ecclesiarum regionis vestræ populi, quibus rebus et regulis Christianorum vita in sua cujuscunque professione debeat contineri, qualisque servetur in urbis Romæ ecclesiis disciplina. Erit dilectionis tuxe per plebes finitimas, et consacerdotes nostros, qui in illis regionibus propriis Ecclesiis præsident, regularum hunc librum quasi didascalicum atque monitorem sedulo insinuare: ut et nostros cognoscere, et ad fidem confluentium mores valeant docendi sedulitate formare. lectione cognoscent, aut si quid adhuc desideratur, facile poterunt ex bona imitatione supplere. Incipiamus igitur, adjuvante sancto apostolo Petro, per quem et apostolatus et episcopatus in Christo cepit exordium: ut quoniam plures sæpe emerserunt causæ quæ in aliquantis non erant causæ, sed crimina, ut de cætero sollicitudo sit unicuique sacerdoti in sua Ecclesia curam hujusmodi habere, sicut apostolas prædicat Paulus, talem Ecclesiam Deo exhibendam non babentem maculam aut rugam (Eph. v), ne alicujus morbidæ ovis afflatu conscientia nostra contaminata violetur. Propter eos igitur qui vel ignorantia, vel desidia non tenent ecclesiasticam disciplimam, et multa non præsumenda præsumunt, recte

Ecclesia Romana forma servetur. Non quod nova præcepta aliqua imperentur, sed ea quæ per desidiam aliquorum neglecta sunt, ab omnibus observari cupiamus: quæ tamen apostolica et Patrum traditione sunt constituta. Scriptum est namque ad Thessalonicenses Paulo monente: State, et tenete tracitiones nostras, sive per verbum, sive per epistolam (II Thessal. 11, 14). Illud certe tuam debet mentem vehementius excitare, ut ab omni labe sæculi istius immunis ante Dei conspectum securus inveniaris, cui multum enim creditur, plus ab eo exigitur usura pænarum. Ergo quoniam non pro nobis tantum, sed pro populo Christi cogimur præstare rationem, disciplina deifica [Cod. ms., sanctificata] populum erudire debemus. Exstiterunt enim nonnulli qui, statuta majorum non tenentes, castitatem Ecclesiæ sua præsumptione violarent, populi favorem sequentes, et Dei judicium non timentes. Ergo ne silentio nostro existimemur his præbere consensum, dicente Domino, Videbus furem, et currebas cum eo (Psal. xlix, 18), hæc sunt quæ deinceps iutuitu divini judicii omnem catholicum episcopum expedit custodire.

# Quod extra conscientium metropolitani non ordinetur episcopus.

IX. Primum, ut extra conscientiam metropolitavi episcopi nullus audeat ordinare, integrum enim judicium est quod plurimorum sententiis confirmatur. nec unus episcopus ordinare præsumat, ne furfivum beneficium præstitum videatur. Hoc enim a synodo Nicæna constitutum est atque definitum.

Qui ad clerum suscipi non possint, et ut clericorum causæ a propriis terminentur episcopis.

X. Item si quis post remissionem peccatorum cingulum militiæ sæcularis habuerit, ad clericatem admitti omnino non debeat. Si quæ autem causæ vel contentiones inter clericos tam superioris ordinis quam etiam inferioris fuerint exortæ, ut secundum synodum Niccenam congregatis ejusdem provincise episcopis jurgium terminetur, nec alicui liceat, sine præjudicio tamen Romanæ Ecclesiæ, relictis his sacerdotibus qui in eadem provincia Dei Ecclesiam nutu divino gubernant, ad alias convolare provincias. Quod si quis sorte præsumpscrit, et ab officio cleri submotus, et injuriarum reus ab omnibus judicetur. Aut enim propositum suum ex hac nostra congruenti D Si autem majores causæ in medio fuerint devolutæ, ad sedem apostolicam, sicut synodus statuit, post judicium episcopale referantur.

Ut viduam clericus non ducat uxorem.

XI. Ut viduam clericus non ducat uxorem, quia scriptum est : Sacerdos uxarem virginem accipiat. non viduam, non ejectam (Lavit, xxx, 13). Utique qui ad sacerdotium labore suo et vitæ probitate conteadit, cavere debet ne hoc przejudicio impeditus pervenire non possit.

## Ut si laicus viduam duxerit, clericus non fiat.

XII. Ut is qui viduam, licet laicus, duxit exorem. sive ante baptismum, sive post baptismum, non admittatur ad clerum, quia codem vitio videtur excluceptæ uxoris consortium relaxatur.

Ut qui secundam unorem habuerit clericus non sit.

XIII. Ne is qui secundam duxerit uxorem clericus fiat. quia scriptum est : Unius uxoris virum (I Tim. MI); et iterum : Sacerdotes mei semel nubant (Lerit. xx1); et alibi : Sacerdotes mei non nubant amplius (Exech. xLIV). Et si ab aliquibus existimatur, ante baptismum si sorte quis accepit uxorem, et ea de sæculo recedente alteram duxerit, in baptismo esse dimissum, satis errat a regula, quia in baptismo peccata remittuntur, non acceptarum uxorum numerus aboletur, cum utique uxor ex legis pracepto ducatur, in tantum ut et in paradiso, cum pareutes humani generis conjungerentur (Gen. 11), ab ipso sint Domino benedicti, et Salomon dicat, A Deo præparabitur viro uxor (Prov. xix), quam formam etiam sacerdotes omnes servare usus ipse demonstrat Ecclesiæ. Satis enim absurdum est aliquem credere, uxorem ante baptismum acceptam post baptismum non computari, cum benedictio quæ per sacerdotem super nubentes imponitur, non materiam delinguendi dedisse, sed formam tenuisse legis a Deo entiquitus institutu doceatur. Qued si non putatur uxor esse computanda quæ ante baptismum ducta cet, ergo nec filii qui ante baptismum geniti sunt, pro Miis habentur.

Ut alterius clericos ordinare nullus usurpet episcopus.

XIV. Ut de aliena Ecclesia clenicum ordinare nulhis usurpet, nisi ejus episcopus precibus exoratus concedere voluerit. Hoc etiam synodus statuit Nicæna, ut abjectum ab altero clericum altera Ecclesia non recipiat.

# Ut non rebaptizentur qui ad Ecclesiam a Nevatianis pel Montensibus veniunt.

XV. Et venientes :a Novatianis vel Montensibus per manus tantem impositionem suscipiantur, quia quanties ab basseticis, tamen in Christi nomine baprizati aust, preter cos qui ai forte a nobis ad illos transcuntes rebaptizati sunt, hi si resipiacentes et suinam suam cogitantes redire maluerint, sub longa penitentie satisfactione admittendi sunt.

#### Quod sacerdotes et levitæ cum mulieribus coire non debeant.

XVL Præterea, quod dignum, et pudicum, et honestum est, tenere Ecclesia omnimodo debet, ut sacerdotes et levitæ cum uxoribus suis non coeant, quia ministerii quotidiani necessitatibus occupantur: scriptum est enim : Sancti estote, quoniam et ego sanctus sum Dominus Deus vester. Nam si priscis temporibus de templo Dei sacerdotes auno vicis sure non discodebant, sicut de Zacharia legimus (Luc. 1, 8), nec domum suam omnino tangebant, quibus utique propter sobolis successionem uxerius usus fuerat relagatus, quia ex alia tribu et praterquam ex semine Agron ad sacerdotium mullus fuerat præceptus accedere (Num. xviii), quanto magis hi sacerdoles vel levitæ pudicitiam ex die ordinationis suc

sus. In baptismo enim crimina dimittuntur, non ac- A servare debeant, quibus vel sacerdotium vel ministerium sine successione est, nec præterit dies qua vel a sacrificiis divinis vel a baptismatis officio vacent? Nam si Paulus ad Corinthios scribit dicens: Abstincte vos ad tempns, ut vacctis orationi (1 Cor. vii), et hoc utique laicis præcepit, multo magis sacerdotes, quibas et orandi et sacrificandi juge officium est, semper debebunt ab hujusmodi consortio abstinere, qui si contaminati fuerint carnali concupiscentia, quo pudore vel sacrificare forsitan usurpabunt, aut qua conscientia, quove merito exaudiri se credunt, cum dictum sit Omnia munda mundis, coinquinatis autem et infidelibus nihil mundum (Ad Til. 1)? Sed fortasse licere hoc credit, quia scriptum 'est: Unius uxoris virum (I Tim. 111), non permanen-B tem in concupiscentia generandi dixit, sed propter conscientiam futuram. Neque enim integros corpore non admisit, qui ait: Vellem autem omnes sic esse, sicut et ego (I Cor. vii). Et apertius declarat dicens : Qui antem in carne sunt, Deo placere non possunt; vos autem jam non estis in carne, sed in spíritu (Rem. viii).

#### Quod monachus, si clericus factus fuerit, propositum suum servare debeat.

XVII. De monachis qui diu morantes in monasteriis postea ad clericatus ordinem pervenerint, non debere eos a priore proposito deviare. Aut enim sicut in monasterio fuit, et quod diu servavit, in meliori gradu positus amittere non debet. Aut si corruptus postea baptizatus in monasterio sedens, et ad clericatus ordinem accedere voluerit, uxorem omnino habere non poterit, quia nec benedici cum sponsa potest jam ante corruptus. Quæ forma servatur in clericis maxime, cum vetus regula hoc habeat, ut quisque corruptus baptizatus clericus esse voluisset, sponderet se uxorem omnino non ducere.

#### Ut ex curialibus clericus non fiat, propter roluptates quas a diabolo inventas exhibere compellitur.

XVIII. Præterea frequenter quidam ex fratribus nostris curiales, vel quoslibet publicis functionibus occupatos, clericos facere contendunt, quibus postea major tristitia, cum de revocandis eis aliquid ab imperatore præcipitur, quam gratia nascitur de adscitis. Constat enim eos in ipsis muniis voluptates etiam exhibere, quas a diabolo inventas esse non dubium Dest, et ludorum aut munerum apparatibus aut præesse aut forsitan interesse. Sit certe in exemplum sollicitudo et tristitia fratrum, quam sæpe pertulimus imperatore præsente, cum pro his sæpius rogaremus, quam ipse nobiscum positus cognovisti, quibus non solum inferiores clerici ex curialibus, verum etiam jam in sacerdotio constituti, ingens molestia ut redderentur instabat.

# De virginibus velatis, si deviaverint.

XIX. Item quæ Christo spiritaliter aupserunt, et a sacerdote velantur, si postea vel publice nupserint. vel se clanculo corruperint, non eas admittendas esse ad agendam pœnitentiam, nisi is cui se junxerant de mundo recesserit. Si enim de hominibus bæc ratio custoditur, ut quæcunque vivente viro alteri nupserit, habeatur adultera, nec ei agendæ pæniten. A varentur, nec admittantur ad tale ministerium quod tile licentia concedatur, nisi unus ex his fuerit defunctos, quanto magis de illa tenenda est que ante immortali se sponso conjunxerat, et postea ad humanas auptias transmigravit?

De virginibus non velatis, si deviaverint.

XX. Hæ vero quæ necdum sacro velamine tectæ. tamen in proposito virginali semper se simulaverunt permanere, licet velatæ non fuerint, si forte nupserint, bis agenda aliquanto tempore ponitentia est, quia sponsio earum a Domino tenebatur. Si enim inter homines solet bonæ fidei contractus nulla ratione dissolvi, quanto magis ista pollicitatio quam cum Deo pepigerunt, solvi sine vindicta non poterit? Nam si apostolus Paulus quæ a proposito viduitatis discesserant, dixerit eas habere damnationem, quia primam fidem irritam fecerunt (I Tim. v), quanto potius virgines, que prioris promissionis fidem frangere sunt conatae?

Hæc itaque regula, frater charissime, si plena vigilantia fuerit ab omnibus Dei sacerdotibus observata, cessabit ambitio, dissensio conquiescet, hæreses et schismata non emergent, locum non accipiet diabolus seviendi, manebit unanimitas, iniquitas soperata calcabitur, veritas spiritali fervore flagrabit, pax prædicata labiis cum voluntate animæ concordabit, implebitur dietum Apostoli, ut unanimes unum sentientes permancamus in Christo (Philipp. 11), níhil per contentionem nobis, neque per inanem glosalvatori placentes : cui est honor et gloria in sæ- C generandi hoc dixit, sed propter continentiam futuriam vindicantes, non hominibus, sed Deo nostro cula sæculorum. Amen. Data vv cal. Martii Honorio Angusto vi et Aristoneto v. c. conss. (Ann. Christi 404.)

Innocentius Exuperio episcopo Tolosano salutem. Consulenti tibi, frater charissime, quid de proposita specie unaquaque sentirem, pro captu intelligentise meze quæ sunt visa respondi, quid sequendum, vel docilis ratio persuaderet, vel auctoritas lectionis ostenderet, vel custodita series temporum demonstraret. Equidem dilectio tua institutum secuta prudentium ad sedem apostolicam referre maluit, quid debeset de rebus dubiis custodire potius, quam usarpatione presumpta que sibi viderentur, de singulis obtinere. Cur enim magis pudendum putemus ipsi de collatione docilitas accedit, ut perscrutatis rationibus ad proposita respondere compellar : eoque M m aliquid semper addiscat, qui postulatur ut dos ecat. Proponam igitur singula, subjiciamque respon-

# De incontinentia sacerdotum vel levitarum.

XXI. Proposuisti quid de his observari debeat quos in diaconii ministerio aut in officio presbyterii positos incontinentes esse aut fuisse generati filii prodiderunt. De his et divinarum legum manifesta est disciplina, et beatæ recordationis viri Siricii episcopi monita evidentia commearant, ut incontinentes in efficiis talibus positi omni honore ecclesiastico pri-

sola continentia oportet impleri. Est enim vetus ad- , modum sacræ legis auctoritas (I Paral. xxv; Luc. 1), jam inde ab initio custodita, quod in templo anno vicis sue habitare precepti sunt sacerdotes, ut servientes sacris oblationibus puros et ab omni labe purgatos sibi vindicent divina mysteria, neque eos ad sacrificia fas sit admitti, qui exercent vel cum uxore carnale consortium, quia scriptum est : Sancti estote, quia et ego sanctus sum Dominus Deus vester (Levit. xx). Quibus utique propter sobolis successionem propterea uxorius usus fuerat relaxatus, quia ex afia tribu ad sacerdotium nullus fuerat præceptus accedere : quanto magis hi sacerdotes vel levitte pudicitiam ex die ordinationis suæ servare debent, quibus B vel sacerdotium vel ministerium sine successione est, nec præterit dies qua vel a sacrificiis divinis vet a baptismatis officio vacent? Nam si Paulus ad Corinthios scribit dicens: Abstincte vos ad tempus, nt vacetis orationi (1 Corinth. vn), et hoc utique laicis pracepit, multo magis sacerdotes, quibus et orandi et sacrificandi juge officium est, semper debebunt ab hnjusmodi consortio abstinere : qui si contaminatus fuerit carnali concupiscentia, quo pudore vel sacrificare usurpabit, aut qua conscientia, quove merito exaudiri se credit, cum dictum sit: Omnia munda mundis, coinquinatis autem, et inlidelibus nihil mundum (Ad Tit. 1)? Sed fortasse hoc licere credit, quia scriptum est: Unius uxoris virum (1 Tim. III); non permanentem in concepiscontia ram. Neque eniin integros corpore non admisit, qui uit : Vellom autem omnes sie esse, sieut et ego (I Cor. vH), et apertius declarat, dicens: Qui autem in carne sunt, Deo placere non possunt; ves autem jam non estis in carne, sed in spiritu (Rom. vin). Et habentem fillos (I Tim. 111), non generantem, dixit. Sed ea plane dispar et divisa sententia est; nam si ad aliquos forma illa ecclesiastica vita pariter et disciplinæ, quæ ab episcopo Siricio ad provincias commeavit; non probabitur pervenisse, his ignorationis venia remittetur, ita ut de cætero penitus incipiant abstinere, et ita gradus suos in quibus inventi fuerint sic retentent, ut eis non liceat ad potiora conscendere : quibus in beneficio esse debet, quad discere aliquid, quam omniso nescire? mihi quoque D hunc ipsum locum quem retinent non amittant. Si qui autem scisse formam vivendi missam a Siricio deteguntur, neque statim cupiditates libidinis abjecisse, illi sunt modis omnibus submovendi, qui post admonitionem cognitam præpohendam arbitrati sunt voluptatem.

# De ultima pænitentia.

XXII. Et hoc quæsitum est, quid de his observari oporteat, qui post baptismum omni tempore incontinentiæ voluptatibus dediti in extremo fine vitæ suæ pænitentiam simul et reconciliationem communionis exposcunt. De his observatio prior durior, posterior interveniente misericordia inclinatior est. nam consuctudo prier tenuit, ut concederatur cis

temporibus crebræ persecutiones essent, ne communionis concessa facilitas homines de reconciliatione securos non revocaret a lapsu, merito negata communio est, concessa pœnitentia: ne totum penitus negaretur, et duriorem remissionem fecit temporis ratio. Sed postquam Dominus noster pacem Ecclesiis suis reddidit, jam terrore depulso communionem dari abeuntibus placuit, et propter Domini misericordiam, quasi viaticum profecturis, ne Novatiani hæretici, negantis veniam, asperitatem et duritiam subsequi videamur. Tribuetur ergo cum pænitentia extrema communio, ut homines hujusmodi vel in supremis suis, permittente Salvatore nostro, a perpetuo exitio vindicentur.

# De administrationibus.

XXIII. Quæsitum etiam est super his qui post baptismum administraverunt, et aut tormenta sola exercuerunt, aut etiam capitalem protulerunt sententiam, de bis nibil legimus a majoribus definitum (Rom. xIII). Meminerant enim a Deo potestates has fuisse concessas, et propter vindictam noxiorum gladium suisse permissum, et Dei ministrum esse datum in hujusmodi vindicem. Quomodo igitur reprehenderent factum quod auctore Deo viderant esse concessum? De his ergo ita ut hactenus servatum est, sic habemus, ne aut disciplinam evertere, aut contra auctoritatem Domini venire videamur. Ipsis autem in ratione reddenda, gesta sua omnia servabuntur.

Quod viri cum adulteris uxoribus non conveniant.

XXIV. Et illud desideratum est sciri, cur commu- C nicantes viri cum adulteris uxoribus non conveniant, cum contra uxores in consortio adulterorum virorum manere videantur? Super hoc Christiana religio adulterium in utroque sexu pari ratione condemnat, sed viros suos mulieres non facile de adulterio accusant. et non habeut latentia peccata vindictam; viri autem liberius uxores adulteras apud sacerdotes deferre consueverunt, et ideo mulieribus, prodito earum crimine, communio denegatur, virorum autem latente commisso non facile quisquam ex suspicionibus abstinetur, qui utique submovebitur, si ejus flagitium detegatur. Cum ergo par causa sit, interdum probatione cessante vindictæ ratio conquiescit.

#### Quod qui preces vel criminales dictant, habeantur immunes.

XXV. Illud etiam sciscitari voluisti, an preces dictantibus liberum concedatur utique post baptismi regencrationem a principibus poscere mortem alicujus, vel sanguinem de reatu? quam rem principes nunquam sine cognitione concedunt, sed ad judices commissa ipsa vel crimina semper remittunt, ut causa cognita viudicentur : quæ cum quæsitori fuerint delegata, aut absolutio aut damnatio pro negotii qualitate profertur, et dum legum in improbos exercetur auctoritas, erit dictator immunis.

Quod hi qui intercedente repudio divortium pertulerunt, ahisque se vinxerunt nuptiis, adulteri esse monstrentur.

XXVI. De his etiam requisivit dilectio tua, qui in-

poenitentia, sed communio negaretur. Nam cum illis A terveniente repulio alii se matrimonio copularunt, quos in utraque parte adulteros esse manifestum est. Qui vero vel uxore vivente, quamvis dissociatum videatur esse conjugium, ad aliam copulam festinarunt, neque possunt adulteri non videri, in tantum ut etiam hæ personæ quibus tales conjuncti sunt, etiam ipsæ adulterium commisisse videantur, secuudum illud quod legimus in Evangelio: Qui dimiscrit uxorem suam, et duxerit aliam, mæchatur; similiter et qui dimissam duxerit, machatur (Matth. xix), et ideo omnes a communione sidelium abstinendos. De parentibus autem aut propinquis eqrum, nihil tale statui potest, nisi si incentores illiciti consortii fuisse detegantur.

# Qui libri in canone recipiantur.

XXVII. Qui vero libri recipiantur in canone Scripturarum brevis annexus ostendit. Ilæc sunt ergo quæ desiderata moneri voce voluisti: Mosis libri quinque. id est Genesis, Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium, nec non et Jesu Nave unus, et Judicum unus, et Regnorum libri 4, simul et Ruth. Prophetarum libri 16, Salomonis libri 5, Psalterium. Item historiarum Job liber unus, Tobiæ unus, Esther unus, Judith unus, Machabæorum duo, Esdræ duo, Paralipomenon duo. Item Novi Testamenti Evangeliorum lib. 4; apostoli Pauli Epistolæ 14; Epistolæ Joannis 3; Epistolæ Petri 2; Epistola Judæ; Epistola Jacobi, Actus apostolorum, Apocalypsis Joannis. Cætera autem, quæ vel sub nomine Matthiæ, sive Jacobi Minoris, vel sub nomine Petri et Joannis, quæ a quodam Leucio scripta sunt, vel sub nomine Andrew, quæ a Nexocharide et Leonide philosophis, vel sub nomine Thomæ scripta sunt, et si qua sunt alia, non solum repudianda, verum etiam noveris esse danınanda. Data x cal. Martiarum; Stilicone 11 et Anthemio conss. (An. Christi 405.)

Innocentius Felici episcopo Nuceriano salutem.

Mirari non possumus dilectionem tuam sequi instituta majorum, omnia quæque possunt aliquam recipere dubitationem, ad nos, quasi ad caput atque ad apicem episcopatus referre: ut consulta videlicet sedes apostolica ex ipsis rebus dubiis certum aliquid faciendumque pronuntiet, quod nos et libenter accipimus, et dilectionem tuam memorem canonum comprobamus. Scripsisti igitur quod, fervore fidei quo polles, et amore sanctæ plebis vel reparaveris Ecclesias Dei, vel novas quasque construxeris : sed in his clericos quos constituas non habere, aliquos vero mutilos, aliquos digamos esse, ad quod stupuimus prudentem virum de his voluisse consulere, que omnibus sunt certa ratione comperta. Ergo non quasi ignoranti dicimus, sed in aliis forsitan occupatos istud oblitos esse vos dicimus.

Si quis volens partem sibi corporis amputaverit, clericus esse non potest : notens autem potest.

XXVIII. Qui igitur partem cujuslibet digiti sibi ipse volens abscidit, hunc ad clerum canones non admittunt : cui vero casu aliquo contigit, dum aut operi rustico curam impendit, aut aliquid faciens se non sponte percussit : lios canones præcipiunt et elericos A querelam detulerit, libelli ejus series annexa defieri, et si in clero fuerint reperti, non abjici. In illis enim voluntas est judicata, que sibi ausa fuit ferrum injicere, quod scilicet et alii id facere dubitare non possit : in istis vero casus veniam meruit.

Quod digami ad clerum admitti non possint.

XXIX. De digamis autem nec consuli debuit, cum manifesta sit lectio Apostoli, unius uxoris virum ad sacerdotium sive ad clericatum admitti debere (I Timot. ni). Et hanc ipsam tamen si virginem accepit, nam ea quæ habuerit ante virum, licet defunctus sit, tamen si clerico postea fuerit copulata, clericus qui eam acceperit esse non poterit, quia in lege caulum est, Non riduam, non abjectam habere posse conjugem sacerdotem.

Oui de laicis ad clerum non debeant promoveri.

XXX. De laicis vero religio tua consuluit quod canones ordinare prohibeant. Certum est quidem hoc regulas occlesiasticas continere : sed non ita delinitum est ut de omnibus sit laicis constitutum. Neque enim clerici nasci et non fieri possunt, sed designata sunt genera de quibus ad clericatum pervenire non possumt, id est, si quis sidelis militaverit, si quis sidelis causas egerit, boc est postulaverit, si quis fidelis administraverit. De curialibus autem manifesta ratio est, quoniam, etsi inveniantur hujusmodi viri qui debeant clerici fleri, tamen sapius ad curiam repetuntur, cavendum ab his est propter tribulationem quæ sæpe de his Ecclesiæ provenit.

Qui de laicis possunt sieri clerici, hic aperte concuba C prohibetur.

XXXI, Laici verò qui habentes uxores baptizati sunt, ac sic se instituerint ut opinio eorum in nullo vacillet, ut aut clericis juncti sint, aut monasteriis, ex quo baptizati sunt, hæserint, si non concubinam, non pellicem noverint, si in omnibus bonis operibus vigilaverint, non prohibentur hujusmodi ad clericalus sortem assumi.

De temporibus immorandis in clero.

XXXII. Ita sane ut in eos tempora a majoribus constituta serventur: nec cito quilibet lector, cito acolythus, cito diaconus, cito sacerdos fiat. Quia in minoribus officiis si diu perdurent, et vita eorum pariter et obsequia comprobantur, ut ad sacerdotium postea emersis stipendiorum meritis veniant, D nec praripiant quod vita probata meretur accipere. Quoniam ergo certa definitione monstratum est qui debeaut admitti, qui vero reprobari, ex his omnibus, quos videt dignatio tua non posse reprobari, eligere debebis, quos clericos facias. Si enim nullam gratiam hominibus aut beneficium præstare velimus, tales invenire possumus, de quorum assumptione nec pacurrere, nec erubescere valeamus.

Innocentius Maximo et Severo episcopis per Brutios. Ecclesiasticorum canonum norma nulli esse de-Let incognita sacerdoti, quia nesciri hæc a pontifice setis est indecorum : maxime cum a laicis religiosis viris et sciatur, et custodienda esse ducatur. Nuper Maximilianus filius noster agens in rebus cujusmodi

Quod hi qui in presbyterio filios genuerint, removeri ab officio debeant.

XXXIII. Qui zelo fidei ac disciplinæ ductus non patitur Ecclesiam pollui ab indignis presbyteris, quos in presbyterio filios asserit procreasse, quod non licere exponerem, nisi nossem vestram prudentiam legis totius habere notitiam. Et ideo, fratres charissimi, libelli qui subjectus est tenore perspecto, eos qui talia perpetrasse dicuntur jubebitis in medio collocari, discussisque objectionibus quæ ipsis presbyteris impinguntur, si convinci potuerint, a sacerdotali removeantur officio. Quia qui sancti non sunt sancta tractare non possunt, atque alieni efficiantur B a ministerio quod vivendo illicite polluerunt. Miramur autem hæc corum dissimulare episcopos, ut aut conhibere, aut nescire esse illicita iudicentur.

> Quod post pænitentiam nullus possit ad clerum admitti.

XXXIV. Innocentius Agapito, Macedonio et Mariano episcopis Apulis.

Multa in provincia vestra contra canones ecclesiasticos decretaque majorum usurpari a plurimis et relationes diversorum, et suggestiones sidissimæ retulerunt, quæ quidem possent facile resecari, si episcopi in his non invenirentur auctores. Qui dum aut amicis, aut obsequentibus gratiam præstare nituntur, religionem violant, ordinesque corrumpunt, ac sic evenit ut indigni quique honores suscipiant ecclesiasticos, et admittantur ad clerum, qui nec inter laicos quidem dignum locum habere mererentur, sicuti nunc dato nobis libello monstratum est, Modestum quemdam multis criminibus involutum, propter quæ etiam pœnitentiam egisse dicitur, non solum clericum effectum, quod non licet, verum etiam ad episcopatus apicem tendere, cum canones apud Nicæam constituti pænitentes etiam ab infimis officiis clericorum excludant. Et ideo, fratres charissimi, perspecto tenore libelli eum jubebitis præsentari, ac si vere constiterit talem qualem libellus affirmat, non solum ab ambitione episcopatus, sed etiam a clericatus removeatur officio.

De Bubalio et Tauriano, damnatis a provincialibus episcopis, quorum sententiam sedes apostolica retractare curarit.

XXXV. Innocentius Rufo. Gerontio. Sophronio. Flaviano, Macedonio, Prosdotio, et Aristeæ episcopis per Macedoniam constitutis. Mora coepiscoporum nostrorum Maximiani et Eumeni, vel polius importunitas temporum fecit ut vos iteraretis de Bubalio et Tauriano querimoniam, et nos iterum in homines perditissimos insurgeremus sed ut possum pauciori. bus verbis malorum tantorum imitabor compendium. et strictim quæ in volumine litterarum vestrarum conspexerim retractabo. Grave non potuit videri piissimis mentibus vestris cujuscunque retractari judicium, quia veritas exagitata sæpius magis splendescit in luce, et peruicies revocata in judicium gravius et eine penitentia condemnatur; nam fructus divinus

tum illud video movisse animos vestros, quod in multis Bubalius sæpe fallaciis deprehensus objecerit exemplaria fictarum quasi a nobis litterarum: cum pro consuctudine hominis nihil quod proferret jam tide dignissimum videretur. Sed sileatur omne jam de tali negotio murmur, et convicti diaboli ipsi anhelitus comprimantur. Subjunximus autem his priores litteras, quas per memoratos episcopos miseram: quibus ita plenaria sententia nostrorum sensuum designata est, ut dum relegeritis, nihil ambiguum, nihil requirendum in hac causa de cætero repetatis. Hanc autem paginulam nostram sollicitius credentibus episcopis relegendam mittite, ut sciant plenissime quid sit de Bubalio et Tauriano, cæterisque provinvere a talibus, ne talia sortiantur.

# De terminis minime transserendis.

XXXVI. Innocentius Florentio episcopo Tiburtinensi.

Non semel, sed aliquoties clamat Scriptura divina ( Dent. xix et xxvii; Proverb. xxii ) transferri non oportere terminos a patribus constitutos: quia nefas est si quod alter semper possederit, alter invadat, quod tuam bonitatem frater et coepiscopus noster Ursus asserit perpetrasse. Nam Nomentanam sive Feliciensem parochiam ad suam diocesim a majoribus pertinentem invasisse te, atque illic divina celebrasse mysteria inconsulto eodem ac nesciente, non sine dolore conquestus est. Quod si verum est, non leviter te incurrisse cognoscas, unde si declinare cupis tantæ usurpationis invidiam, nostris litteris admonitum te convenit abstincre: certe si aliquid tibi credis justitize suffragari integris omnibus, et in pristino statu manentibus, post dies venerabilis Paschæ adesse debebis, ut meinoratis possis intentionibus respondere, partibusque in medio collocatis, quid antiquitas aut veritas habeat inquiramus.

Si cujus uxor suerit abducta in captivitatem, et alteram maritus acceperit, revertente prima, secunda mulier debet excludi.

XXXVII. Innoceptius Probo.

Conturbatio procelle barbaricæ facultati legum intulit casum, nam bene constituto matrimonio inter Fortunium et Ursam captivitatis incursus secerat næcoim in captivitate prædicta Ursa mulier teneretur, aliud conjugium cum Restituta Fortunius memoratus inisse cognoscitur. Sed favore Domini reversa Ursa nes adiit, et nullo dissitente uxorem se memorati esse perdocuit. Quare, domine fili merito illustris, statuimus, fide catholica suffragante illud esse conjugium, quod erat primitus gratia divina fundatum conventumque secundæ mulieris, priore superstite, nec divortio ejecta, nullo pacto posse esse legitimum.

Ad Aurelium Carthaginiensem, et Augustinum Hipponensem episcopos scriptu salutatoria plena charitale.

XXXVIII. Innocentius Aurelio et Augustino episcopis. Acceptissimi mihi Germani compresbyteri ille

est justitiam sæplus recenseri, fratres charissimi. Ve- A recursus vacuus officio nostro esso non debuit; per charos enim salutare charissimos naturale quodammodo nobis videtur et consequens. Gandere igitur in Domino vestram germanitatem amantissimi cupimus, et pro nebis paria ad Deum vota rependere precamur, quia, ut bene nostis, communibus et alternis plus agimus orationibus, quam singularibus aut privatis.

Ad Julianam nobilem ejusdem papæ scripta exhorta-

XXXIX. Singulare membrum Ecclesiæ tuæ religionis amplitudinem existere, et a nobis reverentissime coli satis est omnibus manifestum. In ipso apice enim nobilitatis multo nobiliorem Ecclesiæ devotionem impendis, et magis læta Christi agnitione præciarum, ut servent, qui digni admonitione sunt, ca- B ceptis ejus obtemperas, et in side potius exsultas, quam tanti generis flore jactaris. Summæ virtutis est vicisse gloriam carnis, et magnæ est Christi gratiæ nobilitatem moribus superasse, domina tilia merito illustris. Certa igitur existens, dilectissima, vitæbujus quæcunque sunt spatia ætermis divinisque officiis illustrare contende, ut qui insignem te præstitit, reddat sibi per sæcula clariorem.

Ad Aurelium episcopum Carthaginis de Pascha.

XL. Innocentius Aurelio.

Charitatis nostræ officium nullo intervallo dirimitur, etiamsi charta nullos apices ferat. Vivit enim spiritalis gratia alternis in cordibus, et amorem nostrum confovet sacerdotalis ipsa societas. Cum ergo indignum est unitatem Ecclesiæ non custodiri, idem-C que omnes pariter et sentiamus et pronuntiemus, frater charissime, has ego litteras de ratione paschali alterius, dico futuri anni, perscripsi. Nam cum ante diem xı cal. Aprilium pene luna 16 colligatur (nam quippiam minus est), itemque in ante diem iv cal. earumdem veniat 23, existimavi xı cal. memoratarum die festa paschalia celebranda: quoniam in 23 luna nullum Pascha unquam ante hoc Pascha factum esse cognoscimus. Sententiæ meæ exposui atque edixi tenorem; jam prudentiæ erit tuæ, consora mihi frater, cum unanimis et consacerdotibus nostris hanc ipsam rem in synodo religiosissima retra ctare, ut si nibil dispositioni nostræ resultat, nobis plenissime aperteque rescribas, quo deliberatam paschalem diem jam litteris ante ut moris est servum, nisi sancta religionis statuta providerent. Cum D vandam suo tempore præscribanus. Compresbyterum autem Archidamum, quanvis noverim quod libentissime ac more suscipias consucto, tamen ex abundantibus postulo ut cum inter tuos habere digneris.

#### De Antiochena Ecclesia.

XLI. Innocentius Bonifacio presbytero.

Ecclesia Antiochena, quam priusquam ad urbem perveniret Romam beatus apostolus Petrus sua prasentia illustravit, velut germana Ecclesiæ Romanæ, diu se ab cadem alienam esse non passa est: nam missis legatis ita pacem postulavit et meruit, ut es Evagrianos suis ordinibus, ac locis intemerata ordinatione quain acceperant a memorato susciperent, et Joannis sanctæ memoriæ vel elerices vel

Laices in unum colligeret atque congregaret. Pro- A ter destinata sibi rogaverint redhiberi. Exspectamus mittens ipsius civitatis episcopus, frater meus Alexander, etiamsi quis forte vel a nobis vel aliunde posterioris ordinationis ad eosdem advenerit, se sine controversia recepturum, ac nomen episcopi memorati inter quiescentes episcopos recitaturum : cui rei nos noverit tradidisse manus, frater charissime, et cos in nostra viscera recepisse, ne diu membra quæ requisiverant sanitatem, ab unitate corporis haberentur aliena. Omnia vero que per ordinem gesta sunt filius meus diaconus Paulus, harum scilicet portitor litterarum, tuxe dilectioni poterit enarrare: ut et gaudium commune nobiscum habeas, et eos informes qui pro Attici partibus intervenire consuevernat.

Ad Alexandrum Antiochemum episcopum de pace.

XLII. Innocentius Alexandro episcopo.

Quam grata mihi, quam pia, quam necessaria legatio a tua sanctitate, frater charissime, ad nos directe fuerit, gestorum ipsorum replicatione cognosees. Voluit enim compreshyter noster Cassianus hanc amicitiarum nostrarum paginulam per compresbyterum nostrum Paulum, Nicolaum diaconum, et Petrum subdiaconum, filies nostros, quasi primitias pacis nostræ conscribi. Saluto itaque et tuam mihi in Christo germanitatem, et omnem illam quæ tecum tam bene sentit Ecclesiam, nosque, ut facitis, et alloquamini peto crebrius litteris, et frequentius de vestra salute lætificetis. Dabit enim (ut confido) Dominus totius pos præteriti temporis dispendia amantissimo litterarum colloquio repensare.

# De Attico Constantinopolitano episcopo.

XLIII. Innocentius Maximiano episcopo.

Miramur prudentiam tuam scripta ad Atticum episcopum Constantinopolitanæ urbis a nobis et prosecutione propria, et dato libello, qui subter annexus est, postulare: a quo nec missas ullas saltem epistolas ad nos vel ad vestram synodum utique pertulisti, idque non petenti æstimes tribuendum : quod debeas deprecationibus discussa ratione concessum, communionem suspensa restituitur demonstranti causas quibus id cederat jam esse detersas, et profitenti conditiones pacis impletas. Quod neque apud vos, neque apud nos, ut prædixi, Atticus missis aliquibus suorum vel dicere voluit, vel demonstrare I completum. Quemadmodum Autiochenæ Ecclesiæ frater et coepiscopus noster Alexander digna legatione et prosecutus est, et probavit, quibus omnibus utique interesse dignatus cognovisti, quemadmodum singillatim, omnia scriptorum nostrorum ante hac de causa beatissimi Joannis, quondom coepiscopi nostri, discusserim, utque illi in omnibus satis evidenter monstraverint universa quæ apud Antiochiam sieri debucrint, fuisse completa. Quorum amplexati pacem utique idem fecimus, et magnum tramitem omnibus camdem postulaturis ostendimus: si modo que discussa sunt atque completa, ctiam ipsi se pro suo loco fecisse vel complesse aliquando monstraverint, communionemque, ut isti legatione selemniergo et professionem memorati de completis omnibus conditionibus, quas diversis temporibus prædiximus, et petitionem communionis: ut recte et petenti et probanti se eamdem mereri reddamus, frater charissime. Nam de omnibus plenissimas ad sanctam fratrum nostrorum synodum dudum litteras percepisti.

Item Alexandro episcopo Antiocheno de pace.

XLIV. Apostolici favoris gratia magno pacis usque ad nos decore resplenduit, tantumque lucis gaudierum, quæ infulsit fidelibus : ut dicentes Deo maximas laudes majores nos debere fateamur, plusque a Deo jocundati sumus, quod discussis omnibus lateribus actionum tum fratornitatis, its totum pietate ac patientia gestum cognovimus, ut in cannibus Dominum laudaremus, successumque insum ideo præstitum tuis laboribus videamus, quod tota virtute pacis amator existens eam requisitam inveneris, et repertam summa charitate servaveris, cum erga omnes. tum precipue circa illos qui quondam Paulini atque Evagrii episcoporum censiti fuerant nomine. Habco summam votorum meerum, com antiqui nævi purgatio tuis temporibus tuisque meritis prorogatur. Quorum etiam illos ejusdem nominis qui in Italia merita clericatus acceperant, censui bono quietis gratiam retinere susceptam. Et quia noster compresbyter Cassianus gratum dixit tux fore dignationi. si meo consilio in civitate vestra clericatus ordinem duecre censerentur, statui propter benevolentiam tuam, promissaque memorati, ut inter cæteros sacerdotes ministrosque qui in civitate sunt, annumerentur, frater charissime. Libeater præterea de eniscopis Elpidio atque Pappo cognovi, quod sine quastione suas Ecclesias recuperaverint, et multum in gestis. ut subjecta testantur, sollicitus inquisivi, utrum omnibus easet conditionibus satisfactum in causa beati et vere Dee digni sacerdotis Joannis. Et cum per singula assertio legatorum ex voto completa esse fateretur, gratias agens Domino communionem Ecclesize yestræ ita rocepi, ut præ me feram apostolicæ sedis condiscipulos primos dedisse cateris viam pacis: in qua firmatos vos nosque Domini Christi ita benignitas amplexabitur, utque communio, atque ut nullo de cætero titillamento, vel levi cujusquam contentionis pudore pulsetur. Scripta autem Acacii episcopi, quoniam cum vestris sunt porrecta, suscepimus : ne per vestram injuriam file, qui ofim a nobis. snaponaus fuerat, repudiaretur, et tamen satis abunde in actis statuimus, sicuti dignanter relegere procurahis, quid in ejus persona debeat custodiri, ut si per omnia vestris consiliis actibusque tam sanctis se rogaverit osso communem, præstetur seni favore vestre, nestroque judicio communionis, ac litterarum a nobis gratia proregata. Subscripscrunt 20 episcopi Haliæ.

Item Alexandro episcopo Antiochemo.

Quod prima sedes beati Petri apud Antiochiam esse memorelur.

XLV. Et onus et honor nobis a tua fraternitate

litteris, vel commonitorio vestro, ut dat sancti Spiritus gratia, respondere possimus. Revolventes itaque auctoritatem Nicænæ synodi, quæ unam omnium per orbem terrarum mentem explicat sacerdotum, quæ censuit de Antiochena Ecclesia cunctis sidelibus, ne dixerim sacerdotibus esse necessarium custodire, qua super diocesim suam pra dictam Ecclesiam non super aliquam provinciam recognoscimus constitutum. Unde advertimus non tam pro civitatis magnificentia hoc eidem attributum, quam quod prima primi apostoli sedes esse monstretur, ubi et nomen accepit religio Christiana, et que conventum apostolorum apud se fieri celeberrimum meruit, quæque urbis Romæ sedi non cederet, nisi quod illa in transitu merujt, ista susceptum apud se consummatum- B que gaudet. Itaque arbitramur, frater charissime, ut sicut metropolitanos auctoritate ordinas singulari, sic et cæteros non sine permissu conscientiaque tua sinas episcopos procreari, in quibus hunc modum recte servabis, ut longe positos littefis datis ordinari censeas ab his qui nunc cos suo tantum ordinant arbitratu; vicinos autem, si æstimas ad manus impositionem tuæ gratiæ statuas pervenire : quorum enim te maxima exspectat cura, præcipue tuum debent mereri judicium.

Quod non oporteat secundum constituta imperatorum duos esse metropolitanos episeopos.

XLVI. Nam quod sciscitaris, utrum divisis imperiali judicio provinciis, ut duæ metropoles fiant, sic duo metropolitani episcopi debeant nominari: non C ergo visum est ad mobilitatem necessitatum mundanarum Dei Ecclesiam commutari, honoresque aut divisiones perpeti, quas pro suis causis faciendas duxerit imperator : ergo secundum pristinum provinciarum morem metropolitanos episcopos convenit numerari. Cyprios sane asseris, olim Arianæ impietatis potentia fatigatos, non tenuisse Nicænos canones in ordinandis sibi episcopis, et usque adhuc habere præsumptum, ut suo arbitratu ordinent, neminem consulentes : quocirca persuademus eis, ut curent juxta canonum sidem catholicam sapere atque unum cum cæteris sentire provinciis, ut appareat Spiritus sancti gratia ipsos quoque ut omnes Ecclesias gubernari.

Quod Arianorum clerici non sint suscipiendi in suis officiis, quamvis eorum baptisma, quod catholicum constat, confirmet Ecclesia.

XLVII. Arianos præterea, cæterasque ejusdem modi pestes, quia eorum laicos conversos ad Dominum sub imagine pænitentæ ac sancti Spiritus sanctificatione per manus impositionem suscipimus, non videtur clericos eorum cum sacerdotii aut ministerii cujuspiam suscipere dignitate: quoniam quibus solum haptisma ratum esse permittimus, quod utique in nomine Patris, et Filli, et Spiritus sancti perficitur; nec sanctum Spiritum eos habere ex illo baptismate, illisque mysteriis arbitramur, quoniam cum a catholica fide eorum auctores desciscerent, perfectionem Spiritus quam acceperant amiserunt, nec dare ejus

impositus necessarii tractatus causas induxit : quo A plenitudinem possunt, quæ maxime in ordinationibus litteris, vel commonitorio vestro, ut dat sancti Spiritus gratia, respondere possimus. Revolventes itaque auctoritatem Nicænæ synodi, quæ unam omnium per orbem terrarum mentem explicat sacerdotum, quæ censuit de Antiochena Ecclesia cunctis fidelibus, ne dixerim sacerdotibus esse necessarium custodire, qua super diœcesim suam prædictam Ecclesiam non super aliquam provinciam recognoscimus constitutum. Unde advertimus non tam pro civitatis magnificentia hoc eidem attributum, quam quod prima primi apostoli sedes esse monstretur, ubi et nomen

De sancto Joanne Constantinopolitano episcopo.

XLVIII. Innocentius Acacio, BerϾ episcopo.

Adgaudere litteris fraternitatem tuam de receptis Paulini vel Evagrii episcoporum clericis, populisque, et de restitutis Elpidio atque Pappo coepiscopis percensuimus, et vel sero recepto pacis gratiam te fovere postposita omni contentione pervidimus. Unde has ad præstantissimum fratremet coepiscopum nostrum Alexandrum reddendas tux transmisimus unanimitati, videlicet ut si omnes inimicitiæ, omnis æmulatio tam de nomine sancti Joannis mirandi episcopi, quam de omnibus ejusdem communionis participibus a tua animositate discessit, has nostræ societatis recipias litteras, frater charissime, modo ut omnia quæ hic actis firmata sunt, apud mediatorem nostrum amabilem Alexandrum ore proprio, ut communicantem convenit, fatearis. Ut enim hæc nobis unanimitatis charitatisque causa venerabilis est, sic inhæret sollicita, ne quid obliquum, aut subsicivum in quoquam residere nosca-

# De Bonosiacis, quod Judæis sint comparandi.

XLIX: Innocentius Laurentio episcopo Senicusi. Diu mirati sumus dilectionis tuæ litteris lectis hæreticos Photini venena sectantes in territorio dilectionis tuæ non solum esse, sed et publice sibi conventicula in aliquorum possessionibus præparare, cum de toto pene orbe nusquam tam multi quam ad vos delegerint habitare. Quorum doctrinæ nefariæ auctor Marcus dudum de urbe pulsus temeritatis tantæ est ductus audacia, ut primum sibi inter eos vindicet locum, sed ne ulterius debacchandi habeant facultatem, et animas simplicium ac rusticanorum secum in gehennam, cui destinati sunt, trahant : actum est adversus eos a desensoribus Ecclesiæ nostræ, quod eos possint expellere, ut qui Christum Deum ex Patris substantia ante sæcula negant genitum, hi cum Judzeis, qui cum deitatem negaverunt, et nunc usque negant, participium habeant damnationis. Tuum est, frater charissime, que precepta sunt non segnius agere, ne plebem tibi creditam dissimulatione deperdas, et incipias Deo de perditis reddere rationem.

Idem papa de suscipiendis clericis, quos Bonosus, antequam damnaretur, ordinasse cognoscitur.

L. Innocentius Martiano episcopo Naissitano.

Superiori tempore, si tamen recte recordor, me- \ Ut si sacerdos vel quilibet ex clero viduam uxorem duxerit, vel abjectam, suum perdat officium. mini me, tam ad dilectionem tuam quam ad fratres, et coepiscopos nostros, Rufum, Eusebium et cæteros, hujusmodi litteras de clericis Naissensibus transmisisse. His videlicet qui se ante damnationem Bonosi assererent ab eodem tam presbyteros quam diaconos ordinatos : ut si relicto atque damnato ejus errore vellent Ecclesiæ copulari, libenter reciperentur. Ne forte qui essent digni recuperandæ salutis, in eodem deperirent. Verum nunc in Ravennati urbe mihi constituto propter Romani populi necessitates creberrimas Germanio, qui se asserit esse presbyterum, atque Lupentius, qui se diaconum dicit, multorum talium, quasi legatione suscepta prece fusa dolores proprios exprimere gestiverunt, asserentes se quidem Ecclesias in dilectionis tuæ constitutas parochiis retinere, B sed tuam communionem non potuisse mereri : ea videlicet ratione qua Rustitius quidam nomine iterata ordinatione presbyterium suscepisset. Et non levi impedimento fit, dum aut illi dolent hujusmodi hominem in Ecclesia retineri, aut ille sic peccare debere in alios arbitretur, qui in se agnoscit esse peccatum. Li quamvis de eadem re plenius litteræ meæ contineant, quas superius memoravi, tamen etiam nunc adınonendam duximus fraternitatem tuam, ut si vere constat aliquos ante damnationem Bonosi ab eodem ordinatos postea voluisse, vel nunc velle reverti, eos recipiendos esse censemus : maxime cum memorati asserant se in tantum anteriori tempore ordinatos, ut sanctæ recordationis virum Cornelium episcopum Sirmiensis urbis, nec non et fratrem nostrum Nice-C tam, aliosque nonnullos fuisse præsentes, cum honoribus, quos se habere memorant, augerentur. Unde, frater charissime, si eorum assertio fidem recipit veri, suscipiendos esse ambigere non debes, quos tandiu Ecclesias sibi creditas passus es retinere.

Innocentius Rufo, et Eusebio, et cæteris episcopis Macedonibus, et diaconibus in Domino salutem.

Magna me gratulatio habuit, cum post tot discrimina totius (ut ita dixerim) mundi Vitalis archidiaconus vestrarum portitor litterarum ex illis partibus ad nos usque directus advenit, quem cum vidissemus illico, ut oportebat, percontati de vestro statu sumus. Verum ubi reperimus vos ex sententia degere, Domino Deo nostro uberes gratias retulimus, quod D ves famulos suos, suisque altaribus servientes et in adversis tueatur, et in prosperis gubernare dignetur. Qui cum tradidisset epistolas eas, præcepi illico recenseri, in quibus multa posita esse pervidi, quæ stoporem mentibus nostris injicerent, facerentque nos non modicum dubitare utrum aliter putaremus. an ita illa essent posita, quemadmodum personabant. Quæ cum sæpius repeti fecissem, adverti, sedi apostoiicæ, ad quam relatio, quasi ad caput Ecclesiarum missa currebat, aliquam fleri injuriam, cujus adhuc in ambiguum sententia duceretur. Unde de quibus jam dedum scripsisse memini, nunc iterare formam argumentis evidentioribus relationis vestræ geminata percontatio compellit.

LI. Eos qui viduas accepisse suggeruntur uxores, non solum clericos effectos agnovi, verum etiam ad infulas summi sacerdotii pervenisse, quod contra legis esse præcepta nullus ignorat. Nam cum Moyses legislator clamitet : Sacerdos uxorem virginem accipiat, ac ne in hoc præcepto aliquid putaretur ambiguum, addidit : Non viduam, neque ejectam. Contra quod præceptum divina auctoritate subnixum nulla defensio mandati alterius opponitur : nisi consuetudo vestra, quæ (ut ipsi fatemini) ex ignorantia, et ut verecundius dicam, non ex apostolica traditione et ratione integra constituta est. Nos autem, omnes que per Orientem Occidentemque Ecclesias, noverit vestra dilectio hæc penitus non admittere, nec ad ultimum ecclesiastici ordinis locum tales assumere, et si reperti fuerint, submovere.

Ut si quis catechumenus habuerit uxorem, et desuncta ea jam post baptismum acceperit alteram, clericus esse non possit.

LII. Deinde ponitur, non dici oportere digamum eum qui catechumenus habuerit, atque amiserit uxorem, si post baptismum fuerit aliam sortitus, eamque primam videri quæ novo homini copulata sit. quia illud conjugium per haptismi sacramentum cum cæteris criminibus sit ablatum, quod cum de una utique dicitur, certe si tres habuerit in veteri positus homine uxores, erit ei, quæ post baptismum quarta est, sic interpretantibus prima, virginis æque nomen accipiet, quæ quarto ducta est loco. Quis, oro, istud non videat contra Apostoli esse præceptum, qui ait, unius uxoris virum oportere fleri sacerdotem (1 Timoth. m)? Sed objicitur quod in baptismo totum quidquid in veteri homine gestum est, sit solutum. Dicite mihi (cum pace vestra loquor), crimina tantum dimittuntur in baptismo, an et illa quæ secundum Domini præcepta ac Dei instituta complentur? Uxorem ducere crimen est, aut non est crimen? Si crimen est, ergo, præfata venia dixerim, erit auctor in culpa, qui ut crimina committerentur in paradiso, cum ipse eos jungeret, benedixit (Gen. 11). Si vero non est crimen, quia quod Deus junxit (Matth. xix), nesas sit crimen appellari, et Salomon addidit : Etenim a Deo præparatur viro uxor (Proverb. xix), quomodo creditur inter crimina esse dimissum, quod Deo auctore legitur consummatum? Quid de talium filiis percensetur? Nunquid non erunt admittendi in hæreditatis consortio, qui ex ea suscepti sunt quæ ante baptismum fuit uxor, eruntque appellandi vel naturales, vel spurii, quia non est legitimum matrimonium, nisi illud (ut vobis videtur) quod post baptismum assumitur? Ipse Dominus, cum interrogaretur a Judæis, si liceret dimittere uxorem, atque exponeret sieri non debere, addidit : Quod ergo Deus junxit, homo non separet (Matth. xix); ac ne de his copulis locutus esse credatur, quæ post baptismum sortiuntur, meminerint hoc et a Judæis interrogatum. et Judais esse responsum. Quaro, et sollicitus quaro, si una cademque sit uxor ejus qui ante catechumetechumenus susceperit, ac postca alios, cum fidelis, utrum sint fratres appellandi an non? habeant postea defuncto patre erciscundæ hæreditatis consortium, quibus filiorum nomen regeneratio spiritalis creditur abstulisse? Quod cum ita sentire atque judicare absurdum est, quæ (malum) ratio est hoc defendi, et vacua magis opinione jactari, quam aliqua auctoritate roborari? cum non possit inter peccata deputari, quod lex præcepit, et Deus jungit. Nunquid si quis catechumenus virtutibus studuerit, humilitatem secutus fuerit, patientiam tenuerit, elcemosynas fecerit, morti destinatos qualibet ratione eripuerit, adulteria exhorruerit, castitatem tenuerit, quæro si hæc, cum factus fuerit fidelis, amittit, quia per baptismum totum quod vetus homo gesserat putatur auferri? Aspiciamus gentilem hominem Cornelium orationibus atque eleemosynis vacantem, per revelationem angelum Petrumque ipsum vidisse, nunquid per baptismum hæc illi ablata sunt, propter quæ ei baptismum videtur esse concessum? Si ita creditur, mihi credite, non modicum crratur, quia quidquid bene gestum fuerit, et secundum legis præcepta custoditum, non potest facientibus deperire. Nuptiarum ergo copula, quia Dei mandato perficitur, non potest dici peccatum, et quod peccatum non est, solvi inter peccata credi omnino non debet : eritque integrum æstimare aboleri non posse prioris nomen uxoris, cum non dimissum sit pro peccato, quia ex Dei sit voluntate completum.

# Quod non admittantur clerici ab hæreticis ordinati.

Lill. Ventum est ad tertiam quæstionem, quæ pro sui difficultate longiorem exigit disputationem, cum nos dicamus ab hæreticis ordinatos vulneratum per Illam manus impositionem habere caput. Ubi vulnus infixum est, medicina est adhibenda, ut possit recipere sanitatem : quæ sanitas post vulnus secuta sine cicatrice esse non poterit, atque ubi pœnitentiæ remedium necessarium est, illic ordinationis honorem locum habere non posse. Nam si, ut legitur (Levit. 1; Num. xix), quod tetigerit immundus, immundum erit, quomodo id ei tribuetur, quod munditia ac puritas consuevit accipere? sed contra asseritur eum, qui honorem amisit, honorem dare non posse: nec illum aliquid accepisse, quia nihil in dante erat, quod ille 🚜 posset accipere, acquiescimus, et verum est certe, quia quod non habuit, dare non potuit. Damnationem utique, quam habuit per pravam manus impositionem dedit, et qui particeps factus est damnato, quomodo debeat honorem accipere, invenire non possum. Sed dicitur vera ac justa legitimi sacerdotis benedictio auferre omne vitium, quod a vitioso fuerat injectum.

# Quod in ordinationibus crimina vel vitia non bene credantur auferri.

LIV. Ergo, si ita est, applicentur ad ordinationem sacrilegi, adulteri, atque omnium criminum rei, quia per benedictionem ordinationis crimina vel vitia putantur auferri. Nullus sit pœnitentiæ locus, quia id potest præstare ordinatio, quod longa satisfactio

nus, postea sit fidelis, filiosque ex ea cum esset ca- A præstare consuevit. Nostræ vero lex est Ecclesiæ, vetechumenus susceperit, ac postea alios, cum fidelis, utrum sint fratres appellandi an non? habeant postea defuncto patre erciscundæ hæreditatis consortium, quibus filiorum nomen regeneratio spiritalis creditur

Quod hi qui a Bonoso hæretico ordinati sunt proptsrea sint recepti, ne scandalum remaneret Ecclesiæ.

LV. At vero qui a catholica ad hæresim transierunt, quos non aliter oportet nisi per pænitentiam suscipi, apud vos non solum pœnitentiam non agunt, verum etiam honore cumulantur. Sed Anisii Tratris quondam nostri, aliorumque consacerdotum summa deliberatio hæc fuit, ut quos Bonosus ordinaverat, ne cum codem remanerent, ac sicret non mediocre scandalum, si ordinati reciperentur; vicimus, ut opi-B nor, ambigua. Jam ergo quod pro remedio ac necessitate temporis statutum est, constat primitus non fuisse, ac fuisse regulas veteres, quas ab apostolis aut apostolicis viris traditas Ecclesia Romana custodit, custodiendasque mandat his qui eam audire consueverunt, sed necessitas temporis id fieri magnopere postulabat. Ergo quod necessitas pro remedio reperit, cessante necessitate debet utique cessare pariter, quod urgebat, quia alius est ordo legitimus, alia usurpatio, quam ad præsens sieri tempus impellit. Sed canones apud Nicæam constituti de Novatianis sieri permiserunt, prius ille canon a Patribus institutus ponendus est, ut possimus advertere vel quid vel qualiter ab eisdem sensum sit vel præceptum. De his, inquit, qui nominant seipsos catharos, id est mundos, et aliquando veniunt ad catholicam Ecclesiam, placuit sanctæ et magnæ synodo, ut accepta manus impositione sic maneant in clero.

Possumus vero dicere de solis hoc Novatianis esse præceptum, nec ad aliarum hæresum clericos pertinere; nam si utique de omnibus ita definirent, addidissent a Novatianis aliisque hæreticis revertentes debere in suum ordinem recipi : quod si ita esset, etiam illud maxime, quod de Paulianistis dictum est, poterit eonsirmare, a quibus venientes etiam baptizari præcipiunt. Nunquidnam cum de Paulianistis jubent, omnes qui ab hæreticis revertuntur, erunt hoc exemplo baptizandi? quod cum nullus audeat facere, de ipsis tantum esse præceptum ratio ipsa demonstrat. Denique baptizatos rite ab evangelista Philippo Petrus et Joannes sola manus impositione consummant (Act. viii): illos vero quos apostolus Paulus Joannis baptismate baptizatos reperit (Act xix), interrogavitque an Spiritum sanctum suscepissent, fatentibusque se illud ne quidem nomen audisse, jussit cos baptizari. Videtis ergo rite baptizatos, illo dono iterari non posse: et aliter sola aqua lotos baptizari in nomine Patris, et Filli, et Spiritus sancti necessarium pervideri. Ita et de Novatianis tantum jussum esse lucida manifestatione perlegitur. quod ideireo distinctum esse ipsis duabus hæresibus ratio manifesta declarat, quia Paulianistæ in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti minime baptizant. Et Novatiani iisdem nominibus tremendis venerandisque baptizant, nec apud istos de unitate potesta-

tis divince, hoc est Patris, et Filii, et Spiritus sancti, A priora ergo dimittenda dico Dei judicio; de reliquo quastio aliquando commota est, et ideo de omnibus segregatis luce sola electa est, cui istud crederent concedendum, quia nibil in Patris, et Filii, et Spiritus sancti sacramento peccasent. Si quisvero de catholica ad hæresim transiens, aut fidelis ad apostasiam revertens resipiscens redire voluerit, nunquid eadem ratione poterit ad clerum permitti? Quorum commissum non nisi longa prenitentia poterit aboleri. nec post poenitentiam clericum fieri ipsi canones sua auctoritate permittunt. Unde constat, qui de catholica ad Bonosum transierunt damnatum, atque se passi sunt vel cupierunt ab eedem ordinari, non oportuisse ordinationis ecclesiasticae suscipere dignitatem, qui commune omnium Ecclesiarum judicium deserentes, suam peculiariter in Bonoso va- B nitatem sequendam esse duxernat; sed multos constat vim passos, atque invitos attractos repugnantesque ab codem ordinatos. Dicat militi, volo, quisquis bec credit, si non post ordinationem Bonoci interfuit, cum conticeret sacramenta, si communioni ejus parsicipatus non est, si statim discedentibus de ejus possime conciliabalo ad Ecclesiam redilt, et iste talis potest habere colorem aliquem excusationis. Caterum alii qui vel post annum aut mensem ad Ecclesiam redierunt intelligitur cos qui in catholica noverunt se propter vitia sua non posse suscipere ordinationem, ideirco ad illum perrexisse, qui passim et sine ulla discussione ordinationes illicitas faciebat : eredeutes se posse per istam institutionem locum in Ecclesia catholica reperire, de quo antea desperaverunt. C Neme illud qued superest interrogo, qui post mensem aut amptius rediit, cum se presbyterum a Romoso confideret ordinatum, si non sacramenta confecit, si non populis distribuit, si non missas secundum consuetudinem complevit : quid de his censeatis, queso promatis apertius? Ad summam certe, qui mihil a Bonoso acceperunt, rei sunt usurpatæ dignitatis, qui conficiendorum sacramentorum sibi vindicaverant aut non vindicaverant auctoritatem, atque id se putaverunt esse, quod his nulla fuerat regulari ratione concessum.

Qued in Ecclesia peccatum populi inultum soleat

transisse, et advertite quod, ut dicitis, necessitas imperavit in pace jam Ecclesias constitutas non posse presumere: sed, ut sæpe accidit, quoties a populis aut a turba peccatur, quia in omnes propter multitudisem non potest vindicarl, inultum soleat transire:

maxima sollicitudine præcavendum.

Quod subreplum suerit apostolicæ sedi, et suam in melius sententiam commutarit, quando damnationem Photini rescindit.

Veniam nunc ad maximum quasi quoddam thema Photinum, et quod mihi anxium est ac difficillimum. majorum meorum revolvam sententias. Fuerat de illo quoquo pacto, ut etiam ipsi commeministis, aliquid utique gravius constitutum; verum quoniam id per rumorem falsum, ut asseritis, subreptum huic sedi, et elicitum per insidias demonstratis, quia res ad salutem rediit, veniam nos hanc in tantum vebis adnitentibus post condemnationem more apostolico subrogamus, tantisque vestris assertionibus, volvisque tam bonis, tam charis non dare consensum, omnibus duris rebus durius arbitramur. Pro vestra ergo arbitratione, fratres charissimi, sententia ac postulatione episcopum Photinum habetote licitum ita constituere. ut deprecamini, et nostram in melius conversam sententiam labore vel testimonio vestro compotes voti suscipite. Æque Eustathium a me sæpissime comprobatum nolito exspectare, ut diaconii gratia exspulietur: solficitos enim vos pro salute libenter audio, contra caput etiam, si faciendum est, non libenter admitto, cui manum porrigitis, vobiscum porrigo, cui porrigo, mecum porrigite. Hac enim ad Corinthios apostolica est declarata benignitas (I Corint. 1), ut ia uno spiritu ductam ac reductam sententiam boni semper indifferenter sequantur. Nam fateor, have me primum res bene habet erga Eustathium diaconum, quod nec contra tidem unquam quidquam locutus sit, nec loquentem admiserit, nec ad mortem crimen aliquod commisisse, vel jactatum unquam, vel lictum de eo recogneverim. Et qui in his salvas est. si quo pacto conversationes amabiles non habet, habendus est, ut minus pro tempore dilectus, non ut inimicus æstimatus, diabolo in perpetuum mancipandus. Cognosco illum inter illas simultates ac turbines. contra multorum studia, non dico qualia, diversa sensisse, et cum hinc res calamitatesque ipsæ emen. datæ sint, adhuc Dizoniani et Cyriaci subdiacono. rum non potuisse apud vos emendationem reviviscere. Compescite, quæso, ab illo prædictisque, quoramcunque videtis animos, ac non justas æmulatio-LVI. Pervideat ergo dilectio vestra hactenus talia n nes, ut ipse apud nos integer, apud vos cum suis reparatus mereatur pacem, non fictam pervidens charitatem. Omnibus igitur vobis ac singillatim occurrat charitas, et vinculis que nullis modis a Christo solvantur, vobiscum pariter in perpetuum connexa, ketetur in Domino.

# DECRETA ZOSIMI PAPÆ.

Quod monachi vel laici, nisi per gradus Ecclesia, non debeant ad summum sacerdotium pervenire.

1. Zesimus episcopus urbis Romæ Hesychio episcopo Salonitano. Exegit dilectio tua præceptum apostolicæ sedis, in quo Patrum decreta consentiunt, et significas nonnullos ex monachorum cœtu, quorum solitudo quamvis frequentia major est, sed et laicos ad sacerdotium sestinare. Hoc autem specialiter, et sub prædecessoribus nostris, et nuper a nobis interdictum constat, litteris ad Callias Hispaniasque transmissis,

quamvis nec Africa super hac admonitione nostra habeatur aliena, ne quis penitus contra Patrum præcepta, qui ecclesiasticis disciplinis imbutus per ordinem non fuisset, et temporis approbatione divinis stipendiis eruditus, nequaquam ad summum Ecclesiæ sacerdotium aspirare præsumeret, et non solum in eo ambitio inefficax haberetur, verum etiam in ordinatores eius, ut carerent eo ordine quem sine ordine contra præcepta Patrum crediderant præsumendum. Unde miramur ad dilectionem tuam statuta apostolicæ sedis non fuisse perlata. Laudamus igitur propositum constantiæ tuæ, frater charissime, nec aliud de pontificii censura veteris auctoritatis genus exspectandum fuit, quam ut talibus ambitionibus pro curreres. Igitur si quid auctoritati tux, quod nos non opinamur, æstimas defuisse, supplemus. Obsistite talibus ordinationibus, obsistite superbiæ et arrogantiæ venienti. Tecum faciunt præcepta Patrum, tecum apostolicæ sedis auctoritas. Si enim officia sæcularia principem locum, non vestibulum actionis ingressis, sed per plurimos gradus examinatis, temporibus deferunt, quis ille tam arrogans, tam impudens invenitur, ut in cœlesti militia, quæ propensius ponderanda est, et sicut aurum repetitis ignibus explorandum, statim dux esse desideret? Cum tiro ante non fuerit, et prius velit dicere quam discere? Assuescat in Domini castris, in lectorum primitus gradu divini rudimenta servitii, nec illi vile sit, exorcistam, acolythum, subdiaconum, diaconum per ordinem sieri, C nec hoc saltu, sed statutis majorum ordinatione temporibus. Jam vero ad presbyterii fastigium talis accedat, ut et nomen ætas impleat, et meritum probitatis stipendia ante acta testentur. Jure inde summi pontificis locum sperare debebit, facit hoc nimia remissio consacerdotum nostrorum, qui pompam multitudinis quærunt, et putant ex hac turba aliquid sibi dignitatis acquiri. Hinc passim numerosa popularitas ctiam his locis ubi solitudo est, talium reperitur, dum parochias extendi cupiunt, aut quibus aliud præstare non possunt, divinos ordines largiuntur. Quod oportet districti semper esse judicii, rarum est enim omne quod magnum est.

Quod si quis interdicta despezerit, gradus sui periculo subjacebit.

II. Proinde nos, ne quid meritis dilectionis tuze derogemus, ad te potissimum scripta direximus, quæ in omnium fratrum et coepiscoporum nostrorum facies ire notitiam, non tantum corum qui in ca provincia sunt, sed etiam qui vicinis dilectionis tuze provinciis adjunguntur. Sciet, quisquis hoc, postposita Patrum et apostolicæ sedis auctoritate, neglexerit, a nobis districtius vindicandum, ut loci sui minime du-

in quibus regionibus familiaris est ista præsumptio : A bitet sibi non constare rationem, si hoc putat post tot prohibitiones impune posse tentari: contumeliæ enim studio fit quidquid interdictum toties usurpatur.

Quæ in singulis cleri gradibus tempora sint præfixa.

III. Hæc autem singulis gradibus observanda sun'. tempora: Si ab infantia ecclesiasticis ministeriis nonica dederit, inter lectores usque ad vicesimum ætatis annum continuata observatione perduret. Si major jam et grandævus accesserit, ita tamen ut post baptismum statim se divinæ militiæ desideret mancipari, sive inter lectores, sive inter exorcistas quinquennio teneatur, exinde acolythus vel subdiaconus quatuor annis, et sic ad benedictionem diaconatus, si meretur, accedat, in quo ordine quinque annis, si inculpate se gesserit, hærere debebit. Exinde, suffrapracceptis Patrum in procinctu fidei constitutus oc- B gantibus stipendiis, per tot gradus datis proprise fidei documentis, presbyterii sacerdotium poterit promereri. De quo loco si eum exactior ad bonos mores vita produxerit, summum pontificatum sperare debebit, hac tamen lege servata, ut neque digamus, neque pœnitens ad hos gradus possit admitti. Sane, ut etiam desensores Ecclesiæ, qui ex laicis siunt, supradicta observatione teneantur, si meruerint esse in ordine clericatus. Data ix cal. Mart., dominis nostris Honorio xII et Theodosio VIII Augg. conss.

### Ad presbyteros Ravennatium.

IV. Zosimi episcopi commonitorium presbyteris et diaconibus qui Ravennæ sunt. Ex relatione fratris nostri Archidami presbyteri qualiter suscepti sitis, vel quid egeritis, agnovimus; vel qualiter illi suscepti sunt, qui contra canones adversum nos ad comitatum, nescio qua audentes temeritate, ire voluerunt. Ad quos bæc, quæ nunc misimus, olim scripta feceramus, eorum, quas injuriose miserant, respondentes epistolis. Sed quoniam non potuerunt rei in sua, hoc est in nostra Ecclesia Romana, cum nostris compresbyteris commorari, has ad vos illis tradendas litteras destinavimus, in quibus decreto nostro sanximus memoratos perturbatores omnium ab apostolicæ nostræ sedis communione alienos fuisse, atque nostra subscriptione prolatam sententiam suscepisse. llios etiam qui effrenato hujus facto consilioque assensum commodare voluerunt, vestræ charitatis est æstimare qualiter habeantur. Quibus hoc objicere vos debetis, quod juxta canonum præcepta fortiter incur-D rere, et qualiter presbyteros non decebat, rebelles existere tentaverunt. Vos tamen monemus, in speculis esse debere, ne qua eorum prorumpat audacia, quos anathematizatos scit sancta et apostolica Ecclesia. De his vero qui eorum se societati junxerunt. quid de his agere debeamus, cum reversi fueritis, consilio meliori tractabimus. Et alia manu: Datum v nonas Octob., Honorio xII et Theodosio vIII Augg. conss. (An. Christi 418.)

# DECRETA BONIFACII PAPÆ.

Supplicatio papæ Bonifacii, ut constituatur a principe, quat nus in urbe Roma nunquam per ambitum ordinetur antistes.

I. Bonifacius episcopus Honorio Augusto. Eccle-

siæ meæ, cui Deus noster meum sacerdotium, vobis res humanas regentibus, deputavit, cura constringit, ne causis ejus, quamvis adhuc corporis incommoditate detinear, propter conventus qui a sacerdotibus

universis, et clericis, et Christiana plehis perturba- A attestatione signamus ac petimus, uti quotidianis tionibus agitantur, apud aures Christianissimi principis desim. Si quidem secus, quam oportet, eveniat, non vos id facere, qui cuncta æqua moderatione componitis: sed nos per nostram tacentes desidiam videbimur, auod civitatis quietem. Ecclesiæ pacem pervertere valeat, amisisse. Cum enim humanis rebus divinæ cultor religionis, Domino favente, præsideas, nostra culpa erit, si non id sub vestra gloria (quam ertum est divinis semper rebus animo promptiore favisse) firmo et stabili jure custodiatur, quod per tot annorum seriem, et sub illis etiam principibus obtinuit, quos nulla nostræ religionis cura constrinxit, id est at serventur licita, et sub vestræ imperio clementiæ, minime, quæ sunt illicita, formidentur. Ipsa enim Ecclesia devotionem tuam, Christianissime imperator, meo quidem sermone, sed suo venerabili appellat affectu, quam Christus Deus noster, vestri sidus rector, et gubernator imperii uni desponsatam sibi, et intactam virginem servat : nec in ea aliquos patiamini insidiantium procellarum fluctus illidi, et quietam faciem tempestatis insolitæ tumore turbari, gloriosissime et tranquillissime imperator Auguste : ipsa vero, quæ uni desponsata, vestra tamen mater est Ecclesia, hac pietatem vestram legatione, quam suis sacerdotibus commisit, appellat, præterita præsentiaque repetit. Vobis (inquit) religiose imperantibus modo tatus est populus, tam fidus Deo quam tibi, qui es princeps Christianus. Ecce enim inter ipsa mysteria, inter preces suas, quas pro vestri felicitate dependit imperii, teste, apud quem et de C tes per libellum crimina, que Maximum, teste tota cujus sede agitur, sancto Petro, sollicitis' pro religionis observantia vocibus clamat, cum sollicita petitione miscelur oratio, ne nos in varias res semel evul-a distrahat a cultu solito, tentatore sollicitante. discordia. Ageret pluribus, princeps Christianissime, nisi apud te suarum esset secura causarum, et nisi in oppressionibus idolorum, in hæreticorum correctionibus, fide tua, divino cultu pariter cum imperio semper florente, vicisset. Habet refugium, pium tux mansuetudinis animum, cum suæ religionis veneratione conjunctum. Cum quidquid buic proficiat, vos agatis, conferatis fratribus, et consacerdotibus meis. probatissimis viris, a me et ab omnibus, qui Eccle. siam faciunt istiusmodi, legatis quibus precamur. sacræ causam religionis prosequentibus, in urbe ve- n enim de omnibus, quisquis se subterfugere judicium stræ mansuetudinis, hoc animo, quo postulatis annuitis, in perpetuum statui universalis Ecclesiæ consulatis, Datum cal. Juliis,

Rescriptum Honorii Augusti ad Bonifacium, papam Romanum: in quo stutuit, ut si denuo Romæ episcopi ordinati fuerint duo, ambo de civitate pellantur.

II. Victor Honorius, inclytus triumphator, semper Augustus, sancto ac venerabili Bonifacio, papæ urbiszternæ.—Scripta beatitudinis tuæ debita reverentiæ gratulatione suscepimus : quibus recensitis, egimus omnipotenti Deo maximas gratias, quod sanctioniam tuam post longum incommodum optatæ reddetam didicimus sanitati. Et ideo revertentibus venerabilibus viris gaudium nostrum sacrorum apicum

orationibus apostolatus tuus studium, ac votum suum circa salutem, atque imperium nostrum dignetur impendere. Illud autem pietati nestræ satis placitum esse cognosce, quod sanctimonia tua de Ecclesiarum, aut populi perturbatione sollicita est. Quæ ut ne aliqua ratione possit invenire, satis clementia nostra credidit esse provisum. Denique beatitudine tua prædicante, id ad cunctorum clericorum notitiam voloimus pervenire, ut si quid forto religioni tute (quod non optamus) humana sorte contigerit, sciant omnes ab ambitionibus esse cessandum. At si duo contra fas temeritate certantes, fuerint ordinati, nullum ex his futurum penitus sacerdotem, sed illum solum in sede apostolica permansurum, quem ex nu-R mero clericorum nova ordinatione divinum judicium et universitatis consensus elegerit. Unde id observandum est, ut omnes tranquillam mentem, et pacificos animos ex serenitatis nostræ admonitione custodiant,. ncc aliquid seditiosis conspirationibus tentare conentur : cum certum sit, nulli partium sua studia profutura.

Evistola Bonifacii episcopi urbis Romæ ad episcopos Galliæ, de Maximo episcopo diversis criminibus accusato.

III. Bonifacius episcopus, Patroclo, Remigio, Maximo, Hilario, Severo, Valerio, Juliano, Castorio, Leontio, Constantino, Joanni, Montano, Harino Mauritio, et cœteris episcopis per Gallias et septem provincias constitutis.

Valentinæ nos clerici civitatis adierunt proponenprovincia, asserunt commisisse : delegata toties cognitione illum constituta semper subterfugisse judicia, nec consisum conscientia sestinasse, ut si esset innocens, examinatis onmibus, purgaretur, que toties decreta, ex nostrarum quoque chartarum instructione cognovimus. Qui econtrario probavit de se illa, quæ dicta sunt, quia ad ea confutanda, cum essent innumera, a decessoribus meis provincialis est delegata cognitio. Conventus cliam dicitur evitasse et adesse minime voluisse, et nullus dubitat quod ita judicium nocens subterfugit, quemadmodum ut absolvatur. qui est innocens, quærit. Sed astuta cavillatio eorum, qui versutis agendum credunt esse consiliis, nunquam innocentiæ nomen accipiet. Constetur difationibus patat. Venict aliquando tamen ille, qui talis perhibetur, in medium, nec prodest illi toties latuisse, toties subterfugisse, quem sui actus et commissa quocunque sugerit, ea que objiciuntur illi, si vera sunt, crimina persequuntur. Debueram quidem jam nunc dignam pro ejus accusatis in nostro judicio actibus, qui cognitionem et decretum judicum sæpe declinando credidit illudendum, ferre sententiam; at ne aliquis præcocem forsitan judicaret. et sibi, qui absens est, licet sit quæsitus a nobis, reservatum esse nihil diceret, maluimus, intercapedine temporis data, disserri, cum hoc etiam ejus accusatores assererent. De cujus intentionibus et moribus sit securum, Maximum tanto magis damnanda

præsentaret. Quem Manichæorum involutum caligine arguunt, turpi secta olim, ita ne eum possit abluere animum sordida se improbatione objectæ rei, gesta synodalia proferentes, et commissis involutum undique flagitiis; nullum enim sanitatis habuisse respectum, quem furore suo et insana temeritate ad sæcularium quoque judicum tribunalia subditum quæstioni, quod in vili quoque persona turpissimum est, objicerent pervenisse et homicidii damnatum asserunt gestis prolatis in mediam. Et hunc talem, post tan:a taliaque commissa, episcopatus adbuc sibi nomen in suis latibulis vindicare, in propriæ civitatis infamiam, nimiis doloribus conqueruntur, et sanctum nomen vindicando sibi velle polluere. Ideotare se noluit, ne convictus forsitan ab accusantibus se clericis, posset digna tandem, aliquando præsentatus, episcopali judicio pronuntiationis congruæ feriri sententia. Quanquam illi, cum hæc edocta fuerint, quæ potest hujus nominis esse jactura, qui pudorem nunquam habuisse sacerdotii perhibetur, et locum suum ne modico quidem tempore custodisse: dilationem dedimus, et decrevimus vestrum debere intra provinciam esse judicium, et congregari synodum ante diem calendarum Novembrium, ut si adesse voluerit, præsens, si confidit, ad objecta respondeat; si adesse neglexerit, dilationem sententiæ de absentia non lucretur : nammanifestum est confiteri eum de crimine, qui indulto et toties delegato judicio, purgandi se occasione non utitur. Nihil enim ( interest, utrum in præsenti examine omnia, quæ dicta sunt, comprobentur, cum ipsa quoque confessione procurata toties constet absentia. Nos autem per omnes provincias litteras dirigemus, ne excusationem sibi ignorationis obtendat : ut ad provinciam venire cogatur, et illic se constituto præsentare judicio. Quidquid autem vestra charitas de bac causa duxerit decernendum, cum ad nos relatum fuerit, nostra, ut condecet, necesse est auctoritate firmetur. Datum sub die idus Junii, Monaxio v. c. cons. (An. Christi 419.)

Ut in unaquaque provincia nemo, contempto metropolitano, episcopus ordinetur.

IV. Bonifacius, episcopus urbis Romæ, Ililario epi-

committere, quanto tardius se constituto judicio A scopo Narbonensi. Difficilem quidem fidem querimoniis commodamus, quarum sacerdotes Domini pulsat intentio: maxime, cum eos loquuntur quidpiam contra Patrum statuta tentasse, sed frequenter has asserit, sicut nunc, multitudo causantium. Ecce enim, ut charitas tua recognoscit ex subditis, Lutubensis Ecclesiæ cleri ordo, vel plebis preces suas, vel lacrymas ad nos. quantum datur intelligi, magno cum dolore miserunt, dicentes coepiscopum nostrum Patroclum, sua petitione cessante, in locum decedentis episcopi, nescio quem, in aliena provincia, prætermisso metropolitano, contra Patrum regulas ordinasse; quod nequaquam possumus ferre patienter, quia convenit nos paternarum sanctionum diligentes esse custodes. Nulli etenim videtur incoque, fratres charissimi, quia audiendus hic præsen- B gnita synodi constitutio Nicænæ: quæ ita præcipit. ut eadem proprie verba ponamus, per unamquamque provinciam jus metropolitanos singulos habere debere, nec cuiquam duas esse subjectas, quod illi, quia aliter credendum non est, servandum, sancto Spiritu suggerente, sibimet censuerunt. Unde, frater charissime, si ita res sunt, et Ecclesiam supradictam provinciæ tuæ limes includat, nostra auctoritate communitus, quod quidem sacere sponte deberes, desideriis supplicantium et voluntate respecta ad eumdem locum in quo ordinatio talis celebrata dicitur, metropolitani jure munitus, et præceptionibus nostris fretus accede, intelligens arbitrio tuo, secundum regulas Patrum, quæcunque facienda sunt, a nobis esse concessa, ita ut peractis omnibus apostolicæ sedi, quidquid statueris, te referente clarescat, cui totius provinciæ ordinationem liquet esse mandatam. Nemo ergo eorum terminos audax temerator excedat, nec aliquid in illorum contumeliam partibus suis, quæ sibi non videntur concessa, defendat. Cesset hujusmodi pressa nostra auctoritate prosumptio eorum, qui ultra licitum suæ limitem dignitatis extendunt. Quod idcirco dicimus, ut advertat charitas tua adeo nos canonum præcepta servare, ut ita constitutio quoque nostra definiat: quatenus metropolitani sui unaquæque provincia in omnibus rebus ordinationem semper exspectet. Datum v Idus Februarii, dominis nostris Honorio xin et Theodosio x Augustis, consulibus. (An. Christi 422.)

# DECRETA COELESTINI PAPÆ.

I. Cœlestinus episcopus, dilectissimis fratribus Venerio, Marino, Leontio, Auxonio, Arcadio, Filtanio et creteris Galliarum episcopis.

Apostolici verba præcepti sunt apud Judæos atque gentiles sine uffensione nos esse debere (1 Cor. x, 52; Rom. xiv). Hoe quisquis Christianus est, totà animi virtute custodit. Quod cum ita sit, non parum periculi illum manere poterit ante Deum, qui boc detrectat etiam fidelibus exhibere (I Cor. viii). Nam

De Prospero et filiario, qui quosdam Galliæ presby- D qualiter nos, qui neminem perire volumus, ista con-teros accusant Pelayii sectatores. tristent, que auctoribus Christianis percellunt animos Christianos, dominicus in Evangelio sermo testatur. Ait enim ipse Salvator, quod expediat scandalizanți unum de pusillis, în maris profunda demergi (Matth. xviii), et ideo quæ sit ejus jam pæna quæramus cui tale supplicium legimus expedire. Filli nostri præsentes Prosper et Hilarius, quorum circa Deum nostrum sollicitudo laudanda est, tantom, nescio quibus, presbyteris illic licere, qui dissensioni Ecclesiarum studeant, sunt apud nos prosecuti, ut

indisciplinatas quastiones vocantes in medium perti- A est agentium causa solorum, universalis Ecclesta naciter eos dicant prædicare adversantia veritati; sed vestræ dilectioni justius imputamus, quando illi supra vos habent copiam disputandi. Legimus, supra magistrum non esse discipulum (Matth. x), hoc est, non sibi debere quemquam ad injuriam doctorum vindicare doctrinam. Nam et hos ipsos a Deo nostro positos novimus ad docendum, cum sit, dicente Apostolo (I Cor. xII), els tertius locus intra Ecclesiam deputandus. Quid illic spei est, ubi magistris tacentibus hi loquuntur, qui, si ita est, eorum discipuli non fuerant? Timeo ne connivere sit hoc tacere, timeo ne magis ipsi loquantur, qui permittunt illis taliter loqui. In talibus causis non caret suspicione taciturnitas, quia occurreret veritas, si falsitas displiceret. Herito namque causa nos respi- fi tanquam necessarium modum excesserint, obloquencit, si silentio faveamus errori. Ergo corripiantur hujusmodi, non sit his liberum habere pro voluntate sermonem, desinat, si ita res sunt, incessere novitas vetustatem, desinat Ecclesiarum quietem inquietudo turbare. Conantur sæpe naufragio mergere, quos intra portum stantes statio facit sida securos. Fida quippe est omnium statio, quorum perfectis gressibus vestigia non moventur. Recurrerunt ad apostolicam prædicti sedem, hæc ipsa nobis quæ tentat perturbatio, conquerentes. Habetote, fratres charissimi, pro catholicæ plebis pace tractatum, sciant se (si tamen censentur presbyterii dignitate) vobis esse subjectos, sciant, quod sibi omnes, qui male docent, discere magis ac magis competat, quam docere. Nam quid in Ecclesiis vos agitis, si illi summam te- C neant prædicandi? nisi forte illud obsistat, quod non. auctoritate, non adhue ratione colligitur, ut aliqui e fratrum numero nuper de laicorum consortio, incollegium nostrum fortassis admissi, nesciant quid sibi debeant vindicare. Super his multa jam dicta sunt eo tempore, quo ad fratris Tuenti dedimus scripta responsum. Nunc tamen repetentes scepius admonemus, ut vitentur hujusmodi, qui laborant per terras aliud, quam ille noster jussit agricola, seminare. Nec tamen mirari possumus, si hæc erga viventes hi nunc tentare audent, qui nituntur etiam. quiescentium fratrum memoriam dissipare.

De sancto episcopo Augustino mira laudis assertio.

II. Augustinum sanctie recordationis virum pro vita sua atque meritis in nostra communione semper habuimus, nec unquam hunc sinistræ suspicionis saltem rumor aspersit, quem tantæ scientiæ olim fuisse meminimus, ut inter magistros optimos etiam a meis semper decessoribus haberetur. Bene ergo de eo omnes in commune senserant, ut pote, qui uhique canctis et amori fuerit et honori. Unde resistatur talibus, quos male crescere videmus; nefas est, hec pati religiosas animas, quarum afflictione, quia membra nostra sunt, nos quoque convenit macerari, quamvis maneat hos beatitudo promissa (Matth. v), quicunque probantur persocutionera propter justitiam sustinere. Quibus quid promittat Dominus in futurum, sequens sermo declarat. Non

quacunque novitate pulsatur. Intelligamus hace ipen vobis, quæ nobis non placent, displicere. Oned ita demum probare poterimus, si imposito improbis silentia, de tali re in pasterum querela cessaverit. Deus vos incolumes custodiat, fratres charissimi-

Prateritorum sedis apostolica episcoporum auctoritat s de gratia Dei.

III. Quia nonnulli, qui catholico nomine gloriantur. in damnatis hæreticorum sensibus seu pravitate, sive imperitia demorantes, plissimis disputatoribus obvince præsument, et cum Pelagium, atque Codustium anathematizare non dubitent, magistris tamen nostris. tur, eaque tantunmodo sequi et probare profitentur, quæ sacratissima beati apostoli sedes Petri contra inimicos gratize Dei per ministerium præsulum suorum sanxit et docuit. Necessarium suit diligenter inquirere quid rectores Romanæ Ecclesiæ de hæresi, quæ eorum temporibus exorta fuerat, judicarint, et contra nocentissimos liberi arbitrii desensores, quid de gratia Dei sentien:lum esse censuerint, ita ut etiam Africanorum conciliorum quasdam sententias jungeremus, quas utique suas fecerunt apostolici antistites, cum probarunt. Ut ergo plenius, qui in aliquo dubitant, instruantur, constitutiones sanctorum Patrum compendioso manifestamus indiculo, quo si quis non nimium est contentiosus, agnoscat omnium disputationum connexionem ex hac subditarum auctoritatum brevitate pendere, nullamque sibi contradictionis superesse rationem, si cum catholicis credat et dicat.

Quod Adam omnes homines læserit, nec quemquam nisi Christi gratia posse salvari.

IV. In prævaricatione Adæ onines homines naturalem possibilitatem et innocentiam perdidisse, et neminem de profundo illius ruina per liberum arbitrium posse consurgere, nisi eum gratia Dei miserantis erexerit, pronuntiante beatæ memoriæ papa Innocentio, atque dicente in epistola ad Carthagineuse concilium: Liberum enim arbitrium ille perpessus, dum suis inconsultius utitur bonis, cadens in prævaricationis profunda demersus est, et nibil queuiadmodum exinde surgere posset, invenit : suaque in æternum libertate deceptus hujus ruinæ latuisset oppressu, nisi eum post Christi pro sua gratia relevasset adventus, qui per novæ regenerationis purificationem omne præteritum vitium sui baptismatis lavacro purgavit.

Quod nemo sit bonus suis viribus, nisi participatione ejus qui solus bonus est.

V. Nerninem esse per semetipsum bonum, nisi participationem sui ille donet qui solus est bonus (Matth. xix), quod in eladem scriptis ejusdem pontificis sententia protestater, dicens : Nunquid nos de corum posthaes rectum mentibus aestimemus, qui sibt se putant deberi, quod boni sunt, nec illum considerant, quius

quotidie gratiam consequentur, qui sine illo tautum A Quod omnis cancta cogitatio et motus piæ voluntatis ex Deo sit. se assequi posse confidunt.

Quod nisi gratia Dei continuo juvemur, insidias diaboli superare non possuusus.

VI. Neminem etiam baptismatis gratia renovatum, idoneum esse ad superandas diaboli insidias, et ad evincendas carnis concupiscentias, nisi per quotidianum adjutorium Dei perseverantiam bonæ conversationis acceperit : quod ejusdem antistitis in iisdem paginis doctrina confirmat, dicens: Nam quamvia hominem redimeret a præteritis ille peccatis, tamen sciens iterum posse peccare, ad reparationem aibi, quemadmedum posset illum et post ista corrigere, multa servavit. Quotidiana præstat ille remedie, quibus nisi freti confisique nitamur, nullatenus humanos vincere poterimus errores. Necesse est B enim ut que auxiliante vincimus, ee iterum non adjuvante vincamur.

Quod per Christum libero bene utamur arbitrio.

VII. Quod nemo nisi per Christum, libero bene utatur arbitrio, idem magister in epistola ad Milevitanum concilium data prædicat, dicens: Adverte tandem, o pravissimarum mentium perversa doctrina, quod primum hominem ita libertas ipsa decepit, ut dum indulgentius frenis ejus utitur, in prævaricationem præsumptione concideret, nec ex hac potuit erui, nisi ei providentia regenerationis statum pristinæ libertatis Christi Domini reformasset adventus.

Ouod omnia sanctorum merita dona sunt Dei.

VIII. Quod omnia studia, et omnia opera, ac merita sanctorum ad Dei gloriam laudemque referenda sint, quia nemo aliunde ei placet, nisi ex eo quod ipse donaverit. In quam nos sententiam dirigit beato recordationis papæ Zosimi regularis auctoritas, cum scribens ad totius orbis episcopos ait: Nos autem instinctu Dei, omnia enim bona ad auctorem suum referenda sunt, unde nascuntur, ad fratrum et coepiscoporum nostrorum conscientiam universa retulimus. Hunc autem sermonem sincerissimæ veritatis luce radiantem tanto Afri episcopi honore venerati sunt, ut ita ad eumdem virum scriberent : Hlud vero, quod in litteris, quas in universas provincias curasti esse mittendas, posuisti dicens, Nos taillos, qui contra Dei adjutorium extollunt humani arbitrii libertatem, districto gladio veritatis, velut cursim transiens, amputares. Quid enim tam libero fecistis arbitrio, quam quod universa in nostræ humilitatis conscientiam retulistis? Et tamen instinctu Dei factum esse fideliter sapienterque vidistis, veraciter fidenterque dixistis. Ideo utique, quia præparatur voluntas a Domino, et ut boni aliquid agant, paternis inspirationibus suorum ipse tangat corda filioram. Quotquot enim spiritu Dei aguntur, bi filii Dei sunt, ut nec nestrum deesse sentiamus arbitrium, et in bonis quibusque voluntatis humans: singulis motibus magis illius valere non dubitemus auxilium.

IX. Quod ita Deus in cordibus hominum, atque in inso libero operetur arbitrio, ut sancta cogitatio, pium consilium, omnisque motus honæ voluntatis ex Deo sit, quia per illum aliquid boni possumus, sine quo nihil possumus. Ad hanc enim nos professionem idem doctor instituit, qui cum ad totius orbis episcopos de divinæ gratiæ opitulatione loqueretur: Quod ergo, ait, tempus intervenit, quo ejus non egeamus auxilio? In omnibus igitur actibus. causisque, cogitationibus, motibus, adjutor et protector orandus est. Superbum est enim, ut quidquam sibi humana natura præsumat, clamante Apostolo (Ephes. vi): Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed contra principes et potestates aeris hujus, contra spiritalia nequitiæ in cœlestibus. Et sicut ipse iterum dicit (Rom. v11): Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis lujus? Gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum. Et iterum (I Cor. xv): Gratia Dei sum id quod sum, et gratia ejus in me vacua non fuit, sed plus illis omnibus laboravi: non ego antero, sed gratia Dei mecum.

Quod gratia Dei non solum peccata dimittat, sed etiam adjuvet ne committantur, et præstat ut lex impleatur, non sient ait Pelagius facile, quasi sine gratia Dei difficilius possit impleri.

X. Illud etiam, quod intra Carthaginensis synodi decreta constitutum est, quasi proprium apostolicæ sedis amplectimur, quod scilicet tertio capitulo definitum est: Ut quicunque dixerit gratiam Dei, qua justificamur per Jesum Christum Dominum nostrum, ad selam remissionem peccatorum valere, que jani commissa sunt, non etiam ad adjutorium ut non committantur, anatheme sit. Et iterum quarto capituto: Ut quisquis dixerit, gratiam Dei per Jesum Christem propter hoc tantum nos adjuvare ad non peccandum, quia per ipsum nobis revelatur, et aperitur intelligentia mandatorum, ut sciamus: quid appetere et quid vitare debeamus; non autem per ilham nobis præstari, ut quod faciendum cognovimus, etiam facere diligamus atque valcamus, anathema sit. Cum enim dicat Apostolus : Scientia inflat, charitas vero ædificat (I Cor. vin), valde impitua est ut credamus, ad eam quæ inflat, nos habere men instinctu Dei, etc., sic accepimus dictum, ut D gratiam Christi, et ad cam que ædificat, non habere, cum sit utrumque donum Dei, et scire quid facere debeamus, et diligere ut faciamus, nt ædificante charitate scientia non possit inflare. Sicut autem de Deo scriptum est: Qui docet hominem scientiam (Psal. xcm), ita etiam scriptum est: Charitas ex Deo est (1 Jean. 14). Item quinto capitulo: Ut quisquis dixerit ideo nobis gratiam justificationis dari, ut quod facere per liberum jubeamur arbitrium, facilius possimus implere per gratiam, tanquam et si gratia non daretur, non quidem facile, sed tamen possimus etiona sine illa implere divina mandata, anathema ait. De fructibus enim mandatorum Dominus loquebetur, ubi non ait, Sine me difficilius potestis facere; sed ait, Sine me nibil potestis facere.

Quod præter statuta sedis apostofica omnes oratio- A erga omnes homines bonitas Dei, ut nostra velit esse nes Christi gratiam resonant, qua genus humanum ab æterna damnatione reparatur.

XI. Prasterea beatissima et apostolica sedis inviolabiles sanctiones, quibus nos piissimi Patres, pestifera novitatis elatione dejecta, et bonæ voluntatis exordia, et incrementa probabilium studiorum, et in eis usque in finem perseverantiam ad Christi gratiam referre docuerunt. Obsecrationum quoque sacerdotalium sacramenta respiciamus, quæ ab apostolis tradita in toto mundo atque in omni catholica Ecclesia uniformiter celebrantur, ut legem credendi lex statuat supplicandi. Cum enim sanctarum plebium presules mandata sibinet legatione fungantur, apud divinam clementiam humani generis agunt causam, et tota secum Ecclesia congemiscente postulant B currentium questionum, quas latius pertractarunt, et precantur, ut infidelibus donetur fides, ut idololatræ ab impietatis enæ liberentur erroribus, ut Judæis ablato cordis velamine lux veritatis appareat, ut hæretici catholicæ fidei perceptione resipiscant, ut schismatici spiritum rediviva charitatis accipiant, ut lapsis poenitentias remedia conferantur, ut denique catechumenis ad regenerationis sacramenta perductis coelestis misericordize aula reseretur. Haeo autem non perfunctorie, neque inaniter a Domino peti rerum ipsarum monstrat effectus, quandoquidem ex onni errorum genere plurimos Deus dignatur attrahere, quos erutos de potestate tenebrarum transferat in regnum filii charitatis suse (Coloss. 1), et ex vasis iræ faciat vasa misericordiæ (Rom. 1x), quod adeo totum divini operis esse sentitur, ut bæc esti- C cienti Deo gratiarum semper actio laudisque confessio pro illuminatione talium vel correctione refetatur.

Quod gratiam Dei etiam baptizandorum testetur insfituta purgatio, cum exorcismis et exsuflationibus spiritus ab eis abiguntur immundi.

XII. Illud etiam, quod circa baptizandos in universo mundo sancta Ecclesia uniformiter agit, non otioso contemplamur intuita. Cum sive parvali, sive juvenes ad regenerationis veniunt sacramentum, non prius fontem vitæ adeunt, quam exorcismis et exsufflationibus clericorum spiritus ab eis immundus abigator, ut touc vere appareat, quomodo princeps mundi bujus mittatur foras, et quomodo prius ailigetur fortis (Joen, xu; Matth, xu; Marc, m), et D superstitioso potius cultui inservire quam mentis deinceps vasa ejus diripiantur in possessionem translata victoris, qui captivam ducit captivitatem, et dat dona hominibus (Ephes. IV). His ergo ecolesiasticis regulis, et ex divina sumptis auctoritate documentis, ita, adjuvante Domino, conformati sumus, ut omnium bonorum affectuum, atque operum et omnium studiorum, omniumque virtatum, quibus ab initio fidei ad Deum tenditur, Deum profiteamur auctorem, et non dubitemus ab ipsius gratia omnia hominis merita praveniri, per quem fit, ut aliquid boni et velle incipianus, et facere. Quo utique auxilio et munere Dei non auferter liberum arbitrium, sed liberatur, ut de tenebroso lucidum, de pravo rectum, de languido sanum, de imprudente sit providum. Tanta enim est

merita, quæ sunt ipsius dona, et pro his quæ largitus est, atterna præmia sit donaturus. Agit quippe in nobis, ut quod vult, et velimus, et againus, nec otirsa esse in nobis patitur, que exercenda, non negligenda donavit, ut et nos cooperatores simus gratia: Dei (I Corint. 111), ac si quid in nobis ex nostra viderimus remissione languescere, ad illum sollicite recurramus, qui sanat omnes languores nostres (Psal.on). et redimit de interitu vitam nostram, et cui quotidie dicimus: Ne inducas nos in tentationem, sed libera nos a maio (Matth. vi).

Quod profundiores quæstiones nec contemnenda sint, nec penitus asserenda.

XIII. Profundiores vero, difficilioresque partes inqui hæreticis restiterunt, sicut non audemus conte nere, ita non necesse habemus astruere, quia ad confitendam gratiam Dei, cujus operi ac dignationi nihil penitus subtrahendum est, satis sufficere credimus, quidquid secundum prædictas regulas apostolicæ sedis nos scripta docuerunt, ut prorsus non opinemur catholicum, quod apparuerit prætixis sententiis esse contrarium.

Cœlestinus universis episc. per Viennensem et Narbonensem provincias constitutis in Domino salutem. Cuperemus quidem de vestrarum Ecclesiarum ita ordinatione gaudere, ut congratularemur potius de profectu, quam aliquid admissum contra disciplinam ecclesiasticam doleremus. Ad nostram enim lætitlam et benefacta perveniunt, et mæroris aculeis nos quæ fuerunt malefacta, compungunt. Nec silere possumus, cum ad hoc, ut ab illicitis revocemus aliquos, officii nostri provocemur instinctu, in speculis a Deo constituti, ut vigilantiæ nostrædiligentiam comprobantes, et quæ coercenda sunt resecemus, et quæ observanda sunt sanciamus. Et quamvis circa longinqua spiritalis cura non deficit, sed per omnia, qua nomen Dei prædicatur, extendit : nec notitiam nostram subterfugiunt, quæ in eversionem regularum novelku præsumptionis auctoritate tentantur.

Quod non debeant sacerdotes aut clerici, amicti palliis et præcincti lumbis, in ecclesia ministrare.

XIV. Di-licimus enim quosdam Domini sacerdotes vel fidei puritati. Sed non mirum, si contra ecclesiasticum morem faciunt, qui in Ecclesia non creverunt, sed alio venientes itinere secum hoe in Ecclesiam, quæ in alia conversatione habuerant, intulerunt, amicti pallio et lumbos præcincti credunt se sanctæ Scripturge fidem, non per spiritum, sed per litteran: completuros. Nam si ad hoc ista præcepta sunt, ut taliter servarentur, cur non fiunt pariter que sequantur, ut lucernæ in manibus ardentes una cum baculo teneantur? Ilabent suum ista mysterium, et intelligentibus ita clara sunt, ut ea magis, qua decet, significatione serventur. Nam in lumborum præciuctione castitas, in baculo regimen pastorale, in lucernis ardentibus boni fulgor operis (de quo dicitur, \_ forsitan cultum morem potius quam rationem sequentes, qui remotioribus habitant locis, et procul a cæteris degunt, unde hic habitus in Ecclesiis Gallicanis, ut tot annorum, tantorumque pontificum in alterum habitum consuetudo vertatur? Discernendi a plebe vel costeris sumus doctrina, non veste, conversatione, non habitu, mentis puritate, non cultu. Nam si studere incipiamus novitati, traditum nobis a Patribus ordinem calcabimus, ut locum supervacuis superstitionibus faciamus. Rudes ergo fidelium mentes ad talia non debemus inducere. Docendi enim suat potius quam ludendi, nec imponendum corum est oculis, sed mentibus infundenda præcepta sunt. Erant quidem multa, que pro disciplina ecclesiastica, vel ipsius rei dicere ratione possemus, sed ab R teret terrarum parte quasitus est, ut si sue innocenhis ad alia devocamur.

Quod nulli sit ultima pænitentia deneganda.

XV. Agnovimus enim poenitentiam morientibus denegari, nec illorum desideriis abnui, qui obitus sui tempore hoc anima sua cupiunt remedio subveniri. Horremus (fateor) tantæ impietatis aliquem reperiri, ut de Dei pietate desperet : quasi non possit ad se quovis tempore concurrenti succurrere, et periclitantem sub onere peccatorum hominem perdere, quo se ille expediri desiderat, et liberari. Quid hoc, rogo, aliud est, quam morienti mortem addere, ejusque animam sua crudelitate, ne absoluta esse possit, occidere, cum Dous ad subvenien lum paratissimus, invitans ad poznitentiam, sic promittat peccatori, inquiens: Quacunque die conversus suerit, peccata C eius non reputabuntur ei (Ezech. xvm). Et iterum : Nolo mortem peccatoris, sed tantum convertatur, et vivat (Ibid.). Salutem ergo homini adimit, quisquis mortis tempore possitontiam denegarit, et desperat de clementia Dei, qui eum ad subveniendum morienti sufficere vel momento posse non credit. Perdidisset latro in cruce præmium, ad Christi dexteram pendens, si illum unius horæ pæniteutia non javisset, cum esset in pæna, pænituit, et per unius sermonis promissionem, habitaculum para isi, Deo promittente, promeruit (Luc. xxIII). Vera ergo ad Deum conversio in ultimis positorum mente potius est æstimanda, quam tempore, Propheta hoc taliter dis inspector (I Reg. xvi; Jer. xvii), quovis tempore non est deneganda pœnitentia postulanti, cum illi se obliget judici, cui occulta omnia noverit revelari.

#### Quod per gradus ecclesiasticos ad episcoputus debent officium perveniri.

XVI. Ordinatos vero quesdam, fratres charissimi, episcopos, qui nullis ecclesiasticis ordinibus ad tautæ dignitatis sastigium suerint instituti, contra Patrum decreta, hujus usurpatione, qui se hoc recognoscit fecisse, didicimus, cum ad episcopatum his gradibus, quibus frequentissime cautum est, debeat perveniri, ut minoribus initiati officiis ad majora firmentur. De-

opera vestra luccant) indicatur. Habeut tamen istum A bet enim ante esse discipulas, quisquis doctor esse desiderat, ut possit docere quod didicit. Omnis vitæ institutio hac ad id quo tendit se ratione confirmat. Qui minime litteris operam dederit, præceptor esse non potest litterarum. Qui non per singula stipen lia creverit, ad emeritum stipendii ordinem onon potest pervenire: solum sacerdotium inter ista, rogo, vilius est, quod facilius tribuitur, cum difficilius impleatur? Sed jam non satis est laicos ordinare, quos nullus fieri ordo permittit, sed etiam quorum crimina longe lateque per omnes pene sunt nota provincias, ordinantur. Daniel enim nuper missa relatione ex Orscatalibus ad nos partibus, ab omni, quod tenuerat, virginum monasterio nefariis est objectionibus accusatus, muita de multis objecta flagitia. In quanam latize confideret, contra se judicium postulatum minime declinaret, misse ad Arelatensem episcopum per Fortunatum subdiaconum nostrum præceptiones, ut ad judicium destinaretur episcopale. Tautis gravatus testimoniis, tanta facinorum accusatione pulsatus, sacrarum (ut dicitur) virginum pollutus incestu episcopus asseritur ordinatus. In nostris libelli scriniis continentur, quorum ad vos quoque exemplaria direximus. In pontificii dignitatem hoc tempore, quo ad causam dicendam missis a nobis litteris vocabatur, obrepsit. Sacro nomini absit injuria, facilius est ut hanc dignitatem tali dando ipse amiserit ordinator, quam cam obtineat ordinatus, cui convicto sociabitor, qui eum sibi credidit largiendo pontificium seciandum; qualis enim ipse sit, quisquis tales ordinarit, ostendit. His ergo in medium nunc deductis, cum plerique vestrum sint, qui apostolica sedis statuta cognoverint nobiscum tempore aliquanto versati, ad disciplinæ normam, nostris conventa adhortationibus, omnia fraternitas vestra evocare

#### Quod unaquaque provincia suo metropolitano debeat esse contenta.

XVH. Primum, ut juxta decreta canonum unaquaque provincia suo metropolitano contenta sit, ut decessoris nostri data ad Narbonensem episcopum continent constituta, nec usurpationis locus alicui sacerdoti in alterius concedatur injuriam. Sit concessis sibi contentus unusquisque limitibus. Alter in eris (Ezech. xvin; xxxiii). Cum ergo Dominus sit cor- D alterius provincia nihil præsumat, nec emeritis in ante ignorati sunt, ad exclusionem eorum, qui bene de suorum civium merentur testimonio, præponantur, ne novum quoddam, de quo episcopi fiant, institutum videatur esse collegium.

#### Quod notentibus clericis vel populis nemo debeat episcopus ordinari.

XVIII. Nullus invitis detur episcopus, cleri, plebis et ordinis consensus, et desiderium requiratur. Tunc alter de altera eligatur Ecclesia, si de civitatis ipsius clericis, cui est episcopus ordinandus, pullus dignus (quod evenire non credimus) potuerit inveniri; primum enim illi reprobandi sunt, ut aliqui de alienis Ecclesiis merito preferantur. Habeat unusquisque sux officia transegit ætatem. In aliena stipendia minime alter obrepat, nec alii debitam alter sibi audeat vindicare mercedem. Sit facultas clericis renitendi, si se videriut prægravari, et quos sibi ingeri ex transverso cognoverint, non timeant refutare. Qui si non debitum præmium, vel liberum de eo, qui eos recturus est, debent habere judicium.

Onod ab illicitis sit ordinationibus abstinendum.

XIX. Abstincatur etiam ab illicitis ordinationibus: nullus ex laicis, nullus digamus, nullus qui sit viduze maritus aut fuerit, ordinetur, sed irreprehensibilis, et qualem elegit Apostolus (1 Tim. m; Levit. xx1; II Tim. 111), flat. Per Moysen Dominus præcepit, virginem accipiat sacerdos uxorem, subsequitur et supplet Apostolus eodem locutus spiritu, unius uxoris virum debere episcopum consecrari. Ad hanc ergo eligantur formulam sacerdotes, et si quæ factæ sant ordinationes illicitæ, removeantur, quoniam stare non possunt, nec discussionem nostram subterfugere poterunt : quamvis latere se æstiment, qualiter pervenerunt, ut nulla religionis reverentia obscuritate fuscetur. Non sit vana gloriatio palliatis, episcopalem morem, qui episcopi sunt, sequantur. Daniel, ut diximus, qui accusationem pontificali honore subterfugere se posse credidit, et ad fastigium tantum accusatores suos latendo pervenit, a sanctitatis vestræ cœtu interim se noverit segregatum, qui se nostro judicio debet abjicere, si conscientize suze novit confidentiam se obtinere. Massiliensis vero Ecclesize sacerdotem, qui dicitur (quod dictu ne- C fas est) in necem fratris sui taliter gratulatus, ui huic qui ejus sanguine cruentatus advenerat, portionem cum eodem habiturus occurreret, ex vestro eum audiendum collegio delegamus. Datum vu cal. Aug., Felice et Tauro conss.

Quod nulli sacerdoti canones liceat ignorare.

XX. Cœlestinus universis episcopis per Apulciam et Calabriam constitutis. Nulli sacerdotum suos liceat canones ignorare, nec quidquam facere, qued Patrum possit regulis obviare. Quæ enim a nobis res digna servabitor, si decretalium norma constituto-

fructum millitie in Ecclesia, in qua sua per omnia A rum pro aliquorum libitu, licentia populis permissa, frangatur?

> Quod non conveniat, contemptis clericis Ecclesiarum, de laicis episcopos ordinare.

XXI. Audivimus quasdam propriis destitutas rectoribus civitates, episcopos sibi petere velle de laicis, tantumque fastigium tam vile credere, ut hoc his, qui non Deo, sed sæculo militaverunt, æstiment nos posse conferre: non solum male de suis clericis, in quorum contemptum hoc faciunt, judicantes, sed de nobis pessime, quos credunt hoc posse facere, sentientes. Quod nunquam auderent, si non quorumdam illic his consentiens sententia conniveret. Ita nihil, quæ frequentius sunt decreta, proficiunt : ut hoc, quasi nunquam de hac parte scriptum B fuerit, ignoretur, quid proderit per singula clericos stipendia militasse, et omnem egisse in dominicis castris ætatem : si qui his præfuturi sunt ex laicis requiruntur, qui vacantes sæculo, et omnem ecclesiasticum ordinem nescientes, salta præpropero in alienum honorem ambiunt immoderata cupiditate transcendere, et in aliud vitæ genus calcata reverentia ecclesiasticæ disciplinæ transire? Talibus itaque, fratres charissimi, qui juris nostri, id est canonum gubernacula custodimus, necesse est obvienius; hisque fraternitatem vestram epistolis commonemus, ne quis laicum ad ordinem episcopatus admittat, et sinat fieri, unde et illum decipiat, et sibi causas generct, quibus reus constitutis decretalibus flat.

Quod docendus sit populus, non sequendus.

XXII. Docendus est populus, non sequendus, nosque, si nesciunt eos quid liceat, quidve non liceat commonere, non ils consensum præbere debemus. Quisquis vero conatus fuerit tentare prohibita, sentiet censuram sedis apostolicæ minime defuturam. Quæ enim sola admonitionis auctoritate non corrigimus, necesse est per severitatem congruentem regulis vindicemus. Per totas hoc ergo, que propriis rectoribus carent, Ecclesias volumus innotescat: ut nullus sibi spe aliqua forsitan blanditus illudat. Datum x11 cal. Augusti, Florentio et Dionysio conss. (An. Christi 429.)

#### DECRETA LEONIS PAPÆ.

Leo, episcopus urbis Remæ, universis episcopis D sibi membrorum per dissimulationem compago non per Campaniam, Picenum, Tusciam et per universas ' constitutis in Domino salutem.

Ut nobis gratulationem facit Ecclesiarum status salubri dispositione compositus, ita non levi nes mærore contristat quoties aliqua contra constituta canonum, et ecclesiasticam disciplinam præsumpta, vel commissa cognoscimus, quæ si non, qua debemus, vigilantia resecomus, illi, qui nos speculatores case voluit (Esech. xviii; xxxiii), excusare non possumus, permittentes sincerum corpus Ecclesiæ, quod ab omni purum macula custodire debemus, ambientum improba contagione fædari : cum ipsa

\* Deest provincias vel ecclesias. Edit.

congruat.

Ut nullus episcoporum servum alterius ad clericatus officium promovere præsumat.

I. Admittuntur passim ad ordinem sacrum, quibus nulla natalium, nulla morum dignitas suffragatur, et qui a dominis suis libertatem consequi minime petuerunt, ad fastigium sacordotii, tanquam servilis vilitas hunc honorem capiat, provehuntur, et probari Deo posse creditur, qui domino suo necdum probare se potuit. Duplex itaque in hac parte realus est, quod et sacrum ministerium talis consortii vilitate po'luitur, et dominorum, quantum ad illicitæ

usurpationis temeritatem pertinet, jora solvuntur. A miscricorditer tribuimus, ab eo Domino, qui multi-Ab his itaque, fratres charissimi, omnes vestræ provinciæ abstineant sacerdotes, et non tantum ab his, sed ab aliis etiam, qui originali aut alicui conditioni obligati sun!, volumus temperari: nisi forte eorum petitio aut voluntas accesserit, qui aliquid sibi in eos vindicant potestatis. Debet enim esse immunis ab aliis, qui divinæ mititiæ fuerit aggregandus : ut a castris dominicis, quibus nomen ejus ascribitur, nullis necessitatis vinculis abstrahatur.

Ut quicunque ad sacerdolium, vel viduarum mariti vel habentes numerosa conjugia, promoti fuerint, ab omnibus ecclesiasticis offichs arceantur.

II. Qualis vero unicuique constiterit natalium honestas, et morum esse debeat sacri altaris ministerio ceptione didicimus, et canonum regulis, a quibus plerosque fratrum declinasse et penitus deviasse reperimus. Nam constat ad sacerdotium pervenisse viduarum maritos, quosdam etiam quibus fuerint numerosa conjugia, et ad omnem licentiam vita liberior, ad sacrum ordinem passim patefactis aditibus fuisse permissos, contra illam beati Apostoli vocem. qua talibus exclamat, dicens: Unius uxoris virum, et contra illud antiquæ legis præceptum, quo dicitur et cavetur: Sacerdos virginem uxorem accipiat, non viduam, non repudiatam ( I Timot. III; Levit. xx1). Ilos ergo, quicunque tales admissi sunt, ab ecclesiasticis officiis et sacerdotali nomine, apostolicæ sedis auctoritate, jubemus arceri. Nec hoc enim sibi poterunt vindicare, cujus capaces per hoc quod illis c obsisterat, non fuerunt. Hujus discussionis curam nobis specialiter vindicantes, ut si qua forsitan de his commissa sunt, corrigantur, nec liceat ultra committi. Et pe qua excusatio de ignoratione nascatur : quanquam ignorare nunquam licuerit sacerdotem quid canonum regulis fuerit definitum. Hæc ergo ad provincias vestras per Innocentium, Legitimum et Segetium fratres et coepiscopos nostros scripta direximus: ut quæ male pullulasse noscuntur, radicitus evellantur, et messem dominicam zizania nulla corrumpant. Ita enim fructum uberem, quæ sunt sincera, præstabunt, si ea, quæ natam segetem enecare consucverunt, diligentius amputentur.

Quod usuram non solum clerici exigere non debent, sed nec laici Christiani.

III. Neo hoc quoque prætereundum esse duximus, quosdam, lucri turpis cupiditate captos, usurariam exercere pecuniam, et senore velle ditescere, quod non dicam in eos qui sunt in clericali officio constituti, sed in laicos cadere, qui Christianos se dici cupiunt, condelemus, quod vindicari acrius in eos qui fuerint confutati decernimus, ut omnis peccandi opportunitas adimatur.

Ut clericus nec suo, nec alieno nomine fenus exerceat.

IV. Illad etiam duximus præmonendum, ut sicut non suo, ita non alieno nomine aliquis clericorum exercere fenus attentet : indecens enim est crimen suum commodis alienis impendere. Fenus autem hoc solum aspicere et exercere debemus, ut quod hic pliciter et in perpetuum mansura retribuet, recipere valeamus.

Ut si quis sacerdotum contra hæc interdicta fecerit, suo sit officio submovendus.

V. Hoc itaque admonitio nestra denuntiat, quod si quis fratrum contra hac constituta venire tentaverit, et prohibita fuerit ausus admittere, a suo se noverit officio submovendum, nec communionis nostræ futurum esse consortem, qui socius esse noluit disciplinæ. Ne quid vero sit, quod prætermissum a nobis forte credatur, omnia decretalia constituta tam beatze recordationis Innocentii, quam omnium decessorum nostrorum, quæ de ecclesiasticis ordinibus, et canonum promulgata sunt disciplinis, ita a vestra sociandus, et Apostolo nos dorente, et divina præ- B dilectione custodiri debere mandamus, ut si quis in illa commiserit, veniam sibi deinceps noverit denegari. Data vi Id. Octobris, Maximo iterum et Paterno conss. (An. Christi 443).

> Leo episcopus universis episcopis per Italiæ provincias constitutis in Domino salutem.

> la consortium vos nostræ sollicitédinis advocamus, ut vigilantia pastorali, ne quid diabolicæ licero possit astutiæ, commissis vobis gregibus diligentius consulatis: ne is qui, Domini misericordia revelante, per nostram curam a nostris ovibus morbus abjicitur, necdum vobis præmonitis et adbuc quid agatur ignaris, per vestræ sedis pergat Ecclesias, et suarum furtim cuniculos inveniat latebrarum, ne quod a nobis in urbe exstinguitur, tenebrosis apud vos radicibus seminetur.

> Quod plurimi Manichæi vigilantia papæ Leonis in urbe Roma detecti sini.

VI. Plurimos impictatis Manichææ sequaces et doctores in urbe investigatio nostra reperit, vigilantia divulgavit, auctoritas et censura coercuit. Quos potuimus emendare correximus : et ut damnarent Manichæum cum prædicationibus et disciplinis suis, publica in Ecclesia professione et manus suze subscriptione computimus, et ita de voragine impietatis suc confessos parnitentiam concedendo levavimus. Aliquanti vero, qui ita se demerserunt, ut nullum his auxiliantis posset remedium subvenire, subditi legibus secundum Christianorum principum constituta, ne sanctum gregem sua contagione polluerent, I) per publicos judices perpetuo sunt exsilio relegati-Et omnia, que tam in Scripturis quam in occultis traditionibus suis habent profana vel turpia, ut nosset populus quid refngeret aut vitaret, oculis Christianæ plebis certa manifestatione probavimus, adeo ut ipse, qui eorum dicebatur episcopus, a nobis tentus proderet flagitiosa in suis mysticis, quae teneret, sicut gestorum vos series poterit edocere: ad instructionem enim vestram etiam ipsa direximus, quibus lectis, omnia quæ a nobis deprebensa sunt, nosse poteritis. Et quia aliquantos de his quos, ne absolverentur, arctior reatus involverat, cognovimus aufugisse, hanc ad dilectionem vestram epistolam misimus, ut effecta certior sanctitas vestra sollicitius agere dignetur, et cautius, necubi Manichaza-

perversitalis homines plebes vestras facultate læ- A Quod cunsta nobis per ordinem rerum per incarnadendi, et hujus sacrilegii posslut invenire doctores. Aliter enim nobis commissos regere non possumus, nisi hos, qui sunt perditores et perditi, zelo sidei dominice persequamur, et a sanis mentibus, ne pestis læcc latius divulgetur, severitate, qua possumus, abscindamus. Unde hortor dilectionem vestram, et obtestor, et moneo, ut qua debetis et potestis sollicitudine vigiletis ad investigandos eos, necubi occultandi se reperiant facultatem. Ut enim habebit a Deo dignæ remunerationis præmium, qui diligentius, quod ad salutem commissæ sibi plebis proficiat. fuerit exsecutus: ita ante tribunal Domini de reatu negligentiæ se non poterit excusare, quicunque plebem suam contra sacrilegæ persuasionis auctores noluerit custodire. Data in cal. Feb., Theodosio B EVIII et Albino vv. cc. conss. (An. Christi 444.)

Leo episcopus universis episcopis per Siciliam constitutis in Domino salutem .- Divinis præceptis et apostolicis monitis incitamur, ut pro omnium Ecclesiarum statu impigro vigilemus affectu, ac si quid asquam reprehensioni invenitur obnoxium, cleri sollicitudine aut ab ignorantiæ imperitia, aut a præsumptionis usurpatione revocemus. Manente enim dominicæ vocis imperio, quo beatissimus apostolus Petrus trina repetitione mysticæ sanctionis imbuitur, et Christi oves, qui Christum diligit, pascat (Joan. xx1). ipsius sedis, cui per abundantiam divinæ gratiæ præsumus, reverentia coarctamur, ut periculum desidiæ, quantum possumus, declinemus, ne professio summi Aposteli, qua se amatorem Do- C mini testatus est, non inveniatur in nobis, quia negligenter pascens toties commendatum gregem convincitur summum non amare pastorem.

#### Quod prohibeatur in die Epiphaniorum baptismum celebrari.

VII. Cum ergo mihi de charitatis vestræ actibus fraterna affectione sollicito certis indiciis innotuerit, ves in eo, quod inter sacramenta Ecclesiæ principale est, ab apostolicæ institutionis consuctudine discrepare, ita ut baptismi sacramentum numerosius in die Epiphaniæ, quam in Paschali tempore celebretur, miror vos, vel prædecessores vestros tam irrationabilem novitatem usurpare potuisse, ut confuso temporis utriusque mysterio, nullam esse differentiam n crederetis inter diem quo adoratus est Christus a Magis, et diem quo resurrexit Christus a mortuis. Quasa culpam nullo modo potuissetis incidere, si mude consecrationem honoris accipitis, inde legem totius observantize sumeretis, et beati apostoli Petri sedes. que vobis sacerdotalis mater est dignitatis. esset ecclesiastica magistra rationis, a cujus vos regulis recessisse minore posset aquanimitate tolerari, si aliqua commonitionis nostræ increpatio præcesseset : auac autem, quia non desperatur correctio, servanda est consuetudo: ut licet vix ferenda sit in sacerdotibus exeusatio, que presendat inscientiam, malumus tamen et censuram necessariam temperace, et ratione vos apertimimæ veritatis instruere.

tionem Domini nostri satutis sacramenta digesta sint.

VIII. Semper quidem in æterno consilio Dei mansit humani generis incommutabiliter præordinata reparatio, sed ordo rerum per Jesum Christum Dominum nostrum temporaliter gerendarum in incarnatione Verbi sumpsit exordium, unde aliud tempus est, quo annuntiante Angelo beata Virgo Maria fecundandam se per Spiritum sanctum credidit et concepit : aliud, quo salva integritate virginea puer editus exaltante gaudio cœlestium ministrorum pastoribus indicatur : aliud, quo infans circumciditur : aliud, quo bostia pro eo legalis offertur: aliud, cum tres Magi claritate novi sideris incitati in Betbleem ab Oriente perveniunt, et adorant parvulum, mystica muncrum oblatione venerantur (Matth. 11). Nec iidem sunt dies, quibus impio Herodi, ordinata divinitus in Ægyptum translatione, subtractus est, vel quibus ab Ægypto in Galilæam, mortuo persecutore, revocatus est. Inter has autem dispensationum varietates accedunt augmenta corporea, crescit Dominus, sicut Evangelista testatur (Luc. 1), profectibus ætatis et gratiæ, per dies Paschæ in templum Hierusalem cum parentibus venit, et cum abesset a societate redeuntium, sedens cum senioribus, et inter admirantes magistros disputans invenitur, rationemque mansionis suæ reddens: Quid est, inquit, quod quærebatis me? nesciebatis quod in his, quæ Patris mei sunt, oportet me esse (Luc. 11)? significans ejus se esse flium, cujus esset et templum. Jam vero, cum in annis majoribus apertius declarandus baptismum præcursoris sui Joannis expetiit, quid deitatis ejus remansit ambiguum, quando, baptizato Domino Jesu, Spiritus sauctus in columbæ specie super eum descendit et mansit, audita de cœlis Patris voce dicentis (Matth.m): Tu es filius meus dilectus, in te bene complacui? Quæ omnia ideo, quanta potuimus, brevitate perstrinximus, ut notum sit dilectioni vestræ universos Christi dies innumeris consecratos fuisse virtutibus, et in cunctis ejus actionibus sacramentorum mysteria coruscasse; sed aliter quidquid signis denuntiarit, aliter rebus impleri, nec quæcunque numerantur in operibus Salvatoris, ad tempus posse pertinere baptismatis. Nam si etiam illa, quæ post beati Joannis lavacrum a Domino gesta cognovimus, sub indiscreto honore colamus, omnia tempora continuatis erunt deputanda festis, quia omnia sunt plena miraculis. Verum quia spiritus sapientiæ et intellectus ita Apostolos et totius Ecclesiæ erudivit magistros, ut in Christiana observantia nihil inordinatum, nihil pateretur esse confusum, discernendæ sunt causæ solemnitatum, et in omnibus institutis Patrum principumque nostrorum rationabilis servanda distinctio, quia nonaliter unus grex, et unus pastor sumus, nisi, quemadmodum Apostolus docet (I Cor. 1), idipsum dicamus omnes: Simus autem perfecti in eodem sensu et in eadem sapientia.

Quail in baptismo more provenial interfections peocati, et sepulturam triduanam imitetur trina demersio,

IX. Quamvis ergo et illa quæ ad humilitatem, et rlla quæ ad gloriam pertinent Christi, in unum concurrent, camdemque personam, totumque quod in illo et virtutis divinæ est, et infirmitatis humanæ ad nostræ reparationis tendat effectum: proprie tamen in morte crucifixi, et in resurrectione mortui potentia baptismatis novam creaturam condit ex veteri, ut in renascentibus et mors Christi operetur, et vita, dicente beato apostolo Paulo: An ignoratis, quia quicunque haptizati sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baptizati sumus (Rom. v1)? Consepulti enim sumus cum illo per baptismum in mortem : ut quomodo surrexit Christus a mortuis per gloriam Patris, ita et nos in novitate vitæ ambulemus. Si enim com- B plantati facti sumus similitudini mortis ejus, simul et resurrectionis erimus, et cætera, quæ latius magister gentium ad commendandum sacramentum baptismatis disputavit, ut appareret ex hujus doctrinæ spiritu regenerandis filiis hominum et in Dei filios adoptandis fllum diem, et illud tempus electum: in quo per similitudinem, formamque mysterii ea, quæ geruntur in membris his, quæ in ipso sunt capite, gesta congruerent, dum in baptismatis regula et mors intervenit interfectione peccati, et sepulturam triduanam imitatur trina demersio, et ab aquis elevatio resurgentis instar est de sepulchro. Ipsa igitur operis qualitas docet celebrandæ generaliter gratiæ diem legitimum eum esse, in quo orta est, et virtus muneris et species actionis, ad cujus rei confirmationem plu- C rimum valet, quod ipse Dominus Jesus Christus, posteaquam resurrexit a mortuis, discipulis suis, in quibus omnes Ecclesiarum præsules docebantur, et formam, et potestatem tradidit baptizandi, dicens: Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus Sancti (Matth. xxvin). De quo utique eos etiam ante passionem potuisset instruere, nisi proprie voluisset intelligi, regenerationis gratiam ex sua resurrectione cœpisse. Additur sane huic observantiæ etiam Pentecostes ex adventu sancti Spiritus sacrata solemnitas, quæ de Paschalis festi pendet articulo. Et cum ad alios dies alia festa pertineant, hæc semper ad eum diem, qui resurrectione Domini est insignis, occurrit, porrigens quodaminodo auxiliantis gratize manum ad eos, quos a D mus, ut in mortis periculo, in obsidionis discrimine, die Paschæ aut molestia insirmitatis, aut longinquitas itineris, aut navigationis difficultas interclusit, invitans, ut quibuslibet necessitatibus impediti desiderli sui effectum dono sancti Spiritus consequantur. Ipse enim unigenitus Dei, in tide credentium, et in virtute operum nullam inter se et Spiritum sanctum voluit esse distantiam, quia nulla est diversitas in natura, dicens . Rogabo ego Patrem, et alium Paracletum dabit vobis, ut vobiscum sit in æternum, spiritum veritatis (Joan. xiv). Et iterum: Paracletus autem Spiritus sauctus, quem mittet Pater meus in nomine meo, ille vos docebit omnia, et suggeret universa quecunque dixi vobis (Ibid.). Et iterum : Cum venerit ille Spirltus veritatis, ille diriget vos in omnem

et ab aquis elevatio sil, volut resurrectio de se- A veritatem (Josu. 271). Com itaque veritas Christas sit (Joan. XIV), et Spiritus sanctus spiritus veritatis. nomenque Paracleti utrique sit proprium, non dissimile est festum, ubi unum est sacramentum.

> Quod beatus apostolus Petrus in die Pentecostes virorum tria millia baptizaverit.

> X. Hoc autem nos non ex nostra persuasione defendere, sed ex apostolica auctoritate servare satis idoneo probamus exemplo, sequentes beatum apostolum Petrum, qui in ipso die, quo omnem credentium numerum promissus Spiritus sancti replevit adventus, trium millium populum sua prædicatione conversum lavacro baptismatis consecravit, quod sancta Scriptura, quæ apostolorum Actus continet. fideli historia docet dicens: His auditis, compuncti sunt corde, et dixerunt ad Petrum et reliquos apostolos, Quid faciemus, viri fratres (Act. 11)? Petrus vero ad illos: Pœnitentiam, inquit, agite, et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi, in remissionem peccatorum vestrorum, et accipietis donum sancti Spiritus. Vobis enim est repromissio, et filiis vestris, et omnibus qui longe sunt, quoscunque advocaverit Dominus Deus noster. Aliis etiam pluribus verbis testificatus est, et exhortabatur eos. dicens: Salvamini a generatione ista prava. Qui ergo receperunt sermonem ejus, baptizati sunt, et appositæ sunt in illa die animæ circiter tria millia.

> Quod hæc duo tempora, id est Pascha et Pentecoste, ad baptizandum a Romano pontifice legitimu sunt præfixa.

> XI. Unde quia manifestissime patet haptizandis in Ecclesia electis hæc duo tempora, de quibus locuti sumus, esse legitima, dilectionem vestram monemus, ut nullos alios dies huic observantiæ misceatis.

> Quod omni tempore hi, qui necessitate mortis urgentur, id est ægritudinis, obsidionis, persecutionis, et naufragii, debeant baptizari.

XII. Quia si sunt alia quoque festa, quibus multa in honorem Dei reverentia debeatur, principalis tamen, et maximi sacramenti custodienda nobis est mystica, et rationabilis exemplatio, non interdicta licentia, qua in baptismo tribuendo quolibet tempore periclitantibus subvenitur. Ita enim ad has duas festivitates connexas sibimet, atque cognatas incolumium et in pacis securitate degentium libera vota differiin persecutionis angustiis, in timore naufragii nullo tempore boc vera salutis singulare præsidium cuiquam denegemus. Si quis autem Epiphanize festivitatem, que in suo ordine debito honore veneranda est, ab boc estimat privilegium habere baptismatis, quia boc quidam putant quod in eadem die Dominus ad baptismum saneti Joannis accesserit, seint dilius baptismi aliam gratiam, aliam fuisse rationem, nec ad eamdem pertinuisse virtutem, qua per sanetum Spiritum renascuntur, de quibus dicitur, Qui non ex sanguine, neque ex voluntate carnis, neque ex voluntate viri, sed ex Dec nati sunt (Joen. 1). Deminus enim nullius indigens remissione peccati, nec quarens remedium renascendi, sic voluit haptizari, que-

modo et voluit circumcidi, hostiamque pro se emun- A dationis offerri : ut qui factus fuerat ex muliere, sic ut Apostolus ait, fieret et sub lege, quam non venerat solvere, sed implere, et implendo finire (Rom. x). Et sieut beatus apostolus prædicat dicens: Finis autem legis Christes ad justitiam onini credenti. Baptismi autem sui in se condidit sacramentum, quia in omnibus primatum tenens se docuit esse principium, et tunc regenerationis potentiam sanxit, quando de latere ipsius profluxerunt sanguis redemptionis, et aqua baptismatis. Sicut ergo Vetus Testamentum Novi testificatio fuit, et lex per Moysen data est, gratia autem, et veritas per Jesum Christum facta est, sic diversa sacrificia unam hostiam reformarunt, et multorum agnorum occisio illius immolatione finita est, de quo dicitur : Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi. Sic et Joannes, non Christus, sed Christi prævius; non sponsus, sed sponsi amicus, fuit adeo sidelis, et non sua quærens, sed quæ Jesu Christi, ut se profiteretur ad solvenda calceamenta pedum ejus indignum (Joan. 111; Matth. 111; Luc. 111): quoniam ipse quidem baptizaret in aqua in pænitentiam, ille autem haptizaturus esset in Spiritu sancto et igni, qui duplici potestate, et vitam redderet, et peccata consumeret. His itaque, fratres charissimi, tot ac tantis existentibus documentis, quibus omni ambiguitate submota evidenter agnoscitis in baptizandis electis, qui secundum apostolicam regulam, et exorcismis scrutandi, et jejuniis sanctificandi, et frequentibus sunt prædicationibus imbuendi, duo tantum tempora, id est Pascha, et Pentecosten, esse servanda. Hoc vestræ indicimus charitati, ut ab apostolicis institutis nullo ulterius recedatis excessu, quia inultum posthac esse non poterit, si quisquam apostolicas regulas in aliquo crediderit negligendas.

Ut de Sicilia terni semper annis singulis de episcopts ad diem tertium cal. Octobris Romam sociandi synodo indissimulanter occurrant.

XIII. Quarum illud primitus pro custodia concordissime unitatis exigimus, ut quia saluberrime a sanctis Patribus constitutum est binos in annis singulis debere esse conventus : terni semper ex vobis ad diem testium calendarum Octobrium Romam, fraterre concilio sociandi indissimulanter concurrant. quoniam adjuvante gratia Dei facilius poterit provideri, ut in Ecclesiis Christi nulla scandala, nulli nascantur errores, cum coram beatissimo Petro apostolo id semper in commune tractandum sit, ut omnia ipsius constituta, canonumque decreta apud omnes Domini sacerdotes inviglata permaneant. flac autem, que inspirante Donnino vobis insinuanda credidimus, per fratres et coepiscopos nostros Vaccillum et Paschasinum ad vestram volumus notitiam pervenire, quibus referentibus cognoscamus. quam reverenter a vobis apostolicæ sedis instituta serventur. Data xn cal. Novemb., Calopodio et Ardabure couss. (An Christi 447.)

Quod omnis cujuslibet ordinis clericus, qui catholicam descrens hareticæ se communioni miscuerii: 3i ud Ecclesiam reversus fuerit, in eo gradu in quo erat, sine promotione permaneat.

XIV. Leo episcopus urbis Romæ Januario episcopo Aquileiensi.-Lectis fraternitatis tuæ litteris vigorem fidei tuze, quem olim noveramus, agnovimus: congratulantes tibi, quod ad custodiam gregis Christi pastoralem curam vigilanter exsequeris, ne lupi, qui sub specie ovium subintrarunt, bestiali sævitia simplices quosque dilacerent, et non solum ipsi nulla correctione proficiant, sed etiam ea quæ sunt sana. corrumpant : quod ne viperea possit obtinere fallacia, dilectionem tuam duximus commonendam, insinuantes ad animæ periculum pertinere, si quisquam de his qui a nobis in hareticorum atque schismaticorum sectam delapsis, et se utcunque hæreticæ com-B munionis contagione macularit, resipiscens in communione catholica sine professione legitimæ satisfactionis habeatur. Saluberrimum enim, et spiritalis me dicinæ utilitate plenissimum est, ut sive presbyteri. sive diaconi, vel subdiaconi, aut cujuslibet ordinis clerici, qui se correctos videri volunt, atque ad catholicam fidem, quam jampridem amiserant, rursum reverti ambiunt, prius errores suos, et ipsos auctores erroris damnari a se sine ambiguitate fateantur, ut sensibus pravis etiam peremptis nulla sperandi supergit occasio, nec ullum membrorum talium possit societati violari, cum per omnia illis professio propria coeperit obviare. Circa quos etiam illam canonum constitutionem præcipimus custodiri, ut in magno habeant beneficio, si adempta sibi omni spe promotionis, in quo inveniuntur ordine, stabilitate perpetua maneant : si tamen iterata tinctione non fuerint maculati. Non levem apud Dominum noxam incurrit, qui de talibus ad sacros promovendos ordines judicarit; quod si cum grandi examinatione promotio conceditur inculpatis, multo magis non debet licere suspectis. Proinde dilectio tua, cujus devotione gaudemus, jungat curam suam dispositionibus nestris, et det operam, ut circumspecte ac velociter impleantur, quæ ad totius Ecclesiæ incolumitatem, et laudabiliter suggesta sunt, et salubriter ordinata. Non autem dubitet dilectio tua, nos, si (quod non arbitramur) neglecta fuerint, quæ pro custodia canonum, et pro fidei in tegritate decernimus, vehementius commovendos, quia inferiorum ordinum culpæ ad nullos magis referendæ sunt, quam ad desides negligentesque rectores: qui multam sæpe nutriunt pestilentiam, dum necessariam dissimulant adhibere medicinam. Data nu cal. Januarii, Alypio et Ardabure conss.

Leo Rustico episcopo Narbonensi. Subditis responsionibus, et ad ejusdem consulta rescriptis.

Epistolas fraternitatis tuæ, quas Hermes archidiaconus detulit, libenter accepi. Diversarum quidem causarum connexione multiplices, sed non ita patientiæ legentis onerosas, ut aliquid earum inter concurrentes undique sollicitudines fuerit prætermissum. Unde totius sermonis tui allegatione concepta, et gestis, quæ in episcoporum honoratorumque examine confecta sunt, recensitis, Sabiniano et Leoni, presbyteris actionis tuæ intelleximus fiduciam de-

fuisse, nec eis justam superesse querimoniam, qui se A nulla possunt ratione compelli, ita multa sunt, que ab inchoatis disceptationibus sponte subtraxerunt. Circa quos quam formam, quamve mensuram debeas tenere justitiæ, tuo relinguo moderamini. Suadens tamen charitatis hortatu, ut sanandis ægris spiritalem debeas adhibere medicinam, et dicente Scriptura: Noli esse nimium justus (Eccl. vu), mitius agas cum eis, qui zelo pudicitiæ videntur modum excessisse vindictæ, ne diabolus qui decepit adulteros, de adulterii exsultet ultoribus. Miror autem dilectionem tuam in tantum scandalorum quacunque occasione nascentium adversitate titubare, ut vacationem episcopatus laboribus præoptare te dicas, et malle in silentio atque otio vitam degere, quam in his, quæ tibi commissa sunt, permanere, dicente vere Domino, Beatus: qui perseveravit usque in finem (Matth. x), unde erit B beata perseverantia, nisi de virtute patientiæ? Nam secundum apostolicam prædicationem: Omnes, qui voluerint in Christo pie vivere, persecutionem patientur (II Tim. 111), quæ non in eo tantum computanda est, quod coutra Christianam pietatem aut ferro, aut ignibus agitur, aut quibuscunque suppliciis: cum persecutionum sævitiam suppleant et dissimilitudines morum, et contumaciæ inobedientium, et malignarum tela linguarum. Quibus conflictationibus cum omnia semper membra pulsentur, et nulla piorum portio a conflictatione sit libera, ita ut periculis nec otia careant, nec labores. Quis inter fluctus maris navem diriget, si gubernator abscedat? Quis ab insidiis luporum custodiet oves, si pastorum cura non vigilet (Joan. x)? Quis denique latronibus obsistet et C furibus, si speculatorem in prospectu explorationis locatum ab intentione sollicitudinis amor quietis abducat (Ezech. III)? Permanendum ergo est in opere credito et in labore suscepto. Constanter tenenda est justitia, et benigne præstanda clementia. Odio habeantur peccata, non homines. Corripiantur tumidi, tolerentur infirmi, et quod severius castigari necesse est, non sævientis plectatur animo, sed medentis. At si vehementior tribulatio incubuerit, non ita expavescamus, quasi illi adversitati propriis viribus resistendo, cum et consilium nostrum, et fortitudo sit Christus, ac sine quo nihil possumus, per ipsum cuncta possumus, qui confirmans prædicatores Evangelii, et sacramentorum ministros: Ecce ego (inquit) vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi (Matth. ult.). Et iterum: Hæc (inquit) locutus sum vobis, ut in me pacem habeatis: in hoc autem mundo tribulationem habebitis, sed confidite, quia ego vici mundum (Joan. xvi). Quæ pollicitationes quia sine dubio manifestæ sunt, nullis debemus scandalis infirmari, ne electioni Dci videamur ingrati, cujus tam patentia sunt adjutoria, quam vera promissa. De consultationibus autem dilectionis tuæ, quas separatim conscriptas archidiaconus tuus detulit, quid sentiendum sit inter præsentes opportunius quæreretur, si nobis conspectus tui copia proveniret; nam cum quædam interrogationis modum videantur excedere, intelligo eas colloquiis aptiores esse, quam scriptis. Quia sicut quædam sunt, quæ

aut pro consideratione atatum, aut pro necessitate rerum oporteat temperari : illa semper conditione servata, ut in his, quæ vel dubia fuerint aut obscura, id noverimps sequendum, quod nec præceptis Evangelicis contrarium, nec decretis sanctorum inveniatur adversum.

Incipiunt ad inquisitiones ejusdem episcopi subjecta responsa.

Quod non habeantur episcopi, quos nec clerus elegit, nec populus exquisivit, nec provinciales episcopi co secrarunt : si qui tumen clerici ab his pseudoepiscopis ordinantur, rata potest ordinatio talis existere.

XV. Nulla ratio sinit ut inter episcopos habeantur, qui nec a clericis sunt electi, nec a plebibus expetiti, nec a comprovincialibus episcopis cum metropolitani judicio consecrati. Unde cum sæpe quæstio de male accepto honore nascatur, quis ambigat, nequaquam ab istis esse tribuendum, quod non doceatur fuisse collatum? Si qui autem clerici ab istis pseudoepiscopis in eis Ecclesiis ordinati sunt, quæ ad proprios episcopos pertinebant, et ordinatio eorum consensu et judicio præsidentium facta est, potest rata haberi : ita ut in ipsis Ecclesiis perseverent. Aliter autem vana habenda est consecratio, quæ nec loco fundata est, nec auctoritate munita.

Quod presbyteri, aut diaconi, si in aliquo crimine prolapsi suerint, non possint per manus impositionem pænitentiæ remedium consequi.

XVI. Alienum est a consuctudine ecclesiastica. ut qui in presbyterali honore aut diaconii gradu fuerint consecrati, hi pro crimine aliquo suo per manus impositionem remedium accipiant pænitendi: quod sine dubio ex apostolica traditione descendit, secundum quod scriptum est, Sacerdos si peccarerit, quis orabit pro illo (I Reg. 11)? Unde hujusmodi lansis ad promerendam misericordiam Dei privata est expetenda secessio: ubi illis satisfactio, si fuerit digna. sit etiam fructuosa.

Quod diaconi, sicut episcopus et presbyter, cessure debent ab opere conjugati : non tamen repudiare conjugia.

XVII. Lex continentiæ eadem est altaris ministris, quæ episcopis, atque presbyteris, qui cum essent laici, sive lectores, licito et uxores ducere, et filios procreare potuerunt : sed cum ad prædictos perve-D nerint gradus, coepit eis non licere quod licuit. Unde ut de carnali siat spiritale conjugium, oportet cos nec dimittere uxores, et quasi non habeant sic habere, quo et salva sit charitas connubiorum, et cesset operatio nuptiarum.

Quod alind sit uxor, aliud concubina, nee erret quisquis filiam suam in matrimonium concubinam ka-benti tradiderit.

XVIII. Non omnis mulier viro juncta uxor est viri, quia nec omnis filius hæres est patri. Nuptiarum autem fordera inter ingenuos sunt legitima, et inter æquales, et multo prius hoc ipsum Doppino constituente, quam initium Romani juris existeret. Itaque aliud est uxor, aliud concubina : sicut aliud ancilla, aliud libera. Propter quod etiam Apostolus (Gal. 17) ad manifestandum harum personarum dis- A Quod ad militiam sacularem post pænitentiam regire cretionem, testimonium ponit ex Genesi (cap. xx1), whi dicitur Abrahæ: Ejice ancillam, et filium ejus, non enim hæres erit filius ancillæ cum filio meo Isaac. Unde cum societas nuptiarum ita ab initio constituta sit, ut præter sexuum conjunctionem, quæ haberet in Christi et Ecclesiæ sacramentum, dubium non est eam mulierem non pertinere ad matrimonium, in qua docetur nuptiale non fuisse mysterium. lgitur cujuslibet loci clericus, si filiam suam vico habenti concubinam in matrimonium dederit, non ita accipiendum est, quasi eam conjugato dederit, nisi forte illa mulier et ingenua facta, et dotata legitime, et publicis nuptiis honestata videatur. Paterno arbitrio viris junctæ carent culpa, si mulieres, quæ a viris babebantur, in matrimonio non fuerunt, quia B aliud est nupta, aliud concubina.

Quod non sit conjugii duplicatio, quando ancilla. relicta uxor assumitur.

XIX. Ancillam a toro abjicere, et uxorem certae ingenuitatis accipere, non duplicatio eonjugii, sed profectus est honestatis. Culpanda est sane talium negligentia, sed non penitus deserenda: ut crebris cohortationibus incitati, quod necessario expetivorunt fideliter exsequantur. Nemo enim desperandus est dum in hoc corpore constitutus est, quia nonnunquam quod diffidentia atatis differtur, consilio maturiore perficitur.

De communione privatis, et ila defunctis.

XX. Horum causa Dei judicio reservanda est, in C cujus manu fuit, ut talium obitus usque ad communionis remedium non differatur. Nos autem quibus viventibus non communicavimus, mortuis communicare non possumus.

De his qui pænitentiam agere differunt.

XXI. Dissimulatio hæc potest non de contemptu esse remedii, sed de metu gravius delinquendi. Unde penitentia, que dilata est, cum studiosius petità herit, non negetur : ut quoquo modo ad indulgentiz medicinam anima vulnerata perveniat.

Quod operteat eum, qui pro illicitis veniam poscit, etiam muliis licitis abstinere.

XXII. Aliad quidem est debita justa reposcere, alina propria perfectionis amore contemuere, sed illicitorum veniam postulantem oportet etiam a licitis abstinere, dicente Apostolo: Omnia licent, sed non omnia expediunt (I Corint. vi). Unde si poenitentes habent causam, quam negligere forte non debeant, melius expetit quis ecclesiasticum, quam forense judicium.

Uned panitenti nulla lucrà negotiationis exercere convenial.

XXIII. Qualitas lucri negotiantem aut excusat aut arguit, quia est honestus quæstus, et turpis. Verumtamon ponitenti utilius dispendia pati, quam periculis negotiationis obstringi, quia difficile est inter ementis vendentisque commercium non intervenire peccatum.

non debeat.

XXIV. Contrarium est omnino ecclesiasticis regulis post pœnitentiæ actionem redire ad militiam sæcularem, cum Apostolus dicat : Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus (II Tim. 11). Unde nou est liber a laqueis diaboli, qui se militia mun dana voluerit implicare.

Quod adolescens, si, urgente quocunque periculo, pænitentium gessit, et se non continct, uxoris potest remedio sustineri.

XXV. In adolescentia constitutus, si, urgente aut wells mortis, aut captivitatis periculo, pomitentiam gessit, et postea timens lapsum incontinentiæ, venialis copulam uxoris elegit, ne crimen fornicationis in urreret, rem videtur fecisse venialem, si præter conjugium nullam omnino cognoverit. In quo tamen non regulam constituimus, sed quid sit tolerabilina sestimamus: nam secundum veram cognitionem nihil magis ei congruit, qui pœnitentiam gessit, quam castitas perseverans, et mentis et corporis.

Quod si quis propositum monachi desernerit, publica sit ponitentie satisfactione purgandus

Propositum monachi proprio arbitrio ant voluntate susceptum, deseri non potest absque peccato. Quod enim quis vovit Deo, debet et reddere. Unde qui relicta singularitatis professione, ad militiam vel ad nuptias devolutus est, publica panitentia satisfactione purgandus est, quia etsi innocens militia; et honestum potest esse conjugium, electionem meliorem deseruisse transgressio est.

Quod puellæ, quæ non coactæ, sed voluntate propria virginitatis propositum susceperunt, delinquant, cum nupserint, etsi nondum suerant consecratæ.

XXVII. Puellæ, quæ non parentum coactæ imperio, sed spontaneo judicio virginitatis propositum atque habitum susceperunt, si postea nuptias eligunt, prævaricantur, etiamsi nondum eis gratia consecrationis accessit : cujus utique non fraudarentur munere, si in proposito permanerent.

Do his quibus dubium est, utrum baptismum perceperint, necesse est ut renascantur.

XXVIII. Si nulla exstant indicia inter propinquos, aut familiares, nulla inter clericos, aut vicinos, quihus hi, de quibus quæritur, baptizati fuisse doceantur, agendum est, ut renascantur, ne manifeste pen reant, in quibus quod non ostenditur gestum, ratio non sinit, ut videatur iteratum. Qui autem possunt meminisse, quod ad ecclesiam veniebant cum parentibus suis, possuat recordari an quod corum parentibus dabatur, acceperint ; sed si hoc etiam ab ipsa memoria alienum est, conferendum eis videtur, quod collatum esse nescitur, quia non temeritas intervenit præsumptionis, ubi est diligentia pietatis.

Quod eos, qui se baptizatos agnoscunt, sed in qua fide nesciunt, per manus impositionent suscipi conrenial.

XXIX. Hi autem, de quibus scripsisti, qui se baptizatos sciunt, sed cujus fidei fuerint, qui eos baptizaverunt, se nescire profitentur : quoniam quolibet modo forsed per manus impositionem virtutem Spiritus sancti, quam ab hæreticis accipere non potuerunt, catholicis copulandi sunt.

De his qui convivio gentilium et escis immolatitiis usi sunt.

XXX. Si convivio solo gentilium et escis immolatitiis usi sunt, possunt jejuniis et manus impositione purgari, ut deinceps ab idolothytis abstinentes sacramentorum Christi possint esse participes. Si autem aut idola adoraverunt, aut homicidiis vei fornicationibus contaminati sunt, ad communionem eos nisi per ponitentiam publicam non oportet admitti. Quod semper Thessalonicensis antistes vices apostolicæ sedis impleverit.

Thessalonicensi.—Quanta fratermitati tuze a beatissimi Petri apostoli auctoritate commissa sint, et qualia etiam nostro tibi favore sint credita, si vera ratione perspiceres, et justo examine ponderares, multum possemus de injunctæ tibi sollicitudinis devotione gaudere. Quoniam sicut præcessores mei præcessoribus tuis, ita etiam ego dilectioni tuæ, priorum secusus exemplum, vices mei moderaminis delegavi: ut curam, quam universis Ecclesiis principaliter ex divina institutione debemus, imitator nostræ mansuetudinis adjuvares, et longinquis a nobis provincija præsentiam quodammedo postræ visitationis impenderes, et continenti, opportunoque prospectu promptum tibi esset agnoscere, quid in quibusque rebus vel tuo studio componeres, vel nostro judicio C reservares. Nam cum majora negotia, et difficiliores causarum exitus liberum tibi esset sub nostræ sententiæ exspectatione suspendere, nec ratio tibi, nec necessitas fuit in id, quod mensuram tuam excederet, deviandi. Abundant enim apud te monitorum scripta nostrorum, quibus te de omnium actionum temperantia frequenter instruximus, ut commendatas tibi Christi Ecclesias per exhortationem charitatis ad salubritatem audientiæ provocares : quia etsi plerumque existunt inter negligentes, vel desides fratres, quæ oporteat majore aucteritate curari, sic tamen adhibenda est correptio, ut semper sit salva dilectio. Unde et beatus apostolus Paulus ad ecclesiasticum regimen Timotheum imbuens dicit: Seniorem ne increpaveris, sed obsecra ut patrem, juvenes ut fratres, anus ut matres, juvenculas ut sorores in omni castitate (I Timot. v). Quæ moderatio, si quibuscunque inferioribus membris ex apostolica institutione debetur, quanto magis fratribus et coepiscopis nostris sine offensione reddenda est, ut licet nonnunquam accidant, quæ in sacerdotalibus sunt reprehendenda personis: plus tamen erga corrigendos agat benevolentia quam severitas, plus cohortatio quam commotio, plus charitas quam potestas. Sed ab his, qui quæ sua sunt quærent, non que Christi Jesu (Philip. 11), facile ab hac lege disceditur, et dum dominari magis quam consulere subditis placet, honor inflat superbiam, et quod provisum est ad concordiam, tendit ad noxam, quod, ut necesse habe-

mam baptismatis acceperunt, baptizandi non sunt, A mus ita dicere, non de parvo animi dolore procedit. Meipsum enim quodammodo trahi in culpam sentio. cum te a traditis tibi regulis immodice discessisse cognosco, qui si tux xestimationis parum diligens eras, meæ saltem famæ parcere debuisti : ne. quæ tuo tantum facta sunt animo, nostro viderentur gesta judicio. Relegat fraternitas tua paginas nostras, omniaque ad tuos emissa majores apostolicæ sedis præsulum scripta percurrat, et vel a me, vel a præcessoribus meis inveniet ordinatum, quod a te cognovimus esse præsumptum. Venit namque ad nos cum episcopis provinciæ suæ frater no ter Atticus, veteris Epiri metropolitanus antistes, et de indignissima afflictione, quam pertulit, lacrymabili actione conquestus est, coram astantibus diaconibus tuis: XXXI. Leo episcop. urbis Romæ Anastasio episc. B qui querelis siebilibus nihil contra referendo, ea, quæ nobis ingerebantur, side non carere monstrabant. Legebatur quoque in litteris tuis, quas iidem diaconi tui detulerunt, quod frater Atticus Thessalonicam venisset, quodque consensum suum etiam scripturæ professione signasset, ut de illo non aliud a nobis posset intelligi, quam proprii arbitrii, et spontaneze devotionis fuisse, quod venerat, quodque chartulam de obedientiæ sponsione conscripserat: in cujus tamen chartulæ mentione signum prodebatur injuriæ. Non enim necessarium fuerat, ut obligaretur scripto, qui obedientiam suam ipso fam voluntarii adventus probabat officio, unde deplorationibus supradicti hæc verba epistolæ tuæ testimonium præbuerunt, et per hoc, quod non est tacitum, nudatum est illud, quod silentio suerat adopertum, aditam scilicet Illyrici præfecturam, et sublimissimam inter mundanos apices potestatem in exhibitionem insontis antistitis incitatam, ut missa exsecutione terribili, quæ omnia sibi officia publica ad effectum præceptionis adjungeret, a sacris Ecclesiæ adytis nullo vel falso insimulatus crimine extraheretur sacerdos : cui non ob molestiam ægritudinis, non ob sævitiam biemis darentur induciæ, sed iter aspe rum, et periculis plenum per invias nives agere cogeretur, quod tanti laboris, tantique discriminis fuit, ut ex his, qui episcopum comitati sunt, quidam defecisse dicantur. Multum stupeo, frater charissime, sed et plurimum doleo, quod in eum, de quo nibil amplius indicaveras, quam quod evocatus adesse differret, et excusationem infirmitatis obtenderet, tam atrociter et tam vehementer potueris commoveri : præsertim cum, etiamsi tale aliquid mereretur, exspectandum tibi fuerat, quid ad tua consulta rescriberem. Sed ut video bene de meis moribus existimasti, et quam civilia pro conservanda sacerdotali concordia responsurus essem, verissime praevidisti. Et ideo motus tuos exsequi sine dissimulatione properasti : ne, cum moderationis nostræ aliud disponentia scripta sumpsisses, facicadi id. quod factum est, licentiam non haberes. An forte aliquod tihi facinus innotuerat, et metropolitanum episcopum novi apud se criminis pendus urgebat? At hoc quidem alienum ab illo esse etiam tu nibil el objiciendo confirmas, sed ctiam si quid grave into-

lerandumque committeret, nostra erat exspectanda A et siat minus religiosa, quam convenit, cui non licensura: ut nil prius ipse decerneres, quam quod nobis placere eognosceres. Vices enim nostras ita tuze credidimus charitati, ut in partem sis vocatus sollicitudinis, non in plenitudinem potestatia: unde sicut multum nos ea, quæ a te pie sunt curata, lætilicant; ita nimium ea , que sunt perperam gesta, contristant : et necesse est pest multarum experimenta causarum sollicitius prospici, et diligentius præcaveri, quatenus per spiritum charitatis et pacis, omnis materia scandalorum de Ecclesiis Domini. quas tibi commendavimus, auferatur, præeminente quidem in illis provinciis episcopatus tui fastigio, sed amputato totius usurpationis excessu.

# Ut metropolitanis sua jura serventur.

XXXII. Igitur secundum sanctorum Patrum canones, spirita Dei conditos et totius mundi reverentia consecratos, metropolitanos singularum provinciarum episcopos, quibus ex delegatione nostra fraternitatis tuze cura prætenditur, jus traditæ sibi antiquitus dignitatis interneratum habere decernimus : ita ut a regulis præstitutis nulla aut negligentia, aut præsumptione discedant.

Ut a metropolitanis non laici, non bigami, non viduarum mariti, sed irreprehensibiles ordinentur episcopi.

XXXIII. In civitatibus, quarum rectores obierint, de substituendis episcopis hæc forma servetur, ut is qui ordinandus est, etiamsi bonæ vitæ testimonio fulciatur, non laicus, non neophytus, nec secundae C narunt, ut scilicet bini conventus per annos singulos conjugis sit maritus, aut qui unam quidem habeat, vel habuerit, sed quam sibi viduam copularit. Sacerdotum enim tam excellens est electio ut hæc, quæ in afiis membris Ecclesiæ non vocantur ad culpam, in illis tamen habeantur illicita.

## Quod subdiaconis carnale connubium denegetur.

XXXIV. Nam cum extra clericorum ordinem constitutis nupliarum societati et procreationi filiorum studere sit liberum arbitrium, ad exhibendam tamen perfectas continentia puritatem, ne subdiaconis quidem connubium carnale conceditur, ut et qui habent, sint tanquam non habentes (I Corinth. vii), et qui non habent, permaneant singulares. Qund si in hoc ordine, qui quartus est a capite, dignum est custodiri, quanto magis in primo, vel secundo, tertiove D brioria ambierit, et ad majorem se plebem quacunservandum est, ne aut levitico, aut presbyterali honore, aut episcopali excellentia quisquam idoneus estimetor, qui se a voluptate uxoris necdum frenasse detegitor!

#### Ut nullus invitis ordinetur antistes.

XXXV. Cum orgo de summi sacerdotis electione tractabitur, ille omnibus præponitur, quem cleri, plebisque consensus concorditer postularint : ita ut si in aliam forte personam partium se vota diviserint, metropolitani judicio is alteri przeponatur, qui majoribus et studiis juvatur, et meritis, tantum ut nallus invitis et non petentibus ordinetur, ne civitas episcopum non optatum sat contemnat, aut oderit,

czerit habere, quem voluit.

Ut metropolitanus Epiri de electo, quem est ordinaturus episcopum, ad Thessalonicensem pontificem reserat, et de metropolitano electo similiter procisciales episcopi.

XXXVI. De persona autem consecrandi episcopi, et de cleri, plebisque consensu metropolitanus episcopus ad fraternitatem tuam referat, quodque in provincia bene placuit scire te faciat, ut ordinationem rite celebrandam tua quoque firmet auctoritas. quæ rectis dispositionibus nihil moræ, aut difficultatis debebit afferre, ne gregibus Domini diu desit cura

Metropolitano vero defuncto, cum in locum ejus alius fuerit subrogandus, provinciales episcopi ad civitatem metropolim convenire debebunt, ut omnium clericorum, atque omnium civium voluntate discussa, ex presbyteris ejusdem Ecclesiæ, vel ex diaconis optimus eligatur. De cujus nomine ad tuam notitiam provinciales referant sacerdotes, impleturi vota poscentium, cum quod ipsis placuit, tibi quoque placuisse cognoverint. Sicut enim justas electiones nullis dilationibus volumus fatigari, ita nihil permittimus te ignorante præsumi.

Ut bina per annum provincialia episcoporum concilia celebrentur, et si res difficilis emerserit, nec suerit Thessalonicensis episcopi judicio terminata, ad Romanum referatur antistitem.

XXXVII. De conciliis autem episcopalibus non aliud indicimus, quam sancti Patres salubriter ordihabeantur, in quibus de omnibus querelis quæ inter diversos Ecclesia ordines nasci assolent, judicetur : ac si forte inter ipsos, qui præsunt, de majoribus (quod absit) peecatis causa nascitur, quæ provinciali nequeat examine diffiniri, fraternitatem tuam de totius negotii qualitate metropolitanus curabit instruere, ut si coram positis partibus nec tuo fuerit res sopita judicio, ad nostram cognitionem, quidquid illud est, transferatur.

Ut si quis episcopus suam deserens civitatem, majorem sedem ambitus causa petierit, nec illam obtinere potorit, et ma carere debebil.

XXXVIII. Si quis autem episcopus, civitatis sure mediocritate despecta, administrationem loci celeque ratione transtulerit, a cathedra quidem pellatur aliena, sed carebit et propria, ut nec illis præsideat, quos per avaritiem concupivit, nec illis quos per superbiam sprevit. Suis igitur terminis quisque contentus sit, nec supra mensuram juris sui affectet augeri.

Ut nullus alienum clericum solticitare, vet tenere præsumat, suo episcopo non presbente consensum

XXXIX. Alienum clericum, invito episcopo ipsins. nemo suscipiat, nemo sollicitet, nisi forte ex placito charitatis id inter dantem, accipientemque convenerit. Nam gravius injuriæ reus est, qui de fratris Ecelesia id, quod est utilius, aut pretiosius audet vel abjicere, vel tenere. Itaque si intra provinciam res tropolitanus redire compellet. Si autom longins recessit, tui præcepti auctoritate revocabitur, ut nec cupiditati, nec ambitioni occasio relinquatur.

Ut in erocandis provincialibus episcopis a Thessalonicense pontifive moderatio conservetur, ne sub hoc colore sacerdotalis honor contumeliis addicatur, nec amplius quam bini de provinciis episcopi, quos metropolitani probaverint, dirigantur.

XL. In evocandis autem a te episcopis moderatissimum esse te volumus, ne per majoris diligentiæ speciem fraternis gloriari videaris injuriis. Unde si causa aliqua major erit, ob quam rationabile, ac necessarium sit fraternum advocare conventum, binos de singulis provinciis episcopos, quos metropolitani crediderint esse mittendos, ad fraternitatem tuam venire sufficiat.

Ut non amplius a statuto concilii tempore, quam dies xv remorentur episcopi, et si inter cos sucrit oborta contentio, cuncta Romano pontifici sub gestorum insinuatione pandantur : ut ab co quod Deo placuerit, ordinetur.

XLI. Ita ut a præstituto tempore non ultra 15 dies, qui convenerint, non retardentur. Si autem in eo quod cum fratribus tractandum definiendumve credideris, diversa corum fuerit a tua voluntate sententia, ad nos omnia sub gestorum testificatione ferentur, ut remotis ambiguitatibus, quod Deo placeat decernatur. Ad hunc enim finem omnem affectum nostrum curamque dirigimus, ut quod ad unitatem concordize, et quod ad custodiam pertinet disciplinze. Et te igitur, frater dilectissime, et eos fratres nostros, qui de tuis offenduntur excessibus, cum tamen non similis sit omnibus materia querclarum, hortor et moneo, ut quæ pie sunt ordinata, salubriterque dis posita, nulla concertatione turbentur, nemo quod saum est quærat, sed quod alterius (I Cor. x). Et sicut ait Apostolus, unusquisque vestrum proximo suo placeat in bonun ad adificationem (Rom. xv). Non enim poterit unitatis nostræ firma esse compago, nisi nos ad inseparabilem soliditatem vinculum charitatis astrinxerit: quia sicut in uno corpore multa membra habemus, omnia autem membra non eamdem actum habent; its multi unum corpus sumus in Christo, singuli autem alter alterius membra. Connexio totius corporis unam sanitatem, unam pulchri- D recipiat unusquisque quod proprium est. sudinem facit. Et bæc quidem connexio tetius corporis unanimitatem requirit, sed præcipue exigit concordiam sacerdotum, quibus etsi dignitas communis non est, tamen ordo generales est. Quoniam et inter beatissimos apostolos in similitudine honeris fuit quædam discretio potestatis, et cum omnium par esset electio, uni tamen datum est ut cæteris præemineret. De qua forma episcoporum quoque est orta distinctio. Et magna ordinatione provisum est, ne omnes sibi omnia viudicarent, sed essent in singulis provinciis singuli, quorum inter fratres haberetar prima sententia, et rursum quidam in majoribus urbibus constituti sollicitudinem eius susciperent ampliorem, per quos ad unam Petri sedem universalis

agitur, transfugam elericum ad Ecclesiam suam me- A Ecclesiz cura conflueret, et uihil #squam a suo capite dissideret. Qui ergo seit se quibusdam prænositum, non moleste ferat aliquem sibi esse prælatum, sed obedientiam, quam exigit, ettam ipse dependat, et sieut non vult gravis oneris sarcinam ferre, ita non audeat affi importabile pondus imponere. Discipuli cuim sumus bumilis et mitis magistri, dicentis: Dische a me, quia mitis sum et bunilis corde, et invenietis requiem animabus vestris; jugum cnim meum suave est, et onus meum leve est (Matth. xt). Qued quemedo experiemor, nisi et illud in observantiam veniat, quod idem Dominus ait : Qui major est vestrum, erit minister vester (Mauh. xx; Luc. xxii); qui autem se exaltaverit humiliabitur, et qui se humiliat exaltabitur (Luc. xiv)?

Leo Nicetæ episcopo Aquileiensi salutem.

Regressus ad nos filius meus Adeodatus, sedis nostræ diaconus, dilectionem tuam poposcisse memoravit, ut de his auctoritatem apostolicæ sedis acciperes, quæ quidem magnam difficultatem dijudicationis videntur afferre : sed pro inspectione temporalium necessitatum adhibenda curatio est, nt vulnera, quæ adversitate hostilitatis illata sunt, religionis maxime ratione sanentur.

Quad debeant semina, qua captis viris nupserant aliis, regressis de captivitate viris prioribus copulari, ut quod suum est unusquisque recipiat.

XLII. Cum ergo per bellicam cladem et per gravissimos hostilitatis incursus ita quædam dicatis divisa esse conjugia, ut abductis in captivitatem viris nulla dissensione violetur, nulla desidia negligatur. C feminæ eorum remanserint destitutæ, quæ viros proprios aut interemptos putarent, aut nunquam a dominatione crederent liberandos, et in aliorum conjugium solitudine cogente transierint : cumque nunc statu rerum, auxiliante Domino, in meliora converso nonnulli eorum, qui putabantur periisse, remearint, merito charitas tua videtur ambigere quid de mulieribus, quæ aliis junetæ sunt viris, a nobis debeat ordinari. Sed quia novimus scriptum, quod a Deo jungitur mulier viro, et iterum præceptum agnovimus, ut quod Deus junxit homo non separet (Matth. xix), necesse est ut legitimarum fædera nuptiarum redintegranda credamus, et remotis malis, quæ hostilitas intulit, unicuique id quod legitime habuit reformetur, omnique studio procurandum est ut

> Ouod non probetur esse culpabilis, qui uxorem capti in matrimonio videtur esse sortitus.

XLIII. Nec tamen culpabilis judicetur, et tanguam alieni juris pervasor habeatur, qui personam ejus mariti, qui jam non esse existimabatur, assumpsit. Sic enim multa que ad eos qui in captivitatem dicti sunt pertinebant, in jue-alienum trausire potucrunt, et tamen plenum justitiz est ut iisdem reversis propria reformentor. Quod si in mancipiis vel in agris, aut etiam in donaibus ac possessionibus rite servatur, quanto magis in conjugiorum redintegratione faciendum est, ut quod bellica necessitate turbatum est pacis remedio reformetur l

rum offensi non fuerint, et volverint eas in conjugium recipere, liberam habeant fucultatem.

XLIV. Et ideo si viri post longam captivitatem reversi ita in dilectione suarum conjugum perseverent, ut eas cupiant in suum redire consortium, omittendum est, et inculpabile judicandum, quod necessitas intulit, et restituendum est quod sides poscit.

Ut si mulieres ad priores maritos redire noluerint, velut impiæ, ecclesiastica communione privandæ sint.

XLV. Si autem aliquæ mulieres ita posteriorum virorum amore sunt captæ, ut malint his cohærere, quam ad legitimum redire consortium, merito sunt notandre, ita ut etiam ecclesiastica communione priventur, quæ de re excusabili contaminationem criminis elegerunt, ostendentes sibimet pro sua incontinentia placuisse, quod justa remissio poterat expiare. Redeant ergo in suum statum voluntaria redintegratione conjugia, neque ullo modo ad opprobrium malæ voluntatis trahatur, quod conditio necessitatis extorsit: quia sicut hæ mulieres, quæ reverti ad viros suos noluerint, impiæ sunt habendæ, ita illæ, quæ in affectum ex Deo initum redeunt, merito sunt laudandæ.

Captivis aut errore, aut same, non veneratione cibos nmolatitios edere compulsis pænitentia concedenda.

XLVI. De his autem Christianis, qui inter eos, a quibus fuerant captivati, immolatitiis cibis asseruntur esse polluti. consultationi charitatis tuæ hoc etiam respondendum esse credidimus, ut pænitentiæ satisfactione purgentur, que non tam temporis longitu- C dine, quam cordis compunctione pensanda est. Et sive hoc error extorserit, sive fames suaserit, non dubitetur abolendum, cum hujusmodi cibus pro metu, aut indigentia, non pro religionis veneratione sit sumplus.

Quod hi, qui ad iterationem baptismi vel vi, vel timore coacti animos inclinarunt, pænitentiæ sint sublevandi remedio: ita ut senilis Etatis, parvulorum quoque, et ægritudinum, cæterarumque necessitatum habeatur sollicita consideratione respectus.

XLVII. Hi vero, de quibus similiter dilectio tua nos credidit consulendos, qui ad iterandum baptismum vel metu coacti, vel errore traducti sunt, et nunc se contra catholicæ fidei sacramentum egisse cognoscunt, ea est custodienda moderatio, qua in D nocietatem nostram non nisi per pænitentiæ remediam, et per impositionem episcopalis manus, communionis recipiant unitatem. Tempora pænitudinis, habita moderatione, tuo constituenda judicio, prout conversorum animos inspexeris esse devotos, pariterque etiam habentes ætatis senilis intuitum, et periculorum quorumque, aut ægritudinum respicientes necessitates. In quibus si quis ita graviter urgeatur, ut dum adhuc pomitet, de salute ipsius desperetur, eportet ei per sacerdotalem sollicitudinem communionis gratia subveniri.

Ut hi, qui ab hæreticis baptizati sunt, sola sancti Spiritus invocatione firmentur.

XLVIII. Nam hi, qui baptismum ab hæreticis ac-PATROL. LXVII.

Ut si viri de captivitate regressi, intemperantia uxo- A ceperunt, cum baptizati antea non fuissent, sola sancti Spiritus invocatione per impositionem manuum confirmandi sunt, quia formam tantum baptismi sine sanctificationis virtute sumpserunt. Et hanc regulam, ut scitis, servandam in omnibus Ecclesiis prædicamus. ut lavacrum semel initum nulla iteratione violetur. dicente Apostolo: Unus Deus, una fides, unum haptisma (Ephes. 1v), cujus ablutio nulla iteratione temeranda est, sed, ut diximus, sola sanctificatio Spiritus sancti invocanda est, ut quod ab hæreticis nemo accipit, a catholicis sacerdotibus consequatur. Hanc autem epistolam nostram, quam ad consultationem tuæ fraternitatis emisimus, ad omnes fratres, et comprovinciales tuos episcopos facias pervenire. ut omnium observantiæ data prosit auctoritas. Data B 12 cal. Aprilium, cons. Majoriano Augusto.

> In causa Lupicini episcopi Leo universis episcopis per Cæsariensem Mauritaniam constitutis.

> XLIX. Cum de ordinationibus sacerdotum quædam apud vos illicite usurpata crebrior ad nos commeantium sermo perferret, ratio pietatis exegit, ut pro sollicitudine (quam universæ Ecclesiæ ex divina institutione dependimus) rerum sidem studeremus agnoscere, vicem curæ nostræ proficiscenti a nobis confratri et consacerdoti nostro Potentio delegantes. qui secundum scripta, quæ per ipsum ad vos direximus, de episcopis, quorum culpabilis ferebatur electio, quid veritas haberet, inquireret, nobisque omnia sideliter indicaret. Unde quia idem plenissime notitiæ nostræ cuncta reseravit, et sub quibus, qualibusque rectoribus quædam Christi plebes in partibus provinciæ Cæsariensis habeantur, sincera nobis relatione patefecit, necessarium fuit, ut dolorem cordis nostri, quo pro dominicorum gregum periculis æstua. mus, datis nunc quoque ad dilectionem vestram litteris promeremus, mirantes tantum apud vos per occasionem temporis impacati aut ambientium præsumptionem, aut tumultum valuisse popularem, ut indignis quibusque, et longe extra sacerdotale meritum constitutis pastorale fastigium, et gubernatio Ecclesiæ dederetur. Non est hoc consulere populis. sed nocere, nec præstare regimen, sed augere discrimen. Integritas enim præsidentium salus est subditorum, et ubi est incolumitas obedientiæ, ibi sana est forma doctrinæ. Principatus autem, quem aut seditio contulit, aut ambitus occupavit, etiamsi moribus atque actibus non offendat, ipsius tamen initii sui est perniciosus exemplo, et di ficile est, ut bono peragantur exitu, quæ malo sunt inchoata principio. Quod si in quibuslibet Ecclesiæ gradibus providenter, scienterque curandum est, ut in Domini domo nihil sit inordinatum, nihilque præposterum, quanto magis elaborandum est, ut in electione ejus, qui supra omnes gra. dus constituitur, non erretur? Nam totius familiæ Domini status, et ordo nutabit, si quod requiritur in corpore non inveniatur in capite. Ubi est illa beati Pauli Apostoli per spiritum Dei emissa præceptio: qui in persona Timothei omnium Christi sacerdotum pumerus eruditur, et unicuique nostrum dicitur. Manu: cito nemini imposueris, neque communices peccati:

nisi ante ætatem maturitatis, ante tempus examinis, ante meritum obedientiæ, laboris, ante experientiam disciplinæ sacerdotalem honorem tribuere non probatis? Et quid est communicare peccatis alienis, nisi et talem essici ordinantem, qualis est ille, qui non mernit ordinari? Sicut enim boni operis sibi comparat fructum, qui rectum tenet in eligendo sacerdote judicium : ita gravi semetipsum afficit damno, qui in suum collegium assumit indignum. Non ergo in cujusquam persona prætermittendum est, quod in statatis generalibus continetur, nec putandus est honor ille legitimus, qui fuerit contra divinæ legis præcepta collatos. Dicente enim Apostolo, ut inter alias electionis regulas is episcopus ordinetur, quem unius tam sacrata semper habita est ista præceptio, ut etiam de muliere sacerdotis eligendi eadem intelligeretur servanda conditio: ne forte illa, priusquam in matrimonium ejus veniret, qui aliam non habuisset uxorem, alterius viri esset experta conjugium. Quis igitur tolerare audeat, quod in tanti sacramenti perpetratur injuriam, cum huic magno venerandoque mysterio, nec divinæ quidem legis statuta defuerint, quibus evidenter est definitum, ut virginem sacerdos accipiat uxorem (Levit., xxi; Ezech., xLiv), et alterius torum nesciat conjugis, quæ uxor futura est sacerdotis? Jam tum enim in sacerdotibus figurabatur Christi et Ecclesiæ spiritale conjugium, ut quoniam vir caput est mulieris, discat sponsa Verbi non alium virum nosse, quam Christum (Ephes. v; C I Cer. x1). Qui merito unam elegit, unam diligit, et aliam præter ipsam suo consortio non adjungit. Si ergo etiam in Veteri Testamento hæc sacerdotalium conjugiorum forma servata est : quanto mogis sub Evangelii gratia constituti apostolicis debemus servire præceptis? Ut quamlibet quis bonis moribus prieditus, et sanctis operibus inveniatur ornatus, nequaquam tamen vel ad diaconi gradum, vel ad presbyterii honorem, vel ad episcopatus culmen ascendat: si aut ipsum non unius uxoris virum, aut uxorem ejus non unius viri fuisse claruerit? Monente vero Apostolo, atque dicente: Et hi autem probentur primum, et sic ministrent (I Time III), quid aliud intelligendum putamus, nisi ut in his provectionibus non ram merita cogitemus, ne aut a baptismo novellis, aut a seculari actu repente conversis officium pastorale credatur? Cum per omnes gradus militiæ Christianze de incrementis profectuum debeant æstimari, an possint cuiquam majora committi, merito beatorum Patrum venerabiles sanctiones, cum de sacerdotum electione loquerentur, eosdem ut idoneos sacris administrationibus censuerint, qui multo tempore per singulos officiorum gradus provecti, experimentum sui probabile præbuissent, ut unicuique testimonium vitæ suæ actuum suorum ratio perhiberet. Si enim ad honores mundi sine suffragio temporis, sine merito laboris indignum est pervenire, et notari ambitus solent, quos probitatis documenta non

alienis (II Tim. v)? Quid est cito manus imponere, A adjuvant, quam diligens, et quam prudens habenda est dispensatio divinorum munerum, et cœlestium dignitatum? Ne in aliquo apostolica et canonica decreta violentur, et his Ecclesia Domini regenda credatur, qui legitimarum institutionum nescii, et totius humilitatis ignari non ab infimis sumere incrementum, sed a summis volunt habere principium, cum valde iniquum sit, et absurdum, ut imperiti magistris, novi antiquis, et rudes præferantur emeritis. In domo quidem magna, sicut Apostolus dieserit, necesse est, ut vasa diversa sint, quædam aurea, et argentea, quædam vero lignea, et fictilia, sed horum ministerium pro materiæ qualitate discernitur, nec est pretiosorum idem usus, et vilium. Nam inordinata erunt omnia, si fictilia aureis, et lignea præuxoris virum fuisse, aut esse constiterit (I Tim. 111), R feruntur argentels. Sicut autem in ligneis, et fictilibus eorum hominum species figuratur, qui nullis adbuc virtutibus nitent, ita in aureis et argenteis hi sine dubio declarantur, qui per longæ eruditionis ignem, et per fornacem diuturni laboris excocti aurum probatum, et argentum purum esse meruerunt. Quibus si merces pro devotione non redditur, omnis ecclesiastica disciplina resolvitur: omnis ordo turbatur, dum in Ecclesia, qui nullum subierunt ministerium, perverso eligentium judicio indebitum obtinent principatum. Cum ergo inter vos tantum valuerint aut studia populorum, aut ambitus superborum: ut non solum laicos, sed etiam secundarum uxorum viros, aut viduarum maritos ad officium cognoscanius pastorale provectos: nonne apertissimæ exigunt causæ, ut Ecclesiæ in quibus ista commissa sunt, judicio severiore purgentur, et non solum in tales præsules, sed etiam in ordinatores eorum ultio competens proferatur? Sed circumstant nos hinc mansuetudo clementire, hinc censura justitire: et quia universæ sedis apostolicæ pietate compellimur ita nostram temperare sententiam, ut trutinato pondere delictorum, quorum utique non una mensura est, quædam credamus utcunque toleranda, quædam vero penitus amputanda. Eos enim qui vel secundas nuptias inierunt, vel viduarum se conjugio sociaront, nec apostolica, nec legalis auctoritas sacerdotium obtendere permittit. Et multo magis illum, si fuerit in vestro judicio confutatus, qui, sicut ad nos relatum est, duarum simul est maritus uxorum, vel ilsolum matrimoniorum castimoniam, sed etiam labo- D lum qui ab uxore dimissus, alteram duxisse perhibetur. Cæteros vero, quorum provectio hoc tantum reprehensionis incurrit, quod ex laicis ad officium episcopale delecti sunt, neque ex hoc, quod uxores habent, possunt esse culpabiles, susceptum sacerdotium tenere permittimus, non præjudicantes apostolicæ sedis statutis, nec beatorum Patrum regulas resolventes, quibus salubriter constitutum est, ne primum, aut secundum, aut tertium in Ecclesia gradum quis juam laicorum, quibuslibet suffragiis fultus ascendat, priusquam ad hoc meritum per legitima augmenta perveniat. Quod enim nunc utcunque patimur esse veniale, inultum postmodum esse non poterit, si quisquam id quod omnino interdicimus usurparit. Quia remissio peccati non dat licentiam delinquendi,

amplius impune committi. Com itaque de omnibus fere, que fratris nostri Potentii relatio continebat, plenissime dilectionem vestram per David fratrent et coepiscopum nostrum, qui et sacerdotii merito nobis est probatus, et moribus videatis instructum, superest, fratres, ut concorditer et salubres suscipiatis bortatus, et nibil per contentionem agentes, sed ad omne studium devotionis unanimes divinis et apostolicis constitutionibus pareatis, et in nullo patiamini providentissima cauonum decreta violari. Ouæ enim certarum remisimus consideratione causarum, antiquis deinceps custodienda sunt regulis, ne quod ad tempus pia lenitate concessimus, justa postulatione plectamus, in eos specialius et propenrum Patrum statuta neglexerunt, et quos refutare debuerint, consecraverint. Unde si qui episcopi talem consecraverint sacerdotem, qualem esse non liceat, etiamsi aliquo modo damnum proprii honoris evaserint, ordinationis tamen jus ulterius non habebunt, nec unquam ei sacramento intererunt, quod neglecto divino judicio immerito præstiterunt. Illud sane, quod ad sacerdotalem pertinet dignitatem, inter omnia volumus canonum statuta servari : ut non in quibuslibet locis, neque in quibuscunque castellis, et nbi ante non suerunt episcopi, consecrentur : cum ubi minores sunt plebes, minoresque conventus, presbyterorum cura sufficiat, episcopalia autem gubernacula non nisi majoribus populis, et frequentioctorum Patrum divinitus inspirata decreta vetuerunt, viculis, et possessionibus vel obscuris, et solitariis municipiis tribuatur sacerdotale fastigium, et honor, esi debent excellentiora committi, ipsa sui pumerocitate vilescat. Quod nunc in sua diœcesi Restitutus

neque quod potuit aliqua ratione concedi, fas erit A episcopus factum esse causatus est, et rationabiliter postulavit, ut si episcopi eorum locorum, in quibu; non debuerant ordinari, humana conditione decesserint, loca ipsa ad jus ejus antistitis redeant, cui us fuerint ante priora: et inutile est, ut sacerdotalis dignitas inconsiderata ordinandis facilitate superflua multiplicatione minuatur.

De his autem, quæ in sacro virginitatis proposito constitutæ barbaricam pertulere violentiam, et int gritatem pudoris non animo, sed corpore perdiderunt, ea nobis videtur servanda moderatio, ut neque in viduarum dejiciantur gradu, nec in sacrarum, et perseverantium virginum numero censeantur: quibus. si in omnibus virginalibus perseverant, et castimoniæ soliditatem mente custodiunt, sacramentorum non sius commovendi, qui in episcopis ordinandis sancto- B est neganda communio, quia injustum est illas in eo vel argui, vel notari, quod non voluntas amittit, se t vis hostilis eripuit. Causam quoque Lupicini episcopi illic jubemus audiri, cui multum et sæpius postulanti communionem ac rationem reddimus, quoniam cum ad nostrum judicium provocasset, immerito eum pendente negotio, a communione videbamus fuisso suspensum. Adjectum etiam illud est, quod huic temere superordinatus esse cognoscitur, qui non debuit ordinari, antequam Lupicinus in præsenti positus, aut confutatus, aut certe confessus justæ possit' subjacere sententiæ, ut vacantem locum, quemadmedum disciplina ecclesiastica exigit, is, qui consecrabatur, acciperet. Si quæ vero aliæ emerserint' causæ, quæ ad statum Ecclesiarum, et ad concordiam ribus civitatibus oporteat præsidere, ne quod san- c pertineant sacerdotum, illic sub timore Domini volumus judicio ventilentur, et de componendis atque compositis omnibus ad nos relatio plena mittatur: ut ea, quæ juxta ecclesiasticum morem juste et rationabiliter fuerint definita, nostra quoque sententia roborentur. Data ıv ld. Augusti.

#### DECRETA GELASII PAPÆ.

De constitutis ecclesiasticis pro temporis qualitate moderandis.

1. Gelasius fratribus universis episcopis per Lucapiam et Brutios, et Siciliam constitutis. Necessaria rerum dispensatione constringimur, et apostolica sedis moderamine convenimur, sic canonum pater- D norum decreta librare, et retro præsulum decessorumque nostrorum præcepta metiri, ut quæ præsentiam necessitas temporum restaurandis Ecclesiis relaxanda deposcit, adhibita consideratione diligenti, quantum potest fieri, temperemus, quo nec in totum formam veterum videamur excedere regularum, et reparandis militiæ clericalis officiis, quæ per diversas Italize partes ita belli famisque consumpsit incursio, et in multis Ecclesiis (sicut fratris et coepiscopi nostri Joannis, Ravennatis Ecclesia sacerdotis, frequenti relatione comperimus) usquequaque deficiente servitio ministrorum, nisi remittendo paulisper ecclesiasticis promotionibus antiquitus intervalla præfixa, remameant (sine quibus administrari necument) sacris

ordinibus Ecclesiæ funditus destitutæ, atque in plurimis locis per inopiam competentis auxilii salutare subsidium redimendarum desit animarum, nosque magno reatu, si tanto coarctante periculo, non aliquatenus consulemus, invecti.

Ut ubi nulla perurget necessitas, constituta Patrum inviolata serventur, vel cum desuerint clerici, de monachis eligantur.

II. Priscis igitur pro sui reverentia manentibus constitutis, quæ ubi nulla vel rerum, vel temporum perurget angustia, regulariter convenit custodiri, eatenus Ecclesiis, quæ vel cunctis sunt privatæ ministris, vel sufficientibus usque adeo dispoliatæ servitiis, ut plebibus ad se pertinentibus divina munera' supplere non valeant, tam instituendi, quam promovendi clericalis officii sic spatia dispensanda concedimus, ut si quis ctiam de religioso proposito, et disciplinis monasterialibus eruditus ad clericale munus accedat, imprimis ejus vita præteritis acta temporibus inquiratur, vel si nullo gravi facinore probatur

301

nec a marito relictam sortitus ostenditur, si pœnitentiam publicam fortassis non gessit, nec ulla corporis parte vitiatus apparet, si servili, aut originariæ non est conditioni obnoxius, si curiæ jam probatur nexibus absolutus, si assecutus est litteras, sine quibus vix fortassis ostiarii possit implere ministerium, ut si his omnibus, quæ sunt prædicta, fulcitur, continuo lector, vel notarius, aut certe defensor effectus post tres menses existat acolythus, maxime si huic retas etiam suffragatur, sexto mense subdiaconi nomen accipiat, ac si modestæ conversationis, bonestæque voluntatis existit, nono mense sit diaconus, completoque anno sit presbyter, cui tamen quod annorum fuerant interstitia collatura, sancti propositi sponte suscepta doceatur præstitisse devotio.

Ut si qui de laicis eliguntur ad clerum, multo sollicitius in his, ea quæ de monachis dicta sunt, inquirantur.

III. Si vero de laicis quispiam ecclesiasticis est aggregandus officiis, tanto sollicitius in singulis, quæ superius comprehensa sunt, hujusmodi decet examipari personam, quantum inter mundanam religiosamque vitam constat esse discriminis, quia utique convenientia Ecclesiæ ministeria reparanda sunt non Inconvenientibus meritis ingerendi. Tantoque magis. quod sacris aptum possit esse servitiis, in eorum quærendum est institutis, quantum de tempore, quo fuerant hæc assequenda, decerpitur : ut morum habere doceatur hoc probitas, qued prolixior consue- C tudo non contulit, ne per occasionem supplendæ penuriæ clericalis vitia potius divinis cultibus intulisse judicemur, non legitimæ familiæ confutemur procurasse compendia: quorum promotionibus super anni metas sex menses nihilominus subrogamus. Quoniam, sicut dictum est, distare convenit inter personam divino cultui deditam, et de laicorum conversatione venientem. Quæ tamen eatenus indulgenda credidimus, ut illis Ecclesiis, quibus infestatione bellorum vel nulla penitus, vel exigua remanserunt ministeria, renoventur. Quatenus his Deo propitio restitutis in ecclesiasticis gradibus subrogandis, canonum paternorum vetus forma servetur, nec contra eos ulla ratione prævaleat, quod pro accedentis defectus remedio providetur, non adversus scita majorum nova D lege proponitur, cæteris Ecclesiis ab hac occasione cessantibus, quas non simili clade vastatas pristinam faciendis ordinationibus convenit tenere sententiam, quo magis hac opportunitate commoniti observantiam venerandorum canonum propensius delegamus, singulorum graduum conscientias admonentes, ne in illicitos prorumpere moliantur excessus. Nec fas esse confidat quisque pontificum bigamos, aut conjugia sortientes ab aliis derelicta, sive quoslibet post poenitentiam, vel sine litteris, vel corpore vitiatos, vel conditionarios, aut curiæ, publicarumque rerum nexibus implicatos, aut passica nulla temporis congruentis exspectatione discussos divinis servituros applicare mysteriis, neque pro suo libito jura studeant

infectus, si secundam non habuit fortassis uxorem, A aliena pervadere absque sedis apostolicæ justa dispositione mandante.

> Ut ab episcopis, præceptione papæ, novæ basilicæ dedicentur.

> IV. Basilicas noviter institutas, non petitis ex more præceptionibus, dedicare non audeant, non ambiant sibimet vindicare cleriços potestatis alienæ.

> Ut nulla pretia de baptizandis consignandisque fidelibus exigantur. Quod si qui hoc perpetraverint, honoris sui periculo subjacebunt.

V. Baptizandis consignandisque fidelibus pretia nulla præfigant, nec illationibus quibuslibet impositis exagitare cupiant renascentes, quoniam quod gratis accipimus, gratis dare mandamur (Matth. x). Et idee nihil a prædictis prorsus exigere moliantur, quo vel B paupertate cogente deterriti, vel indignatione revocati redemptionis sui causas adire despiciant : certum habentes, quod qui prohibita deprehensi fuerint admisisse, vel commissa non potius sua sponte correxerint, periculum subituri proprii sint honoris.

Ut presbyteri modum debitum servent, non chrisma conficiant, non consignent, nec præsente quolibet episcopo, nisi jubeantur ab ipso, vel orare, vel se dere præsumant, nec acolythum, vel subdiaconum faciant.

VI. Nec minus etiam presbyteros ultra suum modum tendere prohibemus, nec episcopali fastigio debita, sibimet audacter assumere : non conficiendi chrismatis, non consignationis pontificalis adhibendo sibimet arripere facultatem : non præsente quolibet antistite, nisi fortasse jubeantur, vel orationis, vel actionis sacræ suppetere sibi præsumant licentiam, neque sub ejus aspectu, nisi jubeantur, aut sedero præsumant, aut venerabilia tractare mysteria, nec sibi meminerint ulla ratione concedi, sine summo pontifice, subdiaconum, vel acolythum jus habere faciendi; nec prorsus addubitent, si quidquam ad episcopale ministerium specialiter pertinens suo motu putaverint exsequendum, continuo se presbyterii dignitate et sacra communione privari. Quod fieri necesse est, censeamus, si corum præsule deferente, hujusmodi fuerit prævaricatio comprobata, nec ipso eorum episcopo a culpa conniventiæ, et ultione vacaturo, si immoderata facientes dissimulaverit vindi-

Similiter ut diaconi mensuram propriam juxta Patrum decreta custodiant.

VII. Diaconos quoque propriam constituimus servare mensuram, nec ultra tenorem paternis canonibus deputatum quidpiam tentare permittimus, nihil eorum suo ministerio penitus applicare, quæ primis ordinibus proprie decrevit antiquitas, absque episcopo, vel presbytero baptizare non audeant, nisi prædictis fortassis officiis longius constitutis necessitas extrema compellat, quod et laicis Christianis facere plerumque conceditur.

Quod diaconi in presbyterio residere non possint, nec cum tractatus habetur ecclesiasticus, nec sacri corporis prærogationem præsentibus debeant usurpare presbuteris.

VIII. Nap,in presbyterio residere, cum divina ce-

lebrantur, vel ecclesiasticus habetur quicunque tra- A in quo verendum est, ne morbi crescente periculo clatus, sacri corporis prærogationem sub conspectu pontificis seu presbyteri, nisi his absentibus, jus non babeant exercendi. Cum enim decreta venerabilium sanctionum nos quoque magnopere custodire nitamur, ac sine eorum dispendio etiam illa, quæ pro alicujus utilitatis fortasse compendio videantur lazanda, credamus.

Quod apostolica seaes paternos canones pio studio devotoque custodiat.

IX. Cumque nobis contra salutarium reverentiam regularum cupiamus temere nihil licere, et cum sedes apostolica super his omnibus favente Domino, que paternis canonibus sunt præfixa, pio devotoque studeat tenere proposito, satis indignum est queniquam vel pontificum vel ordinum subsequentum hanc B phaniorum, aut in albis l'aschalibus, aut in Apostoobservantiam refutare, quam beati Petri sedem et sequi videat, et docere : satisque conveniens sit, ut totum corpus Ecclesiæ in hac sibimet observatione concordet, quam illic vigere conspiciat, ubi Dominus Ecclesiæ totius posuit principatum. Dicente autem Scriptura, Ordinate in me charitatem, et item, Omnia cum ordine fiant (I Corint. xiv); atque iteruni Psalmista practicante, Circumdate Sion, et complectimini eam, narçate in turribus ejus, ponite corda vestra in virtute ejus, et distribuite gradus ejus, ut enarrelis in progenie altera, quoniam hic est Deus, Deus noster in eternum, et ipse reget nos in secula (Psal. xLvII), hic procul dubio, qui in ecclesiasticarum narratur altitudine dignitatum, et in cejus virtute bonis operibus corda ponenda sunt, gradibus utique distributis C cunctis Deus noster, et rector populis prædicandus. est Christianis, ubi nemo aibimet aliquid æstimet imminutum : cum et de uniuscujusque gradus perfectione nil deperit, et convenienter retinendo, quod cœlesti dispensatione collatum est, pariter nobis et cognoscibilem Deum fleri, et tribuit esse rectorem. Nam et si quid indulgetur de temporum quantitate moribus aggregata strenuitate pensatur : si vitæ jam proposito continetur, quod protelata fuerat ætate curandum, dummodo illa nullatenus dissimulata subripiant: quorum quodlibet in esse claruerit merito clericalibus infulis reprobabilem convincat esse personam. Etsi illa nonnunquam sinenda sunt, quæ si exterorum constet integritas, sola nocere non valeant : illa tamen sunt magnopere præcavenda, que n qui monasteriis præesse noscuntur, hujusmodi perrecipi sine manifesta decoloratione non possunt. Ac si ea ipsa, que nullo detrimento aliquoties indulgenda creduntur, vel rerum temporumque cogit intuitus, vel acceleratæ provisionis respectus excusat : quanto magis illa nullatenus mutilanda sunt, quæ nec ulla necessitas, nec ecclesiastica prorsus extorquet uti-

Ut præter paschale tempus, vel Pentecosten nemo baplisare præsumal, nisi omnes tantum quos ægritudo extrema compulcrit.

X. Baptizandi sibi quispiam passim quocunque tempore nullam credat inesse fiduciam, præter Paschale sestum, et Pentecosten venerabile sacramentum, excepto duntaxat gravissimi languoris incursu,

sine remedio salutari fortassis ægrotans exitio præ ventus abscedat.

Presbyterorum et diaconorum ordinationes certis celebrari pesse temporibus.

XI. Ordinationes etiam presbyterorum diaconorumque nisi certis temporibus et diebus exercere uon debeant, id est primi et quarti mensis jejunio, septimi et decimi : sed etiam quadragesimalis initii, ac mediana Quadragesimæ die, sabbati jejunio circa vesperam noverit celebrandas. Nec cujuslibet utilitatis causa seu presbyterum, seu diaconum his præferre, qui ante ipsos fuerint ordinati.

Ut præfixis diebus virgines sacræ velentur.

XII. Devotis quoque virginibus, nisi aut in Epilorum natalibus sacrum minime velamen imponant : nisi forsitan, sicut de baptismate dictum est, gravi languore correptis, ne sine hoc munere de sæculo exeant, implorantibus non negetur.

#### Ut viduæ non relentur.

XIII. Viduas autem velare pontificum nullus atton tet : quod nec auctoritas divina delegat, nec cano num forma præstituit. Non est ergo penitus usurpandum, eisque sic ecclesiast ca sunt inferenda præsidia, ut nihil committatur illicitum.

Ut nullus præsul vel Ecclesiæ, vel monasterii servum, aut originarium notentibus dominis sub nomine re ligioso desendat : honoris et communionis periculum subiturus quisquis hoc perpetrare tentaverit.

XIV. Generalis etiam querelæ vitanda præsumptio est, qua propemodum causantur universi passim servos, et originarios dominorum jura possessionemque fugientes sub religiosæ conversationis obtentu vel ad monasteria sese conferre, vel ad ecclesiasticum famulatum, cohibentibus quoque præsulibus indifferenter admitti. Ouæ modis omnibus est autovenda pernicies: ne per Christiani nominis institutum aut aliena pervadi, aut publica videatur disciplina subverti. Præcipue, cum nec ipsam ministerii clericalis hac obligatione fuscari conveniat dignitatem, cogaturque pro statu militantium sibi, conditioneque jurgari, aut videri (quod absit) obnoxia quibus sollicita competenter interdictione prohibitis. Quisquis episcopus, presbyter, diaconus, vel eorum sonas apud se tenentes non restituendas patronis, aut deinceps vel ecclesiasticæ servituti, vel religiosis congregationibus putaverint applicandas, nisi voluntate forsitan dominorum sub Scripturæ testimonic primitus absolutas, aut legitima transactione concessas: periculum se honoris proprii non ambigant, communionisque subituros, si super bac re cuiusquam verax nos querela pulsaverit. Magnis quippe studiis secundum beatum Apostolum præcavendum est, ne fides, et disciplina Domini blasphemetur (Rom. XIV; I Tim. VI).

Ut clerici nullas negotiationes inhonestas et turpia lucra sectentur.

XV. Consequens fuit, ut illa quoque, quæ de Pi

non prætereunda putaremus, id est plurimos clericorum negotiationibus inhonestis, et lucris turpibus imminere, nullo pudore cernentes evangelicam lectionem, quia ipse Dominus negotiatores e templo verberatos flagellis asseritur expulisse (Matth. XXII; Jean. 11). Nec Apostoli verba recolentes, quibus ait : Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus (II Tim. 11). Psalmistam quoque David surda dissimulantes aure cantantem : Quoniam non cognovi negotiationes, introibo in potentias Domini (Psal. LXX); proinde bujusmodi aut ab indignis poethac quæstibus noverint abstinendum, et ab omnibus cujuslibet negotiationis ingeniis, cupiditateque cessandum, aut in quocunque gradu sint positi, mox a clericalibus officiis abstinere cogantur, quoniam domus Dei B sit (Rom. xiv; I Corint. viii; Levit. xxii): quanto domus orationis et esse debet, et dici : ne officina vegotiationis, et spelunca potius sit latronum (Luc. XIX: Isai. LVI).

Ut nemo litteras nesciens, vel aliqua parte corporis imminutus promoveatur ad cterum.

XVI. Illitteratos quoque, et nonnulla parte corporis imminutos sine ullo respectu ad ecclesiasticum didicimus venire servitium, quod simul antiqua traditio, et apostolicæ sedis vetus forma non recipit, quia nec litteris carens sacris esse potest aptus officiis, et vitiosum nihil Deo prorsus offerri legalia præcepta sanxerunt (Levil. xxi). Itaque de cætero modis omnibus hæc vitentur, nec quisquam talis suscipiatur in clerum. Si qui vero vel temeritate propria, vel incuria præsidentium tales ante suscepti sunt, in C his quibus constituti sunt locis eatenus perseverent : ut nihil unquam promotionis arripiant, satisque habeant, hoc ipsum sibi pro nimia miseratione permissum.

#### De his qui serpsos abscindunt.

XVII. De his autem qui semetipsos absciderint paterni canones evidenter sequenda posuerunt, quorum tenorem sufficiet indidisse. Dicunt enim talia perpetrantes, mox ut agniti (uerint, a munere clericali debere secludi, quod modis omnibus custodire nos convenit, quia sas esse nulli suppeditat, præter illa quidquam quæ memorabilis decrevit forma, censere.

clero positi, si in aliquibus suerint inventi criminibus, a suis officiis arceantur.

XVIII. Comperimus etiam horrendis quibusdam criminibus implicatos, tota discretione submota, non solum de factis atrocibus necessariam pænitudinem non habere, sed nec aliqua correptione penitus succedente ad divinum ministerium bonoremque contendere. Nonnullos autem in ipsis ordinibus constitutos gravibus delinquentes facinoribus non repelli: cum et Apostolus clamet (I Tim. v), Nemini cito manus imponendas, neque communicandum peccatis alienis: et majorum veneranda constituta pronuntient, hujusmodi, etiamsi forte subrepserint, tam qui ante peccaverint, detectos oportere depelli

coni partibus puper ad nos missa relatio nuntiavit, A quam sacræ professionis oblitos, prævaricatyresque sancti propositi procul dubio submovendos.

> Quod domoniis aliisque passionibus irretilis ministeria sacra tractare non liceat.

XIX. Usque adeo sane comperimus illicita quaque prorumpere, ut dæmoniis similibusque pussionibus irretitis ministeria sacrosancta tractare tribuatur, quibus si in hoc opere positis aliquid propriæ necessitatis occurrat, quis de sua fidelium salute confidat, ubi ministros ipsos curationis humanæ tanta perspexerit calamitate vexari? Atque ideo necessario removendi sunt, ne quibuslibet, pre quibus Christus est mortuus, scandalum generetur infirmis. Postremo si corpore sauciatum fortassis, aut debilem nequaquam sancta contingere lex divina permimagis doni cœlestis dispensatores esse non convenit, quod est deterius, mente perculsos?

Quod hi qui se sacris virginibus sociant, et sædera incesta commiscent, communicare non possint, nisi forte publicam pænitentiam gesserint.

XX. Virginibus sacris temere se quosdam sociare cognovimus, et post dicatum Deo propositum incesta fœdera sacrilegaque miscere, quos protinus æquum est a sacra communione detrudi, et nisi per publicam probatamque pœnitentiam omnino non recipi. aut his certe viaticum de sæculo transeuntibus, si tamen pænituerint, non negetur.

Quod viduæ, ut supra dictum est, non velentur, et si professam continentium proposito mutato calcave rini, ipsæ pro se rationem Deo pro suis sint actibus reddituræ.

XXI. Nam de viduis sub nulla benedictione velandis, superius late duximus disserendum, quæ si propria voluntate professam pristini conjugii castitateun mutabili mente calcaverint, periculi earum intererit, quali Deum debeant satisfactione placare. Sicut enim, si se forsitan continere non poterant, secundum Apastolum (I Timot. v) nullatenus nubere vetabantur : sic habita secum deliberatione promissam Dea pudicitize fidem debuerunt custodire. Nos autem nullum talibus laqueum debemus injicere, sed solas adhortationes præmii sempiterni, pænasque proponero divini judicii: ut nostra sit absoluta conscientia, et illarum pro se rationem Deo reddat intentio. Cavendum est quippe, quæ de earum moribus actibusquo Quod ad clerum criminosi nequeant promoveri, et in D beatus Paulus testatur apostolus (Ibidem), quod planius exponere præterimus, ne sexus instabilis non tam deterreri quam admoneri videatur.

> Quod secunda conjugia sæcularibus non negentur, quibus tamen ad clerum pro hoc facto minime venire conceditur.

> XXII. Secundas nuptias sicut secularibus iniro conceditur, ita post eas nullus ad clericale sinitur venire collegium. Alia est enim humanæ fragilitati generaliter concessa licentia, alia debet esse vita divinarum rerum servitio dedicata (I Cor. vii).

> Ut si quis susceperit Ecclesiæ propriæ desertorem, et in aliqua provexerit dignitate, utrique sententiæ subjaceant quam canones præfixerunt.

XXIII, Quisquis propriæ desertor Ecclesiæ, nullis

temereque susceptus suerit, et promotus, reverendorum canonum, vel ipse vel receptor ejus, atque provector, constituta non effugiet quæ de hujuscemodi præsumptoribus præfixere servanda.

Quod si qui ex monachis et laicis de quibus supra dictum est, eligantur ad clerum, cum nulla cogit necessitas, untiqua de eis debent instituta servari; quod si probentur sacram mercati esse pretio dignitatem, ab officio deponantur, nam dantem et accipientem Simonis Magi crimen involvit.

XXIV. De monachis laicisque in prima copiosius præceptionis hujus parte digesta sunt, quæ vel quatenus pro rerum temporumque necessitate concessa sint, quemadmodum ubi nullius facti necessitas interesse probabitur, non nisi vetus institutio debeat cram mercatos esse pretio dignitatem, convictos oportet arceri, non sine periculo facinus tale patrantes, quia dantem pariter accipientemque damnatio Simonis, quam sacra lectio testatur (Act. VIII), in-

De sacris locis noviter institutis quamvis superius dictum sit, hoc nunc tamen adjicitur, ut nulla basilica sub defunctorum constructa nomine dediceiur.

XXV. De locorum consecratione sanctorum quamvis superius strictim fuerit comprehensum: nohis quoque patefactum est, quod absque præcepto sedis apostolicz nonnulli factas ecclesias, vel oratoria sacrare præsumant, hoc sumus tamen indicio detestabiliori permoti, quod in quocunque nomine defuncto- C ram, et quantum dicitur, nec omnino fidelium constructiones adificatas sacris professionibus audacter instituere memorantur, quæ quoniam tam acerba, tan dura sunt, ut eadem vix noster ferre possit auditas: si revera Christianitatis affectus in illis regionibus certus et fixus est, et districtius ista quærantur, et a quibus fuerint gesta prodantur, quoniam sicut latentibus in hac atrocitate nominibus, non exstat in quem sententia debita proferatur, ita cum manifestis fuerit documentis expositus, quam sceleris tanti poscit immanitas, non effugiet ullatenus ultionem.

Quod nesas sit seminas sacris altaribus ministrare, vel aliquid ex his que virorum sunt offici's deputata, præsumere.

XXVI. Nihilominus impatienter audivimus tantum D divinarum rerum subisse despectum, ut feminæ sacris altaribus ministrare firmentur, cunctaque nonnisi virorum famulatui deputata sexum, cui non competit, exhibere. Nisi quod omnium delictorum, quæ singillatim perstrinximus, noxiorum reatus onmis, et crimen eos respicit sacerdotes, qui vel ista committunt, vel committentes minime publicando pravis excessibus se favere significant : si tamen sacerdot::: jam sint vocabulo nuncupandi, qui delegatum -ibi religionis officium sic prosternere moliuntur, ut in perversa quaeque profanaque declives sine ullo re-pectu regulæ Christianæ præcipitia funesta sectentur. Cumque scriptum sit (Eccli. xix): Minima qui spernit, paulatim decidit, quid est de talibus æsti-

existentibus causis, ad aliam putaverit transcundum, A mandum, qui immensis ac multiplicibus pravitatum molibus occupati ingentem ruinam multimedis impulsionibus ediderunt, quæ non solum ipsos videatur obruere, sed Ecclesiis universis mortiferam, si non sanentur, inferre perniciem. Nec ambigant, qui hace exercere sunt ausi, sed etiam qui hactenus cognita siluerunt, sub honoris proprii se jacere dispendio, si non tanta qua possunt celeritate festinent ut lethalia vulnera competenti medicatione curentur. Que enim more teneant jura pontificum, qui pontificalibus excubiis eatenus injuncta dissimulant, ut contra-. ria domui Dei, eui præsident, potius operentur? Quantumque apud Deum possent, si nonnisi convenientia procurarent, tantum quid mereantur aspiciant, cum exsecrabili studio sectentur adversa, et custodiri. Quos vero constiterit indignos meritis sa- B quasi magis hæc regula sit, qua Ecclesia debeat gubernari, sic quidquid est ecclesiasticis inimicum regulis, perpetratur: cum et si cognitos habuit canones unusquisque pontificum, intemerata debuerit tenere custodia, et si forsitan nesciebat, consulere fidenter oportuerit scientem. Quo magis excusatio nulla succurrit errantibus : quia nesciens proposuit servare quod noverat, nec ignorans curavit nossa quod gereret.

> Quod in unaquaque Ecclesia cui episcopus presest, quatuor tam de redditu quam de oblatione fidelium fieri debeant portiones : ut una sit episcopi, altera clericorum, tertia pauperum, et quarta fabricis ecclesiasticis applicelur.

> XXVII. Quatuor autem tam de redditu quam de oblatione fidelium, prout cujuslibet Ecclesiæ facultas admittit (sicut dudum rationabiliter est decretum) convenit sieri portiones, quarum sit una pontificis, altera clericorum, pauperum tertia, quarta fabricis applicanda. De quibus, sicut sacerdotis intererit integram ministris Ecclesiæ memoratam dependere quantitatem, sic clerus ultra delegatam sibi summam nihil insolenter noverit expetendum. La vero que ecclesiasticis ædificiis attributa sunt, huic operi veraciter prorogata, locorum doceat instauratio manifesta sanctorum, quia nefas est, si sacris ædibus destitutis in lucrum suum præsul impendia his designata convertat : ipsam nihilominus ascriptam pauperibus portionem, quamvis divinis rationibus se dispensasse monstraturus esse videatur, tamen juxta quod scriptum est, Ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in cœlis est (Matth. 1), oportet etiam præsenti testificationi prædicari et bonæ famæ præconiis non taceri.

Quod episcopus, presbyter, et diaconus, a quocunque clerico veraciter suerit accusatus, quia contra hec constituta secerit: potest sine dubitatione percelli, sui eliam honoris episcopus periculum subiturus, si hæc omni Ecclesiæ noscenda tacuerit.

XXVIII. Quapropter ne clericorum quisquam se hujus offensæ suturum considat immunem, si in his quæ salubriter sequenda deprompsimus, sive episcopum, sive presbyterum, seu diaconum viderit excedentem, non protinus ad aures postras deferre curaverit, probationibus duntaxat competenter exhibitis, ut transgressoris ultiv flat, et cæteris interdictio delinquendi. Sui vero modis omnibus erit unusquis- A pataverit supprimenda. Datum v idus Martiarum, que pontificum ordinis, et honoris elisor : si cui-Asterio et Præsidio vv. cc. conss. (An. Christi 494.) quam clericorum, vel Ecclesiæ totius auditui hæc.

#### DECRETA ANASTASII PAPÆ.

Gloriosissimo et clementissimo filio Anastasio Augusto, Anastasius episcopus.

Exordium pontificatus mei primitus oblata populis pace pronuntio, consequenter pro fide catholica humilis pietati tuæ precator occurro, in quorum primum mihi divinum favorem propinquasse confido, quod consonantia in me, et augustissimi nominis tui non dubium præstat auxilium, ut sicut præcelsum vocabulum pietatis tuze per universas gentes toto sedes beatissimi Petri in universali Ecclesia (sicut semper est) assignatum sibi a Domino Deo teneat principatum, nec propter unum mortuum diutius tunica illa salutaris desuper contexta per totum (Joan. xix), malæ sortis patiatur incertum : quæ sola in discissionem pro sirmitate sui venire non potuit. Cui etiam in privata vita tantum circa sinceræ religionis studium fuit ut, sicut fama certissima celebravit, nemo magis vel inter præcipuos sacerdotes præfixas a sanctis Patribus regulas Ecclesiæ custodisse dicatur, quod sanctum studium cum majestate imperii crevisse confidimus.

#### Qued pro Christo sungatur legatione, dum pro pace precalur Ecclesiæ.

I. Legatione itaque fungimur pro Christo, ne eos propter offensionem, vel scandalum patiamini publice nominari : quorum merita, vel actus illum judicem latere non possunt, in cujus jam sunt judicio constituti, nec illic se potest interserere in corpore mortali adhuc temeraria præsumptio, in quo non solum confessio facit aperta merita singulorum : sed etiam silentii ipsius non potest latere secretum. Namque et prædecessor noster papa Felix, sed etiam Acatius illic procul dubio sunt, ubi unusquisque sub tanto judice non potest perdere sui meriti qualitatem.

#### Quod non sit temere judicandum de his qui jam ad Deum migraverunt.

Il. Itaque monente nos beatissimo Paulo apostolo, ne quod sit in hoc offendiculum in Ecclesia, dum D quod facere non possumus, de his qui jam transierunt judicare conemur, observandum esse tranquillitas tua cognoscat. Ait enim de his qui de rebusad Deum solum pertinentibus judicare præsumunt (Rom. xiv): Nemo enim nostrum sibi vivit, et nemo sibi moritur: sive enim vivimus, Domino vivimus; sive morimur, Domino morimur: sive enim vivimus, sive morimur. Domini sumus. In hoc enim Christus resurrexit a mortuis, ut et vivorum et mortuorum dominetar; tu autem quid judicas fratrem tuum? Aut tu quare pernis fratrem tuum? Omnes enim stabimus ante tribunal Dei. Scriptum est enim (Isai. xLv): Vivo ego, dicit Dominus, quoniam mihi flectetur omne genu, et omnis lingua confitebitur Deo. Ita-

que unusquisque nostrum pro se rationem reddet Deo. Non ergo amplius invicem judicemus, sed hoc judicate magis, ne ponatis offendiculum fratri, vel scandalum. Monet igitur beatus Apostolus, ne de his nobis præsumendo judicium, de quibus nemo potest verius vel melius judicare quam Deus, in hoc sibi quispiam temerarios ausus usurpet, et propter hoc pax atque unitas Ecclesiæ dissipetur. Nam et in Regnorum libro dicitur (11 Reg. xvi): Non quomodo orbe præsulget, ita per ministerium mez humilitatis B videt homo, videt Deus, quia homo videt in sacie, Deus autem videt in corde. Item in Paralipomenon libro primo (I Faral. xxviii): Et nunc, Salomon, scito Deum patrum tuorum, et servi illi in corde perfecto, et animo volente, quoniam omnia corda scrutatur Dominus, et omnem cogitationem novit. Item in Ezechiele hæc dicit Dominus (Ezech. x1): Sic dixistis, domus Israel, et cogitationes spiritus vestri novi ego. Unde et de Domino judice dicitur in Evangelio: Sciens autem Jesus cogitationes eorum dixit : Quid cogitatis mala in cordibus vestris?

#### Ut specialiter in Ecclesia nomen taceatur Acatis.

III. Precamur itaque c'ementiam vestram, ut specialiter nomen quod multis ex causis scandalum vel offendiculum Ecclesiæ concitavit, speciali appellatione taceatur, cum, sicut diximus, in generalitate sacerdotum uniuscujusque meritum illum judicem latere non possit, quid cuique tribuendum sit pro æstimata dispensatione meritorum, cui soli cogitationes quoque manifestæ sunt. Onantos vero excessus atque præsumptiones habuerit Acatius, ne clementiæ tuæ per singula suggerere fortasse videatur onerosum, Cresconio, vel etiam Germano, fratribus et coepiscopis meis, quos misimus ad serenitatem tuam, de causis singulis Acatii, qualis fuerit, instructionem plenissimam dedimus, clementiæ vestræ specialius recensendam, si hoc pietati tuæ placuerit curiosius indagare, ne in aliquo suggestionis nostra veritas defuisse videatur, ut pro divina sapientia vestra, perspicue videre possitis, non superbia, vel elatione sedis apostolicæ in Acatium talem processisse sententiam, sed facinoribus certis (quantum nos extra illud judicium, quod solum falli non potest, astimamus) zelo magis divinitatis exortam.

### Quod magnopere contentio sit cavenda.

IV. Nos vero humiliter supplicantes, controversiam in Ecclesia remanere nolumus, cum magis vitanda contentio sit, sicut dicitur in Proverbiis (Cap. x): Odium suscitat contentio. Omnes enim qui non contendunt, protegit amicitia. Nom et Apostolus ad Corinthios ait (I Cor. 111): Cum enim sint inter vos æmulationes et contentiones, nonne carnales estis, et secundum hominem ambulatis? Item ad Philippenses (Cap. 11): Si qua ergo consolatio in Christo,

sı qua allocutio charitatis, si qua societas spiritus, A attingat, que forsitan per iniquum tradita sacrasi qua viscera, et miserationes, implete gaudium meum, ut id ipsum dicatis omnes, eamdem charitatem habentes, nihil per contentionem, neque per inanem gloriam, sed in humilitate mentis invicem zestimantes sibimetipsos superiores, non sua singuli respicientes, sed aliorum.

#### Ut Alexandrinos imperator admoneat ad fidem sinceram et pacem redire catholicam.

V. Hoc tamen præcipue insinuo serenitati tuæ, gloriosissime et clementissime fili Auguste, ut cum causæ Alexandrinorum patuerint piissimis auribus vestris, ad sinceram et catholicam sidem eos auctoritate, sapientia, divinisque vestris monitis redire faciatis. Num quid tenendum sit in religione catholica sacerdotum qui in Ecclesia floruerunt, si hoc quoque preceperitis, scientibus in memoria transmittendo renovabimus, ignorantibus ad discendum pro officio nostræ instructionis offerimus, ut nulla extra hæc ingeniorum jactantia vel pravitas audiatur.

#### Admonetur imperator, ut constitutis apostolicæ sedis obtemperet.

VI. Illud vero peculiarius pro amore imperii vestri, et beatitudine, quæ consequi poterit regnum, pro apostolico officio prædicamus, ut, sicut decet et Spiritus sanctus dictat, monitis nostris obedientia præbeatur, ut bona omnia vestra rempublicam consequantur, sicut in Exodo promittitur (Exod. xv) : Si audieris vocem Domini Dei tui, et quæ placent feceris coram ipso, et obedieris præceptis ejus, et custodie- C ris omnem justitiam ejus, omnem infirmitatem quam importavi Ægyptiis, non importabo in te : Ego enim sum Dominus qui salvum facio te. Et illic iterum tuba potentissima canitur: Et nunc, Israel, quid Dominus Deus tuus postulat a te aliud quam ut timeas Dominum Deum tuum, et ambules in omnibus viis ejds, et diligas eum, et servias Domino Den tuo ex toto corde tuo, et ex tota anima tua (Deut. x)? Custodi præcepta Domini Dei tui, et justitias ejus, quas ego mando tibi. Hæc me suggerentem frequentius non spernat pietas tua, ante oculos habens Domini in Evangelio verba: Qui audit ros, me audit, et qui vos spernit, me spernit, et qui me spernit, spernit eum qui me misit (Luc. x). Nam et Apostolus concihæc spernit, non hominem spernit, sed Deum, qui dedit Spiritum sanctum in nobis (I Thess. 1V). Pectus clementiæ vestræ sacrarium est publicæ felicitatis, ut per instantiam vestram (quam velut vicarium præsidere jussit in terris) evangelicis apostolicisque præceptis, non dura superhia resistatur, sed per obedientiam, quæ sunt salutifera, compleantur.

#### Quod eos quos post damnationem suam vel baptizavit vel ordinarit Acatius, nulla portio læsionis attingat.

VII. Nam secun tum Ecclesiæ catholicæ consuetudinery sacratissimum serenitatis tuæ pectus agnoscat, quod nullum de his, vel quos baptizavit Acatius, vel quos sacerdotes, sive levitas, secundum canones, ordinavit, ulla eos ex nomine Acatii portio kesionis

menti gratia minus firma videatur. Nam et baptismum, quod procul sit ab Ecclesia, sive ao adultero, vel a fure fuerit datum, ad percipientem munus pervenit illibatum, quia vox illa, quæ sonuit per columbarg, omnem maculam humanæ pollutionis excludit. Quod declaratur cum dicitur (Joan. 1): Hic est qui baptizat in Spiritu et igne. Nam si visibilis solis istius radii, cum per loca fetidissima transeant, nulla contactus inquinatione maculantur; multo magis illius qui istum visibilem fecit, virtus nulla ministerii indignitate constringitur. Nam et Judas cum fuerit sacrilegus atque sur, quidquid egit inter apostolos pro dignitate commissa, beneficia per indignum data nulla ex hoc detrimenta senserunt, declarante hoc secundum definita Patrum et prædicationem omnium B ipsum Domino manifestissima voce (Matth. xIII) : Scribæ (inquit) et Pharisæi super cathedram Mosis sedent; quæ dicunt facite, quæ autem faciunt nolite facere; dicunt enim, et non faciunt. Quidquid ergo ad hominum provectum quilibet in Ecclesia minister pro officio suo videtur operari, hoc totum contineri implendo divinitatis effectum, ita ille, per quem Christus loquitur, Paulus affirmat (I Cor. 111), Ego plantavi, Apollo rigavit, sed Deus incrementum dedit. Itaque neque qui plantat est aliquid, neque qui rigat, sed qui incrementum dat Deus. A Deo autem non quæritur quis, vel qualis prædicet, sed quem prædicet, ut invidos etiam bene Christum prædicare consirmet. Quo malo diabolus ipse dejectus est, et hoc ipso prædicare non desinit.

#### Quod mali bona ministrande sibi tantummodo -noceant, nec Ecclesiæ sacramenta commuculent.

VIII. Ideo ergo et hic, cujus nomen dicimus esse reticendum, male bona ministrando sibi tantum nocuit. Nam inviolabile sacramentum, quod per illum datum est, aliis perfectionem suæ virtutis obtinuit. Quod cum ita sit, aliquorum in tantum se extendit curiosa suspicio, ut imaginetur prolato a papa Felica judicio, postea inefficaciter in sacramentis, quæ Acatius usurpavit, egisse : ac perinde eos metuere, qui vel in consecrationibus, vel in baptismate mysteria tradita susceperunt, ne irrita beneficia divina videantur, meminerunt in hanc quoque partem similiter tractatum prævalere supersorem, quia non sine usurpatione sacerdotii adjudicatus hoc egit. In quo nens Salvatori nostro ita loquitur: Quapropter qui D virtutem suam obtinentibus mysteriis, in hoc quoque aliis rea sibi persona non nocuit, nam ad illum pertinuit, quod tuba David ita canitur, Veruntamen Deus conquassavit capita inimicorum suorum, verticem capilli perambulantium in delictis suis (Psal. x). Nam superbia semper sibi, non alii facit ruinam, quod universa Scripturarum cœlestium testatur auctoritas, sicut etiam per Spiritum sanctum dicitur in proplieta: Non habitavit in medio domus meæ, qui facit superbiam (Ezech, xvIII). Unde cum sibi sacerdotis nomen vindicaverit, condemnatus in ipsius verticem superbiæ tumor inflictus est, quia non populus, qui in mysteriis donum ipsius sitiebat, exclusus est, sed anima sola illa quæ peccaverat justo judicio proprie erat obnoxia, quod ubique numerosa Scripturarum

sive versutiis, in hac adbuc præsenti fragilitate positorum, secundum preces nostras, adnisu et auctoritate imperiali offerente Deo nostro unam catholicam Ecclesiam et apostolicam, quia hoc solum est in quo

testatur instructio. Unde remotis hominum studiis A non solum in terris, sed etiam in coelo triumphare sine fine possitis. Subscriptio: Omnipotens Deus regnum et salutem tuam perpetua protectione custodiat, gloriosissime et clementissime semper Au-

# APPENDIX

# AD COLLECTIONEM DIONYSIANAM.

# **COLLECTIO II**

# DECRETORUM PONTIFICUM ROMANORUM

COLLECTIONI I DIONYSU EXIGUI ADDITA.

| •          | CATALOGUS PONTĮ       | FICUM ROMANORUM,         |     |
|------------|-----------------------|--------------------------|-----|
|            | QUORUM DECRETA IN HAC | COLLECTIONE RECENSENTUR. |     |
| •          | An. Cur.              |                          |     |
| HILARUS    | 461.                  | Symmaceus                | 497 |
| SIMPLICIUS | 467.                  | Hormisda                 | 514 |
| FELIX      | 483.                  | GREGORIUS JUNION         | 715 |

#### · REGULÆ HILARI

#### FLAVIO BASILICO ET BERMINBRICO VV. CC. CONS.

Sub die xm calendarum Decembrium, residente B viro venerabili Hilaro papa in basilica Sanctæ Mariæ, et Maximo Taurini civitatis provinciæ Galliarum. Ingenuo Ebrodunensi provinciæ SS. Mediolanensi provinciæ SS. Saturnino Abinionensi provinciæ SS.

Petro Portuensi. Primo Atellano. Gaudentio Abitiensi. Paulino Aquiebiensi. Palladio Salpinati. Sotere Neapolitano. Tiburtio Capuano. Felice Lunensi. Eusebio Senensi. Justo Faberino. Concordio Barino. Caprario Casitano. Constantino Aquinati. Prætextato Interamnano. Claudio Pausalano. Adeodato Veliterno Cri-piano Subaugustano. Servodei Nomentano. Hilario Amerino. Paulo Foranovano. Apuleio Tarquiniensi. Asterio Gabinati. Asterio Forojuliensi. Gaudentio Vecconensi. Gaudentio Scyllateno. Eubodio Trifenensi. Majoriano Astensi. Felice Sipontino. Urano. Januario Prænestino. Adeodato Cumano. Tiberio Curium Sabinorum Gerontio Camerino. Lucifero Tifernis Metauris. Romano Albanensi. Florentio Talesino.

Candido Tiburtino. Eusebio Sutrino. Gaudentio Anteatino. Projectio Nepesino. Philippo Numanati.

Restituto et Octavio Afris. Residentibus etiam universis presbyte..., astanti bus quoque diaconibus. Hilarus episcopus Ecclesise catholice, urbis Romæ, synodo præsidens, dixit: Quoniam religiosus, sancto Spiritu congregante, conventus hortatur ut quæcunque pro disciplina ec-clesiastica necessaria sunt, cura diligentiore tractemus.: si placet, fratres, ea quæ ad ordinationum te-norem pertinent, juxta divinæ legis præcepta, et Ni-cænorum canonum constituta, ita adjuvante Domino. in omne ævum mansura solidemus, ut nulli fas sit sine status sui periculo vel divinas constitutiones, vel apostolicæ sedis decreta temerare, quia nos, qui potissimi sacerdotis administramus officia, talium transgressionum culpa respiciet, si in causis Dei de-C sides fuerimus inventi, quia meminimus, quod timere debemus, qualiter comminetur Dominus negligentiæ sacerdotum, siquidem reatu majore delinquit, qui potiori honore perfruitur : et graviora facit vitia peccatorum sublimitas dignitatum. Cavendum ergo imprimis est, ne ad sacratos gradus, sicut gestis prioribus ante prascriptum est, quisquam qui uxorena non virginem duxit, aspiret. Repellendus est etiam quisque qui in secundæ uxoris nuptias contra aposto-lica præcepta convenerit. Inscif quoque litterarum, nec non et aliqua membrorum damna perpessi, et hi qui ex pœnitentibus sunt, ad sacros ordines aspirare non audeant. Quisquis talium consecrator exstiterit, factum suum ipse dissolvet, et quod commisit illicite, aut a decessoribus suis invenit admissum, si proprium periculum vult vitare, damnabit : nos enim in nullo volumus severitatem ultionis exercere. Sed qui in causis Dei contumacia vel delectu deliquerit, aut ipse quod perperam fecit, abolere noluerit, in se quidquid in alium non resecarit, inveniet. Quod ut deinceps possit tenacius custodiri, si placet, omnes causas et

dicio aditus claudatur illicitis.

Ab universis episcopis et presbyteris acclamatum est: Exaudi, Christe, Hilaro vita, dictum est sexies. Hee confirmamus, hee docemus, dictum octies. Hec tenenda sunt, bæc servanda sunt, dictum quinquies. Doctrinæ vestræ gratias agimus, dictum decies. Ista ut in perpetuum serventur, rogamus, dictum est quindecies. Per dominum Petrum, ut in perpetuum serventur rogamus, dictum est octies. Hæc præsumptio nunquam flat, dictum decies. Qui hæc violaverit, in se inveniet, dictum septies. Et facto silentio, Hilarus episcopus dixit: Præterea, fratres, nova et inaudita, sicut ad nos, missis de Hispaniis epistolis, sub certa relatione pervenit, in quibusdam locis perversitatum semina subinde nascuntur. Denique nonnulli episcopatum, qui nonnisi meritis præcedentibus datur, non divinum munus, sed hæreditarium putant esse compendium, et credunt, sicut res caducas atque mortales, ita sacerdotium, velut legali aut testamentario jure posse dimitti. Nam plerique sacerdotes in mortis confinio constituti in locum supm feruntur alios designatis nominibus subrogari: ut scilicet non legitima exspectetur electio, sed defuncti gratificatio pro populi habeatur assensu. Quod quam grave sit astimate: atque ideo, si placet, etiam hane licentiam ge eraliter de Ecclesiis auferamus, ne, quod turpe dictu est, hujusmodi se putet debere, quod Dei est. Ut autem quod ad nos perlatum est, ad vestram etiam possit pervenire notitiam, Hispanorum fratrum et coepiscoporum nostrorum scripta legantur. Paulus notarius recitavit.

Beatissimo, et apostolica reverentia a nobis in Christo colendo papo Hilaro Ascanius, et universi

episcopi Tarraconensis provinciæ.

Quain curam apostolatus vester de provinciarum sua rum sacerdotibus gerat, filio nostro illustri Vincentio, duce provinciæ nostræ, referente cognovimus, cujus impulsu votum nostrum in au-u scribendi prona devotione surrexit. Ergo provinciali litterario sermone de- C bita coronæ vestræ obsequia deferentes, his quæsumus, ut dignatione qua exteros etiam humilitatem nostram in orationibus vestris in mente habere dignemini, beatissima et apostolica reverentia in Christo a nobis, colende pater, illud specialius deprecantes, ut factum nostrum, quod tam voto pene omnis provinciae, quam exemplo vetustatis in notitiam vestram descriur, perpensis assertionibus nostris roborare dignemini. Et cum legerel, ab universis episcopis et presbyteris acclamatum est : Exaudi, Christe, Hilaro viia, dictum est decies. Hæc prasumptio nunquam flat, dictum est sexies. Quæ Dei sunt, ab homine dari non possunt, dictum est sexies. Per domnum Petrum ut in perpetuum serventur, dictum est sexics. Hæc ut reserventur rogamus. Hilarus episcopus dixit: Lege. Paulus notarius recitavit. Episcopus Barcinoneusium civitatis sanctus Nundinatius sortem explevit conditionis humanæ, hic episcopo venerabili fratri nostro Irenzo, quem ipse antea in diœcesi sua nobis volentibus constituerat, derelinquens ei, quod D potuit habere paupertas supremæ voluntatis arbitrio, in locum suum ut substitueretur, optavit, sed defunci judicium in ejus meritum non vacillat. Et cum ligeret, Probus episcopus e consessu surgens dixit: lilud licuit, hoc non licuit. Successores Deus dat, auctoritate vestra resistite huic rei per apostolatum vestrum. Hilarus episcopus dixit : Percurre que cœperas. Paulus notarius recitavit. Siquidem omnis clerus, et plebs ejusdem civitatis, et optimi, et plurimi provinciales, ut idem ejus locum observaret, a nobis speraverunt dato consensu, nos cogitantes defuncti judicium, et probantes ejus vitam, et corum nobilitatem atque multitudinem, qui petebant, simul et utilitatem, Ecclesiæ memoratæ, optimum duximus: ut tanto sacerdoti, qui ad divina migraverat, non minoris meriti substitueretur antistes, presertim cum Ecclesia illius municipii, in qua ante fuerat ordinatus, semper hujus civitatis Ecclesiæ fuisse diœcesis con-

subscriptiones propries commodate: ut synodali ju- A stet. Ergo suppliciter precamur apostolatum vestrum, ut humilitatis nostræ quod juste a nobis videtur factum, vestra auctoritate firmetis. Jam dudum sane questi fueramus litteris nostris de præsumptione Sylvani episcopi, et miramur quod nulla apostolatus vestri responsa suscepimus; nunc hæc eadem suggerentes petimus, ut quid super his rebus observandum sit, apostolicis sermonibus nos dignemini informare: et ne forsitan per negligentiam portitoris, aut per longinqui itineris difficultatem humilitatis nostræ ad vos scripta non potuerint ex hoc negotio pervenire, etiam suggestionem nostram maluimus iterare. Et subscriptio. Orantem pro nobis sanctum apostolatum vestrum jugi ævo divina conservet æternitas nobis omnibus, et Ecclesiæ suæ, domine vere noster, et apostolice papa. Hilarus episcopus dixit : Alia epistola recitetur. Paulus notarius recitavit. Domino beatissimo, et apostolica reverentia a nobis in Christo colendo papæ Hilaro Ascanius, et universi episcopi Tarraconensis provinciæ. Etsi nulla exstaret necessitas ecclesiasticæ disciplinæ, expetendum revera nobis fuerat illud privilegium sedis vestræ, quo susceptis regni clavibus, post resurrectionem Salva-toris per totum orbem beatissimi Petri singularis prædicatio universorum illuminationi prospexit, cu-jus vicarii principatus, sicut eminet, ita metuendus est ab omnibus et amandus. Proinde nos Deum in vobis primitus adorantes, cui sine querela servitis, ad fidem recurrimus apostolico ore laudatam (Rom. 1) inde responsa querentes, unde nihil errore, nihil præsumptione : sed pontificali totum deliberatione præcipitur. Cum hæc ita se habeant, est tamen inter nos falsus frater, cujus præsumptione sicut diutius tacere non licuit, ita et loqui futuri judicii necessitas imperavit. Sylvanus quidem, episcopus Calaguræ, in ultima parte nostræ provinciæ constitutus, divinatio-nes sibi indebitas usurpando humilitatem nostram ad hoc usque perduxit, ut contra ejus vanissimam superstitionem, sedis vestræ unicum remedium flagitemus. Hic namque jam ante septem aut octo am-plius annos, postponens Patrum regulas, et vestra instituta despiciens nullis petentibus populis episcopum ordinavit, cujus properum factum existimantes fraterna et pacifica posse admonitione sanari, profecit in pejus. Denique contra vetustatem canonum, contra synodi constituta alterius fratris nostri pres byteri, spiritu tantum præsumptionis accensus, in eodem loco qui illi fuerat destinatus, cui invito et repugnanti imposuerat manus, et qui nostro jam cœtui fuerat aggregatus, episcopum fecit. Hinc factum est ut de ejus miserrima temeritate ad nos Cæsaraugustanæ urbis episcopus frater noster universa referret, cujus diligentia et sollicitudo admodum prospexerat, si in aliquo profuisset. Siquidem cunctis in vicinia positis episcopis, ne se schismatico adjungerent, frequentissime contradixit, sed obstinatione damnabili totum quod erat illicitum, et quod nobis pudor est dicere, non erubuit solus ille committere. Proinde quia his præsumptionibus, quæ unitatem dividunt, quæ schisma faciunt, velociter debet occurri, quæsumus sedem vestram, ut quod super hac parte observare velitis, apostolicis affatihus instruamur, quatenus fraternitate collecta prolatis in medium venerandæ synodi constitutis, contra rebellionis spiritum vestra auctoritate subnixi, quid oporteat, et de ordinatione, et de ordinato fieri, intelli-gere Deo juvante possimus. Erit profecto vester triumphus, si apostolatus vestri temporibus, quod sancti Petri cathedra obtinet, catholica audiat Ecclesia, si novella zizaniorum semina fuerint exstirpata, Et subscriptio. Urantem pro nobis sanctum aposto-latum vestrum jugi ævo divina conservet æternitas. Ab universis episcopis et presbyteris acclamatum est : Ut hac emendentur rogamus, dictum est sexies. Ut hæc resecentur rogamus, dictum est septies. Ut disciplina servetur rogamus, dictum octies. Ut antiquitas servetur rogamus, dictum septies. Ut disciplina (sic) servetur rogamus, dictum est quinquies.

pties. Ut in præsumptoribus vindicetur rogamus, dictum est septies. Ordinatio apostolica illibata servetur, dictum est octies. Exaudi, Christe, Hilaro vita, dictum est quinquies. Dignus papa, dignus doctor, dictum est octies

Hilarus episcopus dixit : Acceptis quæ recitata sunt de omnibus, nunc, fratres, speciales sententias, Deo nobis inspirante, depromite. Maximus episcopus Ecclesice Tauritanæ dixit : In custodiendis omnibus que ad sacras ordinationes pertinent disciplinis, melius sententiæ meæ professione denuntio nihil a me unquam corum quæ prohibita sunt esse faciendum. De reliquis censeo ut quisquis talia secerit, aut detecta in Ecclesiis resecare noluerit, noverit se graves causas in apostolicæ sedis judicio redditurum : in quo illi necesse erit subire sententiam. Ingenuus episcopus Ebrodunensis dixit: Mihi quoque eadem de omnibus partibus sententia est, qua me ipse constringo, ne quid a me unquam de his quæ sunt interdicta tentetur, quia novi statum et professionem meam. De cœteris etiam censeo : ut quisquis statutorum transgressor exstiterit, sciat se ecclesiasticæ regulæ liqueis innodari, et reatum apostolicæ sedis incurrere. Paulus episcopus Aquævivæ dixit : Ego quoque simi i me lege constringo, et de creteris, qui transgressores fuerint, pariter consec, ne els sine periculo sui quidquam tale tentare liceat, quod merito debeat vindicari. Primus episcopus Ecclesiæ Atellanæ dixit: Hoc et ego censeo esse observandum. Palladius episcopus Ecclesiæ Salapinæ dixit : Nihil me contra disciplinam ecclesiasticam, vel statuta sanctorum canonum facturum esse polliceor. Tiberius epi-scopus Ecclesiæ Sabinensis dixit : Profiteer me statuta sedis apostolicæ in omnibus custodire, et si in Ecclesia mea clericorum aliquem contra precepta sanctorum canonum deprehendero aut mulierem duxisse, aut duas habere uxores, ab ecclesiastico officio separari. Ab universis episcopis dictum est : Sententias fratrum omnes sequimur, omnes confirmamus, et observandas esse decernimus. Exaudi, Christe, Hilaro vita, dictum est septies. Quæ male aduissa sunt per te corrigantur, dictum est octies. Quod non licet, non flat, dictum est octies.

H.larus episcopus Ecclesiæ urbis Romæ synodo præsidens dixit : Quoniam præsentis definitionis formam, quæ secundum sanctorum est statuta sententiam, in omnium Ecclesiarum notitiam pervenire deternimus : ne cuiquam pro sui possit ignoratione licere quod non l.cet, edere gesta notariorum sollici-

tudo curabit.

Hilarus episcopus Ascanio, et universis episcopis

Tarraconensis provincia.

Postquam litteras vestræ dilectionis accepimus, quibus præsumptiones Sylvani episcopi Calagorennum Ecclesie retun i petistis, et rursum Barcinonensium quæritis nimis illicita vota firmari, honoratorum et possessorum Tyriassonensium, Ascanten-sium, Calaguritanorum, Varegensium, Tritinsium, ptionibus diversorum litteras nobis constat ingestas : per quas id quod de Sylvano querela vestra deprom-pserat, excusabant. Sed reprehensio justissima eorum pariter justa allegatione non carebat, quia præter conscientiam metropolitani, fratris et coepisc pi nostri Ascauii, nonnullis civitatibus ordinatos claruit sacerdotes. Unde quoniam quidquid ab alterutra parte est indicatum, omni videamus perversitate confusum, temporum necessitate perspecta, hac ratione decernimus ad veniam pertinere, quod gestum est,

Ut canones custodiantur rogamus, dictum est se- A ut nibil deinceps contra praccepta beati Apostoli, nihil contra Nicænorum canonum constituta tentetur.

I. Hoc autem primum juxta eorumdem Patrum regulas volumus custodiri, ut nullus præter notitiam atque consensum fratris Ascanii metropolitani, ali-quatenus consecretur antistes, quia hoc et vetus ordo tenuit, hoc trecentorum decem et octo sanctorum Patrum definivit auctoritas, cui quisquis obvias tetenderit manus, eorum se consortio fatetur indignum,

quorum præceptionibus resultarit.

II. In quorum contumeliam a superbo spiritu etiam pars illa contemnitur, qua cavetur ne quis relicta Ecclesia sua ad alteram transire præsumat. Quod nimis improbe consiventibus, et ut doleatur gravius, vohis asserentibus, Irenæus episcopus conatur admittere : qui nostra auctoritate roborari cupitis, quos maxime de rebus idicitis magna indignatione probatis accendi. Lectis ergo in conventu fratrum, quos natalis mei festivitas congregarat, litteris vestris, qua de ordinandis episcopis secundum statuta canonum, vel prædecessorum meorum decreta sunt, prolata sententia gestorum, quæ pariter direximus, tenore discetis.

III. Unde remoto ab Ecclesia Barcinonensi, atque ad sua remisso Irenzo episcopo: sedatis per sacerdotalem modestiam voluptatibus, quæ per ignoran-tiam ecclesiasticarum legum desiderant, quod non licet obtinere : talis protinus de clero proprio Barcinonensibus episcopus ordinetur, qualem te præcipue, frater Ascani, oporteat eligere, et deceat con-secrare. Ne si similiter forte factum fuerat, non sine objurgatione tui maxime nominis retundat nostra praceptio, quod in injuriam Dei, a quo specialiter sacerdotalium est gratia dignitatum, didicerimus ad-missum, nec episcopalis honor hæreditarium jus putetur, quod nobis sola Dei nostri Christi benignitate confertur.

IV. Ordinatos ergo nunc episcopos, qui licet dum te ignorante provecti sunt, cum suis auctoribus meruerint submoveri, hac ratione firmamus, si nec viduce maritus fuerit quisquam, et in unius virginis nuptiis, ac vota convenerit, sicut et legalia constituta præcipiunt dicendo: Sacerdos virginem uxorem accipiat, non viduam, non repudintam (Levil. XXI; Ezech. XLIV), secundum quod etiam beatus apostolus Parlus, Magister gentium, de bis qui fleri desiderant sacerdotes, propria institutione non tacuit dicens (I Tim. III): Unius uxoris virum, cujus tenore sententiæ ita informati esse debetis, ut inter cætera quæ cave da sunt, hæc studeatis præcipue custodire quæ cognoscitis ante universa mandari.

V. In quibus etiam prospiciendum est, ne duo sint in una Ecclesia sacerdotes, nec litterarum ignarus, aut carens aliqua parte membrorum, vel etiam ex pœnitentibus aliquis ad sacrum ministerium prorsus sinatur accedere. Nec tantum putetis petitiones valere populorum, ut cum his parere cupitis, volunta-tem Domini nostri quæ nos peccare prohibet, dese-Leviensium et Veroviscensium civitatis cum subscri- D ratis, cujus indignatio ex hoc gravius commovetur, quia benignitas ejus, dum flunt illicita per eos qui

sunt interpretes placationis, offenditur.

VI. Ut autem omnia secundum hæc quæ scripsimus corrigantur, præsentes litteras Trajano subdiacono nostro veniente direximus. Quod si Irenæus episcopus ad Ecclesiam suam, deposito improbitatis ambitu, redire neglexerit, quod ei non judicio, sed humanitate præstabitur, removendum se ab episcopali consortio esse cogno-cat. Data m cal. Januarii, Basilico et Herminerico vv. cc. conss. (An. Christi 465.)

# DECRETA SIMPLICII PAPÆ

si quid apud te sacerdotalis modestize teneretur, nunquam plectibiles perpetrarentur excessus, a quibus si nullo te paternarum regularum peteras conti-

I. Simplicius episcopus Joanni episcopo Ravennali.

Si quis esset intuitus ecclesiasticæ disciplinæ, vel

ris tui fueras revocandus exemplo, qui cum faciendo presbyterum minus deliquisset invitum, senserat tamen dignum pro tali usurpatione judicium. Ubi ista didicisti, quae in fratrem et coepi copum nostrum Gregorium, non electione, sed invidia perpetrasti? quem inexcusabili violentia pertrabi ad le passus es, atque vexari, ut ei bonorem tantum non per animi tranquillitatem, sed per amentiam, sicut dicendum est, irrogares. Neque enim talia potuissent fleri sa-nitate consilii; nolumus exaggerare quod gestum est, ne cogamur judicare, quod dignum est: nam privi-legium meretur amittere qui permissa sibi abutitur potestate. Sed una nos ratio facit esse sententiæ mollioris, quam maluimus te fratre et coepiscopo mostro Projecto referente cognoscere, non nostris litteris propter opprobrium publicare. Nam scanda-lum, cujus auctor agnosceris, ita moderatio nostra compescuit, ut frater et coepiscopus meus Gregorius, quem non provectum constat esse, sed pulsum, nullam causam, sicut petiit, tecum habiturus, Mutinen-B sem gubernet Ecclesiam, et contubernium spiritale, quod sortiri non oportebat invitum, non recuset amplecti, cui si quid negotii forsitan emerserit, nostrum ab eo, vel contra eum petatur examen. Necessitatibus etiam quas faciente te compellitur sustinere, hac definitione consulemus, ut refuso prædio, quod ante annum sibi datum esse commemoral, atque ad Ecclesiam Ravennatem reverso, possessio in Bononiensi 30 solidorum reddituum liberorum sine dubitatione tradatur, in diem scilicet vitæ ejus, salvo proprietatis jure Ravennatis Ecclesiæ, ad quam post prædicti obitum revertetur. Quod si non suerit nostris paritum constitutis,

nero przecepto, saltem sanctæ memoriæ przedecesso- A quid post transgressionem maneat contumacem, inse perpendis. Denuntiamus autem, quod si posthac quidquam tale præsumpseris, et aliquem seu episcopum, seu presbyterum, seu diaconum invitum fa-cere forte credideris, ordinationes tibi Ravenuatis Eccle-iæ, vel Emiliensis noveris auferendas. Data III cal. Junii, Severino v. c. cons. (An. Chrisii 481.)
II. Simplicius episcopus Florentio, Equitio, et Se-

vero enisconia.

Relatio nos vestræ dilectionis instruxit, et gestorum series plenius intimavit Gaudentium Aufiniensis Ecclesiæ sacerdotem contra statuta canonum, ac nostra præcepta ordinationes illicitas perpetrasse, quarum illi totam penitus auferri precipinus pote-statem. Scripsinus enim ad Severum fratrem et coepiscopum nostrum, et si necesse fuerit, ipse in supra dicta Ecclesia, consideratis Patrum regulis, hog fungatur officio, quo ille abusus e se convictus est: ita ut hi qui illicite ab codem sunt provecti, ab ecclesiasticis ministeriis sint remoti. Simul etiam de redditibus Ecclesias, vel oblatione sidelium quid deceat nescienti nibil licere promittat, sed sola ei ex his quarta portio remittatur : duæ ecclesiasticis fabricis et erogationi peregrinorum et pauperum profuturæ ab Onagro presbytero sub periculo sui ordinis ministrentur : ultima inter se clericis pro singulorum meritis dividatur. At vero ministeria Ecclesiæ, que alienata comperimus, reparare præsumplor prædicti fratris compellatur instantia, cui etiam in hoc specialiter præcepimus immineri, ut tres illas portiones, quas per triennium dicitur sibi tantum-modo vindicasse, restituat. Dat. xiii cal. Decemb, post consulatum Leonis Augusti. (An. Christi 475.)

#### DECRETA FELICIS PAPÆ.

(Synodus Romana. An. Christi 487.)

Flavio Boetio v. c. cons. Sub die m id. Martiarum, C ia basilica Constantiniana, residente venerabili viro papa Felice, una cum

Candido Tiburtino, Paschasio Centumcellæ Equitio Matellicati, Epiphanio Spellati, Herennio Portuensi, Agnello Telesino, Urbano Fulginati, Martiniano Phormiano, Cresconio Tudertino, Besilio Tollentinati, Constantio Aquinati Philippo Numanati, Bono Ostiensi, Constantio Tribeati. Constantino Capuano, Severo Cassinati. Martiano Amerino Herculio Utriculano. Maximo Blerano. Projectitio Tarquinensi, Maximino Ferentieusi. Pelice Anteatino, Felice Anagnino, Andrea Gavinati, Cypriano Numentano. Vitale Fundano. Constantio Sutrino. Gaudentio Foroclodiensi. Asterio Foronovano, Victore . Rustico et Pardalio Afris. Petro Subaugustano. Basso Ferentinati, Innocentio Mibanati Benigno Aquævivensi

Decio Trium tahernarum, Athanasio Albanensi, Petro Lorensi, Telicissimo Sabiniensi. Bonifacio Veliterno, Romulo Prænestino, Donato, episcopis;

#### Et presbyteris:

Rustico. Laurentio, Cassio, Januario, Lepido, Asterio. Alexandro, Laurentio, Servodei, Petro, Petro, Sorano, Asterio, Smaragdo, Pas hasio, Fulgentio, Valentino, Andrea, Romano, Castino, Laurentio, Leone, Gordiano, Epiphanio, Justino, Projectitio, Epiphanio, Servando, Urbico, Petro. Peechasia

Firmino. Vincomalo. Petro, Martiano, Maxentio, Petro. Redempto, Jovino, Petro, Juliano. Valente, Valentino, Asello, Bonifacio. Felice. Callisto, Sebastiano. Petro, Domino, Simplicio, Canusio, Eugenio, Peiro, Epiphanio, Felice, Bonifacio. Bono, Marcellino, Paulino, Asterio. Asterio.

Bonifacio. Petro. Sixto, Laurentio, Petronio, Romano, Joanne, Epiphanio. Martiniano. Sebastiano, et Opilione, Agapeto, Abundantio.

Astantibus quoque diaconibus, Felix episcopus Ecclesiæ catholicæ urbis Romæ, præsidens synodo dixit : Communis dolor, et generalis est gemitus, quod intra Africam rebaptizatos etiam episcopos, presbyteros, diaconosque cognovimus; quæ res sine dubio ad vestræ quoque pervenit notitiam sanctitatis. De quo quid observari debeat, ordinare nos convenit. Proinde ut manifesta sit super hoc nostra sententia, quæ nobis sunt visa recitentur. Anastasius diaconus recitavit.

Dilectiss. in Christo Jesu fratribus universis episc.

per diversas provincias constitutis.

Qualiter in Africanis regionibus astutia diaboli sævierit in populum Christianum, atque in id multiplici deceptione proruperit, ut non modo vulgus incautum, sed ipsos quoque in mortis profunda merserit sacer dotes, nullus non orbis ingenuit, nulla terra nescivit. Unde in grandi mœrore positi dissimulare non possumus pereuntium, atque a nobis exigendarum discrimen animarum : quapropter competens abhibenda est talibus medela vulneribus, ne immatura curandi facilitas mortifera captis peste nil prosit, sed segnius tractata pernicies reatu non legitimæ curationis involvat pariter saucios et medentes. Imprimis itaque venientis ad vos, et remedium postulantis sollicite discutienda est professio, et persona decepti, ut medela possit congruens exhiberi. Et qui satisfacturus Deo per possitentiam, rebaptizatum se legitime do-luerit, utrum ad hoc facinus cucurrerit, an impulsus accesserit, requiratur. Sciens quod se decipiat ipse, qui fallit, nihikue per nostram facilitatem tribunalis excelso judicio derogari, cui illa sunt rata, quæ pia, quæ vera, quæ justa sunt, et necessitas, aliter tra-ctanda est ratio voluntatis. Deterior est autem causa illius qui forte pretio sollicitatus est, ut periret. Nibil enim intentatum reliquit inimicus, cui ne de sua liceat gaudere captura, succurrendum est irretitis, et conterendus venantis est laqueus, ut in fugatini la-mentantibus lapsum tam justitize moderatione, quam compunctione pietatis ad aulam, quam reliquerant, sit regressus, nec pudeat forsan, aut pigeat indictis jejuniorum gemituumque temporibus obedire, aut aliis observantiæ salubrioris obtemperare præceptis, quia humilibus datur gratia, non superbis (Jacobi IV). Sit ergo ruinæ suæ dolore prostratus, quisquis in Christo fieri quærit erectus, et per dispensationis nostræ ministerium (quod vestram sequi convenit charitatem, nec alicui fas est vel velle, vel posse transcendere) causas ejus, qui contra apostolicam doctrinam ad iterationem se nimis infausti baptismatis dedidit, vel ejus, qui aliquibus argumentis excusandum callide proprium putaverit e-se consensum, sacerdotali vigore et humanitate tractemus, ut in eis fides (quæ nisi est una, jam nulla est) adjutorio Domini judicis, ad salutem sine nostræ properationis offensione reparetur, quia cum peccatoris a nobis satisfactio protrabitur, non præter nostram laudem atque lætitiam mens ejus ad veniam purgatior invenitur. Et ideo memineritis hanc super his nos habere sententiam, ut servata discretione peccantium, non eadem cuncti, qui lapsi sunt, lance pensentur, quoniam majoris castigationis est exigendus usura, cui domus Domini commissa fuerit disciplina.

Ut ergo ab Ecclesiae summitatibus inchoemus, eos quos episcopos, presbyteros, vel diaconos fuisse constiterit, et seu optantes forsitan, seu coactos lavacri illius unici salutarisque claruerit fecisse jacturam, et Christum, quem non solum dono regenerationis, verum etiam gratia percepti honoris induerant, exuisse, cum constet neminem ad secundam tinctionem venire potuisse, nisi se palam Christianum ne-

A gaverit, et professus fuerit esse paganum. Quod cum generaliter sit in omnibus exsecrandum, multo magis in episcopis, presbyteris et diaconibus autitu saltem dictuque probatur borrendum. Sed quia idem Dominus atque Salvator clementissimus est, et neminem vult perire, usque ad exitus sui diem in pœnitentiam, si resipiscunt, jacere conveniet, nec orationi non modo lidelium, sed nec catechimenorum quidem omnimodis interesse, quibus communio laica in morte redhibenda est, quam rem diligentius ex-plorare vel facere probatissimi sacerdotis cura debebit.

De clericis autem, et monachis, aut puellis Dei, aut sæcularibus, servari præcipimus hunc tenorem, quem Nicena synodus circa eos qui lapsi sunt, vel fuerint, servandum esse constituit, ut scilicet qui nulla necessitate, nullius rei timore atque periculo se ut rebaptizarenter hæreticis impie dediderunt, si tamen eos ex corde pœniteat, tribus annis inter audientes sint, septem vero annis subjaceant inter pœnitentes manibus sacerdotum, duobus etiam ad oblationes modis omnibus non sinantur, sed tantum modo popularibus in oratione socientur, nec confundatur Deo colla submittere, qui enm non timuit abnegare. Quod si, ut pote mortales, intra metas præscripti temporis cœperit vitæ finis urgere, subveniendum est imploranti, et seu ab episcopo, qui pœnitentiam dederit, seu ab alio, qui tamen datam esse probaverit, aut similiter presbytero, viaticum abeunti de sæculo non negetur.

Pueris autem, quibus, quod adhuc investes sunt, a pubertate vocabulum est, seu clericis, seu laicis, aut etiam similibus puellis, quibus ignorantia suffragatur ætatis, aliquandiu sub manus impositione detentis, reddenda communio est, nec eorum exspectanda pœnitentia, quos excipit a coercitione censura, quod est a nobis provide constitutum, ne hi quibus in terreni labe contagii plus minusve restat ad vitam, dum adhuc in pœnitentia sunt, pœnitenda forte committant. Quod si ante præfinitum pænitentiæ tempus despectus a medicis, aut evidentibus mortis pressus indiciis, recepta quisquam communionis gratia convalescit, servemus in eo quod Niczeni canones ordinarunt, ut habeatur inter illos qui in oratione sola communicant, donec impleatur spatium temporis ei-

dem præstitutum.

Nec catechumenos nostros, qui sub tali professione baptizati sunt, præterimus, quia non est causa dissi-milis (sicut iidem sancti canones ordinarunt) ejus qui quolibet modo Christum, quem semel confessus est, abjurarit, tribus annis inter audientes sint, et postea cum catechumenis permittantur orare, pet manus impositionem communionis catholicæ gratians recepturi. Exceptis sane tantummodo episcopis, presbyteris, diaconibus, quibus solo mortis sue tem-pore reconciliandum esse jam diximus, cæteros sive clericos, sive monachos vel monachas, seu laicos, sexus utriusque personas, quos violentia et periculis coactos iterationem baptismatis subiisse constiterit. vel qui aliquo commento hujusce facinoris piaculis dixerint non teneri, in pænitentia per triennium durare decernimus, et per manus impositionem ad societatem recipi sacramenti. Illo per omnia custo-dito, ne ex his unquam qui in qualibet setate, alibi quam in Ecclesia catholica aut inbaptizati aut inrebaptizati sunt, ad ecclesiasticam militiam prorsus permittantur accedere, quibus satis esse debet, quod in catholicorum numerum sunt recepii, quoniam de suo ordine et communione vide-bitur ferre judicium, quisquis hoc violaverit anti-stitum, vel qui non removerit eum quem ex his ad ministerium clericale obrepsisse cognoverit. Curandum vero maxime, et omni cautela est providendum, ne quis fratrum coepiscoporumque nostrorum, aut etiam presbyterorum in alterius civitate vel dioccesi poenitentem, vel sub manu positum sacerdotis, aut eum qui reconciliatum esse se dixerit sine episcopi vel presbyteri testimonio, et litteris

pam tangit etiam clericorum, qui locis in quibus hoc minus curatum fuerit, commorantur. His itaque rite dispositis, et ad Ecclesiarum vestrarum notitiam nostra deliberatione perlatis, parere vos convenit, quibus licet ad animarum reparationem nibil deesse videatur, tamen si cui aliquid novi, et quod præter-

aut in parochia presbyter, aut episcopus in civitate A ire nos potuit, fuerit revelatum, secundum beatum suscipiat, quod aliqua dissimulatione neglectum cul-Paulum apostolum (I Cor. xiv), laceate priore, filenter insinuet, quia Spiritus sanctus ubi vult inspirat, maxime cum sua causa tractatur, nec nos pigebit audire, et si qua sunt omissa, non arroganter ab-nuere, sed rationabiliter ordinare. Datum idibus Martii, Dinamio et Siphidio vv. cc. couss. An. Christi 488.)

#### DECRETA SYMMACHI PAPÆ.

(Synodus Romana. An. Christi 499.)

Post consulatum Paulini v. c. calend. Martii in Post consultum Patini v. c. calend. martii in basilica beati Petri apostoli, synodo præsidente beatissimo papa Symmacho, Fulgentius archidiaconus dixit: Beatitudo vestra, directis antehac per provincias auctoritatibus, frequenter Italiæ sacerdotum synodum convocavit, quorum præsentia in vestris videtur oculis constituta; nunc beatitudo vestra, quæ ad ecclesiasticas indemnitates, vel ad pacem totius Ecclesiae pertinent, sive concordiam dignetur tractabiliter ordinare. Acclamatum est ab omnibus episcopis et presbyteris, Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum est decies. Cujus sedem, et annos, dictum est octies. Ut facias rogamus, dictum est decies.

Symmachus episcopus Ecclesiæ catholicæ urbis Romæ dixit: Concilium dilection s vestræ, neglecta hiemis asperitate, sollicitudo nostra pro ecclesiastica indemnitate specialiter congregavit, ut episcopalem ambitum, et confusionis incertum vel popularem tumultum, quem per subreptionem constat exortuin, communicato pariter tractatu, in futurum possimus robuste ac vivaciter amputare, atque ideo caveamus in posterum, ne subversio disciplinæ, aut audacia prosumentum gestiat tentare similia, et pari dona-tione tractemus, expressis scilicet sententiis sancientes quid circa Romani episcopi ordinationem debeat custodiri. Universi episcopi vel presbyteri dix runt, Ut flat rogamus, dictum est decies. Ut scandala C amputentur rogamus, dictum est novies. Ut ambitus exstinguatur rogamus, dictum est duodecies. Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum est sexies. Cujus sedem, et annos, dictum est quinquies. Ut de præsentia fiat, dictum est decies.

Symmachus episcopus dixit: Ouoniam fraternitas vestra curam provisionis nostræ suis exhortationibus incitavit, et parilem circa Ecclesiæ tranquillitatem, Dei nostri contemplatione, animum præstat, sicut præfati sumus, deliberatione in præsenti habita, quid placeat ex omnibus vestris informate septentiis, que in hoc venerabili concilio per ecclesiastica recitentur officia. Cumque surrexissent, et panlo post iterum consedissent, Æmilianus notarius synodi de creta vulgavit.

I. Propter frequentes ambitus quorumdam, atque Ecclesiæ nuditatem, vel populi collisionem, quæ molesta incompetenter episcopatum desiderantium D generavit aviditas, ut exstinguatur futuris præsumptio tam perniciosa temporibus: constituit saucta synodus, ut si quis presbyter, aut diaconus, aut clericus, papa incolumi, et eo inconsulto, aut subscriptionem pro Romano pontificatu commodare, aut pitacio promittere, aut sacramentum præbere tentaverit, aut aliquod certe suffragium polliceri, vel de hac causa privatis conventiculis factis deliberare atque decernere, loci sui dignitate vel communione privetur. Universa synodus surgens acclamavit, Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum decies. Hic pax cum Symmacho, dictum quindecies. Cujus sedem et annos, dictum octies. Pari severitate feriendo eum qui, hoc vivo ( sicuti dictum est) pontifice, quolibet modo fuerit ambisse convictus, aut certe tentasse, omnibus pariter hujus culpæ reis anathematis pona plectendis.

Symmachus episcopus dixit : Ergo universitati placel et ab omnibus recognoscitur, vel probatur ista sententia? Universa synodus dixit : Placet, et quod omnibus placet, flat.

II. Si (quod absit) transitus papæ inopinatus evenerit, ut de sui electione successoris, ut supra placuit, non possit ante decernere, siquidem in unum totius inclinaverit ecclesiastici ordinis electio, consecretur electus episcopus. Si enim, ut sieri solet, studia coperint esse diversa eorum de quibus certamen emerserit, vincat sententia plurimorum, sic tamen ut sa-cerdotio careat, qui captus promissione, non recto judicio de electione decreverit. Synodus dixit: Placet, dictum est decies.

III. Propter occultas autem fraudes, et conjurationum secretas insidias, quas hujus sententia districtionis consequitur, si quis ad ecclesiasticam pertulerit notitiam, consilia eorum qui contra hanc synodum de pontificali egerint ambitu, et rationabili probatione convicerit, particeps actionis hujusmodi, non solum purgatus ab omni culpa sit, sed etiam remuneratione, quæ non indigna sit, sublevetur. Universa synodus surgens acclamavit : l'lacent omnia ; et adjecit : Exaudi, Christe, Symmacho vita, dictum est trede-cies. Ut ita serventur rogamus, dictum est decies. Ut nullus aliter ad episcopatum Romanum deinceps veniat, precamur, dictum est decies. Ut decreta nostra confirmes, rogamus, dictum est decies. Symmachus episcopus Ecclesiæ catholicæ urbis

Romæ dixit : Acclamationes vestras, synodique judicium præsentia gesta suscipient. Et adjecit, ea quæ ad sopiendos veternosæ præsumptionis errores, vel infensos rebus ecclesiasticis ægritudinis morbos, quibus universalis afficiebatur Ecclesiæ deliberatio religioni congrua, pacique constituit, firmitatem perpetim sortientur, ut præstante Deo quem custodem rerum constat bonarum, synodalis ordinatio vigeat, atque omnes, sine personæ alicujus distinctione ve-nire præsumpserit, indita superius districtione plectetur. Et subscripserunt episcopi numero 73.

Cælius Symmachus, episcopus sanctæ Ecclesiæ catholicæ urbis Romæ, his constitutis synodalibus a me probatis atque firmatis consentiens sub-

Cælius Rusticus, episcopus civitatis Minturnensis subscripsi, et consensi synodalibus constitutis, atque in hac me proliteor manere sententia.

Cælius Bonisacius, episcopus ecclesias Veliternen sis subscripsi, et consensi synodalibus constitutis, atque in hac me profiteor manere sententia.

Missenus Cumanus. Cresconius Tudertinus. Basilius Tollentinatis. Decius Triumtabernarum. Valentinus Amiterninus. Vitalis Fanestris. Maximus Blenarus. Benignus Aquævivensis. Palladius Sulmontinus. Constantius Otriculanus. Germanus Pisaurensis. Candidus Tiburtinus. Vitalianus Narniensis. Justus Acherontinus. Stephanus Nursinensis. Fortunatus Anagninus. Clarus Alifanus.

Rofinus Canusinus. Vitalis Fundanus. Innocentius Mibanatis. Bassas Ferentininovi. Vitatianus Rosellanus. Constantinus Capuanus. Fortunatus Suessanus. Vi demins Antiatinus. Joannes Ariminensis. Martyrins Terracinensis. Laurentius Trebiensis. Serenus Numentanus. Adeodatus Cerrensis. Dulcitius Sabinensis. Paschasius Vulturnensis.

Fortunatus episcopus Ecclesia Anagnina, pro Sanctulo episcopo civitatis Signina, quia subscribere non potuit, pro eodem subscripsi. Valerius Calenotanus.

Felicissimus Forosemproniensis. Valentinus Amiterninus, pro Romano episcopo B Leclesiae Pitinanatium subscripsi.

Colonius Foroclodiensis. Joannes Spoletinus. Maximianus Perusinus Lucianus Tarquiniensis. Florentius Pestanus. Fortunatus Fulgentanus. Gaudentius Tadinatis. Felix Nepesinus. Aucupius Puteolanus. Rosarius Surrentinus. Epiphanius Beneventanus. Constantius Venafranus. Salustius Amerinus.
Malensis Centumcellensis Maximianus Subaugestanus. Joannes Vivonensis. Mercurius Sutrinus. Serenus Nolanus.

Timotheus Abellinatis. Stephanus Neapolitanus. Rosarius episcopus, pro fratre meo Urso episcopo enhacriusi.

Gaudentius Vulsinensis.

Item Gaudentius episc. Vulsinensis pro Projectitio episcopo Foronovano.

Quintus Theanensis. Bellator Ostiensis. Lampadius urbis Albensis. Ursus Stabianus. Gaudentius Salernitanus. Marius Tiferninus. Adeodatus Forbiensis

Saturninus Herdonitanus.
Subscripserunt presbyteri numero 67. Czelius Laurentius archipresbyter tituli Praxedis hic subscripsi,
et consensi synodalibus constitutis, atque in hac me profiteor manere sententia.

Januarius presb. tituli Vestina.
Martianus presb. tit. Sanctæ Cæciliæ.
Gordianus presb. tit. Pammachii.
Petrus presb. tit. Sancti Clementis. Urbicus presb. tit. Sancti Clementis. Paulinus presb. tit. Sancti Julii. Valens presbyter tit. Sanctæ Sabinæ. Petrus presb. tituli Chrysogoni. Soranus presbyter tituli Vestinæ. Asterius presbyter tituli Pudentis. Justinus presbyter tituli Pudentis. Felix presbyter tituli Equitii. Redemptus presbyter tit. Chrysogoni. Projectitius presb. tit. Damasi. Jovinus presb. tit. Æmiliauæ. Bonus presb. tit. Crescentiane. Paschasius presb. tit. Eusebii. Johnnes presb. tit. Pammachii. Sebastianus presb. tit. Nicomedis

Martinus presb. tit. Cyriaci. Andreas presb. tit. Sancti Matthæi. Servusdei presb. tit. Sancti Clementis Opilio presh. tit. Vestinæ. Petrus presh. tit. Chrysogoni. Romanus presb. tit. Tigridæ. Marcellinus presb. tit. Julii.
Dominicus presb. tit. Crescentians.
Abundantius presb. tit. Sabiuæ.
Marcellus presb. tit. Romani.
Asellus presb. tit. Vizantis.
Agatho presb. tit. Equitii. Sebastianus presb. tit. Vizantis. Valentinus presb. tit. Eusebii. Genesius presb. tit. Nicomedis. Dionysius presb. tit. Æmilianæ. Epiphanius presb. tit. Apostolorum. Acontius presb. tit. Fasciolæ. Paulinus presb. tit. Fasciolæ. Agapetus presb. tit. Apostolorum. Adeodatus presb. tit. Equitii. Benedictus presb. tit. Gaii. Dominicus presb. tit. Priscæ. Redemptus presb. tit. Trigridæ. Severus presb. tit. Gaii. Stephanus presb. tit. Marcelli. Crescentius presb. tit. Apostolorum. Julianus presb. tit. Anasiasiæ. Septiminus presb. tit. Julii. Cyprianus presb. tit. Marci. Epiphanius presb. tit. Fasciolæ. Bonifacius presb. tit. Cæciliæ. Petrus presb. tit. Praxedis. Timotheus presb. tit. Marcelli. Hilarius presb. tit. Lucinæ. Victorius presb. tit. Sabinæ. Laurentius presb. tit. Sancti Laurentii. Eutyches presb. tit. Æmilianæ. Julianus presb. tit. Anastasiæ. Marcus presb. tit. Lucinæ. Vincemalus presb. tit. Crescentiæ. Abundantius presb. tit. Marci./ Venantius presb. tit. Marcelli. Stephanus presb. tit. Eusebii. Paulinus presb. tit. Sancti Laurentii.

Subscriptio diaconorum.

Cyprianus diaconus sanctæ Ecclesiæ Romanæ, regionis septimæ, his subscripsi, et consensi synodali-bus constitutis, atque in hac me profiteor manere sententia.

Anastasius, diaconus regionis primæ, subscripsi. Citonatus, diaconus regionis quintæ, subscripsi.
Joannes, diaconus regionis secundæ, subscripsi. Tarrensis, diaconus regionis primæ, subscripsi. Tertullus, diaconus regionis quartæ, subscripsi.

# ALIA DECRETA SYMMACHI PAPÆ.

D

(Synodus Romana, An. Christi 502.)

Flavio Avieno v. c. juniore cos., sub die vnt iduum Novembrium, in basilica beati Petri apostoli, przesidente venerabili viro papa Symmacho, una cum venerabilibus viris episcopis,

Laurentio, Jocundo, Eutychio, Æmiliano, Severino, Crescone Sebastiano, Innocentio. Felice, Joanne. Fortunato, Benigno, Mercurio. Maximo, Eulalio, Asello. Eustachio, Pascasio, Fortunato Hilaro, Colonico, Aprile,

Fortunato, Proculeiano. Martiano. Stephano, Felice, Memore, Innocentio. Innocentio, Gerontio, Maximiliano. Martyrio, Severino, Vin temio, Casto. Arestóne, Dulcitio Valentino, Servodei, Felice, Victore, Chrysogono, Adeodato, Maxime, Eusebio, Tigridio, Venantio, Probo, Pacatiano, Mercurio, Joanne. Asterio, Sereno. Laurentio, Augusto, Candido. Rustico, Elpidio, Basilio, Hilaro, Urso, Innocentio. Petro, Vitale, Laurentio, Venerioso, Asello, Concordio, Siluno, Propinquo, Amado, Romano, Martiniano, Bassiano, Projectitio, Sallustio, Rufentio. et Florentio. Stephano,

Residentibus etiam presbyteris:

Projectitio, Fortunato. Servedei. Tinulo vel Maximino. Martino, Abundantio. Marcello. Epiphanio, Vicomalo, Paschasin. Adeodato. Agathone. Hilaro, Juliano, Venantio, Juanne, Literio et Chrysogono, Adeodato. Fortunato, Petro. Sebastiano, Epiphanio, Octaviano, Anastasio, Paulino, Juliano, Benedicto. Crescentiano, Pauliao, Severo Laurentio. Timetheo. Marco, Stephane, Petro. Chrysogono,

Astantibus quoque diaconibus, Anastasio, Hormisda, Joanne, et Agapeto. Symmachus episcopus Ecclesie catholice urbis Rome dixit : I. Bene quidem fraternitas vestra ecclesiasticis legibus obsecuta sub divini timore judicii quæ erant statuenda, definivit, et ad justitiæ cumulum pervenit, dum sufticienter universa complectitur, nec adjectione indiget plenitudo, maxime de clericis, quos amor domina-tionis invasit, et jugum disciplinæ Ecclesiasticæ fecit respuere, quos propterea schisma fecisse apud vos constitit, quibus misericordiam tamen quan D Beus mandat universis impendi, sicut oportuit, non negastis, si duritia cordis eorum non sibi acquirat fænam, dum contemnit oblata remedia quorum ex-cessus enarrare difficile est. Unum tamen, quod occurrit, venerando ordini vestro intimare non differo. Dixerunt inter alia scripturam quamdam illustris memorize Basilium quasi pro ecclesiasticæ amore substantie conscripsisse, in qua nullus Romanæ Ecclesiæ nec interfuit, nec subscripsit antistes, per quem potuisset sortiri legitimam firmitatem. Ne ergo inde disputem, unde potest vestrum judicare conciliun, requiratur, et referatur in medium, ut lectione agroscatis, cujusmodi possit habere substantiam. Sancta synodus respondit : Deferatur in medium, ut cujusmodi sit, possit agnosci; et dum diceret, llor-alsda diaconus recitavit. H. Cum in unum apud beatom Petrum apostolum resedissent, sublimis, et emiventissimus vir, præfectus prastorio, atque patricius,

A agens etiam vices præcchentissimi regis Odoacris, Basilius dixit : Quanquam studii nostri, et religionis intersit, ut in episcopatus electione concordia prin-cipaliter servetur Eccles æ, ne per occasionem seditionis status civitatis vocetur in dubium, tamen admonitionem beatissimi viri papæ nostri Simplicii, quam ante oculos semper habere debemus, hoc no-bis meministis sub obtestatione fuisse mandatum, ut propter illum strepitum, et venerabilis Ecclesiæ detrimentum, si eum de hac luce transire contigerit, non sine nostra consultatione cujuslibet celebretur electio. Et cum legeret, Cresconius episcopus civitatis Tudertinæ Ecclesiæ, surgens e consessu dixit: Hie perpendat sancta synodus, uti prætermissis personis religiosis, quibus maxime cura est de tante pontifice, in suam redigerent potestatem contra canones esse manifestum est. Item Hormisda diaconus legit. Ne quid confusionis, atque dispendii venerabilis Ecclesia sustineret, miramur præterinis-sis nobis quidiquam fulsse tentatum, cum sacerdote nostro superstite nihil debuisset assumere. Quare, si amplitudini vestru, vel sanctitati placet, incolumia omnia, que adfuturi antistitis electionem respi-ciunt, religiosa oneratione servemus, banc legem specialiter præferentes, quam nobis hæredibusque nostris Christianæ mentis devotione sancimus.

Ne unquam prædium, seu rusticum, seu urbanum, vel ornamenta, aut ministeria Ecclesiarum, quæ nunc sunt, vel quæ ex quibuslibet titulis ad Ecclesiarum jura pervenerint, ab eo qui nunc antistes sub electione communi fuerit ordinandus, et illis qui fu-turis sæculis sequentur, quocunque titulo atque com-mento alienare volucrit, inesticax atque irritum ju-dicetur, sitque sacienti, vel consentienti, accipientique anathema. Maximus episcopus Bledanæ Ecclesiæ dixit: Modo sancta synodus dignetur edicere, licuit faico homini anathema in ordinem ecclesiasticum dictare! Aut si potuit laicus sacerdoti anathema dicere, et contra canones (quod ei non competebat)
C constituere? Dicite, vobis quid videtur de me? Licuit laico legem dare? Sancta synodus dixit: Non licuit; et adjecit: Lege sequentia. Hormisda diaconus legit. Et is qui prædium rusticum vel urbanum juris ecclesiastici fuerit consecutus, noverit se nulla lege, vel præs-riptione munitum, sed sive is qui alienaverit, sive qui eum sequentur, voluntate con-traria prædium hujusmodi alienatum revocare tentaverit, id cum fructibus restituat, qui illud fuerit conseculus. Et cum legeret, Stephanus et iscopus Venu-sinæ Ecclesiæ, surgens e consessu, dixit, Perlegatur. Hormisda diaconus legit.

Quam etiam pænam placuit accipientes hæredes, prohæredesque respicere. In qua re cuil bet clericorum contradicendi libera sit facultas. Iniquum est enim, et sacrilegii instar, ut quæ vel pro salute, vel requie animarum suarum unusquisque venerabili Ecclesiæ pauperum causa contulerit, aut certe reliquerit, ab iis quos hoc maxime servare convenerat, in altitudine transferatur. Plane quecunque in gemmis, vel auro atque argento, nec non et vesti-bus minus apta usibus, vel ornatui videbuntur Ec-clesiæ, quæ servari, ac diu manere non possum, sub justa æstimatione vendantur, et erogatio religiose proficiat. Cumque lecta fuisset, Laurentius Mediolanensis Ecclesiæ dixit : Ista scriptura nullum Romanæ civitatis potuit obligare pont ficem, quia non licuit laico statuendi in Ecclesia, præter papam Romanum habere aliquam potestatem, cui obsequendi manet necessitas, non auctoritas imperandi, maxime, cum nec papa Romanus subscripserit, nec alicnjus secundum canones metropolitani legatur a sensus. Petrus episcopus Ravennatis Ecclesic dixit: Scriptura que in nostra congregatione vulgata est, nullis eam viribus subsistere manifestum est, quia nec canonibus convenit, et a laica persona concepta videtur, maxime quia in ea mullus præsut sedis apostolice interfuisse, vel propria subscriptio-ne armasse monstratur. Eulalius episcopus Syraeu-

sanæ Ecclesiæ dixit : Scriptura quæ in sacerdotali A atque peregrinos, ne malæ tractationis ministretur concilio recitata est, evidentissimis documentis constat invalida. Primum quod contra Patrum regulas a laicis, quamvis religiosis, quibus nulla de ecclesia-sticis facultatibus aliquid disponendi legitur unquam attributa facultas, facta videtur; deinde, quod nullius præsulis apostolicæ sedis subscriptione firmata docetur. Quod si cujuslibet provincize sacerdotes, intra suos terminos concilio habito, quidquid sine metropolitani sui antistitis auctoritate tentaverint, irritum esse debere Patres SS. sanxerunt; quanto magis, quod in apostolica sede non existente præ-sule, qui prærogalivam beati meriti apostoli Petri per universum orbem primatum obtinens sacerdotii statutis synodalibus consuevit tribuere firmitatem, a laicis, licet consentientibus aliquantis episcopis (qui tamen Pontifici, a quo consecrari probantur, precjudicium inferre non potuerunt) præsumptum fuisse cognoscitur, viribus carere non dubium est, nec posse inter ecclesiastica ullo modo statuta cen-

III. Sancta synodus dixit : Licet secundum prosecutionem venerabilium fratrum nostrorum, Laurentii, Petri, Eulalii, Cresconii, Maximi, vel Stephani, nec apud nos incertum habetur hanc ipsam scripturam nullius esse momenti, quæ etiamsi aliqua posset subsistere ratione modis omnibus in synodali conventu, provida beatitudinis vestræ sententia enervari conveniebat, et in irritum deduci, ne in exemplum remaneret præsumendi quibuslibet laicis, quamvis religiosis, vel potentibus, in quacunque civitate, quolibet modo aliquid decernere de ecclesiatisticales in the deservation of the control of the cont sticis facultatibus. Quarum solis sacerdotibus dispo-mendi indiscussa a Deo cura commissa docetur.

Symnachus episcopus dixit: Modo, quia Deus præsentiam vestram votivam mihi sub qualibet occasione concessit, volo, si placet, rem fleri firmam, quam credo ecclesiasticis facultatibus convenire, ut agnoscant omnes quos in me vanus furor excitavit, nihil me magis studere quam ut salvum esse possit quod mihi est a Deo sub dispensatione commissum, sed ctiam quibuslibet successoribus. Deum timentibus, gratum esse debeat, et ad ecclesiastici custo-diam-patrimonii pertinere. Sancta synodus dixit: Scimus provisionem vestram necessariis studere, et ideo in vestra est potestate sequenda disponere.

Symmachus episcopus Ecclesiæ catholicæ urbis Romæ dixit : Magna quidem venerando et sacerdotali debetur cultura proposito, cui imminet de studio, que recta sunt, non de necessitate desponere. Sed quoniam in aliquibus aliena postulantibus, vitiorum mater avaritia, repudiatis honestatis repagulis, totum putat expedire quod licet, et ita, dum prædæ inhiat, patientia supernæ pietatis abutitur, exspectantibus correctionem cœlo moderante, judiciis se existimant non teneri, et clarum sit, quod apud certos in occa-sionem rapiendi procedat divinæ mora sententiæ. Sed nobis, quos pastoralis cura, et ecclesiasticæ astringit pro dispensatione credita ratio reddenda substantiæ, opus est ut sollicitudinem nostram non D solum ad presentia, sed etiam ad secutura sæcula porrigamus, ne ad animæ nostræ detrimenta contingat, si hi, qui possunt, statutis debere innocentia prasumentis de libertate deliquerit, cum religiosa possint et nos, et successores nostri potestate fulciri, legibus ecclesiasticis servientes.

IV. His ergo perpensis, mansuro cum Dei nostri consideratione decreto sancimus, ut nulli apostolice sedis præsuli a præsenti die donec disponente Do-mino catholicæ lidei manserit doctrina salutaris, li ceat prædium rusticum quant ecunque fuerit vel magnitudinis, vel exiguitatis, sub perpetua alienatione vel commutatione ad cujuslibet jura transferre, nec culusquam excusentur necessitatis obtentu. Quippe cum non sit personale quod loquimur, nec aliquis clericorum vel laicorum sub hac occasione accepta tueatur, sed nec in usumfructum jura aliquibus dari liceat, nec data retineri, præter clericos, et captivos,

occasio, cum liberalitati illi alia itinera reserventur. Sane tantum domus in quibuslibet urbibus constitutæ, quarum statum necesse est expensa non modica sustentari, acceptis, si auferri contigerit, sub justa existimatione redditibus, et divini timore judicii commutentur.

V. Pari etiam Ecclesiarum per omnes Romanæ civitatis titulos, qui sunt presbyteri, vel quicunque fuerint, astringi volumus lege custodes, quia nefas dictu est obligatione, qua se per charitatem Christi connectit summus pontifex, ea hominem secundi in Ecclesia ordinis non teneri. Quicunque tamen oblitus Dei, et decreti hujus immemor, cujus Romanæ civitatis sacerdotes volumus religiosis nexibus devineiri, in constitutum præsens committens, quidquam de jure titulorum, vel Ecclesiæ superius præfatæ quolibet modo, præter aurum, argentum, vel genimas, vestes quoque, si sunt, vel si accesserunt, aliqua mobilia ad ornamenta divina minime pertinentia perpe-B tuo jure, exceptis duntaxat sub præsata conditione domibus, alienare tentaverit, donator, alienator, ac venditor honoris sui amissione multetur.

VI. Præterea, qui petierit, aut acceperit, vel qui presbyterorum, aut diaconorum, seu desensorum danti subscripscrit, quo fratus Deus animas percutit, anathemate feriatur, sitque accipienti, vel subscribenti de personis superius comprehensis, idest, quas anathemate feriri censuimus, in statuta pœna contubernium, servata, quam præmisimus in alienatore, vindicta. Nisi forte et alienator sibi, dum repetit, et qui acceperit, celeri restitutione prospexerit.

VII. Quod si minore anime sue cura quisquam remedium oblatum forte neglexerit, supra ea poenarum genera, quæ superius tenentur ascripta, contra fas, si quod conceptum fuerit documentum, universis viribus (quamvis ab initio nullas habuerit) effec-tetur. Sed etiam liceat quibuscunque ecclesiasticis personis vocem contradictionis afferre, et ecclesiastica auctoritate fulciri, ita ut cum fructibus possis aliena reposcere, nec aliquo se ante tribunal Christi obstaculo muniat, quia religiosis animabus ad substantiam pauperum derelicta contra fas, sine aliqua pietatis consideratione, dispergit. Hujus autem constitutionis legem in apostolica tantum volumus sede servari, universis Ecclesiis per provincias secundum animarum considerationem, quem proposito religionis convenire rectores earum viderint, more servato. Et subscripserunt.

Cælius, Symmachus, episcopus Ecclesiæ Romanæ,

huic constituto, a nobis facto, subscripsi.
Cælius, Laurentius, episcopus sanctæ Mediolanensis Ecclesiæ, huic constituto, a venerabili papa Symmacho facto, subscripsi.

Petrus episcopus catholicæ Ravennatis Ecclesiæ, huic constituto, a venerabili papa Symmacho facto, subscripsi.

Eulalius, episcopus sanctie Ecclesiæ Syracusanæ, huic constituto, a venerabili papa Symmacho facto. subscripsi.

Felix Interamnensis, Æmilianus Vetellensis, Tigridius Taurmatis, Bassus Mutinensis, Maximus Bloranus, Rufentius Ignatinus, Martinianus Ostiensis, Fortunatus Vessanensis, Eucarpus Messanensis, Stephanus Venusinus, Romulus Prænestinus, Vindemius Antiatinus, Fortunatus Fulgenatis, Martianus Æcaniensis, Chrysogonus Albanensis, Laurentius Bovianensis Paschasius Vulturnensis, Aprilis Nucerinus,

innocentius Forosempronien., Felix Nepesinus, Amandus Potentianus, Colonius Foroclodien., Projectus Forinovi, Bonifacius Foroflaminien., Rusticus Bursentinus, Sylvimus Veliterninus, Areston Ostiensis, Felix Nepesinus, Asterius Aquinatis, Eusebius Fanestris, Cresconius Tudertinus, Jocundus Augustanus, Vitalis Fundanus Pacatianus Coaniliensis. Martyrius Terracinensis, Basilius Tullentinus, Benignus Aquævivensis, Severinus Tundarinen., Joannes Spoletinus. Valentinus Amiterninus Probus Carmejanen., Candidus Tiburtinus, Proculeianus Sepinatis, Maximianus Perusinus, Eutychius Tranensis, Fortunatus Anagninus, Marcus Samninus, Memor Canusinus Florentius Blestinen., Concordius Mesenatis, Asellus Populinien., Elpidius Voliterninus, Veneriosus Pellensis, Sebastianus Syranus, Venantius Schogallien. Innocentius Tiphernantius, Jastus Signiensis, Angustus Liparitanus pro Urso, Propinquus Trebiatis, Romanus Numentanus,

Synodus Romana. An. Christi 501.

Ruffo Magno, Fausto Avieno viris clarissimis, consulibus, sub die x calend. Novembrium. Sancta sy nodus apud urbem Romam ex præcepto gloriosissimi regis Theodorici ex diversis regionibus congregata in Christi nomine dixit: Cum ex diversis provinciis ad urbem Romam convenire sacerdotes regia præcepisset auctoritas, ut de his quæ de venerabili papa Symmacho, apostolicæ sedis præsule, ab adversariis ipsius dicebantur impingi sanctum concilium judica-ret, Liguriæ, Æmiliæ, vel Venetiarum episcopis, quos ad præsentiam principis ipse itiaeris ductus attraxit, consulendi regem incubuit necessitas, quæ hos vo-luisset ætate fractos, debilitate corporis invalidos bonze conversationis affectum, plura ad se de papæ Symmachi actibus horrenda fuisse perlata, et in synodo oportere tractari, si vera esse inimicorum ejus objectio, judicatione constaret. Memorati pontifices, quibus allegandi imminebat occasio, suggesserunt ipsam, qui dicebatur impetitus, debuisse synodum convocare, scientes quia ejus sedis primum Petri apostoli meritum, vel principatus, deinde, secuta jussione Domini, conciliorum venerandorum auctoritas, singularem in Ecclesiis tradidit potestatem, nec antedictum sedis antistitem minimorum subjacuisse judicio, in propositione simili facile forma aliqua testaretur. Sed potissimus princeps ipsum quoque papam in colligenda synodo voluntatem suam litteris demonstrasse significavit. A mansuetudine ejus paginæ postulatæ sunt, quas ab eo directas constabat, hes dari sacerdotibus sine tarditate constituit, vel quidquid in codem negotio actum, scriptis Romam

A ex diversis terrarum, vel regionum partibus Dei pro-secutione perventum est. Et dum in venerabili collectione de incipiendo haberetur negotio, pront poscebat causa tractatus, sanctus papa Symmachus ba-silicam Julii, in qua pontificum erat congregatio, prout habuit cura, celeriter ingressus est, et de evo-catione synodali clementissimo regi gratias retulit, et rem deside ii sui evenisse testatus est. Causa ergo de sacerdotum animis, que de concilio nondum firmato tristitiam ministrabat, abscissa est, auctoritatem ordini colligendo, sicut poscebant ecclesiastica statuta, in omnium qui ibidem convenerant episcoporum præsentia, se dare professus est, sperans ut visitator, qui contra religionem, contra statuta veterum, vel contra regulas majorum a parte cleri, vel aliquibus laicis fuerat postulatus, ex ordinatione antistitum, sicut decebat sanctum propositum, prima fronte cederet, et omnia quæ per suggestiones ini-micorum suorum amiserat, potestati ejus ab honora-bili concilio redderentur, et tanti loci præsul legaliter prius statui pristino redderetur, et tunc veniret ad causam, et si ita recte videretur, accusantium propositionibus responderet. Digna res visa est maximo positioninus responderet. Digna res visa est maximo sacerdotum numero, atque ut mercetur, effectum. Decernere tamen aliquid synodus sine regia notitia non præsumpsit, sed suggestio justa per legatorum negligentiam non meruit secundum vota responsum. Jussus est regis præceptionibus papa Symmachus ante patrimonii vel Ecclesiarum, quas ansiserat, receptionem, cum impugnatoribus suis in disceptatione confligere qui note tatis sue privilegia et que pro confligere, qui pote tatis suze privilegia, et quæ pro conscientiæ (quantum juste æstimamus) emendatione submiserat, nec hac voluit vice resumere. Sed dum esset synodus in Hierusalem basilica sessoriani palatii constituta, aliquibus sacerdotibus visum est, nt libellus, quem accusatores paraverant, qui quotidie seditionibus appellabant, susciperetur a synodo, in quo suscepto duo erant, quæ vel veritati inimica essent, vel ipsi, quantum ostenditur conventus ecclesiastico proposito repugnare. Unum, quia dicebant crimina mamorati encanius. crimina memorati superius Symmachi papæ apud regiam constitisse notitiam, quod falsum esse declaravit, non enim quasi novam causam audientiæ commisisset, si ejus conscientia convictum de errore solum se sciret exspectare sententiam. Aliud, quod per servos de his quæ objiciebant, se eum loquebatur posse convincere, addentes, ut ipse mancipia traderet, quibus quantum illi asserebant, posset in judicatione superari. Quæ res canonibus, et ipsis publicis erat legibus inimica, cum Patrum statuta sanxissent, ut quos ad accusationem leges sæculi non admittunt, iis dicendi in cognitione, vel accusandi aliquid delegandam non esse licentiam. Et dum inter ista, quæ essent facienda, tractatur, præfatus papa, ut causam diceret, occurrebat: qui veniens ab irruentibus turbis æmulorum suorum ita tractatus est, ut multis presbyteris qui cum ipso erant, per cædem ipsam mor-tis fuisset occasio, et recentium adhuc vestigia vulnerum illustris vir comes Aligernus, et sublimes viri. causa congregari. Respondit præfatus rex piissimus D Gudila et Vedeulfiis, majores domus regiæ perspexissent, quod se, unde egressus fuerat, ad heati Petri apostoli septa convexerit. His ita actis, et rebus varia confusione turbatis, iterum nos ad justitiam contulimus principalem, scientes divinitatem propriam re-gere Dominum quæ ad Italiæ gubernacula ipsa provideret, cujus mansuetudini oninia per relationis se-riem, sicut res poscebat, ingessimus. Intimantes etiam sæpe nominatum papam post cædem cui subja-cuerat cum suis , si voluntatem rursus haberet exeundi ad judicium, fuisse commonitum, sed allegasse eum per directos episcopos, mandatis canoni-bus sibi concessisse affectu purgationis suæ culmen humiliat, quantis periculis pene fuisse oppressos. Domnum regem habere quod vellet faciendi, se in-terim justifiae renitentem statutis canonicis non posse compelli. Ad bæc serenissimus rex taliter, Deo aspirante, respondit : In synodali esse arbitrio in tanto negotio sequen la præscribere, nec aliquid ad se

proter reverentiam de ecclesiasticis negotiis perti-. A Matth. x). Et in quacunque civitate pacem esse connere, committens etiam potestati pontificum, ut sive propositum vellent audire negotium, sive nollent, quod magis putarent utile, deliberarent: dummodo venerandi provisione concilii pax esset in civitate Romana Christianis omnibus, que cum juste offer-tur, Dei mandata complentur. Italiæ suæ dare recto-rem agnoscentes, nullum nobis laborem alium remansisse, nisi ut dissidentes cum humilitate propositi nostri ad concordiam hortaremur, quia unum tantæ rei restabat, unde Deo pareremus, ut sanetæ principis voluntati, invitamus senatum amplissimum, quali oportuit legatione destinata, monentes et in-struentes, causas Dei ipsius judicio committendas, qui valet corpus occidere, et animam mittere in ge-hennam (Matth. x): qui dicit, Mihi vindicta, et ego retribuam (Ezech. 1x): Apud quem conscientia nuda est (Rom. x1), cui non absconduntur occulta, cogitare prudentes viros oportere, quanta inconvenienter, et præjudicialiter in hujus negotii principio contigissent, et nos viam, per hanc, quam ipsi vocabant remissionem, peccatis non aperire, sed claudere, qui quod dicebatur majori judicio servamus, instruentes eos quia per nos illis Christus innotuit (Joan. x), non esse ovium lupi insidias prævidere, sed pastoris : maxime quia in causa præfata multos, se dignabantur cognoscere, et Deo satisfacere error involverat. Et quia non poterant plura sub hac occasione Ecclesiæ membra dispergi, sed magis per mansuetudinem sustineri sicut boni nos operis Paulus magister in-struxerat (II Tim. IV), dicens sanandos esse pluri mos per patientiam et doctrinam. Et quicunque putantur rei, et gravibus peccatis involuti, quamvis nullus est qui delicto careat, sicut Joannes testatur apostolus (1 Joan. 1). Si dicam quia peccatum non habeo, mendax sum, hos tamen magis pressuris bominum sustentari, et perterreri has passiones, judicia divina suspendi : maxime, cum illa qua præmisimus, inter alia de auctoritate sedis, obstarent, quia quod possessor ejus quondam beatus Petrus meruit C in nobilitate possessionis accessit, et clar tatem veterem vobis dat, det Christi dote rectoribus : elamantes, scriptum esse per prophetam ex persona Dei (Isai. L). Nunquid non valet manus mea ad consumendum eos qui erraverunt? llæc eadem sæpissime, sicut oportuit, commonentes : ut habita intentione discederent, et sactum nostrum, quod Deus inspiraverat, juxta mandatum principis non discute-rent, sed sequerentur, sicut decebat Ecclesiæ filios, nec sub hacintermissione contenderent, et crescerent Ecclesiæ detrimenta. Quæ res poscebat cum festinatione succurri, et nobis linjus celeritatis et illis obedientiæ necessitas imminebat : maxime cum omnem pene plebem cernamus ejus communioni iudissocia-biliter adhæsisse, cujus nos non modica cura stimulabat, ne in aliquo laboretur errore. Quibus allegatis, cum Dei nostri obtestatione decernimus, harum necessitatum, vel religionum consideratione astricti, et coelesti inspiratione perpensis omnibus, que in causa crant, inspiratione secretis, nt Symmachus D unpa sedis apostolica: præsul, ab hujusmodi propositionibus impetitus, quantum ad homines respicit, juia totum causis obsistentibus superius designatis onstat, arbitrio divino fuisse dimissum, sit immunis, et liber, et Christiance plebi sine aliqua de objectis oblatione, in omnibus Ecclesiis suis, ad jus aedis suæ pertinentibus, et tradat divina mysteria, quia eum ob impugnatorum suorum impetitionem propter superius designatas causas, obligari non potuisse cognovimus. Unde secundum principalia præcepta, quæ nostræ hoc tribuunt potestati, ei quidquid ecclesiastici intra sacram urbem Romam, vel foris juris est, reformamus, totam causam Dei judicio reservantes, universos hortamur, ut sacram communionem, sicut res postulat, ab eo percipiant, et Dei, et animarum suarum meminerint, quia ipse et amator pacis est, et ipse pax est, qui monet, Pacem meam do vobis, pacem meam relinquo vobis (Joan. xiv;

firmandam affirmans, beatos esse dicit paciticos (Ibidem, v). Hec quicunque ex instructione nostra (quod non æstimamus) vel non admittit, vel retractari posse crediderit, videat, quia in divino judicio contemptus sui rationem est, sicut de Deo confidimus, redditurus. De clericis memorati papæ, qui ab episcopo suo ante tempus aliquod contra regulas discesserunt, et schisma fecerunt, hoc fleri decrevimus, ut eos satis-facientes episcopo suo misericordia subsequatur, et officiis ecclesiasticis se gaudeant restitui, quia Do-minus et Redemptor noster oves perditas ab errore lætatur inventas, et super profugum filium paternam libertatem cœlestis medicator accommodat (Luc. xv). Quisquis vero clericorum post hanc formam a nobis probatam, quocunque sacrato Deo loco in Ecolesia Romana missas celebrare præsumpserit, præter con-scientiam papæ Symmachi, dum vivit statutis canonicis, velut schismaticus percellatur. Ista sufficiat cum Dei notitia sincere protulisse. Et subscripserunt. Laurentius episcopus Ecclesiæ Mediolanensis huic

statuto nostro, in quo totam causam Dei judicio com-

misimus, subscripsi.

Petrus episcopus Ecclesiæ Ravennatis huic statuto nostro, in quo totam causam Dei judicio commisimus,

subscripsi.

Felix Iteramnensis, Maximus Bleranus, Maximus Ticinensis, Gerontius Fundensis, Laurentius Boensis. Mercurius Sutrinus, Hilarus Tempsanus Innocentius Fertinatis, Vitalis Fundanus, Aristus Ostiensis, Victor Lunensis, Chrysogonus Albanensis, Romanus Numentanus, Cresconius Tudertinus, Joannes Spolitinus, Laurentius Vergomatis, Rufentius Agnatinus, Martianus Acanus, Fortunatus Agninus. Innocentius Forosempromen., Hilarus Tempranen., Severinus Tundaritanus, Sebastianus Suranus, Felix Atellanus Propinquus Tribensis, Bonifacius Cameritanus, Vindemius Antiatinus, Valentinus Amiterninus, Bonifacius Aquævivensis, Æmilianus Suranus, Cassianus Mutinensis, Stephanus Venusinus, Fortunatus Fulginensis, Stephanus Neapolitanus, Maximianus Perusinus, Concordius Mesinatis, Castus Pratensis, Martyrius Terracinensis, Asterius Aquinatis, Amantius Potentinus, Ursus Reatinus, Innocentius Mivanatis, Eustasius Cremonensis, Eucarpus Meresape, Serenus Nolanus, Eutychius Tranensis, Paschasius Vulturnensis, Felix Neposinus, Innocentius Direntium Tiberinorum, Sylvanus Velite nus, Mercurius Gabinatis,

Rusticus Buxentinus,

Adeodatus Formianus. Justus Signatinus, Augustus Liparitanus, Fortunatos Suessanus. Jocundos Angustanus, Viticanus Celeniensis, Proculcianus Sepinatis, Aprilis Lateranensis. Memor Canusinus, Elpidius Volaterrapus Adeedatus Sylvæ Candidæ, Rogatus Tauromenitanus, Probus Carmeianen., Tigridius Tauriganus, Joannes Ariminensis, Candidus Tiburtinus, Asellus Popolienensis, Collonicus Foroclodiensis, Joannes Turritanus, Venerius Pallensis, Servus Dei Ferenensis. Dulcitius Sancti Antimi.

# DECRETA HORMISDÆ PAPÆ.

Justinus Augustus Hormisdæ papæ.

Quo fuimus semper, et quo sumus studio pro conciliandis sententiis catholicam fidem colentium, ut B eodem animo cuncti venerentur lumen individuum Trinitatis, palam fecisse dignoscimur: nunc legatum ad vestram beatitudinem ultro ob hoc ipsum dirigente. Gratum virum spectabilem magistrum scrinii, quo remedium tandem reperiatur discordiis varia certantium: nunc prono libentique suscipientes affectu viros religiosissimos, quos interventores unitatis ve-stra sedes apostolica credidit destinandos. Profecto etenim tanquam ipsam pacem, et jocundis eos oculis aspeximus, et extensis manibus duximus amplectendos. Quinetiam omni intentione ordinabimus, ut venerabilis Ecclesia Constantinopolitana, nec non complures aliæ vota suscipiant vestra, non solum in cæplures and vota susciplant vestra, non solum in caeteris, sed in auferendis etiam nominibus, ex sacris diptychis, quæ removenda maxime postulastis. Verum nonnulæ fuerunt urbes et Ecclesiæ tam Ponticæ quam Asiæ, ac præcipue Orientales, quarum clerici, vel populi omnibus perteutati minis atque persuasionibus, tamen nequaquam flexi sunt ut tollant antistitum, et repellant nomina, quorum apud eos opinio Boruit, sed morte vitam duriorem æstimant, si mortnos condemnaverint, quorum gloriabantur vita su-perstitum. Quid igitur faciamus hujusmodi pertinaciæ, que nec dicto audiens existit, et tormenta intantum despicit, ut amplum sibi, ac festivum judicet, si corpore prius quam religioso desistat consil.o? Nobis quidem videtur opus esse mollius agendi, et clementius, quæ si non in tua sanctitudine jam, nec in alie poterunt inveniri; nam neque sanguinis, et suppliciorum cupidi (quod dictu etiam grave est) libellum suscepimus, neque ut parvo discrimine remaneant imperfecta concordiæ desideria : sed ad prorogandam, quo possumus ordine, cunjunctionem membrorum Ecclesiæ. Utrum itaque prestantius erit mino-rum gratia in totum esse nobis adversas tantas multitudines, an concessis exiguis, et remissis, majora et omni ratione quærenda corrigi : ut quæ non licuit peromnia, saltem ex necessariis partibus allegantur? Veniam itaque nominum postulamus, non Acatii. non D utriusque Petri, non Dioscori vel Timothei, quorum vocabula ad nos datæ sanctitatis tuæ epistoke continebaut : sed quos in aliis celebravit civitutibus episcopalis rev. rentia, et hoc exceptis urbibus, ubi vestræ beatitudinis libellus jam in pleaum admissus est, nisi banc quoque partem benevolentia statuerit vestra mitius corrigendam. Verum nec judicio res caret sedis apostolicæ, ut non magis venia dicenda sit quan deliberata jam ac perspecta delinitio. Anasta-sius siquidem religiosissima memoria vestra culmen Ecclesic palam aperteque constituerat : eum hoc idem scriberet negotium decessori nostro, satis esse pacem affectantibus, si nomen tantum reticeatur Acatii. Ergo priora vestræ sedis constituta sequitur, qui non omnes memorias mortuorum judicat con-temnendas, ut indignum habeatur et incongruum, si non placidior omnibus non solum defunctis, sed cliam superstitibus vestra divulgetur in omni fino terrarum lenitas : et hoc quidem non dubitaverimus, ita gratiosum vobis futurum, ut pacifico statim re-

sponso lætior mundus reddatur. Retineat autem vestra sanctitas, quod dudum scripsimus ex Oriente supplicationes nobis esse destinatas voluntatem ipsorum continentes et arbitrium, in quo sese duraturos ostendunt firmiter, et a quo nulla ratione desistendum æstimant. Hanc itaque chartulam secundum nostra promissa per Joannem virum reverendissimum episcopum dirigendam vobis in præsenti merito credidimus : ut a vestra sede etiam tenor ejus admissus ad colligendas proficiat, et adunandas ubique venerabiles Ecclesias, et Hierosolymitanam praccipue : cui tantum omnes savorem impendunt, quasi matri Christiani nominis, ut nemo audeat ab ea sese discernere. Consensum itaque proprium tuam sanctitudinem epistolari quoque pagina convenit declarare : ut cognito omnibus, atque patefacto tenore ejusdem chartulæ a vobis etiam laudari, et tenocier custodiri lectior mundus existat. Data v id. Sept. Calchedone, Rustitio cons.; accepta pridie cal. Decemb. cons. SS. (An. Christi 520).

#### Exemplar precum.

II. Deo amabili, ac plissimo imperatori, ex Deo Augusto, et principi Justino Christianissimo depre-catio, et supplicatio ab Hierosolymitanis, et Antiochenis, et secundæ Syriæ clericis, et abbatibus, et pos-

sessoribus provinciæ Syriæ.

Haurite aquam cum lætitia ex fontibus salutis, vociferatur Isaias propheta et clamat (Isa. xii), fontes salutis, evangelicas veritates, et prædicationes ma-nifeste ostendens, ex quibus beati apostoli, et co-rum, qui per ordinem fuerunt discipuli, et sapientes Ecclesiæ doctores, salutarem aquim fidei haurientes, omnem sanctam Dei Ecclesiam irrigaverunt, quæ in petra summi apostolorum subnixa rectum, et incon-flexibilem confessionem custodirus, flducialiter cum eo ad unigenitum Filium Dei omni tempore exclamat dicens : Tu es Christus Filius Dei vivi (Matth. xvi). Hanc salutarem confessionem a sanctis quatuor synodis, quæ evangelicis præceptis sunt honoratæ, susci-pientes nunquam per Christi gratiam a traditis nobis rectis dogmatibus deviavimus, sicut rerum testatur probatio et tempore necessitatis fidei constantia demonstrat. Si igitur, ut Christiani, rationi fidei sumus participes, domine piissime, et ad communem pacem, et ad unitatem festinamus, nostram fidem, quam ab initio suscepimus, per hanc satisfactionem nostram manifestam vestræ facimus pietati : ut notum sit quia et paci concurrimus, et a recta cum Dei juvamine non divertimus fide : sed omnem ex æquo hæresim exsecramus, non solum Eutychianistas et Acephalos, sed et Nestorianos, et hominem colentes toto animo odientes, anathematizamus. Nos autem, domine Christianissime imperator, sicut superius dictum est, in Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum ab initio baptizati quoque, et credentes unam essentiam Dei in tribus subsistentiis adoramus secundum sanctorum Patrum mathema et symbolum, credentes in unum Deum Patrem omnipotentem, et in unum Dominum nostrum Jesum Christum, unigenitum, Deum Verbum, similiter et in unum Spiritum sanctum. Et secumlum hoc divinum mathema, definitionem a sancta Chalcedonensi synodo promulgatam intelligimus

una substantia, vel persona, quod idem ipsa sancta synodus in duabus naturis, id est in deitate et humanitate indivise et inconfuse prædicavit. Deum Verbum, et Dominus noster Jesus Christus unus est ex sancta, et unius essentia Trinitatis. Si enim unum Deum in tribus subsistentiis, sicut dictum est, accipimus, Pater autem non est incarnatus, nec Spiritus sanctus, Deus Verbum incarnatus est, et homo factus est, unus est sancta, et unius essentia Trinitatis secundum filiationis proprietatem. Sic itaque secundum prædictas sanctas quatuor synodos credentes et secundum Dei verbum nativitatem secundum carnem confiteri non renuimus. Unde proprie Dei Genit ix saneta Virgo esse creditur, tanquam natura et veritate unius essentize Patris Filium, Deum Verbum, per naturam immutabilem, ex ipsa factum hominem enixa est, et duas naturas in Christo per essentiam vel substantiam unitas confitentes, sient in unius persona vel substantia, neque harum diversitatem, vel proprietatem post unitionem auferimus, nec eas dividere in B duabus personis et substantiis per unitionem sumus edocti. Eumdemque scienus unigenitum Filium Dei, et ante incarnationem ejus, et post idem Deum simul, et hominem, passibilem carni, impassibilem deitati, circumscriptum corpori, non circumscriptum spiritui, eumdem terrenum et cœlestem, quem mundus, ut hominem cepit, et ut Deum continere non potuit, mortalem et immortalem, nusquam natura-rum diversitate sublata, neque dividentes per essentiam unitionem. Hoc enim vere magnum pietatis mysterium, quia unus ex sancta, et unus essentia Trinitatis incarnatus, et homo factus Deus Verbum, in utraque natura deitatis, et humanitatis indivise et inconfuse cognoscitur et adoratur, non conversionem vel mutationem sustinens, sed proprietatem utriusque naturæ in una persona in semetipso conservans. Ob hanc igitur fidem prædictas sanctas synodos suscipientes et custodientes, anathematizamus omnes qui adversus eas quocunque tempore vel modo ali- C quid conscripserunt, præcipue Joannem Egota n, qui adversus memoratam sanctam Chalcedonensem synodum multas, ut Nestorianus, blasphemias evomuit, similiter condemnantes et Timotheum Ælurum cognominatum, sicut Eutychianistam, adversus eam cum suis latrantem sequacibus. Ita ergo cum Dei juvamine semper sensimus, etiam nunc sentimus, quapropter hanc satisfactionem vestræ obtulimus pietati. Jubere enim dignata est nos proprium intellectum, et quemadmodum de sana fide sentimus, exponere, quia quidam hæretici, dum suam malam fidem occultare festinant, nostram in Christo libertatem, et rectam fidem detractare conantur. Supplicamus igitur clementiam vestram sollicitudinem de perfecta Ecclesiarum unitione sanctarum habere debere, ut unitas, que cum Dei facta sucrit juvamine, nec ullo deinceps rationabili aut irrationabili occasionis somite inquietari pax possit. Deus autem omnium vestrum pium adimpleat desiderium in gloriam sui et reipublica disciplinam.

#### Hormisda Justino Augusto.

HI. Inter ca quæ ad unitatem Ecclesiæ pertinent, propter quam Deus clementiæ vestræ elegit imperium, in litteras contulistis, hoc quoque venerabilis imperator cura skiei, cui multipliciter vos studere declaratis, adjecit, ut aliquorum preces perferendæ ad humilitatis meæ notitiam jungerentur : quibus vel quid quæstionis oriretur agnoscerem, vel ad submovendum propositæ consultationis ambiguum, responsum a me religiosæ scientiæ conveniens redderetur. Legi omnia sollicitudine, qua decebat, et licet ad responsi plenitudinem sufficere potuisset, si illa tan-tum, quæ a veteribus sunt definita, rescriberem: tamen ut religiosi propositi vestri remunerarer affectum, non subtrahendum credidi mei quoque sermonis obsequium, quod de emergentibus Nestorii, et Eutychetis venenis paterna omisit instructio, pene

quoque, et suscipimus confitentes et credentes quia A omnes impietates cum inventoribus tam nefande dogmatum convenientia in unum synodica de præcesserunt. Nec ulterius locus ullus, tam diris fidiæ seminibus amputatis, aut Christum Dom nostrum credere sine carnis suisse veritate, aut dem, et hominem de materni uteri intemerata se ditate prodisse, cum alter eorum dispensatio qua salvati sumus, negando, quantum in se est, tam faceret, alter opinione contraria, sed impi consimili in eodem Domino nostro Jesu Christ testatem divinam a vera humilitate secluderet, que ille recordatus, quia palpandam carnem Christus ostendit ( Luc. xxiv ), neque ille Eval memor, Verbum carnem factum esse dicentis ( 1). Cui vox Domini indeficienter insonare debi qua dixit, et docuit (Joan. III): Neuro ascent coelum, nisi qui de coelo descendit, Filius hoi qui est in coslo. Sæpe hæc et multis prucede sunt comprehensa sententiis, sed nec clementi stra, licet etiam dicta sint, fastidiose poterit re agnoscere, nec nobis pudor est ea que sunt a decessoribus nostris prædicata, revolvere. enim possibile est, ut sit diversitas prædicat ubi una est forma veritatis, nec ab re judic alienum, si cum his cum quibns convenimus congruamus et dogmate. Revolvantur piis ma tudinis vestræ auribus decreta synodica, ct papæ Leonis convenientia sacræ fidei constitut dem invenietis in illis quæ recensetis in nostris ergo est post illum fontem filelium statutorum amplius, si tamen fidei terminos servat, qual curiosus scrutator inquirat? Non opus est aut ctione plebis, aut institutione perfectis, nisi vult quisquam dubitare quam credere, certare nosse, sequi dubia quam servare decreta. I Trinitas Deus, hoc est Pater, Filius, et Spiritu ctus, Deus autem unus, specialiter legislatore d (Deut. vi): Audi, Israel, Dominus Deus tuus un qualiter habet necesse est, aut divinitatem in dividat, aut specialiter passionem ipsi essentia nitatis impingat. Et (quod absit a fidelium mei hoc est aut plures deos more profunæ gentilita ducere, aut sensibilem pænam ad eam naturan aliena est ab omni passione, transferre. Unu sancta Trinitas, non multiplicatur numero, no scit augmento, nec potest aut intelligentia co hendi, aut hoc, quod Deus est, discretione s Quis ergo illi secreto æternæ impenetrabilisqu stantize, quod neque ulla vel invisibilium creati potuit investigare natura, profanam divisionem ingerere, et divina atque arcana mysteria re ad calculum moris humani? Adoremus Patri Filium, et Spiritum sanctum, indistinctam die incomprehensibilem, et inenarrabilem subst Trinitatis, ubi si admittit numerum ratio perso unitas tamen non admittit essentiæ singular ita tamen ut servemus divinæ propria naturæ, mus propria unicnique personæ, ut nec perso vinitatis singularitas generetur, nec ad est D hoc, quod est proprium nominum, transferati gium est et incomprehensibile sanctæ my Trinitatis. Deus Pater, Deus Filius, Deus sauctus, Trinitas indivisa, et tamen notum e proprium est Patris ut generaret Filium; pi Filii Dei ut ex Patre Patri nasceretur æqualis etiam quid sit proprium Spiritus sancti, ut d et Filio procederet sub una substantia deitat prium autem Filii Dei ut juxta id quod script in novissimis temporibas Verbum caro fiere bitaret in nobis (I Pet. 1; Joan. 1). Ita intra sanctæ Mariæ Virginis Genitricis Dei unitis 1 sine aliqua confusione naturis, ut qui ante t erat Filius Dei, fieret filius hominis, et nasce tempore hominis more matris vulvam natus a et virginitatem matris deitatis virtute non : Dignum plane Deo nascente mysterium, ut partum sine corruptione, qui conceptum se

sine semine, servans quod ex patro erat, c

sentans quod ex matre suscepit. Nam unde jacens in A seculis firmitatem, incipiens a Moyse, et omnibus nræ epio videbatur in cœlo, involutus pannis adorahatur a magis, inter animalia editus, ab angelis nuntiatus, vix egressus infantiam, annuntians mysticas sine instituente doctrinas, inter rudimenta annorum puerilinm edens cœlestium signa virtutum? Idem enim Deus et homo, non, ut ab infidelibus dicitur, sub quarta introductione personæ, sed ipse Dei Fi-lius Deus, et homo, idem virtus, et infirmitas, humilias, et majestas, redimens, et venditus, in cruce positus, et cœli regna largitus. Ita nostræ infirmitatis, ut possit interimi, ingenitate potentiæ, ne posset norte consumi, sepultus est, juxta id quod homo voluit nasci, et juxta id quod Patri erat similis, resurrexit, pations vulnerum, et salvator ægrorum, umus defunctorum, et vivificator obeuntium, ad inferna descendens, et a Patris gremio non recedens. Unde et animam, quam pro communi conditione po-suit, pro singulari virtute, et admirabili potentia mox resumpsit. Hæc ita esse, nec ullam dubitationem oportere recipere, id est, ne Dominus noster Jesus Christus aut inter corporis passiones Deus non esse crederetur, aut ne Deus tantum, non etiam homo inter opera mirabilium stupenda virtutum, proposito nos duorum apostolorum informavit exemplo, Deum esse Christum Dominum nostrum Petri fide, hominem Thomæ dubitationem declarans. Quid enim intererat, ut quem se homines dicerent, discipulos suos vellet inquircre, nisi ut respondente Petro: Tu es Christus Filius Dei vivi, notum faceret, non hoc de carne et sanguine proditum, sed Patre Deo inspirante revelatum, et per testimonium laudatæ responsionis fides patefacta fleret veritatis? Quid intererat ut apparente post resurrectionem Domino, Thomas lantum aut abes et a cæteris, aut solus ambigeret, nisi ut mundus crederet, quod ambigens discipulus explorasset, ut dum unius manibus se pateretur tanri, ab universitate fidelium quid esset possit agnosci? Non ergo ad improbandum discipulum interposita est dubitatio, sed quesita posteritatis instructio.

Anne aliud exspectat quod se idem Dominus ( Luc. xxiv) Cleophæ cum alio discipulo, cum ad Emmaum tendentes de se loquerentur inseruit? Et quanquam de resurrectione Domini per mulieres que prima ad monumentum convenerant, agnovissent, tamen ut per corum dubitationem daret credentibus futuris

prophetis, quod oportuisset pati Christum, et ita intrare in gloriam suam, interpretatus ostendit et per passionem humanam naturam, et divinam in eo esse per gloriam. Multiplicibus hæc sanctarum Scripturarum insinuantur exemplis, nec apud religiosam conscientiam tuam, venerabilis imperator, tanquam ignota dicuntur; fides enim ipsa, quæ a te constanter asseritur, tibi reddit hoc muneris, ut sensibus tuis et affectum sui inserat, et scientiam, per quam diligentius asseratur, infundat. Et tamen interest dispensationis miti inseritius et affectum sui inserat, et scientiam, per quam diligentius asseratur, infundat. Et tamen interest dispensationis miti inseritius et al. tionis mihi creditæ, ut ego quoque vel apud scientes nota non taceam, ut succedente sibi per vices temporum catholicorum prædicatione, sensim quod indeficienter asseritur, sine fine credatur. Latius hæc, quæ ad deitatem humanitatemque Domini nostri Jesu Christi pertinent, et in eo unitas duas sine confusione naturas, potui secundum veterum definita disserere, si esset adversum eos qui iis dissentiunt, disputandum, sed cum in manibus omnium sint et synodica constituta, et beati papæ Leonis dogmata, perstrinxisse potius pauca, quam evolvere credidi convenientius universa. Nunc vero agnoscere satis est et cavere, ita proprietatem, et essentiam cogitandam, ut sciatur quid personæ, quid nos oporteat deferre substantiæ. Quæ qui indecenter ignorant, aut callida impietate dissimulant, dum omittunt quid sit proprium Filii in Trinitate , tendunt insidias unitati. Sed si quæ prædicta sunt validis teneantur fixa radicibus, nec a paterna traditione receditur, et constanter quæstionibus obviatur. Data viii calend. April. Valerio Victorio cons. (An. Christi 521.)

#### Hormisda presbyteris, diaconibus et archimandritis secundæ Syriæ.

IV. Lectis litteris dilectionis vestræ, quibus inimicorum Dei patefacta vesania est, et infidelium pertinax furor dolenter expositus, qui dum redivivo spiritu oderunt Deum, membra illius impie persequuntur; quantum ad constantiæ vestræ agnitionem benedixi Deum, fidem militum suorum inter adversa servantem, sed rursum Ecclesiarum concussionem, et servorum Dei molestias, laboresque considerans pro . . . . . . . . . . . . . . . . **. . . . . . .** .

# DECRETA GREGORII PAPÆ JUNIORIS.

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, imperante domino nostro, piissimo Augusto Leone, a Deo coronato, Magno imperatore, Anno sexto p. c. ejus anno sexto, sed et Constantino, novo imp. ejus filio, anno secundo, mense Aprili, indictione quarta.

Præsidente sanctissimo ac ter beatissimo Gregorio

apostolico papa, in basilica beati Petri apostolorum principis, ante confessionem consedentibus etiam panctissimis episcopis,

Agnello Ferentinati, Vitale Alatrino, Martiano Gabiis Tiberio Sylva candida, Georgio Nepæ, Andrea Albanensi, Tribunatio Falaris, Joanne Blerano. Sergio Prænestino, Synderedo archiepiscopo Spaniæ, Sedulio episcopo Britanniæ, Fergusto episcopo Scotize, Majorino Polimartii, Joanne Beliternensi, Opportuno Maturanensi, Georgio Portuensi, Gregorio Anagnias,

Joanne Signias, Agnello Sutrino, Anastasio Tiburtino, Uviliarit Narniensi, Petro Amerino, Et venerabilibus presbyteris, Sisinnio,

Joanne, Marino, Epiphanio, Siŝinnio, Georgio, Gregorio, Joanne,

Astantibus quoque diaconibus, Petro archidiacono,

Gregorio Macoseu,

Benedicto diaconibus, vel cuncto clero,

Gregorius sanctissimus ac beatissimus papa dixit : Cum simus dominica plebis superna miseratione rectores, studiosius nos convenit Dei presidio pro eorum sæpe cogitare salute, ne de creditis frustratis (quod absit) animabus, insidiis antiqui hostis ante omnium pastorem, nisi succedat præveniendo de offensis correctio, districtam cogamur solvere rationem. Dumque perpendo, vel ad animum reduco, quanta circumspectione nos oporteat in vigilando

Joanne,

Marino.

Joanne, Thalassio,

Joanne.

Eustratio.

Constantino,

contra sui cujusque sceleris nequitiam obviare, et A sacramento in apostolica confessione Epiphaniam siguando insilierit ad perturbandas fidelium mentes adjutorio superno ictui ejus resistere, valde concutior, atque nimis tabesco, ne serpentina calliditate (quod absit) leviores quoque decipiat; Deo vere favente, sollicitudine mimia anima æquiori mente divino juvamine freti pro salute omnium studere debemus, ut inconfuso vultu, non de fraude cujusquam perculsi assistere æterne judici mercamur, et vocem audire inquientem : Euge, serve bone et fidelis, quia super pauca fuisti fidelis, supra multa te constituani, intra in gaudium Domini tui (Matth. xxv; Luc. xix). lline namque est, quod ingemiscens dico, qui populi Christiani aliquos per provinciam Italiam hanc comnuorantes audio tenere contra catholicam fidem, et Patrum statuta, ita ut Deo sacratas feminas ducere præsumant mulieres, et propinquas in conjugio so-cient, quod opportunum est spiritali amputari mucrone, atque si vestra placet sanctilati, radicitus evelli : ne seges boni agricole zizaniorum mista horrentibus fructibus sordescat (Matth. xnt).

Sanctissimi episcopi, seu venerabiles presbyteri

responderunt :
Vere cognoscimus gratia sancti Spiritus cor apostolatus vestri succensum, ut tantæ miseriæ squalores a fidelium mentibus detergantur, et quasi vulnus corpori infixum aditu talis miseriæ obserato salutari antidoto curetur, sicut bene prævisum est interdictione anathematis, ne denuo quispiam boc Romanus, Longobardus, vel cujuscunque sit gentis, sacrique baptismatis unda lotus, attentet, ut non tanti piaculi mole oppressus pracipiti incidat, aut voragine mergatur iniquitatis, vitari debeat, atque radicitus evellatur.

Post hanc omnium consonara responsionem Gregorius apostolicus papa ante corpus memoratum venerabilis Christi apostolorum principis, inferendo sententiam dizit:

I. Si quis presbyteram duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio; anathema sit.

II. Si quis diaconam duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnestertio anathema sit.

III. Si quis monacham, quan Dei ancillam appellant, in conjugio duxerit, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

IV. Si quis commatrem spiritalem duxerit in con-

jugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

V. Si quis frairis uxorem duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

VI. Si quis neptem duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

VII. Si quis novercam, aut nurum suam duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

VIII. Si quis consobrinam suam duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio,

IX. Si quis de propria cognatione, vel quam cognatus habuit, duxerit in uxorem, anathema sit; et responderunt onnes tertio, anathema sit.

X. Si quis viduam furatus fuerit in uxorem, vel consentientibus ei, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XI. Si quis virginem, nisi desponsaverit, furatus fuerit in uxorem, vel consentientibus ei, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XII. Si quis ariolis, aruspicibus, vel incantatoribus observaverit, aut phylacterio usus fuerit, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XIII. Si quis in quoquam partem, vel præcepta ante emissa apostolicæ Ecclesiæ de olivetis, et locis dive: sis temeraverit, et non in omnibus observaverit, anathema sit; et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XIV. Hadriano filio Exhilarati, qui post præstito

conam illicito ausu in uxore:n habet, anathema et responderunt omnes tertio, anathema sit.

XV. Epiphania diacona, quæ post præstito sac mento cum Hadriano Exhilarati filio fuga lapsa in uxorem, anathema sit; et responderunt ou

tertio, anathema sit. XVI. Si quis eis in tam crudeli assensum probuc anathema sit; et responderunt omnes tertio, a thema sit

XVII. Si quis ex clericis laxaverit comam, ana ma sit; et responderunt omnes tertio, anathema

Gregorius episcopus sanctæ catholicæ atque : stelicæ Romanæ Ecclesiæ huic constituto, a n promulgato, subscripsi.

Agnellus, episcopus sanctæ Ecclesiæ Ferentine huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Joannes, humilis episcopus sanctæ Ecclesiæ

liternensis, huic constituto, a nobis promulgato,

scripsi.

Ego Vitalis, episcop. S. Eccl. Alatrinæ, huic stituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Opportunus, gratia Dei episcopus sanctæ Ecc Maturianensis, huic constituto, a nobis promuls subscripsi.

Martinianus, episcopus sanctæ Ecclesiæ Gabit huic constituto, à nobis promulgato, subscripsi. Georgius, episcopus sanctæ Ecclesiæ Portue

huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi Tiberius, episcopus sanctæ Ecclesiæ Sylvæ C dæ, huic constituto, a nobis promulgato, subsc

Ego Gregorius, episcopus sanctæ Ecclesiæ gainæ, huic constituto, a nobis promulgato, scripsi.

episcopus sanctæ Ecclesiæ Nepi Georgius, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi Joannes, indignus episcopus sanctæ Ecclesi gninos, huic constituto, a nobis promulgato, scrinsi.

Andreas, episcopus sanctæ Ecclesiæ Alban huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi Agnellus, peccator episcopus S. Ecclesiæ Su huic constituto, a nobis promulgato, subscrips

Tribunatius, indignus episcopus sanctæ Ec Faiaritanæ, huic constituto, a nobis promulgate scrinsi.

Anastasius, episcopus S. Ecclesiæ Tiburtinæ

constituto, a nobis promulgato, subscripsi. Joannes, episcopus sanctæ Ecclesiæ Bleranæ constituto, a nobis promulgato subscripsi. Vuillari, episcopus sanctæ Ecclesiæ Narn

huic constituto, a nobis promulgato, subscrips Sergius, gratia Dei episcopus sancte Ec Prænestinæ, huic constituto, a nobis promu subscripsi.

Petrus, bumilis episcopus sanctæ Ecclesiæ. næ, huic constituto, a nobis promulgato, subs Majorinus, episcopus S. Ecclesiæ Polimartii constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Synderedus, episcopus ex Spania, huic com a nobis promulgato, subscripsi.

Sedulius, episcopus de genere Scotorum, hu

stituto, a nobis promulgato, subscripsi. Fergustus, episcopus Pictus, huic consti nobis promulgato, subscripsi.

# Item subscriptio presbyterorum.

Sisinnius, humilis presbyter sanctæ Roma clesiæ, tituli Sancti Laurentii, qui appellatur I huic constituto, a nobis promulgato, subscrip Joannes, presbyter sancta Rom. Ecclesic Sanctæ Ceciliæ, huie constituto, a nobis prom

subscripsi. Sisiunius, presbyter sanctæ Rom. Ecclesia

Sancti Xisti, huic constituto, a nobis promi subscripsi.

Joannes, presbyter, tituli Sancti Marcelli ha stituto a nobis promulgato, subscripsi.

Sanctæ Susannæ, huic constituto, a nobis promulgato, gubscripsi.

Eustratius, humilis presbyter S. Rom. Eccl. tituli Sanctæ Anastasiæ, huic constituto, a nobis promul-

gato, subscripsi. Georgius, immeritus presbyter sanctæ Romanæ Ecclesiæ tituli SS. Joannis et Pauli, huic constituto,

a nobis promulgato, subscripsi.

Thalassius, humilis presbyter sanctæ Rom. Eccl., tituli Sanctæ Dei Genitricis, qui appellatur Calisti trans Tiberim, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Marinus, humilis presbyter S. Rom. Eccl., tituli Sanctæ Sabinæ, huic constituto, a nobis promulgato,

subscripsi.

Constantinus, presbyter sanctæ Rom. Eccl., tituli Sancti Cyriaci, huic constituto, a nobis promulgato, subscrips.

Gregorius, hum lis presbyter sanctæ Rom. Ecclepromulgato, subscripsi.

Epiphanius, humilis presbyter sanctæ Rom. Eccl.,

Joannes, humilis presbyter S. Rom. Eccl. tituli. A tituli Saneti Laurentii, qua Damasi, huic constituto. a nobis promulgate, subscripsi.

Marinus, indignus presbyter S. Rom. Eccl., tituli Apostolorum, heic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Joannes, humilis presbyter S. Rom. Eccl., tituli Sanctæ Priscæ, buic constituto, a nobis promulgato,

subscripsi.

Petrus, indignus archidiaconus sanctæ sedis arostolicæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Gregorius, indignus, et humilis diaconus sanctæ sedis apostolicæ, huie constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Muschus, humilis diaconus sanctæ sedis apostolicæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscrips:.

Benedictus, indignus diaconus sanctæ sedis apostolicæ, huic constituto, a nobis promulgato, subscripsi.

Die non. April. imp. domno piissimo Augusto Leosiz, tituli Sancti Clementis, huic constituto, a nobis p ne, a Deo coronato magno imp., anno sexto pc. ejus anno sexto; sed et Constantino povo imp. ejus filio, anno secundo, indictione quarta (An. Christi 721).

# DIONYSH EXIGUI OPERUM PARS SECUNDA.

#### OPUSCULA ASCETICA ET PARÆNETICA.

EPISTOLA AD EUGIPIUM PRESBYTERUM.

In versionem ab se sactam libri Gregorii Nysseni, De Conditione seu-opificio hominis.

Domino sanctissimo et a me plurimum venerando C aliqua que possent merito reprehendi, nullus lector sacro Eugipio presbytero Dionysius Exignus.

Sancto venerationis tuæ studio pro meis viribus obsecutus, beati Gregorii Nysseni episcopi librum De Conditione hominis e Græca locutione converti, tritinta et uno ab codem capitibus explicatum : in quo opere quantum sim difficultatis expertus, ex ipsa lectione probabitur. In plurimis enim juxta philosophorum sententias immoratus, opulentiam lantam suce eruditionis expressit, ut pene nibil omiserit eorum quæ ab illis doctis et otiosis ingeniis in hac parte per inextricabiles digesta sunt quæstiones. Quorum etiam nonnullas ineptias ita destruxit, ut illud propeniodum nobis insinuaret Apostoli quo sideles instruit dicens: Videte ne quis vos decipiat per philosophiam et inanem sallaciam, secundum traditionem kominum, secundum elementa mundi, et non secundum Christum (Coloss. 11, 8). Nam sicuti quandam recta que Deus illis revelavit, sapienter approbat, ita prava eorum vol ipse dirigit, vel quatenus ab aliis vitentur, ostendit : exceptis videlicet paucis in quibus dum valde persequitur vitia, protulit (ut fleri solet) etiam ipse vitiosa.

Igitur eloquentiam tanti doctoris æmulatus, enisus sum quidem disertitudinem ejus sequi, licet assequi nimis impari facultate nequiverim. Fidem tamen sententiarum ejus pro mea mediocritate servavi, sciens veritate pihil esse præstantius. Et quia sunt, ut dixi,

in his meum putet obligatum esse consensum; quia officio translatoris explicui, non censoris judicio comprobavi.

Quapropter humili devotionis obsequio precor, ut sauctitas tua promissionis mex solutionem gratissima monte percipiat, et in quibuscunque minus eleganter videor elocutus, veniam clementer accommodet; quia necessitate temporis a doctissimorum virorum collatione distractus, non quo debui librum splendore digessi, qui ut plurimis probatur abundare virtutibus, ita quibusdam, ut sæpe retuli, maculis videtur aspersus. Oret ergo pro me tua dignatio, ut tantis pressus angustiis, saltem spiritalium studiorum latitudine gaudeam : nec adeo præsentibus unquam n mœroribus liceat, ut nos a proposito futuræ delectationis abducant. Maximum namque solatium in hac miseria capimus, si de ventura gloria continuata meditatione tractemus. Quamvis enim quis amore cœlestium ægre ferat hujus peregrinationis incommoda, ct cuni propheta dolenter exclainet: Heu me, quod incolatus meus prolongatus est, habitavi cum habitantibus Cedar, multum incola fuit anima mea (Psal, cxix, 5); et cum beato Apostolo confidenter asserat : Cupio dissolvi et esse cum Ehristo (Philip. 1, 23), ta-, men a patria non procul exsulare creditur, si semperpatriam desiderio consequatur.

## SANCTI GREGORII EPISCOPI

AD FRATREM SUUM PETRUM PRESBYTERUM,

DE IMAGINE, ID EST DE HOMIN'S CONDITIONE, QUÆ A FRATE BORUM SANCTO BASIL EPISCOPO IN HEXAEMERON SUNT OMISSA.

virtutibus eminent, parvus utique, sicut Səlonion ait (Prov. post. v. 40 apud LXX), totus mundus divitiarum videretur, qui tuis possit adæquari virtutibus. Sed quia multo gratia melior quam divitiarum opulentia quæ tuæ venerationi debetur, existit, exigit autem et sanctum Pascha charitatis munificentiam consuetam; offerimus excellenti prudentiæ tuæ munus, o homo Dei, parvum quidem, quanquam dignum videatur tibi deferri, sed nostris impar viribus non habetur. Hoc autem munus sermo est, veluti vestimentum pauperrimum, ex inopi nostra intelligentia non sine labore contextum : sermonis vero materia forsitan audacior plurimis esse videbitur, verumtamen haud absurda vel indecens æstimatur. Solus quidem digne creaturam Dei consideravit, qui secun- B nia nobis in præsenti petenda sit, si sermo nos dum Deum creatus est. Et vere ad imaginem Dei conditus formatusque Basilius, communis pater noster atque præceptor, qui sublimissimum creaturæ totius ornatum multis intelligibilem sua contemplatione perfecit, et in vera Dei sapientia formatum mundum his qui per ejus prudentiam huic aptantur inspectioni, notissimum esse constituit. Nos autem quamvis admirari de eo, ut dignum est, minime valeamus; tamen ea quæ desunt his quæ ab hoc magistro perspecta sunt, adjicienda credidimus, nullatenus occasione præsenti laboris ejus attenuantes industriam (nec enim fas sublime ejus eloquium nostris obumbrari sermonibus); sed ne ea quæ videtur magistro deesse gloria, discipulis imputetur. Nam cum Hexaemero ejus de conditione hominis expositio desit, si C nullus auditorum illius aliquod afferret studium, quo minus id quod desiderabatur impleret, adversus magnam gloriam ejus vituperationi forsitan præstaretur occasio, veluti qui neglexerit ad habitum quemdam perspicacis intelligentiæ suorum discipulorum mentes imbuere. Nunc ergo juxta vires nostras id, quod minus deest, exponere aggressi, si quid tale reperitur in nostris quod ejus doctrinæ non sit indi-

Si pecuniarum pretiis eos oporteret honorare qui A gnum, id ad magistrum jure referatur; si vero mag ficentiam contemplationis ejus nostra non assequa oratio; ille quidem præter accusationem manel qua putatur effectum dexterioris eventus nolui suis insinuare discipulis, notam causationis effugie Nos autem apud eos qui vituperationibus stude consequenter erimus obnoxii, veluti qui parvit cordis nestri tanți magistri sapieutiam capere i queamus. Est autem non parva ad contemplation proposita nobis intentio, nec alicui eorum miracu rum, quæ in mundo sunt, postponenda; fortassis tem et præferenda est omnibus, quæ notitiæ nos subjecta sunt. Nihil enim eorum quæ videntur, mile est Deo, sicut est humana conditio : ita u benignis auditoribus de his quæ dicturi sumus inferior quam rei dignitas exsposcit appareat. Op tere autem existimo nihil eorum quæ circa ho nem prius effecta creduntur, et quæ complenda s rantur in posterum, quæque nunc in præsenti e nuntur, indiscussum prorsus omittere, ne minor 1 missione nostra hæc expositio forsitan arguatui homine in contemplatione proposito prætermitt: aliquid eorum quæ ad causam pertinere monstr tur. Sed et quæ videntur erga eum accidisse con ria, et cur non illa quæ ab initio facta sunt, in natura reperiantur, per quamdam consecutios necessariam, quæ tam Scripturarum auctoritate qu rationis excogitatione collecta est, decentius ex cantur: ita ut sibi consonet universa materia, ordo ac series quæ putatur adversa, ad unum te num eumdemque conveniat, sic divina ope atque tute spem contra spem et facultatem nobis ex é cultate præstante. Manifestationis autem gratia e mum fore credidi præsentem sermonem tibi c tulis explicare, quo possis in brevi totius operis fectum per singula cœptorum nostrorum argum cognoscere.

# D. GREGORII NYSSENI

# DE CREATIONE HOMINIS LIBER.

SUPPLEMENTUM HEXAEMERON BASILII MAGNI FRATRIS.

INTERPRETE DIONYSIO ROMANO EXIGUO.

CAPUT PRIMUM.

l'articularis quædam ratiocinatio de mundo, naturalisque disputatio et clarior expositio de his quæ prius in hominis formatione pacta monstrantur.

Hic liber, ait Scriptura, generationis cœli et terræ

D quando perfecta sunt omnia quæ videntur, et ad prium situm singula discreta cesserunt, quande lubile hoc corpus cœli cuncta constituit, me vero locum totius creaturæ gravia corpora et i sum vergentia sortita sunt, terra scilicet atque

atque firmamentum eorum quæ facta sunt divina xternaque potentia est, exstantium naturis inserta, quæ geminis effectibus universa moderatur. In statu namque et motu non solum ex non stantibus generationem, sed permansionem subsistentibus, machinata est circa gravissimam et incommutabilem naturæ immobilitatem, vel..ti quenidam axem stabilem atque firmissimum, velocissimam cœli circulationem ad instar rotæ jugiter pervehens, et indissolubilem substantiam per alterutrum utrisque conservans. Nam et volubilis materia per celerrimum motum soliditatem terræ circumacta constringit, et terræ stabilitas per immobilem firmitatem, volubilium circuita incessanter extenditur : æqua vero juxta unumquodque eorum quorum operatio distat, ma- B mutabili vero mobilitatem divina virtus adnectens, gnitudo compacta est, id est, tam ejus quæ stabilis naturæ est, quam illius quæ incessabili rotatione raptatur, nam neque terra potest a propria soliditate transferri, neque cœlum unquam velocissima motus sui circuitione laxari. Hæc autem et prima secundum Conditoris sapientiam veluti quoddam principium totius machinæ probantur esse constructa, declarante magnifico illo Moyse per hoc quod in principio cœlum et terram a Deo facta commemorat, et quod ex motu et statione quæ videntur in hac creatura, juxta divinum consilium in generatione cuncta producta sunt. Cum ergo cœlum et terra mensuris æquis juxta contrariam efficaciam ab invicem disparata sint, ea creatura quæ in medio conparticipans, summitates divisas propria mediatione connectit. Ita ut manifestæ sint contrariorum ad alterutrum hac interpositione conjunctionis. Nam mobilis semper et subtilissimi ignis substantiam imitatur aliquatenus aer, tam levitate naturæ quam motus opportunitate: non tamen hujusmodi est, ut a so-Edissimorum cognatione videatur alienus, neque semper immobilis permanens, neque jugiter effluens atque deficiens: sed utriusque proprietate veluti quibusdam contrariorum effectibus confinis efficitur, immiscens simul et dividens in seipso quæ natura discreta sunt, secundum hanc rationem a liquida quoque substantia gemina charitate subnixa utrisque contrarietatibus coaptatur; quod enim gravis et in cognatione fœderatur : quod vero fluxæ et decurrentis efficaciæ est, non omni modo naturæ mobilis expers esse cognoscitur : quædam namque per hoc ipsum fit oppositorum mixtura atque concursio, dum et gravitas in motu transeat, nec motus item gravitate tardetur, sed ad sese conveniant, quæ juxta summitates naturaliter sunt divisa, dum sibi mutuo quadam mediatione copulantur, imo potius diligentissimam rationem nec ipsa contrariorum substantia sine permixtione alterius proprietatis existat. Item, quantom reor, universa que in mundo cernuntur, mutua sibi societate consentiunt, et in unum omnis creatura conspirare cognoscitur, dum in oppositorum proprietatibus invenitur. Nam cum motus non solum

sese mutuo continentia. Vinculum autem quoddam A juxta localem translationem, verum et juxta vertibilem modum atque mutabilem fiat : itemque natura stabilis motum qui fit per commutationem, nulla ratione recipiat : sapientia Dei proprietates uniuscujusque permutans, immobilem quidem naturam convertibilem fecit, mobilem vero inconvertibilem : providentia quadam hæc ita dispensans, ne quod divinæ naturæ est singulare vel proprium (id est immobilitas et incommutabilitas ) in aliqua creatura conspecta Deum æstimare facerét creaturam. Non enim poterit anima videri opinionem habere Divinitatis, quod mobile vel mutabile fuerit. Idcirco, terra quidem stabilis, sed mutabilis est; coclum vero econtrario cum non sit mutabile, simul nec stabile est: ut stabili quidem substantize mutabilitatem, incomet alteratrum per utriusque contrarietatem suis proprietatibus copulans, a Divinitatis opinione removeret, quod neutrum horum (sicut dictum est) divinæ naturæ putabitur, id quod mutabile et instabile comprobabitur. Universa igitur ad suum finem congruenter aptala sunt. Perfecta sunt enim, sicut Moyses ait, cœlum et terra et quæ inter hæc media sunt, omnia mira pulchritudine, singula quæque competenter ornata : cœlum quidem stellarum luminibus micans; mare vero atque aer animantibus tam natabilibus quam volatilibus mire tripudians; terra vero multimodis herbarum naturis, virgultorum diversitatibus quodam modo gestiens, quæ conservantem cuncta divino nutu vegetata progenuit; et repleta trariorum est, ex parte quadam cohærentium sibi c quidem erat speciebus universis simul cum floribus fructus quoque producens, plena et parata his quæ in eis solita sunt oriri: cuncta quoque dorsa montium atque cacumina et quidquid convexum atque supinum, vel in convallibus planum atque substratum herbarum nova specie et varia arborum pulchritudine coronabantur, modo quidem de terris eminentia; sed ad perfectionis sum concurrentia mox decorem lætabantur, universa juxta modum suum præcepto vivificata divino. Jumenta quidem gregatim juxta proprium genus in silva discurrentia morabantur; avium vero modulatis cantibus omnium silvarum consona resonabant. Maris etiam facies (ut æstimare licet) maxima tunc erat placiditate et tranquillitate suis congregationibus profundissimis constituta. deorsum proclivis est, multa ad terrenam naturam p Juxta quam stationes et portus divina voluntate veluti quidam sinus effecti per littora terris maria copulabant, quietissimi etiam motus undarum vibrabantur veluti prata virentia, tenuissimis atque innoxiis flatibus summitatis superficiem congrua subtilitate crispantes, et universus orbis secundum creationem suam terra marique paratus astabat. Sed qui his uteretur interim non erat.

# CAPUT II.

Cur novissimus post creaturam factus sit homo.

Nondum namque magna bæc et pretiosa res homo mundi dominus aderat, nec enim decuerat prius existere principem quam illa quorum gereret principatum. Sed ubi cuncta ei subjicienda parata sunt,

jam consequens erat apparere rectorem. Quia igitur A in creaturis visibilibus simile reperitur, verbo veluti quoddam regni domicilium futuro regi Creator universitatis effecerat, id autem erat terra, insulæ, maria, et super hæc ecelum in modum cameræ curvatum; divitias vero reposuerat regni multiplices; divitias autem dico totam creaturam quidquid est in herbis et plantis et arboribus, quidquid in spiritalibus et sensilibus et animatis, quod nisi metalla quoque his convenit adnumerari divitiis que propter colorum pulchritudinem pretiosakumanis oculis visa sunt, ut auri et argenti et lapidum eorum quos homines amant, horum onnium copiam velut quibusdam regalibus thesauris terræ finibus occulens, in hunc mundum hominem protinus introduxit, ut quorumdam miraculorum spectator existeret, quorumdam vero dominatum principaliter obtineret; quate- B Quare per omnia imperiosam quamdam poles nus per ea quibus uteretur intelligeret largitorem, per ea vero que pulchra et magnifica contomplatur, inessabilem sui factoris posset investigare potentiam. Propterea novissimus in hunc mundum post creaturam introductus est homo: non ut vilissimus in extrema parte projectus, sed quem decebat genitum mox esse rectorem. Nam sicut quidam optimus invitator non prius in domum pransorem quam præparet epulas introducit, sed omnem apparatum instruens, domumque congruenter exornans, discubitum quoque et mensam et cætera; tunc ad præparatas jam delicias convocatum invitat : juxta hunc modum dives et copiosus nostræ conditor educatorque substantiæ, bonis omnibus replens habitaculum mundi hujus et magnas has epulas variasque C disponens, sic introduxit hominem, dans ei opus eximium custodire mandatum, quo non appetitu rerum non exstantium, sed præsentium possessione gauderet. Ideirco etiam duplicis compositionis el causas intexuit, terreno spirituale commiscens, ut per utriusque cognationem utraque proprietate potiretur, Deo quidem spiritualiter fruens, terrena vero bona corporali usu percipiens

#### CAPILT III.

Quod pretiosior omni creatura quæ videtur, existat humana conditio.

Dignum vero est ut nec ista res incontemplata prætereat, quod tanti hujus orbis exstructio et partium ejus quibus in elementis continetur universitas, a divina potentia perficiatur extemplo pariter cum D jussione subsistens, hominis autem formationem artificis præcedebat tanti consilium, et descriptione verbi quod futurum est ante signatur, qualemque esse oporteat, et cujus primæ formæ similitudinem referat, ob quam causam flat, quidve finitus efficiat, et quorum dominatum gerat, omnia prius actione perspecta sunt, ut ante generationem suam homo antiquiorem quodammodo sortitus sit dignitatem, priusquam subsisteret universorum posiidens priucipatum. Dixit enim Deus : Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, et dominetur piscibus maris, et bestiis terræ et volatilibus cæli, et pecoribus universæ terræ. O quale miraculum! sol sit, et nullum præcedit consilium; cælum quoque, cui nihil

perficitur, et opus tam mirabile nec unde flat qualiter, intimatur : sic et singula quæque cre rarum, æther, stellæ et aer qui medium locum tinet, mare, terra, animalia et nascentia on verbo tantummodo producuntur ut sint; ad hor autem solius conditionem cum consilio quodami Conditor universitatis accedit, et materiam constructioni ejus sit necessaria præparat, et ad mam primævæ ac principalis pulchritudinis coaptat similitudinem, et intentionem, cuius re tia flat, insinuat, congruam illi naturam effec suis instituens, quæ ad propositum aptissima probatur.

#### CAPUT IV.

ipsa constructio humana significet.

Sigut enim in hac vita ad quoslibet usus ab at bus instrumenta competenter aptantur, ita velt quædam ad opus imperii congruens ab optimo fice natura nostra construitur, quæ sive juxta : prærogativam, seu juxta corporis habitum tali steret, quæ ad imperandum opportunior appa denique anima, id quod regale atque sublimiss est, suæ substantiæ et a privata procul humilita junctum elarius binc declaratur, quod nullius ciatur imperio, habens arbitrii libertatem, suo nutu atque moderatione dispensans, cujus eni nisi imperantis est proprium? Super bæc eti: tius creaturae Dominus ad imaginem sui Creato fectus, nihil aliud indicat, nisi quod mox in ec natura formata sit. Sicut enim juxta humanas suetudinem, qui principum imaginem fingur solum impressionem formæ ejus imitantur, etiam amictu purpureo describunt regiam digni et imago ipsa jam pro consuetudine dicitur il tor; sic et humana substantia, quoniam ad a regimen condebatur propter similitudinem re versorum, velut quædam imago animata comp primæ vero formæ et nomine et honore parti non tegmine circumamicto purpura, nec scep diademate gloriam sux dignitatis insimuans : no principalis forma in his esse conspicitur: purpureo velamine, vestita virtute est, quæ c ornamentorum regalium pretiosior approbatu sceptro vero beatitudine et immortalitate sus et regali serto justitize corona decoratur : it: hæc omnia monstretur ad dignitatem regiam ( pulchritudinem in se primævæ formæ diliger primere.

## CAPUT V.

Quod homo similitudo probetur imperi Divinam vero pulchritudinem non habitu ac specie, vel alicujus claritate coloris ornat ineffabili felicitatis honore provehi constat. Sic formas hominum per colores quosdam pictor bulis transferunt, tincturas proprias cong miscentes, ita ut primævæ formæ decor in sir nem diligentissima mutatione transmigret : s ligo nostræ substantiæ formatorem, velut qu gini contulisse, in nobis exprimentem proprium principatum. Sunt autem multiplices et multiformes colores bujus imaginis, quibus veræ formæ similitudo depingitur, non cerussa et purparisso, nec horum mixta cum altero qualitas, nec alicujus nigredinis superductio cilia oculosque sublinit, et per aliquod temperamentum depressa et concava assimilatur character vel quecunque similia pictorum manus artificis composuere solertia; sed pro istis adest puritas, impassibilitas, beatitudo, malique totius aversio, et quæcunque generis istius existunt, per quæ in hominibus imprimitur similitudo divina. Talibus floribus mirabilis Conditor imaginem propriam, id est naturam nostræ conditionis ornavit. Si vero discutias et alia per quæ divinum decus elucet, hæc etiam in imagine ad illius B similitudinem salva profecto reperies, mens etenim et verbum est summa Divinitas. In principio namque erat Verbum, et qui, secundum Paulum, proficiunt, mentem Christi, qui in eis loquitur, se habere profitentur. Non ergo procu! hæc a natura humana conspicias: in te namque et verbum et intelligentia est, que imitantur verbum mentemque divinam. Item charitas, sonsque charitat s; hoc enim, ait magnus ille Joannes, quoniam charitas ex Deo est. Hanc autem nobis veluti personam Christus formator nostræ substantiæ conferens, ait: In hoc cognoscent omnes quoniam mei estis discipuli, si dilectionem habueritis ad invicem. Quod si dilectio nobis ista desuerit, totius imaginis species figuraque solvetur. Cuncta etiam conspicit exauditque Divinitas et omnia perscruta- C ter. Habes et tu per oculos et aures hujus rei efficaciam vitalem et scrátatricem corum quæ sunt intelligentiam te possidere cognoscis.

## CAPUT VI.

Inguisicio, quam consignationem mens habeat ad naturam, in quo etiam obiter Eunomiunorum dogma re-

Nec me quisquam suspicetur ad similitudinem eperationis humanæ diversis effectibus divinam dicere potentiam cuneta complecti. Nec enim fas est in illa divina simplicitate variam multiplicemque virtulem operationis advertere, nec in nobis enim multæ quædam sunt efficaces rerum causarumque potentiæ, licet ea quæ ad vitam pertineant multiplici videantur operatione contingere. Una namque vis D quædam nobis mentis inserta est, quæ per singulos sensus excurrens, ea quæ sibi offeruntur ampleetitur. Hec per oculos quæ videnda sunt conspicit; bæc per aures quæ dicuntur exaudit; hæc in his quæ sunt votiva lætatur, et ab his quæ insuavia probantur, avertitur. Manibus etiam perficit quæeunque voluerit, retinens his et rursus abjiciens horumque instrumentorum effectibus utens ut expedire probaverit. Si ergo in homine, cui diversa membrorum officia ab auctore formata sunt, una eademque res est, quæ per ounces sensus operatur, utens singulis congruenter ut causa poposcerit, nec operationum disferentiis natura sua vim potentiamque commutat; quanto magis in Deo, quia sint effectus virtutum varii, nul-

virtutum coloribus, miram pulchritudinem suæ ima A lus debet multiplicem ejus essentiam suspicari? Qui enim plantavit aurem, non audit? aut qui liaxit oculum, non considerat? Sicut propheta testatur, per bæc exempla operationes hujusmodi veluti guasdam humanæ naturæ notissimas impressiones insinuans: Faciamus enim, ait Deus, hominem ad imaginem et similitudinem nostram. Sed ubi mihi nunc hæresis Eunomianorum nefanda subsistet, quid adversus hanc dicturi sunt vocem? Ouomodo per bæc verba novitatem sui defensuri sunt dogmatis? Putasne possibile esse, dicent, ut imago una dissimilium formarum similitudinem reserat? Si enim juxta illorum sententiam naturæ Patris impar est Filius, quomodo diversarum naturarum unam Deus condidit imaginem? Qui enim dixit: Faciamus hominem ad imaginem nostram, per pluralem significantiam sanctam nobis insinuans Trinitatem, nequaquam singulariter suam testaretur imaginem, si primævæ formæ sibidissimiles exstitissent. Nec enim possibile est ut eorum qui sibi invicem congruunt minime, ura similitudo monstretur; sed si diversæ erant naturæ, profecto diversas eorum et singulis congruentes imagines condidisset. Utrum quia una quidem imago, sed non una imaginis forma est, quis ita privatur intelligentia ut ignorare queat, quod ea quæ uni probantur esse similia, et ad se invicem similitudinem propriamsine dubitatione conservent? Et forsitan propterea sermo divinus hanc malitiam in conditione humanæ vita prospicien:, Eunomianorumque perversitatem resecans, ait : Faciamus hominem ad imaginem ef similitudinem nostram.

#### CAPUT VII.

Cur nudus homo naturalibus armis et velaminibus approbetur.

Sed quid sibi vult et ipsius habitudinis rectitudo, quid autem non ad vitam congenerantur corpori virtutis effectus. verum nudus quidem naturalibus tegumentis inermis etiam et inops omniumque necessariarum rerum egentissimus homo in hanc producitur vitam, qui juxta id quod cernitur miseratione potius quam felicitate dignus esse videatur. Non enim armatur productione cornuum, non unguium vel dentium tuitione munitur, nec aliquo aculco lethiferum virus infunditur; quibus rebus pleraque ferarum atque serpentium in ultionem sui naturaliter instruuntur; nec pilis corpus obtegitur, cum oporteret eum qui ad aliorum proponebatur imperium propriis armis naturali provisione vallari, ne ad custodiam sui aliorum adminiculis indigeret. Nunc aute n leo quidem et aper et tigris et pardus, vel si quid hissimile est, sufficientem pro salute sua virtutem naturaliter possidet; et tauro cornua sunt, et pernicitaslepori, cervoque saltus et certus intuitus, et aliis animantibus magnitudo, et cæteris prominens orisofficium, quod proboscidem vulgus appellat; volatilibus etiam pennarum officium et apibus aculeum. cunctisque prorsus unum aliquod naturale præsidium constat esse collatum. Solus autem homo præ omnibus creditur destitutus, et his qui currendi velocitate proeminent pigrior, illis autem qui corporis eminent

mole tenuior, his etiam qui naturalibus armis excel- A potestatem. Denique quod solus ita formatus e lunt despectior esse cognoscitur. Et quomodo, dicet aliquis, universorum dominus talis sortitus est principatum? Sed ad bæc nihil arbitror esse difficile demonstrare, per id quod naturæ nostræ deesse creditur, certa datur occasio, qua subditorum omnium dominium consequatur. Nam si hujus esset homo potentiæ, ut equum velocitate superaret, nec pes ejus attereretur, sed ungularum inniteretur firmitate prævalida, cornua quoque vel aculeos aliquos unguesque præferret ultores : primum quidem bestiis existeret similis, et occursione ipsa difficilis appareret, hujuscemodi corpori ejus adminiculis naturaliter attributis: deinde sperneret in alios exercere dominatum quorum nullis prorsus adjutoriis indigeret. Nunc autem in singulis quæ nobis mancipantur usus B vitæ nostræ dirimitur, ut necessarium in eis penitus principatum haberi videamus; nam corporis nostri tarditas et ad motum celerem difficultas, equorum nobis adhibere providentiam fecit, quin etiam annuis lanarum reditibus ea quæ naturæ deerant suppleme. ta prospiciens : ex aliis quoque causis quæ ad vitam necessaria deerant, comprobantur. Jumenta nobis ad onera gravia ferenda subjecta sunt, et quod ad instar animalium herbas depascere nequeamus, boves nobis ad usum mancipare curavimus, quorum labore victum facilius comparemus. Quia vero morsu indigehamus et dentibus ad cohibendas tales bestias ultione, id quod nobis defuit canum natura supplevit, qui etiam cum velocitate congenita veluti quidam animatus gladius nostris est usibus attributus; pro C cornibus etiam vel unguibus fortius ac penetrabilius ferrum ab hominibus inventum est. Quod non semper nobis naturaliter inhæret, sicut illa munimina irrationabilibus bestiis; sed in tempore belli conferens præsidium gladius deinceps manet otiosus. Item ejusdem ferri usus pro crocodili squamis assumetur. Est autem quando et tergus ipsius belluæ in prælio munimen impertit, alioquin (ut dietum est) ad ejus similitudinem ferrum ab artifice figuratur, quod necessitati deserviens quem armavit in belli tempore, derelinquit in pace. Nec non et volatilia nostris commodata sunt usibus, quorum etiam velocitatem ratio excogitata non præterit; nam quædam ex eis mansuefacta videntur cooperantibus, quædam vero præsentia sui, capiendi causa sunt aliis quæ p præbens his qui ex ea paventur augmentum nostris utilitatibus applicentur. Sed et pennata tela nobis ars exquisita perfecit, que per arcum tensa cursum volucrem rebus humanis exhibuit. Quod autem pedum nostrorum vestigia ad conficiendum iter facilius atteruntur, necessaria subjectorum adminicula nobis indicunt ex quibus calceamenta congruenter aptentur.

### CAPUT VIII.

Cur hominis rectus sit habitus, et quam propter rationem manus datæ sunt, in quo quædam et de differentiis animarum disputatio naturæ inducitur.

Quod vero rectus est hominis habitus et ad cœlum sese sustollens sursumque respicions, principalia hæc dona esse certissimum est, approbantia regiam cæterorumque omnium proua sint corpora, et deorsum proclivius inclinata, manifesta differen bonoris ejus ostenditur : dum constet illa quid hujus esse subjecta potentiæ, hunc autem su eminentis existere dignitatis. Nam aliis quidem on bus anteriora membra corporis pedes sunt, o quod acclive est, egebat profecto firmitatis adu In hominis autem conditione bæc membra m: effecta sunt, quia rectitudine habitus ejus unus g sus vidébatur esse sufficiens, qui geminis ped standi constantiam cauta provisione sirmaret. quoque ad usum rationis officia manus aptata 1 et si quis rationali naturæ ministerium manuum prium quid esse dixerit, minime delinquet. Noi lum enim ad hoc quod commune et promptur intelligentiæ nostræ respicio, quod scilicet verb: teris manus administratione signamus, et quider ista gratia rationalis impar est dignitatis, quod ris loqui quoque possumus et modo quodam ma disputanus in elementorum figuris nostrum nentes eloquium. Sed ego ad alia prorsus inter studio quodam cooperationis obtemperare 1 aftirmo rationis imperio. Verum antequam hoc discutiamus, effusius rationem magis quam p misimus, inquiramus. Pene namque factorui ordo, et causa latuit cujus rei gratia præc Germinent terræ virentia, del inc irrationabili sequantur animalia, et ita post horum condiloco tertio homo formetur. Fortassis enim p non tantum ea quæ sunt manifesta sentimus propter jumenta vel maxime Conditor unive instituerit herbarum naturam, propter homin tem jumenta creaverit. Unde et ante greges ante hominem vero que humanæ vitæ possen nicula præbere, produxerit. Sed mihi videtur quentia hujus eloquii aliquod dogma de absi intimare. Sic enim Moses de statu animæ div perio philosophiæ reservavit arcanum, de quidem et eruditio extera sibimet imaginata quid: sed non clare quæ erant videnda pe Per hæc ergo, ut arbitror, ipsa ratio docet tribus differentiis vitalis hæc atque animalis declaretur. Herbarum siquidem natura inci est tantum et nutrimentis accommoda, ce germinabilis dicitor, eademque in virgultis ribus substantia pervidetur. Est autem in quæ germinantur vitalis quædam potentia animatione privata. Præter hanc vero est et species, cui Creator et incrementa contulit, e sandam sensibus imperavit, quam in natur: nabilium facile contuemur, quæ non solum crescens nutritur et nutrit, sed etiam s vim possidere cognoscitur. Perfecta vero t corporis in hominis essentia rationali cons quæ et nutritur et nutrit et sentit, et ratic cipans mente vegetatur. Debennus autem s talis auxdam eorum qux sunt ratio divisi stat, ut aliud intellectuale sit, aliud corpo

tate divisio. Nec enim nobis est de hac re sermouis occasio. Corporalis antem substantiæ aliud est omnino sine vita, aliud vitæ participat : rursus vitalis corporalis alia sunt sensibilia, alia vero sensu carentia, ut sunt etiam capilli nostri et ungues. Item sensibilia in naturis rationabilium et irrationabilium dividuntur. Propterea post exanimem materiam primum velut crenidinem quamdam hanc germinalem substantiam legislator expressit : deinceps eorum generationem quæ sensibus tantummodo continentur, apergit. Et quia secundum istam consequentiam ea quæ vitam in carne sortita sunt, sensibilia quidem sine intelligibilibus per se subsistere videntur, rationalis autem substantia non potest in alio nisi sensibili corpore contueri; idcirco post germina B scendit. atque jumenta factus est homo, via quadam consequeuter ad perfectionem natura perficiens. Omnium namque specierum, id est, et crescentis germinis et sensualis animantis hoc rationale animal home participat. Nutritur enim juxta naturalem substantiam animæ qualitas, incrementi vero vim sensuali subministratione sortitur, quæ juxta quemdam modum suum inter intellectualem et materialem substantiam in medio collocata, quantum illius comparatione crassior, tantum ejus prælatione videtur esse sincerior. Deinde sensibilis rei quod est subtilissimum et lucidissimum intellectuali sociatum fit quædam naturz permixtio conveniens, ita ut in tribus istis videatur homo subsistere. Nam et Apostolum tale aliquid cognoscimus intimare, ubi pro Thessalonicensi- C bus orans ait: Ipse autem Deus pacis sanctificet vos per omnia, ut integer spiritus vester et anima et corpus sine querela in adventum Domini nostri Jesu Christi servetur: pro nutribili parte corpus, pro sensibili animem, pro intellectuali spiritum ponens. Similiter et scribam in Evangelio Dominus instruens omni mandato dilectionem Domini præponit, quæ ex toto corde et ex tota anima et ex toto intellectu perficitur. Nam et in præsenti eamdem mibi sermo differentiam videtur interpretationis offerre. Corpulentiorem quidem efficaciam cor appellans, animam vero mediam sedem tenere significans. Intellectum autem sublimiorem substantiam rationabilis insinuans perspicabilisque virtutis. Unde et tres distantias voluntatum novit Apostolus : carnalem, quæ D circa ventrem et inferiores partes voluptatibus tantum vitiosis obsequitur; animalem vero, quæ media inter virtutem malitiamque versatur, hanc quidem supergrediens, illius autem nequaquam particeps sincontatis existens et spiritalitatem Deo placitæ conversationis assequitur. Sic enim scribens ad Corinthios exprebrat eis studium voluptariæ vitæ atque passibilis, dicens : Nonne carnales estis, et secundum haminem ambulatis, id est, perfectioribus doctrinis incapaces esse probamini. Et alibi comparationem quandam mediæ hujus ad illam celsiorem perfectioremque faciens, dicit : Animalis autem homo non pereipit ea que sunt spiritus Dei. Stultitia enim est illi et uon potest intelligere, quia spiritaliter examina-

intellectualis essentiæ nunc omittatur in sua proprie- A tur; spiritalis autem judicat omnia, Ip.e autem a nemine judicatur. Denique sicut carnati animalis superemmet juxta eamdem mensuram animalem quoque spiritalis excellit. Quod ergo novissimum post omnia factum hominem Scriptura commemorat, nihil aliud quam de statu animæ philosophari nos debere latenter informat, necessaria quædam reruni consequentia, id quidem perfectum in postremis insinuans. Natura namque rationalis cætera quoque continet et incrementa germinis, et sensus animantis. natura etiam sensibilis germinalem speciem sine dubitatione complectitur. fixe autem propter quod immaterialis est se sola complectitur. Consequenter igitur natura veluti per quosdam gradus, vitæ dico proprietatum, ab inferioribus ad perfectiora con-

#### CAPUT IX.

Quod aptissima hominis habitudo ad opus rationis constructa sit.

Quia igitur rationale animal homo, oportebat nisui rationis conveniens institui corporis instrumentum. Sicut enim videmus musicæ peritissimos juxta organi speciem studium modulaminis exercere, et neque tubicinare barbitum nervis, neque citharizare tubicines: juxta hunc modum instrumentorum constructionem oportebat esse rationi consentientem : ita ut aptissime posset ad usum resonare sermonis, qui vocalium membrorum formaretur officiis. Ideo autem manus coaptatæ sunt corpori, et quamvis utilitates mille vitæ hujus enumerare facillimum est. quas hæc opportuna et durabilia manuom instrumenta naviter administrent, omnem artem omnamque operationem bello et pace competenter explentia, tamen præ aliis omnibus rationis causa manus corpori natura congruenter apposuit. Nam si homo sine manibus exstitisset, profecto percipiendorum c.borum necessitate membra vultus ejus ad instar quadrupedum formarentur, ita ut obionga facies tenuaretur, simul et emineret in naribus, oris etiam fabia callo-a et grossiora essent atque sirmissima; et ad carpendas herbas competenter aptata, nec non et lingua grandiori corpore durior esset et asperior, quæ cooperaretur dentibus, ad ea quæ mandenda perciperet liquidior existens, et juxta utrumque latus effusior qualis est canum et cæterorum quæ vescuntur carnibus, per aspera dentium intervalla discurrens. Si ergo manus non adessent corpori, quomodo ei vox articulata figuraretur, cum talis oris ejus formatio ad usum sermonis minime conveniret, ita ut necesse esset hominem vel balatus emittere, vel latratus, aus ut equus hinniret, aut vocem daret bubus asinisque consimilem, aut aliquem rugitum promeret bestialem. Nunc autem manus accommodatæ sunt corpori, ut os ad ministerium verbi liberum permaneret; ergo proprium quiddam est naturæ rationali habere manus in corpore, ita ut per eas omnium Conditore ficultatem con edente sermonis. Cum ergo divinum quemiam gratiæ principatum imaginisve concula Deus, et bonorum suorum munera rationali figmento contribuit, propterea reliqua quidem bona humanæ

intelligentiam, non est proprie dicere quia dedit, sed quia contulit proprium naturæ suæ decus, imagini deferens. Ergo quia mens intelligibilis quædam et incorporea res est, incommunicabilem quodammodo possideret gratiam, nisi metus operationis suze aliquibus excegitationibus intimaret. Ilujus rei gratia hac indiguit constructione membrorum ut in modum plectri vocabilia instrumenta contingens, per qualitatem sonituum motum interpretaretur internum. Et quemadmodum si quis musica imbutus arte, propriam vocem aliqua passione non habeat, volensque suam manifestam facere disciplinam, alienis vocibus æmuletur, publicans artem lyra vel tibia : sic humana mens cum omnimodorum intellectuum probetur inventrix, nec possit nuda anima his quæ per sensus corporis audiant, impetus suæ intelligentiæ declarare, quasi per modulationem quamdam hæc artificiosius animata instrumenta contingens, eorum sonis intelligentiæ suæ occulta manifestat. Mixtam vero variamque hanç musicam instrumentis humanorum poseumus considerare membrorum : quæ velut lyra et tibia concentu quodam idipsum s'bi invicem resonant. Nam vas illud quod recepit spiritum, si quando pulsatur loquentis impetu, et in vocem formaverit eam partem que repercutitur internis acces:ibus, rotunditates illæ quæ ad instar tibiarum factæ sunt, imitantur profecte illam vocem, quæ profertur ex tibiis, quas in circuitu membranulæ prominentes exagitant. Superius vero paulatim concavum de inferioribus sonum recipiens, et geminis sistulis ad nares usque C pertingens, vocem erga colatorii loca disrumpit, maioresque sonitus efficit; maxillarum quoque et linguæ fauciumque mira formatio, juxta quæ mentum leni fluxu deductum per speciem rotunditatis acuitur. flæc autem omnia motum videntur similare nervorum, quie mens (ut sæpe dictum est ) plectri vice contingens, varie atque multipliciter in suo tempore prout opus exegerit, modos nimia velocitate componit: łabiorum vero adapertio atque conclusio idipsum facit, quod digiti qui spiritum tibiæ juxta consonantiam modulationis assumit, scitaque mens per hæc instrumenta membrorum, rationem modulatur in nobis, per quam etiam rationales probamur effecti, nequa-quam, ut arbitror, habentes rationis gratiam. Sine hoc casu grave laboriosumque servitium corporis n nem fellis, mellisque gratissimam qualitate usibus tantummodo labiorum acquirere cogeremur. Nunc autem manus in se hoc officium transferentes os liberum ad sergifonis ministerium reliquerunt.

## CAPUT X.

## Quod per sensus mens operetur.

Duplex autem lining instrumenti considerctur effectus. Alind enim cjus operatur eloquium, aliud vero vacat ad suscipiendas intelligentias quæ extrinsecus veniunt, nec alterum miscetur alteri, sed implet operationem quam natura constituit, nullam afferens vicino molestiam. Nam nec auditus loquitur, nec vox audit. Hac enim semper aliquid promit, auditus autem suscipiens jugiter non adimpletur. Sicut

er ... *:* 

naturæ pia liberalitate largitus est, mentem vero et A Salomon quodam loco testatus est quod etiam i videtur cise vei maxime præ omnibusque in n subadmiratione dignissimum, quæ sit latitudo capacitatis intrinsecus, in quam cuncta confli quæ fundantur auditu, qui sant illi niemoriales introcuntium sensuum monumenta conscrib quam ampla susceptoria intelligentiarum, quæ sures reponuntur interius, et quomodo cum et i tiplicia sint quæ supponantur alterutrum, conf tamen et error juxta propriam positionem eorum inferuntur omnino non gignitur. Similiter etian ficaciam visus quis poterit æstimare? Æque enin oculos mens en quæ extra corpus sunt apprehe et in se similitudines apparentium pertrahit, siç similium sibi ipsa describens. Et quemadmodu B qua civitas multitudinis capax que diversis adi ad se recipit configentes, non tamen in unum ci tis locum universi convenient: sed alli quiler forum, alii ad habitacula sua, alii ad eccles plateas, juxta suam quisque sententiam prope talem quodammodo etiam mentis nostræ cons civitatem interius constitutam, quam licet s nostri diversis aditibus impleant, tamen singu troeuntium genera mens eadem dijudicans atqu cernens, logis intelligentiae congruis universa nit. Et sicut civitatis exemplum, videmus unius tis atque cognationis homines non per easdem ; ingredi, sed allos per alium aditum, at sors se lerit, intraire; nihilominus tamen intra muros tos iterum simul esse, qui familiaritate mutu gebantur : ut econtrario fieri posse concedas, sibi sunt extranei vel incogniti, uno saspius ci aditu utantur, sed non copulentur invicem ca nionis introitu; possuat enim intrinsecus coi habitaculis dirimi. Tale quid et in mentis nos titudine steri posse conspicio. Frequenter el diversis sensibus scientia una nobis colligita eamdem rem multiplici sensuum varietate dis Itemque huic contrarium est videre, ex une sonsu, multa variaque nibil sibi invicem juxt ram concordantia consonantiaque perdiscere, proponatur (melius est enim exemplis enucle tentiam) aliquid de merum proprietate p quid suave sit sensibus, quidve gustantibu tandum. Experientia quippe ipsa reperit au hæc ergo certa sint, unam confert scientiam dem intelligentize nostræ multifarie conqu est, per gustum, visum, auditum, odoratur frequenter et tactum. Nam mel quispiam y nomen ejus andiens, et gustum percipiens rem sentiens, et tactu comprobans, unama vomiles sensus agnoscit. Item varia quoque formia per unum quempiam ex sensibus c mur et tenemus; nam et auditus multimod voces, et oculorum visas indiscretam atque cem habet efficaciam ad contrendum ea qu sunt diversa. Similiter enim album coutes nigrum et omnia quæ sibi sunt celerum cot distantia, sicut odoratus, sicut gustus, et &

gimodarum scientiam rerum suis capere probatur A bens, in quos voluerit effectus erumpat. Ad hanc effectibus.

#### CAPUT XI.

#### De essentia anima.

Quid igitur est mens juxta naturam propriam, que sen nalibus potentiis sese distribuit, el per singulas competenter corum quæ sunt scientiam sumit? Ouod enim aliud quiddam sit præter sensum, quemlibet prudentium dubitare non arbitror. Nam si idipeum mens quod sensus esset, unius profecto juxta sensus efficaciam proprietatis existeret, propterea quod simplex quidem ipsa sit et nihil in re simplici varium conspici queat : nunc autem omnibus consentientibus, aliud est tactus, aliud odoratus, et alios quidem incommutabiles et impermixtos simili- B adjicitat, quibus opiniones suas tingulis quas de ter esse sensus ad invicem, et quia mens singulis equaliter adest, alied quid oportet eam propter sensealem distinire substantiam, ne quit rei intelligibili pomit varietalis ascribi. Quis cognovit sensum Domini? Apostolus ait; ego autem dico: Quis propriam mentem considerare pravaluit? Dicant qui Dei naturam se putant posse comprehendere, si se considerant, si mentis suce substantiam norunt; si multimoda quædam est, variæque compositionis, quomodo in multiplices sensus inseritur, quomodo in singularitate quod varium, quomodo in varietate quod singulare est invenitur? Sed agnovi solutionem difficillime questionis, ad ipsam vocem divinam recurreus: Faciamus, inquit, hominem ad imaginem et similitudinem nostram. Imago namque quandiu in nullo C proficit ab his quæ in primæva forma substant, proprie imago cognoscitur; si vero a similitudine formæ recesserit, juxta eam partem imago non erit. Quomodo igitar et hoc unum ex his est quæ in divina natura considerantur, quod incomprehensibilis habetor essentia, necesse est et imaginem primævæ formæ imitari substantiam. Quod si imagines natura comprehendere potest, cum primæva forma in sua comprehensibilitate permaneat, ex hac ipsa contrarietata qua comprehenditur esse dissimilis comprobatur. Porro cum fugiat humanam scientiam mentis nostræ natura, que est effecta ad imaginem, refert incomprehensibilitate sui omnipotentiam naturæ incomprehensibilis exprimens.

#### CAPUT XII.

Inquisitio ubi principale hominis esse videatur, et de lacrymis et risu.

Sileat ergo omnis conjecturalis et vana locutio que mille quibusdam rebus corporeis vim intellecualis operationis includit : ex quibus quidam id quod hominis principale est, in corde constituent : quidam vero in cerebro subsistere suspicantur, quadam superficie persuasionum opinionem hujus roborantes. Is enim qui in corde principale hominis esse definit, ex loci situ argumenta nititur suze rationis appouere, propterea quod medium locum videtur cor totius corporis continere, quatenus se spontaseus motus e medio ad omne corpus facilius exhi-

PATROL LXVII.

autem rationem veluti testes videntur afferre tristificas atque irascibiles hominis affectiones : quod scilicet hujusmodi passiones hanc partem ad compassionem commovere videantur. Qui varo cerebrum intelligentiæ domicilium credunt, quasi quamdem arcem universi corporis caput asserunt a natura constructum, in quo mentem quasi reginam quamdam inhabitare pronuntiant, quæ veluti quibusdam nuntiis seu protectoribus ita sensibus circumquaque valletur. Signa vero et isti hujuscemodi suspicionis insinuant, qued mens tunc a recto consilio et ab eo quod deceat abducatur, quando cerebri membrana vexatur, et quod in ignorantia honestatis degant, quos ebrietas gravat. Ad bæc autem et aliquas causas naturales principali hominis parte deferunt, confirmare videantur. Et hic quidem ad igneam naturam cordis coguationem motuum mentis assirmat, propterea quod et mentis et ignis indormitabilis probetur esse substautia, et quia in cordis parte mentem fatetur influere, idcirco mobilitate fervoris motum temperari mentis astruit, receptaculum naturæ intelligibilis cor esse pronuntians, in quo calor exundat. Alter autem cunctorum sensuum veluti principium atque radicem cerobri membranam esse testatur, suamque rationem hac fide confirmat, quod non alibi sit effectus intelligentiæ collocatus, nisi in ea parte ubi et aures aptatæ irruentes voces accipiunt, et intuitus juxta ipsa oculorum profunda concretus occurrentes pupillis imaginum formas transmittit interius, et qualitates odorum variorum discernuntur attractæ. Sensus etiam qui gustu perficitur, indicio membranulæ cerebri (sicut supra dictum est) approbatur, quæ de proximo quosdam nervorum ramusculos ex re iusa sensibiles per nodos colli usque ad ea loca que colatorii instar existunt, et musculos circumiacentes interserit. Ego autem, quia a passionis accessu animæ intelligentia sæpe turbatur, et quia juxta naturalem vigorem cogitationis effectus obtunditur, quadam hoc idem corporis ægrotatione contingere. verum esse pronuntio, et fontem quendam corporalis caloris cor esse non nego, quod ad irascibiles impetus facile commovetur. Super hoc nihilominus præsse sensibilibus rebus membranulam cerebri. D juxta rationem eorum qui hac naturali disputatione pertractant, complectens sub se cerebrum, cujus etiam foveri vaporatione pinguedinis audiens, ab his qui se anatomicis inspectionibus occuparunt, irritum quod dicitur omnino non facio; sed non ex his probare contendam quod localibus quibusdam circumscriptionibus incorporea substantia concludatur. Nam nos excessus irrationabiles fieri non ex capitis aggravatione didicimus. Medicerum vero peritissimi, utrisque lateribus, quibus eiusdem cerebri membranulæ continentur, aliqua passione turbatis. rationale nostrum ægrotans definiunt, appellantes freneticam passionem, quia iisdem membranulis frenes nomen existit. Similiter etiam tristitia cor assici suspicantes prosecto salluntur. Cum enim non

cor, sed os ventris morrore turbetur, ad cor morbi A edoctus, non satis idoneum arbitro argumentum hujus incommodum imperite transmittunt. Hoc autem disserunt, qui passionum causas diligenter investigare curarunt, qued in mærore compressis naturaliter bius corporis evaporationum tramitibus atque conclusis in profundissimas internorum sedes cogitur, quidquid per hos respirationis aditus exire prohibetur. Unde coangustatis visceribus accenditur tristitia, sepe violentior spiritus ex imo trahitur, at dilatetur id guod contractum est. Et hunc halitum crem meror extrudit, etiam gemitum vocamus, id est nimii doloris indicium. Sed qui putant hac endem passiono affici particulam cordis (nt dixi) falluntur, cum non cordis, sed oris ventris sit ista molestia. ex ea occasione quam diximus, quod seilicet evaporationum compressis aditibus, fellis coangustata vesicula humorem illum asperum atque mordacem in es ventris effundit. Et bæc est hujus rei probatio. anod depressis ipsa coloris superficies velut origine (aurigine) videtur infecta, dum fellis humor in venis nimia constrictione diffunditur. Sed hæc ratio ex illo quoque morbo qui huic videtur esse contrarius, id est qui ex lætitla risuque contingit, vel maxime commendatur. Dilatantur enim quodam modo et dissolvuntur per aliquam voluptatem totius evaporationes corporis suavissima cognitione percepta. Sient enim ibidem per mærorem tenues et incertæ respirationes iterum comprimuntur et interius viscerum constringentes affectum ad caput et ad membranam cerebri vaporem humidum supprimunt, qui multum in concavis sub relictis per aditus evaporationibus excurrit ad oculos, et compressione ciliorum per C guttas egeritur : hæc autem gutta lacryma nominatur, ita intelligendum est ex afflictione contraria: cum plus solito distenduntur respirationis itinera. per ea spiritus in altis se recessibus inscrit, et per eris aditum protinus a natura propellitur, visceribus cunctis et maxime jecore (quemadmodum aiunt qui circa leta periti sunt) per quamdam agitationem motumque ferventissimum, hujuscemedi conceptum spiritum in exteriora pellentibus. Unde facilitatem quamdam axituum ojusdem spiritus natura machinata, rictum oris ex transverso patefacit genam utranique distandens, et qued hine efficitur risus nomen accepit. Nec propter hoe ighter principale hominis esse in jecere putandum est, nec propter fervorem sanguinis, qui copiosus erga cordis loca versator, nee ob affectus irascibiles estimandum in corde esse mentis hespitium. Sed hac ad qualitates corporeas referenda sunt. Mentom vero credendum est aqualiter membra singula juxta inessabile temperamentum rationis attingere. Et si Scripturam nobis ad hoe nonnulli proferunt, quatenus principale in corde bominis esse testentur, non id debomus inexplorata ratione percipere. Qui enim cordis meminit et renes asservit dicens : Scrutens corda et renes Beus. Ita aut utroque aut neutro hoc intellectuale hominis licebit includi. Obtundi vero easdem intellectuales efficentias, vel etiam sine effectu prorqua existere, per qualitatem corporeæ affectionis

locis aliquibus virtutem mentis asseram contin tanquam per tumores partibus occupatis a pro latitudine possit expelli. Corporalis enim hæc op est, ut vas præventum immissis rebus aliud quidq nequeat omnino recipere. Intellectualis namque stantia neque in vacuis et convexis partibus cor immoratur, nec magnitudine vel mole carnis es ditur. Sed quia constat veluti organum quod musicum totum hominis corpus exstructum, et rumque contingit ut hi qui musice periti snam negueant ostendere disciplinam propter in menti mutilitatem artis industriam rennentis, aut tempore vitiatum est, aut aliquo casu ( plum, aut rubigine vel humore detritum es ideireo sine sonorum manet effectibus, licet qui tibicine artis est peritus inspiretur; sic et per omne corporis transiens instrumentum is ctualibus effectualibus ' partes, sicut natura cet, competenter attingit: et in his quidem qu substantiam permanent vim suce operationis e in his autem quæ per vitium queddam artift molum ejus admittere nequeunt, præter el eperationis existit. Naturaliter enim guodani mens apta est in his membris proprie congr que versari, quæ sua sospitate vegetantur : autem prorsus alienari, quæ quadam infl vezala sunt.

#### CAPUT XIII.

Contemplatio quadem naturalis de materia e et mentis inspectione.

Mihi vere videtur et plus esse quam nat hac parte contemplatio, per quam possumui de ntilioribus informari dogmatibus. Qui optimum et summum præ omnibus ac præmi num est igea Divinitas, ad quam universa re auxcunque boni desiderio continentur, ic mentem fatemur, ut pote ad'imaginem fac cherrimi Conditoris, quamdam similitudi mævæ formæ custodire, et ipsam in optimi existere; si vero extra cam fuerit, simu qua erat pulchritudine denudari. Sicut au mus mentem similitudine pulchritudinis for cipalis ornari, veluti quoddam speculum p tis impressione refulgens, juxta eamdem ipsam quoque naturam a mente, qua disp regitur, credimus contineri ejusque specie factam veluti quoddam speculum speculi quoque sustineri hoc materiale nostræ profitemur, circa quam cadem natura c Cum igitur alterum contineatur ex alter omnis illius summi et veri participatio c exourcit, per superiorem id quod inseri exornatum. Si quando vero hujus bonæ nis fuerit facta divulsio, et e contrario su riora sectatur : tunc deformitas materize i reat cum a natura descritor. Informis on res et incomposita est ipsa materies per informitate ejus simul, et pulchritudo na

pitur, quae mentis vivacitate decoratur : ac sie ad A motu procedens, in hoc habet existendi vim atque ipsam quoque mentem per naturæ defectum derivatur materiei deformitas, ita ut imago Dei jam non possit inspici in hac impressione figmenti; veluti quoddam namque speculum, id est, bonitatis forma atque virtutis post dorsum se ponens abjicit quidem selendoris eximii claritatem. Informitatem vero materize in se prorsus assumit : et hoc mode fit mali nativitas, boni privatione subscrpens. Bonum est autem, quidquid summo bono conjungitur; quod si extra similitudinem bujus effectionis fuerit, sine bono procul dubio permanebit. Cum igitur secundum inspectam rationem constat esse summum benum quod vere bonum est, mens autem ad imaginem summi boni facta est, et ipsa accepit ut ei bene sit; statura vero quam mens continct, quasi quædam B imago esse probatur imaginis : ostenditur per boc, quod materiale nostrum tune bene subsistat atque bene contineatur, quando a natura dispensatur et regitur. Iterum vero solvitur stque dejicitur, quando cjus provisione privatur, simulque a boni copulatione secluditur; hoc autem nou fit aliter niti cum ad contrariam partem naturæ fuerit facta conversio, aec ad bonum summum desiderium ejus promovet, sed inde declinat, quod pulchritudine semper egere videatur. Necesso est enim ad defermitatem materiei despectissimam atque fædissimam conformetur id quod similitudinem ejus assequitur. Sed hæc a nobis quadam consequentia dicta sunt, per inspectionem propositam subrogata. Hoc autem quærebatur, utrum in aliqua parte membrorum intellectualis vir. C tus locata sit, aut per omnes artus æqua lance discorrat. His eaim qui mentem (ut superius dictum est) localibus includent partibus, et ad demonstrationem opinionis sum proferunt, quod non prosperetur intellectus corum quibus contra naturam cerebri membrana vexatur, ostendit ratio quod per omnes partes humanæ confirmationis, sieut aptum est unumquedque membrum, naturaliter operetur. Similiter autem vis animæ præter efficientiam subsistit, cum aliqua pars corporis in natura non permanet. Et propter hæc obiata est sermoni nostro pro-Posita consequenter inspectio, per quam discamus in hominis constructione, a Dec quiden gubernari mentem, a mente vero materialem vitam nostram contineri, cum in natura persistit : si vero a natura D discesserit, exism cooperatione meatls eam privari necesse est. Sed revertamur rursus unde digressi sumas, quod si in ea que a naturali constitutione omaino exorbitant per aliquam passionem, proprium mens servet effectuur, et in his quidem quæ vigent incolumis manes, impos vere fit in his que non queunt vim ejus operationis excipere. Fas est autem et ex aliis rebus bujuscemedi dogmatis Armare sententiam : et nisi grave ac molestum est, præsentiam sermonis fatigatus etiam de his paucis, ut potero, explicabo.

#### CAPUT XIV.

De soune et escitatione, et de somniés ratiocinatio. Materialis hase et fluxa corporis vita semper in potentiam, ut nunquam prorsus a motu desinat, sed veluti fluvius quidam juxta suum decurrens impetum, plenum quidem demonstret alveum per quem delabitur. Non tamen eadem aqua circa eumdein locum esse videatur, sed aliud quidem ejus transcurrit, aliud vero supervenit : ita et hec materiale vitæ præsentis, per quemdam motum contrariorum frequenti sibi successione decurrat, et a commutetione sua stare penitus nen potest, sed quietis impatiens jugem conversionem rerum similiter possidet. Quod si aliquando a motu destiterit, pariter et esse cessabit : ut puta plenitudinem relaxat inanitas. itemque inanitati plenitudo succedit, somnas continuum vigiliarum laborem sustentat. Itemque vigiliæ quod resolutum esse videbatur consolidant, et neutrum horum in eodem statu permanet, sed mutua sibi præsentia utrumque succedit. Itaque se ipsa natura mutationum vicibus innovante, ut partem videlicet utriusque recipiens ab altera migret ad alteram. Nam si semper animal persistat in opere, intentio disruptionem divulsionemque partium quæ tenduntur, efficiet : continua quoque corporum quies ruinam quamdam solutionen: que status operabitur. In tempore vero moderatius utrunique perceptum, fortitudinem ad permansionem substantiæ commudabit, que per continuum ad contraria transitum utrinque alternante sibi successione reparatur. Sic ergo opportunitatem quietis nacta natura, distenti vigiliis corporis excogitat qualiter robori subveniat ver soporem, et sensibus ab operatione semotis, otium ad tempus impertit, et veluti equos post certamina sudoresque compescens. Necessaria vero est corpori quies, ut sine impedimento quoque cibus in omnia membra per occulta eidem itinera dissundatur, nulla intentionis obice meabilem præcludente trans gressum. Nam sicot ex infusa imbribus terra, cum radils solis fota fuerit, vapores quidam caliginosi de profundis ejus fluibus extrahuntur, similiter et in nostra fit terra: cum cibus intrinsecus congenitoque calore decoquitor, vapor quidam naturaliter, ut pote acreus, ad superna contendit, et veluti fumus per rimas parietis penetrans ad capitis loca pervenit, inde per dictos adaexus sensibus exhalatur. Unde necesse est, tunc sensus otium gerere vaporum transgressione detentos. Oculi sopiti sunt, et palpebraram obductione veluti quodam mechanicæ artis æquo pondere conteguatur : ipsis quoque vaporibus et auditus obstruitur, et quasi quodam ostio auribus imposito a sua naturali operatione feriatur. Hæc autem talis passio somnus dicitur, vacantibus in corpore sensibus, et juxta naturalem motum nihil prorsus agentibus, ut digestiones escarum exitu faciliore proveniant, et suos meatus ipsa exhalatione transcurrant. Quapropter si coangustentur his exhalationibus en loca que circa sensus sunt, et quadam sembus occupatione tardetur, vapore complentur: et quia ex nervis constat esse composita, ut colli ac faucium naturaliter ex sese tenduntur, ita ut per hanc extensionem, illa que fuerant compressa vapo-

ribus, tenuentur, ut flori solet ab his qui vestes A satrix illa potentia corporis approbatur, sic infuas nimia compressione torquentes humorem omnem nituntur exprimere; et quia partes quæ circa fauces sunt, rotundiores videntur, abundantque pervis, at dictum est, si quando discludi ab his vaporum crassitudinem convenit, quia impossibile sit rotunditatem porrectam ostendi, nisi id suo schemate peragat, ideireo relictus in oscitatione spiritus mentum quidem deorsum ad facies quadam concavatione pertrabit, et cunctis interius in orbe patefactis, undosa illa spissitudo quæ in ipsis locis insederat spiritu propellente dirigitur. Frequenter autem et post somnum nobis idipsum solet accidere, cum ex illis vaporibus indigestum quid fuerit subrelictum. Ex his itaque causis una mens evidenter ostenditur, quod naturze congruens atque consentiens esse vi- B tione cum se mens ad sensibilis animi specie deatur : dum vigilante illa et hæc suos effectus exerat, resoluta vero in somnum etiam mens persistat immobilis: nisi forte imaginationes somniorum mentis agitationes esse quis æstimet, eamque operantem per soporem suis motibus arbitretur. Nos autem constanter asserimus eam solam actionem ad mentem reserendam, quæ sapientia consilioque perficitur. Ea vero quæ per somnum phantasmatum deliramenta proveniunt, imaginationes quasdam efficientiæ mentis opinamur, quas irrationabilis pars anime per accidentia queque confingit. Anima quippe a sensibus avocata per somnum, necesse est ut mentis quoque privetur effectu. Per sensus enim ad hominem quodammodo reversio mentis efficitur, quibus vacantibus et intelligentiam necesse est otiari : cujus C enim extentum quod non est apte reson rei argumentum est, quod frequenter ineptissimis atque vanissimis formis dormientes illudimur : quod nequaquam fleret, si consilio tunc anima et ratione regeretur. Sed mihi videtur, cum præsentior vis animæ, id est efficientia mentis et sensuum conquieseit, illam tantummodo partem ejus in somniis operari, quæ nutrimenta incrementaque dispensat. Si autem hoc ita est, somnia quæ flunt et imaginationes sensibus et intelligentiæ congruentes hac nimirum causa contingunt. Quæcunque nobis per animæ partem, in qua memoria viget, impressa sunt, hæc eadem, ut sors attulerit, veluti pietas oris opere formantur, figuratione quadam jugiter adhærente in hac specie animæ qua memoria continetur. His itaque phantasiis homo deluditur, non alicurus ordinis D contemplanda ea quæ videntur accede: tramite ad corum quæ apparent visionem collocutionemque productus, sed mixtis quibusdam et inconsequentibus seductus erroribus. Sicut enim in opere corporali unicuique membro proprie quid juxta vim sibi naturaliter insitam peragenti, etiam quiescentis membri quidam consensus cooperationis accedit, eadem rationis consequentia de anima quoque sentiendum est. Nam cum quiddam ejus quiescit. quiddam vero movetur, totum parti necessario consentit, quia nec possibile est unitatem naturalem tunc posse dividi, etsi pars quædam potentiarum eius in operatione persistat. Sed quemadınodum vigilantibus et satagentibus obtinet quidem mens. zique sensus obsequitur, nec eis tamen adesse dispen-

mens usibus cibum providet, sensus autem quod provisum est, ea vero corporis virte notrimentis invigilat, proprie sibi quod datur rit; ita per sommum ablato harum potentiare quodammodo commutantur in nobis, et obt quod irrationabilius esse probatur. Aliorum efficientia conquiescit, non tamen omnino re tur. Tunc enim vis animi qui nutrimentis quamvis per soporem ad digestionis contencium omnemque naturam sibi vacare rermitt enim ab hac ejus operatione potentia illa s abstrahitur, nec enim fas est quod semel nat unitum est, possit divelli, sed elucescere nor eius effectus, somni otio impeditus. Hac ita tit, consequens est cum hic movetur, uti dicamus moveri pariter, et eum quiescit, sim quiescere. Quemadmodum vero circa ign fleri naturale est, ut cum paleis undique nulloque spiraculo suscitatar, nec circum pascat, nec penitus exstinguatur, sed pro quidem fumus exsurgat, quod si paululum c fuerit, illico fumus excitator in flammam: et mens olio sensuum tempore soporis obte elucere per cos potest, uec prersus inter instar summi videtur operari, in aliquo quide in aliquo vero prævalens : et sicut quispia cus, resolutis lyræ nexibus, si plectrum che ciat, non ei modulatio competenter occi plerumque manus artificiose movetur, du ctrum ad locales positiones accentuum, soi non efficitur nisi inordinatus ex motu c quæ vocant Græci βόμδον; ita per somnum bus sensuum membris resoluțis, aut omnir artifex animus, si corpus nimia plenitudin vetur, aut certe languidius et obscurius c cum hoc organum sensuale diligentius ar excipere. Quapropter in somnis memor confusa, præscientia vero quibusdam v obruta, præter votum ac studium quasda tur imagines, et aliquid eorum nonnun sunt ventura prænuntiat. Nam per subtil turze plus aliquid habet quam corporis cr potest recto ordine futura reserare, qui: spicua et manifesta doctrina proponitur in somnis digesta cornuntur. Sed quidqu ambigua futuri fit denuntiatio, quod æni qui videntur ista discernere, quod. si al in verbis, aliud in intellectibus afferat. 5 Pharaonis botrum premit in patera, s canistro ferre pistor imaginatur, uterque studium quod exercuit se in sompis es: Solitarum namque artium simulacrori scientia mentis impressa per omne vati dici quæ ventura fuerant præstiterum. Daniel et Joseph corunque consimiles nullis turbati sensibus ad futurorum

scientiam, nihil hoc ad præsentem pertinet quæstio- A stomacho, et afiæ cerebri passione vexatis, his etiam nem, quia non bæc quisque sapiens somniorum generibus imputare debet, alioquin et illas visiones quæ divinitus vigilantibus accidunt, non superna visitatione, sed natures consequentia spente sua id operante putabit posse contingere. Sicut ergo cunclis hominibus juxta suum sese moderantibus aninium, quidam sunt qui divina illustrari confabulatione mereantur, ita communiter secundum naturam nobis ac similiter somniorum phantasiis accidentibus, nonpulli per soporem divinæ cujusdam participes revelationis existunt, cæterisque omnibus et si aliqua re per somnium præscientia gignitur, juxta prædictum giguitur modum. Si vero Ægyptius ille vel Assyrius tyrannus ad scientiam futurorum per somnia divinitus instruuntur, aliud quiddam est quod per eos mirauda dispensatione peragitur. Oportebat enim sanctorum sapientiam declarari quæ videbatur occulta, ne communem vitam sine utilitate vel commedo prateriret. Quomodo namque Daniel talis esse nosceretur, nisi incantatorum atque magorum acquisitionem semaii defecisset intentio ? Quomodo etiam salvaretur Egyptus Joseph in custodia constituto, nisi eum discretio somniorum pertraxisset in medium? Et ideo quid aliud ista prætendunt, nec secundum phantasias communes omnino pensanda sunt, consueta quippe somniorum facies cadem universorum est quæ modis platimis specie quadam imaginationis occurrit. Aut coin permanent, ut dietom est, in ea parte animæ qua memoria continetur, studiorum similitudines diurnorum, aut sæpenumero qualitatibus corpora- C liam affectionum somniorum præfiguratur expressio. Sic etenim qui sitit esse se miratur in fontibus, et deliciis gaudet qui cibis indiget, et juvenis ætate vigens imaginum ludificatur illecebris pro similitudine passionis. Novi vero ego per somnium et aliam zaigmatum medentium causam. Nam quidam de occessoriis meis captus frenesi, cum nimium gravareter, quod illi cibus plus quam virtus ejus exegerat esset oblatus, arbitratus est plura intestina stercore pleua sibi superponi. Cumque jam prope esset ut fitigatum corpus ejus sudoribus laxaretur, aquam sibi deserre qua perfunderetur jacens eos qui aderant precabatur obnixe, nec destitit, hoc cum clamore deposcens, donec exitus rerum querelarum talium cjus erupit corpore, et solutus venter intestinorum poulus interpretatus est. Quod igitur obtusa valetudise natura tunc pertulit, corporis inæqualitati compassa est, ut molestiam quidem sentiret, et dicere quidem propter ægritudinem manifeste non posset, Hipe, sicut datur intelligi, nisi ex incommoditate contingeret, sed naturali sopore mens sospitate gercretur, somnium profecto ei qui sic crat affectus, existeret, aquam quidem sudorem, fluxum vero intestinorum gravedinem, esca enim gravitatem et pressuram moventis insinuat. Hoc idem vero videtur es plurissis peritis medicinæ, quod scilicet, juxta passionum differentias, somniorum quoque variæ acies agrotantibus accidant, alice quidera defectis

qui febre laborant aliæ, et aliæ qui ex cholera periclitantur et flegmate. Itemque dissimiles his qui plenitudine et inanitate decumbunt. Ex quibus possibile est animadvertere quod illa vis animæ per quam nutrimenta nobis incrementaque contingunt, habeat aliquam intellectualis rei particulam, qua sibi societate consertam, dum qualitas affectionis corporem similitudinem quodammodo præferat, juxta-passionem quæ obtinet imaginationem congruentem. Itemque multis etiam secundum morum diversitatem somniorum quoque visa formantur. Alia namque sunt viri fortis, alia meticulosi, alia luxuriosi, et alia continentis; aliis largus et aliis avarus imaginibus illuditur: nusquam vero in his intelligentia mentis B operatur, sed animæ pars irrationabilior, ut sæpe diximus, has phantasias facit, et quibuscunque vigilans studiis assuescit, horum sibi similitudinem præformat in somnis.

#### CAPUT XV.

Quod unica duntaxat anima sit in corpore humano. triplici potentia constans.

Sed multum a proposito sumus abducti. Demonstrare namque sermo promiserat quod mens non in aliqua parte corporis esset inclusa, sed æqualiter per totum sparsa discurrat, juxta naturæ similitudinem motum subjectæ partis efficiens. Est autem ubi et ipsa mens naturæ subsequens impetus ministerium quodammodo servitutis impendit. Frequenter enim natura præcedit corporis, et aut occasiones lætitæ aut causas moeroris insinuat, ita ut ipsa quidem præstet initium vel cibos appetere, vel quamlibet aliam rem voluptatis implere. Mens autem tales motue carnis excipiens, consilii sui nisibus consideratarum rerum parat effectus. Hæc vero non fit in omnibus, sed in his tantum qui turpiter affecti, dominatum rationis naturæ nutibus subjugant, quique suffragiis ejusdem mentis voluptatibus sensuum servil ter obsequentur. A perfectioribus autem non ita fieri certum est, apud quos mens præcedit in omnibus, et ratione potius quam passione id quod oportet exsequentur, naturaque vestigia percuntis directa sectatur. Quia vero tres differentias vitalis potentia ratio deprehendit, id est nutrimentalem, que propter Causam absolveret. Nam simul et sudor plurimus ex D sensus aliquos augmenta recipit, et sensualem, quo sic nutritur ut sentiatur, et rationalem, quæ perfecta est et per has omnes extenditur, ideireo notandum est quod una vis tantummodo vitalis, altera vero sensualis, tertia vero præ cæteris etiam rationalis existat. Sed nemo per hæc æstimet tres animas in hominis conformatione propriis circumscriptas esse limitibus, et velut ex pluribus eam credat esse conflatam, cum vera et perfecta una sit anima naturaliter spiritualis atque intelligibilis, quæ per sensus miscetur materiali substantice. Omne vero materiale alque corporeum quod in conversione atque mutatione est, siquidem participium capit animatæ potentiæ, motum per incrementa sortitur. Si vero ab effectu vitali recesserit, motum suum corruptione testabitur. Igitur nec sensus propter materialem A vel ambiens, sed invisibili quodammodo et iner substantiam, nec intellectualis in nobis potentia propter sensus operatur.

#### CAPIT XVI

Quod proprie hominis anima rationalis et sit et dicatur, et quod anima per totum corpus fusa nusquam certam sedem habeat.

Quod quædam de creaturis hac vi tantummodo nituntur, qua nutriuntur et crescunt, aliæ vero sensuum potentia prævalent, et nec illa sensibilis, nec ista rationalis participantia probantur esse substantiæ, idcirco quis animarum esse multitudinem suspicetur, cum differentiam earum non competenti ratione definiat, quia omne quidquid in rebus est, siquidem perfecte et integre vocatur, proprie constat esse quod dicitur. Si autem non per omnia, qued B l'acianus hominem ad inaginem et similit appellatur existat, inane nomen ei putatur ascriptum. ut puta quod rerum vim non demonstret, dicimus enim proprie subjecto nomen imponere. Quod si quis ex lapide fabrefactam similitudinem veri panis ostentet, cui et forma quidem ipsa sit, et magnitudo ejus videatur ægualis, nec non et eamdem coloris sknititudinem præferat, ita ut multis indiciis verus putetur, desit autem illi quod cibus possit existere, idcirco jam lapidem proprie vel naturaliter, non nisi abusive panis appellationem dicimus accepisse. Item cotera juxta eamdem rationem que non sunt per omnia quod dicuntur, babent ex abusione vocabulum. Sic igitur et anima cum perfectionem in ratione et intellectu prorsus obtineat, omne guidguid hæc non est, æquivoce quidem anima potest esse, non C tamen vere dicitur anima, sed est vitalis quædam efficientia que per abusionem anima nuncupatur. Propter quod et irrationabilium naturas tanquam non procul existentes a surculari vel seminali vita, dedit ad usus hominum Deut qui de singulis quibusque justitiam legis suze affixit, ut hi qui corum vescuntur carnibus, pro oleribus habeant. Omnes enim carnes manducabitis sicut olera feni. Parem namque blus habere videntur per sensuum vegetationem, quani illa quibus aluntur, et quibus crementa percipiuut, quæ res instruat amatores carnium, non multis sensibilibus animum suum nectore, sed magis spiritalibus privilegiis occupari, quod in bis vere animæ conspiciantur effectus. Nam in rebus carnalibus irrationabiles nobis sunt compares et æquales. Sed in aliud D nescio quomodo consequentia sermonis inflexa est: non enim hoe erat in contemplatione propositum, at quid esset excellentius in homine, utrum mentis operatio aut substantia materialis, inquireret; sed and in alique parte corum que in nobis sunt mens esset innexa, æqualiter autem in omnibus et per omnia sese diffundat, et nec extrinsecus continest, nec contineatur intrinsecus. Hæc enim forma in cadis aut in situlis aliisque similibus vasis atque corporibus. que se sua capacitate continent proprie pervideter : communio vero mentis ad corpus incliabilem quamdam et incomprehensibilem copulam habere cognoseitur, nec interius existens, quia res incorporea nequit corpore contineri, nec exterius circumfusa

rata ratione naturæ conjuncta aique connex: ipsa, et circa ipsam prorsus inspicitur eo (ut modo, que nec intelligi potest omnino nec dici. quod juxta proprium ordinem eadem valente n mens quoque suos effectus exercest. Si auten licto quodam natura nutaverit, etiam motos n titubare necesse est.

#### CAPUT XVII.

Enarratio divini sermonis quo dicitur, Faciamus nem ad imaginem et similitudinem nostra quo perquiritur quæ sit ratio, et in quo sim beatæ et impassibili naturæ hoc passibile nest mortale, et quemadmodum in imagine mascul probetur et femina, cum in primæra forma 1 exstare videantur.

Sed assumainus iterum divinæ vocis orac nostram, quam parva atque indigna ponnulli e: rum de magnificentia hominis suspicati su eum collatione mundi hujus extollere puta Dixerunt enim parvum mundum esse homin ipsis exstantem universalibus elementis. Se qui tanta jactantia nominis hujuscemodi | substantiæ contulerunt, sui prorsus obliti sui ex proprietatibus muris et culicis præconia inepta finxerunt. Nam et illis ex quatuor e natura compacta est, et circa omnes animai rum elementorum plus minusve quedam po nitur, sine qua subsistere ea quæ utuntur omnino non poterunt. Quid igitur amplui mundi figuram vel similitudinem putetur ho ferri, cœli quod transit, terræ vero quæ et omnium quæ in his continentur continent situ, pari conditione labentium? Sed in que ecclesiasticam rationem hominis magnitude eo quod ad similitudinem mundi est conditi isnaginem factus est Creatoris. Fortassis sit imaginis ratio quæras, quomodo incorporale sit simile, quod temporale est semincommutabili id quod continuis motibus i impassibili etiam et incorruptibili quod i corruptioni subjectum est, et ei qui sine ulla id quod semper in malitia et defecti tur. Mukum namque distat inter primæva et cam quæ ad similitudinem ejus facta quippe, siservet principalis formee simility imago et proprie imago dicitur. Si vero al tione discedat, slind quiddam esse monst modo ergo mortalis homo purissimae illius lis natura semperque subsistentis imago es tur? De his itaque selam veram rationem evidenter agnoscit. Nos autem, quantum c mus, quibusdam conjecturis atque conj veritatem ipsam sedulo investigantes, hoc esse quod quæritur, de quo nos nec di vina quæad imaginem Dei factum hominem ret mana natura deflenda miseria est. quia b impassibilis vitæ similitudinem gerit. Net tem e duobus alterum confiteri, ut si qu Decqued nostrum est, aut passibilem div parsibilem bumanam putet esse subita

utrisque cernatur. Si vero neque Divinitas in passione est, neque postra passionibus probantur excepta, putas quæ altera relinquitur ratio secundum quam divinam vocem veracem esse dicamus, quæ imaginem Dei hominem esse testata est? Igitur eamdem scripturam sumamus universam, si quomodo per eam nobis aliqua declaratio ad id quod quæritur elucescat. Posteaquam dixit: Faciamus hominem, et ad quam rem factus est indicavit, inferens quod fecit Deus ad imaginem, ad imaginem Dei secit eum, masculum et seminam secit ees. Jam vero in superioribus dictum est quod ad destructionem impietatis hæreticæ sententia ista processerit, qua competenter instruinur, quod fecerit hominem unigenitus Deus ad imaginem Dei, ut nulla ratione divinitatem Patris B et Filii discernere moliamur, cum æqualiter divina Scriptura Deum utrumque sateatur, et eum qui secit hominem, et eum ad cujus imaginem factus est. Sed de his nunc omittatur assertio. Vertamur autem ad propositam quæstionem, quomodo divina quidem natura beata sit, et eam quæ similis ei est miseram Scriptura commemoret. Igitur verba insa diligentius exploremus, et inveniemus aliud quiddam esse quod ad imaginem Dei factum est, aliud vero quod nunc in miseria pervidetur. Fecit, inquit, Deus hominem; ad imaginem Dei fecit illum; finita est ejus qui factus est ad imaginem Dei conditio. Deinde adjungitur velut de eadem conditione sermo, cum dicitur : Masculum et seminam secit eos. Cunctis autem reor esse notisgitor alienum. In Christo namque Jesu, sicut dicit Apostolus, neque masculus, neque femina, sed quia per hæc divisit hominem sermo divinus, duplex quædam probatur naturæ nostræ formatio, et ea quæ divinam refert similitudinem, et ea quæ ab ista differre monstratur. Aliquid cnim tale contestatio relationis insinuat, primum quidem dicens, quia fecit Deus hominem; ad imaginem Dei secit eum. Itemque subjiciens, quia masculum et seminam secit eos. Hoc autem in his quæ de Deo sentiuntur probatur extraneum, sed arbitror ego per hæc quæ a Scriptura sancta dicuntur magnum atque sublime dogma declarare, quod tale esse pervideo: duabus rebus secundum summitates ab invicem separatis mediam humareamque et irrationabilem brutamque naturam. Nam utriusque rei ratio in hominis conformatione conspicitur: divina quidem, hoc quod rationalis et intellectualis est, quod etiam masculi ae feminæ differentiam refugit; irrationalis, boc quod corpoream constitutionem in masculum divisam gestat et feminam (in his enim utrisque versantur universa quibus coquinctur humana substantia); sed prælatum esse 1 quod in nobis intellectuale est ei rei quæ humanæ propagationi servire videmus, ordine ipse conditionis exsequente didicimus. Ad effectum quippe generationis quadam est hominis cum irrationabilibus imata conjunctio. Primum igitur ait quia fecit Deus kominem, ad imaginem' Dei fecit eum: ostendit per

squitatibus istis substantis similitudo rationis in A hoc id quod supra dizinus Apostolum definisse, quis in Christo Jesu neque masculus neque semina. Deinde intulit quod humanæ naturæ proprietates exprimeret, masculum et seminom secit eos. Nec me quispiam culpet quod propositæ rationis intelligentiam videar ex alto deducere; Deus enim naturaliter existens quidquid boni cogitatione complectimur, imo potlus omni bono quod aut intelligi potest aut comprehendi præstantior, non ob aliam causam creavit hominem nisi quia bonus est. Talis ergo cum sit, et propterea naturæ formatioris exstiterit creator, nemaquam imperfectam virtutem suce bonitatis ostendit, ut aliquid ex his quæ ei suppetunt daret, aliquid vero invidia cogente subtraheret, sed perfectæ bonitatis species in eo est, ut hominem qui non erat in gencrationem produceret, bonorumque participem faceret. Quia vero bonorum ipsorum multa probatur esse congestio, que non possit numero facile comprehendi, idcirco generali quadam voce universa simul Scriptura complectens significare curavit, cum ad imaginem Dei factum hominem retelit. Æquale enitte est boc, ac și diceret, humanam naturam omnis borii factam esse participem: si enim bonitatis est plenitudo divinitas, et hujus homo imago est, profecto et in plenitudine sit omnis boni licec imago, juxta primævam formam similitudinem possidet. Est igitur in nobis totius boni conditio, totiusque virtutis et sapientiæ, et quidquid illud est quod optimum possit intelligi, præ omnibus vero quod ab onni necessitate liberi sumus, nec subjugati quadam naturali posimum, quod idipsum ab illa primæva forma intelli. C tentia, sed arbitrio proprio ad consilium quod placuerit inclinamus; virtus enim spontanea quædanı res est, et nullius subjecta dominio. Quod autem quadam necessitate coactum est, virtus esse jam non potest. Cum ergo pene in omnibus primævæ formæ pulchritudinem formamque imago demonstret, nisi in aliquo differat, jam non erit similitudo, sed ipsum atque æquale illi per omnia demonstrabitur, quod in omnibus immutabile comprobatur. In quo ergo Divinitatis et similitudinis ejus distantiam pervidemus? In boc procul dubio, quod Divinitas increata est, bæc autem creationi subsistit, quæ proprietatis differentia rursus aliarum proprietatum consequentiam protulit. Occurrit enim cunctis indubitata professio, quod increata natura incommutabinam esse substantiam, inter divinam scilicet incorpo. D lis sit et semper eodem modo permaneat, creatura vero non possit sine mutatione persistere. Ipse denique ex nihilo ad existentiam transitus, motus quidam erat atque conversio, cum non existens ad essentiam divino consilio transmutatur. Et sicut impressam in ære figuram sanctum Evangelium Cæsaris appellat imaginem, per quod addiscimus quod juxta figuram quidem similitudo Cæsaris, in subjecto autem differentia ejus appareat, ita et in prædictis ratione pro figuris sunt ea quæ in contemplatione divinæ naturæ humanæque cernuntur; eorum quibus eadem similitudo est, in subjecto prorsus differentiam reperimus, quam intuitu mentis increata natura creataque conspicinus. Quoniam igitur Divinitus ipsa semper est, homo vero per creationem factus

ex mulatione comit existere, cognationemque quam- A opinor absolutionem quastionis qua ab am dam videtur habere cum natura vertibili : ideirco qui novit omnia antequam fiant, sicut propheta promiserat, providens atque prospicie: s virtute præscientize sure in quæ declinaret juxta spontaneam voluntatem humani motus arbitrij, id quod futurum erat inspexit, tribuens imagini differentiam maris et feminæ, quæ jam non ad divinam formam principa. lemque respiceret, sed, uti dictum est, irrationabili naturæ propinguare videretur. Causam vero tanti bujus artificis soli quidem illi intelligunt, qui veritatem propriis oculis intuentur, et verbi ministri sunt; nos autem, sicut est possibile, conjecturis quibusdam atque indiciis veritatis vestigia prosequentes, quod incidit animo, non enuntiativo modo proferimus, sed exercitii loco devotis auditoribus intimamus. Quid B ter introductum. Mansisset autem in illis di est ergo quod de his excogitare potuinus? Dicens Scriptura divina, quia fecit Deus hominem, indefinita significantia omne hominum genus ostendit. Non enim nunc Adam in conditione nominatus est, sicut et in consequentibus declarat historia: sed nomen homini creato, non cuilibet homini generale est. Hinc ergo ex hac generali nature appellatione, tale quid excogitare compellimur, quod divina virtus atque præscientia omnem humanam naturam in prima conditione complexa esse videatur. Oportet enim Deo nihil indefinitum in his quae ab eo creata sunt æstimare, sed singulis eorum quæ sunt esse modum certissimum Creatoris sapientia terminatum. Sicut enim quilibet hic homo quantitate corporis terminatur, modusque substantiæ ejus est qualitas, C angelis sunt, ct sunt filii Dei, cum sint filii quæ simul cum superficie corporis explicatur, sic arbitror velut in uno quodam corpore, totam plenitudinem humanitatis ab universitatis auctore præscientiæ virtute complexam: et boc Scripturam insinuare, cum dicit : Et fecit Deus hominem ; ad imaginem Dei secit illum. Non enim imago hæc in parte naturæ est, nec in uno aliquo qui in singularitate propria cernitur ista gratia terminatur, sed in omne genus æqualiter hæc talis et tanta potentia virtutis excurrit. Hujus autem rei signum est, quod mens æqualiter omnibus inserta est : universis autem cogitandi et recogitandi constat inesse rationem, catera omnia quibus divinæ naturæ similitudo declaratur, in eo quod ad imaginem Dei factus agnoscitur. Sive enim ille qui prima mundi est conditione formatus, sive hir qui post consummationem totius mundi futurus est, æqualiter in se divinam præferre probatur imaginem. Licirco unus homo universitas appellata est, quia divinæ potentiæ nec præteritum aliquid nec futurum, sed et quoil exspectatur, veluti si præsto sit, virtute qua continet intuetur. Omnis liaque natura a primis usque ad novissimos transcurrens, una quædam est imago substantia: differentia vero in masculo et femina deinceps ob hanc, ut arbitror, causam in conformatione peracta est.

#### CAPUT XVIII.

Quid oportent respondere eis qui ambigentes inquirunt an peccatum procreatio filiorum sit.

Melius autem priusquam propositio veatiletur,

nostris profertur inquirere. Dicunt enim ante per tum nec partum fuisse, nec gemitum, nec appeti qui propagationi prolis obsequitur : pulsis auter paradiso post delictum, et muliere parturiti damnata supplicio, tunc Adam convenisse ut s conjugem jure cognosceret, et sic effectum esse creationis exordium. Si ergo muptiæ in paradiso erant, neque gemitus ibidem, neque partus, nec cese aiunt ex consequentibus æstimare, quod quaquam multiplicarentur homines, nisi ad mort: tem hanc immortalitas recidisset, et naturam ni sua conventione servarent, pro defunctis eos nascuntur ex eis continua successione restituen ut videatur peccatum modo quodam hominum genus humanum primitus formatis, cumad succ nem aullo mortis metu natura moveretur. Sedin l rum vera quidem ratio, quacunque illa est, solis es qui juxta Paulum felicis paradisi verbis ineffal probantur instructi; nostra vero talis esse mons assertio. Resistentibus quondam Sadducæis verit surrectionis, et illam multinubam mulierem quæs fratres habnit, in sui pravi dogmatis confirmat proferentibus, ac deinceps cujus corum post re ationem foret uxor sciscitantibus. Dominus res non solum Sadducteos informans, sed oumibus post resurrectionem vitæ sacramenta patefa In resurrectione, inquit, negue nubent, neque uxores; neque enim ultra mori poterunt, æquale surrectionis. Gratia vero resurrectionis nihi alind pollicetur quam ut antiquum in stanostris lapsibus innovemur. Quidam namque sus ad pristinam vitam, gratia quam præst existit, quæ pulsum de paradiso hominem il rum feliciter introducit. Si igitur reparatoru versatio familiaritate ac numero sociabitur rum, clarum est quad homo ante ruinam angelus habebatur. Ideirco et cum priorem vita nostra receperit, angelis indubitanter æt Sed quamvis, ut dictum est, inter illos nullæ sint, tamen in infinitis millibus exercit lorum sunt, ita Daniele propheta in suis v intimante. Ergo juxta eundem modum s nullus excessus ab illa nos angelica dignita heret, nec nobis utique ad multiplicationen nuptiæ necessariæ probarentur. Sed quicu naturæ motus est, quo angeli multiplicantu ctissimus quidem, licet conjecturis humani tari nequeat. Verumtamen qui profecto e: modus, et in his qui paulo minus quam ant rati sunt, effectum sum operationis ostende ad prædestinatum numerum genus humanu ris voluntate multiplicans. Si vero quispian coarctet, inquirens modum ipsum quo animæ lieri, si homo nuptiarum opera non interrogemus et nos, qui modus sit institu gelicae, quomodo in infinitis millibus et it sistere probentur essentia, in multo n'n

mero con tituti. Hoc quippe competentius responde- A est, ad hominis translata conservationem, passionum mus ei qui proponit, quomodo possit sine nuptiis homo persistere, dicentes, eo modo quo angeli sine nuptiis esse noscuntur. Nam quod similis eis ante transgressionem fuerit homo, rursus ejusdem similitulinem reformatio manifestat. His igitur hoc modo patefactis, ad propositam quæstionem recurrat oratio, cum si post conditionem imaginis, differentiam maris et feminæ Deus suo dignatus sit excogitare firmamento. Ad hoc enim utilem fateor esse superiorem hanc inspectionem quæ a nobis exprompta est. Nam qui cuncta ut essent produxit, totumque hominem sua dispositione ad divinam formavit imaginem, nequaquam parvis ac modicis adjectionibus pertulit animarum numerum in sua plenitudine minus videri persectum. Sed simul universam plenitudinem hu- B manæ naturæ effectu præscientiæ contulit, quam etiam sublimissimo atque angelorum non dissimili fine condecorans, quia scivit omnipotente providentia quod non recte moveretur humanæ voluntatis arbitrium, et propter hoc ab illa angelica conversatione recederet, ne per hoc humanarum multitudo minueretur animarum, cadens ab eo modo quo multiplicati sunt angeli, propterea naturæ nostræ congruam et dignam his qui in peccato laberentur multiplicationis providentiam format, pro angelica sublimitate, jumentorum atque irrationabilium modum, quo exisse sibi succedunt, inserens humanæ substantiæ. lline mihi videtur et magnus ille David compatiens hamanæ miseriæ talibus verbis ejus deflere naturam. norem dicens quod sanctis angelis consimilis fuerat; proplerea comparatus est jumentis insipientibus et similis factus est illis. Vere namque jumento similis factus est, qui hanc animalem generationem in sua natura suscepit, propter conversionis casum qui ei ex conformatione materiæ contigit.

#### CAPUT XIX.

Quod passiones in nobis irrationabiles ex cognatione ipsius naturæ probentur hubere occasiones.

Arbitror enim ex hoc initio, etiam vitia universa veluti e sonte quodam manantia scatere in hominis conversatione miseranda. Hac autem præsens assertio argumentatione firmatur, quod passionum quædam cognatio nobis et irrationabilibus æqualis appareat. ad divinam speciem formata est) initia passibilis affectionis ascribi : sed quia irrationabilium animantiem in hunc mundum vita præcessit, et ob prædictas causas homo quoque ex eadem formatione aliquid babuit juxta generandi decorationem, idcirco particeps etiam reliquorum quas in natura conspiciuntur effectus est. Nec enim juxta furorem homo Deo similis est, neque per passibilem voluptatem supereminens illa figuratur natura; metus quoque et audacia, appetentia plurium atque adiminutionis odium, borumque similia, ah ea figura qua Divinitas exprimitur procul existant. Hæc igitur humana substantia de rationabili parte contraxit. Ea namque quibus brutorum vita ad conservationem sui munita

initia facta sunt. Furore namque conservantur bestize, quæ carne vescuntur; quæcunque vero lasciva sunt, genus suum propagatione multiplicant : fuga custodit invalidum, et metus cum tuctur qui facilius a fortioribus capitur; corpulentum quoque servat edacitas; et si contigerit non assequi quod voluptas inquirit, fit irrationabilis mœroris occasio. Hæc autem omnia, et si qua sunt talia, ex animali brutaque institutione generationi hominum accessisse non dubium est. Sed mihi concedatur ut juxta quamdam fictionem rei mirabilis humanam formam sermone describam. Sicut enim videmus de rebus fictis sculptilia fieri simulacra quæ intuentium animos ad stuporem vertunt, hi qui hujus esse probantur artis exculpunt ita ut interdum unum caput bisorme constituant, sic hominis duplex ac contraria similitudo quædam videtur existere, mente quidem qua Deo dignus est ad divinam formatus pulchritudinem, passionibus autem quarum pulsatur impetu ad bruta animalia quadam proprietate conjunctus: frequenter autem motus pene hrutus efficitur, quoties ad motus irrationabiles penitus inclinatur, obscurans id quod est in se melius, deterioris affectu. Mox enim ut quis ad passionis tabem efficaciam mentis inflexerit, eique sua consilia servire compulerit, tunc quædam depravatio bonæ formationis ostenditur, et ita natura omnis in malitiam commutatur, cum jam ratio penitus excolat principia passionum, et in augmentum nequitiæ vitiorum causas ipsas cogitationes multiplicet. qu'id homo cum in honore esset, non intellexit, ho- C Cooperationem namque suam mens passionibus exhibers, multifidam densamque malorum copiam procreavit. Sic libido voluptatis exordium quidem de similitudine naturæ irrationabilis habuit, sed in excessibus hominum vehementer accrevit, tantas differentias procreatorum quæ veniunt ex ipsa voluntate progenerans, quantas in irrationabilibus invenire non possis. Sic commotio furoris irrationabilis quidem rei cognata est, crescit vero cogitationis accessu. Hinc enim memoria malitiæ, hinc invidiæ, hinc mendacium, insidiæ quoque ac simulationes hinc esse monstrantur. Hæc autem omnia ex iniquæ mentis cultura proveniunt. Nam si passionis impetus nullo cogitationis extollatur adminiculo, cito lassescit, furorque vehemens invalidus approbatur, moxque ut Nou cuim fas est humanæ naturæ (juxta hoc quod n fuerit exortus exstinguitur. Sic avida porcorum edacitas occasiones avaritiæ præstitit, sic assultatio equi exordium superbiæ facta est, et omnia qua sunt irrationabilium probamenta causarum, per mala mentis usum rationabilium initia sunt effecta mortalium. Sicut econtrario cum hos impetus cogitatio refrenat et cohibet, in speciem virtutis protinus transferuntur. Nam ex furore quidem fortitudo descendit, ex pavore cautela; metus autem subjectionem generat, et odlum aversionem malignitatis Instigat; dilectionis etiam virtus desiderium veri boni conciliat; exaltatio quoque mores a passionibus erun. et liberam prudentiam a turpitudinis servitute conservat. Collaudat autem hujus subtilitatis speciem et beatus Apostolus, cum sepenumero nobis imperat vi eq

nis motos talis qui mentem in alta sustollat, ad pufchritudinem divinæ conformetur imaginis. Sed quia gravis quædam est et deorsum vergens qualitas deligorum, meliorique parte valet, magis autem pondere na uræ irrationabil's animæ principale deprimitur, quoniam grave hoc atque terrenum sublimitate mentis elevatur, idcirco plerumque contingit ut munera divina ignoret nostra miseria, pulcherrimæ imagini fædissimam faciem passionis obducens. Ideoque digni sunt qui ista cernentes, non facile divinam formam talibus inesse consentiunt, sed per eos qui rectæ vitæ conversatione resplendent, divinam in hominibus imaginem contueri. Nam si vitiosus quisque vel carpi deditus non sinit de homine credi quod sit divina pulchritudine decoratus, sed ille qui B in virtute perfectus est, et ab omni contagione purissimus, eam firmet opinionem, quæ de hominis parte meliore subsistat, ut (melius enim probatur exemplo quod dicitur) aliquem decorem naturæ contactu malignitatis imminuit, ille vel maxime qui in peccatis probatur esse notissimus, ut fuit Jechonias, vel quispiam alius qui in nequitia clarus esse memoratur. Sed in Mose ejusque similibus imaginis Pulchritudo persecta conspicitur. In quibus itaque decor nulla obscuritate fædatur, in his evidens eorum quæ dicuntur fides elucet, eo quod homo divinæ bonitatis imitator existat. Sed forsitan aliquis erubescit quod sumentes cibum irrationabilis vitæ nos similitudo constringat, et ideirco indignum putat hominem. qui ad imaginem Dei factus est : sed hujus quoque C functionis speretur immunitas naturæ nostræ in illa vita quæ futura est, quandoque tribuenda. Non est enim, sicut ait Apostolus: Regnum Dei esca et posus, nec in solo pane hominem vivere testatus est Dominus, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei, necuon et resurrectionis gloriam, cum vitam nostram commandam angelis approbet. Apud angelos autem cibus non est. Idonea prorsus fides est hanc homini functionem fore liberam, qui ad similitudinem factus est angelorum.

#### CAPUT XX Mystica interpretatio ejus quod de omni ligno quod in paradiso erat komo edere permittebatur.

Sed forte non in eamdem iterum vitæ speciem reviverenus. Verum ego sanctam Scripturam audiens, D.

Que sucrit in parudiso vita, et quale sit illud lignum audiens, D.

non cibum concernus. non cibum corporeum novi, nec solum quæ ex carne est lætitiam. Sed et aliam escam prorsus agnosco, quæ similitudinem quamdam proportionis escæ hujus corporis gerat, cujus etiam voluptas atque suavitas ad auimum solummodo transeat. Unde et Sapientia esurientes cohortatur et dicit : Edite de meis panibus : et beatos asserit Dominus eos qui bujuscemodi cibos esuriunt. Et si quis, ait, sitit, veniat ad me, et bibat. Magnus quoque Isaias : Bibite, inquit, lætitiam, præcipiens his qui ejus audire magnificentiam possent. Est autem quædam etiam prophetica comminatio in cos qui tali ultione digni sunt, ut tanquam fame puniantur. Fames autem non indigentia panis aut aquæ, sed verbi defectus est. Non fames, inquit, panis,

quæ sursum sunt sapiamus. Et ita reperies quod om- A neque sitis aquæ, sed audiendi verbum Dei; plantationis ergo illius quæ in Edom a Deo facta est. Voluptas autem (quam interpretatur Edom) dignum quemdam fructum nos excogitare compellit, ex quo indubitanter alebatur humana substantia, nec hanc profecto voluptatem que transit ac defluit in paradisi conversatione sentire convenit. Ab omni ligno, inquit, quod est in paradiso comedes. Quis dabit ei quod salubriter esurit lignum illud quod est in paradiso. quod omne bonum prorsus amplectitur, cui nomen est omne cujus participationem lex homini tribuit? Generali namque et supereminenti verbo omnis bæc bonorum species sibi cognita est, totumque hoc unum est; quis autem me ab illius ligni gustu permixti, si atque in utramque partem vergentis amoveatur? Non enim prorsus habetur incertum apud eos quos gratia contemplationis illustrat, quid sit omne lignum cujus fructus vita est, et iterum quid sit hoc promiscuum atque confusum cujus contactu mors gignitur. Qui enim omnem incunditatem copiosa largitate concessit, profecto quadam ratione atque providentia hominem a communium perceptione prohibuit. Ac mihi videtur oportere non magnificentissimum David et sapientissimum Salomonem legis hujus desertores assumere. Utrique enim hujus cibi vivam gratiam professi sunt. Id enim, quod vere est. bonum, omne utique bonum est. David quidem dicit: Delectare seu deliciare in Domino. Salomon autem sapientiam ipsam, quæ est Dominus, lignum vitæ cognominat. Ergo idipsum est lignum vitæ quod est lignum omne cujus cibum omnem ei qui secundum Deum creatus est lex divina concessit. Econtrario vero ab hoc ligno lignum secernitur aliud. cujus esca scientiæ boni et mali est, non utrumque seorsum juxta significantiam contrarietatis in parte fructificans, sed quemdam confusum fructum permixtumque proferens adversa qualitate sibi concretum, a cujus perceptione auctor quidem vitae nos prohibet. Persuadet autem serpens ut edatur, ut per hoc mortis machinetur ingressum; cum suasione ipsa prævaluit, lethale consilium tribuens, et colore quodam fallaci eumdem fructum voluptatum respergens. ita ut suavissimus appareret et appetitum gustatus accenderet.

# CAPUT XXI.

Quid igitur illud est quod boni malique scientiam continet, atque per voluptatem sensuum videtur esse gratissimum? putasne conjecturis studio non procul a veritate descisco, scientiæ abutens intelligentia, per hujus contemplationis obtentum. Opinor enim non disciplinam in præsenti hane scientiam posse sentiri eorum qui exercitatos habent sensus, quamdam vero differentiam Scripturarum consuctudibem divinarum scientiæ atque discretionis invenio. Nam juxta disciplinam bonum a malo discernere, perfectioris esse habitus dicit Apostolus, corum qui exercitatos habent sensus. Ideireo etiam ut omnia probemus edocuit, et spiritualis viri proprium esse dixit. quod possit omnia judicare atque discernere. Scientia

vero non ubique disciplinam atque notitiam secun- A boni et mali scientia lignum illud appellatum ease dum significantiam suam semper insinuat, sed in bonam partem juxta effectum gratiæ dicitur, ut est illud : Novit Dominus qui sunt ejus. Et ad Mosen ait Deus: Novi te præ omnibus, et his quæ culpantur in malis, qui novit omnia testatur et dicit : Nunquam novi ros; ergo lignum illud quod scientiam permixtam confusamque fructificat ex his est quæ nobis interdicuntur a Domino. Contrariis namque qualitatibus fructus ille videtur esse conjunctus, qui etiam assertorem probatur habere serpentem : secundum banc fortasse rationem quod malum non proponitur nudum atque intectum, ut ipsum per sese juxta naturam suam conspici queat; alioquin inefficax malitia ipsa mansisset nullo boni colorata figmento, per quod is qui decipitur in ejus attrahi desiderium possit. B Nunc autem permixta quodammodo mali natura est, in alto quidem perniciem continens, veluti quasdam locans apertas insidias. In ea vero seductione quæ non patet, boni quamdam imagineni præ se fert, bonum namque videtur avaris et cupidis materiæ, id est, auri color, sed radix omnium malorum est avaritia. Quis autem in conum teterrime ac sociasinue libidinis rueret, nisi voluptatem bonum quiddam acceptumque reputaret, ad passionis morbum quadam pellectus illecebra? Sic et cætera peccatorum permixtam prorsus babent differentiam, quæ acceptissima primo putantur aspectu, et seductionis fuco pro bonis ab inconsideratis et imprudentibus appetuntur. Quia ergo plérique id esse bonum quod senses letificat arbitrantur, et quedam est cognatio C nominis, seu veraciter existentis boni, seu quod bonum putatur, et non est, hac de causa concupiscentiam illam quæ ad malum velut ad bonum pertrahit, mali et boni scientiam Scriptura sancta commemorat : dum scientia ista quemdam declaret affectum, nec absolute malum, quia boni superficie coloratum est, nec sincerissimo bonum, quia mali in eo delitescit exitium, sed promiscuum, id est, ex utroque perplexum, interdicti ligni fructum esse testatur. cuins gustum dixit ad mortem tangentes attrabere. Pene hoc evidenti et dogmate et voce proclamans, quia quod vere est bonum, simplex et unicum est, a natura omnium alienum; malum vero varium atque sucatum est, quod aliud quidem putetur esse, aliud vero ipsa experientia comprobetur, cujus D scientia, id est operationis effectus causa est mortis et corruptionis exordium. Ideoque præmonstrans serpens fructum peccati nequissimum, non sicut sese habet naturæ malum evidenter ostendit (nequaquam quippe homo seduceretur aperta malitia), sed quadam specie quod apparebat illustrans, voluptatemque per sensus insinuans atque inferens gustui, transgressionem mulieri persuasit, sicut Scriptura dioit: Et ridit mulier quod bonum esset lignum ad vescendum, eratumque oculis ad videndum, et pulchrum ad contrectandum; et sumpsit de fructu ejus atque comedit. E-ca autem illa mater mortis hominibus facta est. Nec estigitur permixta fructificatio. Manifeste namque sermo patefecit intelligentiam, quemadmodum

videatur. Sicut venenum melle circumlitam, secundum id quod sensus mulcet insparsa dulcedo bonua esse creditur, secundum id autem quod sumentes intercipit atque corrumpit, efficitur omni malo deterius. Ut ergo prævaluerunt adversus hominis vitam venena mortifera, tunc homo, magna res, magnumque vocabulum, divinæque figuratio naturæ, vanitati, sicut dicit propheta, similis factus est. Igitur imago Dei in his quæ optima in nobis intelliguntur proprie cernitur; quæcunque vero in vita nostra miseranda videntur et tristia, divina prorsus similitudine probantur aliena.

#### CAPUT XXII.

Quod resurrectio non tantum ex Scriptururum prædicatione, quantum ex ipsa rerum necessitate debeat sustineri.

Sed non est ita robusta malitia, ut prævaleat diviuz potentiz, neque melior aut perseverantior natura nostre inconstantia quam sapientia Dei. Non enim possibile est ut mutabile hoc et convertibile tenacius existat et firmius quam ad ipsum quod jugiter permanet, et in bono sine ulla commutatione perdurat. Divinum igitur consilium prorsus incommutabile semper est, mutabilitas autem nostræ substantiæ nec in male retinet firmitatem. Oued enim semper movetur, siquidem ad bonum tendit eins accessus propter infinitam rem quam proficiendo consequitur. nunquam terminabitur illius in anteriora pregressio. quia non poterit hujus quem quærit ullum terminum reperire, quo comprehenso motus suus debeat quandoque consistere. Si vero ad contrarium deflectat ejus intentio, ubi nequitiæ peregerit cursum, et ad summum fastigium mali pervenerit, tunc jugis se moventis impetus nullum statum de sua natura reperiens, ubi malitize spatia determinata eucurrerit, necessario motum jam ad optima quæque converter. Cum enim malitia nullatenus indeterminate promoveatur, sed necessariis finibus includatur, consequenter mali terminus erit boni successio, et ita, sicut dictum est, natura nostra, que semper immota est, quadam regressione boni deinceps iter excurrit, memoria malorum quibus affecta est, ne rursus ad similia recedat erudita. Iterum ergo cursus noster erit in bonis, propter quod necessariis, ut dixi, finibus. natura malitize probetur esse præscripta; et sicut siunt bi qui de rebus sublimibus disputant, superioribus mundi partibus universum mundum luce compleri, tenebras autem ex umbra terreni corporis et oppilatione generari; (et hoc quidem juxta figuram corporis in modum sphæræ collecti, et post tergum solis radios coni instar excludentes accedere); solem vero multo quam terra est majoris magnitudinis existentem, undique eam suis in circuitu radiis ambire juxta coni terminum emissiones luminis amoventem, ita ut si concedatur alicui quadan. virtute, mensuram illam in quam extenditur umbra transire, erit profecto semper in lumine, mullis occurrentibus tenebris; sic arbitror et de nobis excegitari debere, quod egressi lines malitize, ut in summis fuerimus l'econorum tenebris collocati, rursus versemur in

uti mensuram umbræ bonorum superexcellentem substantiam. Rursus ergo paradisus, rursus omne illud lignum, quod et bonum vita est, rursus imaginis gratia et dignitas principatus. Nec mihi videtur horum quæ nunc ad vitæ necessarios usus a Deo hominibus data sunt, sed quodam rei alterius spes repromittatur, cuius ratio ineffabilis approbetur. Sed consequentia corum quie discutimus prosequamur.

### CAPUT XXIII.

Adversus eos qui dicunt: Si bona et optima est resurrectio mortnorum, cur non olim facta est, sed quibusdam temporum circuitionibus sustinetur.

Fortassis enim quis ad dulcedinem tante spei cogitatione succensus, grave onus magnumque putat esse dispendium, quod non ocius ad illa bona perve- B qui cuncta ordine et ratione dispensat, hanc homini niat, quæ humanum sensum scientiamque transcendunt, moleste ferens intercapedinem temporis, quæ dilatione sui desiderata distendit. Verum non angustetur sicut parvulus, modicam voluptatis morulam impatienter exspectans. Nam quia ratione et sapientia dispensantur universa, necesse est quæcunque fiunt non sine ratione et sapientia contineri. Dicis itaque mihi: Que est ista ratio, per quam non datur statim id ad quod desideratur ab hac vita molestissima pervenire, sed certis præfinita temporibus gravis hæc et temporalis conversatio totius consummationis terminum sustinet, ut tunc humana vita, veluti quibusdam absoluta repagulis, quieta rursum ac libera ad beatum et impassibilem statum futuræ contemplationis occurrat? Sed ad hæc, utrum veritati propin- C quet ratio, de his quæ perquiruntur ipsa evidenter veritas noverit; quod autem nostram subit intelligentiam tale est. Dico etenim sermonem primum rursum assumeus quo dixerit Deus : Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram: imago quippe Dei perfecta in omni humana natura modum perfectionis est consecuta. Adam vero necdum formatus est, terrena vero conditio juxta quamdam sui nominis expressionem dicitur Adam, ut asserunt qui Hebrææ linguæ periti sunt. Ideirco et Apostolus patria voce, id est, Israelitarum sufficienter instructus, hominem de terra terrenum nominat, velut in Græcum sonum Adæ vocabulum transferens. Factus est igitur ad imaginem homo universalis, si natura Deo simillima, tius, sed omnis naturæ simul plenitudo. Vidit autem quia omnes fines continet, sicut Scriptura commemorat, quia in manu ejus omnes fines terræ; vidit qui novit omnia antequam fiant, divina scientia cuncta complectens, quanta juxta numerum in singulos futura esset humanitas. Et quia pariter quoque vidit figmentum ad malum nisus habere proniores, et quod ab angelica dignitate sponte defluens, communi naturæ humillime necteretur, idcirco quiddam de irrationalibus imagini suæ permiscuit. Non enim est in illa divina et beatissima natura differentia maris et feminæ, sed quamdam proprietatem irrationalis, ut dixi, formationis ad hominem transtulit, nequaquam iuxta creationem illam sublimissimam multiplica-

lumine post secula nullis comprehensa terminis, vel- A tionem nostræ generationis instituens. (Non emm quando ad imaginem Dei fecit) tunc crescere et multiplicari homines imperavit, sed quando fecit masculi et feminæ differentiam, tunc ait : Crescite et multiplicamini, et implete terram, quod non est divinæ naturæ, sed irrationabilis proprium, sicut historiæ textus ostendit, quæ primitus hic de irrationalibus a Deo prolata fuisse significat. Quod si prius differentiam masculi fecisset in nobis et feminæ, et per hanc vocem qua dictum est: Crescite, vim multiplicationis homini contulisset, nequaquam generationis hujus indigeremus specie, per quam irrationabilia contemplantur. Quia igitur ante contemplatus est virtute præscientiæ suæ Deus plenitudinem hominum per animalem procreationem ad vitam esse venturam, generationis speciem necessariam condidit, quæ ad humilitatem naturæ nostræ proclivior foret, quam vidit antequam fieret, qui futura tanquam præsentia contuetur. Idcirco ad creationem hominum mensuram quoque temporis ante disposuit, ut juxta commorationem prædestinatarum in hoc mundo animarum simul et mora temporis tenderetur, et tunc ipsius temporis fluens motus tandem aliquando consisteret, cum iam in eo humanum genus oriri non posset. Consummata ergo generatione hominum, simul quoque tempus deficiet, et sic restitutio fiet omnium. in qua universali transformatione commutabitur genus humanum, a corruptibili et terreno statu ad impassibilem transiens etæternum, quod mihi videtur et sanctus Apostolus ad Corinthios stationem subitam temporis, et econtrario resolutionem rerum prædixisse mobilium, in quibus ait: Ecce mysterium vobis dico: ommes quidem resurgemus, sed non omnes immutabimur, in momento, in ictu oculi, in novissima tuha. Cum enim plenitudo, ut arbitror, humanæ naturæ juxta præscitum a Deo modum ad suos venerit terminos, quibus ad incrementum numeri animarum nibil ulterius desit, in momento temporis eorum quæ sunt commutationem fleri docuit, momentum nominans et ictum oculi illius temporis individuum et sine ulla distantia terminum, ita ut nequaquam possibile sit juxta novissimum et supremum quidquam plus celeritatis accedere, propter quod multa pars extremitati relinquetur, quæ hanc circumactam commutationem in morte possiet factus est ab omnipotenti sapientia non pars to- D deat, sed mox ut resurrectionis insonuerit tuba, qua tunc excitatura est mortuos, et his qui in vita reperti fuerint juxta similitudinem eorum qui de mortuis resurrexerint immutatis, ad incorruptionem pariter venient, ut jam nequaquam deorsum premantur corporeo pondere, nec eos moles terrena detineat, sed sublimiter in aera perferantur. Rapiemur enim, inquit Apostolus, in nubibus obviam Domino in aera. Et ita semper cum Domino erimus. Igitur exspectamus tempus illud, quod nunc necessario humanis incrementis extenditur. Nam et Abraham, et qui cum eo patriarchæ sunt habuerunt quidem desiderium videre bona Domini, nec quiverunt colestom patriam perquirere, sicut idem dicit apostolus : sed tum adhuc gratia spei sunt constituti, Des

Pauli vocem, ne sine nobis consummarentur. Si igitar illi dilationem hanc a quanimiter pertulerunt, qui de longe spe sola atque fide cernentes bona Dumini et salutantes ea, sieut testatur Apostolus, certam sperandarum rerum jucunditatem in eo tantummedo collocarunt, quod fidelem promissorem confisi sant, quid nos plures convenit æstimare, quibus forsitan nec ad meliorem spes ex vitæ potest qualitate suppetere? Defecit et præ desiderio prophetæ anima, qui per psalmodiam amoris spi magnitudinem consitetur et dicit : Concupiscit et deficit anima mea in atria Domini, et si eum in extremis projici contingat, id postulat, tanquam majus sit atque præstautius, in illis esse novissimum, quam primum in tapatientissiums, beatificans quidem illam conversationem brevemque participationem ejus millibus præsentis temporis anteponens. Melior enim est, inquit, dies una in atriis tu s super millia. Sed tamen necessariam dispensationem eprum quæ geruntur non ægertime ferebat. Idonea vero res ad beatitudinem constat hominibus, quod bona sperare non desinant; idcirco idem propheta in fine ipsius psalmi ponit et dicit : Domine Deus virtutum, beatus homo qui sperat in te. Non itaque convenit parvam curam corum que ventura sunt angusto pectore retinere. Sed ne potius a promissis excidentus, studium nos oportet impendere. Quemadmodum enim si quis me inexpertum rudemque præmoneat, quodæstatis temquidem horrea frugibus, mensa vero copia ipsius ubertatis cibis erit referta quamplurimis, vanus profecto videbitur, si adventum temporis anticipare festinet, qui debet utique primum semina spargere, fructusque sibi diligentia ipsa præparare, velit nolit. Tempus enim sicut prælixum est veniet, quod non similiter excipient hi qui sibi provident abundantiam fruguin, et qui omni apparatu vacui hora ipsa fuerint comprehensi: sic et nobis arbitror expedire, cum sit omnibus patefactum prædicatione divina quæ nunc geritur, futurum tempus nostræ commutationis insistere, non tempora discutere quæ ventura sunt, quia non esse nostrum ait Scriptura nosse tempora vel momenta, neque cogitationes aliquas exquirere, quibus a spe resurrectionis anima debilitata lassescat. Sed si qua credulitas eorum quæ promittuntur in nobis est, debemus, conversationis optimæ studiis inhærentes, futuram gratiæ antiquitatem ipsam venerabilem æquanimiter opperiri.

#### CAPUT XXIV.

Quod qui exordium constitutionis mundi fatetur. necessario ejus etium de fine concedat.

Si quis autem mundi cursum qui nunc est quadam sese lege moventem conspiciens, per quam spatium labitur temporale, nequaquam dicat mobilium cessationem quæ prædicta est posse contingere, manilestum est hic quod nec insprincipio factum a Deo rælum terramque fateatur. Qui enim principium motas credit, de fine omnino non ambigit : qui vero

pro nobis melius providents, juxta ejusdem beati A finem non recipit, constat eum nec initium accepisse. Sed sicut fide aptata esse sæcula intelligimus Verbo Dei, sicut Apostolus ait, ut ex invisibilibus visibi la fierent, eadem side utemur de Verbo Dei, qui necessariam corum quæ sunt translationem fore prædixit. Quo autem id fiat modo, curiosi est quærere. Nam et ibi perfecta esse quæ videntur, ex invisibilium side percipimus, inquisitionem incomprehensibilium transeuntes : quinimo cum de multis ignorare nos sermo commoneat, non parvain satisfactionem de rerum credendarum ambiguitate concessit. Liceret enun contentiosis et ibidem quibusdam argumentationibus sidem consequenter evertere, ne de materiali conditione vera esse putetur oratio quam sancta Scriptura pronuntiat, omnia quæ sunt, ex Deo esse conbernaculis peccatorum. Veruntamen dilationis erat R firmans. Qui vero contraria ratione nituntur, comternam Deo dicunt esse materiam, talibus argumentis suum dogma singentes : Si simplicis Deus naturæ ett. sine materia utique et sine quantitate, et sine mole, et sine compositione est, cujushibet figuræ præscriptionis alienus existens. Omnis autem materia in spatiorum distentione perspicitur, comprehensionem sensuum nequaquam prorsus effugiens, quæ in colore ac figura, mole quoque et qualitate et impressione vel duritia, ac reliquis similibus rebus agnoscitur : quorum nihil in natura divina potest penitus inveniri. Quod ergo machinamentum est, ut ex eo quod nulla distantia præscribitur, natura procedat, quæ distantiis continetur? Si enim hæc exinde creduntur existere, certum est quod inhærere illi, ct pore fructuum fiat opulenta collectio, et replebuntur C juxta ineffabilem rationem, sic in generationis ordinem pervenisse putanda sunt. Si autem in eo res est materialis, quomodo materialis ipse non est, qui in se materiam continet? Similiter autem, et omnia quibus materialis natura figuratur : si ideo ergo creditur esse quantitas, quomodo sine quantitate est Deus? Si in eo quod compositum est, quomodo in e simplex et sine compositione est? Unde eum aut materialem esse necesse est, quia ex ipso subsistere materiam ratiocinatio ipsa compellit. Aut si quisquam\_ hoc refugit, extrinsecus introductam esse materiam ad constitutionem universorum nihilominus æstimabit. Si igitur extraneum erat, aliud præter Dominum fuisse constabit, qui simul intelligatur secundum rationem perennitatis cum ingenito substitisse, ita ut D duo principia pariter ingenita ratiocinatio colligat. ejus scilicet qui artificiosius operatur, et qui hanc disciplinabilem formam hujus operationis excipiet. Si quis autem veluti necessitate compulsus, supponat sempiternam omnium conditorum materiam, quam tunc Manichæus suorum dogmatum favorem defensionemque reperiet, qui materialem causam juxta ingeniti ingenerationem bonæ naturæ coæquare contendit? Sed nos audientes ex Deo esse omnia, Scriptura dicente retinemus, et qualiter ex Dco sint, quia super intellectum nostrum est, nequaquam curiose perquirimus, divinam naturam creatricem credentes esse cunctorum, cum et quod ratio erat constituit, et constitutum jam in quam voluerit quantitatem mira commutatione perquireret. Consequenter ergo arialtramur ea qua sunt ad illam institutionem quæ nec- A confesso inducit: Si autem doleret, undenam eases dum est, divinæ virtutis voluntate posse subsistere, si et consummationem rerum ad ipsius potentiam referentes, in nullo disciplinæ nostræ rationem propter id quod dicere credimus, assumeremus, quamvis possemus quadam inventione verborum suadere illis qui de materia contentionibus disputant, ne auderent facile disputationi nostræ deinceps obviare.

A confesso inducit: Si autem doleret, undenam eases quod sanaret à Nunc autem non est unum quod sanat, sed multa; minime ergo ex uno elemento constituitur homo. Cæterum ex quibus ipsi conantur proprima quatuor esse elementa; etenim Thales aquam solam dicens elementum, demonstrare nititur reliqua tria facile disputationi nostræ deinceps obviare.

#### De natura ceeli, quod non sit ex quatuor elementis secundum Aristotelem.

(Caput subsequens ad hunc librum non pertinet, sed e libro de Elementis huc ex argumenti similitudine fortassis irrepsit, quo loco quartum caput est.)

Aristoteles autem quintum inducit corpus, æthereum, inquam, quod in circuitu fertur, nolens cœlum ex quatuor elementis generatum esse; in circuitu autem ferri dicit boc quintum corpus, quod circulari circumgyratione moveatur, quod Plato ex igne et terra constare manifeste disserit, ita inquiens : Corporeæ speciei, et visibile et tangibile, quod sit, esse oportet, sine igne autem nihil unquam visibile flet, neque sine solido tangibile, at solidum nequaquam absque terra existit. Proinde ex igne et terra hujus Universi corpus incheans Deus fecit, duo autem sine tertio bene consistere nequeunt, vinculo enim utrumque coagmentanti opus est; vinculum vero optimum est, quod et se ipsum et quæ colligantur quam maxime unum efficit; hoc autem convenientissime proportionata est perficere, vinculum dicens media duo elementa ex hujusmodi proportione assumpta. At qui C Hebræorum doctrinam colunt, de cœlo et terra evariant, nam hi quidem fere omnes ex nulla præcedente, materia genitum esse cœlum et terram dicunt, quia Moses ait : In principio secit Deus cœlum et terram. Apollinarius autem vult ex abysso fecisse Deum cœlum et terram; verum abyssi ut genitæ, Moses de generatione cœli non meminit. In Job autem dictum est quod fecit abyssum; ex hoc igitur censet omnia alia generata esse; non tamen ingenitam vult, sed ante cuncta corpora productam eam esse, et præsumpsisse a conditore ad aliorum subsistentiam manifestationem. Unde abyssi 5225, sed quomodocunque hoc se habeat, nihil refert. Nam et ita omnium Deus conditor ostenditur ex non entibus fecisse omnia. Adversus cos vero qui unum solum elementum esse D astruunt, terram, ignem, vel aerem, vel aquam, quæ ab Hippocrate dicta sunt sufficient. Si enim duntaxat unum esset, nunquam doleret homo, neque enim esset a quo doleret si unum existeret; quod si doleret, undenam esset quod sanaret? Oportet autem regrum cum sensu transmutari. Si vero unum solum esset elementum, non existeret utique in quod transinularetur; non transmutatum autem, sed manens in se ipso, nequaquam doleret, etiamsi sensibile foret; at quod patitur ab aliquo pati necesse est. Si itaque unum modo esset elementum, præter illius qualitatem nulla alia foret a qua pateretur animal; quod si neque transmutari, neque pati quiret, quonam pacto 'eret? Ostendens igitur hoc impossibile esse, ex

quod sanaret à Nunc autem non est unum quod sanat. sed multa; minime ergo ex uno elemento constituitur homo. Cæterum ex quibus ipsi conantur proprima quisque communire dogma, his maxime ostenditur quatuor esse elementa; etenim Thales aquam solam dicens elementum, demonstrare nititur reliqua tria ab hac generari, nam hypostasim ejus terram fieri quod λεπτομερέστερον est, aerem, quod tenuius autem aere, ignem. Anaximenes vero aerem solum ponens, ostendere quoque tentat alia elementa ex aere produci. Heraclitus item et Hipparchus Ponticus ignem afferentes, iisdem demonstrationibus utantur. Cum Itaque et hi dicant ignem aliorum elementorum esse generativum, et iste similiter aerem, ille vero aquam, manifeste liquet quoniam omnia elementa vicinsatim se transmutant, inque se invicem vertuntur, quodlibet korum elementum esse necessario consequitur. Quodeunque enim quatuor elementorum absumpseris. et hoc ab alio fieri comperietur.

#### CAPUT XXV.

Adversus eos qui audent asserere coæternam Deo esse materiam.

Non enim juxta eorum quæ per consequentiam reperiuntur materiæ sertur opinio quæ ex intellectuali hanc quoque sine materia existere pronuntiat. Omnem namque materiam quibusdam subsistere qualitatibus invenimus, quibus si privetur, nulla ratione poterit comprehendi. Sed enim unaquæque qualitatis species subjecta ratione dividitur. Ratio autem intellectualis est, nec est ejus corporalis inspectio: ut puta sit in contemplatione nostra propositum animal aliquod, vel lignum, vel quid aliud, quod materiali constitutione subsistit, multa de eodem subjecto cogitationis discretione perpendimus, quorum singula quæ simul inspecta sunt, sine permixtione aliqua ratione et ordine continentur. Alia namque coloris est ratio, et alia ponderis, quantitatis. Item et qualitatis alia, et alia nihilominus tactus; nam mollities et bipedale et reliqua quæ dicta sunt, neque sibi invicem, neque corpori ulla similitudinis ratione consentiunt. Singulis enim propria quædam ratio interpres adjuncta est, nulli earum quæ in subjecto suo cernuntur qualitati communicans. Si igitur intelligibilis quidem color, intelligibilis etiam figura, nec non et quantitas cæteraque hujusmodi proprietatum; horum vero singula si auferas a subjecto. etiam ratio corporis tota dissolvitur: consequens est ut quorum absentiam resolutionis corporis causam esse cognoscimus, horum conventum atque concursum perficere materialem naturam æstimare debeamus. Sicut enim corpus non est color aut figura, aut distantia aut pondus, aut reliqua proprietatum, caicunque adsunt, ad horum singula, sicut diximus, corpus esse non possunt, sed aliud quid præter corpus juxta suam proprietatem esse monstratur : ita econtrario ubicunque memorata concurrunt, substantiam perficient corporalem. Etenim si intellectualis horum probatar inspectio, intellectualis autem divina natura est, nihil incongruens ex incorporea natura intelligibili has occasiones ad corporalem generationens

intelligibiles potentias faciat, earum vero conventus in invicem materialem naturam ac generationem consequenter educat. Sed hæc in transcursu discussa sunt. Nobis autem rursus ad fidem ratio tota referenda est, per quam ex non exstantibus omnia substituta esse didicimus, et rursus in alium quemdam transmutanda statum Scripturis venerabilibus edocti, minime dubi-

#### CAPUT XXVI.

Quemadmodum quis etiam ab his qui foris sunt adducatur, ut Scripturæ docenti de resurrectione debeat credere.

Sed forte quispiam corpora jam soluta conspiciens, et pro modo suarum virium divinam perpendens rationem, resolutionem impossibilem esse fateatur et stare quæ moventur, imo et surgere quæ modo non I moventur, fleri non posse pronuntiet. Sed quicunque est ille primum quidem et maximum de resurrectione veritatis accipiat argumentum, quod prædicator ejus probetur omni fide dignissimus, eorum vero quæ dicuntur sides ex his quæ prædicta ac completa sunt suam retinet firmitatem. Quia vero plures nobis diversosque sermones divinæ Scripturæ commendavit actoritas, facile reor utrum falsa an vera sint ea que dicta sunt ex his que jam completa sunt explorare, et per illa hoc quoque dogma resurrectionis inspicere. Nam si in aliis rebus falsi sermones et procal a veritate monstrantur, nec hoc extra mendacium esse cognoscitur. Si vero extera omnia vera, experientia ipea testante, consequens est per ista veram pradicationem resurrectionis existere. Quapropter C unius vel duorum de his que sunt prædicta memoremue, simulque corum proferamus eventum, quatenus agnescere possimus utrum veritati oratio nostra rescondeat. Ouis igitar ignoret qualiter antiquitus floruerit Israeliticus populus, omnibus se propemodum mundi potestatibus efferens, qualia corum regna erant in urbe Hierocolyma, quales muri vel turres, templi quoque quanta magnificentia, ut etiam discipulis Christi viderentur miraculo, ipsumque Dominum precarentur attendere. Sicque erant ex his quæ cerschant stupore admirationis affecti, ut saucti Evangelii declarat bistoria, dicentes: Qualia opera, qualesque essent adificationes! Dominus autem futuram loci desertionem et pulchritudinis illius exterminium, his qui in presentiarum nimis admirabantur insinuat, T nikil corum que videbantur post panium dicens esse nesurum. Sed et tempore passionis, cum eum mulieres sequerentur plangentes atque lamentantes qued damnatus esset iniqua sententia (needum enim dispensationem corom que gerebantur intelligere poterant), consilium præbuit, et pro his quæ circa se Actant quiescerent, quia lacrymis digna non essent, different autem lamentationes vel planetus in tempus illud quo veras exprimerent, cum civilas corum premerctur ab obsidentibus, et in hoc angustiarum et calemitatis venirent, ut beatum tunc qui non esset matus ee tempore testarent. In quibus etiam scelus illud, quod suos pro fame filios vorarent, prenuntiavit verbis dicens in diebus illis sterilem quæ non pareret

posse subsistere, cum intellectualis quidem natura A esse felicem. Ubi gatur illud regnum, ubi templum, ubi murorum et turrium celsitudo, ubi Israelitarum illa potentia? Nonne illi quidem per omnes fere terras alius alibi videntur esse dispersi, et cum corum subversione regnum quoque est destructum? Videtur autem mihi bæc et horum similia Dominus non ipsarum rerum gratia ante dixisse, (quid enim lucri auditoribus afferret eorum quæ erant eventura cognitio. quæ etsi ante nescirent experientia ipsa cognosce rent?) sed ut per hæc nunc de rebus maximis tides consequenter haberetur. Nam testificatio quæ in istis operibus constat, in illis quoque veritatis esse probatur ostensio. Quemadmodum si quis agricola vim seminum inexperto referens, ab eo minime credatur, sufficit ei ad probationem veritatis iu uno seminis grano eorum demonstrare potentiam, ut de reliquis ejus firma probetur assertio; qui enim viderit unum grantm, ut puta tritici, aut bordei, aut alicujus cæterorum quæ in medicinæ mensura esse contigerit, posteaquam depositum fuerit terræ visceribus. in spicam surgere, ex hoc uno jam de cæteris dubitare non poterit, ita mihi de mysterio resurrectionis testimonium videtur idoneum ipsa veritas prædicta et completa factorum, seu potius ipsius jam resurrectionis experientia, quam non tam verbis quam rebus instructi percepimus. Nam quoniam magnum aliquid et supra fidem erat de resurrectione miraculum. Dominus ab inferiore signo virtutis incipiens, paulatim fidem nostram ad celsiora quibusdam processibus assuescit. Sicut enim quædam mater competenter parvulum lactans interim labellis ubera teneris immulget, ast ubi producere dentes cœperit, offert ei panem, non, sicut est, durum aut rigidum, ne ibi soliditas exasperet mollitiem gingivarum, sed mandens propriis dentibus mordificat, et viribus parvuli cibum præparat congruentem, deinde juxta profectus ætatis ei qui erat mollioribus assuetus escas præparat fortiores; sic humanam pusillitatem Dominus velut imperfectam infantiam tantis alendo miraculis atque regendo per eam quæ desperata decumbebat ægritudine, ei virtutem resurrectionis informat, quæ res ad consummandum erat quidem miserabilis, sed non talis ut minime sieri posse crederetur. Imperaus enim sebri quæ sortiter socrum Simonis exurebat, tantam mali causam sic e vestigio transtulit, ut sine mora consurgens ministerium posset exhibere præsentibus, que sperabatur protinus esse moritura. Post hæc parumper virtutis adjiciens, reguli filium languentem sub professo periculo sanavit. Sic enim narrat evangelica historia : Incipiebat enim mori, patre vociserante ac dicente : Descende, Domine, prinsquam moriatur puer; operator item resurrectionis cius qui credebatur esse moriturus miraculum potentia præstantiore perficiens, ut nec veniret ad locum, sed eminus custoditus vitam puero precenti virtute transmitteret; deinde nos consequenter erudiena, ad virtatum sublimiora perducit. Nam ad filiam principis sponte perveniens occasiones itimerts præstitit, ut et sanitas ejus quæ laborabat profluvio sanguinis vulgaretur, et tanta mora temporis mors prævaleret ægretanti, sed nunc anima separata de corpore, turbatis - A memorata loca ceclinabant, exitiale ac periculosum que clamoribus luctuosis his qui casum planctibus efferebant, veluti e somno puellam imperativo sermone resuscitavit ad vitam. Via quadam et consequentia fragilitatem humanam ad majora sustollens, rurs s bæc quoque miracula solita virtute transcendens celsiore potentia, iter facit bominibus quo fidem resurrectionis admitterent. Civitatem quamdam Naim nomine in Judæa esse sacra Scriptura commemorat. In hac fuit viduæ cujusdam unicus filius puer, non puer talis qui computaretur in parvulis, sed ex pueritia in juventutem jam jamque profecerat. Unde ct juvenem illum sermo cœlestis appellat, plura paucis insinuans. Lamentatio magna est ipsa relatio: Erat, inquit, vidua mater defuncti. Perspicis pondus calamitatis, quomodo passionem breviter extulit. Quid B minus creditur, manifesti miraculi ostensione proenim est quod dicitur? Quia non erat etiam spes ulla qua posset filios recreare, tantæque levamen orbitatis assumere. Vidua quippe erat, nec habebat alterum quem pro defuncto conspiceret. Nam partus ei exstiterat singularis. Quantum vero hoc malum sit, facile omnes intelligunt, qui natura jura cognoscunt. Solum bunc in doloribus noverat, solum suis lactaverat uberibus, solus illustrabat ejus convivium, totiusque doloris, solus erat causa lætitiæ, cum luderet aut aliquid ageret, cum institueretur aut ornaretur, cum coævis in processionibus, in palæstris, in conventibus jungeretur, omne quidquid matris oculis dulce pretiosumque suberat, solus unicus offerebat. Jamque nuptiale tempus advenerat, stirps videbatur generis. ramusculus successionis, baculus senectutis et ætatis C incrementum. Erat et altera lamentationis occasio. Qui enim juvenem retulit florem simul qui marcuerat indicavit, cujus adhuc vultus lanugine vestiretur, et genarum decor grato fulgore nitesceret. Quid igitur super ejus obitu mater pertulit, quanto viscera ejus igne perusta sunt? Quam copiosissimas et amarissimas super eum lacrymas fudit? Tabescens quodammodo et cadayer ejus amplectens, ne properaretur sepultura ejus, tantoque casu satiari desiderans, diu longas in fletu voces emittere cupiebat, ita ut omnes audientes moveret ad luctum. Nec hoc prætermisit euim sancta relatio. Videns, inquit, eam Dominus, misericordia motus est, et accedens teligit loculum; qui autem portabant steterunt; et dixit defuncto: Adolescens, tibi dico, Surge, et protinus eum viventem D matri instituit, nunc non in parva mora atque distantia, quamvis nondum sepulti, tamen sepulturæ vicini, vita Domino resurrectio mortui, equidem miraculum majus, sed æquale prorsus imperium. Adhuc autem magnificentius promuntur signa virtutum, ut magis ac magis propinquetur illi rei qua videtur de mortuorum resurrectione dubitari. Infirmatur quis de familiaribus Christi nomine Lazarus, quem' Dominus quamvis amicum ideirco distult visitare, et ab ægrotante procul abfuit, ut, absente vita, mors aditum reperiret, et per infirmitatem quod suum erat efficeret. Indicat discipulis quid in Galilæa contigerat Lazaro, et quod illuc sibi properandum esset, ut eum suscitaret a mortuis. Illi vero propter Judeorum sævitiam

putantes rursus in Judæam pergere, et inter homicidas impiosque versari, et ideo remorantes atque disferentes, ne ibidem reverterentur tempora protrahebant. Obtinuit imperium Domini, eoque proficiscente discipuli subsequuntur, ut in Bethania primitias universalis quodammodo resurrectionis inspicereut. Quartus erat jam sepulto dies, cunctaque videbantur erga busta persoluta; constabat corpus in monumento depositum, et, quod erat consequens, jam timore distentum corruptionis interitu solvebatur. Sanies enim in terram ipsa necessitate defluebat, fugienda procul dubio res, cogente natura, id quod resolutum fuerat fetor teterrimus exhalabat. Hoc autem factum est ut generalis resurrectionis opus, quod ab infidelibus baretur. Non enim quis elevatur ex ægritudine, nec in extremis locatus retinetur in vita, nec parvula nuper mortua suscitata, nec monumento proximus juvenis suum feretrum deserit, sed vir primatus putrescens atque diffluens, ita ut nec sororibus ejus esset tolerabile ut Dominus propinquaret monumento, propter insitam inolestiam jam resoluto cadavere: una tamen voce vivificatus, fidem facit prædicatori, quæ spem resurrectionis affirmat. Hoc est quod de universis in commune credamus, quod in partibus experientia ipsa didicimus. Sicut enim universali resurrectione dicit Apostolus ipsum Dominum de cœlo descendere in jussu et in voce archangeli et intuba Dei, ut ad incorruptibilitatem mortuos excitet, ita et nunc mortem velutf somnum quemdam imperio dominicæ vocis, is qui erat in monumento discutiens, et corruptionem quæ de morte provenerat a se longe secludens, integer atque perfectus exilit de sepulcro, nec ipsis vinculis quibus erat astrictos ad gradiendum omnino prohibitus. Parva hæc æstimas ad faciendam fidem quod resurrectionem fore credimus mortuorum? An quæris et ex aliis hanc tibi firmari deberi sententiam? Non mihi videtur frustra his qui erant Capharnaum vehiti ex persona eorum dixisse Dominum: Utique dicitis miki hanc parabolam: Medice, cura teipsum. Oportebat enim, ut quod in aliorum corporibus fecerat resurrectionis miraculum, innotescens in se ipso juxta id quod homo esse dignatus est, approbaret, multis sperum modis præ iicationem suam etiam propria morte confirmans. Vidisti puellam nuper vivere desinentem, juvenem quoque propinquantem sepulcro, nec non et Lazarum pens resolutum, omnes æqualiter ad vitam una jussione vocati sunt; queris et eos qui ad mortem per sanguinem et vulnera pervenerunt, ne quis forsitan in hoc defectus sit, quominus gratia cuncta vivificantis apparent. Cerne clavis Domini manus esse transfixas, cerne latus cuspide perforatum, circumfer digitos tuos per aperturas clavorum, mitte manusu in vulmus quod ex lancea constat effectum; conjicis forte quantum ad interiora cuspidis acumen penetrare potuerit ex latitudine cicatricis eius; libet metiaris ingressum, plaga etenim ipsa impulsu virilis manus effecta, quantum in altum descenderit, ostendit evidenter. Si igitur sic affectus resurrexit a mortuis, A opportune illud Apostoli proforimus: Quomodo quidam dicunt in vobis quia resurrectio mortuorum non est? Quia igitur pronuntiatio omnis Domini vera monstratur ipsa testificatione factorum, id enim non tantum verbo didicimus, sed opere ipso manifestam promissionis ejus spem per eos qui jam ad vitam de resurrectione venerunt nos accepisse gloriamur, que jam incredulis ulla remanebit occasio? Nonne renuntiantes his qui per philosophiam et inanem fallaciam despicere simplicitatem fidei moliuntur, purissimam confessionem spei nostræ retinebimus in parvo, dicentes ad prophetæ modum gratiæ ipsius, cum dicit ad Dominum : Auseres spiritum ipsorum et deficient, et in pulverem suum revertentur; emitte Spiritum tuum el creabuntur, el renovable faciem terræ, quando et B Izlari Dominum in operibus suis affirmat, cum desicient peccatores a terra. Quomodo enim quis peccator ultra vocabitur, cum jam peccata esse non possint?

#### CAPUT XXVII.

Qued non sit contra id quod deceat resurrectio mortuorum.

Sed sunt quidam qui humanarum cogitationum defects, ad monsuram nostram divinam potentiam judicantes, quod ipui expere nequeunt, nec Deo esse possibile confirmant. Ostendent enim nobis antiquorum reliquias mortuorum prorsus absemptas, et quas ignis redegit in cineres, et super hac bestins qua vescuntur carnibus, huic rationi admovere monstrantur, et piscem qui caruem hominis naufragio pereuntis in suum trajicit corpus, et hunc rursus effectum bominis escam, atque in comedentis quantitalem per digestionem esse conversum, multaque alia nimis inepta, et magni Dei virtuti atque magni-Scentize prorsus indigna ad eversionem veri dogmatis proferunt; tanquam non possit Deus per hæc eadem rursus ex consummatione quod est proprium hominis reformare. Sed nos in brevi prolixos vanissime rationis corum succidamus excursus, confitentes resolutiones corporis in ea fleri pro quibus constat, nec solum terram, juxta divini sermonis auctoritatem, in terram reverti, sed et aerem atque humorem saze simillimæ portioni restitui, et singula quæ in nobis sunt, ad originemque propriam commigrare. Et licet volucribus carne vescentibus, licet feris carne vescentibus humanum corpus tradatur in cibum, eisque his casibus misceatur, licet sub dentibus piscium seniat, et per ignem in vapores convertatur et pulverem, ubicanque juxta subjectam rationem quis circamtulerit hominem, intra bunc mundum eum esse necesse sit, quem Dei manu contineri vox instruit divinitus inspirata, cum dicit, quia in manu ejus sunt curses fines terrie. Quod si tu non potes ignorare que tuo palmo contineas, opinaris scientiam Dei, que est tua virtute superior, corum que virtute divina manu continentur id quod certum est minime Derserntari?

PATROL. LXVII

#### CAPUT XXVIII.

Onod possibile sit, in omnia elementu humanis corporibus resolutis, iterum ex communi proprium singulis integrari.

Sed forsitan ad elementa totius mundi respiciens, difficile putas statum nostrum ad cognatum elementum aeris attractum, calidum quoque et bumidum. atque terrenum nostræ substantiæ similiter propriis partibus immixtum, iterum de communi singulis qued est proprium posse restitui. Proinde tu vel exemplis humanis non cogitas bec quoque divine virtutis fines non posse transcendere. Vidisti profeeto alicubi in commorationibus hominum communem gregem simul in commune pascentem, sed cam rarsas grex per possessores dividitur proprios, seu consuetudo locorum, seu signa pecoribus imposita, quod suum est restituit singulis : tale quid et de temetipso pertractans, minime ab eo quod decet aberrabis. Denique cum naturali vinculo atque charitate circa corpus suum quod inhabitavit anima detenta sit, inest ei latens quedani permixtis quam nunc habent invicem affectio quedam atque cognitio, veluti a natura quibusdam signis impositis, per que communitas inconfina permanens discornatur proprietatibus singulogum. Cum igitur anima cognatam atque propriant rom ad sometipeam rursus attràxerit, quis, proclabor divina presertim non prohibente natura virtatem, at sua rursus in to convenient, et irreffabili quadam nature concursione ad propria quieque contendant? Quod nutum animus et post resolutionem signa quedam conformationis notire permaneant. ostendit illa disputatio qua apud inieros facta est, quando corporibus jam sepulture traditis, animabus inhæserat quædam notitia corporalis, per quam et Lazarus agnosci, nec dives potuit ignorari. Nibil erge extra rationem est, si credatur ex communi proprietate resurgentibus redire corporibus, et maxime id animadvertit qui naturam studiosius investigare curavit. Non enim per emnia fluunt atque commutantus ea quæ nostra sunt; alioquin incomprehensibilla prorsus existerent, nullam stationem habentia per naturam. Sed diligentius explorata ratione, videta eorum quæ in nobis sunt aliquid stare, aliud vero mutatione defluere. Corpus enim per incrementa detrimentaque mutatur, veluti vestes quasdam per ætates quasdam se induens consequentes; stat autom per omnes has mutationes species inconvertibiliter, in se signa quæ sibi semel a natura sunt impressu non deserens, quibus per universas corporis mutationes suam notitiam retinet. Subtrahenda est autem huic rationi illa permutatio quæ speciei aliqua occasione conjungitur; nam veluti alienam quamdam personam feeditatem sumit species, quam per languoris incommoda sustinet, qua ratione quadam sublata, sicut a Naeman Syro, vel ab his quos Evangelia referunt, rursus species que sub passione latebat, in suam notitiam revertitur sospitate. Igitur, juxta id quod Deo est similis, nulla mutatione fluit atque convertitur, sed fixa permanet, idipsum semper existens.

meundum quam reformațio nostra divinam similitu- A perquiratur a nobis quod în ecclesiis annibi dinem continet; et quoniam differentias speciei temperamentorum qualitates que mutantur efficient, temperatio vero nihil aliud quam elementorum est babitus, elementa autem dicimus quæ universæ conditioni subjecte sunt, ex quibus et humanum corpus subsistere profitemur, necessario species veluti impressa signaculo permanet anima, formamque ipsam expressione susceptam nullatenus ignorat. Unde tempore resurrectionis ea recipiat rursus in se, quæ formæ ipsi congruerint, congruent autem illa quæenaque ab initio speciei probantur esse inserta; erge nihil extra rationem videtur, rursus ex communi ad singulos redire quod summ est. Dicitur autem et ύδραργύριο, quod atgentum vivum valgus appellat, si per prona ac pulverulenta loca fundatur in pilas minutissimas per terram dividi, nec illis concurrentibus invicem posse misceri. Si quis autem ruraus id quod multipliciter dispersum. est in unum redigat. proprio generi fontent conjungi, nullis ad commixtionem suam interjectionibus irretitum. Tale quid arbitror oportere, et circa compositiopem haminis animadvertere. Mox coim ut a Deo facultas fuerit attributa, ultre sibi partes similes propriis miscebuntur partibus, sine ulle difficultate ejus qui naturam reformare dignatur. Nam et in his que nascuatur e terra nullum laborem naturæ conspicimus, cum triticum, vel milicom, vel quid alied seminis frumenti vel leguminis in culmum, aristas spicasque convertit sine difficultate: namque ultro congruens esca de communi ad univecujusque proprietatem seminis transit. É Si igitur omnibus e terra germinibus communiter humor expenitur, et unumquodque per eum nutritur, et quod sibi competit, ad propria trahit augmenta. apid novem si et in reparatione nostre reparationis (sit) hec that, cum a singulis resurgentibus id quod est proprium, sicut in seminibus accidit, attrahatur? Igitur ex omnibus possibile est addiscere nihil extra ea que nobis experientia ipsa nota-sunt predicationem resurrectionis existere. Et quidem de his que nostra sunt, id quod est notissimum silentio pene transieram, ipsum dico nostræ formationis exordium. Quis enim nescial mirificentiam naturæ, et quid accipiat materna vulva, quidve perficiat? Cernis quam simplex quodammodo est et exiguam quod visceribus in occasionem constitutionis nostri corporis deponitur; varietatem vero perfectæ substantiæ quis poterit explicare sermone? Quis autem naturæ communis hujuscemodi epus esse cognoscens, non possibile putet cesse quod geritur? Quod si illud parvum, et quod -pene pre nibilo ducitur, bujus tantæ rei principium esse noscatur, magnum autem dico non solum ad forunationem respiciens corporis, sed prius animam ipsam prorsus admiratione dignam esse pronuntio, et ea ques circa ipsam mentem cernuntur.

#### CAPUT XXIX.

Contra cos qui dicunt exstare unimas ante corpora sua, vel econtrario ante animas corpora formari, in quo quædam sabulosa opinio de animabus.

Puto namque extra propositum esse negotium ut

animæ constitutione vel corporis. Otribusclar visum est, qui ante nos de principatibus dis veluti quamdam pestilentiam protulerunt. conversatione propriæ animæ ante subsista: que illic tam malitiæ quam virtutis exempli sita: et perseverantem quidem in bonis anim: corporalis conjunctionis experimenta sentire boni participatione defluxerit, tunc ad hanc v cedere, atque in corpore commorari. Alii ver tum a Moysé ordinem de conditione hominis tes, secundo loco, id est post corpus anima tempus affirmant, cum primum accipions Deu de terra formavit hominem, et ita per insuffl: deinceps animavit. Hac autem ratione præ ostendunt corpus esse quam animam quæ est serta, eo quod ante formatiun est. Dicun propter corpus animam factam, ne sine spiri matio immobilis permaneret. Omne vero quo pter aliud efficitur, vilius est profecto eo i quod efficitur, sicut Evangelia profitentur anima plus est quam esca, et corpus quam ver tum, quia propter hac ista concessa sunt; no propter escam facta est anima, nec vestimer gratia constat esse corpora formata; sed cui existerent, illa propter usum mocessaria sunt pi Quoniam igitur assertio utrineque opinionis v ratione nod caret, et corum qui prius vivere a in suo quodam statu atque ordine opinantur, rum qui cas post corpora creatas existimant, i sarium esse reer ea quæ in corum dogmatibe seruntur aliquatenus explorare. Nam si vo utrorumque diligentius investigare sermones, e versas ineptias patefacere quæ ipsorum opinio probantur annexæ, spatio longi temporis indige et ideo paucis, sicut est possibile, ca que ab eis sunt intuentes, ea refellere non moremur. Oui n professioni patrocinium præstant, et antiqui animarum conversationem propter hanc vitani poris asserunt, non mihi videntur gentilium dos tum erroribus carere, qui multa de animarum in pora transformatione fabulosa finxerunt. Quo quis diligenter examinet, ad hoc assertiones eq perduci ipsa necessitate deprehendet. Quod au quemdam retulisse qui apud cos sapiens esse p batur, quod et vir fuerit et femina, deinde in v cres evolaverit; itemque idem interdum effloruerit ad postremum vitam sit in humorem sortilus, procul distat a vero, et quidem juxta judicium e quem talia proferre non puduit. Vere namque ra rum corvorumque garrulitatibus et irrationabilit piscium, et arborum insensibilitate digna bac cor doginata comprobantur, quæ unam animam per res pertransire confirmant. Ineptiæ hujus hæc car est, quod ante subsistere animas arbitrantur. Cons quenter enim principium dogmatis corum in ant riora tendens ac promovens, usque ad hac moust delabitur. Si enim propter malitiam aliquam a s blimiore statu decidens anima, sicut asserunt, effic tur homo, vitiosior autem. profecto est conversati

corporalis quant illa intellectualis, necessitas omnis A est, cam in tali vita positam, in qua plures occasiones peccandi deesse non possint, amplioribus malitiis affici, et vitiosiorem quam antea declarari. Humans vero animas vitiositas, irrationabilis rei similitudo est, cui familiariter adjuncta iu naturam jumentorum quodammodo recidit. Semel enim per malitiam proacraus chiam cum irrationabilis effecta fuerit, tanquam a majorum propositione desistit. Mali namque statio virtutis est initium, virtus autem irrationabilibus nulla est. Semper igitur in pejus ipsa necessitate mutabitur, in id quod est deterius abjectiusque perficieus, et ad hoc quod extremum est jugi mutatione pertendens. Sicut autem transcendit rationalis natura sensibilem, sic ab hac ad insensibilem casus est. Sed hacteums corum sermo procedens, licet extra I verifatem feratur, tamen quadam consequentia ex ineptis inepta consequitor. Hine cliam per inco. grua et impo-sibilia fabulosum eis dogma generatur, quod arimer consequenter omnimedum demonstret interie tum. Once enim servel a sublimi conversatione defluit, in nulla mensura malitize stare jam poterit, sed passionum affectionibus irretita, a rationali quidem ad irrationale transit, ab eo quoque in virgulta insensibilia transferentur. Insensibile vero et examime quadam ratione vicina sunt, examime autem sequitur id quosi non est. Ita prorsus hac corum consecutione, ad id quod non existet, anima resolvetur, quia impossibilis erat ei per necessitatem ad meliora transgresses : sed enim seducunt animam ex dumetis ad hominem; ergo præstantiorem vitam quæ in dumetis C est modum conversationis incorporeze per ista demonstránt. Ostensum est namque, quod processos animæ nitentis ad mala, consequenter devolvatur ad infima, inferiorque sit exanimis natura quam insensibilis, ad quam extremitatem initium dogmatis eorum animam consequenter adducit. Sed quia hoc illi nolunt, aut intra sensibilia concludunt animam, necesse est, aut si bine ea rursus ad humanum reducunt, meliorem, sicut dictum est, ligneam vitam primæ illius institutionis ostendi, quandoquidem exinde ad malitiam facta ruina sit. Hinc autem ad virtutem tribuebatur excursus. Igitur sine capite et sine fine hæc assertio esse convincitur, que animas apud se prius p æter vitam carnis astruit vivere, et propter malitiam corporibus obligari. Eorum vero qui juniorem D corpore animam esse contendunt, destructur inconstantia, per ea quæ in consequentibus exponuntur. Quapropter ea rejicienda est ratio quæ ab utrisque desertur, per medium vero opinionum reor oportere dogma nostrum in veritate dirigere. Est autem hoc quod nec justa gentilium seductionem malitia quadun depressas animas opinamur, quas illi quod ad rotationem totius poli, que nimia velocitate fertur, per imbecillitatem concurrere pequeant, ob hoc in terram recidere profitentur; nec rursus hominem velut instantiam quadam ratione ante formantis (sic), ei propterea dicimus animam commodari; alioquin institutioni lutex natura intelligibilis inferior esse monstrabitur.

CAPUT XXX.

Assertio quod una cademque anime et corporis cad subsistendi esse videatur.

Sed cum sit unus homo, qui ex anima constat et corpore, unum ei et commune dare oportet institutionis exordium, ne sibi ipse anterior posteriorque videatur, ut corporis in eo conditio prima, et secund i constet alterius. Et in præsentia quidem divinæ virtutis juxta rationem paulo ante digestam, omnent plenitudinem humanæ conditionis ante subsistere profitemur, testificante nobis in hoc propheta, qui dicit, nosse Dominum omnia antequam fiant. In singulorum vero conformatione alterutrum non præferimus alteri, nec ante corpus animam, nec econtrario dicimus, ne divisus homo juxta differentiam temporis in semetipso discedat. Nam cum duplex intelligatur nostra natura secundum doctrinam Apostoli, visibilis scilicet hominis et latentis, si aliud quidem ante subsistat, aliud autem post supervenlat, imperfecta quidem virtus videbitur conditoris, qua non simul utrobique sufficiat, sed diviso opere scorsum in singulorum medictatibus occupetur. Quemadmodum vero in tritico aut in alio quolibet semine cunctam speciem spica videmus quadam potentia comprehensam, hoc est fenum, culusum, internodia, necnon fructum atque aristas, et nihil eorum ante subsistere in natura ratione, aut post accidere dicimus, sed insitam vina semini quodam naturali omine declarari, nec aliam ei superinduci naturam : juxta hanc rationem et humani causam seminis opinamur existere, quod in prima constitutionis occasione satum quidem simul est, juxta naturæ potentiam, tenditur vero et declaratur quadam consequentia naturali, ad id quod perfectum est promovens, nec aliquid extrinsecus ad occasionem suæ perfectionis assumens. Semetigsum namque ad id quod perfectum est consequenter extendit, ita ut nec ante corpus animam, nec propter animam subsistere corpus affirmari veraciter po sit, sed utrum sit utrlus principium juxta altigrem quidem rationem in prima voluntate Dei dispositum, juxta alterum vero in generationis occasionibus institutum. Sicut enim non potest membrorum distinctio ante formationem in eo quod al conceptionem corporis jacitur Inspici, ita nec animæ contemplari proprietates in eo possibile est, priusquam exeant in operationis effectus; et sicut nullus ambigit in membrorum et viscerum differentiis illud quod est depositum, figurari non alia quadam subintrante virtute. sed ea quæ inserta naturæ est ad hanc operationem sese virtute ingerente, sie et de animæ proportio, e rationale ratione similiter arbitrantur, quia etsi nondum per aliquas visibiles operationes agnoscitur. nihil tamen in eo unius rei existere pervidetur. Nam, sicut species futuri hominis in eo est vi quadam atque potentia, latet autem propterea quod nequeat apparere, priusquam necessaria consecutio sinat atque permittat, sic et anima est quidem in illo, licet nondum appareat, apparebit autem proprium et naturalem operationis effectum corporali simul incremente

proficere. Nam quia non a mortuo corpore, sed a vi- A rare. Quis enim se intuens verbis indigent, quibus vente alque spirante, virtus in conceptione peragiturideirco dicimus rationis esse, ut mortuum et exanime non putetur, quod a vivente in occasionem vitæ dirigitur. Caro namque exanimis utique mortua est. Mors enim privatione fit anime. Nullus autem super hoc antiquiorem privationem quam habitum dixerit. si tamen exanime quod est mortuum quisquam avima antiquius asseveret. Si quis autem evidentius exigit argumentum quod vivat illa portio quæ principium formandi animalis efficitur, possibile et ex aliís signis, quibus animatum discernitur atque separatur a mortuo, super hac parte conspicere. Argumentum namque vitalis rei de hominibus sumimus, quod aliquis caleat, quod moveatur, quod operatur; frigidum vero atque immobile in corporibus nihil est alind B nutricis quod plantatum est in radice ad meduliam es quam ipsa mortalitas. Quia igitur calidum quod et operans vidimus esse de quo loquimur, hinc etiam quod exanime non sit argumenta colligimus. Sed quemadmodum juxta corporis portionem non illud dicimus carnem et ossa vel capillos, vel quodcunque conspicimus in homine, sed vi quidem atque potentia esse horum singula, nondum vero visibiliter apparere: sic etiam juxta anima portionem, necdum quidem rationale ejus et irascibile et quæcunque de anima considerantur, locum in illo habere memoramus, proportionem vero formati corporis, et consummationem etiam simul effectus anima dicimus. cum subjecto proficimas. Sic enim perfectus homo inter majores obtinet animæ operationes effectum, in exordio suze constitutionis aptos et congruos in se C præsenti usui animæ demonstrat adnisus, ut sibi per infusam materiam aptissimum domicilium formet. Nec enim possibile esse credimus in alienis ædificiis animam competenter inseri, sicut pon potest impressum ceræ signaculum alienæ prorsus sculpturæ congruenter aptari. Quemadmodum vero corpus ex parvo procedit ad id quod est perfectum, sic et operationes consertæ animæ subjectæ similiter concrescunt et proficiunt. Procedit quidem ea in prima constitutione, veluti quædam radix abdita cavis tantummodo quæ nutrimentis ac incrementis est distributa (nec enim parvitas sumentis amplius recipit), deinde cam ad -lu:em prodicrit id quod insertum est germenque protulcrit : tunc in eo gratia sensibilis efflorescit, jamque coalescens et in magnitudines competenter excurrens, veluti fructus quidam rationalis virtus incipit clucere. Non enim omnis simul appareus, si cum instrumenti sui perfectione diligenter excrescens. tantumque semper fructificans, quantum capax est subjecti potentia. Si vero in hac formatione corporis, operationes anima fortassis inquiris, attende temetipsum, sicut ait Moyses, et quasi in libro, sic bistoriam operationis anima perleges; ipsa enim tibi natura quodammodo fabulabitur omni usu sermonis efficacius, varias in corpore occupationes animæ sive in anima, sive in universali, sive in particulari conditione demonstrans. Sed de nobis superfluum puto sermonibus agere, et veluti quibusdam procul et extra terminos constitutis miracula consueta nar-

mature jura cognoscat? Est quippe facillimum, ut quis modum vitæ suæ considerans, et qualiter ad omnem vitalis operationis effectum opportunum corpus gerat, expendens animadvertat, erga quid occupata sit anime primordialis seu potius germinalis ex vivente corpore detractum opificio naturæ deponitur: nam et fructuum interiora et radicum pullulamenta nondum privata vivacissimo vigore, que est eis insita per naturam, cum terræ committuntur, quamvis occultam, tamen mundam qualitatem conservant; talem vero vim at jue potentiam non confert terra quæ continct, terra velut a semet extrinsecus largiens: alioquin et mortua ligna faceret germinare : sed quod est insitum producit ad lucem amore suo in modum corticem ramosque perficiens : quod nequisset. fieri, nisi aliqua conserta esset potentia naturalis, que cognatam et congruam ex adjacentibut alimoniam trahens, virgultum aut arborem aut spicam vel aliquid ex hujusmodi rebus effecit.

#### CAPUT XXXI.

Contemplatio quædam medicinalis, potinsque de corporum constructione, paucis absolutur.

Sed quamvis certissima corporis nostri formatione unusquisque a semetipso doceatur, ex quibus intelligit et vivit et sentit, naturam propriam habens magistram, tamen et ex libris sapientum, qui ista studiosius scrutati sunt, sas est diligenter addiscere. Nonnulli namque qualiter positionis habeant singula quas in nobis sunt, per eam quam medici dicuut anatomiam, id est incisionem singulorum nodorum atque venarum, propter quod effectus in universa corporis membrorum interius et exterius contemplati sunt, et aliis retulerunt, ita ut sufficiens huic humanæ institutioni cognitio studiosius existeret. Si quis autem de his perquirit de nobis, profecto ei magisterium præbebit Ecclesia. Ilæc enim spiritualium lex est ovium. sicut Dominus ait, ut alienorum vocem non audiant, Unde sermonem breviter afferamus. Tria quædam de natura corporis intelligenda percepimus, quorum gratia singula quæ in nobis sunt constituta esse cermuntur. Quædam namque propter vitam, quædam vero propter bonam vitam, quædam ad successionem posteritatis opportune formata sunt. Quecunque igitur in nobis talia dentur, sine quibus humana nequeat vita subsistere, hæc in tribus item partibus esse sentimus, id est in cerebro et corde et jecore; que cunque vero in augmentum bonorum largitate naturae ad bene vivendum homini collata sunt, instrumentum sensuum esse declarantur. Hujusmodi quippe ▼itam quidem nostram non continent, quia et descientibus ex his sæpenumero quibusdam, nihilominus subest homini: sed impossibile est sine istis effectibus vitam suavissimam contineri. Tertia quoque divisionis intentio consequenter respicit ad successionis officia. Sunt autem et alia quædam præter hæc, quæ ad perseverantiam corporis communiter membris subjects sunt omnibus, operationes ex se congruas afferentes. sicut venter et pulmo, hie quidem spiritu, quem sumit A duriore superficiem que passiones ferret involvens. ac reddit cordi, signaculum perflans, ille vero cibos visceribus in commune suscipiens. Cum sic igitur formatio nostra dividatur, diligentius intuendum est, suod non simpliciter per unum aliquod membrum vis illa quæ ad vitam nostram pertinet transigatur, sed plurimis partibus occasiones nobis ad conservațiosem nostram natura distribuat necessaria ad universum corpus, ita ut quæcunque ad cautelam vitæ ac pulchritudinem eadem natura est molita, bæc videantur esse quam plurima, multam adinvicem differentiam prorsus habentia. Sed arbitror dividere prius sportere breviter prima principia quæ ad constitutionem vite nostræ pertinere monstrantur; materia vero totius corporis que communiter membris singulis subjacet, nunc a nobis est reticenda, cum nihil B ad præsens propositum, ad particularem contemplationem universalis naturæ disputatio spectare videatur. Cunctis ergo fatentibus omnium elementorum guse in hoc mundo sunt in nobis existere portionem, calidi scilicet ac frigidi, necnon et alterius conjugationis, que in humore ac siecitate consistit, de singulis a nobis est utique disserendum. Perspicimus itaque tres esse dispensatorias vitæ potentias, quarum una quidem universum mundum calore proprio refavet. altera vero madefacta humore quod calore confectum est, ita ul asqua temperie animal in medio ez contraria qualitate servetur, quatenus nec humorem desugat caloris abundanția, nec calorem copia hemoris exstinguat. Vis autem tertia per semetipsam juxta quamdam congruentiam atque modulationem C membra que distincta sunt continet, suis ea coaptans vinculis, et omnibus prærogans per sese mobilem spoutaneamque virtutem, que si desit, solutum et immobile corpus existit, ultronea spiritus vivacitate atque efficientia destitutum, megisque prius artificium atque molimen nostræ nature in ipsa corporis conditione dignum est intueri. Quia enim omne qued durum est sensibiles efficientias omnino non recipit, sicuti videmus in ossibus nostris et in frutetis atque arboribus. in quibus vitz quidem species quadam cernitur, in eo quod nutritur et crescit, nec tamen admittit vilum sensum subjecti durities. Hujus rei gratia oportebat quamdam formationem instar ceræ mollis in sensuum operatione supponi, que posset occurrentibus formis P imprimi, neque nimio humore resolvi. Non enim potest in humido quod imprimitur perdurare, neque duritia nimis rigida (quia quod nescit cedere, imaginem nequit impressione excipere). Sed inter has buesit media quedam inter flaceescentem, sive ac rigentem, ne optimis potentiæ motibus, dico sensibilibus, animal orbaretur. Quoniam igitur quod molle est et facile, wisi rerum solidarum cooperatione firmetur, profesto hamobile atque indistinctum est, juxta eos ques pulmones marinos vocant, ideireo robur ossium corpori natura perm'scuit, quæ invicem per concordem modulationem copulans, penitus nervorum nexibas compages corum juncturasque constrinxit, et ita eis modum sensibili vigore immiscuit, carne paulo

liuic igitur ossium natura solidissima, veluti quilpusdam columnis molem sustinentibus totius corporis onus imposuit. Nec indivisa aut indiscreta obique eadem ossa compegit, alioquin immobilis et sine operatione mansisset, et si ita fuisset homo formatus, veluti quædam arbor in uno loco consistens, cam nee alterna crurum motione in anteriora procederet, nes manuum ministerio vitæ ejus commoditas appareret. Nune autem gressuum et actuum hac provisione formatum est instrumentum, ut spontanco spiritu qui nervis insertus est, ultronei motus corporei conferantur. Hine administratio mannum varia atque multiplex et accommodatissima ad omne prorsus excogitantis officium, hinc cervicis inflexio, et capitis inclinatio atque erectio, et circa mentum efficientia ouredam, palpebrarum quoque collectio, simul cum intellectu proveniens ceterorum. Quoniam etiam motus inse membrorum nervis extendentibus, ac relaxantibus, veluti quibusdam machinis, operatur impulsus, potestas autem per licce vi sua nitens spontaneum gerit imperium, ac voluntario spiritu inxta quamdam naturæ dispensationem in singulis proprium demonstrat effectum. Radicem igitur atque principium omnium motaum qui per nervos effici credurtur, membranam illam qua cerebrum continetur compactum nervis esse perclaruit. Non igitur arbitramut iam curiosius nos debere perquirere de effectu membrorum animalis, cum hujuscemodi motus sit in ocrebri formatione declaratus. Quod autem maximus vigor ad tuendam vitam nobis a cerebro conferatus. ex contrario accidenti evidenter agnoscitur. Nam si vulnus aliquod vel scissuram membrana ipsa pertulerit, illico mors insequitur. Passioni quippe cum illate vulneri nec ad punctum temporis natura possit ohsistere, sed veluti fundamento quodam subrupto totum simul ædilicium cum parte dejicitur, ejus erge passionem totius corporis sequitur manifesta pernicies: in hoc proprie vite causam subesse nullo pacto negandum est. Cum vero et eorum quæ desinunt vivere, restringitur naturæ insitus calor, et ita quod mortuum est frigescit, necesse est talem causam nobis etiam in calore subsistere, qui cum desit profecto mors sequitur, et ideo caloris præsentia animal vivore confitendum est. Hujus autem vis atque potentiæ, tanguam fontem quemdam atque principium cor esse perspeximus, ex quo in modum fistularum multiplices venæ per omne corpus calidum spiritum ferventemque diffundunt. Et quoniam oportebat cibum quo que quemdam calori semper a natura largiri, quia fas non est ignem ad sese durare, nisi congruis pascatur alimentis, ideirco rivi sanguinis tanquam de fonte quodam jecoris calore spiritus excitantur, et ubique simul per omne corpus excurrunt, ne alterum desoletur ab altero, et tali initio natura depravetur. Hoc insum vero doceat abstinentes materiæ ipsius æqualitate formatos, quod avaritia quædam corruptiva sit passio, et quia sine ulla indigentia est sola Divinitas; nam paupertas humana indiget his que suam videntur substantiam continere. Idcirco tribus his potentiis

Ruente extrinsecus materiam natura dispensat diversis tramitibus, id quod singulis congruit administrans. Nam fonti sanguinis qui est jecur escarum distributionem contant. Quidquid autem tali provisione sea semper ingerit ad jecoris fontes, item præparat ex jecore derivari. Quemadmodum si nix in montibus bomore suo subjectos augeat fontes, et per ultum ad inferiores venas liquorem proprium deprimit, cordis autem perflatio vicini membri subministratur effectu, quod appellatur quidem polmo, est autom aeris exceptorium per insitam arteriam qua ed os usque pertingit, flatum extrinseous ducens, in medioque cor positum instar ignis, qui in motu versatur et operatione continua, et ipsum sine cessasolles efficient, pertrabit ad semet ex adjacente spiritu compressiones, extensionibus replens, et quod in se est igneum arteriis adjacentibus refovens, et hæe facere non quiescit, id quidem quod extrinsecus est per resurrectionem ac respirationem ad sese trahens, quod autem circum se est, per compressionem ipsis arteriis interserens, quod mibi videtur et huiusmodi apontanei datus hanc nobis causam sine cessatione aubsistere. Sæpe denique mens in aliis occupatur et amnimodo conquiescit, in somnum corpore resoluto. diatus tamen qui ducitur ex aere quiescere non poacet, nec aliquantulum quidem, cooperante in hoc ipsum spontanem voluntatia arbitrio. Opinor enim quia cor pulmone convolutum atque circumdatum ex posteriori sui parte respirationibus et compressiomibus suis membrum moveat, et attractionem aeris emissionemque ipsi pulmoni machinetur, qui rarissimus atque multicavus omnia sua veluti foramina ad fundum atque summitatem arteriæ patefacta retinet, et coarctatus quidem necessario spiritum qui in suis residet finibus elicit, cedens autem atque rarescens. rursusque attrahens acrem per distantiato moveter: et bujus non voluntarize respirationis hec causa est, qued id qued in nobis igneum est alque fervidum quietum esse non possit. Nam quia proprium caloris est operatio motus, kujus autem principium in corde esse perspeximus, ut qued juge in hoc agitationis est, indesineutem aeris attractionem emissionemque per officium pulmonis operatur, propterea si quando contra naturam calor excrescit, flatus corum qui febribus creber efficitur, veluti properante corde superpositam sibi flammam novi spiritus continuatione restringere. Sed quoniam pauperrima quædam nostra natura est, et omnibus quæ ad suam constitutionem pertinent indigens, non solum proprii aeris ac spiritus penuriam patitur (nam flatus qui calorem fovet internum, ad animalis conservationem jugiter extrinsecus influit), sed etlam shimentorum subsidia que corporis pondus allevent, exterius sibi providenter accommodat, ideireo efbis et potibus indigentiam suam supplere contendit, appetitorium quamdam vim ejus rei que deest, et expulsorism ejus que amperfluit corporibus inserens, nec minimum per boc nature cooperationem ad fovendum cordis incen-

quibus universum corsus gubernari prædizimus, in- A dium præstags. Nam qula tabiúm mémbroram magis proprium cor esso retulinus, juxta redditam suberjus rationem, quod singula spiritus sui calore confeveat, ideo per omnia illud efficacissimum formator noster instituit, ut nulla para otiosa vel vacans ad dispensationem totius corporis approbetar, et post tergun quident suum pulmonem per continuum motum ad se pertrahens, aditos ejus expandit ad susceptionem deris, rarsumque depriment offlari quod receptum est præparat, in authriora vero sua ventri penilus imminens calefacit Alum, et ad operationes proprias habilem reddit, non ad resumptionem spiritus excitans, sed ad exceptionem cibi sibinet competentis impeliens. Proxime vero junguntur introitus escæ ac spiritus, in longum protenduntur alter ad alterum, tione movetur atque operatur, et sicuti fabrorum R zoquaque mensura superiori terurino dirimuntur, ita tamen ut copulentur invicent, et uno aditas cre claudantur. Unde ille quident esex, hie untem spiritus ingressus efficitur, sed in altis efficitur recessibus viscerum, nequaquam iste conjugationis aditus con. sertus per omnia perseverat, num in medio utridaque fine cor positum, ille quillem affiatum hinc alter ad recipiendum cibum tribuit, facultatem sui, apte vere natura ignea materiam quam consumat inquirit, quod etiam circa ciborum suscentorem ventrem necessario producit. In quantum nausque igneus vicinitate caloris efficitor, in tantum magis cibos qui calorem nutriant semper exposcit. Hujus autem desiderium congruentius appetitum vocamus. Si vero 'sufficientem materiam venter acceperit, nec sic quidem ignis operatio conquiescit. Nam quemedmodum in conflatorio coadunationem quamdam totius materize perficit, resolvensque universa atque permiscens. veluti excolatorio quodam ad subsequentes refundit aditus, dein grossiorem partem a sinceriore discernens, tenuiorem quidem substantiam per quoedam tramites ad jecoris deducit ingressus, limosam yero faculentiam ad latiores intestinorum aditus tradit, quam multiplicibus voluminibus versans non parvo tempere gibum in visceribus retinet, uti ne recto cursu facilius palsum mox animal appetitum edendi commovest, et juxta naturam irrationabilium, mumquam homo ab hac occupatione desistat. Et quomiana jecori maxime caloris cooperatio esse necessaria probatur, at humor verteretur in sanguinem, boc autem membram a corde juxta positionem intervallo non minimo disparatur (nec etenim reor fuisse possibile ut principium quoddam atque redix vitalis notentic alterius angustaretur vicinitate principii), ne quid tamen in dispensatione corporis per distantiam calidæ substantiæ peccaretur, trames nervosus unem arteriam hi qui circa istam sunt prudentes appellant, excipiens a corde ferventem spiritum perducit ad jecur, illioque juxta aditum quo humida recipiuntur adnexus, et calefacions camdem humidama substantiam, aliquid ei continuato calore igniti vigoris interserit. Hinc : pecies sanguinis rubro calore respergitur, exinde vero connexi gemini quidem rivuli im modum fistularum proprium singuli receptant, ille quidem spiritum, hic autem sanguinem, quo 121 --

facili humida substantia metu caloris excurrat. Et A autem et piris dulcedinem resert, nec non per vitein. recreato per totum corpore, multipliciter disseminetur in plura rivulorum principia, quæ sunt per omne corpus inseissa, permixta vero simul vitalium potentiarum duo principia, sive quod calorem, seu quod humorem per corpus ubique diffundunt, velut aliquod vectigal de suis necessarium, eique principaliter in vitali jugo præminet, administrant. Hæc autem vis in membranis cerebri esse conspicitur, ex qua omnium motes articulorum conglobatio totiusque ultronei spiritus vigor singulis membris inspersus efficacem aç sese moventem terrenam nostram statuam ex aliqua machinatione demonstrat. Nam caloris quod est mundissimum, et humoris quod tenuissimum est, per utramque vim admixtione quadam ac temperatione coadunata cerebrum nutriunt ac reforvent per vapores. ex quo rursus ad id quod est purius exhalitio tennata perunget membra; nam illa cerebro continentur, que etiam de superioribus in profundum in modum fistulæ pertingens, et per juncturam consequentes sese atque insertam sibi medullam prorsus extendens, in finem totius spinæ dorsi desinit, ac deinde ossibas atque nervis nec non compagum ac medullarum į rincipiis veluti quidam auriga præsidens, singulis ad stationem vel motum virtutem impetumque largitur. Ideireo mihi videtur et certius accepis o munimen. Nam in capite quidem duplicibus ossibus prohatur esse circumdata, in nodis autem vel in eminentiis costarum atque multiplicibus vix forma complexionibus insuper omni stabilitate servatur per eamdem custodiam qua continctur id quod C tertium est obtinens. Similiter autem quis hoc etiam de corde conjiciet, quod sicut quædam domus certa mole solidata, ita cor ossium munitur circumquaquo præsidiis. In posteriore namque sui parte spina dorsi et scapulis utrinque vallatur; per utraque vero latera costarum vinculo nectitur, quod medium ejus ambiens ab omni passione desendit; in anteriore vero ejus pectus et jugatio celli demissa molliter ei per omnia monimen impertit adversus ea quæ possunt extrinsecus inferre molestiam. Et sicut in agricultura perspicimus, cum vel imbres ex nubibus, vel fluenta rivulorum madefaciant id quod subjectum est, ortus autem quidam relationi nostræ, verbi gratia, supponatur, qui mille diversitates arborum multiplicesque species earum rerum quas terra producit enutriat, quarusa et forma et qualitas colorisque proprietas in multam distantiam quæ est in singulis approbetur: cura siat igitur que in .uno agro humor unus enutriat, at puta vis ista que singula queque madefacicas alit, una, utdizi, quodam simplexque in sua natera cet. earum vero rerum qua nutriuntor ex illa proprietas in diversas species qualitatesque convertiter, bee ipsum asserescit in absinthio, et in succum commutator cicutae mortiferum, et in alio quoque aliud facit, in balsamo, in croco, in papavere. Nam hornu aliud est calidum, aliud frigidum, aliud vero mediam quamdam qualitatem possidet. In lauro etiam, et la leutisco, atque similibus odoriferum est. In ficis

botrus, et ex eo vinum desluit, et mali succus, et rosæ rubor, candorque lilii, et violæ cæruleum, et hyacinthinæ tincturæque purpureum, et universa quæcunque ex uno codemque humore de terra oriri conspicimus, in tantas differentias juxta formam et speciem qualitatemque vertuntur. Tale quid et innostro hoc animato agro mirabiliter a natura perfoctum est, imo potius a Domino formatore natura nostru, ossa scilicet, cartilago, venæ, arteriæ, nervi, juncturæ, caro, cutis, arvina, musculi, capilli, ungues, oculi, nares, auresque et universa mille per hæc alia diversis proprietatibus ab invicem separata, una species alimenti, juxta naturæ suæ similitudi nem nutrimenta, ita ut subjectis singulis accede, s B alimentum, cuicunque membro propinquaverit, juxta illud etiam commutatur, propriamume consertam vimsui vigoris impartiens. Si cnim ad ocularum locapervenerit, corum usui temperatur, et erga pupillarum tunicas palpebrasque dividitur. Si auditus influxcrit, aurium nature prosus qualitate miscetur, et ad labra veniens efficitur labrum, et in osse compingitur, et in medulia mollescit, et firmator in nervis, et in superficio cutis extenditur, et transit ad ungues, et capillorum exertum tenvissimum per exhalationes congruentissimas perficit, que siquidem per torsuosos emergunt adites, crispantes capillos. reflexosque generant; si vero per rectos tramites vaporum suerit sacta progressio, producti capilli directique nasountur. Sed multum a proposito sermonoster abductus est, dum altius opera natura prosequimur, conati describere qualiter nobis et ex quibus constant singula, sive quæ ad bonam vitam, seuetiam quacumque cum his alia juxta primam scriem postre divisionis esse perspeximus. Propositum namque nobis erat ostendere sementinam hane constitutionis nostra materiam, neque incorpoream esseanimam, peque corpus exanime, sed ex vivis animatisque corporibus vivum atque animatum in prima formatione deponi, quod excipiens humana natura, veluti alimentum quoddam fomentis illud proprii; nutrimentisque contineat. Id autem juxta utramque partem congruenter reducetur, et incrementa rei utriusque percipiat. Mox per hanc artificiosam aujuo disciplinabilem formationem consertum anima: de-D monstrat effectum, in primis quidem apparentem obscurius, proinde cum instrumenti perfectione relucentem, sicut in sculptoribus lapidum pervidemus, dispositumque est artifici speciem presformare animalis alicujus in lapide. Hoc autem qui proposuit, primum quidem lapidem a materia cognata prosciudit, deinde eins superflus einsumeidens, per mutationem prima figurationis id quod propospit adambrat, ita ut expertus etiam per id quad apperet, intentionem artificis sine difficultate conjiciat. Rursus explicans amplius ad similitudinem ejus cujus gerit studium prorsus accedit, tum doinde in ipsa materia speciem diligenter integreque demonstrans, artem deducit adfinem, et est leo vel homo, pel aliquid aliud, quod

factum ab artifice fue it, qui ante paululum lapis erat A vero que vite participant et naturali motu vegetra-Informis, non quod materia sit oblitterata per speciem, sed quod species per artem materize probetur impressa. Hoc modo quis et de anima cogitans, nullatenus a rationis tramite deviabit, naturamque cunctam artificiosius operans, ejusdemque generis materiam sibi sumens, vivam statuam de hominis portione formavit. Sicut enim lapidis operationem subsecuta est species, in primis quidem obscurior, post autem perfectior cum ipsum opus est terminatum: sic et in sculptura hujus instrumenti species declaratur anima proportione subjecti imperfecta in imperfecto, et in perfecto integra perfectaque subsistens. Sed in exordio perfecta erat, nisi per malitiam fuisset natura vitiata. Ideoque communio, quæ ad passibílem animalemque generationem nobis accessit, in confirmatione nostra non protinus elucere divinam facit husginem, sed via quadam consequentia per materiales animse proprietates homo ad perfectionem consammationemque perducitur. Hujuscemodi vero dogma et beatus Apostolus in Epistola ad Corinthios insinuat, dicons: Cum essem parvulus, ut parvulus loquebar, ut parvulus sapiebam, ut parvulus cogitabam: quando factus sum vir, evacuavi qua erant parvuli, non quod alia in viro perfecto subintret præter illam quæ intelligebatur in parvulo, ut puerilis evacuetur animes, et virilis nihilominus inscratur, sed idem ipse in illo quidem imperfectus est, in hoc autem perfectionis sum demonstrat effectum ; sicut enim quæcunque nascuntur et crescunt, vivere fatemur, omnia

tur, nullatenus exanima esse quis dixerit, nec tamen hanc talem vitam perfectæ animæ dicimus esse participem, denique in virgultis vitalis quædam operatio delata usque ad motum sensibilem pervenire non potuit; itemque per augmentum animalis quedam potentia irrationabilibus veniens, nec ipsa perfectionem est consecuta rationis, et intellectus gratiam omnino non capiens: ideireo veram atque perfectam hominis animam esse definimus, quæ vigere per omnes effectus agnoscitur. Si quid vero aliud vitte participat, per abusionem quamdam consuetudinis animatum esse profitemur, non quod perfecta in hoc sit anima, sed quod partes in ea quadam animalis operationis existant, que etiam nobis juxta mysticam legislatoris Moysi relationem, quam de hominis generatione protulit, propter communionem passibilitatis accessisse cognoscimus. Ideoque consilium præbens beatus Paulus his qui se audire poterant, persectionem suadet arripere, modumque quo propositum possit assoqui supponit et dicit : Exnentes vos reterem hominem cum actibus suis, et induentes novum qui renovatur in agnitionem secundum imaginem ejus qui creavit eum. Sed revertamur rursus ad illant divinam gratiam qua creavit in principio Deus bominem. qui dixit: Faciamus hominem ad imaginem et simititudinem nostram, cui est gloria in secula seculorum. Amen.

Sancti Gregorii Nysseni episcopi de Imagine libri continentis subsequentia corum que a fratre cjus beato Basilio in Hexameron sunt relicta, fixes.

# VITA SANCTI PACHOMII

A DIONYSIO LATINE ADORNATA.

(Manc Vitam simul ac Vitas Patrum Rosweydi in fine sexti szeculi dabimus.)

#### INTERPRETATIO

## ORATIONIS PROCLI DE DEIPARA.

(Quam legesis inter opera Marii Mercatoris, Patrologize tom. XLVIII, col. 775.)

# DIONYSII EXIGUI IN EPISTOLAM S. PROCLI A SE LATINE TRANSLATAA PRÆFATIO.

Dionysius Exiguus Romanus, Feliciano Pastori. Venerationis vestræ jussione commonitus, B. Procli Constantinopolitanæ urbis episcopi litteras ad Armenios destinatas, Latino eloquio vestris auribus exhibere curavi, non parum præsentibus æstimans profuturas, quando eam nunc Ecclesiis moveat quæstionem · tunc repulsa temeritas, que sub colore religionem molitar evertere. Temporibus antistitis memorati, Theodosio imperatore regente remp. per Syriam atque Armeniam, discipuli Theodori Mopsuestenzo civitatis episcopi, pravam fidem, cerrupto symbolo, rudibus populis exorsi sunt intimare, calliditate subtilissima, B. Trinitatem sie unius essentise prodicantes, ut Christum Dominum nostrum conditorem universitatis, unum ex Trinitate pullatenus faterentur : unde se-

C quebatur hiec inceta sum temeritatis absurditas, ut quia Christum constat verum esse Deum ac Dominum. quatuor personas in tribus astrucrent, duosque Dei filios procul dubio praxdicarent. Sed huic impietati mire pontifex antefatus obsistens, docuit Christenn Dominum nostrum et iu principio Verbum apud Beum, Deum Verbum unum de Trinitate esse; per quem omnia facta sunt, B. Paulo testante: Unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia; et pro salute nostra, cumdem verum hominem factum, unum mansisse Filium; nec quartam in Trinitate crevisse personam. Et quia nunc ob aliquibus injectum scrupulum, de vera fide trepidatur, unumquemlibet ex B. Trinitate pronuntiare diffugiunt; et ne divisionem Trinitati videantur inferre post auctorita-

tem spostolicam idipsum exsequentem, umitipliciter A dicamus quod Pater genuerit Verbum, hoc est, venerabilium Patrum testimoniis approbatum est ob distinctionem personarum, cum ratio poposcerit unum ex tribus fideliter posse prædicari : maxime contra Sabellium, qui sanctam Trinitatem unius credit esse persone, camque nominibus tantum fateretur esse, n redus; quam nos unius venerantes essentiz, personarum solummodo cognitione discernimus. Nestorii quoque sectatoribus, bac side salutifera, nibilominus obviamus; qui Christum Dominum unum de Trinitate minime confitentur, dum negant Dei Verbum ex beata Virgine secundum carnem genitum, exteraque pro redemptione humani generis esse perpessum. Nonnuliorum etiam opinionem auctorilate paterna redarguit, qui unum ex tribus asserentes, unum ex Trinitate dicere nulla ratione consentiunt : qui vocabulum Trinitatis non personarum esse significativum, sed substantize suspicantur. Quibus, licet ad informationem veri debuerit sufficere appellatio ipsa que vim pluralis numeri resonans, non essentiam, sed personas indubitanter expromat, ne tamen ulterius inter catholicos contentio vitanda toalescat B. Augustini, unum de multis testimonium huic præfationi amore sanctæ religionis adnexuit; qui in undecimo de Civitate Dei libro ita de hac re paucis cloquitur: « Credimus et tenemus, et fideliter præ-

sapientiam; per quem facta sunt omnia; unigenitum Pillum, unus unum, coælernus coælernum, summe bonus æqualiter bonum. Et quod Spiritus sanctus, simul et Patris et Filii sit Spiritus, et ipse consubstantialis et coæternus ambobus : atque hoc totum Trimitas sit, propter proprietatem personarum, et unus Deus, propter inseparabilem divinitatem. > Ecce doctor excellentissimus atque veridicus, rem de qua agitur aperte distinguens, Trinitatem dicit, non propter substantiam, sed propter personas confidenter exposuit. Hee autem confessio nos ab hæreticis Judzeis, gentilibusque discernit, qui Trinitatem unius essentiæ prædicamus, cum omnes illi aut pene omnes unum Deum se colere fateantur, sed mysterium Trinitatis aut non recte pronuntiant, aut prorsus ignorant. Si ergo Trinitas non personas exponit, sed substantiam, est autem una substantia Trinitatis, erit ergo secundum istos substantia unius substantiæ, qued nimis probatur absurdum. Ideirco colligitur, ut appellatio Trinitatis unius essentise tres personas unius emnipotentize atque divinitatie insinuet. Sed jum beatus Proclus in medium prodest : laturus et ipra testimonium veritati, quem benignis, precer, animis audiatis. Orationum vestrarum suffragia pro hoc opera mihi rependere jubeatis.

#### PROCLI CONSTANTINOPOLITANI AD ARMENIOS

### DE FIDE EPISTOLA.

DIONYSIO EXIGUO INTERPRETE.

Dei amantiss. et venerabilibus episcopis et presby- C rantes, habentesque sensum sine rectore præcipitem, teris, et archimandritis orthodoxæ sanctæ per totam Armeniam Ecclesiæ, Proclus in Domino salutem.

Non mediocriter, fratres, confudit animum nostrum, et mœrore validissimo sauciavit rumor novellorum erroris zizaniorum quæ nuper vestræ regioni callidissimus naturæ communium inimicus insevit. Intolerabiliter enim tristis auditus consuevit animam vulnerare, quæ hujusmodi meditationibus exercitata non fuerit, tantoque perniciosius jaculatur in altum tela defigens, quanto discrimen non corpus appetit, sed statum mentis expugnare contendit, opinione disseminans, veneraudum sidei vestimentum, aut discissum lacrymabiliter, aut furto penitus esse sublatum. Omnis quidem virtus expetenda, iis quibus ratio litia bene sentientibus non immerito sugienda judicatur, ut pole que e regione adversetur essentise, ipsa contra naturam sine dubitatione subsistens : nam sicut id quod utilissimum est necessarie custodiendum, ita quod non expedit, sed probatur adversum, aut cum præsto est, repellendum, aut si metuitur ne accidat, sollicite præcavendum. Virtutis itaque speers plurima. Hanc autem varie definierunt sive gentiles, ques error præfecat, lumenque discretionis corum ignoratio divinitatis obscurat; seu Christiani, qui fide recta mentis oeulos illuminatos habentes. sole:n justitize per confessionem clarius intuentur. illi namque in suis consiliis velut in tenebris ober-

cogitationibus nituntur incertis, nihil in iis quæ decernunt præter fluxam et instabilem naturam rerum visibilium perscrutantes, veræ autem contemplationis intuitum aut causis temporalibus habentes implicitum, aut erroribus obcæcatum. Aiunt enim quatuor species esse virtutis, id est, justitiam, prudentiam, fortitudinem, temperantiam; quæ licet bonæ sint, humi tamen repunt, et erga terrena projectæ sunt, dum inferiora cœlesti fastigio comprobantur. Fortitudinem namque dixerunt, luctam adversus carnem; temperantiam, quæ de affectuum sumit subjugatione victoriam; prudentiam, quæ in conversatione civili optata continet instituta; justitiam optimam æquiportionem. Hunc autem, ut putabantur, vitæ ordinem lege sannon est rebus materialibus obscurata, omnisque ma- D xerunt, immoderatum atque illicitum reprincetes hujusmodi definitionibus appetitum. Altum vero et præsenti vita sublimius, neque cogitare, neque depromere valuerunt, sed insipienti et obscurato corde nixi sunt virtutem, quantum ad se, visibilibus tantummodo rebus includere, nihil ei tribuentes eximium, et cœlesti habitatione condignum. Qui vero per fidem illuminatos babeat oculos cordis, quorum præsul atque magister est beatissimus Paulus, eam definiunt esse virtutem quæ nos ad Deum semper elevans, ordinanter regit in terris. Hic igitur per omnia venerabilis Apostolus multas quid, m species virtutis enumerat, sed præcipue fidem, spem, charitatem commendat : quarum fides supra naturam

menita hominibus hona largitur, invisibilibus cos A igitur indoranitabili cura servenus, ad the aura admiscens, qui adhue multiplicibus obnoxia passionibus indumenta circumferunt. Qui enim angelorum religuarumque corporearum virtulum naturam prepositi sublimitate nesciunt, horum disciplinam hominibus qui gradientur humi et volutantur in pulvers ides attribuit; regali throno et invisibili qui caret, omni forma nos exhibeas, certamque illustrationem nature increate semper sine initio manentis insinuans. Quæ etiam fulgore suo sensum materialem discutions, crassumque ac nebulosum intuitum nostra mentis expugnans, erga illa clare conspicere, qua tune ex parte possunt videri oum censentur invisi-I ilia, et comprehendi cum inaccossibilia esse ereduntur. Spes autem non dignata somniis, ut dicitur, inhorere, sed credita fortiter retinens, in presentitus B viret exitium : ut pate cum lex naturalis obsoleta sibi futura jam prænarat, et ad excludendam dubietatem, quad nec adest, tanquam presens cogitations complectitur, sub aspectu pene que prestolantur adducens adversa. De quibus spes impedimenta transgrediens, propomodum vicibilibus rebus ea que desiderantur adaectit, fluxam temporis inanitatem futurorum dilectione prorsus exsuperans. Charitas vero sencte religionis nestre culmen et caput est. Per hanc enim Dens, cum præsens jugiter esset in terris, ad nos per carnem venire dignatus est. Utraque igitur merito sibi consentiunt : lides enim charitatis est speculum, et charités fidei probatur existere firmamentum. Credimus quod Deus Verbum impassibiliter incarnatus est; et pie credimus : bæc enim Ades salutis nostræ fundamentum esse cognoscitur. C Ideireo eum qui propter nos suscepit formam servi diligimus, qui nec nature sur ullam mutabilitatem sustinuit, nec augmentum Trinitati accessit. Omnis itaque Christianus qui non est dives fide, spe, charitate, id quod dicitur non est; sed, etsi videtur suum castigace corpusculum et animæ passionibus liber esse, in moralem tantummodo virtutem iste proficiens, nequaquam coronam victoriæ consequitur, ut pote qui non ad illam semper agnitionem Divinitatis extenderit, quæ coronas tribuit iis qui fortiter per virtutem luctantur. Ideoque fides quæ omnium (sicut prædixi) bonorum caput est, servetur intacta, nihil homanis adinventionibus dissonum præferens, nullis profanis vocum novitatibus turbida : quæ manens infra evangelicos atque apostolicos terminos, nullius n pervicaci furore violetur. Propter hanc enim salvați sumus, et buic in haptismate lingua subscripsimus. Altitudo siquidem fidei cunctam insurgentis audaciam temeritatemque prosternit, nec humanam tantum, sed et illorum qui natura et incorporca sublimantur, B. Paulo dicente (Gal. 1): Aut si nos, aut angelus de cœlis evangelizaverit vobis præter id quod accepistis, anathema sit. Ministrare namque præceptum est angelo, non dogma componere. Et periculosum nimis est singulis, non iis quihus ordinati sunt permanere, sed appetere velle supra mensuram quæ minime naturze concessa sunt. Ideoque etsi substantia præferat quid fide dignum esse videatur, non crit receptibilis transmitus praedicationis respondit. Quod accepinus

sidei mentis oculos jugiter elevantes. Quid autem de Scripturis accepinus, nisi quod Deus verbo sue mandum condidit, et creaturam qua non erat produxit ex nihilo ? Et quia neturali loge sationale animal honoravit, datur ei mandatum, at qued erat optimum non leteret ejus arbitrium, sed meliori proposito noxia declinaret. Et quod ille spontanea voluntate in deteriora prolapsus, ex terris paradisi per inobedientiam jactus est, quod denique per patres, patriarchas, legem, judices et prophetas, naturam qui formavit instruzit, ut peccata quidem caverct, ad facienda vero quæ recta sunt sollicitudinem geroret, sic ut delicta imperium quoque nohis volcutions obtinerent, et horum causa diabolus in nature descsord-sceret, of scripta prayaricatio refereret; prophetæ quoque sicut hominos monerent qua pporteret fleri, sed ab imminente pernicie liberare non possent; Deus forma carens, sine initio incircumscriptus, et omnipotens Verbum in carne veniens (adest enim illi posse quod vult), sumpsit formam servi care factus, natus ex Virgine, volens ubique monstrare quia secundum veritatem fieri homo dignatus est. Naturam siquidem corpoream, et exordia, et habitus, passionesque necessario subsequentur. Non enim dicit evangelista (Joan. 1) quod in hominem persectum Deus ingressus est, quia factus est caro naturæ mostre primordia ipsa contingens. Sicut enim home naturaliter editus non statim procedit operatione perfectus, sed primum ipsa depositio seminis efficitur caro, deinde processu temporis vim sumit quæ cousummationem sensuum operationumque contincat: ita Deus Verbum ipsa initia et radicem humanæ institutionis attingens, primum factus est caro, non conversus, quod ahsit, in carnem. Mansit enim divinitas omni mutabilitate superior, quia mutatio naturæ fluentis est passio; illius autem perennis sempiternæque ita se babentis essentix proprium est, ut incommutabilis perseveret. Utrisque igitur divinæ Scripturæ utentes vocibus, dicimus quia et caro factus est, et formam servi accepit. Ex utroque, pie intellecta semina nobis salutis existant : per id enim quod Verbum caro factum est, individuum summæ ipsius adunationis evangelista declarat. Sicut enim singularitas in duas singularitates dirimi non potest (alioqui in has divisa, jam non erit singularitas, sed dualitas), ita quod unum est juxta summam adunationem, nequaquam in duo poterit ulla ratione partiri. Per id autem quod formam servi assumpsit, natura divinæ incommutabilitas intimatur : quia omne quod fit, aut ex eo quod existeret factum est, ut coelum quod ante non erat; aut ex eo quod est, in alind convertitur, ut fluenta Nili fluminis in sanguinem commutata. Sed uterque modus divina sub tantice probatur incongruus : nam nec ex ullis exstantibus processit, semper sine initio permanens; nec ex aliqua materia conversus est Deus Verbum in sua incommutabilitate persistens. Ideireo per hæc et Deitatis incommutabilitatem, et individuum sacramenti divina

٠,

٠,

ŧ

. 1

ŧ ,

Scriptura testatur, quod factum est demonstrans, et A tulione mundi, qua in hane vitam constat her quod assumpsit insinuans : ut per primum, singulasitatem nature persone utriusque commendet, per alterum vero incommutabilitatem substantiz divina pronuntiet. Deus igitur Verbum factus est homo perfectus, non immutata natura deitatis, astipulante miraculo quod intelligentiam nostrae mentis excedit : ipeum percipinas fide, non inquisitione colligimus. Et factus tromo cognatus secundum carnem, generi salutem tribuit per similitudinem passionum, peccati quislom debitum solvens, dum que sunt hominis perpessus pro omnibus moritur, destruens autem eum qui habebat mortis imperium, id est disbolum; sicut zquissimus Beus : legis ctiam qued crat impessib le fe it case possibile, omnem implendo justitiam, et substantke nostræ pristinam nobilitatem claritatemque restituit per hoc quod homo factus est, honoravit com quem ipse de terra formaverat. Unus igitur est Filius, unus est Dominus : Trinitatem namque unica essentia confitemur, quartam nullatenus admittentes in Trinitate personam. Sed, ut diximus, unus est Pdius sine initio de Patre natus, per quem facta errdimas szeula : ramus ex radice consemplteraus de Patre ortus ineffabili modo, verbum mentis inseporabiliter procedens, et intime permanens. Nam etsi in terris visus est, sed non est a genitore divisus: hic voluit salvare quem condidit, quinimo salvavit, vulvam, communem naturæ januam, dignanter inhabitans, quam et sua sanctificavit præsentia, et nativitate signavit partum, qui supra naturam est, incomprehensibiliter factum hominem se demonstrans. C .Non igitur alter est Christus, et alter Beus Verbum, quod absit; dues enim filios natura divina non novit: unus unigenitum genuit; ubi enim non est generantium copula, illic qualitatem non poteris invenire assecutiva. In nomine Jesu Christi omne genu flectitur ceelestium, terrestrium et infernorum (Phil. 11). Si alter est Christus præter Deum, necesse est ut purus homo sit Christus, et quomodo eum ultra naturze uncritum coelestia venerantur, et ei qui minor est genu fectent? Quomodo etiam propheticis attentimus oraculis clamantibus quoniam Deus noster in terris visus, et cum hominibus conversatus est (Baruch. m)? Visionem namque dieit propheta manisestationem que in carne facta est, et conversationem qua temporaliter cum hominibus commoratus est, D en;ne sine invidia bonitas pietatis suze declaravit adventum : quia sicut omnipotens, et quod erat mansit propter se, et quod voluit factus est propter nos. Used si forte unquam scandali causam commovent infant's radimenta, et in præsepi reclinatio, atque in tempere secundum carnem profectus, nec non et quad dormierit in navi, quod ex itinere fatigatus sit, quoi post jejunia esurierit, illaque omnia que secundam veritatem facto homini contigerunt : noverint qui ista reprehendunt, quod humanam negent in Christo naturam; negantes autem naturam, dispositimei minime credunt; non credentes vero dispositumi, salutis demna persentient : et si quod a consti-

esse projectum, alied iter quinquam prater boc carnis ingressus est, ostendant contentiosi, et tunc demum sua deliramenta contexant. Si vero ista sunt communis nature primordia: Deus autem Verbum secundum veritatem factus est bomo : confitentes naturam, cur vituperant passionem? Alterum igitur eligant e duolms, aut erubescentes de contumeliis, abjurent naturam, et Manichei morbis affecti cum impils deputentur, aut si lucrum quod est ex incarnatione suscipiunt fatentes substantiam, non confundantur de passionibus quæ substantiam consequentur. Admiror et eorum dementiam qui nova deceptionis itinera gradiuntur: ego namque unum Filium, sicut edoctos sum pie cognoscens, quem Dei Verbi incarnati substantiara esse profiteor; uno autem existente eo qui passiones pertulit atque miracula operatus est, qua ratione diviniora reticent, humilioribus derogant? Ut enim fidem faceret Verbum manens quod erat, factus est caro (Jean. 1), id est infans et home perfectus, tanto sacramento nulla conversione violato; idem ipse perficiebat miracula et injurias sustinebat, per signa quidem divina mansisse id quod erat insinuane, per passiones autem factum quod formaverat manilestans. Unum igitur eumdem Filium prædicamus et Patris consempiternum, et in novissimis temporibus incarnatum, nihil adulterinum divinæ naturæ penitus Inserentes: non enim potest esse aliquid in throno superfluum. Sed Illud mibi sæpenumero vulgatum Tortasse subjiciant, nectentes syllogismos infirmiores araneze tela: Si Trinitas est unius essentia, profecto Trinitas impassibilis permanet. Quod si Trinitas et Deus Verbum Trinitate conspicitur, impassibilis permanet, et Deus Verbum impassibilis approbatur. Quod si Deus Verbum impassibilis est, invenietur qui crucifixus est alter præter impassibilem Deum Verbum. Vere telas texunt araneæ qui ista depromunt; in aquis scribunt qui propositiones ineptissimas meditantur; qui cum se dicerent sapientes, stulti facti sunt, et obscuratum est insipiens cor eorum (Rom. 1): lippus enim oculus solis radios pure non recipit, et infirmus animus altitudinem fidei non valet intucri. Quid igitur ad ista nos dicimus !quoniam secundum rationem Deitatis sancta Trinitas et unius est essentiæ, et impassibilis perseverat. Nec enim dicentes Filium passum, ratione deitatis eum passum sentimus, divina signidem natura nullam prorsus recipit passionem; sed confitentes Deum Verbum unum ex Trinitate intarnatum, tribuimus intelligendi materiam iis qui fideliter sciscitantur cur incarnari dignatus est. Quia enim decreverat Deus Verbum destrucre passiones, quarum mors terminus habebatur, suscipere vero passionem inviolabilis natura non poterat (quia omnis passio rebus compositis probatur inferre luctamen, in spiritali autem et singulari substantia compositio nulla est: nec illud passio pertingebat, ubi compositio non erat), volens, ut prædizi, destruere passiones quæ rationale corpes oppresserant, quarum interitus erat suprema munitio (ut novit Deus

r 7 ٤. 4 دخه 4.4 40 ... 100 2 62 **106**( 46 **C** おお 1850 · iii 2.14 4.4 II. 1775 -عزز CE VE 3 :ta! V€ 38 اجاليم .e. ( کال i ndi

**14** 181

**3.3**4.1

p. A ÷ 🖦

`**ર** i

at homo: quoniam sicexinanire se voluit, formam quodammodo servi suscipiens (Philip. 11), nullam tamen circumscriptionem suæ deitatis admittens, per quam etiam salutem omni humano generi contulit carne sua passiones exterminans, deitatem propriam impassibilem servans. Idcirco Gabriel auctoritatem alque potentiam nascentis insinuans, aiebat ad Mariam, inquiens: Salvum faciet populum suum a peccatis eorum (Matth. 1). Populus autem non potest hominis csse, sed Dei: nec mundum ab iniquitatibus eruit qui hanc vitam pariter cum corruptione intravit, inculpabile non habens nativitatis exordium, sed necessarie Deus simul et homo non divisus in duos, sed permanens unus, per id quod ex muliere nascitur, hominem se demonstrans, per id autem quod sine conjuge et matrem servat intactam, Deum prorsus insinuans salvum fecit populum suum. Qui? Jesus Christus, qui venit in terras, et cum hominibus conversatus est (Bar. 111). Si autem Christus purus homo est, et non ipse est Deus Verbum, quomodo in principio creavit omnia, cum tune, ut impii asserunt, non erat? Nam cum postremus in creaturis homo sit, și Christus homo purus est, constat quod ea quie ante se eraut, nequaquam creare potuerit velut postmodum factus. Et quomodo Paulus aiebat, Unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia? Si autem per Christum facta sunt omnia, manifestum est quod Christus Deus est Verbum, evangelista testante: In principio erat Verhoc eral in principio apud Deum. Umnia per ipsum faeta sunt (Joan. 1). Et ipsum quoque Paulus interpretans ait: Unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia (Coloss. vin). Quare dicitur, quoniam Christus est Deus Verbum. Si autem illas proferunt voces diviuis litteris editas quibus Christus homo est appellatus, dicente Petro: Jesum a Nazareth virum approbatum a Deo in vobis (Act. n). Et Paulo testante similiter: la viro in quo præfinivit fidem præstans omnibus (Act. xva). Et ipso Domino de se clamante: Quid me quæritis occidere hominem (Joan. VIII)? Noverint autem per incuriam se Scripturæ sanctæ intelligentia privari, aut certe per malitiam deseri, quia velint quæ bene conscripta sunt, ad propriam reflectere pravitatem. Nam et homo secundum veritatem dicitur Christus, sed hoc factus est, quod prius non erat, nisi tamen modo Deus : sicut enim Deus increatus est, sic idem ipse homo perfectus est, nullam suspicionem phantasiæ prorsus admittens. Et quemadmodum est Patri secundum deitatem consubstantialis, sic idem sanctæ Virgini secundum carnem probatur esse consimilis, ubique veritate relucente mysterii, omnique remota penitus falsitate. Si autem Deum virgo non genuit, nec magno censebatur intacta miraculo: multæ siquidem et aliæ mulieres justos sæculo protulerunt. Nam linguæ propheticæ, ineffabilitatem hujus sacramenti præcinentes, aiebant : Ecce virgo in utero concipiet, et pariet Filium, et vocabitur nomen ejus Emmanuel. Quod Gabriel inter-

Verbum), Indarnatur ex Virgino, et habitu invenitur A prelatus est dicens, Nebiscum Deus (Isai. vn ; Matth. 1; Luc. 1). Cur propter nascentis inclinationem gioriam parientis attenuant? Sed hoc fortassis opponunt dicentes: Omne quod nascitur generanti simile comprehatur. Si igitur homo est quem genuit, necessarie qui ex ea natus est homo est. Quasi verisimili ratione vos ista depromitis. Sed tune parem sibi per omnia parturious edit quando juxta naturam contingit et partos. Naturalis autem parturitionis exordium corruptio est, quia et commixtionem pasecedit. Cum autem bujus injuria nec suspicio est. supra humanum intellectum constat case miraculum, ubi supra naturam partus est, ibi qui nascitur, Deus est. Confitemur igitur eum et mundum secisso de nibilo, et legem dedisse, prophetas A quoque inspirasse, et novissimis incarnatum esse temporibus, apostolos etiam misisse ad salutem gentium atque populorum. Fugiamus itaque consilia seductionis, fluenta hæretlegrum dico perniciosa Deoque inimica contagia, Arii vesenjam, qui Trinitatem inseparabilem substantiis dividit; Eunomii audaciam, qui paturam incomprehensibilem intra scientiam tu manitatis includit; Manichei rabiem, qui sequestrat ab essentia Deitatis sanctum Spiritum, et inseparabiliter procedentem. Nee non at hanc nupervimam novamque blasphemiam quæ Judæorum impictatem multipliciter exsuperare dignoscitur. Illi namque Filium negantes, ramum nituatur a radice convellere. Ii vero buic qui est, slium superinducentes, intemerabilom substantiam tanquam in fetum multiplicem bum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum; et diffamare contendant. Dicamus ergo cum Paulo (Ephes. 11): Christus est pax nostra, qui secit utraque unum. Judæum namque et gentilem per baptismum in novum hominem reformavit, conjungens virtute quos conversatio sequestrabat. Idcirco repertores novæ impietatis, damnationen quæ sibi imminet contremiscant, quando in unam separatam rediere concordiam, et qui univit in duo, quantum ad illos attinet, derivatur. Sed omissa jam prolixitate sermonis, ad compendium recti dogmatis veniam. Si quis vult nosse veraciter quomodo idem ipse sit unus et mon solum Filius Abrahæ manens, et in novissimis secundum carnem sapientia et ætate proficiens, nam deitas ejus semper id quod perfectum est possidet, interroget Paulum, et ipse pietatis sacramentum protinus intonabit, ostendens quod etiam ex Judzis ortus secundum carnem Deus sempiternus existat : loquens enim de Hebræis et rebellem nationem ingratamque collaudans, propter radicem videlicet Abraham, et propter semen Christum, ita pronuntiat: Quorum, inquit (Rom. 1x), est adoptio filiprum. Clamat enim in prophetis: Filius meus primogenitus Israel et gloria. Infinitam namque gloriam eis qui probati tunc erant moribus, divina miracula conferebant, et testamenta per quæ Abrahæ multiplicatio seminis est promissa, et legislatio quæ in moute digito Dei conscripta est, et obsequium quo divino cultui serviebant, et promissa quibus vel terra Palæstina vel certe benedictio in semine Abraha gentibus collata est universis : quorum Patres qui in hac

ignorantize nocte velut luminaria fidei probantur A ut demonstret ut is qui nos verbo creavit pro sua diexorti, et ex quibus Christus. Nec in iis stetit beatissimus Paulus. Nec enim ex quo partus de Maria ex eo est Verbi sine initio exstantis essentia. Sed mox intulit secundum carnem, ut manifestationem qua facta est in carne, non illam nativitatem divinam æternamque significet. Quis igitur esset hic Christus, qui natus est ex Virgine, quem spelunca cepit ut rem nullius pretii, qui in præsepi jacuit, qui secundum carnem temporibus crevit, quique ad inferiora terræ descendens, omnia que carnis sunt mirabili dignatione sustinuit, ut fidem faceret quia veraciter homo factus est, nec aliter esse præter eum qui descendit, ted idem qui descendit ipse est qui ascendit : non enim prius ascendit, sed descendit : ut pote qui non ex prodigebamus, homo diguanter effectus est? quis est, a me vel a quolibet alio non requirat, sed ab Apostolo, qui Filium per revelationem dicit Patris, cum dicit (Gal. 1): Cum autem placuit ei qui me segregavit de atoro matris mere, et vocavit per gratiam suam, ut revelaret Filium suum in me? Hic namque quis est, Jesus Christus veraciter edocebit, exclamans (Rom. ix): Ex quibus Christus secundum carnem, qui est super oun a Deus benedictus in secula. Hec Pauli verba, quam subreptionem calumnize corum qui prava diligunt habere permittunt? Dixit enim Christum, ut ostendat quaniam secundum veritatem Deus factus est homo; dixit eum ex Judæis seçundum carnem, nt insimuet quia non ex illo tempore quo est incarnaws. existat; dixit eum qui est, ut eum sine initio de- C claret; dixit eum super ounnin, eut totius creature Dominum pradicet: dixit eum Dominum, ne passionibos habituque traducti intemeratam ejus audemus negare substantiam; dixit benedictum, ut adoremus eam tanquam omnipotentem suppliciter, nec ut conservam calumniis appetamus; dixit eum in secula,

vinitate, jugi a nobis honore celebretur. Habeutes itaque Christum et existentem, et Deum, et benedictum in secula, veneremur eum ut Dominum, dicentes assertoribus exterorum dogmatum : Si quis spinitum Christi non habet, bic non est ejus (Rom. viii): nos autem sensum Christi habemus : idcirco et exspectamus adventum gloriæ magni. Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, qui pie quidem viventibus glorian reddet coronam; iis autem qui exacerbant eum, audaciæ eorum condigna restituet. Hæc vestræ charitati dirigimus pro libellis vestris, quos ad nos destinare curastis, asseverantes quosdam pestiferos homines verborum portenta promentes irruisse vestræ provinciæ, volentes quibusdam scriptis et oppositionibus falsi motione Deus est, sed propter misericordiam qua in- B nominis scientiæ simplicem et infucatam rectæ fidei pulchritudinem constantiamque pervertere. Sed ego vos iterum B. Pauli verbis admoneo (Coloss. 11, 8). Videte ne quis vos decipiat per philosophiam et inanem fallaciam secundum traditionem hominum vana consultantium, et non secundum Christum. Fundamentum autem aliud sanctæ fidei nemo potest ponere præter id quod positum est, quod est Christus Jesus. State igitur in uno spiritu unanimes, collaborantes sidei Evangelii, et in nullo terreamini ab adversariis (Philip. 1), custodientes traditiones quas accepistis, sive a sanctis et beatissimis Patribus, qui apud Nicæam fidem promulgasse noscuntur, seu a sanctis et venerandis Basilio, Gregorio, ac reliquis eadem sentientibus: quorum nomina in libro vitæ scripta sunt. Omnem fraternitatem quæ vobiscum ig Shristo est, ego et qui mecum sunt plurimum salu-

> [Hæc desunt in Græco.] Data Constantinopol., consulatu piissimorum Theodosii August. v et Valentiniani iv.

### DIONYSU EXIGUI DE INVENTIONE CAPITIS SANCTI JOANNIS BAPTISTÆ

### PROLOGUS.

Domino venerando mihi Gau lentio abbati Diony-

Charissimorum fratrum, quos per gratiam Christi regitis, cura studiumque compulit ut relatio que de inventione capitis B. Joannis Baptistæ Græco sermone conscripta est, Latino per me redderetur eloquio : conveniens esse dicentes, ut in natali ej :s quo major in natis mulierum nemo surrexit, bæc relatio que de illo traditur, populis fi.ielibus intimetur. Promptis igitur animis in s; atio licet brevi quod poscebatur explicui, maxime et quia sanctitatem tuam hoc idem seri velle cognovi. Nec hoc sine divino mutus gestum esse perspicio : et idem sanctus Joannes prævius Domini veritatis præco, prophetarum culence omnium, institutorque monachorum, sicut primitus se monachis ostendit, qui sacratissimum es de domo Herodis quondam regis impii sus-

tulerunt, dein ablatum Emesenæ, de multis ignoratum temporibus, item monachis se declaravit; ita nunc officio monachorum, quamvis humilium, hane de se Romanis historiam manifestare dignatus est. Venerandi, credo, propositi delectatur obsequio. quatenus per eos qui singularem sectantur vitam, suam in Christo panderet gloriam. Et hoc dicimus, non quod nobis alicujus praedaræ mentis conscientiam insolenter arrogemus, sed quod per se pia præferat professio sanctum studium, licet eidem nostra desidiosa conversatio non æquetur. Qualem vero tone idem beatissimus exegerit vitæ modum, et quis poterit ignorare fidelium? Nam præter illam divini muneris eximiam largitatem, qua de repromissione conceptus est, et adhuc intra materna conclusus viscera, de utero quem secundavit sterilem, in utero sancte Virginis agnovit universitatis Auctorem. Pro-

n;

:1

2

.1

:1

1

71

17

17

Py.

10

.

41

ni.

94

120

7.7 3 4

性頭 4 7

> \*

> -

· d

'n

125

-.-ŋ

'n

) ,

٠ h

1

e proje

, par

is pu

A POR

J. [4

PRICED

·j: Br

5 Ba (

۱٤, ن

· 161

**JE 14** 

1 mg F 44

Christi, et amicus exstitit cœfestis sponsi, sæpe solitarius in desertis locis abditisque moratus est, die noctuque in irjuniis et orationibus perseverans, vestitus pilis camelorum, et locustis pastus ac melle silvestri. Quæ omnia summæ continentiæ atque frugalitatis indicia esse monstrantur, quibus universo mundo com suis pompis deliciisque renuntians, nihil aliud dignabatur videre quam Christum; cui etiam ad suum baptisma venienti, testimonium perhibuit dicens, Ecce Agnus Dei, ecce qui toffit peccata mundi. Cumque tam præclaris actibus tamque magnificis insinuaret omnibus exempla virtutis, principes tamen cum senioribus, et scribis et Pharis eis, meritis ejus insanis ausibus exprebrabant : quod Dominus noster in Evangelio testatur, et dixit, Venit Joannes Baptista neque manducans, neque bibens, et dicitis: Dæmonium habet. Sicuti nunc plerique Christianorum Phariscorum sine dubitatione consimiles, si forte Dei famulos viderint abstinentes, in eadem convicia atque maledicta prorumpere, et rem quam imitatione debent assequi, suis prosequi contameliis non verentur : ut probabilis vita rumoribus malignis exposita laudandam perseverantia n tenere valeat, qua fervorem veteris æmulationis accendat. Hoc autem odium de morum similitudine sustinemus, ut id quod Dominus noster ait in Evangelio, in nobis etiam comprobatur: Si de hoc mundo essetis, mundus quod suum erat diligeret; sed quia de mundo isto non estis,

ter illam monge gloriam singularem qua Baptista A propterea odit ros mundus. Hee mundi alia incidit S. Joannes, cujus hodie festivitas ab Ecclesia toto orbe terrarum celebratur, etiam temporibus Juliani tyranni potias quam principis in suo corpore relique pertulit, quod a discipulis ejus tunc traditum sepulturæ, sacratissima Evangelia retulerunt. Nam gentilium fera crudelitas impiissimi atque apostatæ Jufiani moribus congruens, effracto beatissimi tumulo, ossa eius dementer extraxit, ignique comburens redegit in pulverem, et passim vesano furore dispersit. Sed gratia Christi quæ suorum dirigit corda famulorun, per dies eos monachos ab Hierosolymis ibidem causa orationis adduxerat, qui videntes tam scelestum facinus ab impiis perpetrari, stupentibus ipsis gentilibus, casdem venerandas reliquias transtulerunt, moxque inde profecti sunt, thesaurum secum venerabilem deferentes. Ecce rursum obsequium monachoram divinitus procuratur, et quemadmodem per monachos caput hujus sancti repertum est, ita quoque per monachos residuse corporis ejus reliquise servarentur: qua protinus sancte Athanasio Alexandring civitatis episcopo diriguntur; quas postea Theophilus eiusdem civitatis episcopus, universa idolorum delubra destruens, in basilica quam sub momine eiusdem beatissimi Joannis Baptistæ pia devotione construxit, sub ingenti populi veneratione deposuit. Sed jam tempus est ut prædictem vebis referamus historiam, proqué hoc labore nestre press vestrarum præsidia efficaciter impetremus.

# DE INVENTIONE CAPITIS JOANNIS BAPTISTÆ.

In primam inventionem pretiosi capitis præclari ac glo- C Els τὰν πρώταν εύρεσαν τὸς τιμίας πεφαλάς του τιμίου riosi prophetæ præcursoris Joannis Baptistæ. luámou. Dionysio Exiguo interprete.

Duo quidam monachi de Oriente profecti, cupientesque pretiose crucis Christi et gioriosi sepulcri ejus qui pro nettra satute homo factus mortem sustinuit, per quam nobis vitam immortalitatemque largitus est, nec nen resurrectionis ejus et ascensionis in coelum loca veneranda perspicere, Hierosolymam pervenerunt. Horum uni precursor adventus dominici et baptista Regis aterni, sanctus Joannes assistens, ait : « Venientes ad domum quondam Herodis regis, auferte vobiscum caput meum, quod invenietis in terra defossum. > Cumque mane suisset exortum, visiouem monachus quam viderat retulit det illi cui mysterium fuerat revelatum, ut idem quod ipse sentiret, nihil esse. Cumque rem neglectui tradidissent, postero die præco veritatis astitit utrisque se aratim, et similiter eis apparens, ita locutus est: « Omnem dubitationem insidelitatis ex vestris cordibus effugantes, ad verhatem visionis cogitatio vestra non claudicet. ) Dumque consonantiam alter alteri retulisset, gemina visione firmati, et inobedientize supplicium formidantes, sine mora quod imperatum sibi fuerat impleverunt. Et præce-

Μοναχοί δύο έχ τος έφας όρμωμείοι του τιμίου στουpou tou tomou, unt did ton mept make cinton tourbound σαντος, και θάνατου άθανασίας περίξευσο υπομείναντος Χριστού τὸν τάφον, τος τε άναστάσεως και της άναλήψεως τὸν χώρου αὐτοψεί κατιδείν ποθήσαντες, τὰ Έεροσολυμα κατειλήφασι. Τούτων ένι ο πρόδρομος τος δεσποτικής παρουσίας και βαπτιστής του βασιλέως των ολων Ιωάννης έπιστάς, φησί ( Πρός τήν Ήρώδου γενομένην οξαρσεν έκδραμόντες, έκείσε την έμην κεγαλήν υπό γου πειμένην ανέλεσθε. > "Ορθρου δέ παταλαδύντος, τλν όρασιν ό μαναχός διαγείται τῷ πελας. Ο δέ, φαντασίαείναι τὸ πράγμα νομίσας, ὁμόφρονα γενίσθαι τὸν τῷ, fratri, qui delusionem phantasiæ suspicatus, persua- η δράστως θεατάν ύποπείθει. Έρραθυμπαίτων δε διά το έτο, τη έπιούση, τως άληθείας ο πάρυξ αύθις έ;ίσταται κατ idian auporthous oficios oblicis, nai onar. 4 Havan in της διαντίας εξορίσαντες άπιστίαν, περί την της όπτασίας πίστιν τὸν λογισμόν μὰ ὁκλάστε. Σ 'Ως δέ θατέρ μ θάτερος πάν τῆς ἀποκαλύψεως διαγήσατο συμφωνίαν, καί रक्षे विस्त्रोतवात्ववमुक् रचेंड όρασέως πιστωθέντες, καί τὸ έκ रचेंड παρακούς πρόστιμον διδιότες, άμελυτί το κελευσθέν έξανύουσεν. Καί τῷ χάριτι ἐφοδηγούμενοι τὰν ὑπέρ τὰς εὐσε-Ceias έχτμηθεισαν του Βαπτιστού περαλέν ανελόμενοι, τεξε έπ τριχών παμάλου πατεσπευασμένοις μαρσίποις ένίξα

dente se divina gratia caput Baptistæ, quod pro ju- Δ λου. "Πρεσε δέ πούτο τῷ προφύτφ, ώς οἶμαε, πιθέπερ έν stitia et pietate resectum fuerat, in sacco cilicino condiderunt. Delectatum autem æstimo prophetam tali velamento, cujus in deserto quondam de cameforum pilis fuerat corpus obtectum. Revertebantur igitur monachi, ferentes caput quod flerodias pro n'ercede saltatricis filize suze in disco suscipieus, veluti desiderata venationis præda potita est. Quin ctiam desisse jam propheticæ linguæ correctiones existimans, nequaquam passa est caput ipsum venerandum cum reliquo corpore sepeliri, metum de ejus conjunctione suscipions, et hoc procul dubio pertractans, quod integrum sancti corpus omni facilitate resurgeret : hoc autem sieri non posset, si caput ipsa retineret. Et ideo non passim tradidit sepulturæ, sed intra septa suæ domus infodit. Amor i etenim conjunctionis illicitæ suis adinventionibus proditus, increpationum sibi fingebat imagines, et amputatum caput justi nefanda diaboli filia formidabat: sieque cogitationum pravitate decepta, deinceps latere se credidit. Monachi ergo qui tanta revelatione præ: wrsoris Christi digni sunt habiti, sumentes venerandum capet, domunt redire properabant. Figuhas autem quidam per idem tempus Emesense civitatis multis oppressus angustiis, omnibusque rebus necessariis indigens, cam non posset extremam paupertatem ulterius efuctare, pro ipsius egestatis difficultate magnis affectus teedils, viram discessione continere se credidit. Accidit autem illi dum fugeret. occurrere monachis istis, qui vas cremi pretiosissimura deferebant. At ubl comes els et socius itineris c factus est, onus ei, sicuti peregripantes pariter solent, filele committunt, visum qui sibi revelatus suerat. exponentes. Sed figulo mysterium ignoranti præeursor apparuit, monuitque ut comites suos lateret, et assumens id quod ferebat aufugeret. Quod cum lecisset, ad domum propriam, unde discesserat, redut : et ex illo permansit universis rebus prosperis florens. Intelligebat autem suæ, prosperitatis auctorem, et honorem ei devoto studio suis congruentem viribus offerebat. Qui cum propiaquare sibi cerneret mortem, hydriam in qua muses illed habebat inclusum diffigenter obsignans, serori commendat proprite, pristinam egettatem ci referens, et opulentium que nunc esset in manibus pandeas. Cumque fugienda primæ paupertatis i incommode retulisset, indicassetque risodum qualiter is easet ereptus, precatus est cam at depositum honorifice tractaret; nec prius hydriam patefaceret quam rei proventum id qued erat interius indicaret, cogitons, quantum reor, quod uteri instat vas ipsum procursori foret, ut sicut Domino in utero matris positus imotuerat, ita profecto post mortem vivens, uraze illius mysterium opportuno tempore revelaret : el ideo non tacuit insperate sue commutationis tactorem [et., inspirante sus commutationis auctore], sed ait: • 0 malier, ipsis experimentia doesberis, postruque modum vita conversationemque cognoscen, ex que thesaurum istum possidere meruinus. Si igitur et tu reverentiam hujus habueris, bonorum

έρύμη πάναι, τὸ ἐκ τριχῶν καμάλου τῷ σώματι περιπείμενου ενδυμα. Έχοντες δε υπέστρεφου πεφαλήν, τω 'Προυδιά; ἐπὶ πίνακος παρὰ τῆς θυγατρός δεξαμένη, τῆς έχ πολλού ζυτουμένης άγρας τυχούσα, κοί συμπεπκύσθας τούς ελίγχους της του προιώτου γλώττος νομίσασα, ηπιστα συνεχώρησε τῷ λοιπῷ συγκηδευσθέναι σώματι. του έχ της ενώσους φόδον ύφορωμένη και μουσουχί λγεζομένα, ώς εἰ ἐλόκλαρον τυγχάνοι τοῦ ἀγίου το λε ψανον, εύχερές τούτο άνεία πρός έγερσα, ούα άν δέ βάδιον γένοιτο, της πεφαλής παρ' αύτης φρουρουμένης. "Οθεν, ώς είκος, ού τῆ τυχούση ταφή τκύτην παρέδωκεν ' άλλά περεδόλων είσω παταχωνούειν κελεύει, παι κλείθρων έπιξολαϊς έχεσθαι της άσφαλείας προστάττει. Ο γάρ της παρανόμου μίξεως έρως, ύπο των λογισμών προδιδόμενος, despondies to took theyedes, and termenters, of cinas, τών ἀπροσωπόληπτου κιφαλών ίδεδίει: Τη μέν ούν παράκομος του διαδόλου μαθύτρια, σκαιύτητε λογισμών παιζοpriva, t. D Mestas devolutes esquetes. Of Si the ontaving αξιαθέντις μουαχοί, του Πρεδρόμου, τη χάρετε το**υ** medicatos, eautor épocaleartos tir nartés Xeusiou teρωντέραν πεφαλήν άνελόμενοι, οίποι παλικδρομήσαι κατίσ-אניטלטט. בנףמענטט לפ דור אור באנייטט אמנףסט דאָר 'בענסנνώνμου πραγία συζών καί την ένδειαν σύνοικον έχων, καλ **Φρός τὰν ἀμηχανίαν είλεγγιάσας, φυγή τ**ὰν πορείαν ποιείτοι. Έτυχε δέ αὐτίν τοξε έπιφερομένοις το τής έρήμου πειμάλισο περιτυχείο μοναχοίς συνόμιλου τε, καί κοιwords The odoinopius yeviodai, onep ountaines in tais Direct interioran, to anomaluguira tamenagueros. Αγγουστιτε το μυστόριον τῷ περαμεῖ, ο Πρόδριμος έκυτον έμφανίσας, φησί . Τούς συνοδοιπορούντας σοι λαθών μοναχούς, τὸ ἐπερερόμενόν σοι μαρσίπιον ἔχων ἀπόδραθε > και τούτο πεποιηκώς, οίκοι πάλα επάνεισιο Διετέλει δε πάση χομών εὐπραγία, και τῆς πρότερου άμνημονών δυσπραγίας και είδως μέν τον της εύπραγίας πρό-Εενον, τιμών δε τούτον εύγνωμοσύνη τη κατά δύναμεν. Μέλλων δέ του ανθρώπευου υπεξεέναι βίου, έν κεδωτίω το δώρον έχων, σφραγισάμενος τῆ ιδία ἀδελφή παρατίθεται. τήν πρώτην πρός αύτην διαλεχθείς ενδειαν, και την έν χερσίο άφθονίαυ μηνύσας. Καλ ελκών μίν τῆς προτέρας πενίας τὰ δύσφευκτα δεσμά, γνωρίσας δέ και του τρόπου της τούτων άπαλλαγής, και παραπιλόσας έχεσθαι μέν τός τούδε τιμός, μό πρόπερου δε πεώτεου επαλύψας. πρίο αι το ένδον ύπαρχον μανύση του έξοδον. λογιζόμενος, ώς οίμαι, μετρώεν αύθις μέτραν τῷ Προδρόμο γινέσθαι τάν θάκαν, και ότι ο του δισπότην έν τặ ματρώς שחלטו ששבולשתר, אבל דסידים לומ דבש פאנידשוומדשי וואשים cur, ouparet niveral and in to bixa petà birator Car, τόν τῆς εξόδου χαιρόν ου παρεσιώπησε δε πάντως τῆς αίφνιδίου μεταδολής την διάγησεν ' άλλ' ε Οίσθα, φησίν, ο γύναι, τη πείρα μαθούσα του ήμετέρου βίου τών ανειtry, mai afor and ofcor provincer, rotton to baseuple בטְבְּיִבְיבִי בֹּצְפִּט יִינִישִישִי יוֹהָר יִינִישׁר הַ אַנְיבָיה בּנִינִים יוֹשִּיב יוֹשְּׁר יִינִישְׁר יִי nahov the divilacion. El de ce privos nehveria parparas την δώμην άφεληται, ή σώματος άνομαλία βία της άσχύος (sic) रंग्रेरंडक, असे स्रकृति क्षेत्र क्षेत्रपाठी के स्वरणाज्यस्य, क्षेत्रविका דשנ לספרס מנישפים. ז בשל מוד מוד סעים שינים מו על די אףם. Bunia to appres syches to sepayme. Ot: de to too pe-

f.

.":1

27

-3.1

٠. :

٠.,

.5. d\*, 1

e j

. . .

· ...

٠ إ

3

141

. 4

unminus lam proceedium quam luturorum copia per- Β ρους παρεχώροσεν ανάγκο, τα πρός κύτην παρά τοῦ frueris. Quod si forsitan prolixitas temporis vires abstulerit, aut ægrotatio corporis violenta macerarit, quominus debitum studium dependere possis, alicui pio atque sideli viro munus hoc tradere non moreris. > Quæ post obitum fratris, quandiu devotioni sum vires habuit consonantes, sanctum probatur dilexisse negotium. At ubi necessitati senilis cessit ætatis, ca quæ a germane sibi mandata fuerant, insiauans his qui crant pium suscepturi depositum tradidit. Plurimis autem munus hoc alterna successione recipientibus, etiam quidam Enstahius, monachus nomine, et alterius sectæ presbyter, illud quod in hydria servabatur, sicut obsignatum erat, accepit. Profecto nempe, qui dederant, religionem discernere nequiverunt, cumque pium arbitrati sunt hominem; qui nimis astute sanitates que per virtulem sancti capitis accedentibus conferebantur sibimet ascribens, veritatem fidei, sicut caupo nequissimus, adulterare nitebatur; tandemque servis his, qui recte, et sancte, atque inseparabiliter beatam Trinitatem glorificabant, notus factus, ipse qui sub obtentu paterna venerationis in diminutionem Christi, Filii Dei, contumeliosus esse probatur, ab Emesena civitate, cooperantibus etiam judicibus, coepit expelli. Precabatur autem cos qui se salubriter a sancto grego secernoroatque effugare quærebant, ut unius saltem diei spatium largirentur morandi in ea spelunca quo [in qua] sauctum constabat esse depositum, quia jam et angustia nocturni temporis urgeretur. Sed providentia Dei spe sua frustratus est. Non enim potuit impetrare C

ne id quod moliebatur efficeretur. Suscipiunt igitur eamdem speluncam venerabiles viri, sectantes singularis vitæ propositum. Multis autem in monasterio aibimet succedentibus, ad postremum sub archimandrita Marcello divina gratia eum quem Gabriel evangelizavit, et sterilis mater edidit, eremi habitatorem, maximum correptorem impietatis et legis vindicem, Domini præcursorem, amicum sponsi Salvatoris Baptistam pracconem veritatis, amatoremque justitize ferventissimum revelare dignata est. Cujus apparitionis modum præfatus venerabills archimandrita Marcellus his retulit verbis.

In secundum inventionem pretiosi capitis sancti et præclari prophetæ, præcursoris Baptistæ Joannis. Eodem interprete.

Apparuit, inquit, ter beatissimus et universalis apostolus, atque fidelis amicus Salvatoris nostri Jesu Christi, mediante septimana quadragesimse sanctorum jejuniorum, octavo decimo die mensis Peritii, id est, ad xii cal. Martias, anno septuagesimo sexagesime [al., soptingentesimo] tertio, per indictionem sextam, regnantibus Valentiniano et Marciano piissimis imperatoribus famulis Dei, sub sanctissimo episcopo Uranio civitatis Emesenæ, cui etiam hoc idem revelatum est vicesimo quarto die mensis ejusdem, id est vi calendas Martias. Revelavit autem mihi Marcello in magno timore et reverentia constituto in specie stellæ igneæ, secundum subjectas visiones fidelissimas, qui cuacta condidit in virtute sua et præparavit in sapientia sua; qui scit omnia antequant flant, et ad salutem humani generis universa dispensat; qui est super omnia benedictus în sæcula. Amen. Igitur me famulum suum Deus propositæ vi-

τον παντός ανώτερον χρυσίου θησαυρόν μεταδίδωσε. Πολλών δέ τουτο ταις άλληλων διαδοχαίς κτησαμένων τὸ δώρου, τελευταΐου Εύστάθιος τις ονόματι μου ζων, πρεσgnesbot exebogogot' en ngbia anyaccon grag. Kecer. ου οἱ δεδωκότες θειμοκείας μέν Ισως διακρίνειν παντελώς προύσσου, ενσεδά δε τουτον υπελαδου. Ο δέ, τάν έχ τώς έποστολικής κεφαλής τούς προσιούσε παγάζουσαν θεραπείαν πανούργως έαυτῷ περιάπτων, ἐκιπήλευσε τὸν ἀλάθειαν. Όψε δε ποτε τοῖς όρθῶς, και ἀσυγχύτως, και όμουσίως τάν πανεύφαμον δοξολογοίσε τριάδα γνώριμος καταστάς, ο προσχήματι τιμής του πατέρα διά τός του υίου μειώσεως καθυθρίζων, άρχόντων συνεργία τός Έκεσενών ἀπελαύνεται. Γονυπετών δε τούς εύαγώς του έναγά Β τες του σωτήρος ποίμνης χωρίζειν έπειγομίνου, διωρίαν τή όψίμω διώξει χαρίσασθαι, καί συγχωράσαι πρός μιακ ήμέραν το αύτόθι σπάλαιον οίκοσαι, προνοίς Θεού τως ελπίδος έφευσθη, διαδέχονται δε το αυτό σπήλαιον ευλαδεῖς ἄνδρες μονήρη βίον διώχοντες. Hellin de diade jameνων το ραθέν μοναστάριου, ἐπί Μαρκέλλου τοῦ εὐσεθεστάτου και άρχιμανδρίτου, εὐδόκοσεν ή του Θεού χάρις, τὸ Γαδρεήλ εύχγγελιον, και της στείρας το βλάστημα, και τας ερήμου το κάλλιστου θρέμμα, τις τε παραυομίας τον έλεγχον, και του νόμου τον συνάγορον, και του δεσπότου του Πρόδρομου, του νυμείου του φίλου, και Βαπτοσ-Tiv TOU DONTHOOS, und THE EXABILIES THE REPURS, AND THE εύσεδείας τον θερμότατον έραττήν άποκελύψαι. Οὐ τών έπιτάνειαν ο προειρημένος εύλαδίστατος άρχιμανδρίτης έξηγήσατο Μάμκελλος, κατά τὰν ὑποτεταγμένον συμείωσεν.

άδελφοῦ ἐπθέντα τοῖς λαμδάνειν μέλλουσιν ὑπο'εμένα,

Βίς την δευτέραν ευρεσιν της τιμίας πεφαλής του άγεου, και Ανδόξου προγέτου, Προδρόμου, και Βαπτιστού

Επεγάνη ο τρισόλδιος, και οίκουμενικός απόσχυλος. καί γνήσιος φίλος του Σωτάρος ήμων Ίπσου Χριστου έν τη μέση εξδομάδε των άγων νοστειών περέ του Φεδρουαρίου μενός όκτωκαδικάταν, έτους τρίτου έξακοστού έπτοικοσιοστού, δη χρόνοις ένδιπτιώνος έπτης, βασελευόντων Βαλεντενιανού και Μαρκιανού των εύσεδων βασιλέων, και δούλων του Χριστου, έπι του όσιωτάτου έπισκοπου Ούρανίου και άνηνέχθη είπάδι τετάρτη του αύτου μημός. 3:qèrem 126is, τε υρμόςτ ίσα υοδός άτεμ έδ αθούλακεπΑ΄ πυρός, έμοι τῷ ἀμαρτωλῷ Μαρκέλλω, κατὰ τὰ ὑποτεταγμίνα δράματα πίστα έχοντα. Ότα πάντα δημουργήσας Θεὸς ἐν τῷ δυνάμει αὐτοῦ, καὶ κατασπευάσας ἐν τῷ σορίς αύτου ὁ τῶν όλων γνώστης πρό γενέσεως αύτων, καί ακντα οικονομών αρός το συμφέρου αποιο κυθρώπους. Δ ών εύλογητός είς τούς αἰώνας , ότι καταξίωσε κάμέ αὐτου δούλου Μάρκελλου θεατύν γενέσθαι τζε προκειμένης οράσεως. Είδον γάρ ἐν ὁράματι τῆς νυπτὸς, καὶ ἰδού πῶ-ant ai gober tot uhrtibat sonot gean guthangen say

sionis inspectorem esse dignatus est. Vidi namque in A & θορύθω πολλώ γενόμενος, κατάλθου του άποκλείσαι αδο visione noctis, et ecce ostia monasterii nostri aperta sunt, et in magno metu positus, cucurri ut ea clauderem. Et rursus inspicio flumen ad ostia nostra prorumperc. Hoc autem cum vidissem, stupefactus cogitaham unde tanta aquarum esset immensitas. Dumque id mecum ipse pertracto, levans oculos meos vidi Marcellum presbyterum, qui erat secundus post Naxentium archimandritam, a meridiana parte flumiois venientem, et multarum turmarum voces ab orientali plaga basilicæ Sancti Juliani martyris audiebamus. Quarum ad nos ingens sonus deferebatur, et per aquas ipsas populi eum impetus alacritate properabant. Admirante antem me quomodo in medis aquis ambulantes ad nos conciti pervenirent, et unaqueque turma lingua propria psalleret, subito vox B audita est corum qui ab oriente clamabant : Ecce sanstus Joannes Baptista descendit. Cumque ad meridianum ostium starem, apertæ sunt januæ orientales, et psallentium turme protimes intraverunt. Omitteus igitur spectaculum thuninis, et in exordio scalz consistens, aspexi sanctum officium corum, quod in monasterio celebrabant. Et stans in eadem scala, vidí atria duo, unum respiciens adoccidentem, et alterum ad meridiem; et inter utrumque atrium templum grande, singulæque turmæ ingrediebantur in atrium quod respiebat ad orientem, adorabant [al., etadorantes] ad templum. Intrantes autem in atrium meridianum, illico quiescebant. Cumque siluissent termæ, præcedebant alii et clamabant : Ecce sanctus Joannes advenit. Cumque starem in eodem scalæ loco, venit sanctus Joannes. Domini præcursor, et vidi eum in templo quod mihi ostensum est; et ecce unus crat a dextris ejus, et unus a sinistris. Stante autem illo in templo, cœperunt populi turmarum ad eum consequenter accedere et ab eo benedici : itemque psallentes proficiscebantur ad basilicam . Sancti Stephani martyris congregandi. Cumque turmæ se explicuissent, cogitavi et ego adire eum, ut benedicerer ab eo. Visumque est mihi intrare [al., ut intrarem! per ea ostia per quæ turmæ fuerant introgresse. Et quia non videram quod alicui dedissent [al., dedisset] osculum pacis, nisi tantum ad pedes [al., ad pectus] ejus osculati essent, accedens ad eum ab anteriori [al., interiori] parte cum metu et reverentia, dimisso capite in terram cucurri, et tenui pedes ejus. Ipse vero apprehendens mentum meum osculatus est me. Quod cum meruissem, protinus expergefactus sum. Paucis autem diebus transactis, video et ecce ostia monasterii a parte meridiana rursus aperta sunt, et veluti ad fratres vociferabam [al., vociferabar], cur ista [al., ita] ostia reliquissent; et celeri gradu perrexi ut ea clauderem, et ecce video sanctum Joannem stantem ad exterius ostium, et cum eo duos illos quos prius videram, et accessi ut benedicerer ab eo, et rursus elevans me, dedit mihi pacem. Vestimenta autem ejus erant candida; et moz trabens unum vas de sinu suo plenum mellis, dedit mihi dicens ; Accipe benedictionem hanc, et

τάς. Καὶ πάλο διεασάμην ποταμόν Ελκοντα ἐπὶ τὴν θύραν τής μονής. Καί ταῦτα ίδων, έννεὸς έγενόμην, έννοῶν πό-ประช ซอ สภิทิธิยร ซอล ของอย์ของ ย่งนี้ผู้ของ. Kai รัง ซอลี แร อีเลλογίζε τθαι, ήπουον φωνίν πολλών ταγμάτων, από άνατολών άχου ήμεν φερόντων, και έφ' ήμας έρχομένων έπι των ύδάτων, και έμου θαυμάζοντος πως έν μέσο, των ύδάτων έπορεύοντο έφ' ήμας, καὶ έκας τον τάγμα ίδ αν γλώσσαν είχε και έψαλ)εν, και έκουσα φωνών βρώντων ε Τδού ό αγιος Ιωάννης & βαπτιστής του Σωτήςος ήμων Ιησού Χριστοῦ ἀναθείκνυται. > Καὶ ἐν τῷ ἐστάναι με πρὸς τίν μεσημερινήν θύραν, παραχοήμα ήνοίγησαν αξάνετολικαι θύραι, και εισήλθου τα τάγματα. Και άφεις την θέαν του ποταμού, εἰστλθον τρέχων, καὶ έστην ἐν ἀρχη του κλεμακίου \* και είδον την άγιαν αυτών υπηρεσίαν γενομένην έπί την μονήν καί έστως έν τῷ αὐτῷ κλιμανίω, έθεα σάμην αύλας δύο μίν μέν αποθλέπουσαν είς δύσεν, τάν δε άλλην επί την μεσημβρίαν και ναόν μέγαν εν μέσω αὐτῶν. "Εκαστον τάγμα εἰσίει εἰς τὴν αὐλὴν τὴν ἀποδλέπουσαν είς δύσεν, και προσεκύνει έπι τον ναόν και έπι τήν μεσημερενήν αὐλήν, καὶ παραχρήμα ἐπαύοντο. Μετά δι το παύσασθαι τὰ τάγματα, ίτεροι ιδόων, και έλεγον · ໄດ້ວ່າ ὁ αγιος Ἰωάννης. > Καὶ ἐθεασάμην αὐτὸν ἐπὶ τοῦ όραθέντος μοι ναού : καί είς έξ δεξιών αύτου, καί είς έξ εὐωνύμων. Παραυτίκα οὖν ῆρξαντο τὰ τάγματα ἀκολούθως είσερχόμενα, έν, έν, εύλογεϊσθαι παρ' αύτου. Πληρωθέντων δε των ταγμάτων, ελογισάμην κάγω αὐτός προσελθείν, και εύλογηθώναι παρ' αύτοῦ 🕆 και ἐσπεψάμαν είσελθείν διά των θυρών, ών είσηλθον τα τάγματα. Διά τὸ μή θεάσασθαί μέ τινα δόντα αὐτῷ : ἰρήνην εί μή έν τῷ στήθει αύτου, έγω δε προσελθών αύτω έπεμπροσθεν μετά φίδου και τρόμιυ, έχων μου την πεφαλήν έπι την γήν, ήψάμην αύτῷ τῶν ποδῶν. Δύτος δε μου ἄψατο τοῦ πώγωνος, καί ίδωκι μοι είρήνην έν τῷ άγίω αὐτοῦ στόματι \* και παραυτά έκδαλών έκ του κόλπου αύτου σκεύος γέμον μέλετος, έδωκε μοι, λέγων \* « Λάβε ταύτην τήν εύλογίαν. > Εαί ἐπορευόμην πρό αύτοῦ \* καὶ αὐτὸς, καὶ οἰ μετ' αύτου είστιλθομεν είς την ήμετέραν μονήν . καί ίδου έθεασάμην στύλον πυρός προάγοντα αὐτόν, και ξμφοδος γενόμενος διϋπνίσθην. Μετά δε ταύτα τη Εσπέρα των άγιων νηστειών, έφην πρός τούς άδελφούς ' ε'Ο καθ' ένα ύμων τὸν ἐαυτοῦ ψαλμὸν δευτερωσάτω. > Δύτῶν δὲ καθ ημένων, και δευτερούντων τούς ψαλμούς. ὁ άδελφός 'Ισαάκιος ήρε τους όφθαλμούς αθτοθ, καί έθεάσατο πθρ καιόμενον έν τοῖς να:οῖς (8ic) τῆς θυρίδος τοῦ άγίου σπηλαίου οπου ήν ή κορυφή του άγιου Ίωάννου. "Ο άδιλεός ούν θεασάμενος άνεδόησε, λέγων \* ε Κέριε έμου πάτερ, ίδου πθρ καίεται έν τῆ θυρίδι τοῦ σπηλαίου. » Κάγώ πρός αὐτὸν έφην : τ Μή φοδοῦ, ἀδελφε, ἀλλά σφραγισάμενος ήτυχασον. > Έγω δι είδως το μυστήριον, εν εκστάσει πολλή έγενόμην.

Καί ώς μεθ' ήμεραν, έν τῷ καθείδειν με έν τῆ αὐτῆ νυχτί, μετά ήν των νυχτοφυλάχων ωραν, και ίδού ώς χείρ άνθρώπου ένυξέ με τρίτον άπὸ τοῦ δεξιοῦ μέρους. καί ίδου φωνή πρός με λίγουσα. • Ίδου έδωρήθην ύμεν. 'Α ναστάς εύρήσεις άστέρα προυγούντά σε. Καί όπου έν καταπαυθή, έκει σκάψον, και εύρήσεις με. » Έγω δι μετά φόδου ίξηλθον, και είδον άστιρα πυρός έστωτα έπι ταν

\* Al., ad occidentalem plagam, veluti ad basit.

j

į

31

e i

::

-4

Ç

£

:15

41

4

ŧ

. .

21

101

11

i` t

٠

4

**~**11

rie

18

₹:2

1

ťΣ

: ]:

· 'E

\*

4

¥

-

estudit vas mesum mellis super manus meas, et inter- Α θύραν οδ ήμπο. Καί έμφοδος γενόμενος, έσφράγου έμκυrogavi eum dicens : « Domine sancte Joannes, unde ad nos venisti? » Qui respondit : « De Sebaste veni.» Præibam igitur eum, et tam ipse quam qui cum eo erant ingressi sunt in monasterium nostrum, et iterum vas mellis fudit super manus meas. Cumque ego detulissem benedictionem ejus ad superiora triclinii, ipse intravit in oratorium; et cum descendissem ad oratorium ubi crat, ecce video columnam ignis ante eum. Et nimio pavore correptus, excitatus sum. l'ost hæc autem, priusquam nobis ostium monasterii ubi erat sanctum depositum nobis traderetur in sanctis jejuniorum diebus, ubi cibum vespere sumpsimus, et dixi ad fratres nostros, Unusquisque vestrum psalmos suos iterare non negligat. Et relinscalæ quæ ad utraque monasteria respicit. Cumque consedissent ut iterarent psalmos, ad dexteram levans oculos suos frater Isaacus ignem vidit ardere in tabulis ostii speluncæ ubi erat venerandum caput sancti Joannis Baptistæ repositum. Quod cum vidisset frater, exclamavit et dixit : « Domine mi, domine mi, in ostio speluncæ ignis accensus est. ) Et ego respondi: « Ne timeas, frater, sed muniens te signaculo Christi, ibidem persevera. > Fratres autem præ timore claudentes ostium, ad me conciti pervenerunt. Ego vero mysterium recognoscens ex visionibus mihi ante monstratis, dixi ad eos : « Ne timeatis, fratres mei, quia hoc nobis prosperum faciet Domi-.nus. > Post dies autem quinque Maxentius et Stephanus venerabiles presbyteri archimandritæ, venientes ad sanctum episcopum dominico die vespere, suggesserunt ei omnia de ipsa spelunca, quæ cohærebat monasterio nostro, ut utrumque pariter jungeretur; jussitque hoe episcopus fieri. Cui dixit Stephanus presbyter: « Ex præcepto nostro cras mature trado speluncam fratri Marcello. > Et mane perveniens tradidit nobis ipsum monasterium sub præsentia presbyterorum Palladii, Petri, Gennadii, et Stephani, archimandritæ monasterii Bethgalorum [al., Bethgaalorum]. Et aperiens ostium quod erat obseratum, simul ingressi sumus et adoravimus [oravimus]. Videns autem locum nimis esse neglectum, commonuit ut diligentiam ipsius haberemus. Et profectus est idem Stephanus presbyter, ad visitanda Marcellus, assumens fratres, coepi diligentiam monasterio quod nobis datum fuerat impendere [al., diligenter impendere]. Dumque loca ipsa mundamus, venions Petrus, presbyter loci Bethmamatis, ait mihi: « Stephanus, archimandrita Bethgaalorum, precatus ut propter Dominum nobiscum venias ad monaste. rium beati Carterii. > Et respondi me venire not posse, quia diligentiam loco mihi commisso depenlerem : qui compulit me secum proficisci. Cumque pergeremus pariter, aio ad eum: « Ascendamus et salutemus Cyriacum, diaconem et archimandritam. Ascendentesque et salutantes eum, copimus ire velle ad prædictum monasterium beati Carterii. Dixitque

τόν. Καὶ ίδου προυγείτο ὁ αὐτὸς ἀστήρ, καὶ εἰσ ἀἰθνι ἀπολουβών αὐτῷ, μέχρις οὖ ἔστη ἐπὶ τῆς κόγχος τοῦ σπηλαίου, οδ την ή άγια κορυφή του Προδρόμου και Βαπτιστοῦ Ἰωάννου. Έγω δε ταῦτα πάντα θιασάμενες, παραχρήμα προσεχύνεσα τῷ Κυριῷ, πεσών ἐπὶ κοιλί ν ίπι πολλάς ώρας λαθών δέ θυμίαμα, καί βαλών, Ιεόμενος καί παρακαλών, προτήσος δρύγκου ήρξαμην σκαττειν. Καὶ εὐρου του τόπου φιαδομαμένου και δαρτώς καιδίστου, καί nevernalaistou, nai sous i yà forantes, sixos nel ariπος ἀπεδίδοτο μέγας, ώς ἀπὸ ύδρίας.

Κοί μετά το σπάψαι με, και παθιλθείν ίσου του ιδάφους, εδρου έππεχυμένου ώς αμμου χαλπούν. Και μετά ταύτα παμών πολλά μόλις έδυνήθην άπο χωρήσαι τέν άμμον. Καί μετά ταυτα έξήλθε σύν τη αμμφ περαμές μία. quentes me in triclinio, descenderunt ad initium Β καί ύποκάτω της κεραμίδος, πλάξ μαρμάρου. καί κοιμάσας τὸν πλάκα, εδρον τὰν ὑδρίου. Καὶ μετὰ φόδου καὶ τρόμου εύθίως λαδών λύχνον καί θυμίαμα, καί προσκυνήσας πάλει, μετά ταῦτα ἐχύλυψα τὰν αὐτίν ὑδρίαν. Καί παραυτά παρεγίνοντο πρός άμας οί περί τον άρχεμανδρίτων και διάκονον Γεννάδιον. Και συντυχών μοι έπι θύραν του σπολαίου, είπε μοι ' « Δεύρο, είσελθωμεν έσω άμφότεροι. ) Καὶ μετά τὸ ευξανθαι, εδωχέ μοι τὸν ἀσπασpòr rai einé poe : « Opapa eidor èxeios, de one èrains καί σύ έστηκαμεν έν τῷ ένταθθα σπηλαίω, καί, φησίν, άρτων πλήθος ἀπέχειτο ἐν τῷ ἐνταῦθα σπηλαίῳ καθαρών ώς ὁ ήλιος. Καὶ μερίς ἐπάνο αὐτῶν. Καὶ ἰδού δύναρι: φικίκαυ το τίν το το κατέμοχηστακ καπώηθεά καλίοπ καὶ ἐλάμδανον παρ' ήμων ἀπὸ των προειρημένων ἄρτων. Καὶ ούτως ούα ἐξέλειψαν, καὶ οἱ ἄνθρωποι λαμεθανοντες ούχ ἐπαύσαντο, καὶ ήμων ήττηθέντων ἀπὸ τών πολλών οχλων, πρξαυτο οί αρτοι πέτεσθαι έπι τας ήμων χειρας.» Καί μετά το διαγήσασθαι αυτόν την δρασεν ταύτεν, έφην' ε Καλόν σου τὸ όραμα. > Καὶ λογεσάμενος , είπον, « Τί τελεῖ τοῦτο τὸ ὅραμα; » Καὶ πάλεν λογισάμε ος, είπον, « Ότι έχ του Θιού έστι τούτο τὸ δραμα. » Καί γνούς ότι έκ του Θεού ύπάρχει, άπεκάλυψα αὐτῷ τὰν ἐπιφάνειαν τοῦ ἀγίου Ἰωάννου. Καὶ παραυτὰ ἀχούσας έννεὸς έμεινε. Καὶ ἤρξατο παραχαλείν, ε Ποῦ ἐστιν ὁ τόπος; > Έγώ δε παραχρήμα ὑπέδειξα αὐτῷ. Καὶ μετέ ταύτα εξήλθομεν άμφότεροι, και έλογιζόμην τι έφεθομεν ποιήσαι. Καί έσχόπησα πρότερου άπελθείν, και άποχαλύψαι τῷ παπία Στεφάνω, τῷ ἀρχιμανδρίτῃ τοῦ Δαρωμίου, ίνα αυτός γνωρίση τῷ ἐπισκόπφ. Καὶ ἀπελθόντες έν τῷ μωναστηρίω αὐτοῦ, οὐα εὖρομεν αὐτὸν διά τὸ ἀπιλmonasteria que crant in villulis constituta. Ego vero D θεῦ αὐτὸν ἐν τοῖ; ἐπιχωρίοις μοναστυρίοις. Καὶ ἐν τῷ ύμας επανιέναι έπείθεν, έλογισάμην μεταπέμψες θαι τόν διάχονον Κυριαχόν άρχιμανδρίτην των έν τῷ ἱερῷ, ἀποκαλύψαι αὐτῷ το μυστήριου τῆς ἐπιφανείας τοῦ άγιου 'Ιωώνου. Και ἀπέστε λα των ἀδελφὸν Ίσκακιον, εἰπών ε Σπουδαίως παραγενού έως ήμων. > Καὶ του άδελορο ἀπελθόντος, και ειπόντος αὐτῷ, παραχρῆμα ὑκακούσας παρεγίνετο. Ήμων δέ άσπασαμίνων αὐτὸν, καλ αὐτὸ; άπάγγειλεν ήμεν το δραμα, δ είδεν, δ και ήν συμφωνούν τῷ ὁράματι τοῦ διακόνου Γινναδίου. Εὐχὴν δί ποιήσαντες έγνωρίσαμεν αὐτῷ τὰν ἀποκάλυψιν τοῦ ἀγίου Ἰωάννου, xal son t Ti opeile yevisout; , Kai sixov iya, t ou συμφέρει γιωρίσαι τῷ ἐπισκόπῳ περί τούτου. Καὶ πάλιν - coan o zornetz zninne o ormieram ce sto zeredzu

mili Cyriacus diaeonus : « Nunquid propterea veni- Α ραθείς άρχιμανδρίτης από των sti, ut sine mora discederes? > Cui respondi . « Necesse est ut celeriter ambulemus, quia traditum est nobis ab episcopo et aliud monasterium cui curam instanter impendimus. > Descendentes itaque perveninus ad monasterium supe memoratum; cumque saluta-semus fratres, ordinantes que erant necessaria, revertebamur. Dicunt mihi præsati Petrus et Stephanus, presbyteri archimandritæ: « Valo dicimus tibi; ora pro nobis. > Tom aio ad eos : « Hodie monasterium suscepimus, et vultis abire? Sustinete, queso, et consolamini nos; » et coegi cos. Cumque vespera facta esset, post orationes, cibo snunpto, quievimus: illi ambo in triclinio superiore, ego ibi quidem in interiore cubiculo.

sterii vel speluncæ apertum est ostium, hoc est, sequenti die tertia sabbati, post orationes nocturnas, quasi manus viri pulsavit me tertio in dextro latere, et audivi vocem magnam dicentem mihi : Ecce otlam apertum est, et ideo cognosce eum qui tibi patesecit ingressum, ne sorte negligas. Ego vero cum azgno timore conversus assedi, et video stellam fammearn in ostio ubi quiescebam. Majoremque metam concipiens, signavi me cruce Christi, et illa de loco illo minime mota est. Surrexi itaque, et misi manus in ostio ubi erat, et rursus inventa est in ostio sequenti. Cum aperissem [leg. aperuissem] autem ostium, unus ex his qui ibidem quiescebant, sensit. Et cum ad secundum pervenissem ostium, inventa est stella in ostio tertio. Deinde conspicio eam in C interioribus scalæ gradibus. Erant autem ostia utriusque monasterii patefacta similiter, et speluncæ ostium patens. Et ecce præcedehat me stella ipsa, et ego sequens cam, ingressus sum usque dum in absidula speluncze constitit; et videns hoc miraculum, adoravi Dominum pronus in terram per horas multas. Recordatus sum vero quod hospites haberem venerabiles viros Petrum et Stephanum, presbyteros et archimandritas, et ne suspicarentur ubi nocte fuerim, ab oratione surrexi. Ascendensque rursum, cum vellem ingredi cubiculum, dicunt mihi: « Ubi tandiu fuisti? > Respondi : « Quia ad opus necessarium descendi. . Cumque vellem introire ubi quieveram, dicunt mihi: « Rursus ingrederis? » At ego sentiens veniam poposci tanquam malesanus, et continuo me recepi. Postquam vero mane factum est, valedicentes mihi, ad proprias cellulas abierunt. Ego vero ubi profecti sunt diluculo, præcepi fratribus qui mecum erant : « Claudite januas, manentes extrinsecus, et si forte aliquis ad requirendum venerit, occupatum

(Xooblos), kativants ήμέρας πέντε ἀπεκδεχόμενοι αὐτόν. Σαθθάτω δέ δείλτς ήμων καθημένων και όμιλού των, έξαίφνης τυπτηθείς έπι τὰ γόνατα, έχάμηθην όλος, και ούκ ήδυνήθην ούτε σαλευθήναι, οὖτε άναστήναι, οὖτε άλλο τι παιήσαι. Βίπον ούν οι περί τον διάκονον Γεννάδιον καί Ευριακόν 🕻 Ούκ έφομέν σοι, ότι είσελθωμεν και γνωρίσωμεν περί τούτου τω έπισχόπω, έπειδή ό παπίας Στέφανος ούπω ήλθεν; Ένω δε εμεινα μειζόνως βασανιζόμενος αυτοί δε πληρώσαντες την ύπηρεσίαν την έσπερινήν, και ελθόντες όπου ανεκείμην, απόγγειλαν λέγοντες, ε ότι ωμέσαμεν τῷ άγέφ · Ιωάννη καὶ ἀνεδεξάμεθα, ὅτι πρὸ ἀνατολοῖν ἡλίου μανθάνει ὁ ἐπίσκοπος. ) Έγω δέ πρός αὐτούς είπον, « Καλώς συνετάξασθε. > Εκί παραχρημα έκουφίσθην έκ των όδυνών. Καὶ τῆ ἐπιούση χυριαχῆ ἡμέρς ἄμα τῷ διαχόνο Cumque dormirem ea [al., media] nocto in qua mona- Β Κυριακό και Τουλιακό μονάζοντι είσελθόντες, έγνωρίσαμεν τῷ ἐπισκόκφ Οὐρανίω, ἀπὸ τῶν ἐωθαιῶν ἐξιρχομίνω, εἰπόντες, ότι ὁ ἄγιος Ἰωάννης ὁ βαπτιστής τοῦ Χριστοῦ άπεκαλύφθη. Δύτὸς δέ άκούσας, έννεὸς έμεινε, καί είπε μά μαθείν τινα, καί μαδείς αὐτοῦ ά∮ηται. Καί εἶπεν αὐτῷ ό διάκονος Κυριακός. ( Πότε έρχη; ) Ο δέ , ( Δύριον , φησί, παραγίνομαι. > Παραγενόμενος δέ τῷ έξῆς μετά πρεσδυτέρων και διακόνων, ἐπιστάντις τῷ τόπφ, πισύντες προσεκύνησαν. Μάλχος δέ ο πρεσδύτερος είς ών έμα των απολουθησάντων τῷ ἐπισκόπῳ δυσπιστήσα; είπε • Πόθεν τουτο δάλον, ότι ή κεφαλή του Προδρόμου τυγχάνει αύτη; > Καὶ ἐπιδαλών τὰν χεῖρο αὐτοῦ ἐπὶ τὴ» ύδρίαν, παραχρήμα του άψασθαι της τριχός, εξηράνη ή χείρ αὐτοῦ, καὶ ἐκολλήθη τῷ στόματι τῆς ὑδρίας, καὶ οθα ήδύνατο αὐτήν ἀποσπάσαι. Έπτενοῦς δὲ ἄμα πάντων γενομένης εύχιξε, και κάντων δοξαζόντου τίν Θεόν, και δεομένων ανεθάναι αὐτὸν, μόλις ποτέ την μέν χειρα ἀ**πέσπασε. Μεμένηκε δέ ούτως ἀσθενούσα. '**Ο δέ ἐπίσχοπος σύν τοις παιαγενομένοις αυτώ πάσε, λαδών τίν άγιαν ύδρίαν σύν τῷ ἀποκειμένῳ θησαυρῷ, ἀπέθετο έν रक् वैद्यारामामक् रावेद संभाकरसंस्वद देमार्रेयानांबद, देखद वर्षे व्हारंविवμάθη τὸ μαρτύρων αὐτοῦ. Καὶ μελλόντων τὰν άγίαν αὐτοῦ πατάθεστη ποιείν, άφθη ὁ Πρόδρομες ἐν ὁράματι τῷ άπιστάσαντι πρεσδυτέρω, καί φοσι πρός αὐτὸν ε ότι ἐν τή προόδφ των καταθεσίων μου επίθες την χειρά σου πατά τής ύδρίας, και παραχεήμα lαθήση. > Kai τουτο ποιήσας, ἀποκατεστάθη ύγκής. Έγένετο δέ τὰ καταθέσια τοῦ ἀγίου Προδρόμου καὶ Βαπτιστοῦ Ἰωάννου ἐν τῷ αὐτου ναφ, μπιί Όκτωδρίω, είκάδι έκτη, του τρίτου καί έξηχοστού και έπτακοσιοστού έτους, Ινδικτιώνος έκτης. altonitum me factum ex revelatione quam videram, D ini τος εὐσεδοῦς βασελείας τῶν φιλεχρίστων ήμῶν καί εύσεδών και ὸρθοδόζων βασιλέων Οὐκλεντινιανοῦ τοῦ νέου καί Μαρκιανού τών ἀειμνήστων. Είς δόξαν και έπαινον του μιγάλου Θεού και σωτάρος ύμων Ίκοου Χριστού, ώ ά δόξα άμα τῷ ἀχράντῳ Πατρί καὶ τῷ παναγίῳ καὶ ζωσποεφ πυεύματι είς τούς αίωνας των αίωνων 'Αμήν.

ese us dicite. > Sope nanque veniebat Palladius presbyter, intrans et Evangelium lectitans. Cum ergo solite venissel, tunc ei fratres aditum negaverunt, affirmantes id quod erat, quod Evangelium quoque sub clave archimandritæ sit, et excusatum est illi. Secundo etiam venit, venit et tertio, et sic ingressus est. Ego manque sumens thuribulum, incensum in eo posui, et pium Dominum suppliciter obsecrabam ut mihi locum thesauri coelestis ostenderet. Tollens etiam rastrum, coepi fodere, et perveni ad locum quod erat redificatum de calce et ordinariis tegulis. Quantumque ego fodiendo descendebant, tantum sonus validior quasi ex repercussione hydrice reddebatur.

: Et posteaguam fodi et descendi usque ad solum, reperi velut arenam ex ære fesam, multumque labo rans, vix arenam potui sequestrare. Post hac autem arena sublata, una tegula major apparuit. Hanc suspendens inveni sub ea tabulam marmoream; tabulamque suspendens, hydriam reperi. Hanc, cmu metu et reverentia lumen accendens, ac incensum ponens in thuribulo, palpavi diligenter, et adorans Dominum, diutius attonitus mansi, hydriamque sanctam rursus operai. Statim vero Venit ad nos Gennadius diaconus et archimandrita, salutansque me ad estium speluncæ, dixit mihi, veni, precor, introcumus in speluncam pariter. Et posteaquam ibi adoravimus [al., oravimus] dedit mibi pacis osculum, et fratribus meis, et ait, e de Capereto monasterio meo nuper adveni, vidi autem tale somnium. Quasi utrique stabanus in quodam specu, in quo mundissimorum pauum sicuti sol erat magna copia, et portio superposita panibus. Immensa vero [adde vis] populi veniebat, et sumebat ex ipsis. Nec desciebant, nec cessabant homines qui acceperant. Jamque nobis præ multitudine turbarum deficientibus, coeperunt panes evolare super manus nostras, et ita percipiebant omnes quotquot ad hanc muneris gratiam conflocbant. Post. quam vero retulit mihi sonnium, ego respondi, Bonum est qued vidisti. Et recogitans apad memetipsum quid sibi vellet hace visio, rursumque pertractans ea quæ praccesserant, dixi quia visio ista ex Deo est. Sciens autem quia divinitus ista contigerant, indicavi qualiter sanctus Joannes Baptista apparere dignatus est; qui mox, ut audivit, mansit attonitus, et erare coepit ut ei locum ostenderem, quod et feci. Post hac egressi sumus utrique, et quid oporteret sieri tractabemus, visumque est mihi ut prius irem, et indicarem Stephano presbytero et archimandritæ monasterii quod appellatur Claramnium [al., Daramium], et per ipsum manifestaret episcopo. Et venientes ad monasterium ejus, non eum reperimus. Abierat enim, ut diximus, in monasteria que erant in agris, ex eo die quo nobis dederat monasterium et ostium spelunce palefecerat. Cumque exressi fuissennes, placuit at evocaremus ad nos Cyriacum diaconum et archimandritam, et revelaremus ei mysterium per quod nobis sanctus Joannes apparere dignatus est. Misianus antem ad eum fratrem Lancium, dicentes : a Vent ad nos celeriter. » Ad quem com frater venisset, dixissetque ei, prolinus obediens venit. Quem cum uniotassemus, indicavit nobis somnium quod vidit, eratque consonans visioni quam Gennadius diaconus mihi retulerat. Et cum orassemus, mox ei revelationem sancti Baptista Josonis manifestare curavinus, et ait : « Cogitemus quid fieri debeat. » Et ego dixi, « Puto conveniens esse ut hoc impetescamus episcope. > Rursumque cognoscentes quod expe memoratus Stephanus presbyter et archimandrita de agro non venerat, mansimus diebus quinque posteaquem revelatio nobis ostensa est. Die vero sabbatorum poet meridiem sedentibus atque sermocinantibus nobis, ingressus est ad nos Sallus [Sallus] collectarius et Maris [al., Marius] Linopola Lochtarius, et vocuti webliscom continue recesserunt. Ego autem dixi fratri Isaacio, ut post ees ostiura clauderet. Itemque residentibus nobis et loquentibus, ita sum repente verberatus in genibus, ut totus incurvarer, nec possess omnino consurgere vel quid operis implere. Tunc aiunt ad me Gennadius et Cyriacus diaconus et archimandrite: « Roane diximus tibi, Noli moras innectere, sed camus, et in notitiam episcopi deponamus, quia presbyter Stephanus dicitur nondum advenisse. Ego vero mansi vehementer afflictus. Ipsi autom vespertinum celebrantes officium, ingressi sunt ubi jacebam, et denuntiaverunt, dicentes, a Jurejarando satisfecianas sancto Joanni, suscipientes personam tuam quod omnem causam cras ante solis ortum per te [per te cras autem sole orto per te, etc.] cognoscet episcopus.) Et ego respondi, e Bene admodum secistis, hoc idem promittentes; > et protinus a doloribus relevatus sum. Sequenti autem die dominice simul cum discono Cyriaco et Iuliano monacho venientes, episcopo jam post matutinas orationes de ecclesia tune egredienti suggessimus, dicentes, quia sanctus Joannes Baptista revelatus est. Ipse vero stupefactus ait : « Nullus hoc movit, et quis vestrum audeat contingere? » Dixitque ei Cyriacus diaconus : » Quando venire dignaris? » et ille, « cras, inquit, adveniam. » Postera autem die cum presbyteris et diaconis episcopus venit, et intrantes ad focum, providentes în facies suas adoraverunt Malchus [ul., Malachus] autem presbyter, unus ex his qui cum episcopo venerant, infideliter motus, ait: Unde hoc certum est, quod caput Precursoris existat? » Mittensque manum ut contingeret hydriam, confestim exaruit, adhæsitque manus ejus hydriæ, nec cam extrahere valuit. Instanter autem ab omnibus oratione facts, cunctisque glorificantibus Deum, alque precantibus pro eo, vix tandem quidem manum potuit abstrabere. sed ita permansit invalida. Episcopus autem, cum universis qui secum erant, accipiens hydriam cum sancto thesauro ibi reposito, interim in diacomio, id est in secretario ecclesiae collocavit, donec adificaretur basilica in nomine ejus. Que ubi perfecta est, cum dies sancte depositionis ejus instaret, apparuit sanctus Joannes ei cujus manus aruerat, dicens : In ipsu processione, cum fit depositio, pone manum tuam super hydriam, elstatim sanabitur. Hoc autem cum secisset, restituta est pristine sanitati. \* Pacta est S. Joannis Procursoris ac Baptistæ depositio in ejus templo measis Octobris vigesima sexta, anno 763, indictione sexta, imperantibus religiosis piisque ac orthodoxis Augustis Valentiniano Juntore ac Marciane, principibus memoria sempiterna dignis : ad laudem et gloriam magni Dei ac Salvatoris nostri Jesu Christi, cui gloria cum intemerato Patre sanctissimoque ac vivifico Spiritu, in sucula seculorum. Amen.

A llic desinit Dionysii Exigui interpretatio, que suppletur ex R. P. Combelis. — Sequentes autem sermones bic in appendicis vicem exscribere placuit. Epit.

Concio in primam, secundam atque tertiam inventionem A Λόγος είς την πρώτην, και δευτέραν, και τρίτην εύρευς, preliosi capitis S. Pracursoris Joannis Baptista. Inlerprete R. P. Combests.

lterum divinus nobis Præcursor advenit : iterumque oratio festum conventum actura accedit, ac graliarum actionem in collectam hic loci celebratura concionom. Multa sunt admirandi Præconis solemnia, præclara simul omnia ac illustria; potestque quivis ex singulis illustre sibi argumentum desumere, ut singula quod liceat conferant, aliusque alius meminerit, quando ctiam vel unius meminisse, exque merito laudare, nedum oraționi difficile, sed et impossibile existit. Nec enim solum Præcursoris nativitas cogitatum vimque dicendi superat, verum etiam anterior illa conceptio ac in materna alvo exsultatio, quam et prophetia consecuta est. Præterea etiam educatio, cui nullius aliorum similis est. Tanti etiam viri ad Jordanem adventus, quam dicendi vim non. superet, inque angustias cogat? At quid de Domini ad eum adventu dicas, inclinato illi vertice, manus tattu, ac baptismi arcana lustratione?

Horum omnium seorsim, propriumque mihi festu:n est, una etiam cum gloriosa decollatione, quam vir maximus sustinuit, laselvæ ac impudicæ saltationis mercede ab Herode cæsus capite. Verum quia horum meminisse non hujus est temporis, cum et proprios habeant ascriptos dies, nobisque superius paucis rehta sint: iis si lubet omissis, ad alia sermonem convertemus, quæ et nobis impræsentiarum prosequenda statuimus. Plane vero hic orationi præstitutus scopus, ut pretiosi capitis inventionem edisserat; os- C tensionem nempe illius, inque manifestum productionem. Quippe scimus eam non unam esse, sed et secundam, et tertiam. Cum itaque arcano Dei consilio tribus jam vicibus occultatum fuerit, totidemque e terræ sinu prodierit ac emerserit, operæ pretium herit ut primum primæ tunique secundæ inventiosis mentione habita, exhinc ordine ad tertiam transeamus; quam et præsens oratio argumentum habet : quanquam alias decet ut et reliquis adhæreat, nec ab aliqua, velut quæ omnibus utatur, singulariter pendeat. In hunc itaque modum rem aggrediatur, ac propositum ostendat, ratione cujus instituta est, cum mominibus allis plane deficiat. Hinc vero illi auspicanda erit narratio.

tatis præco ac præcursor, ab Herode capite cæsus fuerat; Herodiasque post impudicam saltationem, in ipsa regia obscuris recessibus tuto collocarat. Timebat enim scelesta mulier ne tranco reliquo unitum. ad illius coarguendum scelus iterum excitaretur. Quanquam non in longum tempus corum quæ patraverat, dilatam mercedem recepit, cum ipsa turpissimo fato vita functa, tum post cam illius filia; casa sempe fuminis glacie illi cervice inter hiberna, quo et par pœna delictum exciperet. Enimvero sic amputato, uti diximus, Joannis capite, inque hunc modum ab impudica muliere terræ latebris deposito, manserat ad muitos annos pretiosum illud monile ac uti-

Πάλιν όμεν ὁ θεεος έφέστηκε Πρόδρομος και πάλιν ὁ λόγος ήκει πεκηγυρίσων, και τοῖς συνειλεγμένοις έορτάσων τὰ χαριστήρια. Πολλοά γαρ μοι αί τοῦ θαυμαστοῦ κήρυκος παναγύρεις, και πέσαι όμου λομπραί και διάσημου καὶ έξεστί γε τῷ βουλομένω λαμπράν ἐφ' ἐκάστης ποι ισθαι και την ύποθεστη, τά κατά δάναμου συνεισφίροντα έκαστογ, και άλλον άλλης διαμνημονιήσντα ότι μυδ έξον ένα και του αυτου μεμυήσθαι πασών, όπου γε καί τό μιας τούτων μνησθάναι, και πρός άξιων έρεω, ού χαλεπον μόνον τῷ λόγφ, ἀλλά καὶ ἀδύνατου οὐ γάρ γέννητις μόνον ή τοῦ Προδρόμου, και οὐ κρείττων και λόγον(sic), ἀλλά και σύλληψες ή πρό ταύτης, και ή παρά τη μητρί δήπου Β λγγάστριος σχίρτησις, ή και προφητεία συνείπετο. Έτι μάν και άναγωγή και άνατροφή, μηδενί τών άλλων προσεοιχυία ' και ή παρά τὸν Ιορδάνον δε ἄφιξις τοῦ τοιούτου, τίνα λόγον εύχ ύπερβαίνει, καὶ εἰς ἀπορίαν έμβωλλει; Τί δ΄ έν είπης παρουσίαν την πρός αύτον του δεσπότου, και κορυφάς έπ' αὐτῷ κλίσιν, και χειρὸς ἐκοφάν, και βάπτισιν δε την απορρητών;

Τούτων οὖν ἀπάντων ίδια μοι καὶ καθ ἔκαστων ἡ πανήγυρις, μεθ' άμα καὶ τῆς ἐνδόζου ἀποτομῆς, ἢν ὑπέστη ό παμμέγας, κεφαλή πρός του Ἡρώδου ἀποτμη?είς, δι' άσελγή και άκόλαστον δρχησιν · άλλά έπεί γε τούτων διαμνημονεύειν οὺ τοῦ παρόντος χαιροῦ, ἄτε χαὶ ἐν ἰδίω έκάστου ἀποτεταγμένων, και ήμεν διά βραχέων έμπροσθεν είρημένων, έπείνων άφέμενοι, εί δοπεί, έπ' άλλα τόν λόγον τρεψόμεθα, καὶ τοῦ λόγου τὸν σκοπὸν προσθέμεθα. Σκοπὸς δέ πάντως τῷ λόγῳ, κιςαλῆς αὐτοῦ τιμίας τήν εξρεσιν προσειπείν, ανάδειζιν αθτής δηλαδή και φανέρωσεν. Έπειδή ου μίαν ζομεν ταύτην, άλλα και δευτέραν, καί τρίτην. Τρίς μέν ήδη κρυθείσαν κατά τινα οἰκονομίνη αρρήτου, τοσαυτάκες δε κάτω που των της γης λαγόνων ο αδοθείσαν, είκος δήπου και ήμας πρώτα μνησθήναι τής πρώτης, είθ έξης δευτέρας, και κατά τάξιν άμα της τρίτης την και ύπόθεσαν ό παρών έχει λόγος τεί και άλλως προσήπου αύτῷ προσφύευθαι έκαπέραις, καὶ μηδιμιζίς ἀπηρτήσθαι, ώς ἀμφοτέραις συγχρώμενου. Οὐκοῦν καί πρός την έγχειρησεν ούτως ίέτω, και δεικνύτω την πρόθεσεν δι' ήν και ὁ λόγος, τοις άλλοις πάντως λειπόμενος. "Εσται δ' έγτευθεν αύτω ή διήγησις.

"Αρτι μέν ούν ο θαυμαστός Ίωάννης, και μέγας τῆς άληθείας νήρυξ και Πρόδρομος, την ίεραν κεραλίν πρ ς Jam Itaque admirandus Joannes, magnusque Veri. D του Ἡρώδου ἀποτμυθείς, καὶ τῆς Ἡρωδιάδος μετά των άναιδή δρχησιν, είσω που τών βασιλείων, έν τισι μυ-Koil agnicore un sysighore eaneus nucasetrinal, egrgiet γάρ ή παράνομος, μή τῷ λοιπῷ αὐθις σώματι συναφθείη, καί είς έλεγχον ταύτης πάλο διανασταίη. Εί καί ούκ είς μαχράν τὰ ἐπίχειρα ὧν ἔδρασεν ἐκομίσατο, αὐτή τε αίσχίστω θανάτω τὰν ψυχὰν ἀποβράξασα καὶ μετ' έκε νην ή ένείνης θυγάτηρ, άποκοπείσα τήν κιφαλήν έν ώρα χειμώνος τοῖς πρυστάλοις τοῦ ποταμοῦ, ἴν' εἶχοι π.ί τήν δίκην Ισόρφοπον άλλά γάρ τος κεγαλός άποτμοθείσης ως έφαμεν, άσφαλως οίτω παρά της άχολάστου, γης κρυπτήρσε κατατεθείσης, έμενεν έχρε χρόνων πολλών, το τίμιον έπεινο χρήμα και πάγχρηστον άθέατον τυίς πολλοίς, αψαυστον, απροσπέλαστου, οδιου ταχα του

lissimum vulgo inaspectum, intactum, inaccessum: Α θείου ολωνομέσεντος κέρυκος, ΐνα μέι τῷ ράδίω τὰς κτώsic forte provide disponente divino præcone, ne facili illius possessione, facilis quoque nobis esset amissio contemptumque desiderium; alioqui vero etiam invalescente ab idolorum cultu persecutione auctoribus Diocletiano et Maximiano, haud par erat ut vili hominum generi nobile cimelium proderetur, ae porcis projiceretur, quod margarita omni illustrius existeret. Eam, puto, ob causam sacrum caput occultatum mansit, ut vulgo nesciretur, nec scipsum proderet. Sin alia abstrusior causa est cur occultaretur, ac inventionem differret, noverint ii qui majora contuentur, ac sublimioribus animum adhibent.

Cum vero jam tempus appeteret quo illud detegendum esset, exque terræ latebris producendum, tum quoque detegitur, eque latebris producitur, quo tempore ac modo ei libuit qui producebatur. Ac quidem temporis ea epocha fuit, cum Constantinus Magnus imperii sceptra suscepisset. Quod vero ad modum attinet, videamus quonam jam modo, ac quorum opera sit manifestatum, primamque hanc inventionem nactum sit.

Duo quidam monachi ex Oriente profecti Hierosolymam veniunt, studio visendi dominicum sepulcrum ac sacra illic loca omnia lustrandi. Alteri eorum apparens divinus Præcursor: Ad Herodis regis, inquit, domum ambo profecti, caput meum tollite, quod illic loci sub terra conditum est. Illo fratri visionem narrante, ipsoque et fidem abnuente, ac cum uterque quo jussi erant adire cunctarentur, iterum utrique se Joannes sistens eadem jubet, acuitque affectum. Illi continuo profecti ac pleni fiducia (quippe queis visus ipse Præcursor iter expediret), locum statim effodiunt, ac caput educunt, quod velut lucis fulgore rutilaret, suavissimique odoris fragrantiam ac nullis verbis explicabilem spiraret. Missoque in sacculum cilicinum capite (ita puto visum Baptistæ, quippe qui ipse pilis cameli corpus contegeret), inde recedebant. Dum autem iter habent, figulus quidam in illos incurrit, homo extrema conflictans egestate summeque afflictis rebus. Iis itaque cum occurrisset, ntone assolet, viæ illis socius accessisset, sarcinæ quoque socius existit, jussus ab eis portare sacculum. Stulu homines ac leves qui bonum suum ac thesaurum alteri tribuerint. Ac quidem gestabat pauper, cum cimelium ipsi creditum illi ignotum esset; nec enim monachi indicaverant. Divinus autem Proccursor illi apparens, cum et oppido eidem commodum visum esset ut illi munus cederet, tum docet quid occultum gestet, tum cum illo fugere jubet. Ille clam comitibus ocius fugit tantum secum exportans thesaurum; cui ille deinceps innumera bona peperit; divitiis pollenti, ac faustis utenti rebus, cunctisque aliis prospere ei cedentibus. Quia vero humanis jam excessurus erat, sorori suæ munus tuto in arcula positum contradit, monetque pe prius arca educat, quam ille nuntiet vitæ exitum : revera enim magnum quid istud esse, quodque magna sit præbiturum. « Nam

σεως, ράδίαν και την άποδολήν έχριμεν, και τον πόθου εύκαταφρόνητου. "Δίλως τε καί της είδωλολατρείας έπικρατνύσης, ψη οἱ ἀμφὶ Διοκλητιανόν καὶ Μαξιμιανόν Ϋγειραν, ούκ έδει τοίς ατίμοις φανερούσθαι το τίμαν, ώς αν μά τοῦς κυσί δοθεία τὸ ἄγιον, καὶ τοῦς χοίροις ρίφεία τὸ παντός μαργαμίτου λαμπρότερου διά ταῦτα γοῦν ή ἱερά κεφαλή, ώς εμοί δοκεί, κρυπτομένη ετύγχανε, λανθάνουσα τούς πολλούς, και ούχ έαυτὴν διεκφαίνουσα. Εί δι καί κατά άλλου τρόπου άπορρητότερου εκρύπτετο, και τήν ευρεστι άνεξάλλετο, είδοιεν απ οί τα μείζω θιώμενοι, καί τοίς υψηλοτέροις ἐπιδατεύοντες.

Επεί δέ λοιπον έδει καί φανερούσθαι ταύταν, καί τών τῆς γῆς πρυπτήρων ἀναπαλύπτεσθαι, τότι κάι φανεροῦται, καί κρυπτομένη άνακαλύπτεται καθ' δν άρα καί χρόνον και τρόπον ο ταύταν φανερώσας ευδόκησε καλ χρόνος μέν, ότε τὰ σχῆπτρα τῆς βασιλείας Κωνστ**α**ντ**ϊνος** ό μέγας άνειληφεν. "Ιδωμεν δέ και τίνα αύτη τον τρόπον, καί πως ήδη και παρά τινων είς φανέρωσίν τε ήκει, καί πρώταν ταύταν άνευρίσκει τάν ευρεσιν.

1.3

: 74

1

٦,

٠,١

-

1

'n

• ×3(

· 15

-3 €I

4.

 $^{\circ}A_{k}$ 

، الآل

ij,

"Lij

42

... 44

Μεναχοί τινες δύο, τος έώας όρμώμενοι, και πρός τά ·lsροσόλυμα ἀφικνούμενοι, έφ' ῷ τὸν τάφον τοῦ δεσπότου ίδειν, και τὰ ἐκείσε ἄπαντα Ιστορήσαι, τούτων ένε δ θείος έπιφανείς Πρόδρομος, «Πρός τήν Ήρώδου, φυσί, του βασιλέως αμφότεροι οίχησιν απιόντες, τον εμών έχεισε κειμένην ύπο γην ανέλεσθε κεραλήν > ώς δ' ο τών όπτασίαν ίδων τῷ πέλας ταύτην έμφυσεν, ὁ δ΄ δε έπιδοιάζων, και άμφότεροι πρός την άφιξιν διαμεθλοντες, αύθις άμφοτέροις ἐπέστα τὰ αὐτὰ δαλέω καί τὰν δρμάν παραθάγων. Οἱ καὶ παραχράμα τὸν τόπον καταλαβόντις, και θάρσους ύποπλησθέντις είχον γάρ τόν ἐπιφανίντα τὰν τρίδον αὐτοῖς ὁμαλίζοντα ἀνορύττουσί τε του τόπου εύθύς, και τών κεφαλών άναφέρουσε, φως οίου και διαύγειαν αναλάμπουσαν, και εὐωδίαν αναπέμπουσαν άββητον. Οἱ δὰ καὶ τοῖς ἐκ τριχῶν καμείλου μαρσίποις ενθέμενοι, δοξαν οίμαι τούτο τῷ Βαπτεστά. άτε και αύτω θριξί καμάλου σκεπομένω το σώμα, έκειθες ούτοι ανέστρε ου "Οδοιπορούσι δέ αύτοις, περαμεύς τις κατά την όδον έντυγχάνει ος καί πενία έσχάτη συνέζη, καὶ ἀπορία συνείληπτο. Τούτοις αὐτὸς συναντήσας, καὶ όδου, οία είκος, κοινωνήσας, κοινωνός γίνεται καί του έπιφερομένου μαρσίπου, βαστάζειν παρ' αὐτῶν προτραπείς. Εὐήθεις οὖτοι καὶ κοῦφοι, σφέτερον ἀγαθὸν ἐτέρῳ ἀπανειμάμενοι. Καὶ ὁ μέν πένης ἐδάσταζε μή είδως τὸ κειμήλιου · εὐδέ γάρ έγνώρισαν τοῦτο ἐκεῖνοι. Ο δέ θεῖος Πρόδρομος τούτω επιφανείς, έπει και λυσιτελές έγρης τούτου γενέσθαι το δώρου, το τε λανθάνου γνωρίζει, και άποδράνοι σύν τούτω προστάττει ες και λαθών τούς συνοδοιπόρους, θάττον ἀποδιδράσκει, θησαυρόν τηλικούτον έπιφερύμενος ' δε και ἀπό τουδε μυρία ἀπέββει τὰ ἀγαθά, πλούτω και εύπραγία κομώντι, και πάσι τοῖς άλλοις εὐθυνουμένο. Έπει δ' έμελλεν ούτος τον βίον απολιμπάνεεν, τη ίδια άδελγη έγχειρίζει το δώρου, πιθωτίω τουτο άσφαγια ήμενος ή και παρεγγυάται, μά πρότερου του κεδωτίου έξαγαγείν, πρίν αν δαείνος μανύσει τὰν έξοδον' μέγα γάρ οντως το χρήμα, και μεγάλων παρεκτικών . € έπεί και ήμιν, φησί, μεγάλα προύξίνησεν άγαθά, και & μεδ είπειν βάδιον ών όσον ούπω μεθέξεις και αθτά, τιμούσα τούτο και περιέπουσα ο και μετά σε πιστώ τινι παραe' nobis, inquit, magna attulit bona, ut nec dicendo Α καταθέση, καὶ είδότε τὰ καλὰ καλῶς διατίθεσθαι. ) Ταῦτο quis sacile ea assequi possit. Horum et ipsa statim particeps efficieris, modo pignori honorem habeas, ac illud colas : sed et illud, cum humanis eris migratura, alicui fidelium deposito trades, honestisque moribus charo ex testamento relinques. . Ubi bæc sorori is mandatis dedisset, e vita migravit, illaque, ut par est, impense læta pro munere, ex animo in illud affecta, perindeque ac frater coleret, multis et ipsa ex illo beneficiis aucta suit. Quia vero illi quoque ad occasum vita vergebat, sociis thesaurum deposito consignat, cauteque servandum multis admonet ac

Cum vero multi deinceps alii aliis succedanei pignus obtinuissent, exque aliis in allos depositum transisset, ad extremum in monachi cujusdam ma- R nus devenit. Eustathius illi nomen; sensus vero nihil in fide sanus, etsi alios error illius latuerat. Is quoque gratiam cauponans, tum creditum pignus celabat, tum com eo, quam opinionem (Arianus scilicet homo) colebat. At ubi Emeseni, unde etiam oriundus erat, viri mores fidenique tandem agnovissent, ac eum urbe pulsuri essent, rogabat ille vel unius diei inducias, tumque ejicerent. Erat hæc maligna plenaque vafritie strues. Quippe sacrum caput in spelunca quadam deposuerat, inque hydriam conjecerat, crusta lapidea ad os posita, ac arena ei ingesta : eamque ob rem temporis moras illas captabat, quo inde pigues auferret, suique iliud juris demens homo efficeret. Enimvero Emeseni, ne vel momento passi consistere, protinus ablegarunt, cum plane vir divinus C impetum illis acueret utque bonum incunctanter prestarent, impelieret. Succedunt deinceps in spehusea viri monachi, atque optimum vitæ consectanles genes; qui quidem locum colerent, occultum tamen in eo pignus, thesaurum illum affluentissimum baudquaquam scirent. Inque hunc modum absoluta est prima inventio ipsa hac die circiter Februarii vicesima quarta peracta, ut est conjectura.

Quia vero, ut siunt, iterum quoque pignus contigit occultari, cum nempe designatus modo Eustathius pravilate animi struem fecisset, operæ pretium est dicamus quo jam modo, quonam tempore, quorum opera venerandum caput secunda quoque vice inventum sit, quo liceat et ad tertiam, cujus nobis gratia oratio instituta est, inventionem transire.

Marcellus quidam vita clarus, moribus religiosus, qui et monasterii ad speluncam siti præpositum agebat, nocte quada n mediæ hebdomadæ jejuniorum, somnium ejuscemodi videt, visionemque fratribus parravit qui sub co merebantur, hoc fere verborum tenore: « Videbantur mihi, inquit, monasterii fores omnes apertæ, perquas fluvius quidam magno aquarum strepitu impetuque transibat. > Ea re in stuporem actus, visionem secum ille versabat, nescions quid conjiceret, quove visum illud spectaret. Ac sone, inquit, cum me ita haberem, statim vox quædam ab alto ferebatur, tremendum quemdam ac magnum sonitum habens. Tum ctiam concentus audieb tur dulciter psallentium. Qui co muουτως επισκάψας τὰ άδελφη, ἀπαίρει του βίου ' ή δ' ώς είπος περεχαρής γενομένη τῷ δώς οι, ἔστεργέ τε έκθύμως, καὶ ἴσα ἐτίμα τῷ ἀδελφῷ, πολλῆς καὶ ταῖς (SiC) ἀπ' αὐτοῦ χάριτος ήσθομένη. Έπει δε και αὐτή πρός δυσμάς ήκε του βίου, τοις συνούοι τον θησαυρόν παρακατατίθεσι, πολλά περί τος αύτου φυλακός άσφαλισαμένη.

Ηολλών δέ τε απ' επείνου διαδεξαμείνων το δώρον, καί άλλοτε είς άλλους μεταχωρήσαν, τελευταίον πρός τινα μονάζοντα παταντά, Εὐστάθιον μέν πελο: μενον, φρόνημα δέ ούχ όρθον έχοντα, εί και τούς άλλους ελάνθανεν. "Ος γε καί τέν χάρεν καπελεύων, τό τε έμπεστευθέν κειμήλεσι έχρυπτε, καί σύν τούτω, ο περιείπε δόγμα άρειανίζων γάρ το ' έπει δ' έγνωσαν τουτον οι Έμεσποι άφ' ών κεί ώρμητο, καὶ τῆς πόλεως ἀπελαύνειν ἔμελλον, λιπαρεί το τους μείναι ήμέραν, είτ' έκδαλείν κακούργως τουτ' απολογισάμενος · έτυχε γάρ πρός των απηλαίω τήν κεpality ratabele, by udpla tuitus Balais, ral alana hosνην ανωθεν περιθείς, και αμμον ἐπαμησάμενος - ός καὶ હैं। दे रवर्षेत्र हेर्प्तरहा प्रवाहिक, એंट कि हेर्प्टावरण के विक्रिक केंक्र λοιτο, και έαυτοῦ ὁ ἄφρων ποιήσοιτο. 'Αλλ' οὐ μέν οὖν είασαν τουτο Εμεστινοί μείναι και πρός βραχύ . Ελλό θάττον ἀπάλαυνον, τοῦ θείου πάντως ἀνδρές τὴν ὁρμήν αύτοις παραθήξαντος, και δράσαι το καλόν άμελητι έποιτηνακίος, το σε λε ακήγαιον οιασεχολία πειά τ<del>αυτο</del> άνδρες μονασταί, καί β'ον άριστον μετιόντες \* οἰκοῦντες μέν τούτο, ούκ είδότες δέ ο τῷ σπηλαίω έγκέκρυπται. θησαυρός πολύχους και πάμφορος. Και πέρας μέν τούτο τής πρώτης εύρέσεως, κατά την είκάδα τετάρτην, ώς έστεν ίδεεν, του φεβρουαρίου γεγενημένης.

Enel δέ, ώς ὁ λόγος, καὶ κρυδάναι το τίμιου αύθις συνέθη, του δηλωθέντος Εύσταθίου σπαιότητε γνώμης δράσαντος τὸ σκαιδιρημα, είκὸς έρα τὸν λόγον είπεϊν, πως ήδη, και πότε, και παρά τίνων και τήν δευτέραν ή μακιτίπος ε αλεκει δεαει κεφαγή, φε αν εξή τούτο κας κ έρε τρίτην χωρήσαι, δι' ήν και την έγχειρησεν ένεστήσατο.

Μάρχελλός τις τον βίον έπιφανός, τον τρόπον θεοφιλώς, δς καί μονής της κατά σπήλαιου κυθηγείτο, κατά τενα νύκτα της μίσσης έδδομάδος των νηστειών, όναρ τοιούτον όρα. δε και το όραθιν τοις ύπ' αύτον διπγάσατο ούτωσί πρός λίξιν διεξιών . Δί τῆς μονῆς μοι ἄπασαι, φησί, θύραι, άνεωγμέναι είναι έδοκουν. 'Αφ' ών καί ποταμός τις διήτι, πολλώ τω ροίζω έλχόμενος. > Έρ' ώ καί γενόμενος έννεὸς, καθ έαυτὸν τὸ ὁρκθεν ἔστρεφ, μή τε καί συμβαλείν έχων, πρός ότι το όραμα φίροι. « Καί δά μοι ούτως έχοντι, καί φωνή τις εύθύς κατεφίρετο ανωθεν, έκπληκτόν τινα και μεγάλην έχουσα την ήχην. Μεθ ής άρα και μελος ήδύ ψαλλόντων ήκνύετο · τάγμα δ' έκαστον καθ' इंद्यान मुक्का में नेप्रिप्रयाहर हार्रेड दु। το τικο दुर्गुण दुर्गुण में φωνά, - 'ίδου ὁ μέγας Ἰωάννης ὁ τοῦ Χριστοῦ Βαπτιστάς ἀναδείχνυται. - "Δμα δὶ τῆ φωνή καὶ τῶν ταγμάτων έχαστον διά των άνατολικών είσης εθυρών.

"Ως δ' ἐπὶ τοῖς ὁραθεῖσεν ἐξεστηχώς ῆμην, ὑπερείδω έμαυτον πρός τινα κλίματα των έκει, ένθα μοι καί δύο καθωράθηταν πάλα αὐλαί ' ή μιν πρός άνατολάς, ή δ' έπί μεσομβρίας τετραμμίναι. 'Ον μεταξύ και ναός είστήκει περιπελλής, εν ος καθ' έκαστον είσιων των ταγμάτων εθλαδώς τὰν προσχύνησεν ἀπεδίδου : μεθ' ων καί έτεροι δύο, to eldos ifairios napavtina pavivtes toides poi nai où-

31

i

...

-1

4

ે તેન

C.,

**a**]

19

1-1

30

.47

.

\*4

T<sub>(1</sub>)

<u>ا</u>ج: ۲

\*\*\*<sub>1</sub>

-

V 12:3

erant. Hic sensus vocis erat : Ecce magnus Joannes Christi Baptista ostenditur. Quæ eam mittebant vocem classes singulæ, per orientalem portam intra-

Cum autem ego ex lis quæ apparuerant in stuporem actus, enidam scalæ filie positæ inniterer, duo iterum atria aspecto: alterum ad orientem, alterum ad meridiem exporrectum erat. Medium consistebat templum pulcherrinum, in quod singulatim ingressa agmina reverenter adorationem præstabant. Tum quoque alii duo præstanti specie mihi statim facti conspicui, in hæc verba clamabant : En tibi et magnus Joannes in tempto, quem et vide et crede. Quem etiam multo fulgore splendentem aspexi. Is ingredientium classes, subridentibus aspectabat oculis, singulisque ordine benedictionis munus impendebat. Ubi illæ benedictiones impertite fuissent, finemque earum res habuissent, ipse quoque ab eo benedictione donasdus accessi. Ac vero ad pedes illi accidi, totus trepidus ac pavens. At ille statim erigit, ac siducia implens ad tremendi oris osculum benigne admittit. Deinde etiam vas melle plenum sinu proferens, mihi in manus tradidit, jubetque accipiam. Mox ac accepi, inde exibam; ac velut viæ ducem agebam. Tum ille nulla mora post me sequebatur, simulque ambo in monasterium sumus ingressi. Illi comites erant, et quas videram classes, apud quas etiam igneam quamdam columnam illis prælucentem aspexi. Hinc majori perculsus metu, ex turbatione somnum excussi. Ejusmodi fuit quod mihi in somnium accidit, longum C illud, ac longam habens expositionem, non minus tremendum quam verum, siquidem utraque in eo ratio existit. Interim ego dubius hærens subditis jubee, ut consuctum precum pensum unusquisque duplum exsolvant. In his unus illorum Isacius nomine, dum adhuc psallit, inque Deum tollit oculos, ante speluncam ignem ardentem, intraque templi fores invadentem cernit. Visum ille confestiu ostendit. Ego tacere jubens, quippe qui ex superiori visione anie rei sensum acceperam, metu eum liberum feci. Videbatur enim mihi fuisse perterritus. Postquam autem alii quinque dies transissent, alia iterum milii visio obtigit.

Nam manus quædam noctu apparens, dextrum mihi percutit femur; ex qua etiam vox resonabat in hæc verba clamans : Surge ; ecce vobis dono concessus sum. Porro etam stella occurrit, quæ loci index erit. Tum ego statim surrexi, simulque stella præibat, donec veniens stetit supra locum ubi spelunca erat, in quo et concha contigua exstabat, sub qua defossum sacrum pignus fuit. Cum itaque perspicuum adeo signum aspexissem, in genua procumbens, multisque supplicans illi, qui se mihi conspicuum fecerat, locum ligone fodere cœpi. Tum alta attingens, ac arenam quamdam affusam offendens, post quam etiam erat tegula, tum crusta lapidea, sub ea pretiosissimum pignus inveni, hydria quadam opertum, inque illa reconditum. Ea re animo lætus effectus, iterum statim locum occului, nihil inde extrahens, hactenusque quod visum fuerat, nulli aperiens.

nere desungebantur, in classes seorsim distributi A τοι έδοων - 'Ιδού σοι καὶ δ μέγας 'Ιωάννης ἐν τῷ καῷ, έν και όρα, και πίστευε. — "Ον και ίθεασάμτην πολλή τξ αίγλη έναπολάμπουτα. Ος δή και τὰ εἰσιόντα τάγματα μειδιώσι προσέθλεπεν όφθαλμοίς, πατά τάξιν εύλογών έχαστου. 'Ως δ' έχεῖνα την εύλογίαν είληφε, και πέρας είχε τὸ κατ' αὐτούς, ἀπήειν και αὐτὸς εὐλογίαν την παρά τουδε ληψόμενος. Καί δή τοις αντού προσπίπτω ποσί, αρλεδοίτος ολ κας μεδιαεμέ οχος, ος he και απελείδες θάττου, και θάρσους έμπίπλησι, δούς μοι έπι στόμα καί τὰν ἀγάπην τοῦ φρικτοῦ ἐκείνου φιλήματος. Εἴτα καὶ ἄγγος τι πλήρες μέλιτος του χολπου έχθαλών τη έμη χειρί έντίθησι, - Δάβε, φάμενος, τοῦτο. - Έγω δε άμα έπεῖνο έλιδον, και άμα έκειθεν έξιειν, προκγούμενος ώσανεί τος όδου. Είτα καί αυτός επορεύετο εύθύς μετ' έμε, καί συνεισήειμεν αμφω πρός την μονήν εφεπόμενα έχείνω και ά έωρακα τάγματα, παρ' οἶς έθεασάμου καὶ στῦλόν τενα πύρινον ἐπιλάμποντα ἔμπροσθεν. Ένθεν τοι καὶ μείζονι φόδω ληφθείς, τεταραγμένος τοῦ ὖπνου ἀνέθορα \*. Εαὶ ὁ μέν ἄνειρός μοι τοιόσδε μαχρός ών, καὶ μαχράν έχων τάν δήλωσιν, και φρικτός πλίον ή άληθής ότι περί αύτον και άμφότερα. Έγώ δέ το τουδε [F. leg. τοιουδε] άγωνία περιπεσών, τοις ύπ' έμε παρακελεύομαι μοναχοίς, διχώς έκαστον την συνήθη τελέσαι εύχην. Καί τις αὐτῶν Ἰσάχιος τοῦνομα έτι ψάλλων, και θιῷ τοὺς ὀφθαλμούς αἴρων, ὁρᾳ πρὸ τοῦ σπηλαίου καιόμενου πῦρ, καὶ ενδου τῶν θυρῶν τοῦ ναοῦ εἰσιόν· ός μοι καὶ τὸ ὁραθέν παραυτίκα ἐδείκου. έγω δ' ήσυχάζεω τουτου είπων, άτε και το πράγμα προησθημένος έχ της πρό μεχρού όψεως, του δέους τέως ἀπάλλαξα εώχει γάρ μοι δεδειματώσθαι. Έπει δε τμέραι πέντε διαγεγόνασιν, έτέρα πάλιν όψες ἐπέσκηψε.

Χείρ γάρ τες κατά νύκτα έπυρανείτα τον δεξιόν μοι πλίττει μπρόν. Ής και φωνή άπηχείτο. Ανάστα, βοώσα, έδου έδωρήθην ύμεν. Ευρήσεις δέκαι άστέρα τον τόπον ύποδεικν ῦντά σρι ός και παρευθύ ἀνέστην, καί άμα και ό άστηρ προηγείτό μου τές όδου, έως έλθων έστη έπανω τοῦ τόπου, ένθα τὸ σπάλαιον ἦν, ἐν ῷ κόγχη ἐτύγχανε προσεχής, έκείσε της κεφαλής κατωρυγμένης. 'Ως ούν έναργές τούτο σημείον έβεασάμην, κλίνας τὰ γόνατα, καὶ πολλά του φαυέντα μα ίκετεύσας, του τόπου πρξάμτυ ορύττευ, οργάνω χρησάμενος πρός το δρυγμα. Καὶ τοῦ βάθους άψάμενος, καὶ ἄμμον τινὰ κατακεχυμένην εὐρών, μεθ' ήτι και κέραμου, είτα πλάκα λεύενην, ύποκάτωθεν ταύτης τὸ πολύτιμου χταμα εύρίσχω, ύδρί χ τω κατακαλυπτόμεροκ, και είασι πεδιεχοίπερος, εδ. ο και ειθοιπος Δελοιοις πάλιν ώς είχον [F. leg. είκος] τον τόπον εκάλυψα, μπδέν ) ἐχεῖθενέξαγαγών, μήτ ἔχφορον τέως ποιήσας τὸ ὁμαθέν.

Επεί δέ μετά μικρόν παρέδαλεν ήμεν και ό άρχιμκνδρίτης Γεννάδιος, ανήρ έκείνος πολλής ήξιωμένος τής χάριτος, δε καί τινα όπτασίαν και αύτις έωρακώς, το πρό μικρού δή ταύτη και ήμετέρα συνάδουσαν, ήν μει και πάσαν άνα μέρος εξέφηνε, τότε δέ και αὐτὸς άνεπεδ ιάστως έχιίν μ άνακαλύπτω, τὰ δραθέντα μοι έκαστα πρός λέξιν είπων, και μυθέν το των αποκρυψάμενος . ές ύδονή και έκπλήξει ληφθείς ύντιβόλει δείξαι αύτῷ και τὸ ορυγμα, και τον τόπον και που άρα το ιερον κειμαλιον સંποτίβειται. Και δή και δεικνύω αὐτῷ, ἄνδρα τοσο-ίτον μή στερήσας της θέας.

'Ος ούν απ' άλλήλουν δείστημεν, λογισμοίς έδαλλόμαν αύθις, τι αχί δίοι με πράζαι σκοπών ενθεν καί του το \* Sic. Forte legendum λγράγορα Ευιτ.

Quia vero brevi post etiam Gennadius abbas ad nos A Γρακιον κατιφάνη μοι, κοινωνήσαι τῷ προέδρω τὸ πράγμα . accessit, vir utique ingentis gratize munus a Deo consecutes, qui et ipse visionem quamdam paulo superius relatæ visioni mihi factæ affinem conspexisset, quam et totam sigillatim mibi exposuit; tum et ego omni posita hasitatione, quæ mibi ostensa essent ili aperui, singula ad verbum narrans, nihilque eum celans. Iline ille gaudio ac stupere captus, estendi sibi cum fossau rogabat, tum locum; ac quonam loco sacrum pignus esset positum. Ac sane etiam ostendo, nec tantum virum aspectu prohibeo.

Cum ergo ab invicem abjuncti essemus, cogitationom iterum salo jactabar, versans animo quid mihi esset saciendum. Hinc et istud ingens mihi visum oblatum, ut cum episcopo rem conferrem (nempe tum Uranius Emesenorum Ecclesiæ præerat), eumque B πόδας μοι θείναι άρτιους ώς έμπροσθεν έγνωσαν γάρ ejus quod apparuerat cum adjutorem adhiberem, tum illius in ea re consiliis uterer. Quia vero non statim rem præstiti, sed molitionem cunetabar, hue illuc cogitationibus distrahentibus, ac cum ad alios referens, Ciriacum nempe diaconum quosdamque alios, tum etiam inconsulti animi sensum accepi, ac quantum mihi dilatio peperit mali. Sero namque sabbati, dum consideo his qui aderant, ac quædam sabulor, derepente aliquis ad genua plagam infligit, totumque immotum, vix in solum incurvum reddit. Ea re conspecta, qui aderant, ac imprimis quem dixi Gennadium, in preces ac vota convertuntur, magnumque Præcursorem rogant, ut me casu liberet, pedesque uti prius sanos restituat. Noverant enim quo nomine sic mulctatus essem, esseque in causa C καὶ αίγ)η ἀπελαμπεν κρόντος. rem a me neglectam ac cunctationem.

Cum vero statim emisso voto pedes ad iter comparatos recepissem, illis sociis confestim ad episcopum accedo, nullum huic ducens anteponendum negotium. Tam et illi visa omnia aperio, insomnium, visionem, speluncam, locum, desossam hydriam, demumque sacrum caput, cujus ratione isthæc omnia. Episcopus se statim ipse rei accingit, lætusque mandato obtemperat; atque adeo illucescente dominica, ad locum venit cum lampadibus, ac reverenter metuque extensa ad bydriam manu caput educit, tremendum videntibus spectaculum : hisque exceptis, incredibile aliis. Nam et pili adnati videbantur, suavisque efflabatur odor, ac indicibilis fulgor emicabat.

Quia vero episcopo comes presbyter, Malchus no- D mine, subdubius erat ac hæsitabat, num Præcursoris istud caput existeret, missa in illud audacius manu (qu'ppe cum nequam ille bonis invidere soleat), confestim et ipse incredulitatis decerpit fructum, arefacta dentera, ac urnæ hærenti cui eam admoverat. Ac sane ita mansisset, nisi qui aderant ad multas boras sanctum obsecrassent, ut eum curaret, qui obaoxius esset, eique reconciliaretur, qui dubius fuisset. Recepto inde Præcursoris capite (nempe Februarii 21, quo etiam die contigerat prima inventio), Uranius episcopus in sua hactenus pretiosum pignus deponit ecclesia; brevique post etiam templum Baptistæ excitans, cum ei plures operæ accessissent, illuc munus transfert Emesena civitati. omnique alii civitati

Οὐράνιος δε οὖτος ἥν ὁ τῆς Ἐμεσηνῶν ἐκκλησίας κατάρ. Xon. xxxeiron yagein xaf anyyautoba ton danfatot' xaf σύμδουλο». Έπει δε ούκ εύθύς τοῦτο ἔπραξα, άλλ' ένεδυόμην την έγχείρησαν, ώδε κάκείσε στρεγόμενος, καί έτέροις τὰ κατά τὸ κράγμα ἀνατιθέμενος, τώ τε Κυριακώ έ είνω τῷ Διακόνω καὶ άλλοις τισί, τότε καὶ τῆς ἀβουλίας ήσθόμην, και ού μοι κακού ή άναδολή α τιος γέγονε \* περί δείλεν γαρ δψεαν σαββάτου τοις συνούσεν έφεζομένου μου καί τινα ομιλούντος, κατα; έρει μού τις έξαπίνης πληγήν έπε τών γονάτων, και τίθησεν όλον ακίνητου, τῷ ιδάτει μολις πρ. σκεχυφότα ' ώς σύν τοῦτο έωράκασιν ο παρόντες, και μάλιστα Γεννάδιος έκεινος ο προβρηθείς μοι, τρέπουσεν έαυτούς είς εύχην και τον μέγαν έχετεύουσε Πρόδρομου, λύσαί μοι τήν συμφογάν, και τούς ότου ένεκα τὰν πληγήν ταύτην είσεπραζάμην. Καί ότε ράθυμία και μελλησις τούτου μοι πρόξενος.

Επεί δε αμα τη εύχη και τούς πόδας είχον βαδίζοντας, άφικνουμαι σπουδή πρός τον πρόεδρον σύν ένείνοις. μή άλλο τι πρό τούτου θέμενος έργον, ώ και πάντα τά όραθέντα γνωρίσας, τον δνειρον, την επτασίαν, το σπήλαιου, του τόπου, την κεχωσμένην υδρίαν και τίλος, τη ίεραν πεφαλήν δι' ήν κάπείνα, λαμδάνω εύθύς καί τοῦ πράγματος αὐτουργόν ὑπουργοῦντα σὐν εὐθυμία ἐπιτάγματι\* τς καί πυριακής ἐπιφωσκούσης, ἐφίσταται μετά γαπασσαν το τομό. και εηγαρεία και δορό την Χειδα τη υδρέχ προτείνας, την κεφαλήν άναφέρει θαυμα ούσαν τοις όρωσι φριττών, και πλάν των όρωντων απιστον \* τρίχες γάρ έωρώντο ταύτη προσπεφυχυΐαι καί εύωδία τις

Έπει δι ο σύν τῷ ἐπισκόπῳ πρεσδύτερος , Μάλχος **ἐ**παλεῖτο οὖτος, ἀμφιδοιάζων πως ἦν ἀμφιλογών, εἰ τοῦ Προδρόμου αύτη κάρα τυγχάνει, ἐπιδάλλων ταύτη καὶ τάς χείρας θρασύτερον έπει και είωθεν ό πυναρός τοίς καλοίς έγκοτείν παραχρήμα ούτος και τής απιστείας τρέπεται τον καρπόν, της χειρός αυτώ ἀποζηρανθείστε, καί τη υδρία ή προσήγγισε, προσπλασθείσης καί έμεινεν άν ουτως ή χείρ, εί μή τον άγιον πολλαίς ώραις έδυσώπησαν οί παρόντες, δουναι τῷ σφαλίντι τὰν θεραπείαν, και καταλλαγήναι τῷ ἀμειλογήσαντι. 'Ως οὖν ὁ Πρόδρομος ένείθεν την κάραν ανέλαβεν · ήμέρα δὲ ἢν τηνικαῦτα εἰκάς τετάρτη του Φεβρουαρίου, καθ ήν και ή πρώτη γέγονεν ευρεσις τη κατ' αυτόν έκκλησία τέως, το καλόν τουτο χρημα έγκατατίθησε. Μετ' όλίγου δέ καί ναόν τῷ Βαπτιστ ϊ άνεγείρας, πολλών τῷ ἔργῳ συναραμένων, έχεισε τὸ δώρου μετακομίζει. Εμεσηνών το πόλει και άλλη πάση πόλει και χώρα, πλο τον σφθονον και ακίνωτον και νόν μέν ν δευτέρα ευρεσις, και φανέρωσις, Οὐαλεντινιανοῦ τότε και Μαρκιανοῦ τῶν τῆς βασιλείας σκήπτρων εμειγυπήτερου. είκου ος μίπας και την εραλλός και τοιτυρ είπειν, ής ένεκα και ό λόγος, και ή των άλλων έκδηλοτέρα καί γνώριμο:.

Τή των Έμεσηνών ούν, ως έφαμεν, πάλει τος ίερας κιφαλής έναποκιιμένης, και τοίς έγγυθεν, και τοίς μακράν, και της απανταχού ήκουσι πλουσίας της χάριτος προκειμένης, έμετιε χρόνους ἐπὶ πολλούς ὁ θησαυρός άμετάθετος · ος γε εί και τῷ τόπῳ περιώριστο, άλλ' οὐχί καί ταις ένεργείαις διώριστο, άφθονον τήν χάριν άπλων, και ac regioni thesaurum uberem ac inexhaustum. Hac- λ είς πύντας διήκουσαν. 'Διλά γάρ οἱ τοῦ Θεοῦ ἀπόρόςtenus secunda inventio ac manifestatio tum facta, cum Valentinianus ac Marcianus imperii sceptra tenerent. Operæ pretium vero ut et cam quæ nuper contigit, tertiainque enarremus, cujus et etiam causa instituta nobis oratio est, que et reliquis notior est atque illustrior.

Cum itaque sacrum caput Emesæ, ut diximus, repositum esset, atque iis qui e vicino quique procul ac undique venirent, uberrimum gratiæ munus prostaret, manserat thesaurus in annos plures ei loco addictus: ac quanquam eo circumscriptus erat, non tamen illius ambitu etiam virtutes arctabantur, sed copiese beneficia explicabat, et ut ad omnes pertingerent. Enimyero quæ Dei arcanæ rationes, incomprehensaque judicia! Cum nempe Emesenam regionem B ipsamque urbem Emesam barbarorum manibus expugnari sivisset, ac corum ficri ditionis, haud tamen equum putavit ut et pretiosissimum caput penes illos, Illisque addictum foret. Adeoque neque fuit, sed pii eujusdam honestique cultoris opera inde sumptum, alio tum transfertur; Comanam scilicet, exiguam urbem ac obscuram, quæ tamen co pignore ditata illustris evasit, ac reliquis clarior exinde fuit.

Quod vasculum thesaurum intus habebat ac continebat, urna quædam argentea aureis compacta laminis crat, quo nempe pretiosum pignus pretioso vasculo asservaretur Cæterum plerique nesciebant, ac præcipue reginæ urbium cives, quo illud loco positum esset : tum quod translatio occulta ac sine arbitro facta suisset; tum quod nesciretur tempus quo E tila contigisset. Neque enim quis palam, quantum nobis assequi licuit, cam rem tradidit. Itaque mansit Comanæ caput, ne ipsis, puto, incolis satis notum. Tum enim tempora, tum negotia alta rem ignorantia obtexerant : cum præsertim Iconomachi interim emersissent, quos tantum abest ut sanctorum reliquiis cultum adhiberent, ut etiam ubicunque illæ exstare noscerentur, incendio eas traderent. Eam igitur ob rationem nulli deinceps sacratissimum pignus conspicuum erat aut exploratum. Postquam antem rerum summa ad orthodoxos rediit, iteramque sceptra fidelibus Augustis concredita sunt, ac Iconomachi impii cum sonitu perierunt, condignam scilicet ultiomanifestum faceret placuit; stupendumque munus D κατά γάρ μίων τῶν συνούν. Αντουρίστως. non huic illive civitati (aviante non huic illive civitati (exiguis nempe oppidis exiguisque terminis definitis), sed ut omnium maximæ summeque regali, nempe Constantinopoli, traderet; quo nempe et thesaurus inviolabilis cervaictur, illaque eius depositione honestaretur, insumque adeo sacrum munus, ut par est, splendoris aliquid ab ea mutuaretur, quod nempe penes illam majores honores cultumque impersiorem haberet. Tum namque Michael ac Theodora sceptra susceperant, Ignatiusque Methodii successor, vir multis clarus virtutibus, Ecclesiam regebat. Sub his inclytis, etiam pretiosissimum pignus istud in reginam urbium infertur, tertranque hanc ac postremam inventionem nanci-

τοι λόγοι, και των αὐτοῦ κριμάτων τὸ ἀκατάληκτον, χέρσι βαρδάρων τους εν Έμεση τόπους και αυτάν τέν "Εμεσαν έλεϊν συγχωρήσεντος, ού δίκαιον ο άγαθός έχρενε, και κάραν την πάντιμον παρά τούτοις γενέσθαι. ούχουν ούδε γίνεται ' άλλά παρά τενε πεστῷ καὶ σπουδαίω περί τα καλά, έχειθεν αύτη ληφθείσα, άλλαχου ήδη μεταχομίζεται • Κόμανα δ' δεν ή δεξαμένη το δώρου μαρά μέν πόλις και ασημος, επίσημος δ έντεύθεν γενομένη, καί των άλλων διαφανεστέρα.

Τὸ δ' ἔνδον συνέχον και κατέχου τὸν θησαυρόν, σχευός τι άργύριον ών, χρυσοίς πετάλοις έπερμοσμένον, ώς αν τὸ τίμιον περιστελλοιτο. Πλέν άγνοιετο τοις πολλοίς, και μάλιστα τοίς τὰν βασιλίδα οἰκούσιν, ὅπου τὸ δώρου έναποτέθειται, τῷ τε ἀγνώστως τὴν μετάθισα γεγενήσθαι, καὶ τῷ ἀγνοεῖσθαι τὸν χρόνον καθ' ἐν ἀκὸ Έμίσης πρός τὰ Κόυανα μετατίθειται \* οὐδέ γὰρ σαγώς τις, όσα γε αύτοι συνίσμεν, περί τούτου έγνωρισην. Ούκουν καὶ έμενε τοῖς Κομάνοις ἡ κεφαλή, μηδέ παρ αύτων δήπου των προσοίχων άσφαλως τάχα γνωριζομένη: οί τε γάρ χρόνοι, και τά πράγματα, πολλέν τέν άγνοια: έμποιήσαντες μάλιστα μεταξύ και τών Είκονομάχων κιαρανίντων ο ζουλ όπως τα των αγίων εσίθετο λείψανα. άλλα καί πυρί ένεπίμπρατο εί που δή καί ςανείεν ήν λοιπόν και το πανίερου τούτο χρήμα μή παρ' ότουούν θεώμενον, ή έκδηλον καθιστάμενον έπει δέ τοις όρθοδύξοις ἐπανηλθε τὰ πράγματα, καὶ ὑπὸ βασιλεῦσε πιστοίς τὰ σχήπτρα, πάλιν μεταχεχώρηκε, τῶν δυσσι-**Εὐχουομάχων μετ' ήχου ἀπολωλότων, καὶ ἀξιαν τὴν** είσπραξιν εύρηχότων, τότε δή καὶ ὁ Πρόδρομος τήν έαυτου πεφαλάν φανερώσαι ηὐδόκησε καὶ δώρον ταίτην αξιοθαύμαστον, οὐ τῆδε ἡ τῆδε τὰ πόλει δοῦναι ἔχεινε ' μιπραίς τισε ταύταις καί μικροίς περιγραφομέναις δρίοις, άλλα τη πασών μείζονι καί βασιλικωτάτη τη Σωνσταντένου φημί ' ώς άν και τον πλούτον διατηροίη ασυλον, καί σεμνύνοιτο μέν αύτη τặ καταθέσει, σεμνότερον δ' ώ είκὸς και τὸ δώρον παρά ταύτης άποτελοίτο, τῷ τε μειζόνως τιμάσθαι, καί τῷ μείζοσι ταῖς εὐφημίαις καταγεραίρεσθαι. Μιχαήλ γάρ και Θεοδώρα τών σκίπτρων τηνικεύτα έπειλημμένοι \* και μετά Μεθόδιον Ίγνάτιος τιν έπελησίαν άγειν πεπιστευμένος, άνώρ πολλαίς διδιαπρέπων ταϊ; χάριστι ύπο τούτων δά των αοιδίνων, παί τὸ πολυτίμητου τούτο χρήμα τη βασιλίδι άνακομέ ζεται \* και τρίτην ταύτην , και τελευταίαν εύρίσκει τὰ

Κατά γάρ μίαν των νυκτών, τω κατά τον Θεοφόρου τούτω και όμωνύμω και όμοτρόπω άρχιερεί Θεώ τούς ύμνους προσφέροντι, θεία τις ανώθεν σψις ἐπίσκυψον ότι Εόμανα ή πόλες την πότιμον πεφαλήν διακατίχει, άργυρέω σχεύει έγχεχρυμμένην, χαί ίερω τόπω έναποτιθειμένην \* καί ότι, φησέν, άνακομίσαι τη Βυζοντίδι ταύτην προσήκει. Τούτο και τῷ Προδρόμο δοκούν δς και τά ό ωθέντα δήλα καθίστησε και τω βασελεί •ίς και άρ φοτίροις πῶς ἀν εἴποις εὐθύμως περί τὸ πράγμα διατιθείσι, στέλλονται πρό τούτων εύθύς και δί του θησουρου άπλέμενοι. Οἱ καὶ τὸν τόπον κατελαβόντες, καὶ ἐνθα ἡ κεραλή έναπέχειτο επιστάντες, χαθά και ο άρχιερεύς τούτοις φυρισεν, έντιμως εκείθεν διναλαμδάνουσε, καὶ τή βασιλίδι δώρου άξιόθεου έναπορέριυσευ άλλά γέρ

Nocte quadam cum pentifex Theophoro illi cognomini moribusque affinis laudes Deo offerret, divina guzedam coelitus visio illi obtigit (habere scilicet Gomanam civitatem pretiosissimum caput, argentea urna inclusum, ac sacro loco conditum; operæque pretium esse ut Bysantium transferretur; sic nempe etiam Præcursori visum). Qui et imperatori quæ visa faerant declaravit. Ambobus igitur eam in rem bene animatis, mittuntur statim ab utroque qui thesaurum tollant. Hi cum ad locum venissent, ac ubi caput depositum esset, quo eis pontifex indicio signarat, didicissent, reverenter inde extraxerunt. Enimvero nonfum certo rei in urbem allato nuntio, imperator sinul ac patriarcha, ac quotquot in ania proceres, quotsafitibus ac lampadibus obvianı processerunt, mukoque apparatu caput pompa deduxerunt; cui et ocubs, et labia, et frontem, præque aliis pectera admoverunt. Turu pontisez trepida manu sublatum, palaino templo thesaurum infert, ac illic deponit : nempe die 25 mensis Maii. Hic enim celebritatis dies, festum scilicet tertiæ Inventionis seu Depositionis. Urranque caim dicatur, quando et utriusque nomine una agitur solemnitas. Par enim erat ut Triadis cultor, ac qui aliis ejus perspicue detexisset mysterium, tribus quoque vicibus caput suum inveniendum proderet; ac neque ab eo desceret numero, nec eum superaret; ut hac quoque ratione, uti aliis, primæ duci Triadi uniri posset, atque ejus numero honestari. Pretiosus namque numerus est, omnique, ut B sic dicam, acceptione dignus. Etenim tria sunt quæ adoramus sic persouis distincta, etsi natura unita sunt. Tres item partes circa animam dignoscuntur, quibus animal rationale incitatur ac agitur; tres quoque circa corpus dimensiones, quibus illud definitur, tres homini datæ leges, quibus componeretur : naturalis, scripta, ac gratiæ. Tribus animus contemplationibus desiderium subvehit, nempe naturali, intelligibili, ac ea que vim omnem intellectus excedit. Non enim habet quo ulterius extendatur, vel si perspicacissimus sit. Tres etiam in baptismo mersiones, que et Trinitatem figurant, ac obscure significant. Triplex Spiritus sancti in discipulos a Salvatore facta insuffatio, quibus illi copiosum gratiæ munus remotes vocaut, quanquam altera harum nondum exstitit. Quid vero opus plura de ternario ac Triade dicere t Uti enim Trias sidei nostræ caput est, sic plane et ternarius inter numeros eximius est, cui et inventio hæc sacri pignoris connumeratur, ac qua honestatem ampliorem nacta est. Neque enim illa una est et singularis, quando etiam unum numerus impersectus est ac carens quantitate; neque duplex, qued et binarius materize commixtus sit, a qua Joannes purus enstitit. Itaque ob eam causam triplex ea est, quod illi ternarius honori habeatur, ac charus sit, tanquam nimirum Triade honestatus ac ei consumeralus.

ecitur. Porro adinventionis modus ejusmodi fuit. Α ούπω έπιστάντις και βασιλεύς άμα και πατριά γις, όσον περί τὰ βασίλεια, και όσον εν ιερεύσι και μονάζουσι, της πόλεως προεξήεταν, μύροις καί λαμπάσε προϋπαντώντες, καὶ σύν πολίξ δορυφορία τῷ κεφαλῷ τὰν eloogon entreeticontes. & ophaca, nat Xelyn, nat hitman καί πρό το των καρδίας προσάψαντες, ταύτην χεροί φριττούσαις ὁ ἀρχιερεύς ἀνελόμενος, τῷ ἐν βασιλείοις έν εποφέρει να ῷ κὰκεῖ τὸν θησαυρίν κατατίθησε, πέμπτην άγοντος τότε και εἰκάδα τοῦ Μαίου μην ς αύτη γάρ και της πανηγύρεως ήμέρα, και έορτή δηλαδή της τρίτης άνευρέσεως, ή και καταθέσεως • λεγέσθω γάρ άμφότερα, ότι και μία περί άμφότερα ή πανήγυρις. Εδει γάρ τον τήν Τριάδα τιμήσαντα, καί τοῖς ἄλλοις δακρέήδην έκφήναντα, τρίς και αὐτὸν τῆς κεφαλῆς ἐμφάναι τὴν εὖρεσιν' και μήτ' έλλεξψαι, μήθ' ύπερβήναι τὸν ἀριθμόν ώς ἇν quot clerici ac monachi, extra civitatem effusi cum Β έχοι κάν τούτφ ώσπερ δα κάν τοῖς ἄλλοις τῷ άρχιφώτφ ένουσθαι τριάδι, και άριθμώ τῷ ἐκείνης σεμνύνεσθαι . τίμιος γόρ ο άριθμός, και του παντός, ώς είπειν, άξιος \* τρία γάρ ήμεν τά προσχυνούμενα, ταξε ύποστάσεσεν פֿיירש שפסי ביים, אמש דאַ פְייַספּנ פּיַטשוֹישורשני אמוֹ דְהַוֹּמ הצףל τάν ψυχάν μέρη διέγνωσται, έν οίς και το λογικόν ζώσε έξάγεται · τρείς και περί το σώμα διαστάσεις, εν αίς ήδη κα περιγράφεται. Τρείς και οι δοθέντες τούτω νόμοι πρός ἐπανόρθωσεν , φυσικός άμα και γραπτός. και ὁ τῆς χάριτος ' εν τρισί θεωρίαις και ο νούς άνάγει την έφισιν όρατή, φημί, και νοητή, και τη ύπερ την νόησεν. Οὐδέ γαρ έχει άλλο τι πρός ὁ ἐκταθή, κάν διαδατικώτατος γένηται. Τρείς και αι έν τῷ βαπτίσματι καταδύσεις, εί και την Τριάδα τυπούσε, και ύπεγράτουσε. Τρεί; και αι τοις μαθηταίς έμπνεύσεις του άγιου πνεύματος παρά του Σωτήρος, ἐν αίς καὶ δαψιλή τὴν χάριν προσεπεσπάσαντο. Τρείς και αι των πραγμάτων μετα**βολαί · σεισμοί ούτω πκλούμενοι , π΄ν θάτερος αὐτῶν** summe everture. Best ri del mos musicone depreso nece recine καί τρικόος. 'Ος γάρ αύτη της πίστεως ήμων τό κεραλαΐον, ούτω πάντως και του άριθμου το τρίτον έξαίρετον, 🕉 και ή εύρεσες συνηρίθμηται, και 👸 σεμνοτέρα καθίσταται · ουδέ γάρ μία αύτο , ότι και ὁ είς άριθμός , άτελής και αποσος ουδέ δευτέρα, ότι και ο δεύτερος τη ύλη σύμμικτος, ής αὐτὸς ἐκαθάρευεν οὐκοῦν διά τοῦτο τρίτη, ότι παί αὐτῷ τίμιον το τρίτον παί περισπούδαστον, ώς τη Τριάδι τιμώμενον καί συναριθμούμενον.

'Αλλ' ἐπεί σε, ὧ μαχαριώτατε Πρόδρομε, τῆς Τριάδος έγνωμεν και λάτρην, και πρεσθευτάν άριστον, δι' πν καί την κεφαλήν άποτέτμησαι, μή έλλείπη ταύτην adepti sunt. Tres item rerum mutationes, quas ter- D ήμεν εθμενή καθιστών ο δε αν τά τε αλλα, καί τρίδου τὰυ πρός ἐκείντο βαδίζοιμεν, πᾶν σκολιὸν διά σου έχτρεπόμενοι, και πρός όδους τὰς εὐθείας ἀπευθυνόμενος οίδαμεν γάρ την περί ήμας σου και στοργήν και διάθεσεν' και πῶς καθ' ἐκάστην πλουσίαν ἐπεδαψελεύη τὴν χάρεν τίμεν, ποίμενης τής στις προϊστάμενος, και τούς τῷ ναῷ σῷ προσεδρεύοντας, μεγάλαις ταϊς δωρεαίς άμειδόμεnot. on any equiter quoyanonset ' auf antigen gi questoonτες Τριάδι τῷ ἀγία παρασταίημεν, και τῷ ἐκείνης φωτί έλλαμηθ. ίαμεν, έν Χριστῷ Ἰπσοῦ τῷ κυρίφ ἡμῶν, ῷ πῶσκ πρίπει τιμή και προσκύνησις σύν τῷ ἀνάρχφ πατρί, παί τῷ παναγίφ Πνεύματι νῦν καί εἰς τούς αί**ῶνας τῶυ** લાંભેમભામ લેવાગ્રમ. s

Quia vero te, beatissime Præcursor, Trinitatis cultorem seimus optimumque præconem, ob quam ctiam tibi cervix cæsa fuit, ne cesses eam nobis placabilem reddere; quo scilicet cum alia, tum semitam, quæ ad illam ducit incedamus, quidquid obliquum est tuis auspiciis vitantes, atque ad vias rectae directi. Nec enim tuus erga nos impensus amor ac affectio nos latet, utque quotidie uberem nobis impertias gratiam, qui nempe gregi tuo præsideas, ac iis qui in templo tuo assidui sunt, magna munera largus remunerator impendas : que et nos utinam consequamur, bincque migrantes Triadi sanctæ sistamur, atque illius luce illustremur, in Christo Jesu Domino nostro, quem decet honor et adoratio cum ingenito Patre ac sanctissimo Spiritu, nunc et in secula secularum. Amen.

Sancti Patris nostri ac confessoris Theodori Studites A Τοῦ δσίου πατρός ήμων, και διμολιγητού Θεοδώρου τοῦ laudatio in tertiam inventionem venerandi capitia sanctissimi Præcursoris.

(Ex ord. ms. biblioth. reg. n. 273. Exstat item in duobus aliis codd. reg.)

Hodierna nos dies, auditores religiosissimi, Pracursoris memorize tertium nuntium afferens, in unum cogit. Siquidem enim casu invento thesauro universi gaudio concurrunt, remque desideratam videre quarunt; quam non festæ lucis incunditatem merito exigat, quod modo Baptista summe venerandum caput, omnique auro ac pretiosis lapillis longe pretiosius Dei propensa voluntate proditum est, qui ad humani generis salutem cuncta disponit?

Exsultemus igitur in eo, atque lætemur, siquidem religiosæ mentis hominibus spiritualium munerum perceptio exsultatio est. Cantemus in lætitia; laudemus in gratiarum actione : alia hæc solemnitas, alia laudatio est. Natalitiorum festivitas ortus speciem præfert; quæ nempe spiritalem luciferum ita exhibeat, ut ex materno utero mundo miriticus oriatur : decollationis autem occasus; quæ scilicet divinum idem luminare sic repræsentet, ut totius spiritalis diei cursu expleto sub terram subeat, illicque in inferno positis Christi adventus prævios fulgores aspergat. Quam denique nunc diei agimus, abstrusius aliquid, nempe sempiternæ vitæ resurrectionem subindicat. Etenim ortus est ac velut iterum, sacratissimi ejus capitis ostensione, ad vitam Præcursor reparatus. O rem miram! Non tulit terra ut in longiores annos huncce thesaurum in se detineret, posque illius jactura afficeret; sed proprio quodam tempore velut C novum quenidam ac maturum fructum, suum fructum producit. Vidit itaque cœlum sacrum caput, et lætatum est; aspexit humanum genus, inque laudes effusum est; sensum illius dæmones perceperunt, et disrupti sunt; sole splendidius enituit veritatis luce; luna fulgentius pietatis nitore : stellarum varietatem miraculorum exsuperat multitudine. Quæ enim quantave inde statim curationum omni fonte limpidius uberiusque fluenta promanarunt? Spiritus mox gratiam agri liliis omnibus fragrantius ac valentius perspiravit. Suavissimum odorem universus terrarum orbis offecit ac exsultavit. Hauserunt omnes, exque eo quod quærebant ac quantum cupiebant, proque eo ac animis incitabantur, sibi rapuerunt. Uberrima enim gratia, ut quantum fidelis animi destinata vo- D luntas abundaverit, tantum percipiatur. Caput circuitus corum (nempe peccatorum), inquit David, tabor labiorum ipsorum (Psal. cxxxix, 10): nobis vero caput hoc laborum emersit solutio, morborum depulsio,

Stouditou, tymbules sis the thirty superis the relias κεφαλής του άγιου Προδρόμου.

Τρίτεν μήνυμα τος του Προδρόμου μνώμας ή παρούσα ύμέρα φέρουσα, συγκαλείται ύμας, 🏜 φιλόχριστα. Εί γάρ θεσκυρού πως ἀπό συμβεθηκότος εύρημένου, συντρέχουσι πάντες ανθρωποι περιχαρώς ζατούντες ίδειν τό ποθούμενου, πόσης ούκ αν είν αξιου θυμυδούς πακηγίρεως, της του Βαπτιστού σεμνοτάτης κάρας, χρυσίου τε παυτός και λίθων τιμίων πολυτελεστέρας, άρτι φακρυθείσης, ευδοκία του πάντα πρός σωτηρίαν του γένινε ήμων οἰκονομούντος Θεού.

'Αγαλλιασώμεθα τοίνου, καὶ εὐφρανθώμεν ἐν αὐτῷ, εἶπερ άγκλλίαμα τοξς φιλοθέοις ή τουν πνευματικών δωρυμάτων φνάληψες "ἄσωμεν εν εύφροσύνη" ύμνήσωμεν έπ' εύ χαριστία. αλλη πανέγυρις αύτη, άλλη δοξολογία το μέν γάρ τον γικ-Giore gratoy were gotten. Let ton nouto, greek bon frien μητρώων λαγόνων άνληχοντα, θαυματοποιάν τῷ πάσμφ δεδήλωκεν ή δέ της άποτομής, δύσει, ήτις του αυτόν θεοφορή λαμπτήρα τος νουτής όλως ήμέρος δρόμου διανύσαντα, ύπο γην γενέσθαι παρίστησι, κάκεισε τοις έν άδου το φως της παρουσίας Χριστού προαυγάσαντα ή δέ παρούσα, και μυστικώτερου τι ύπαινίττεται, την τλέ eddiou ζωής evabiworu evartante yep, xal siou authiw αύθις, रम् αναδείξει της δερωτάτης αύτου ποραλής. `Ω του θαύματος ούχ ηνεγκεν ή γή έπε πολύ τον κρυπτόμενου τούτον θησαυρόν εν έαυτή κατέχειν . και ζημιούν ήμα: καιρῷ δέ τινι ἰδίω, δισπερ τινά νεοθαλά κάρπον καὶ ώριμον. रहैं। καρπόν αὐτῆς ἀναδίδωστιν είδεν οὖν αὐτὰν ὁ σὶρανὸς και κατευφράνθη προσέδλεψε γένος άνθρώπων, καί κατ ευφήμησε. Δαίμονες αλοθόμενοι, κατεββάγησαν τοῦ ήλίου ώφθη λαμπροτέρα τῷ φωτί τῆς άληθοίας ' τῆς σιλήνης ἀκραιφυεστέρα, τῷ φέγγει τῆς εὐσεδείας τῶν άστέρων ποιχιλωτέρα, τῷ πλήθει τῶν θαυμάτων · οἶα γώρ και ήλίκα εξίλυσεν εύθυς τὰ ρείθρα των ἰάσεων απάσης κοήνης διειδέστερον τε και άφθονώτερον ο διέπνευσεν ατίχα του πνεύματος την χάρεν ὑπέρ πάντα τά κρίνα του άγροῦ εὐωδέστερόν τε καὶ ἐββωμενέστερον ' ἀσφράνθα ά ο πουμένη πάσα νοητώς της εὐωδίας, και ήγαλλιάσητο. "Ηρύσατο πας τις, και απεσύλησεν ούπερ εξήτει, και όσον ξπόθει, και πρός όπερ κατυπείγετο το γάρ χάρις ειθονος , τοσούτου μεταλαμδασομένη, όσου τη ή πρόθεσα του πιστεύοντος πλεονάζεται. Η περαλή του πυκλώματο: αύτων, δηλαδή των άμαρτωλών, ώς φησεν ὁ Δαδίδ : πό-έδειχθη λυτήριου, παθών άλεξητέριου, δαιμένου φυγαδιντήριου, πάσης θείας δωρεάς χορηγοτάριου. Κεκαλή γάρ iore rou is paorei rue orsipae emprisoners is injulλιάσει. διά τὸν ἐν τῆ παρθενικῆ νηδύϊ σαρκούαπνοι ελειώ

dæmonum fuga, divini omnis muneris larga præbitio. Α λόγου, περί ού φησευ όθεῖος Δαδίδ' ε Εξελεύσεται ἄνθρωπος Caput enim ejus est qui in sterilis utero in exsultatione gestivit, ob Dei Verbi in virginis utero incarnati presentiam, de quo ait sacratissimus David : Exibit omo, et cor altum; es exaltabitur Deus (Peal. LXHI, 8). Caput est illius qui adhuc ex utero Spiritu sancto repletus est; de quo magnus Zacharias ait : Et tu, puer, propheta Altissimi vocaberis : præibis enim ante Dominum, parare vias ejus (Luc. 1, 76). Caput illius est qui ab ipsis cunis usque ad ejus ostensionem ad krael vitam in deserto instituit, de quo Isaias propheta ait : Vox clamantis in deserto : Parate viam Domini, rectae facite semitas ejus (Isai. XL, 3). Caput illius est qui prædicavit baptismum pænitentiæ in remissionem peccatorum; de quo Scriptura ita loqui-

Quid vero plura necesse loqui? Caput ejus est qui divinua verticem contingere mercit, ad quem ait Dominus: Sine mode; sic enim decet nes emnem justition implere (Matth. 111, 15). At quonam modo mortalism ullus prorsus beatissimum caput pro eo ac decet laudaverit? Quanam vero terrigenarum lingua, quod satis sit, proreus admirandum illud ac incorruptionis fulgoribus radians celebraverit?

At, o divinum ac sacrum caput, sincerissimorum ac parissimorum sensuum vasoulum! suavis spiritus fragrantize spiritale thuribulum! locupletissima penus divitum gratice mirabilium! Laude divine plexos crines tuos auro Ophir pretiosiores, sponsarum redimicula decore vincentes, super ques non ascendit vitiositatis novacula (peccati nimirum deceptio), uti olim super Samsonem furente in eum Dalila. Magnifice prædico sacram tuam Aaronisque præstantem barbam (Psal. CXXXII, 2), ex qua sanitatis ros lidelium animis influebat, rore Mermon petior, qui descendit in montes Sion. Lucidos eculos tuos venerer, splendidissimas spiritus faces, vehat celumba ocalis pariores, smaragdisque lapillis pretionissimis pretiosiores. A Beo alliatas aures tuas, coolestabus vecibes comparata organa laudibus offere. Apte hisce Scriplure vecitus in te moraliter utar. Quam speciose mal genes tuez, lanquam turturis (Cant. 1, 9 et 27, 3), at in Cantico habetur: Sicut cortex mali punici genæ tue: sicut funiculus cocoineus labia tua : sicut turris Libani nares tucz, et sloquium tuum dulce ac decorum (Cent. vii, 4 st iv, 3). Laudo dentium tuarum septum lactis candore nitentium, unde processit divina pradicationis sermo in fines usque orbis terrarum. Bemum lau:lo et argento niveum cellum tuum, quod scelestissimus ensis pervasit, ac ex quo vice sanguinis miraculorum fontes emanarunt.

Quid ais, Herodes? Ad te enim mihi nunc sermo convertendus. Quod quærebas obtinuisti? compos factus es ejus quod cupiebas? handquaquam. En tibi iterum quoque testis veritatis, coarguens ille gladius spiritus, liberrima pietatis lingua, vivit, nec mortua est; soluta, non vincta, quam sanguis Abel, adve sun te clarius clamat : Non licet tibi habere uxorem Philippi fratris tui (Mar. vi, 18). Traducit tuum sce-

καί καρδία βαθεία, και ύψωθήσεται ὁ Θιός: > κεφαλή έστε τοῦ ἔτι ἀπὸ κοιλίας πλησθίντος πνεύματος άγιου, περί οδ φησιν ὁ μέγας Ζαχαρίας ε Καί σύ, παιδίον, προφήτης ύψιστου χληθήση. προπορεύση γάρ πρό προσώπου χυρίου έτοιμάσαι όδους αυτού. > Κεραλή έστι του έν έρήμφ έξ αὐτῶν σπαργάνων διαιτηθέντος, μέχρις ἀναδείξεως αὐτοῦ πρός τὸν Ἰσραήλ, περὶ οὖ φησιν ὁ Ἡσαίας προφήτης: « Φωνή βοώντος έν τη έρήμω, έτοιμάσατε την όδον χυρίου εύθείας ποιείτε τὰς τρίθους αὐτοῦ.» Κεφαλή έστε τοῦ κηρύξαντος βάπτισμα μετανοίας εἰς ἄφεσεν ώμαρτιών περί ού φησι τὸ ἱερὸν γράμμα, ε ίδου έχω άποστ:λλω τὸν ἄγγελόν μου ἔμπροσθέν σου. >

Εαὶ τι δεῖ πολλά λίγειν; κεφαλή έστι τοῦ καταζιαθίυmi. Ecce edo mitto andeznus menus ante se (Matach: Β brot. ε Abet abet. σριν λαυ μοι μοι κατι μγαθινασαι πάσαν δικαιοσύνην. > Και πώς αν τις βροτός αύττο κατ άξίαν επαινέσειε, την όλομακάριστου; ποία δε γλώσσα λυλειούς απηπιφαει γκαιώς ουμίο ος, ογου βαπίπαστώς ούσαν, και τὰς τος άφθαρσίας μαρμαρυγάς άπαστρά-

> 'Alla, & bein nal leph negale, xupion ten danbertuτων καί κ. θαρωτάτων α<del>λοθέσ</del>εων. Ονμιατήριον νοερόν τῆς ερισφίας κου απερίπαιος, βλααποροδογιακο μογοιεγές εφλ πλουτοποιών θαυμασίων της χάρετος έπαινώ σου τούς θεοπλέκους βοστρύχους, χρυσίου τοῦ ἐχ Σουφίρ τεprontépaus, applianos tos supplicos europenes tépaus, év a's oun anion tupis to the maxime, andth the apoptias, ώς πρίν έπε του Σαμφών, διά τες ούστρώσης Δαλιλάδος. Μεγαλύνω σου του έερου και ύπερ Άαρου πώγωνα, έξ σο έρβου δρόσος ιωματικός ύπερ δρόσον Αιρμών τεν ψυχαίς τη γεραίρω σου τούς φωτεινεύς έφθαλμούς, τούς διαυγείς λύχρους του πνεύματος, ώς παθαρωτέρους <del>όμμάτων περιστερ</del>άς, απ**εί ώ**ς τ**ιμώ φεστέ**ρους σμαράγδων λίθων πολυτιμήτων δοξάζω σου τὰς θεσεικείς άκολς, τὸ τῶν οὐρανίων φωνῶν ἀκροατάρια. Συγχρήσομαι ἀρμοδίως έπί σει τος της γραφός τροπειώς βήρασι 'Εξί ώραιώθησαν στικγόνες σου ώσει τρυγόνος, ε κατά τό "Ασμα. ι' Ως λέπυρον ροάς μηλόν σου. 'Ως σπαρτίον κόκκινον χείλη σου : ώς πύςγος του Λιβάνου μυκτπρές σου, καὶ ή λαλιά σου ήδετα καί ψραία. Ανυμνώ σου το έρχος των γεγαλακτισμένω» εδώντων, ἀφ' ου προπλθεν ὁ του θείου κπρύγματος λόγος, μέχρις έσχάτων της οίκουμίνης. Τέλος, αίνώ σου καί τὸν ἀργυροειδή τράχηλον, οῦ τὸ ζέφος διήλαστν ὁ παλαμναϊος, και εξ ου εδλυσεν άντι αξματος ο προυνός των θαυμάτων.

> Τί φάς, ώ Ψρώδη; πρός σε γάρ μοι ἐπιστρεπτέος ὁ λόγος · έχεις ο έζήτεις ; άπολαύεις σου της έπιθυμίας ; ούδαμώς. Τδού σοι και πάλιν ο μάρτυς της άληθείας ή έλεγατική μάχαιρα του πνεύματος ή εύπαββησίαστος γλώττα της εὐσεδείας, ζη, και οὐ τέθνηκε λέλυται, και ου δέδεται ύπερ το του Αδέλ αίρα βος πρός σέ . Ούχ Ecerti con Exert with hanging dryimus ton agrifon and στηλιτεύει σου το μίσος, έπισχείν σε βουλόνενος τάς mapavinou mierne. Ekenferbat obline aue quexethinne and Οψκ ύρπκας της ήδουης. Ολτυ σου την ψυχην τίθυκος τη μαικάδι. 'Δυτίδωρου παιγνίου προήγαγες έπὶ πίνακος

lus, qui a pelario cubili cohibere velit; qui ira exi- Α τών θειοτάτεν πάραν, στάξουσαν τὰ βείθρα τῶν αἰμάταν, mere ingruente facinori. Sensum accepisti? nequaquam. Castigatus es, resipuisti? minime gentium. Libidinem non minuisti : totum animum tuum Mænadi fecisti; ludicri præmio divinissimum caput stillans sanguinis rivos in disco preduxisti. Proh immanitatem! proh impudicissimum convivium! Istud idem et impræsentiarum reipsa agitur; sinque Joannis tollit caput, at Christi membra merctricis membra facit. Quid enim aliud ebrietates præstant ac comessationes, juxta Apostoli sensum.

Cedo tu quoque, improba scelestaque Herodias; commodine aliquid ex temeraria tua molitione percepisti? Baptistam sub terra condidisti? Non est ergo qui etiamnum contradicat ac adversetur? Enimvero vana spes tua, invalida quam lusisti fabula, inane B studium ac conatus. Facta rerum conversio est. quantum occultare tibi visa est, tantum scelus tuum divulgatum fuit. Quo latere arbitrabaris, eo facinus tuum in generationes generationum transmittitur.

Ac tu quidem una cum viro amara interiisti morte, corruptis olentibusque infra sepulcrum amborum cadaveribus ac vermium copia scatentibus; quod vero pracidistis caput, super terram salit : sanctorum ei manus obsequuntur, sacerdotum chori pompa consitantur, monachorum agmina deprecantur, procerum turnize magnificant, ac laudibus prosequentur. Longe maximam hominum multitudinem congregat, Dei numine collectum cœtum; ipsam, ut verbo dicam, angelorum multitudinem una colligeus, laudisque nobis consortio accedens; siquidem summe an- C gelis chara, pari cum eis nomine ac gloria certantis præclarissima celebritas existit. Gratiæ unguenta super nardum, super crocum, super cinnamomum pigmentariaque omnia aromata scaturit. Clamat ac vociferatur tuam semper sceleris plenam molitionem sine voce traducens.

Ejusmodi est improbitatis finis, tantaque illam infamia comitatur. Hæc et vos, reges terræ, intelligite, satrapæ ac potentes, præsidesque ac subditi, atque hominum genus omne, quo, ut in aliis, sic in conjugiis quod legitimum est sectantes, non in eamdem atque scelesti illi, pari probro deturpati, noxam iucidatis.

Verum cum aureum caput, quoad concessum est, age, queso, et membra alia pariter assumamus, ne ex parte Præcursorem laudantes, diminutam laudationem ac justo minorem offerre videamur. Quid itaune manibus splendidius lucidiusque quæ Christo imponi in baptismo meruerunt? Cum enim Deus ignis existat, divini verticis tactu factum cogita, veluti ignis commercio, ut Præcursoris manus, nihil mulata eorum natura, flammeæ redderentur. Dorsum ejus in pallore auri, juxta quod canitur (Psal. LXVII, 14), qui Christi crucem portet in humeris. Venter ejus pyxis eburnea super lapidem sapphirum (Cant. v. 14.) uti Scriptura loquitur, qui ventris delicias in umbilico existentes eliminaverit. Lumbi eius castiΦεῦ τῷς ἀπαιθρωπίας ἀδάλαι τοῦ ἀσελγεστάτιο συμποσίου. Τούτο δή και νών τελεστουργείται. Και ό πόργος εί μή την κάραν του Βαπτιστού αίρει, άλλά γε τὸ μέλη του Χριστού πόρνης μέλη καθίστησι. Τί γάρ άλλο καί ούχι τούτο πατεργάζωνται αί μίθαι, και οί κώμοι, κατά τὰν ἀποστολικάν ἔν οιευ ;

Φράζε καί σύ μικ ή ἀτάσθαλος "Πρωδάς" ἐνήσω τά των τολμπρών σου έγχε ρημέτων; έξαλες τον Βαπειστών ύπο χθόνα; ούα έστιν ούν όστις άντιφθέρξεται, καί artting ou iti; nai pip parain i inic ou, in gruphe σου το δράμα, εω) ον το επιτέδευμα. Δυτέστραπται τά πράγματα όσον εδ κει συι ύποκρύπτειν, τοσούτου τεθρύλληταί σου τὸ α΄,ος' ἐφ' όσον ῷου λανθάνει», τοσοῦτον γενεαίς γενεών παραπέμπεταί σου τὸ τόλμημα.

Καί σύ μπν ίάλως πικρώ θανάτω σύν τῷ συζύγω ὑπὸ τάφον διεγθαρότες καὶ όδωδότες, σκωλύκων πλήθος άμφω βρύοντες - το δε πεφαλίο άποτετμάπατε, ύπερ γου άλλεται. Δορυφορείται χερσίν οσίαις, προπέμπεται χοροίς ίερέων, λιτανεύεται συστήμασε μοναστών, μεγαλύνεται μεγάδων πλάθεσε συναγείρει δάμον πολυάιθρωπον, πανάγυρα θεσσυλλεπτον· σύτάν, ώς έπος είπειν, τὰν άγγελακ πλαθύν συναθροίζουσα, και τον της εύρημίας ήμεν ύμνον συνεπέδουσα, είπερ φιλτάτη αυτοίς ή του όμωνύμου καί Ισοκλεούς αὐτών τελετή παναίσιος. Πηγάζει τὰ μύρα τῷς χάριτος ὑπέρ νάρδον, ὑπέρ πρόκον, ὑπέρ πειέμωμον, ύπέρ πάντα τὰ μυρετικά ἀρώματα. Φοναί καὶ βοξ άλαλέτως θριαμδεύουσα άει το δραματούργομά σου.

Τοιαυτα δά οὖν τὰ τέλη τῆς ἀνομίας, καὶ μετὰ τηλεπούτων θριαμδευμάτων. Καὶ ταύτα ίστε βασιλείς τός γάς σατράπαι τε καί δυνάσται, άρχοντές τε και άρχόμενοι , και κάς όστις ούν εν βίφ, εν έννομούντες ώς έπε πάσε και ἐν τοῖς γάμοις, μὰ τὰ αὐτὰ πάθοιτε τοῖς ἐνχγέσι στηλιτινόμινοι έξ ίσου.

'Δλλ' έπεί τὰν χρυσᾶν κεφαλάν, ὧς τέ έστι, τοῖς ὑπερχρυσοίς των έγκωμίων ανθεσι κατεστεφανώσαμεν, αγε δά οὖν καὶ τὰ ἔτερα μέρη συμπαραληψώμεθα, ῖνα μά ἐπ μέρους έπυμνούντες του Πρόδρομου, δόξωμεν έλλιπώς έχειν τζε εύφημίας. Τι τοίνυν των χειρών έκε νων λακπρότερον και φωτοειδίστερον, αλ τον Χριστόν χειροθετάσαι κατυξιώθησαν ἐν τῷ βαπτίσματι; Εἰ γάρ πῦρ τὸ belov enert, vott pot ort të toe beine enepå nices , is εν συναφεία πυρός φλογεραί αι Προδρόμου παλάμαι, τός ολαιίας φύσεως μά μεταθλαθείσαι γεγόνασι. Τὰ μετάγρενα αύτου ἐν χλωρότητι χρυσίου, κατὰ τὸ ἀδόμενου, τὸν auro pretiocioribus laudum floribus coronaverimus, D σταυρόν Χριστοῦ ἐπ' ͽμων βαστάζοντος τ ποιλία κὐτοῦ πυξίου έλεφάντευου έπι λίθου σαπφείρου, ώς ο λ γις, τὰς έπ' όμφαλου γαστρός ήδονας έξοστραπίζεντος. Η όσφύ; αθτού την άγικστικήν σωφροσύνην περιειλημμένη το τής παρθενίας δώρον ἐπανηρημένου. 'Ρυθμοί μπρών αὐτοῦ όμοιοι όρμίσχοις, την της άπαθείας ρομφαίαν περιεζωσμένου. Ενήμαι αὐτοῦ στῦλοι μαρμάρινοι , τιθεμελιωμένοι έπι βάσεις χρυσάς, των άρετων δηλονότι εί πόδες θευδαδεῖς, τὰς τρίδους χυρίου χαταρτίζοντος ἄπαν μελος οπλον δικαιοσύνης του μερωτάτου έκείνου και άπαθεστάτου σώματος ' σκεύος έκλεκτου, ήγιασμένου. "Ηνδρωσεν άγεία, έτελείωσε προσευχή άξυναος. Καί μος ούδε τὰ έκτὸς παραλειπτία, τοῦ ενδύματός φημε, καί τής ζώνης. 'Δλλ' ὁ μέν ποτριάρχης 'Ιακώδ χιτώνα

sieples sit. Moduli semorum ejus similes torquibus (Cent. vn. 2), qui imperturbationis gladio accinctus sit. Crura ejus columnæ marmoreæ fundatæ super bases mreas (Cant. v, 15), virtutum scilicet. Pedes divinos habentes gressus, qui Domini semitas præparet. Membra omnia sacratissimi illius ac illibatissimi corporis, arma justitize: vas electum, sanctificatum. In virum educavit castitas, jugis oratio absolvit. Ac ne ea quidem mihi omittenda quæ sunt extrinsecus, vestis scilicet ac zona. Enimyero patriarcha Jacob tunicam variam Joseph secerat charissimo filio, magnus autem evangelista Matthæus simplicem nihilque accuratam Joannis vestem describit. Ait enim, Vestimentum ejus de pilis camelorun, et zonam pelliceam circa lumbos ejus (Matth. 111,

tain moniam complexi, qui virginitatis munus A ποικίλω 'ιωσύφ τῷ άγαπημένο υἰῷ κκτεσκεύαστο δ de μέγας εὐαγγελιστές Ματθαΐος, ἀποίκελόν τε καὶ ἄσκευον του τουδε ύπογιάρει. Φησί γάρ. «Τὸ ἔνδυμα αὐτοῦ ἐχ τρελωι παίτηγου. και ζοιαια gebiraciana uebi cuta caena αὐτοῦ. > Τὰ νεκρωτικά τᾶς άμαρτίας σύμθολα κάντεῦθεν ύποφαινόμενος εί και άλλως έχει ύποληπτίου το ποικίλου. Καί τίς ἴση μιι διάνοια καί γλώττα έμφορηθήναι σου τῆς ἐν ἐκάστω μέλει εὐφημίας, ὧ μέγιστε τῶν ἀ θρώπων διά ποτμε άλλ' ότι στενός και απορος έκατέρω εν, συγγινώσχοις ώς φιλανθρωπότατος, και στηρίζοις ιμέ μέν δικφερόντως τὸν σὸν ἐλάχιστον οἰκέτην, σύν τῷ πνευματικῷ πατρί, καί τῷ ἀνατεθείση σοι ποίμνη φυλάττο ε δε ἀπημάντους και πάντας τούς τῆς θείας σου μεγαλειότητος ύμνωδούς, ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ πυρίω ήμῶν, ῷ ἡ δοξα και τὸ κράτος σύν τῷ παναγίω πατρί και τῷ ζωοποιφ πνεύματι νύν και άει και είς τούς αίωνας των αίωνων.

4); hine quoque peccati mortem afferentia symbola Β 'Αμήν. obscare indicans : quanquam illic alio quoque sensu varia vestis exponitur. Quæ vero mihi mens linguaque, ut tua in membris singulis laude exsatietur, o maximum decus hominum, par existat? At quia utrinque, arctor ac egenus sum, veniam uti humanissimus tribuas, ac me cumprimis minimum famulum tuum, cum Patre spiritali, tuoque grege confirmes, atque omnes divinæ tuæ magnificentiæ laudatores incolumes serves in Christo Jesu Domino nostro, cui gloria et imperium cum sanctissimo Patre ac vivilico Spiritu, nunc & semper, et in sxcula sæculorum. Amen.

## HISTORIA CYCLI DIONYSII.

Q. D. B. V.

#### EPISTOLA DEDICATORIA.

INCLYTE REIPUBLICE URATISLAVIENSIS ILLUSTRI PRESIDI CETERISQUE ORDINIS SENATORII SPLENDIDISSIMI PROCERIBUS, GRAVISSIMIS VIRIS, GENEROSISSIMIS, MAGNIFICIS, MAXIME STRENUIS, AMPLISSIMIS DOMINIS MÆCENATIBUS, PATRONIS BENIGNISSIMIS, SPECIMEN HOC ACADEMICOM UT PUBLICUM PIETATIS OBSERVANTIÆQUE MONUMENTUM DEMISSE OFFERT.

PROSPEROSQUE RERUM SUCCESSUS CUNCTAQUE LÆTA AC FAUSTA TOTO PECTORE APPRECATUS, SE SUAQUE STUDIA ULTERIORI IPSORUM BENEVOLENTIÆ COMMENDAT CLIENS ET CIVIS DEVOTISSIMUS.

#### BENJAMIN HOFFMAN.

Cyclus lunaris 19 annorum, quo tot retro sæculis Christiani ad fastos suos ordinandos usi sunt, Dionysianus vulgo appellatur : non, quasi a Dionysio Exiguo primum inventus sit, sed quoniam ab illo instau-72 tas, ad 95 annorum, videlicet quingentesimi trigesimi secundi a nativitate Christi, et nonaginta quatuor proxime consequentium, festa paschalia rite constituenda accommodatus, ex Graco Latine

(a) Sigebertus in Catalogo illustrium Ecclesiæ scriptorum, cap. 27 : Dionysius abbus Romanus, co-momento Exiguns, gemina scientia Grace et Latine clarus.. scripsit et ipse post Cyrillum cyclum quinque

C versus, et ab orientali Ecclesia ad occidentalem traductus est (a).

§ 11.

Prima ejus origo ex veterum Græcorum astronomia repetitur, qui non minus olim ac postea Christiani, dies sestos secundum cyclos ejusmodi celebrarunt. Nam legibus corum pariter ac oraculis præceptum erat ut sacra solemnia peragerentur κατά τρία, hoc est eodem die, eodem mense ac eadem anni tem-

cyclorum, incipiens ab anno nati Jesu Christi 552, qui est ultimus annus magni cycli, qui est annorum 532, semel exacti a nativitate Christi.

a solis motu pendent, qui, cum ad idem eclipticæ punctum rediit, amum solarem effecisse dicitur; menses vero secundum lunationes, hoc est lunæ cum sole conjunctiones numerabantur, quorum duodecim unum annum lunarem efficiunt, anno solari undecim circiter diebus minorem. Propter hanc anni solaris et lunarıs inæqualitatem stata solemnia, simul eadem tempestate et eodem mense, sine intercalatione constanter servari non poterant; singulis vero annis undecim dies intercalare non integrum erat iis, qui mensium lunarium ordinem turbare, aut a lunæ ra tionibus minimis sejungere nolebant. Itaque nonisi integros menses, ex residuis aliquot annorum diebus collectos, intercalandos censebant, ita quidem, ut post aliquod temporis intervallum, anni solaris et R suos lunares cum solaribus, quales annus Julianus lunaris principia vicissim conjungerentur (b). Quod cum diu frustra per dieterida, tetraeterida, ogdaeterida, hoc est, per cyclos duorum, quatuor, octo, et plurium annorum, tentatum fuisset; Meton tandem enneadecaeterida, hoc est cyclum 19 annorum inve-

(a) Geminus, antiquissimus ille et optimus de ve-teri Græcorum et Ægyptiorum anno scriptor, in Isagoge ad phœnomena, pag. 32 edit. Petav. : Quod legibus, inquit, et oraculis præcipiebatur, ut sacrificarent secundum tria (τὸ θύειν κατά τρία) videlicet patria, menses, dies, annos; hoc ita distincte faciebant universi Graci, ul annos agerent congruenter cum sole, dies vero et menses cum luna. Præcipue iilud spectabant in ludis olympicis, proximo plenilunio post solstitium æstivum celebrandis : fere ut terminus paschalis est primum plenilunium post æquinoctium vernum. Leg. Petavii lib. 1x de Doct. temp., cap. C 39, p. 92.

(b) Græcorum in cyclis illis excogitandis consilium

Geminus, 1. d. pag. 39, tali modo declarat : Solarie annus habet circuitum solis per 12 signa qui efficit dies 565 174; at lunaris annus continet tempus 12 mensium lunarium, quod est dierum 354, siquidem nac mensia ex integris constat diebus, nec annus solaris. Quærebatur igitur tempus ab astrologia, quod integros dies, et integros menses, et integros annos contineret; et pag. 34: Continet autem hujus periodi (cycli) tempus integros menses, integros dies et integros annos.

(c) Rationem hujus enneadecaeteridis Metonicæ a Calippo et aliis deinceps emendatæ, post Geminum, inter veteres, Censorinus de Die Natali, cap. 6; Macrobius Saturnal., lib. 1, cap. 13; ex junioritus præter cæteros Josephus Scaliger, lib. u de Emend. præter cæteros Josephus Scanger, ind. a de Jinuson. temp., sub titulo, de Anno magno Metonis; Dionysius Petavius lib. 11 de Doct. temp., cap. 9 et 45; et in Dissertationibus ad Uranologion lib. 1, cap. 1 seq., Henricus Dodwellus de veteribus Græcorum Romanorunique cyclis dissert. 1 et 2, aliique complures copiose exposuerunt, quorum quidem inter se dissensiones et controversias hoc loco exentere non

(d) Diod. Sicul. lib. xII, pag. 305: Archon tum erat Athenis Apseudes, et Romæ coss. T. Menenius et Proculus Geganius Macerinus; cum... Athenis Meton, Pausaniæ filius, scientia astrologica clarus, enneadecaeleridem quam vocant, promulgavit, a decimo tertio Scirophorionis, Attici mensis, die exersus. Tot enim annis in eumdem statum astra revertuntur et magni quasi anni circumvolutionem absolvunt. Idcirco a qui-busdam Metonis annus hic nuncupatur. In ista temporis designatione major archontos quam consulum ratio habenda videtur, qui eum aliquot annis ante-cesserunt. Ille vero anno quem dixi, periodi Juliane 42.1, olymp. 86 anno quarto, Urbis conditæ Varron. 321, magistratum gessit. Unde tabulæ cycli Metonici

pestate (a). Jam anni tempestates ac vicissitudines A hit, quo, per septem mensium lunarium intercaletionem annus solaris cum lunari optime reconculari posse existimabatur (c). Atque hunc cyclum Meton. Pausaniæ filius, in lucem emisit, cum archon Athenis esset Apseudes, hoc est anno periodi Julianz 4281, Urbis conditæ 321, ante natum Christum 433 (d).

§ III.

Neque vero inventum illud Metonis intra otiosam speculationem substitit; sed ad civiles usus translatum, et ad constituendam anni rationem adhibitum (e, et aucto Græcorum imperio latius propagatum est. Ac tameisi Athenæ et aliæ quædam Græciæ civitates in Romanorum potestatem redactæ, horum instituta progressu temporis imitatæ sunt, et menses continet, permutarunt (f); tamen nec omnes id continuo fecerunt (g), et illæ ipsæ quæ novos menses civiles admiserunt, sacra solemnia a majoribus tradita, certisque temporibus affixa, more antiquo celebrare perrexerunt, eaque de causa veterum mensium

a consequenti anno Varroniano 322 incipiunt apud

Dodwellum, I. d., pag. 716.
(e) Periodum Metonicam, sive orbem 19 annorum, civilem et popularem fuisse una cum Scaligero negat Petavius lib. ii de Doctrin. tempor., cap. 15. At satis perspicue illud asserere videtar Diodorus Siculus, dum l. d. : Græcos plerosque usque ad suam ætatem enneadecaeteride illa usos a vera temporum rations mon aberrasse; scribit: Διὸ μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς χρόνων οι πλείστοιτων Ελλήνων χρώμενοι τη έννεακαιδέκα-εταρίδι, ου διαψεύδονται της άληθείας. Idem confirmat Geminus cum orbem decennovennalem eo consilio inventum esse docet, ut festa secundum eum rectius, legibusque et oraculis convenientius, quam antea secuidum ogdaeterida et heccaedecaeterida celebrarentur, pag. 32, 36, 37. Pluribus argumentis pariter ac Arafi, Festi Avieni, Dionysii Halicarnassensis, aliorumque testimoniis usum civilem cycli Metonici ex instituto probat Dodwellus in opere de Veteribus Gracorum Romanorumque cyclis, dissert. 1. Quin ipse Petavius, loco dicto, ex prædicto periodi decemnovennalis saltem populares ogdaeteridas opportuna προσθαφαιρέσει castigatas suisse censet, atque adeo non omnem ejus usum civilem inficiatur.

(f) Quousque anni Metonico-Calippici forma et menses lunares in singulis civitatibus servati fuerint, satis definiri vix potest, neque nostra multum interest. Saltem ante emendationem Julianam, atque adeo Urbis conditæ annum 709, verisimile non est ullam Græciæ civitatem mensibus suis Romanos rætulisse. De mensibus Atheniensium, qui anno Urbis conditæ 668 a Sylla subacti, omnium primi annum Romanum acceperunt, Dodwellus, dissert. 2, § 13, observat, ultimam illorum mentionem coævam occurrere in decreto quod Athenienses in honorem Hyrcani promulgarunt Munichionis ἐνδικάτα, archonte Agathocle, apud Josephum Antiq. Judaicar. lib. xiv, cap. 16. Hunc vero magistratum in ipeum annum confusionis, Urbis conditæ 708, qui annum primum Julianum proxime præcessit, incidere demonstrat

§ 14 et 15.

(g) Dodwellus, disput. 2 de Usu cycli Calippici civili, § 16 : Paulatim deinde (post factos a Iulio Casare correctos) receptus est in provinciis annus Romanorum solaris; ita quidem tarde, ut annum adhuc lunarem, mensesque adeo lunares, nonvulle civitates Græcæ ad quartum usque a Christo sæculum retinuerint. Vel inde colligimus nullo publico Romanorum edicto coactas esse ad usum anni Iuliani civitates provinciarum liberas.

ingarium cum novis solaribus comparationem insti- A tuerunt (a): quie vel sola anni Metonico-Calippici memoriam intercidere non patiebatur

#### § IV.

Cum igitur Christiani quoque in celebrandis sacris suis solemnibus, maxime paschalibus, solaris æque ac lunaris cursus rationem haberent, et illorum dies utrique convenienter ope cycli cujusdam definire studerent, in proclivi erat potissimum Orientalibus celebratissimum illum orbem decemnovennalem Metonis, simili consilio invectum, et Græcis tot sæculorum decursu probatum, usui illi accommodare (b). Adhibuerant quidem initio alios cyclos, nominatim ogdaeterida et heccaidecaeterida (c). Sed quæ ratio Gracos olim moverat, ut ogdaeteridi enneadecaetestianos valuit. Huic igitur initio Orientales, postea etiam Occidentales, primas facile detulerunt.

(a) Fuse id probat idem Dordwellus loco dicto, § 23. (b) Jam olim enneadecaeteris paschalis Metoni, ut suctori escripta, et propterea cyclus Metonis diota est Ambrosius, opiet. 75 ad evise. Æmil.: Concilium Nicanum Ecclesia: Alexandrina id negotium dedisse, scribit, ut singulis annis tempus Paschatis definiret,

quod fiebal par cyclum Metonis 19 aunorum. (c, Primos Christianorum cyclos recenset atque exponit Josephus Scaliger, lib. 11 de Emend. temp., par. 144 seqq., et quamvis Petavius lib, 11 de Doctr. temp., cap. 62, in nonnullis ab co dissentiat. de ozdaeteride et heccaidecaeteride, Christianis olim usinta, infer omnes convenit. Talis erat notissimus ille cyclus Hippolyti, in lapide Veronensi servatus, e tol eruditorum commentariis illustratus; talis item Rhemensis ille a Dodwello sub finem dissert. Cyprian. C ex codice Rhemensi edites, et, si illi credimus, a Cy-priano citatus, quem cum expositione et amenda-tione Josephi Vallisii infra producemus.

(4) Elegium Anatolii hujus legas apud Eusebium llid. Eccles., lib. vn, cap. 52, ex quo illum Aureliani a Probi temporibus floruisse Valesius in notis oslendit. Ut primus enneadecaeteridis paschalis au-ner passim commendatur, imprimis Petavio et Butherio, quorum iste in Commentario ad Canonem Annolii, cap. 3, p. 463: Primus ille, inquit, enneade-

cap. 5, p. 405: Primus itte, inquit, emeade-iscipida lunaram ad Christiani paschatis inventionem aptare tentavit, mullius, ut reor, ante solo tritam.

(e) Docant fixe ipsa Analulii verba quix ex caro-nibus ejus paschalibus profert Eusebius, loco dicto, prg. 226: Habes in primo anno novilunium primi menis, quod caput est lotius circuli 19 annorum (aoxid tis irraxa dezactopidos) secundum Agyptias quidem die 6 mensis Phamenoth, secundum Nacedones vero die 22 mousis Dystri, ut autem Romani dicerent, ante diem xi calendar. Aprilium. Videsis que ad hunc loputant Petavius, in Animady. ad Epiphanii heres. 51, pag. 194 seqq., et in libro vi de Dotr. temp.; cap. 2, et Guillelmus-Langius, de Annis Christi, lib. 1, cap. 7. Totius vero libri Anatoliani veterem versionem Latinam una cum Victorii canone paschali, in lucem edidit, et commentario illustravit Æg. Bucherius. Utrum illa operi Anatolii exacte responseat, editor ipse subdubitat. Quid quod Dupinio, in Bibl. nov. auct. eccles., t. I, p. 193, tantum non plane ut supposita rejicitur; sed contra hunc tamen defenditure of Cuit. defenditur a Guill. Caveo, in Hist. litt., p. 11, ad an. 270, eo potissimum argumento quod quecunque Enschius et Be.la ex Austolio citarunt, in versione illa reperiantur.

(f) Quod primum Pascha ab Anatolio descriptum, oon in aliam quain 276 annum æræ Christianæ, qui est imperators l'robi primus, conveniat Æg d.

Inter Christianos Orientales, primus cujus memoria exstat, Anatolius, patria Alexandrinus, munere episcopus Laodicenus (d), sæculo tertio, atque ades jam ante concilium Nicænum, cyclum illum kunarem ad negotium paschale adhibuit, et in canonibus, quos vocavit, paschalibus, enneadecaeterida præscripsit, a die 26 Phamenoth, mensis Ægyptii, cui dies 21 Martii respondet (e), anni Christiani 276 (f) deductam. Sed cum illa multis vitiis laboraret (g), non magnam auctoritatem obtinuisse videtur (h), aut, si quam habuit, cam præ melioribus qui deinceps prodierunt, cyclis spreta, vicissim amisit.

#### § VI.

Postea cyclus paschalis enneadecaetericus ipsius rida praferrent et substituerent, eadem apud Chri- B concilii Nicæni auctoritate stabilitus esse creditur (?). Quod si vero ipsa illius acta inspiciamus, decretum quidem fuisse reperimus, ut Pascha non cum Judzeis.

Bucherius, Comment. in Canonem Anatolii, cap. 3.

ex instituto probat.

(g) Vitia illa recenset et examinat Ægid. Bucherius, in Præf. ad Comment. ad Canonem paschalem Anatolii, cap. 5. Talia sunt quod bissertorum seriem interrunpat, æquinoctium civile a die 21 Martii ad diem 25 rejicist , in aureis numeris , et ætate luaæ designanda ab Alexandrinis pariter ac Latinis discrepet, et, quod maximum est, minimeque tolerandum, non modo lunas decimas quartas, sive terminos paschales, sed ipsa etiam paschata, 19 annorum in-tervallo ad eosdem orbes redire statuat, cum hujusmodi revolutionem non ante annos 532, cyclo scilicet lunari 19 annorum in solarem 28 annorum ducto.

theri posse manifestum sit.

(h) Bucherius, Comment. in Can. pasch. Anatolii, cap. 3, pag. 463: Ego quidem vix in usum ductum existimo (cyclum Anatolii), nisi forte ad paucos annos Laodices, ubi Anatolius suit episcopus, aut vicinis etiam locis. Diu enim subsistere non potuisse, vel solæ lillere dominicales, tanto errore collocate satis argumnt. Et facile illum excluserit Eusebij Cenarumsis cyclus, non ita multo post usurpari captus.

(i) Dionysius Exiguus sub initium Præfationis ad Cyclum suum : Paschalis festi rationem explicare curavimus, sequentes per omnia renerabilium trecentorum et octodecim pontificum qui apud Nicwam, civilatem Bithynice, contra vesaniam Arii convenerunt, etiam rei hujus absolutam veramque sententiam que quartas decimas lunas paschalis observantias, per 19 annorum semper in se redeuntem circulum, stubiles immotasque fixerunt.... Hanc autem regulam præfati circuli non tam peritia seculari, quam sancti Spiritus illustratione sanzerunt, etc. Beda de Ratione computi, cap. 16: Cyclum decemnovennalem propter decimes quartas tunas paschales Nicana synodus instituit eo quod ad eumdem anni solaris diem unaqueque luna per 19 annos, ducentis triginta quinque vicibus inerrabili cursu redeat. Huic sententiæ favere videtur Ambrosius, dum epistolam suam 83 ad episcopos per Æmiliam constitutos, quæ in nova editione Parisicusi est 23, his verhis orditur: Non mediocris esse sapientie, diem celebritatis definire paschalis, et Scriptura divina nos instruit et traditio majorum; qui con vientes ad synodum Nicænam inter illa fidei ut vera, ita admiranda decreta, etiam super celebritate memorata, congregatis peritissimis calculandi, decem et novem annorum collegere rationem, et quasi que ndem constituere circulum, ex quo exemplum in annos reli-quos gignerelur. Il une circulum enneadecpeterida nuncuparunt, sequentes illud, quod non debeumus vana quadam opinione super celebritate hujusmodi fluctuare, sed vern ratione comperta, ita omnium concurrat afmeridianis et septentrionalibus, nominatim cum Romana et Alexandrina celebraretur (a); quam diem fuisse dominicam, memorize resurrectionis Christi sacram docet historia schismatis ob controversiam de Paschate, labente sæculo 11 nati (b). Speciatim vero illa d.es dominica sacro illi destinabatur, quæ primum ab æquinoctio verno plenilunium proxime excipit (c). Sed de modo diem illum investigandi aut præliniendi a Patribus Nicænis aliquid constitutum esse in actis non legimus; multo minus singularem de tempore Paschatis celebrandi canonem Nicænum habemus (d). Et sane si enneadecaeteris Alexandrina hoc concilio a 318 Patribus præscripta fuisset, hi non opus habuissent episcopo Alexandrino demandare, ut tempus Paschatis celebrandi quotannis investigaret, et aliis orbis Christiani episcopis magno labore significaret (e), neque tot Ecclesiæ, quæ decreta Nicæna utraque manu amplectebantur, diver-

sud una ubique die, cum Ecclesiis occidentalibus, a sos cyclos paschales adhibuissent (f). Quo potissi mum argumento inducti viri eruditi (4) Dionysium Exiguum hic falli, et verba Ambrosii id tantum innuere, existimant, quod concilium Nicænum cyclos paschales, et speciatim decemnovennalem construendi occasionem dederit.

### § VII.

Veri non absimile est Eusebii Cæsaræensis librum de Paschate imp. Constantino circa tempora concilii Nicæni oblatum (h), concilio ipsi a nonnullis tributum esse, atque adeo opinioni illi de enneadecaeteride Nicæna locum fecisse (i). Quod enim cyclus Eusebii paschalis non alius quam decemnovennalis fuerit, inter omnes convenit (j).

Post Eusebium a Morino (k) Athanasium quoque in iis numerari videmus, qui circulum 19 apnorum conscripserunt; quod ipsum quoque Dionysius Exiguus dicere videtur (1). Sed simili fortasse conjectura

fectio, ut una nocte ubique sacrificium pro resurrectione Domini deseratur.

(a) Epistola synodalis Patrum Niczenorum apud Socratem, Hist. eccles. lib. 1x, p. 29, et Theodoritum, llist. eccles., l. x, p. 51: Nuntiamus præterea vobis de concordia sanctissimi Paschæ, hoc etiam negotium, precibus vestris adjuvantibus, seliciter consectum esse, cunctosque qui in Oriente sunt fratres, qui antea cum Judæis Pascha celebrarunt, cum Romanis inposterum et nobiscum, et cum omnibus qui ab ultima antiquitale nobiscum Pascha peregerunt, concorditer esse celebranuros. Conf. epist. Constantini Magni apud Eusebium de Vita Constant., lib. 111, cap. 19, p. 439; Socra-tem loco dicto, p. 33, 34, et Theodoritum loco dicto, C p. 33, 34.

(b) Eusebius, Hist. eccles. lib. v, cap. 23, p. 130:
Iisdem temporibus (imperatoris Commodi) gravi controversia orta..., synodi ob id cætusque episcoporum convenerunt. Atque omnes uno consensu ecclesiasticam regulam universis fidelibus per epistolas tradiderunt, ne videlicet ullo alio quam dominico die mysterium

resurrectionis Domini unquam celebretur.

(c) Tria igitur constituta sunt legitimi Paschatis criteria, ab Epiphanio hæresi 70, § 2, p. 823, his verbis recensita: Tria sunt quibus Paschatis celebritas alligatur : solis imprimis cursus propter dominicam (δ.ά την πυριακήν) ac mensem. Tum lunæ isidem cursus, idque propter legem, quæ decima quarta luna (iv 📆 τεσσορεσχαιδεκάτη τῆς σελήν:ς) immolari pascha præcipit. Itaque neque celebrari untea potest quam equi-noctium (: conuscia) confectum sit.

(d) Singularem de Paschatis celebratione canonem Nicænum conditum esse affirmant Schelstratenus in Concil. Antioch., ed. Antw. 1681, p. 158, et Josephus Saenz de Aguirre, tom. I collect. maximæ conprius Saenz de Aguirre, toint. I conect. maxima con-cil. Hisp., part. 1, apparat. diss. 8, p. 117, verbis Bah amonis et Zonaræ, non recte inspectis, decepti. Quos ex instituto refutat D. Thomas Ittignis sub ini-tum prefat. ad Hist. concil. Nicæni.

(e) Cyrillus, in protogo, p. 481, ed. Bucher. : Cum fris igitur atque hujusmodi dissensionibus per universum orbem paschalis regula turbaretur, sanctorum totius orbis synodi consensione decretum est ut, quoniam apud Alexandriam talis esset reperta ecclesia que in hujus scientia clareret, quota calendar. vel iduum, quota tuna Pascha debeat celebrari, per singulos annos Romanæ Ecclesiæ litteris intimaret : unde apostolica auctoritate universalis Ecclesia per totum orbem diffinitum Paschæ diem sine ulla disceptatione cognosceret. Conf. verba Ambrosii, § 4 citata.

(f) Non solum Christiani oceidentales cyclum Vi-

ctorii 84 annorum diu post concilium Nicænum retinuerunt, sed etiam Orientalium ipsorumque Alexandrinorum : Animos diversi cycli, per totum orbem disseminati, inconcusse possederunt, indeque magna consusio in omni Ecelesia, prætorio et palatio exstiti!, qua motus imperator Theodosius sanctum Theophilum, Alexandrinæ urbis episcopum, rogavit ut sacramentum Paschæ evidenti ratione disserere, sibique dirigere dignaretur, teste Cyrillo Alexandrino in prologo, p. 482, edit. Buch.

(9) Ægidius Bucherius, Commentar. in Victorii Ca-

non. paschal., cap. 3, pag. 94, et Du Pin in Bild. Nov. auctor. ecclesiastic., tom. II, pag. 316. (h) De hoc libro ipse Eusebius, in Vita Constantini M., lib. Iv, cap. 34, p. 542 : Cum nos, inquit, libruin quemdam, quo arcana illius festi ratio erat exposita, ei (imperatori) nuncupassemus, quomodo nos respon-sionis suce honore vicissim remuneratus sit, ex his ejus litteris perspici potest. Sequuntur deinde imperatoris litteræ, cap. 35, idem confirmantes.

(i) Ita existimat Ægid. Bucherius, Comment. in

Victorii Canon. paschal., cap. 6, pag. 127. (j) Hieronymus, in Catal. seript. eccles., cap. 61, cum Hippolyti έκκαιδεκαττηρίδα nominasset, ita pergit : Et Eusebio, qui super eodem Paschate decem et novem annorum circulum, id est irradinarrapida com-posuit, occasionem dedit. Similiter Bods, de Rut. temp., cap. 42 : Decemnovennalis, inquit, circult ordinem primus Eusebius, Gesareæ Palestinæ epiэгория, ob quartas decimas lunas festi paschalis, ipsumque diem Paschæ inveniendum composuit, eo quod luna cujuslibet ælatis post tantum temporis aa eumdem redeat anni solaris diem. Consentiunt Gennadius in Victorio, Ceolfridus in epistola ad Naita-num, regem Pictorum, apud Bedam II. E. Angl. 1ih. v, cap. 22, et Morinus, episcopus Alexandrinus, surt finem disputationis de Ratione paschali, cujus vertia in manuscripto Digbæano LXIII bibliothecæ Bodleianæ ita se habent : Observå igitur cursum lunær. m juxla regulam Græcorum, more Ægyptiorum, et 120:1 secundum epactas, id est adjectiones lunares; quiæ ib 1 pervenitur a luna 4 ad lunam 16, hic autem ad 15, juxia compositionem Eusebii, qui primus conscripsit circulum 19 annorum, Athanasii, Theophili, Cyrilli, Dionysiique Exigui, usque dum scripsit Victorius Hilurio pape, urbis Rome episcopo. Tunc cessaverunt disputatores Alexandrini et Antiochcni circulos post alios describere.

(k) Verbis § præced. citatis.
(l) Dionysius Exiguus, epist. 1 ad Petronium, p.
482, edit. Bucher. : Alexandrinæ urbis episcopus B.

hea, aut si unquam exstitit, cum Eusebiana subito se hominum notitiæ subduxerit, necesse est. Ignota certe fuit cum aliis antiquis scriptoribus, tum Cyrillo et Victorio, qui in prologis suis nullum Theophilo antiquiorem circuli decemnovennalis auctorem commendant.

§ IX.

Pracipue vero enneadecaeteridis Alexandrina methodum perfecit Theophilus, Timothei ab anno 485 in episcopatu Alexandrino successor, alioquin ex controversiis Origenianis notus, qui secundum illam, jassa imperatoris Theodosii, quadringentorum octo. decim annorum circulum paschalem instituit (a), hoc est 418 annorum, qui exacte 22 cyclos decemnovennales continent (b), festa paschalia investigavit. Cæterum non omnium, sed centum duntaxat paschatum designationem imperatori obtulit atque in vulgus

Athanasius, qui eliam ipsi Nicæno concilio, tunc sancti Alexandri pontificis diaconus et in omnibus adjutor, interfuit, et deinceps venerabilis Theophilus, et Cyriltus ab hac synodi venerandæ constitutione minime dis-cesserunt; imo polius eumdem decemnovenualem cir-culum qui enneadecaeteris Græco vocabulo unncupatur, sollicite re inentes, paschalem cursum nullis diversitatibus interpolasse monstruntur.
(a) Verba here sunt Cyrilli in Prologo, pag. 482.

(b) Hinc non satis causæ video quamobrem Peta-us, lib, u de Doct. tempor., cap. 67, Theophili cyclum annis 487 circumscriptum fuisse cum Paulo Forosemproniensi arbitretur, contra clurissimum Cyrilli testimonium, quod ex codice Sirmondiano, postea demum Bucherii opera, publici juris facto ipse profert, annos \$18 (non, ut apud Petavium, pag. 225,

ypographi forsan errore, legitur 428) cyclo illi tri-

(c) Cyrillus loco dicto: Theophilus..... a primo consulatu ejus (imp. Theodosii) usque ad centum calzulans quoto calendarum vei iduum et quota luna Pa-scha debeat celebrari, subjectis litteris suis destinavit. Harum litterarum Theophili fragmentum quoddam exstat apud Bedam de Ratione temporum, cap. 57, et alind apud Stofflerum in Calendario Romano, pro-pos. 34, litt. A, in quibus idem quod Cyrillus ex iis retulit, his verbis expressum legimus: Hanc igitur questionem, prout vires suppe:ebant, ventitalam con-scripsimus, et paschalis solemnitatis diem a primo anno consulatus tui u que ud centum sequentes annos calculatum transmisimus. Congruit istis Prologus Theophili a Bucherio editus, in cujus fine, pag. 473: Hac igitur, inquit, mediocriter a nobis ordinations disposita, uniuscu jusque anni calculum qui ad supputationem pertinet, Puscha diligenter quoque possimus, a primo consulatu religiosissimi imp. Theodosii centum usque unnos adnectentes, simul ac manifestantes decie quarte lune notitiam et dominici paschalis diei. Liem testantur Dionysius Exigous in præfat. Cycli, abi papa Theophil : s centum annorum cursum Theodosio seniori principi dedicasse, et Proterius in epist.

a.1 Leonem, pag. 82 e.lit. Bucher. ubi, centenalis cursus Paschæ a beatissimo Patre et episcopo Theophilo descriptus dicitur. Taceo Leonis epistolam 64 ad Marcianum, et 65 ad Eudoxiam Augustam, consensum Mariani Scoti, Sigeberti et aliorum. Ilaud dubi: igitur erravit Josephus Scoliger, cum in addendis ad librum u de Emend. temp., pag. 743, a Theo-philo Εινίποντα πενταιταρίδα, sive periodum magnam quinque cyclorum institutum esse scribit. Quem more suo Calvisius secutus est. Neque enim Theophilus riodum paschalem condidit in orbem reversuram. sed Labulam proposuit centum duntaxat proximorum

Athanasiana ac Niccena A edidit, ab anno primo Theodosii, hoc est æra vulgaris 380 exorsus (c). Tabula paschalis Theophili non amplius exstat; unde cujusmodi fuerit nonnisi per conjecturam ex posteriorum calculatorum cyclis ad illam conformatis colligi potest (d).

#### § X

Theophili methodum dies paschales constituendi non mutavit quidem, sed in cycli perfectioris formane redigere studuit Cyrillus, Theophili nepos, et in sede Alexandrina successor (e). Nam ut jactatam a Latinis sui ipsorum cycli in feriis restituendis excellentiam ad enneadecaeteridem quoque transferret, cyclum annorum 95 excogitavit, qui, quinque enneadecaetorides continens, feriarum ἀποκατάστασιν pariter ac lunationes eodem quo prius ordine ex ipsius quidem sententia, perpetuo restitueret (f). Copit periodus

annorum usui inservituram, ut recte monent Peta-

vius, lib. 11 de Doct. temp., cap. 67, et Norisius, diss. 3 de Cyclo Ravennatensi, cap. 1.

(d) Bucherius, Comment. in Victorii Can. paschal., cap. 5, pag. 131 et 132: Cujusmodi fuerit laterculus ille Theophili, tametsi non exstet, satis ex Dionysii ille Theophili, tametsi non exstet, satis ex Dionysii cuclis expansis collisi patest: qui ad illius face. Exigui cyclis expansis colligi potest; qui ad illius sere ideam sicut et doctrinam concinnati sunt, nisi forsau paucioribus versibus constiterit. Quorum primus verisimiliter Diocletiani annos exhibuerit, secundus cyclum decemnovennalem, tertius lunæ in capite mensis Tho:h estalem et feriam, quartus lunas decimas quartas, seu terminos paschales, quintus diem Paschæ, sextus lunæ ea die ætatem, aut quid non absimile. Nam litterarum dominicalium orbem, qui et solis appellatur, nondum in usu tunc suisse, Victorii nostri periodus arguere videtur; quæ licet tanto posterior, nihil tamen hujusmodi præ se fert. Primi versus meminerunt Ambrosius et Dionysius, ut ante monui; quarti simul ac quinti Theophilus ipse in Prologo suo paschati, quem in hujus operis fine damus; quinti rursus ac sexti Cyrillus ilem in suo. Ita Theophilus cyclum decemnorennal m ante se non satis evolutum, quisquis tandem ille fuerit, plane perfecit primum, tum particulariore festorum paschu-lium expansione distinxit, et ad vulgi captum accommodarii.

(e) Fuit Cyrinus, secundum Theodoritum II. E. lib. v, cap. 35, ex Theophili fratre, secundum Socratem Historiæ eccles. lib. vu, cap. 7, et alios, ex ejus sorore natus (vide Dupinii Bibl. Nov. Auct. eccles., pag. 41), eidemque anno Christi 412 defuncto, in præsulatu Alexandrino successit, ut idem Theodoritus et Socrates locis dictis testantur. Fugit hoc Josephum Scaligerum, qui inverso ordine periodum Cyrilli a Theophilo castigatam et emendatam putat,

lib. 11 de Emend. temp., pag. 152, notatus hoc no-mine Petavio loco dicto, pag. 225. (f) Leg. Noris. loco dicto. Consilii sui rationem ipse Cyrillus in Prologo, pag. 482, his verbis expo-nit: Quoniam diversi circuli per tetum orbem disseminati eliam nostrorum animos inconcusse possederunt, iste qui nuper est editus (puta Theophili) vix ad paucos potuit pervenire. Cujus cum nimiam profunditutem pene omnes sensus excedere vidissem, revelationem Domini postulari, et hoc quod de ipse sonte haurire promerui, in isto libello præsumens exposui, quod nec illos apud quos ipsum circulum vidi, intellezisse co-gnovi. Et ne forte 418 annorum (tot enim annorum paschata Theophilus computarat) infinita congeries aut fastidium cognoscendi, aut pigritiam describencli quibusdam afferret, in nonaginta quinque annos ennidem circulum breviavi, quos per illos annos volvere Bucherius legendum putat rolvi, vel revolvi] sine ullu

illa Cyrilli anno Christi 437, et in anno 531 desiit (a). A dissensione animorum et odio, discrepantes (e) con-Que ordine disposita fuerit optime ostendit ultima illius enneadecaeteris, quam Dionysius Exiguus Cyclo suo praemisit (b).

### § XL

Hic igitur Cyrilli cyclus in Oriente adhuc vigebat, et Paschatis celebrandi tempus præseribebat, cum Dionysius Exiguus, Petronii aliorumque rogatu (c), anno æræ Christianæ 525 (d), Græcorum et Latinorum cycles magnopere hucdum, noc sine ingenti scepe

differentia recognevi. Cesterum Petavius de Doct. temp. lib. II, cap. 67, pag. 226, cyclum hunc magnum Cyrilli, ex quinque decemnovennalibus compositum, majori illo Theophili, quem emendare voluit, multo deteriorem judicat, et ad feriarum apocatastasin, quod in cyclis, iisque majoribus, potissimum queri-

tur, minus idoneum.

- (a) Dionysius Exiguus, in præfitione Cycli sui: Quia vero sanctus Cyrillus primum cyclum at anne Diocletiani centesimo quinquagesimo tertio cæpit, et ultimum in anno ducentesimo quadragesimo septimo terminavit, nos a ducentesinno quadragesimo octavo anno ejusdem tyranni potius quam principis, inchoantes, etc. Noris. loco dicto, pag. 145. Annus 153 ab imperio Diocletiani corpit apud Alexandrinos, die 29 Augusti, anno Chr. 436. Quare primum pascha in cyclo Cyrilli prænotatum, contigit die 16 Pharmuthi, 2 Aprilis, cyclo lunx 1, solis 26, C. Moc pascha ab codem Cyrillo in heortastica 25, indicitur futurum ἐπιρασκούση κυριακή τη ἐκκαιδεκάτη τοῦ αὐτοῦ φαρ-μουθί μηνός, quæ perperam interpres vertit: Illu-cescenie dominica decima quinta ejusdem Aprilis men-sis; cum scribendum sit: Decima sexta ejusdem Pharmuthi mensis, quæ apud Romanos erat undecima Aprilis. Jam vero ab anno Christi 437 cyclo annorum 95 deducto, idem exiit anno Christi 531, die 29 ( Augusti. Annus enim insequens erat bissextilis, ac proinde prima dies Thot contingebat die 30 Augusti; quod Ægyptii diem intercalarem post quintam ἐπαγο návos locabant. Hæc Norisius. Cujus sententiam de initio cycli Cyrilliani, ab anno Christi Dionysiano 437 repetendo et fine ejus in anno 531 collocando, cla-rissime confirmat ultima Cyrilli enneadecaeteris, in codice Digbæano Dionysti Cyclo præmissa. Illius enim annum ultimum, qui est Diocletiani 247, in subjuncto cyclo Dionysiano proxime sequitur æræ Christianæ quam Dionysius in locum Diocletianæ substituit, an. 532. Errat igitur de initio cycli Cyrilliani Petavius cum illum ab anno Chr. 436 incheatum faisse putat, lib. n de Doctr. temp., cap. 68, p.g. 229; de fine Scaliger, cum libro n de Emend. temp., pag. 155, calculos minus recte subducens, scribi: Annus primus periodi Cyrillianæ est annus Christi 137; ergo nonagesimus quintus est 552 Christi.
- (b) Illa nondum, quod sciam, edita infra ex cosice Digitizano, una cum cyclo Dionysiano, in lu em pro- D

feretur.

(c) Dionysius Exignus, sub initium præfat. ad Petronium : Paschalis festi rationem, quam multorum din frequenter exposcit instantia, nunc adjutt precibus vestris explicare curavimus.

(d) Quod Dionysius Cyclum suum anno Chris i 525 conscr pserit, clarissime probant Argumenta paschaha, cum illo conjunctim edita, in quibus omnia exempla ab hoc anno, velut præsenti, petuntur. Eo lem anno scripta est epistola Dionysii ad Petronium, Cyclo recens confecto præmissa, qua rationem ejus pluribus exponit. Nam in codice Regio Parisiensi quem Petavius L. D. laudat, ut et in Colbertino 1020 et Remigiano 208, hæc verba illi subjecta sunt : In præsenti namque tertia indictio est; consulatu Probi junioris, tertius decimus circulus, decemnovennatis, decimus lunaris est. Vide Petavii Append. oper. de Doctr. ciliandi, aut potius Orientalium numeros lunares et terminos paschales velut accuratiores, in occidentalem Ecclesiam invehendi consilium inirct. Neque tamen integrum illi erat, Cyrilli cyclum, sine omni mutatione, ex Græco duntaxat Latine versum, ad Romanos transferre. Nam præterquam quod is jam fere ad finem decurrerat (f), dies ex solari anno deductos, in sui repetitione non codem quo prins ordine restituebat (g). Et propter diversa anni Romani et

temp., pag. 889, et Pagi Critica ad Annal. Baron. an. 525, num. 7. Non recte igitur Scaliger, lib. 11 de Emend. temp., pag. 454, et Petavius, in Tabula chronologica ad an. 526, pag. 837, Dionysium Exiguum an. 526 Cyclum suum condidisse, scribunt;

quanquam Petavius ipse sententiam suam mutasse videtur, in Append., pag. 890. (e) Variis modis hi cycli inter se discrepabant. Ut enim potiora solum attingam, cum in omni ejusmedi cyclo sedes æquinoctii, termini paschales, sive lunæ 14, et dies dominieze paschales definiri debeant, in his omnibus a se mutuo recedebant. Cum videlicet Alexandrini æquinoctium supponerent cam die 21 Martii connexum, ideoque nullam lunam 14 pro paschali agnoscerent, que hunc diem precederet : Latini ex a iverso lunam 14 in diebus 18, 19 et 20 Martii incidentem, paschalem judicabant, et Pascha dominica proxima rite celebrari posse contendebant. Quoties igitur dicti termini occurrebant, Latini ab Alexandrinis in celebratione festi paschalis integro mense recedebant. Speciatim anni 8 et 19 cycli paschalis Alexandrinis sunt embolismei, seu 13 lunationum; iidem vero in Latinorum cyclo quintus et decimus sextus, net nisi communes sunt, sive 12 lunationum. Latini igitur Martio, Alexandrini Aprili mense ferias paschales peragebant. Pariter cum Alexandrini decernerent, lunam 15 pro die paschali haberi pos-c. Latini vero cum veteres, tum Victorimum secuti, nonnisi lunam 16 admitterent, ne scilicet memoriam passionis ante lunam 14, qua Servator passus sit, re-colere cogerentur; hinc quoties luna 14 incidebat in diem Saturni, toties Alexandrinis luna 15 Paschati sacra erat; Latini vero illud ad lunam 22 differebant, et sic octiduo a se mntuo distabant. Sic extremi limites paschales erant Latinis veteribus dies 20 vel 21 Martii et 22 Aprilis; Alexandrinis 22 Martii et 25 Aprilis; Victorino 22 Martii et 24 Aprilis. Subinde ergo sacrorum ordo turbabatur, quoties talis accidehat casus, in quo diversa principia secuti, a se invicem discedere cogebantur. Exempla specialia suppeditat Petavius lib. 11 de Doetr. temp., c. 65. Ita summatim differentiam cycli Alexandrini et Latini oh oculos ponit clarissimus quondam mathematicus Ienensis Georg. Abertus Hambergerus, in Diss. de Basi computi ecclesiastici, p. 19. Copiosius vero. post Petavium, hec argumentum persecutus est Al-gidius Kucherius, in Comment. ad Victorii Canonem paschalem, cap. 4, 5 seqq. Ald. Norisii diss. de Paschali Latinorum cyclo, pag. 97 et 129 ed. Lips.

(f) Cyrilli cyclus desinebat in anno Diocletiani 217, æræ Christianæ 551. Itaque anno quo Dionysius negotium hoc susceph, Diocletiani 241, Christi 525, non nisi sex anni ex ultimo, id est quinto beati Cyrili cyclo adhuc supererant, ut ipse Dionysius in profi-

tione Cycli sui scribit.

(g) liese Dionysius Exiguus in præfat. ad Petron., circulum istum 95 annorum suo recursui non concordure animadvertit, et Cyrilliani cycli labem in eo ponit, qued intercurrente bissexto, Pascha dominiponit, qued intercurrente bissexto, cum cum sua luna non eodem morio recurrat. Quod hac ratione declarat r. Anni Juliani 95 dies colli-gunt 34,696 horas 18. Est autem septenarius nu-merus 34,699. Quare post 95 annos ron redeunt

Egyptiaci principia, numeri lunares, sive novilunia A Romanorum cum Alexandrinis aliisque Orientalibus designantes, iidem utrobique statui non poterant (a). Itaque novum potius cyclum confecit Dionysius, Cyrilliano, quantum licebat, conformem, et ad ejus illustrationem Ægyptiorum argumenta quæ vocantur paschalia, Latine reddita, adjunxit (b).

### § XII.

Nullus unquam cyclus Dionysiano illo celebrior fuit, aut majorem et constantiorem in orbe Christiano auctorkatem obtinuit. Hic enim primum diuturnas illas

ferize, nisi bissextus præcipitetur, et sex horse reliques ad complendum diem accedant. Sic in cyclis daobus, sive amis 190, dies sunt 69,367 horse 12. Atqui ne is quidem septenarius est; desunt enim hore 12. Proinde Cyrilli cyclus deterior est Thoophili cyclo, in quo minus reliqui est de horarum ratiocinio. Neuter vero feriarum enountermen exhibet qua in solo cyclo annorum 532 reperitur, quo evoluto novilunia ad easdem non modo ferias redeunt, sed et eedem tenore pertexuntur. Petavius, de Doctr. temp. lib. n, cap. 67. Sed major etiam variatio succedebat, quam nec Scaliger nec Petavius observarunt, quoties anno bissextili, luna paschalis 14 incidens in diem dominicam, festum in proximam dominicam et lunam 21 transmittebat. Tunc enim instaurato cyclo, Pascha in anteriorem hebdomadem retrocedebat. Etenim anno bissextili Christi 448, cyclo solis 9, D, C, lunce 12, in cyclo Cyrilli neomemia Paschalis, affixa, secundum canones Alexandrinos, diei 22 Martii prodebat lunam 14, die 4 April. dominica; unde dilatum Pascha in diem 2 April., luna 21. At post annos 95, videlicet anno Christi 543, eodem cyclo lune 12, solis 20, D, luna 14 paschalis in cyclo Ravennate et Dionysiano signatur pridie non. April., Pascha autem, non. Apail. Luna 15, ac proinde Pascha una prius hebdomade, sive sex antea diebus, quam anno C 448 celebratum fuit. Noris, diss. de Cyclo Ravenna-

(a) Nam Alexandrini Julianam anni formam, ita, Augusto jubente, receperant, ut ejus initium non a calendis Januarii, sed a die 28 Augusti repetierint. Ex quo factum est ut a calendis Januarii ad 28 Augusti diem, iidem plane in Romano Calendario numeri lunares collocati sint, qui crant in Alexandrino; a die 29 autem mensis ejusdem ad finem usque De-cembris, uno minores in Romano quam in Alexandrino fuerint. Etenim in Romano numeri a Januario coepti ad Decembrem exeuntem Continua serie decurrunt, quæ in Alexandrino calendario, post 28 Augusti diem, propter novom anni primordium in-terrumpitur. Petavius, lib. vi de Doctrina temporum, cap. 5.

(b) Dionysius, sub finem præfat. ad Petr.: Noc non et argumenta, Ægyptiorum sagacitate quæsita, subdidimus, quibus, si sorsitan ignorentur, paschales tituli possint sacile reperiri. Ilme argumenta, a Beda aliisque interpolata, et ad posteriorum temporum ratio-nom accommodata, suo loco integra et qualia a Dio-

Postquam Dionysius Exiguus Cyclum paschalem an-nerum 95 evulgavit, Romana Ecclesia diuturniorum de Peschate rite constituendo contentionum quas aliquot seculis cum Alexandrina Ecclesia, imo Oriente toto, exercuseral, jam tandem pertesa, Dionysianum Cyclum ad Agpptiorum canones formatum, admisit.

(4) in Italia Mediolanenses cum Æmiliæ et Liguriæ episcopis, jam ante Dionysium, methodo Alexandri-sorum in designando Paschate usos fuisse, Ambrosii testimonio constat. Unde facile Dionysii cyclum admiserunt. Ravennatem quoque Ecclesiam, cum contributis episcopis, eum initio statim secutam esse prodit inscriptio ejus in marmore Ravennatensi, ex de tempore Paschatis celebrandi controversias composuit (c), et illorum exemplo, cum in Italia (d), tum in aliis Christianorum occidentalium regnis receptos, per tot secula anni ecelesiastici rationem gubernavit (e), et æram Christi, qua ad hunc usque diem utimur, Dionysianam invexit (f).

#### E XIII

Non quidem desuerunt, etiam post Dionysii tem-

quo H. Norisius illam æri incidendam curavit, et eru-dito commentario illustravit.

(e) Scilicet in Ecclesia Romana usque ad Gregorii XIII tempora, a quo Calendarium Gregorianum in-vectum et appellatum est. Legatur Thuanus lib. LXXVI et LXXIX, Chytræus Saxon. lib. XXVI et XXVIII. Conf. Petavii lib. v de Doctrina temporum, cap.

(f) Quis auctor sit serse qua hodienum utimar Christianze, non satis inter omnes convenit. Alii cam Dionysio juniorem faciunt, et Bedæ auctoritate demum invectum putant; de quibus postea dicendi locus erit; alii contra Dionysio antiquiorem statuunt. In his Joannes Harduinus, æram vulgarem Christianam, jam sæculo v incunte, in toto orbe Christiano usitatam fuisso, contendit, annis fere 120 ante Dionysium, ut vocant, Exiguum, quem illius architectum esse fingunt. Et hujus quidem sententis unicum sundamentum quærit in nummo imp. Gratiani, cui scriptum est: Globia novi sacculi, Vide dissertationem de Nummo Gratiani Aug. in operibus ejus pag. 504. Hine videlicet novum aliquem imperatorem, omnibus historicis hucdum ignotum, et ah illo cujus im-perium ab auno 375 usque ad 383 collocatur, diversum exsculpit, sub quo nummus ille anno 501, nevo scilicet seculo Christiane, secundum eram vulgarem incunte cusus sit. At enim sæculi vox tanı late patet apud veteres, ut interdum generatim pro tempore usurpetur; et in ipsa strictiori significatione non semper ad centum annorum intervallum restringitur. Quis enim ignorat sacra sæcularia Romanorum non semper ineunte nova annorum centuria post Urbem conditam, sed ab Augusto, anno Urbis conditæ 737, a Domitiano anno 841, a Severo anno 957, celebrata fuisse? Itaque novum saculum et gloria novi saculi, vel de glorioso auspicio novi imperii intelligi possunt, tantum ahest ut illud ad novi centenarii annum pritantum ahest ut iliud ad novi centenarii annum primum alligare necesse habeamus. Quod pluribus contra Harduinum démonstrant G. G. Leibnitius diaz. de Nummis Gratiani Aug. cum Gloria povi exeuli, et alii quorum dissertationes de eodem argumento Woltereckius Electis rei nummarize, num. 28 et 29 inseruit. Luculentius vestigium zerze Christi vulgaris ante Dionysium Petavius Uranol. lib. vul, cap. 8, reperiesse videtur in Panoloro, monacho Ægyntio. reperisse videtur in Panodoro, monacho Ægyptio, qui, teste Georgio Syncello, annum nativitatis Christi cum anno mundi Autiocheno 5493 conjunxit in Chronologia, sub initium seculi v edita, sed injuria temporum amissa. Hanc enim epocham mundi nen nisi artificialem fuisse ad cyclum lunæ decempoyennalem, qualis eo tempore erat, Theophili accommonatem, qualis eo tempore erat, Theophili accommodatam, post Petavium, Antonius Pagi, disa- de Periodo Græco-Romana, ex instituto demonstravit. Quod si annos 5493 per 19 (cyclum decemnovennalem) dividas, relinquitur lunæ cyclus 2, qui periode anno Christi primo, secundum æram vulgarem, congruit. Et sane cum de anno nativitatis Christi investigando non pauci ante Dionysium solliciti fuerint, verisimile non est hunc novam plane et ab omnibus verisimile non est hunc novam plane et ab omnibus aliorum sententiis diversam supputandi rationem iniisse : quin potius aliquam ex sententiis co tempore maxime receptis, videtur retinuisse. Atqui si Pagium, in Critica ad Annal. Baronii anno 527, num. 8 audipora, qui diversos cyclos semal usu receptos, impri- A illos diverso sæpe tempore Pascha celebrarent (2). mis Victorianum, Dionysiano præferrent, et secundum

mus: Dionysii tempore duæ incarnationis æræ apud Orien!ales vigebant: altera in patriarchatu Alexan-drine, altera in Antiocheno. Prior primum incarnationis annum ab anno Juliano 43, et anno mundi 5501 deducebat, et pro sundamento ponebat, Christum carnem sumpsisse mense Martio, anni Juliani 43, Antiocheni vero Christi incarnationem a die 25 Martii, anni Juliani 46, et mundi 5495 auspicabantur; licet progressu temporis tam Alexandrini quam Antiocheni annes mundi et incarnationis a calendis Septembris communius inchoarint. Secunda hæc Orientalium æra incarnationis Dionysio magis probata fuit..... Quare æram Christianam, quæ hodie apud Latinos in usu est, inchoavit Dionysius, cum Antiochenis ab anno Juliano 46, dieque 25 Martii, ita ut secundus annus Cycli Dionysiani primus æræ Christianæ fuerit. Quæ facile admittimus, si de qualicunque investigatione vel supputatione temporis nati Servatoris accipiantur. Sed si de consuetudine annos a tempore illo, tanquam solemni epocha, numerandi et computandi loquantur, vereor ut ullo certo argumento vel indicio probari possint. Non igitur nos pænitet communis sententiæ, qua Dionysius hanc consuetudinem primus invexisse creditur, dum in Cyclo suo, æræ Diocletiani, Alexandrinis familiari, annos Domini nostri Jesu Christi substituit. Qua de re ipse in præsatione ad Petronium scribit: Quia sanctus Cyrillus primum cyclum ab anno Diocletlani centesimo quinquagesimo tertio cæpit, et ultimum in ducentesimo quadragesimo septimo terminavit; nos a ducentesimo quadragesimo octavo anno ejusdem tyranni polius quam principis inchoantes, noluimus circulis nostris memoriam impii et persecutoris innectere, sed magis elegimus ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi annorum tempora prænotare; qualenus exordium spei nostræ notius nobis existeret, et causa reparationis humanæ, id est, passio Redemplo- C ris nostri evidentius eluceret. Quis vero credat, si æra hæe Christi ab initio sæculi v, saltem in Oriente vi-

tiani, aut quavis alia, signaturos fuisse?

(a) Inde a primis Christianismi temporibus invalucrat cyclus octoginta quatuor annorum, in Occi-dente Victorii opera expolitus, in quo bis et tricies Pascha, diversa ab Alexandrino cyclo hebdomade, denuntiabatur, ut ostendunt Bucherius in Commentar. ad Victorii Can. pasch. cap. 8, pag. 164, et Henr. Noris. diss. 2 de Paschali Latinorum Cyclo,

guisset, Theophilum et Cyrillum annos in cyclis et

calendariis Christianis non illa potius quam Diocle-

pag. 181. Conf. § 11.

(b) In Gallia cyclus Victorii quasi in propria ac domestica sede viguit. Concilium Aurelianense Iv, anno 541, sub Childeberto rege habitum, cui quinquaginta ex plerisque Galliæ provinciis episcopi interfuerunt, canone 1 diserte sancivit : Ut sancium Pascha secundum laterculum Victorii ab omnibus sacerdotibus uno tempore celebretur. Quæ festivitas annis singulis ab episcopo, Epiphaniorum die, in ecclesia po-pulis denuntietur. Exemplum Paschatis ex decreto hoc secundum Victorii cyclum, anno 577 xiv calend. Mai. celebrati, quod secundum Dionysii cyclum incidebat in vu calend. Mai., lunam 21, memorat Gregorius Turonensis Historiæ Francicæ lib. v, eap. 47, et Chronicon Rhemense apud Labbeum in Bibl. mss. tom. 1, pag. 358. Aliud exemplum Paschatis, anno 590, regis Childeberti junioris decimo quiuto, Iv non. April., luna 22, atque adeo octiduo serius quam pascha Alexandrinum sive Dionysianum, indicti, oc-currit apud eumdem Gregor. Turonens. lib. x, cap. 23 Scaliger in addendis ad notas Eusebianas, pag. 276, se in pervetusto Eusebii codice, auno quinto Childeberti regis hæc adnotata legisse refert: Pascha x cul. April., ascensio Domini suit K. madias, per cyclum numerum annorum 140 repetito a capite cycli.

Quorsum pertinent Galli (b), Hispani (c), Britanni (d),

Quæ verba explicans Norisius diss. de Cyclo pasch. Raven., cap. 3, pag. 180: Hic cychus, inquit, est plane Victorianus, qui a cupite, uti prædixi, anno Christi 560 repetitus, prodit annum 140 concurrentem cum anno Christi 699, quo Pascha contigit x calend. April. Sed et octavo post Christum natum sæculo Victorianam Paschatis indicendi legem apud Francos adbuc viguisse, exemplis annorum 735 et 740 docet, ac Fredegarii testimonio confirmat Bucherius ad Canonem Victorii sub finem cap. 10. Quæ sane fidem facere videntur sententiæ Josephi Scaligeri, lib. 11 de Emend. temp., pag. 156, usque ad Caroli Magni tempora cyclum Victorianum in Ecclesiis Gallicis regnum obtinuisse, affirmantis. A qua non multum discedit Antonius Pagi, cum in Critica ad Annal. Baronii ann. 760, num. 6, scribit: Cyclum Victori.num sequebantur Galli, qui tandem sub Carolo Magno, si non antea, in Alexandrinorum placita concessere.

(c) Chronicon Rhemense, loco dicto: Anno 577, Hispani et Franci de Paschate celebrando dissentiunt, Hispanis XII calend. April., Francis vero XIV cal. Mai. Pascha celebrantibus. Quæ verba ostendunt Hispanos, eo tempore, neque Dionysianum neque Victorianum cyclum secutos fuisse. Idem confirmat concilii Toletani IV, anno 633 habiti, canon 1 : Solet in Hispaniis de solemnitate paschali varietas existere prædicationis. Diversa enim observantia laterculorum festivitatis paschalis interdum errorem parturit. Diversitas illa originem trahebat potissimum a temporibus quibus hæresis Ariana in regno illo viguit. Postquam enim Reccaredus rex catholicam religionem amplexus est, cum ea etiam cyclus Dionysianus apud Gothos, Hispaniam incolentes, invaluit. Atque hunc ipsum concilium Toletanum innuere videtur, cum l. d. pergit : Proinde placuit ut ante tres menses Epiphaniorum metropolitani sacerdoles litteris invicem se inquirant, ul communi scientia edocti, diem Resurrectionis Jem Christi, et comprovincialibus suis insinuent, et uno tempore celebrandum annuntient. Nam communem illam scientiam catholicam interpretantur. Isidorus certe, metropolita Hispalensis, qui synodo illi inter-fuit, non modo cyclos Cyrilli et Dionysii lib. vi Originum, cap. 17, commendavit, sed et posteriorem ab anno 627 usque ad 721 continuavit.

(d) Britanni hoc loco intelligentur veteres et na-tivi, qui ut religionem Christianam a Constantini Magni et patris ejus Constantii, imo, secundum nonnullos, inde a primis Christianismi temporibus ad se transmissam (vide Usserii Antiquit. Britan., cap. 1 seqq.), ita non minus ritus et instituta, quæ cum illa a majoribus tradita acceperant, arcte sibi tenenda et strictissime observanda putabant. Quare ab Angio-Saxonibus, seculo quinto patria ejecti, atque in Cambrize angulum compulsi, non modo a paganis illorum superstitionibus abhorrebant, sed postea etiam de Christianis aut Romanis potius ceremoniis, quas Augustinus, vulgo Anglorum apostolus dictus, sub finem seculi sexti a Gregorio pontifice Romano missus, in Angliam intulerat, ab iis dissentiebant. Non postremum istus inter Britannos, veteres, et inter Anglos, novos Christianos, dissensionis momentum in tempore Paschatis positum erat, quod hi, ritu Romano, secundum cyclum Dionysii, illi, more Latinorum antiquo, secundum cyclum 84 annorum, constituebant. De quo Beda, Hist. eccl. lib. u, cap. 2: Non enim, inquit, Paschæ diem dominicum suo tempore, sed a decima quarta usque ad vigesimam binam observabant; que computatio octoginta quatuor annorum circulo continetur. Rationem istius circuli explicant Bucherius et Norisius locis dictis. Notam est concilium Pharense, a Pharensi monasterio, quod in agro Eboracensi situm, Dani postea deleverunt, appellatum (vid. Pagi Critica ad ann. 664, num. 5),

statim Romanæ Ecclesiæ institutum secuti sunt. Sed sensim tamen paulatimque singulæ hæ gentes ad illius morem se conformarupt, adeo ut post Caroli Magni

inter utriusque partis sacerdotes, coram Alchfrido, regis Anglorum filio, habitum, in quo Wilifridus abbas, postea episcopus Eboracensis, Anglorum sententiam de Lempore celebrandi Paschatis eo successu defendit, at Britones et Scoti Alchfidi judicio inferiores discederent et causa caderent. Ea cura Walafridus in epitaphio suo hoc elogium consecutus est:

Paschalis qui etiam solemnia tempora cursus Ca holici ad justum correxit dogma canonis, Onem statuere Patres, dubioque errore remoto, Certa sui genti ostendit moderamina ritus.

ita quidem in Anglia Scotorum secta suppressa, s ve, ul Beda lib. v, cap. 20, loquitur, detecta et eliminata est; sed nequaquam in Hibernia Scotorum et Cambria, Britonum sede, cessavit. Ac tametsi postea Elhodus episcopus cyclum Dionysianum in Venedotiam, sive Cambriam borealem, introduxit, ut ex Humfredi Lhuyd Frag. Britann. descript. fol. 55, et Chronico Cambrice pag. 17. ostendit Jac. Usserius in Indice chronologico, Antiquitatibus Britannicis annexo, pag. 1172; Cambri tamen australes morem antiquum multo tenacius servarunt, de quibus intelligendus est Beda, cum lib.v, cap. 23, Britones etiam post Scotos Hyenses, anno 728, ad Anglicanæ Ecclesize sententiam perductos, adhuc inveteratos et claudicantes a semitis suis solemnia Christi, sine Ecclesiæ Christi societate, venerari scribit.

(a) Scotos in Hibernia insula, velut in propria sede, ponunt Beda et alii medii ævi scriptores. In illius llist. eccl. lib. 11, cap. 4: Laurentius, Augustini, primi Anglorum episcopi, successor, non solum novæ quæ de Anglis collecta erat Ecclesiæ curam gessisse, sed et veterum Britanniæ incolarum, nec non et Scotorum qui Hiberniaft insulam, Britannice proximam, incolunt, populis pastoralem sollicitudinem impendisse dicitur. Idem Laurentius epistolam ad Hiberniæ incolas datam inscribit: Fratribus episcopis vel abbatibus per universam Scotiam. Qualis hæc Scotia sit, clare docet Isidorus Hispalensis, Orig. lib. xiv, cap. 6, his verbis: Scotia eadem et Hibernia, proxima Brinunia insula, Scotia, quod a Scotorum gentibus coli-tur, appellata; et Orosius, lib. 1, cap. 2: Hibernia a Scotorum gentibus colitur. Hanc appellationem insu-ia illi propriam fuisse usque ad sec. x, quo novum is in proprian fusse usque as s.ec. x, quo novum Irlandise nomen invaluit, ostendit Usserius, Antig. Brit., cap. 16, pag. 731. Conf. quæ de veteri Scotomanom origine, terris et distinctione, post Georg. Buchananum et alios, disputat William Temple in the latroduction to the History of England, pag. 22 seq. Ri igitur Scoti, non ninus av veteres Britanni, authorite. Benedette Bernande in Alional Scotian Research and in the latroduction of the second sequence of the sequence of the second sequence of the second sequence of the se in celebrando Paschate, Romanorum leges in An-giam invectas repudiabant, quo sensu nihil a Bri-tonibus discrepare dicuntur Laurentio loco dicto, et plerumque in hac controversia ut Britonum socii memorantur. Ac tametsi progressu temporis gentes Scotorum quæ in australibus Biberniæ insulæ portibus morabantur, ad apostolicæ sedis antistitis admonitio-nem, Paseha canonico ritu observare didicerant, ut Beda lib. III, cap. 3, loquitur, tamen septentrionalis Scotorum provincia, et omnis natio Pictorum tempore U-waldi regis Northumbrorum, anno 642 perempti, Puscha dominicum more veteri celebrare pertendebat, luco dicto. Eague consuetudo apad illos duravit usque ad seculum viu, quo incunte Adamnanus, abbas Hyensis, nuvigans in Biberniam et prædicans, ac modesta hortatione declarans legitimum Paschæ tempus, plurimos corum el pene omnes qui ab Hyensium erant dominio liberi, ad unitatem reduzit catholicam, ae legitimum Pascha tempus observare perdocuit. Beda by, cap. 16. Solis Hyensibus suis, monachis, inquam. Scotorum in Hyensi insula, quæ non magno

Scoti (a) et Picti (b); imo-in ipsa Italia (c) non omnes A tempora, si solos fortasse Britones in Cambria excipias, vix ullum amplius dissensus vestigium occurrat (d).

> freto a Britannia discreta, donatione Pictorum. Scotis tradita fuerat, eo quod illis prædicantibus Picti fidem Christi acceperant (Beda lib. III, cap. 3). Adamuanus abbas Pascha Romanum persuadere non potuit. Vid. Beda lib. v, cap. 16. Tandem tamen et illi, defiuicto jam Adamnapo, consuetudini invalescenti cesserunt. Siquidem anno ab incarnatione Domini septingentesimo sexto decimo, quo, Osredo occiso, Coenre-dus gubernacula regni Nordan Humbrorum suscepit: cum venisset ad eos de Hybernia Deo amabilis et cum omni honorificentia nominandus pater ac sacerdos Ecgbertus; hujus piis ac sedulis exhortationibus permoti, inveteratam illam traditionem parentum omiseruni, et catholico atque apostolico (Romano) more celebrationem præcipuæ solemnitatis institueruni, teste Beda, lib. v, cap. 25; qui, nonnullis interjectis addit: Anno incarnationis dominicæ septingentesimo vigesimo octavo, quo Pascha dominicum viii cal. Mai. celebrabatur, Ecgbertus, cum missarum solemnia celebrasset, eodem die migravit ad Dominum...... Mira autem divinæ dispensatio provisionis erat, quod venerabilis vir, non solum in Pascha transivit de hoc mundo, verum etiam cum eo die Pascha celebraretur, quo nunquam prius in eis locis celebrari solebat. Incidit illa conversio in tempora Dunchadi, decimi inter abbates Hyenses, quorum seriem ex Annalibus Ulto-niensibus exhibet Usserius, Antiq. Britan., lib. xvi.

> pag. 701 seq.
> (b) Picti, septentrionalem Britanniæ partem incolentes, ut religionem Christianam, ita et tempus celebrandi Paschatis a Scotis sæculo vi acceperunt, neque ante sæculum viii Dionysii cyclum admiserunt. Beda, Hist. eccl. lib. iii, cap. 4: In tempore quidem summæ festivitatis dubios cyclos sequebantur, utpote quibus, longe ultra orbem positis, nemo synodalia paschalis observantiæ decreta porrexerat.... Permansit autem hujusmodi observantia paschalis apud eos tempore non pauco, hoc est, usque ad annum dominicæ incarnationis septingentesimum decimum sextum, per annos centum quinquaginta. At tunc veniente ad eos reverendissimo ac sanctissimo Patre et sacerdote Ecgberto, de natione Anglorum, qui in Hybernia diutius exsulaverat pro Christo, eratque doctissimus in Scripturis..... Correcti sunt per eum et ad verum canonicumque Paschæ diem translati. Notitiam et leges Paschatis, secundum Dionysii cyclum rite cele-brandi, Picti polissimum Ceolfrido, abbati Wyrensi, acceptum retulerunt, cujus de illis epistola lectu digna exstat apud Bedam lib. v, cap. 22. Qua accepla, Naitanus, rex Pictorum, statim jussu publico misit ad transcribendum, discendum, observandum, per universas Pictorum provincias circulos Paschæ decemnovennales, oblitteratis per omnia erroneis octoginta

n el qualuor annorum circulis.

(c) Non statim cyclum Romanæ Ecclesiæ Dionysianum tota Italia receptum, aut Victorianum abrogatum fuisse, Victor, episcopus Capuanus, in fragmento libri de Paschate, apul Bedam, de Temp. Rat. cap. 4, his verbis docet: Cum paschalis reneranda solemnitas quanam die polissimum provenirel, per anni præsentis indictionem tertiam decimam (hoc est anno Christi 550, ut recte monet Scaliger, l. ii de Emend. tempor., pag. 154) a nobis sollicite quæreretur, et juxta Patrum venerabilia constituta vin cul. Mai, diceremus Resurrectionem Domini procul dubio cete-brandam: aliquibus minime rationabilis visa est nostra responsio, eo quod Victorius quidam in Circulo paschali quem edidit, aliter diem dominica Resurrectionis affixerit, licet et hunc designaverit quem nos cele-

brandum pariler profilemur.
(d) Jam anno 664, in concilio Pharensi, universalem illum de Paschate secundum cyclos Alexandri& MIV.

Uhi receptus erat cyclus Dionysianus, non modo tabuke, tempus Paschatis, secundum illum quotannis celebrandi, indicantes describi, sed et notitia paschalis computi scriptis pariter ac viva institutione propagari solebat. Atque (a) ut medio zevo omnis liberalis doctrina apud solos fere homines religiosos, sive ecclesiasticos, residebat, ita hæc eliam

nos sive Diostysianos celebrando consensum, saltem transumarinum, Wilifrkiis Scotis, antiqui moris tenacioribus, his verbis opposuit: Pascha quod facimus, vidimus Romæ, ubi B. apostoli Petrus et Paulus vixere, docuere, passi sunt et sepulti, ab omnibus celèbrari. Hoc in Italia, hoc in Gallia, quas discendi et orandi studio pertransivimus, ab omnibus agi conseximus. Hoc per Africam. Asiam et Bountum. spezimus. Hoc per Africam, Asiam et Aguptum, Graciam et omnom orbom, quacunque Ecclesia Christi diffusa est, per diversas nationes et linguas, uno as non diverso temporis ordine geri, comperimus, proter hos tantum, et obstinationis corum complices, Pictos dico et Britones, cum quibus de duebus ultimis Oceani insulis, et his non totis, contra totum orbem stulte labere pugnant. Majori jure sæculo vin consensum illum celebravit Beda, de Rat. Comp., cap. 14; ubi, post diversa Anatolii et Victorii statuta recensita, pergit: Porro Ægyptii, in quorum sententia nunc catholics consentit Ecclesia, etc. Gemina istis sunt ques in codice Dighesano, quem seculo ix exaretum, et ex multo antiquiori descriptum esse, alio loco ostendenius, sub titulo: Scriptio primicerii notariorum ad Joannem papam de ratione paschali, post alia leguntur : Nunquam enim celebrant sanctum Pascha, nisi secundum apost licam et catholicam fidem, ut in toto celebratur orbe a Christiana plebe, id est, secuadum apostolicam regulam 318 sanctorum Patrum ac computum S. Cyrilli et Dionysii. Nam in Coto terrarum orbe sic Christi una columba, hoc est Ecclesia immaculata, sanctum Pascha resurrectionis diam celebrat. Nam Victoris sedes apostolica non approbavit regulam Paschæ, ideo nec sequitur dispositionem ejus pro Pascha.
(a) Ita cum Picti sec. viii sub Naitano rege Pa-

scha eodem tempore ac Angli celebrare constituissent, statim circuli Paschæ decemnovennales per universus Pictorum provincias mittebantur, ad transcri-bendum, discendum et observandum. Beda, in Hist. eccles. lib. v, cap. 22.

(b) Plurima exstant non modo conciliorum decreta, sed regum quoque et imperatorum Christia-porum edicta, quibus sacri ordinis hominibus studia computi paschalis commendantur: exempli gratia, inter Capitula Caroli M., data presbyteris ad Sals anno 804, hoc etiam occurrit: ut cantum et computum sciant. Capitulare anno 805 editum cap. 5, de computo, precipit, ut veraciter eum discant omnes. Capitula Waltheri Aurelianensis cap. 22, ut omnes D presbyteri calculandi peritism habeant, et suos in id ipsum studiose erudiant. Hinemari capit. 8: Compute etiam necessario, et cantu, per anni circulum plenis-sime instruatur. Omitto alia hujusmodi passim obvia. Ad finem illum rectius obtinendum, Carolus M. anno 787 Roma discedens, præter cantores Romanorum el grammaticos peritissimos, etiam calculatores, eycli videlicet Dionysiani peritos, secum duzit, ut est apud Ademarum, in Vita Caroli M. cap. 8. Quin ipse, teste Eginhardo, artem computandi didicit. Lege Steph. Baluzii notæ ad capitularia, col. 1135. (c) Jam olim cyclum Victorianum, sæc. vi a Co-

lumbano abbate ex Hibernia ad Pictos, cum ipsa religione Christiana, translatum, utrobique iu monasteriis, ab eodem conditis, propagatum fuisse, ostendit Beda, Hist. eccles. lib. 111, cap. 4. blem posten flebat de cyclo Dionysiano. In Capitularibus Caroli

A disciplina ad illorum officium referebatur, et (b) in monasteriis propriam quasi sedem habebat. Exemplum (c) ejus rei præter cætera illustre præbet monasterium S. Remigii, quod archiepiscopi Rhemensis, totius Gallice primatis, curae et prasidio quondam commissum (d), cum aliis litterarum studiis florebat (e), tum præcipue computi ecclesiastici rationem diligentissime tradebat (/), in coque

M. lib. 1, capit. 68, Aquisgraol ann. 789 promulgatum, et de ministris altaris Dei et de schola inscriptum, edicit ut psalmes, notas, cantus, computum, grammaticam, per singula monasteria vel episcopia discant. Idem repetitur libri vi cap. 200 et 374.

(d) Archiepiscopos Rhemenses, a Tilpino usque ad Hugonem Veromanduanum, titulo abbatum S. Remigli usos esse, et luot nomine monachis hujus co-nobil præfuisse, licet maximam hujus carze partem Præpositis sive Prioribus, ut vocabantur, Claustralibus, a se constitutis demandarent, ostendit Mabillon, Annal. Benedictin. tom. II, lib. xxvi, pag. 356.

(e) Scholas Rhemenses, ipsis Parisiensibus olim ilhistriores, ex instituto descripsit Jo. Launoius, lib. de Scholis celebrioribus, cap. 21. Speciatim de monasterio S. Remigii, practer tot viros eruditos, qui ex illo prodierunt, Ebbones, Anshelmos, Robertos, illud demonstrat bibliotheca S. Remigii, omnium totius Gallim que hodie exstant, fortasse antiquissima. Vidisse memini catalogum ejus, tempore Hincmari Rhemensis scriptum, et velut rarum cimelium, ex bibliotheca Thuanea, in quam casu nescio quo pervenerat, cura Caroli Mauritii Tellierii, archiepiscopi Rhemensis, monasterio S. Remigli restitutum, in qu hi l.bri, præter cæteros edictum Caroli M. sub litt. citatum illustrantes, occurrunt

C. I. Musica Guidonis.

XXXII. Tabula computi.

D. XI. Sancti canones. XXIV. Liber canonum et decreta pontificum. LXIV. Lex Salica et leges Ripuariorum, Frisiorum et Alemannorum.

E. XII. Liber computi.

XXVIII. Canones collecti.

Tametsi vero nonnulli ex libris in co recensitis. temporum injuria amissi atque dispersi sunt, non pauci tamen restant, ipsius Hincmari manu signatiet alia venerandæ antiquitatis documenta præ se ferentes.

(f) Nibil ad hoc probandum luculentius est inscritione ante paucos annos Rhemis effossa, quam nondum, quod sciam, publici juris factam, una cum versione Gallica, et parte expositionis a doctissimo bumanissimoque viro Henrico Eget, abbatiæ S. Remigii decano ac thesaurario, mecum communicatæ, hie legere fortasse non ingratum erit.

Inscriptio vetus reperta in sundamentis novi monaaterii abbatice S. Remigii Rhemensis die 1 Aprilis. A. & ICCCXIII.

HUIC CLAUSTRO PO LENT STUDIO LOCA COMPOTIS APTA SICFARII FULTI SOLANINE PRÆPOSITURAM INGENIO DECORANS PRIMAM QUAM CLAVIS EOR PARTE DOMUM CLARO STATUIT FUNDAMINA COMPERS ÎN MELIUS RELIQUAS ETIAM SI NOSCERE QUERAS COMPTA SALUTIFERI QUIBUS INSUNT DINDIMA JUSSIS-Traduction.

L'étude du Comput, dont Sicfarius a donné de solides règics, flenrit dans les écoles de ce monastère. Il a fait honneur à la dignité de prieur par son esprit, et en faisant construire le maghifique appartement qui se voit au levant, il a aussi réparé la bibliothèque, où se trouvent, par ses ordres salutaires, les auteurs qui ont le mieux écrit de nos sacrés mystères, en faveur de cenz qui voudraient en acquerir l'intelligence.

Quemadmodum vero Dionysius Exiguus Cyclum Cyrilli non integrum libro suo de Paschate inseruit, sed novum potius ad illius exemplum confecit; ita etiam qui postea operi huic manum admoverunt, Dionysii eyclum non tam descripserunt, quam continuarumt et ad posteriora tempora accommodarunt (b). Ex magno corum numero (c) omnibus notissimi sunt

Hiec inscriptio litteris Romanis majoribus insculpta lapidi, sex pedes longo, duos cum dimidio pedes lato, et quinque digitos crasso, sub terra tres fere pedes profunda inventa est in fundamentis monasterii S. Remigli. Præstabat ille vicem operculi loculo lapideo, figuris quibusdam ornato, ossa hominis defuncti cum reliquiis vestium continenti. Inveniebatur autem inversus, ita ut superficies litteris signata deorsum spectaret, ac ne quis forte epitaphium hic cogitet, scriptura malleo obtusa, ac tautum non deleta erat. Haud dubie igitur inscriptio illa quondam januæ sive fronti ædium imposita fuit, in quibus scholæ monasterii, ex instituto Caroli M. in capitulari Aquisgranensi an. 789, cap. 70, habebantur. Sicfarius, cujus in illa mentio fit, fuit præpositus sive prior claustralis S. Remigii, paulo ante medium sæculum ix, circa tempus illud quo Ebbo archiepiscopatu Rhemensi ejectus est : proximum antecessorem habuit Raduinum, successorem Rodefridum, qui hoc munere sub Hinemaro archiepiscopo Rhemensi fungebatur. Hujus Sicfarii tempore descripti esse videntur plerique codices in catalogo bibliothecæ S. Remigii, cujus paulo ante, col. 472, nota (e) meminimus, recensiti; exquibus bodienum in bibliotheca S. Remigii exstat liber compute, antiquissimam cycli Dionysiani et aliorum eo spectantium, de quibus infra dicemus, descriptionem complectens, qui ad hunc ipsum cyclum edeudum nobis profuit.

(a) Singulæ fore ecclesiæ, etiam minores, suum babebant computum, ad computum ecclesiæ cathe-dralis conformatum. Ita in bibliotheca S. Remigii de Reditibus ecclesiæ Remigianæ, qui, inter librus edis cujusdam in villa Peina, S. Medardo sacræ, librum computi his verbis recenset: In præscripta ville habetur ecclesia in honorem S. Medardi sacrata, suntque ibi velamina altaris... Missale Gregorii volumen 1, alterum manuale 1, ex diversis causis lectiona-rius 1, collectansus 1 a Pascha usque ad Adventum; Psalterium 1, compor. 1, Antiphonarium 1; Expositio n baptisterio volum n 1; Hieronymi super Matthæum volumen 1, Paulo post de vico S. Remigli (vic S. Remy) ista leguntur: In præfata villa habetur ecclesia in honorem S. Remigli dicata, cui insunt: velamina altaris... Epistolæ Pauli, et VII canonicæ, et Apocalypsis cum explanatione: Pænitentialis canonici vol. 1. Psalterium 1, QUATERNIONES 2 DE COMPOTO, quaterniones canonum 7, missale Gelasii vetustum vol. 1, lectionarii vetusti vol. 1. Alii quidam libri niss. de computo paschali et cyclo Dionysiano, reperiuntur in hibliotheca Colbertina, auspicio Joannis Baptistæ Colberti, administri regii, cura et studio Stephani Baluzii V. Cl. ex monasteriis Gallicis hinc inde comportati : quos perlustramii copia, hujus ipsius indicio pariter ac commendatione benevola, mihi contigit.

(b) Hinc in codicibus ex Dionysii libro descriptis, loco cycli Dionysiani, bæc aut similia verba reperias : His autem cyclus Dionysii 5 decemnovennalibus constat, hoc est 95 annis, sumitque exordium a 532 anno incarnationis Domini, et desinit in 626 anno. Hunc ergo cyclum prætermisimus, eo quod totus præterierit. Exstant hæc verba in codice ms. Rhemensi 298, secundum veterem catalogum, D. IX, et in Colbertino 1020, quos infra pluribus describemus. Eadem in codice regio Parisiensi se reperisse testatur Petavius in motis ad append, de Doctr. temp., p. 890.

centeris illius regni Ecclesiis (a) lucem præferebat. A S. Isidorus Hispaleusis et venerabilis Beda, quorum ille Cyclum Dionysii usque ad an. 7 1 (d), hic usque ad annum 1063 extendit, atque adeo magnam illam periodum 552 annorum, quæ in se revoluta, casdem ferias paschales restituit, complevit (e); licet circuli, ut vocantur, Bedani, non quales ab ipso Beda conscripti, sed quales a Joanne Noviomago, ad illius mentem restituti sunt, in operihus ejus inveniantur (f). Ita videlicet antiquiores præ recentioribus,

> (c) Quam multi passim hoc negotium susceperint, Ceolfridus abbas in epistola circa an. 710 ad Naitanum regem Pictorum, quam Beda, lib. v, cap. 22, recitat, his verbis recenset : Successor ejus (Theodosii) Cyrillus seriem nonaginta et quinque annorum in decennovennalibus circulis comprehendit. Post quem Dionysius Exiguus totidem alios ex ordine pari sche-B male subnexuit, qui ad nostra usque tempora pertingebant. Quibus termino appropinquantibus, tanta hodie calculutorum exuberat copia, ut etiam in nostris per Britanniam ecclesiis plures sint, qui, mandatis memoiæ veteribus illis Ægyptiorum argumentis, facillime possint in quotlibet spatia temporis paschales extendere circulos, eliamsi ad quingentos usque et triginta duos voluerint annos. Quibus expletis, omnia quæ ad solis e! lunæ, mensis et septimunæ consequentiam speciani, codem quo prius ordine recurrunt. Ideo autem circulos eosdem temporum instantium vobis mittere supersedimus, quia de ratione tantum temporis paschalis instrui quærentes, ipses vobis circulos Paschæ catholicos abundare probastis.

(d) Isidorus proximam a finito cyclo Dionysiano enneadecaeterida, usque ad annum 721 extensam,

describit Originum lib. vi, c. 17.

(e) Magnam illam periodum paschalem 532 annorum, tempore Bedæ in Anglia notam fuisse, clare docet Ceolfridus abbas in epist. an. 710 scripta; cejus verba paulo ante recitavimus. Quod vero nominatim Beda paschales cyclos, ut verbis Ceolfridi utar, ad quingentos usque et triginta duos annos protenderit atque adeo Dionysii tabulas usque ad annum 1063 continuarit, ipse in libro de temporum Ratione, c. 63, testatur. Cum enim post 532 annos cuncta que ad solis vel tunæ cursum pertinent, codem quo præter-ierunt tenore restaurari dixissot, bæc addit: Quod ut apertius clarescat, placuit eumdem plenario ordine cir-culum præsenti opusculo præponere, sumplo exerdio a quingentesimo trigesimo secundo dominicæ incarnationis anno, ubi primum Dionysius circulum ecepit, et per-ducto opere usque ad millesimum sexagesimum tertium ejusdem sacrosanciæ incarnationis unnum : qualenus legentes quique non solum præsentem vel suturum pre-spicere, sed et præteritum omnem paschalis statum temporis inerrabili possint intuitu respicere, atque ad dilucidationem priscæ lectionis annos omnes, qui aliquando in quæstionem venerant, quando vel quales fuerint, evi lentius agnoscant. Tom. II Op. Bed., pag. 1:9. Quæ verba aut non attendit, aut non recte iutellexit Scaliger, dum lib. 11 de Emend. temp., pag. 155, periodum paschalem a Dionysio ipso usque ad annum 1063, a Beda usque ad annum 1595 perductam esse putat; quem errorem nec Petavius evitavit, dum lib. xu de Doctr. temp., cap. 3, pag. 404: At Beda, inquit, complures alios circulos adjecit usque ad annum Christi 1593. Utrique forsan, ut multis aliis, imposuerunt tabulæ Jo. Noviomagi, Bedæ operibus insertæ, quæ propterea vulgo pro Bedanis accipiumtur, sed perperan, ut mox demonstrabitur.

) Exstant circuli illi tom. I Op. Bedæ, pag. 303 ed. Basileensis, cum hac Joannis Noviomagi præfatione : Scripsit Bedu annorum, qui sunt a Christo nuto usque 1595, circulos decemnovennales 84, sen, si ma-vis, et quod idem est, 28 ter geminatos, qui parlim temporum injuria et descripturum inscitia depravati sunt, par.im etiam interierunt. Eos, quantum potuimus, alibi reposuimus, alibi emendavimus, ul essent

qui præsentem in computando Paschate usum habe- A Noviomagenses illos, quos plerique omnes hucdum bant, spreti et obscurati, sensim perierunt, et eruditorum quoque hominum notitiæ se subduxerunt, ut veram integri cycli Dionysiani formam nonnisi per conjecturas, et eas quidem non felicissimas, indagandam et restituendam putarent (a). Hæ enim cum aliis erroribus, tum pervulgato illi, et hodienum prope communi, quo æra Christi vulgaris a Dionysiana veteri diversa, et uno anno minor existimatur (b), occasionem præbuerunt.

Ut clarius pateat quam parum cyclis Dionysii, per bujusmodi conjecturas restitutis, tribuendum sit,

integri, usque ad 1595. Posterior ætas, ubi horum annorum fuerit terminus, adjiciet plura. Ex parte repetuntur circuli illi eodem tomo, pag. 359.

(a) Henricus Noris., qui præter cæteros in illustrando hoc argumento plurimum studii et operac posuit, Cyclum Dionysii plane in deperditts numerat diss. de Cyclo Ravenn. cap. 5, pag. 216. Formam ejus se ignorasse ostendit Binius, dum in notis ad Vitam Felicis V (Tom. IV Concil. Labbei, col. 1650), fragmentum ejus reperiri scribit in Mariani Scoti Chronico ad an. 527. Nam apud Marianum ad an. 526 (falso enim citatur annus 527), non fragmentum Cycli, sed epistole cujusdam Dionysii de Ratione Paschatis, ad Bonifacium scriptæ, exstat, quam Petavius in app. operis de Doctr. temp., et Æg. Bucherius in Comment. de Doctr. temp. p. 489, ediderunt, et nos infra suo loco restitutam atque ex aliquot codd. mss. emendatiorem dabimus. Recte igitur Labbeus loco citato ad verba illa Binii in ora chartæ ascripsit: Errat Binius. Nihilominus Guil. Cave, so-533 repetiit, et iisdem fere verbis inter Dionysii scripta recensuit Cyclum paschalem annorum 97 ab an. 527 incipientem, cujus fragmentum habetur in Moriani Scoti Chronico ad an. 527. Atqui cyclus Diogysii non est annorum 97, sed 95; neque incipit ab an. 527, sed 532. Propius rem tangit Dionysius Petavius, cum in appendice op. de Doctr. temp., png. 890: Laterculus, inquit, Dionysianus octo vel novem versibus consulatat, in quibus erant anni ab incurnatione Domini, indictiones, epactæ, concurrentes, curatione decima musta lung dice cycli novemdecim annorum, decima quarta luna, dies Paschæ, et fortean li!tera dominicalis, ad eumdem modum que in cyclis Bedæ præscripta sunt. Qued ad annos incarnationis attinet, testatur Dionysius se quintam Cyrilli enneadecaeteridem cyclo suo præfixisse. Itaque cæpit ab anno Christi 513, quo quinta Cyrilli ennz decaeteris initi: ita tamen ut postremos annos sei, qui ex eadem supererant, a prioribus jam elapsis discerneret. Verisimile est autem, ad annum illum qui communis æræ numeratur hodie quingentesimus decimus tertius, Dionysium ascripsisse annum quingentesimum decimum quartum : cum incarnationem Domini statuerit in eo anno cui numerus aureus competit, I, estque periodi Julianæ 4715, a quo quingentesimus decimus quartus est ille ipse qui vulgo putabatur 513. In hoc cycli Dionysiani descriptione Petavius haud dubie secutus est tabulas quæ sub titulo Circulorum decemnovennalium Bedæ, una cum his quos scripsit Dionysius Romanus, cognomento Exiguus, et Cyrillus, usque ad annum 1595, Bedæ operibus insertæ, sed, ut paulo ante ostendimus, a Joanne Noviomago, potius ex ingenio concinnatæ, quam ex codicibus Bedæ, vel Dionysii Exigui, descriptæ sunt. Unde justas du-bitandi causas habuit, quid in illis Dionysio, quid Bedæ, quid denique Noviomago, vel aliis posteriorum temporum computistis sit tribuendum, atque adeo 1º incertus est utrum laterculus Dionysianus 8 an 9

secuti et pro Dionysianis amplexi sunt, paulo curatius perlustrabiunus, et, quantum a veris cyclis Dionysii discrepent ostendemus. I. Circuli, quos Jo. Noviomagus vocat secundum Dionysium, ab anno primo ante æram Christi vulgarem incipiunt, et usque ad annum Christi 1595 continuantur; at Dionysiani nonnisi ab anno Christi 532 usque ad ann. 626 procedunt. II. Illi singulari columna exhibent litteras dominicales, easque vitiose positas (c), Dionysio, si non prorsus ignotas (d), saltem omissas, ut quarum vicem in ejus cyclo sustinent concurrentes (e). III. lidem in cyclo decemnovennali, annum 532 proxime

versibus constiterit; 2º litteras dominicales fortean additas fuisse, præter rem suspicatur; 5' verisimile indicat, quod falsissimum est, ad annum illum qui æræ communis hodie numeratur \$13, Dionysium ascri-

psisse annum quingentesimum decimum quartum.
(b) Opinionem qua vetus æra Christi Dionysiana ab hodierna nostra vulgari diversa, hæc vero Bedæ errore invecta creditur, Petavius in animad. ad Epi-phanii hæres. 11, p. 112, et lib. xii de Doctr. temp., cap. 2, pag. 402, defendit, multisque etiam eruditis viris, auctoritate sua potius quam ulla idonea ratione, viris, auctoritate sua potius quam ulta idonea ratione, persuasit, nominatim With. Langio de Annis Christilib. 1, cap. 1, p. 4; Æg. Strauchio in Breviar. chronol. lib. 1v, cap. 40, p. 787; Papebrochio in Diatr. præl. ad Acta sanctor., tom. I, mens. April., § 24, fol. xin; Samueli Basnagio in Annal. polit. eccles., tom. I, p. 185; G. Atb. Hambergero, diss. de Epochæ Christianæ ortu et auctore, aliisque. Nullum enim aliud fundamentum habet, quam falsam illam de forma cycli Dionysiani, a se nunquam inspecti, lam fortasse Binii editionem Conciliorum ante oculos conjecturam, paulo ante recensitam, quam vel sola liabens, errorem illum in Historia litter. ad annum C veri cycli Dionysiani inspectio confutat. Legantur quæ contra hunc Petavii errorem recte monent Ant. Pagi in Critica ad Annal. Baronii, an. 527, p. 553, et Henr. Noris. in diss. de Cyclo Ravenn. cap. 5,

(c) Ita anno Christi 532 ponitur B pro D C

| UU | 4 | pomear | v | บเบ | v | • |
|----|---|--------|---|-----|---|---|
| 53 | 3 | •      | A | •   | B |   |
| 53 | 4 |        | G | F   | A |   |
| 53 | 5 |        | E |     | G |   |
| 55 | 6 |        | D |     | F | E |
| 53 | 7 |        | C |     | D |   |

Et sic porro error continuatur usque ad finem.

(d) Dubitare adhuc licet utrum Dionysio Exiguo, non longe post initium sæculi iv Cyclum paschalem conscribenti, usus litterarum dominicalium cognitus fuerit. Ægidius certe Bucherius Comment. in Victorii Can. pasch., p. 132, illum sæculo v nondum agnoscit. Non nescio, in calendario quod imperante Constantio descriptum esse dicitur, et a Lambecio in tom. IV Comment. de Bibl. Vindob. exhibetur, illas apparere, eamque dominicalium characterum primam et antiquissimam memoriam vulgo judicari. Sed et hac ipsa de causa eruditis calendarii Vindobonensis antiquitas suspecta est, et Norisii judicio, si quis contenderet id genus litterarum a recentiori manu superadditum, nullo certo testimonio convinci possel, diss. 3 de Cyclo pasch., p. 192. Sed quocunque modo ita se habeant, hoc saltem pro certo affirmari potest, in omnibus quæ supersunt Dionysii scriptis, nullum litterarum dominicalium vestigium occurrere, quas tamen plerique omnes chronologi illi, velut præcipuo

auctori, ascribunt.

(e) Quomodo concurrentes olim loco litterarum dominicalium adhibitæ fuerint, fisque responderint, infra ostendemus. Mirum id non animadvertisse Petavium, qui Dionysio, æque ac Noviomagus, litteras dominicales, una cum concurrentibus simul, affinxit in app. op. de Doctr. temp., pag 890.

antecedente, pariter ac in omnibus aliis, perpetuo A nysiano, tantum abest ut venditet, ut hunc plane pro adhibent zeram Christianam, cum Dionysius, in illo se zram Diocletiani, qua Cyrillus usus fuerat, relincinse, cique Christianam ab anno demum 532 substituisse, diserte profiteatur (a). IV. In eodem cyclo indictiones aliter quam a Cyrillo et corrupte numerantur (b). Taceo menda quamplurima, imprimis in columna sexta, ubi lunæ decimæ quartæ; et in columna septima, ubi Paschata ipsa perperam designantur atque in alienos dies transferuntur.

### § XVII.

Inter omnia que hucusque de eyclo Dionysiano in locem prodierant, si antiquitatis et auctoritatis ratiosem habeas, principem facile locum tenet apographum lapidis, Ravennee, in camera ecclesize metroillustratum (e). Neque enim hic immerite lapidem illum, ut monumentum cycli Dionysiani, initio statim, hoc est ipso seculo vi, ecclesiæ metropolitanæ Ravennatensi, eique contributis episcopis, quos vocant, mfraganeis, probati ac recepti, commendare videter (d). Sed erraret, si quis illo totum diagramma cycli Dionysiani contineri putaret. Cum enim hoc octo columnis constet, in Ravennatensi quatuor priores, quæ certorum annorum numeros et characteres, zram, puta Christianam, indictionem, epactas et concurrentes complectuatur, emissæ sunt, atque adeo quatuor tantum posteriores quæ ad designandos dies paschales, in orbem redeuntes, sufficere videbantur, apparent, videliert, 1° circulus lunaris, 2° lunæ decime quarte paschales, 3° dies dominice festivitatis, 4' hina hujus diei dominica, et ista quidem non columnis distincta, sed orbiculatim disposita sunt, ut ipso aspectu circulum referant (e). Ipse Norisius rotam suam Ravennatensem pro integro cyclo Diodeperdito habeat (f).

## & XVIII.

Que cum ita se haberent, Cyclum Dionysii nec integrum amplius exstare, nec nisi per conjecturas ejusmodi restitui posse, viris doctis plane credidi, priusquam codicis Digbæani in bibliotheca Oxoniensium Bodleiana inspiciendi copia mihi contingeret. Hoc enim libro verissimas iveadexatrapidos Pionysianarum tabulas, quales ab ipso auctore olim editæ sunt, contineri, quo diligentius anquisivi, tanto certioribus argumentis cognitum indicavi. Cum liber ille præcipuam huic commentationi occasionem præbuerit, non alienum hoc loco videtur, notitiam eius paulo ampliorem quam catalogus ms. Anglize contipolitanse conspicuum, ab Henrico Norisio editum et B net (g) suppeditare. Scriptus est in membrana formæ minoris, illam quam octavam nominamus paululum excedentis; litteris illarum simillimis quas Mabillonius (h) sæculo vm tribuit. Primum in ilio locum tenet cyclus paschalis ab anno Diocletiani 229, hoc est ann. Christi 513, per 20 enneadecaeterides, atque adeo usque ad annum Christi 892 continuatas; ex quibus enneadecaeteridibus sex priores postea proferemus, et ipsissimum Dionysii cyclum constituere demonstrabimus. Illis subjungitur compendiosa quadam temporum supputatio, ab orbe condito usque ad Caroli M. mortem deducta, et calendarium Romanum. cum aureis numeris, sive cyclis Latinorum et Alexandrinorum (i). Sequuntur deinde canones paschales. orationes et epistoke Theophili, Proterii, Cyrilli, Paschasini, Dionysii, aliaque veterum scripta ad cycli paschalis explicationem spectantia, a Regenboldo sacerdote quodam collecta (j). Quibus tandem adduntur argumenta Ægyptiorum paschalia ex versione Dionysii, nonnullis quidem accessionibus aucta et

(a) In præfatione Cycli pasch. ad Petronium. (b) Ita an. Christi 513 additur indictio vin pro vi

VII

Quæ aberratio ita usque ad ultimum cycli hujus aunum continuatur.

Sic pascha anni 566 a die v cal. Apr. transfertur ad calendas April. 567 nn id. Apr. ad prid. id. April. cal. April. xı cal. Maii ad calend. Maii. 568 ad xı cal. April. ıv cal. Apr. xıv cal. Maii ad m cal. April. 583 ad xiv cal. April. 588 ad rv cal. Maii. xıv cal. Maii

95, una cum epochis Syro-Macedonum, Patavii pri-mem edita, et Lipsize 1694 recusa.

(d) Loco dicto, pag. 173 edit. Lips.
(e) Rotze hujusmodi, ut vocantur, paschales in antiquis libris, de temporum ratione scriptis, passim sevize suut. Duorum imprimis codicum, in hoc genere autiquissimorum, recordor, in quibus illæ, Dionysii spistolis argumentisque paschalibus subjectm, aliud agenti obvenerunt; unius, seculo ix scripti, in bibl. Remensi S. Remigii, n. 298, secundum veterem catalogum D. IX; alterius in bibl. Cottoniana. sub imagine Caliguise A. 15.

() Vid. § 15, col. 475, not. (a).
(g) Im catalogo libr. mss. Angliæ et Hiberniæ Oxonii an. 1697 edito, bibliothecze Bodleianze, classe 5, inter codices Kenelmi Dighæi, pag. 80, n. 1664, 63, endex noster his verhis recensetur: Liber sive tractotus admodum antiquus de Ratione l'aschatis, cum

(e) Dissort. de Cyclo paschali Ravenn. annorum D veteri calendario et oratione Theophili Cæsareensis de eadem re, etc.; Proterii epistola, Tractatus Dionysii Exigui abbatis; Computatio Reginaldi sacerdotis; alius tractatus de Titulis paschalibus Ægyptiorum, etc. Hæc omnia antiquissimo charactere exarata sunt, primis Christianorum Saxonum in Anglia temporibus.

(k) Mahillon., de Re Diplom. lib.v, tab. 9, p. 361. (i) Geminum hoc calendarium est illi quod exstat in Bedge Op. tom. I, p. 242, sub titulo: Ephemeris, et apud Petavium, libro vi de Doctr. temp., cap. 5, licet ab utroque in multis etiam diversum.

(j) Ipse nomen suum, paulo post epistolam 2 Dio-nysii ad Bonifacium, his verbis profitetur: Finit tiber de Computatione. Regenboldus, sacerdos de Pentonia, scripsit istum libellum, et quicunque legit, semper pro illo oret. Quæ verba non esse librarii, sed collectoris, vel inde patet, quod non in fine libri posita sunt, sed plura, eadem manu scripta, subsealiorum codicum comparatione discerni possunt. lis demptis, nusquam argumenta paschalia tam integra vidisse memini : unde in his edendis codicem Digbæanum maxime sequemur. Si ætatem libri requiris, exaratus haud dubie est sub initium azeuhi 1x, qued, præter ductus litterarum, ostendit chronologia cyclis subjecta, que, ut paulo ante ostendimas, usque ad obitem Caroli M. et auspicium imperatoris Ludovici Pii procedit (a). Cæterum ex multo antiquieri exemplari descriptus est. Nam primus cycli Dionysiani continuator, sive is Regenboldus, sive alius quicunque fuerit, qui proximas quinque enneadecaeteridas, ab anno 627 usque ad 721 extensas, adjecit, et cujus iosa verba in codice Digherano retenta sant, incunte assculo va, atque adeo primis Christianorum Saxonum in Anglia temporibus, vixit, et anno Christi 616 hoe negotium suscepit, cum ultimæ enneadecaeteridis Dionysianæ linis instaret (b). Quoniam igitur decesa amil ex illa supererant, quibus et ipse librum suum paschalem usui esse volebat, cyclos Dionysianos, anno 626 demum finiendos, suis præmisit, secus ac juniores computistæ, qui post an. 626 cyclos suos ediderunt (c). Simili tamen de causa, sed rarissimo exemplo, etiam secundus continuator, qui cyclos illos paschales ultra an. 721 produxit, omnes quos in priori editione invenerat cyclos retinuit, atque adeo simul etiam Dionysianos, ab omnibus aliis junioribus computistis omissos, in uno fortasse codice Digbarano integros nobis reservavit.

### § XIX.

Cum postea diligenter, data occasione, libros hu-

(a) Verba codicis hee sont : Secundum Julianum spiscopum, ab initio mundi usque ad Christum, computantur anni vccccxxv. Secundum vero Hieronymum. ab Adam usque ad Christum anni v millia et xxix. Ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi usque obitum Caroli et imperium Ludovici, anni sunt DCCCXIIII, et fuit ipso anno indictio vi.

(b) Clare hoc docent verba ejus, quæ proxime post Dienysli epistolam 2 et ante illa quæ not. (j) pretulimus leguntur : Successor Dionysit Dionysius quondam urbis Romæ scientissimus abbas, utriusque linguæ, Græcæ videlicet et Lutinæ, eleganti scientia præditus, paschulium interea rationum decemnovennales numero 5, sagaci ingenio, anteriores composuit cyclos, exordium scilicel sumens ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi 532 anno, indictione x, usque 626 incarnationis annum indictione xiv, memoratorum cyclorum seriem continuam perduxit. Cum igitur memorati viri quintus nune peragatur cyclus, ad cujus supplementum 10 adhuc supersunt anni, nostra prævidet par-

interpolata, que tamen facile cum suis indiciis, tum A jusmodi de computo paschali pervestigarem atque evolverem, maxime in bibliotheca Cottoniana, Colbertina et Remensi, quarum illa inter Anglicanas, hæ inter Gallicas, hoc genere mas. facile locupletissima sunt; non nisi unum invenire potni, in que Cycli Dionysiani retenti fuerint. Est ille bibliotheca Colbertines codex MXX, in -quo, post Dionysii prefationem, sive epistolem ad Petronium, cycli illi decomnevennales eadem columnarum serie (d), et ia nonnullis etiam correctiores ac in codice Digheano, ab anno Christi 532 usque ad annum 1063 perducti, reperiontur: quanquam ultimus Cyrilli eyclus, in codice Digherano Dionysianis premissus, desideratur. Cam vero Dionysius cyclos decemnovennales, non nudos, aut solos, sed cum prologo, argumentis B paschalibus, attisque eo spectantibus, in lucem emiserit; (e) quo ordine bæc omnia disposita foerint, ex aliis antiquis libris paschalibus rectius quam ex Digbzano cognoscas. Quare ad illa ordinanda, pariter ac supplenda et emendanda, præter codiçem Colbertinum, adhibuimus 1° codicem bibliotheca Cottonianæ (quæ bibliothecæ regiæ Landinensi juncta, tota constat libris mss. optimis, magoa cura collectis), in scrinio Caligula A. 15, qui ante rotam paschalenu, supra (f) citatam, præter epistolas paschales Theophili, Cyrilli, Paschasini, Proterii et Dionysii, hujus etiam argumenta paschalia complectitur, licet ad an. Christi 688 accommodata, ex quo simul de libri antiquitate judicare licet (g); 2º codicem S. Remigii Remensem cclax-xxviii, secundum veterem catalo-C gum p. 1x, ubi post libros Bedse de Natura rerum, de temporibus, de mensuris et temporibus, et de ratione

vitas, alios subsequentes cyclos decemnovennalium numero5, ad instar superiorum cyclorum, rationabili dispositione componere. Initium facientes sezcentesimo ricesimo septimo incarnationis anno, indictione xv. usque in septingentesimum et vicesimum primum incarnationis Domini annum, indictione tv, certum præfixum. que positimus terminum. Quapropter monuimus lecto-rem, ut dum præsati venerabilis Dionysti quintus explicitus fuerit cyclus ad nostros subsequentes, ut diximus, cyclos quinque transitum facial, et absque ulla erroris caligine, dies sessissimos paschales, atque lunas per ordinem sida ratione reperiet. Eadem sere verba in codice Remigiano 298, sub titulo: Prologus Felicis, abbatis Gillitani, post præfationem, sive, ut vulgo dicitor, epistolam 1 Paschalem Dionysii Exigui, reperiuntur.

(c) Vide § 15, col. 475, not. (a).

(d) Forma ac dispositio cycli Dionysiani in codice Colbertino talis est:

## PRIMVS CYCLVS DECENNOVENNALIS.

|                 |           | \$ 110 m · O O O O O O O O O O O O O O O O O O |            |      |  |
|-----------------|-----------|------------------------------------------------|------------|------|--|
| [nit <b>ium</b> |           | INDICTI                                        | EPACT#     | CON  |  |
|                 | ANNI      |                                                |            |      |  |
|                 | DV NRI    | O'S ES                                         | LVM.       | CVA  |  |
|                 | MIV IPI   |                                                |            | REN. |  |
|                 | B. DXXXII | x                                              | NULLA      | 131  |  |
|                 | DXXXIII   | XI                                             | <b>X</b> 1 | ▼    |  |
|                 | DXXXIII   | 311                                            | XXN        | ¥1   |  |
| Finis           | :         |                                                |            |      |  |
|                 | MEXIM     | 1.                                             | TVIII      | 91   |  |

(e) Vid. Dionysii Exigui præfat., sub fin.

(f) § 17, not. (c). (g) Exemplis quibusdam ab anno 687 vel 688, in hoc codice, alia et antiqua manu subscriptus est

| CYCLVS<br>LVN.         | Thii <sup>m®</sup><br>Ling         | DIES<br>DOMI<br>NICA                  | LUNA<br>IPSIUS<br>DEEI |
|------------------------|------------------------------------|---------------------------------------|------------------------|
|                        | PASCHÆ                             | PASCHÆ                                |                        |
| XAII:I<br>Yani<br>Xaii | Ron apr.<br>Vib K. ap.<br>Id. apr. | KI ID. AP.<br>VI K. AP.<br>KVI K. AP. | XX<br>XX<br>XX         |
|                        |                                    |                                       |                        |

XV KAL. MAI. XII K. MAI.

annus 525. Unde patet illum cum antiquioribus Dionysli argumentis paschalibus quorum exempla emnia ab an. 525 petita sunt, fuisse collatum. Etsi vero non negarim potuisse argumenta quæ ad an. 688 temperum, item capitula de quibus convecatioom- A genere antiquissunorum, auctoritas probat (d); sod putistæ interrogati responderunt, et epistolas paschales Cyrilli, Paschasini, Proterii, Theophili et Morini, exstat liber Dionyeii Exigui in quo spistola Diony-ii ad Proterium cyclis eius, æque ac in codice Colbertino, præfationis loco præmittitur : et quanquam ipsi cycli decemnovennales compendii causa, ut jam supra observavious (a), omjittantur; tamen argumenta paschalia, Dionysio diserte ascripta, et exemplis anni 791 illustrata, occurrent. Codex ipse sub initium sæculi ix exaratus est (b), 3º Speciatim epistolas Dionysii, et aliorum, paschales, non ex his tantum, sed ex compluribus etiam aliis libris antiquis manu exeratis (c), supplevimus et emendavimus.

## § XX.

Cycli bujus Dionysiani, pariter ac argumentorum B paschalium, que singulis illius columnis respondent, γορλότατα, non mode codicum, quos diximus, in hoc

ab aliquo seculi vii computista accommodata sunt, ctiam a recentiori quodam librario sine mutatione describi ; tamen alia indicia produnt, codicem Cottonianum sæc. viu vel ix non esse recentiorem.

(a) § 17, not. (c).
(b) in extremis tibri paginis have verba legantur: Studio Bertigarii monachi liber S. Remigii; quibus in licatur, illum cura Bertigarii, abbatis S. Remigii, s ib Carolo Calvo, fuisse descriptum. Et in capitulis, de quibus convocati computiste respondisse dicuntur, primum quæritur: Quot annos ab incarnatione Dei usque in præsentem tenere velint? R. DCCCVIIII.

(e) Imprimis ex codice Cottoniano in scrinio Tiber. E. 4, ex codice Bodleiane F. NE, 5, 5, et ex regio Parisiensi, cujus varias lectiones excerpsit du France in Chronico paschali, p. 479.

(d) In codice Diglacano post Dionysii epistolam 2 C

ad Bonifacium, fol. 69, ista leguntur. Successor Dionysii.

Dionysias ..... anteriores composuit cyclos, exordium mmens ab incarnationis Domini nostri Jesu Christi anno BXXXII, indictione X, usque ad DCXXVII incarnationis annum, indictione xiv, memoratorum cyclorum seriem continuam perduzit. Alde reliqua jam supra \$13, not. (b), plenius citata. In codice Colbertino Dionysii præfationi ad Petronium eique subjunctio evelorum tabulis hie titulus præmittitur : Incipit liber Dionys i Exigui. Domino beutissimo et nimium desideralissimo Patri Petronio, etc Eadem plane in co-dice Remigiano, post Morini, episcopi Alexandrini, disputationem de Ratione Paschatis reperiuntur.

(e) Dionysius in epistola 1, sive potius præfatione Cycli sui: Nonaginta quinque annorum hunc cyclum studio quo valuimus expedire contendinus; ultimum ejusdem beati Cyrilli, id est quintum circulum, quia sex adhuc ex eo anni supererant, hi nostro hoc opere præserentes; ac deinde quinque alios, juxtu normum ejnsdem pontificis, imo posius sæpe dicti concilii Ni-

cæni, nos ordinasse profitemur.
(f) Dionysius loco dieto: Quia vero sanctus Cyrillus primum cyclum ab anno Diocletiani centesimo quinquagesimo tertio cæpit, et ultimum in ducentesimo quadragesimo septimo terminavit; nos a ducentesimo quadragesimo octavo anno ejusdem tyranni potius quam principis, inchoantes, noluimus circulis nostris memoriam impii et persecutoris innectere; sed magis elegimus ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi annorum tempora prænotare: quatenus exordium spei nostræ potius nobis existeret, et causa reparationis humanæ, id est passio Redemptoris nostri eviden:ius eluceret.

(g) Vulgaris error est, et jam supra notatus, cyclum Dionysianum initium cepisse ab anno Diock-tiani 217, atque adeo pos remum Cyrilli l'uscha (quod in xu cal. Maii, anno Christi 531, incidit), anno suo

alia etiam, que in tali causa exspectari possunt, indicia evidentissima confirmant. Illud imprimis notatu dignum est, qued quecunque inse Diopysius de hoc opere suo memoriæ prodidit, in codicem Digbæanum. quem præcipue secuti sumus, execte convenient. Exempli gratia: ultimum Cyrilli cyclum, in anno Diocletiani 247 desineutem, cyclis sus se pramisisse scribit (e). Atqui in codice nostro ille et præmissus est, et in anno Diocle iani 247 desinit. Æra Diocletiani, a Cyrillo adhibitæ, Christianam se substituisse testatur (f). At quomodo id factum sit, nusquam clarius quam in hac Cyclorum editione perspicies. Initium cycli se duxisse ostendit ab anno Diocletiani 248, sive anno Christi 532 (g), finem constituisse anno 626 (h), et octo ejus columnas desiguat (i). Utrumque hic clarissime deprehendas. Argumenta paschalia, consulatu Probi Junioris, cyclo

prime complexum juisse. Ita enim post Paulum Forosempronicuscui et alios, ipse Petavius lib. xii de Docir, temp., cap. 2, existimat. At enim at anno ducentesimo quadragesimo octavo Diocletiani se inchoasse, Dionysius ipse, verbis modo citatis not. (c), diserte affirmat; idemque Beda, qui cyclum Diony-sianum legit, de Rat. temp. cap. 55, his verbis testatur : Qui in primo suo circulo quingentesimum trigesimum secundum dominicæ incarnationis annum in capite ponendo, manifeste docuit, secundum sui circuli annum ipsum esse quo ejusulem sacrosanciæ incarnationis mysterium cæpil. Utriusque auctoritute, pariter ac cycli Ravennatis testimonio Petavium confutat Noris. diss. de Cyclo Pasch. Rav., p. 205 seqq. Cum illo autom cyclo Ravenume noster hic quoque, ut in aliis, adamussim conspirat, et boc modo incipit: A. C. DXXXII indict x, epact. nulla, concurr. w, cir-culo lun. xvи, luna xiv Pasch. non. April., Pascha и

id. April. lun. xx.

(h) Non minus de lue quam de initio cycli Diony siani plerique chronologi errarunt, dum illum 533 annorum secerunt, atque sdeo usque ad an. Christi 1063 extenderunt. In quo Scaligerum § 15, not. (e), notavimus. Eum præter cæteros secutus est Caralus du Fresue in pixel. ad Chronicou paschale § 55, p. 28. Petavius, qui in eadem opinione fuerat, et duplicem D.onysio cyclum, alterum majorem 532, alterum minorem, 95 annorum, tribuerat. lib. 11 de Doctr. temp, cap. 67, cum in Dionysii epistolam incidisset, errorem correxit, et ex ea liquido constare professus est, cyclum a Dionysio constitutum fuisse, non anno-rum 532, uti ipse cum plerisque omnibus arbitratus sit, sed unnorum 95, in append. op. de Doctr. temp., pog. 899. Nihilominus patrociniam vulgaris opinionis, jam fe: e derelictum, denuo suscepit Antonius Pagi, ыхив tantum verbis præfationis Dionysiana: : Ad ноstrum punum cyclum, quem ab anno 248 ejusdem Dio letiani incepimus, lector accurrat. Sed recte monet Norisius, de Cyclo Ravennat. cap. 1, p. 161, intelli-gendum hoc loco esse primum cyclum decennorennalem, cujusmodi quinq e integra illa 95 annorum pe-riodus complectebatur. Etenim omni exceptione clariora sunt Dionysii verba: Cyclus iste nonaginta quinque annorum, quem le inna, etc. Si quis sie his quidem acquiescere vellet, omnem objectionum pertuaciam expugnare possent vel sola illa successoris Dionysis verba, quæ ex codd. Digbæano et Remigiano § 18, not. (b), protulimus, ubi disertissime Dionysius ultra annum Christ. 62, indict. xiv, cy-lorum suorum seriem perduxisse negatur. Gemina illis est formula in antiquis libris paschalibus, qui cyclos D onysii, ut prateritos, omittunt, priefationi ejus subjuncia, et ex tribus mss. prolata § 15, not. (b).

(i) Omnes cycli sui columnas, et quidem caslem

lune 15, indictione m, hoc est anno Christi 525, con- A Gregorianum, neque novum calendarium nostrum adscripsit (a). Atqui in codice sæpe dicto atque a nobis bona fide expresso, omnia exempla argumentorum paschalium ab anno illo Christi 525 petita sunt. Quid quod singula loca, partim a Dionysio, partim a Beda et aliis antiquis scriptoribus inde citata, totidem verbis hic reperiuntur, ut in notis ad argumenta paschalia demonstrabimus. Quibus omnibus consensum exactisskaum marmoris Ravepuatensis (b), velut cumulum addere licet.

## § XXI.

Qued si alios non pomituit antiquissimorum populorum inde ab orbe condito fastos et annorum formas studiose persequi, corumque vestigia in omni vetustatis memoria perquirere, si Hebræorum, Chaldæorum, Persarum, Gracorum Romanorumque ca- p lendaria, jam dudum obsoleta et ignota, magna multi cura sibi a situ atque oblivione vindicanda putarunt; si nominatim Bucherio vitio non datum est quod Victorii cyclum, nonnullis tantum in Occidente ecelesiis olim probatum, et mille amplius annorum tenebris obscuratum, in lucem revocavit, et grandi satis commentario exposuit; multo minus hoc, quidquid est, operæ ac studii in cyclo Dionysiano, quo per tot secula universus orbis Christianus, ad constituendam anni rationem, usus est, edendo illustrandoque positum, jure reprehendi posse videtur. Etsi enim hic quoque in Romana Ecclesia jam ante 136 annos, et ab initio sæculi, quod agimus, decimi octavi, in universo imperio Romano abrogatus est;

quas editio nostra exhibet, Dionysius in præfatione his verbis conjunctim memorat : Licet anni Domini nostri Jesu Christi ordinem suum continuata serie custodiant (col. 1), et indictiones (col. 2), per annos 15 solita revolutione decurrant, epactus etiam (col. 3), quas Græci vocant, id est, adjectiones annuas lunares 11, quæ 30 dierum fine in se redeunt, fixis regulis in-venius adnotatas, decemnovennalem quoque recursum (col. 5), et paschales quartas decimas lunas (col. 6), easdem omnium avorum revolutione reperias; tamen tenrem similem constantiæ nequeunt custodire concurrentes dies hebdomadum (col. 4), et dies Paschæ Domini (col. 7), lunaque ipsius diei dominici (col. 8). Singulas has columnas Beda de Rat. comp. cap. 17, et de Rat. temp. cap. 45 seqq., ex instituto describit. Exstant de iisdem eum in Operibus Bedze, tom. 1, pag. 558,

miserunt, hodienum viget. Quid quod ipsa hodienu, præsertim Gregoriana, fastorum ratio, in qua epacte pro numeris aureis assumptæ sunt, veteri methodo et agreorum numerorum doctrina plurimum adjuvatur, ut cum Clavio agnoscit Petavius (c). Ac si vel maxime ubique abrogaretur, saltem propter insignem, quam in veteri chronologia recte dijudicanda affert, utilitatem, minime negligendus esset. Etenim adhuc valet ratio qua Beda seculo viii, ad cyclos Dionysii, jam tum licet præteritos, recensendos, ac operi suo præmittendos se adductum esse scribit: Qualenus legentes quique omnem præteritum paschelis statum temporis inerrabili possint intuitu respicere, alque ad dilucidationem prisca lectionis, annos omnes, qui aliquando in quæstionem venerant, quando et qualci fuerint, evidentius agnoscant (d). Maltos octie errores Scaliger, Petavius aliique eruditissimi de docurina temporum scriptores, si verum Dionysii cyclum inspexissent, vitassent, et inter eos non postremum ac hodienum prope communem, quo æra hodierna Bedæ, ut auctori, tribuitur, et Dionysiana uno anno minor existimatur. Ouid? quod vel hac una de causa monumentum istud nemini non cognitu jucundum esse potest, quod, qua occasione, quo consilio, quo anno, quo auctore, æra illa, omnitus familiarissia, primum invecta, et loco Diocletianeæ adhiberi cœpia sit, clarissime ob oculos ponat, ac præterea unicuique dijudicandi potestatem faciat, quam bene vel male nonnulli cyclum Dionysianum, quem interiisse tamen in nonnullis regnis Christianis, que neque c existimabant, per conjecturas suas restituerint.

tum in codice Digbæano versus hi memoriales:

Linea, Christe, tuos prima est quæ continet anno; Atque secunda tenet cy li quæ milictio cons.et. Servabit numeros epactis tertia certos, Quarta dies numerat septem bissextilia anni. Quinta tibi cyclos lunaris computat anni. Jam quartas decimas designat sextaque lunas. Septima nam Paschie ostendit tempusque dicmque. Listem lunc monstrat novissimus ordo.

- (a) Legatur præfatio Dionysii sæpe dieta, sub fin, et conferantur quæ supra § 11, not. (d), de ætate ejes adnotavinus.
  - (b) De marmore hoc leg. § 17. Sub init. lib. vi de Boctr. temp.
  - (d) Beda, de temp. Rat. c. 63.

## INCIPIT LIBER DIONYSH EXIGUI'.

#### PRÆFATIO D.

patri, Petronio, episcopo, Dionysius Exiguus.

· Inscriptio hæc in codice Remensi 298, et in Colbertino 1020 iisdem verbis legitur.

b Præfatio hæc (ita enim ipsi Dionysio p. 61, vocatur) a Petavio in appendice operis de Doctr. temp., pag. 874, et ab Ægid. Busherio in Com-ment. de Doctr. temp., pag. 485, titulo epistolæ 1 Dio-mysii Exigui de Ratione Paschæ, edita, a nobis vero

luitio tomi col. 19, hanc epistolam exscrips mus, jam de pretiosissima Guillelmi Jani editione reperienda des-perantes, quam serius cum alus omissis in supplementa vicem recudere meditabamur. Hic antem illam ipsam epi-

Domino beatissimo et nimium desideratis imo D Paschalis festi rationem, quam multorum diu frequenter a nobis exposcit instantia, nunc, adjuti

> cum pluribus aliis codd. mss., nominatim Bodleiano F. N E, 3, 5, qui in catalogo mss. Augliæ recenscur p. 122, num. 2372; Cottoniano, Tiber, E, T, et Dibeano 65 collita est, non neglectis variis lectionibus, quas Carolus du Fresne in Selectis ad illustrationem chronici paschalis num. 22, p. 479, ex codice Pari-siensi excerpsit. Compendii causa in notis codicem

> stolam reponere uon dubitavimus cum propter integritatem operis tum etiam propter notarum copiam quibus m Lac editione locupletatur. Enz.

precibus vestris, explicare ouravimus . Sequentes A rum etlam cursum præserunt errore notabilem. per omnia venerabilium trecentorum et octodecim pontificum b, qui apud Niczeam, civitatem Bithynize, contra vesaniam Arii convenerunt, et jam rei hujus absolutam veramque sententiam; qui quartas decimas lunas paschalis observantize, per novemdecim amorum redeuntem semper in se circulum, stabiles immotasque fixerent , que cunctis sæculis, eodem quo repetuntur d, exordio, sine varietatis labuntur oscursu. Hanc autem e regulam præfati circuli, non iam peritia sacculari i quam S. Spiritus illustratione sanzerunt, et velut anchoram firmam ac stabilem nuic rationi lunaris dimensionis apposuisse cernuntur. Quam postmodum nonnulli s vel arrogantia despicientes, vel transgredientes inscitia h, Judiaeis inducti fabulis i, diversam atque contrariam B forman festivitatis unicæ i tradiderunt. Et quia sine fundamenti soliditate non potest structuraulla consistere, longe aliter in quibusdam annis dominicum Pascha et lunæ computum præfimere maluerunt, inordinatos circulos ordinantes k; qui non solum nullam recursus stabilitatem, ve-

regium Parisiensem per A, Bodleianum per B, Cottonianum per C, et Digbæanum per D, Colbertinus enim et Rhemensis cum Parisiensi fere conveniunt, ut si unum ex his noris, omnes noveris.

• D, curamus.

b C addit exempla.

· Quid Patres Niczeni de tempore Paschatis celebraudi constituerint, in Historia cycli Dionysiani, § 6, ostendimus, et simul hunc Dionysii locum ex-

4 Hanc lectionem omnes codices nostri confirmant, C nt adeo falsi sint qui substituunt, reponuntur.

In D autem deest.

Vocem hanc ex A et C reponimus pro : singulari, quod est in aliis.

· Credas de Scaligero vaticinari Dionyslum; qui disponendi ac celebrandi Paschatis rationem ex Judaico computo præscripsit : nec aliter censuit rite eragi posse, nisi recutitorum ille cyclus in usum peragi posse, nisi recultion and the control bearing venirel, quod satis lib. v de Doctr. temp. refutatum est. PETAVICS.

La C. cæteri, inscientia.

i lanuit cyclum veterem Latinorum 84 annorum, multis quondam Ecclesiis occidentalibus usitatum, et a Judzeis primum acceptum, licet postea in nonnullis mutatum et emendatum. Judzes enim cyclum 84 annorum ex periodo Calippica et ogdaeteride compositum, jam sub imperio Syromacedonico adhibuisse, ad Pascha, aut potius tempus novilunii, rite indagandum, refert Epiphanius, hæresi 51 Alogorum. Leg. Æg. Bucherii commentar. in Victor. Can. pasch., cap. 6, p. 132 et 140, et Noris. singulari di s. de paschali Latinorum Cyclo.

A, antique.

k lia omnes nostri mas., Bucherius tamen alios legere monet ordientes.

1 C. Archiepiscopi

" Vid. Hist. cycli Dionys., § 8.

C, Alexandrini.
Vid. Hist. cycli Dionysii, § 9.

₽ lb., § 10.

C et D, reverenda; A, reverenda.

la A. Alii, desciverunt.

Ita Gallici codd.; sed Anglicani habent circulum. Lege cap. 67 et 68 libri xi de Doctr. temp. Inde acies falsum esse Geonadium, qui a Niceno concilio conditum fuisse putavit annorum 95 cyclum, eumdemuse Theodosio principi oblatum a Theophilo.

Sed Alexandrinæ urbis archiepiscopus 1 B. Athauasius m, qui etiam ipse Nicæno concilio, tunc S. Alexandri n pontificis diaconus, et in omnibus adjutor, iuterfuit, et deinceps venerabilis Theophilus et (yrillus P ab hac synodi veneranda q constitutione minime discesserunt r. Imo potius eumdem decemnovennalem cyclum , qui enneacaidecaeteris Græco vocabulo nuncupatur, soilicite retinentes, paschalem cursum nullis diversitatibus interpolasse monstrantur. Papa denique Theophilus t, centum annorum cursum Theodosio seniori principi dedicans, et S.

Cyrillus, cyclum temporum nonaginta et quinque annorum componens, banc sancti concilii traditionem, ad observandas quartas decimas lunas paschales, per omnia servaverunt. Et quia studiosis et quarentibus scire quod verum est debet ejusdem circuli regula fixius inhærere, hanc post præsationem nostram credidimus ascribendam.

Nonaginta quinque igitur u annorum hunc cyclum , studio quo valuimus expedire contendimus. ultimum ejusdem B. Cyrilli, id est, quintum cy-

Atqui Cyrntus, Theophili successor, hune prinum fabricatus est; ut hic Dionysius indicat. Petayius.

u Ita D. In C deest; in aliis legitur, autem.

▼ De Cyclo Dionysiano multa et ab ali:s dicta sunt, et a nobis variis in locis allata; quorum sun-mam non alibi opportunius quam ad ipsa Dionysit verba colligemus. Annus Alexandrinus (Inde enim disputandi sumatur initium) quatuor mensibus civilis Romanorum anni primordium antecedit; ccclesia-stici vero, qui a Paschate proficiscitur, mensibus amplius septem. Rursus Dionysius Exiguus annos cycli sui a decima quinta luna paschali orsus est, ut ex epistolæ 2 digrammate liquet. Quare paschalis neomenia anni finem, Pascha ipsum anni primordium occupat. Jam vero Cyrillus cyclum suum inchoasse dicitur ab anno Diocletiani 153, qui apud Alexandri-nos cœpit a 29 die Augusti, in anno Christi 436, cyclo lunæ Romano 19, Alexandrinæ vero 1 ineuntc. Unde primum pascha Cyrilliani cycli fuit anni Christi 437. Post expletas enneadecaeteridas quatuor, et annos 13 de quinta, hoc est, confectis annis 89 de ennenecontapentaeteride Cyrilli, Dionysius Exignus. cum labem cycli istius animadverteret, animum adjecit ad emendandum. Scribit enim epistola 2, sex adhuc annos de Cyrilli quinta enneadecaeteride reliquos esse. Ergo inter Pascha anni Christi 525, indictionisque m, et anni 526, indictione IV, commentabatur ista Dionysius, ut ex ejus verbis intelligitur, quæ lib. xit, sub finem capitis 3, castigavimus ex Mariano Scoto. Postremum Pascha Cyrilliani cycli incidit in annum communis æræ 531, labente anno Diocletiani 247 (potius 248) aureo numero xix; ideo primus annus cycli Dionysiani initium habuit a decima quarta paschali, quæ est xv cal. Mai., sive dies 17 April.; ac neomenia, ut ita dicam, anni primi Dionysiani est illa ipsa decima septima dies Aprilis. Quod cum Beda ceterique hactenus non animadvertissent, Dionysianam æram atque cyclum uno anno labefactarunt. Primus annus cycli Dionysiani coepit anno periodi Julianæ 4712, aureo numero xxx; desiit autem anno 4713 die 5 April. Sed omnino videnda sunt quæ lib. xII, c. 2 et 3, de hac re scripsimus. Peta vius.—Errasse hic Petavium, ipsa veri Cycli Dionysiani a nobis editi inspectio docet. Verum cst, Dionysium in epistola ad Bonifacium annos NB, LUNARES numerare a luna 14 paschali, que anno Christi 5. 1 fuit dies 17 April., dum videlicet experimentum capere docet, utrum luna 14 sive terminus paschalis, anni clum . quia sex alhue ex co anni supercrant, in A decurrant, opactas ctiam, quas Gracci vocant, id est. nostro hoc opere preferentes; ac deinceps quinque alios juxta normam ejusdem pontificis, imo potius sæpe dicti Nicæni concilli, nos ordinasse, profitemur. Quia vero S. Cyrillus primum cyclum ab anno Diocletiani centesimo quinquagesimo tertio cœpit et ultimum in ducentesimo quadragesimo septimo terminavit, b nos a ducentesimo quadragesimo octavo anno ejusdem tyranni potius quam principis, inchoantes, noluinus circulis nostris memoriam impii et persecutoris innectere, sed magis elegimus ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi annorum tempora prænotare; quatenus exordium spei nostræ notius nobis existeret, et causa reparationis humanæ, id est, passio Redemptoris nostri, evidentius elu-

Hoc præterea lectorem putavimus admonendum, quod circulus iste d nonaginta et quinque annorum, quem fecimus, cum, finito tempore, in id ipsum reverti cœperit, non per omnia propositam • teneat firmitatem. Nam licet anni Domini nostri Jesu Christi fordinem suum continuata serie custodiant, et indictiones per annos quindecim solita revolutione

de quo quaritur 532 recte investigatus et constitutus sit. At perperam hinc infertur primum amum cycli Dionysiani, secundum æram Christi numeratum, qui N B. SOLARIS est, ex mente Dionysii, initium habuisse ab illa 14 luna paschali anni 531. Quod mirum est Petavium et tot alios eum secutos non animadrer-

- a ita A et B. Alii, circulum.
- C, elucesceret.
- . A, cyclus ipse.
- A, præpositam.
- Laterculus Dionysianus octo vet novem versibus ernstabat, etc. Adnotationem hanc Petavii jam supra in Hist. cycli Dionysiani, § 15 nota (a) attelimus, et quid in ea vere, quid falso de forma cycli Dionysiani conjecerit, indicavinus.
  - C, eadem.
- 8 Explicatum hoc est lib. n de Doctr. temp., cap. 67, p. 226 et 227. PETAVIUS.
  - A, septimanæ.
  - i A, Dominicus.
- l Vide quæ ad hanc locu u disputat Petavius, lib. n de Docir. temp., c. 67.
  - A et C, septimanarum; alii, septem dierum.
  - 1 C, septimo.
  - m B et C, recursu.
  - " C, deficiat.
  - C, bis.
- P Ita initio cycli Dionysiani an. Christi 532, cyclo D solis 19, D C anreo numero 1, paschafis dominica dies signatur at id. Apr., luna xx; verum evoluto cyclo annorum xcv, anno Christi 627. Dominica paschalis in cyclo Isidori notatur prid. id., id est die xu Aprilis, tuna xxi, ac proinde, quod bissextus anno Christi 532 inseritur, in repetita periodo, ut ait Dionysius, Pascha Dominicum cum sua luna vario modo rationis occurrit, cum illud in proximum diem descendat, ac luoze selas augeatur. Sed major etiam variatio accidebat, quoties anno bissextili luna de-cima quarta Paschalis, incidens in diem dominicam, festum in proximam dominicam ac Innam xxi transmittebat. Tunc enim in cyclo instaurato Pascha in anteriorem hebdomadem retrocedebat. Ita anno bissextili Chri ti 448, cyclo solis 9, BC, lunæ xu, in cyclo Cyrilli neomenia paschalis affixa, secundum canones Alexandrinos, diei xxn Martii

adjectiones annuas lunares undecim que triginta dierum fine in se redeant, fixis regulis invenias admustas, decemnovennalem quoque recursum, et paschales quartas decimas lunas, easdem s omnium 2000rum revolutione reperias; tamen tenorem similem constantize à nequeunt custodire concurrentes dies hebdomadum i, et dies Paschæ Domini I, iunaque ipsius diei dominici 1. Concurrentium autem bebdomadum k ratio, quæ de solis cursu provenit, septeno l'annorum jugi circuitu terminatur. In que per annos singulos unum numerare curabis; in so tantununodo anno in quo bissextus fuerit, duos adjicies. Oux causa etiam facit ut non per ompia circulus iste nonaginta quinque annorum suo recur-B sui " concordari videatur. Nam cum in cæteris annis non dissentiat ", in illis o sofis, in quibus se bissextus interserît P. Pascha dominicum cum sua luna vario modo rationis occurrit 4. Sed bi qui ordine fixo 4 per omnia decurrent tempora, mobilium casum sua stabili circuitione sine ulla possunt difficultate dirigere. Et ideo post expletionem xcv annerum!. cum harum rerum diligens ad exordium redire vo-

prodebat lunam die 4 Aprilis, dominica; unde dilatum Pascha in diem zi Apr. luna xxx. At post annos xcv, videlicet anno Christi 543, codem cyclo lunæ xii, solis xx, lit. D, luna decima quarta paschalis in cyclo Dionysiano signatur 11 non. Apa. Pascha autem noris APR. LUNA XV, ac proinde Pascha mia rius hebdomade, sive sex antra diebus, quam anno prius hendomade, sive sea ann a dictur, quanta 448 celebratum fuit. Noais. diss. 3 de Cyclo paschali, C p. 165.

q D, decurrit

r Concurrentes Cyrilli, nec nou litteræ dominicales, propter labem cycli, tenorem saum retinere non poterant. Ob id aliam seriem Dionysins appoeuerat concurrentium et litterarum; initio ab anno primo ennenecontapentaeteridis suze ducto, qui est an. Christi 531. Unde pro eo, quod in mss. et apud Bedam legitur : mobilium casuum, omendandum censuimas casum. PETAVIOS. - Dupliciter hic erravit Petavius, primo, dum seriem concurrentium et litterarum dominicalium simul Dionysii cyclo Insertam fuisse credidit. Vid. Hist. cycli Dionys. § 16. Deinde, dum bujus initium ab anno vulgari 531 repetitum fuisso scripsit Vid. ejusd. Hist., § 20, et col. 48; not. (g).

· Ita B et D : rectius certe quam casaum, ut est apud Bucherium. Loquitur enim Dionysius mobilium dierum paschalium, ut observat Norisius loc. cit. p. 1 9. Recte igitur hic conjecis et emendarit Petavius. In C multo aliter legitur, immobilium cursum.

¹ Cyclis suis quinque Dionysius præfixerst ultimuu Cyrilli, de quo sex erant anni residui. Admonet igitur, ut expletis annis suis 95, redeatur ad idem initium, non cycli Cyrilli quinti, sed primi sui. In quo perdifficilis inest quæstio. Videtur enim bionysius cyclum annorum 95 talem existimasse, ut in orben ferias, et paschales dominicas, ac lunee dies repræsentaret. Quod tamen paucis ante versibus negaverat; et res ipsa sieri non posse demonstrat; ut ex laterculo disces, quod lib. xi de Doctr. temp., p. 227. descripsimus. Itaque prefationis il ins auctor, que apud Bedam circulis Dienysii pradigitur, primum illum Dionysii Cyclum, ad quem confectis annis 95 recurrendum esse monuit, de cyclo magno 532 annorum interpretatur. Verum nihil ejusmodi Dionvsianis ex verbis execulpi potest. Nam primum cyclum suum appellat eum quem a se conditum prolo ante dixerat, annorum quinque et nonagina. Credidorim bis necessario proposuimus, sed ad nostrum primum vigilanter excurrat; et ordine quo diximus per cos qui firmum cursam retinent, corum b progressum, qui videntar titubare, sustentet .

Illud quoque non minori d cura notandum esse censuimus, ne in primi mensis agnitione fallamur. lline enim pene cunctus error e discrepantize paschalis exoritur, dum temporis initium ignoratur 1. Nam cum Dominus omnipotens hanc sacratissimam solemnitatem celebrandam filiis Israel, qui ex Ægyptia servitute liberaliantur, indiceret, ait in libro Exodi ad Movsen et Aaron in terra Ægypti: Mensis iste principium mensium, primus erit in mensibus mai. Itemque ibidem b : Primo, inquit, mense, deazyma, usque ad vigesimum primum ejusdem ad vesperam. In Deuteronomio i quoque idem legislator Moyses ita populum de hac re commenet, dicens: Observa mensem novarum frugum, et verni primum temporis, ut facias pascha Domino Deo tuo, queniam in isto mense eduxit te Dominus Deus tims de Aigypie nocin k. Tanta hac auctoritate divina claruit. primo mense, decimo quarto die, ad vesperam, usque ad vigesimum primum, festivitatem paschalem debere celebrari. Sed quia mensis hie unde sumat exordium vel ubi terminetur, evidenter ibi non legi-

equidem, Dionysium ad eumdem cyclum 95 annorum, concurrentium, litterarun. dominicalium, dominicarum paschalium ac lunæ dierum geminatos apposuisse versus; et notasse, quibus vertentibus cyclis, quas concurrentium ac litterarum, etc., series C capienda foret. Fortassis etiam ex periodi Victorianae annorum 532 methodo illas ipsas mutabilium characterum series ascripsit. In cyclo magno Victorii en-nenecontapentaeterides sunt quinque solidæ, eum annis 57, sive cyclis tribus. Sex igitur istiusmodi versus Dionysius instituit, qui concurrentium, litterarum, etc., ordinem continebant. Anno Christi 437, quo primum Cyrilli pascha fuit cyclo solis 26, littera deminicalis erat C, concurrentes 4, pascha die 2 Aprilis. Evolutis 95, anno Christi 532, concurrentes fuemunt 4, littera dominicalis D C. Sed bissextilis rationem conturbat. Quippe anno quarto cycli Cyrilliani, qui est Christi 440, littera fuit G F, cyclo solis 1, lance 4, concurrentes Martio mense 1, pascha die 7 Aprilis. At anno quarto cycli primi Dionysiani, qui fuit Christi 535, littera dominicalis erat 6, concurrentes 7, pascha die 8 Aprilis. Itaque non redeunt in orbem annales characterismi post annos 95. Nam et aulatim discrepantia major existit, ut ex laterculo libri n. pag. 227, patet. kleo diversos characterismorum istorum ordines ad ennénecontabentaeteridem sum Dionysius accommodavit, quas sine dubio, ex majora cycli methodo, uti diximus, accepit. Peta-vius. — Vanæ sunt conjecturæ, quibus difficilem, quans sibi fingit, quastionem solvere constur Peta-vius. Iis omnibus supersedere possumus, si, non dicam, cyclum Dionysii, Pelavio ignotum, sed vel ipam hanc præfationem illius diligentius inspiciamus. Nam cum cyclum suum 95 annorum, non pen ounia propositam firmitatem tenere, dixisset, luculenter ostendit, quænam cycli sui columnæ illam firmitatem teneant, que minus. Ad illas videlicet refert 1º annos Christi, 2' indictiones, 5º epactas, 4º circulum decemuovennalem, et 5º lunas 14; ad has, 1º concurrentes, 2º dies Paschæ, 3' lunam diei de dies de lunam de d Expletis igitur 95 annis, ad primum cyclum NB. vi-

lucrit, non ad quintum cyclum S. Cyrilli, quom no - A tur, præfati venerabiles 1 trecenti et octodecim pontifices autiqui moris observantiam [et ] exinde a sancto Moyse traditam, sicut in septimo " libro Ecclesiasticae refertur Historiae, solertius investigantes, ab octavo idus Martii usque in diem nonarum April. º natam lunam facere dixerunt primi mensis exordium; et a duodecimo die calendarum April. usque in decimum quartum calendas Mai. lunam decimam quartam solertius inquirendam?; quæ quià cum solis cursu non 4 æqualiter volvitur, tantorum dierum spatiis, oecursum vernalis æquinoctii consequatur r, qui a duodecima calendarum Aprilium die. cunctorum Orientalium sententiis, et maxime Ægyptiorum, qui calculationis pre omnibus gnari sunt, specialiter adnotatur. In quo etiamsi Iuna decima cime quarte die mensis, ad vesperam i comedetis B quarta sabbato contigerit, quod semel in nonaginta quinque appis accidere manifestum est, sequenti die dominico, id est undecimo cal. April. luna decima quinta, celebrandum Pascha eadem sancta synodus sine ambiguitate firmavit, boc modis omnibus admoness, ut ante duodecimum calend. April. lunam de . cimam quartam paschalis festi nullus inquireret; quam non primi mensis, sed ultimi, esse constaret.

> Sed nec hoc prætereundum esse putavimus 1, quod nimis errant qui lunam peragere cursum sui circuli triginta dierum spatiis æstimantes, duodecim

> gilanter, et ita recurrere jubet, ut per eos cyclos, qui firmum cursum retinent, corum progressus, qui videntur titubare, sustentetur, sive secundum leges cycli Alexandrini, quas vocat argumenta paschalia, constituatur.

C, ex.

C, corumque. C, sustinet. D, sustinent.

C, minima.

C, error cunctis.

Quatuor hac proxima vocabula in A desaut, Exod. xII, 2.

Ibid., vers. 18.

i Ita C'et D: rectius fortasse quam alii, qui habent vesperum.

Deut. xvi, 1.

A. nocte.

1 Hanc vocem addunt A et C.

m In C recte, ut videtur, deest.

In C legitur, IIII.

C, in non. April.

P C, investigandam

9 C, quia non solis cursui æqualiter, etc.

A. non seguatur

Notetur hoe Dionysii, imo Nicani concilli, decretum, contra Scaligeri, Calvisii et id genus calcadarii artificum dogma; qui luna 15 Pascha celebrari nelas putant. Etenim cum luna 14 in sabbatum incidit xıı cal. April., hoc est die 21 Martil, postridie Pascha peragetur. Id non nisi lunæ cyclo vel anreo numero xvi evenire potest; cycloque solis 3, aut 20, aut 25. Itaque quater in tota periodo Victoriana contingit, ut in annis Christi 72, 319, 414, 509, qui sunt prioris periodi, in secunda vero annis Christi 604, 851, 1041, 1136. Proinde semel in ennenecontapen-taeteride Cyrilli, et in Dionysiana semel item accidit. In bac, anno ipsius exxiii, qui est Christi 604. Petav.

1 Memorabilis hic locus. ex que, atate illa Dionysii, discimus quosdam fuisse qui lunarem mensom 30 diebus circumscriberent, quæ fuit veterum maxime Græcorum persuasio, uti lib. 1 de Poctr. temp., cap. 7, demonstravimus. l'ETAVIUS.

lunares menses, in trecentis sexaginta diebus nume- a salutifera solemnitate peschali, excommunicandus et rant, quibus etiam quinque dies adjiciunt, quos intercalares appellavit antiquitas, ut solarem annum adimplere videantur; cum diligens inquisitio veritatis ostenderit, in duobus lunæ circulis non sexaginta dies, sed quinquaginta novem debere numerari. Ac per hoc in duodecim lunaribus mensibus trecentorum quinquaginta quatuor dierum summam colligi. cui epactas Ægyptii annuas, id est undecim dies accommodant: ut ita demum lunaris emensio a rationi solis adæquetur. Unod verissimum esse atque certissimum, supra scriptorum Patrum sententia comprobetur, qui juxta hanc Ægyptiorum calculationem, quartas decimas lunas paschalis observantiæ tradiderunt. Sed nonnulli tantæ subtilitatis, sive potius sanctionis ignari, dum alia supputationis argumenta R promeruit. His non dissimilia venerabilis papa Leo, perquirunt b, a veritatis tramite recedunt c. Unde plerumque contingit d ut quam e sæpe dicti Patres decimam quartam lunam ponunt, eam isti decimam quintam suspicentur; et quæ vigesima prima est, vigesimam secundam esse pronuntient. Sed nobis, quibus amor et cura est Christianæ religionis, a tantorum pontificum constitutione i pulla prorsus oportet ratione discedere; sed præfixam ab his paschaleun regulam sincerissima convenit devotione s servare.

Quanta vero in Ecclesiis toto terrarum orbe diffusis horum Patrum nitamur auctoritate, non labor est ostendere, cum sanctum concilium apud Antiochiam b post tempora non ita longe conveniens, eerum primitus definitionem quam de paschali ratione prottilerunt i nullo modo violandam esse censuerit. C diversum. Desique in sanctis canonibus sub titulo septuagesimo nono, qui est primus ipsius Antiocheni concilii, his verbis! invenitur expressum: Omnes qui musi fuerint dissolvere definitionem sancti et magni concilii quad anud Nicwam cangregatum est, sub præsentia piissimi et venerandi principis Constantini, de

· : G, dimensio.

de Ecclesia pellendos esse censemus 1, si tamen consentiosius 1 adversus ea quæ bene sunt decreta perstite rint. Et has quidem de laicis dicta sint. Si quis qutem sorum qui præsunt Ecclesia, aut episcopus, aut preabyter, aut diaconus, post hanc definitionem tentaverit, ad subversionem populorum et Eeclesiarum perturbationem, seorsim colligere, et cum Judais Paacha celebrare, sancta synodus hunc alienum jam hinc= ab Ecrlesia judicavit: quod non solum sibi, sed plurimis causa corruptionis ac perturbationis exofilerit. Nec solum a ministerio tales removel, sed etiam iti . qui post damnationem kujusmodi communicare o tentaverint, damnati sunt P, omni quoque extrinsecus honore privati, quem sancta regula a et sacerdotium Dei sedis apostolicæ præsul, pronuntiat, dicens: Contra statuta canonum paternorum, que ante fongissime ætatis annos in urbe Nicaa spiritalibus sunt fundata decretis, nihil cuiquam audere conceditur; ita ut si mis diversum quid velit decernere, se potius minuat quam'illa corrumpat. Qua si, ut oportet, a cunctis pontificibus internerata serventur, per universas ecclesias pax crit et firma concordia. Et iterum : In omnibus, inquit, ecclesiasticis causis, his legibus obsequimar, quas ad pacificam observantiam omnium sacerdatum, per trecentos octodecim episcopos Spiritus sanctus instituit; ita ut etiamsi multo plures aliud quam illi statuere decernant, in nulla reverentia sit habendum quidquid fuerit a prædictorum constitutione

Sufficienter, ut putamus, cunctis indicitur no deinceps aliter quam a sanciis constitutum est Patribus sacratissimum Pascha celebretur. Quod si testimonia tantorum secerdotum forsitan quis obstinata mente despexerit, etiam in historia ecclesiastica paria breviter intimata reperiet; multorumque

nes existimabant : tametsi minus ad paschalem Ecclesise ritum faceret hæc illorum émpléses. Paravus. · Ita ex B et C scribinus, pro quando, quod est

in aliis.

Quatuor has voces, a Petavio et Bucherio omissas, ex C et D supplemus. Posterior etiam addit : 13 nulla, etc.

s Ita ex B et C et D scribimus, pro observatione,

quod est in editis.

h In editis hic perperam legi:ur Niceam, quod sensui pariter ac mss. B, C et D repugnat, exquibus veram lectionem restituimus.

i Sic B et D. Alii, protulerant.

- 1 Canon iste concilii Antiocheni primus, in Codice canonum Ecclesize universee, quein Christoph. Justellus edidit, est LXXX,
  - k B et C, censuimus.
  - 1 Ita C. Alii, contentiosi.
  - m Hinc in C deest,
  - n C, illos.
  - o C, communicatione.
  - P C, damnandos.
  - C, privari.
- Leo epist. 55 ad Pulcheriam Augustam. Ibi vero S. Leo non de paschalibus decretis agit, sed de diœceseun limitibus, quos innovare volebat Anatolius, Constantinopolitanus episcopus. Lege epistolam.

b C, requirunt. C, recesserunt.

<sup>4</sup> Non dubium est istos qui hic a Dionysio reprehenduntur, astronomicas tabulas secutos esse, ac προήγησεν animadvertisse. Anno Christi 325, aureo numero us, novilunium medium incidit in diem 30 Martii, feria 3, hora 23, 34' a media nocte in borizonte Regiomontano. Itaque neomenia paschalis fuit die 31 Martii: quo in die obsignata est a Nicæna D synodo plenilunium medium die 14 Aprilis, feria 1v, hora 17, 56. Igitur terminus in die 13 Aprilis defixus est, quæ luna xiv tum erat. Anno vero Christi 534 eodem cycle lunse nr, novilunium medium Regiomonte die 30 Martii, feria 5, hora 13, 31', plenilu-nium die 14 A rilis, feria 6, hora 7, 53'. Verum queniam annus 534 secundus est post bissextilem, prior autem illi proximus ab eodem; ideo sex horis ablatis ex posteriore, si eumdem cum priore ordinem teneret in Juliano quadriennio, contigisset novilunium hora 7, 31', ut προήγησις constata sit horarum 46 circiter in annis ducentis. Proinde neomenia lunaris astronomica conveniebat in diem 31 Martii, decima querta in diem 12 April. Quæ causa fuit cur nonnulli Dionysii tempore lunam illam xv putarent, qua Niceno seculo fait xiv. Itaque castigandi non erant, nisi quatonus civilem et ecclesiasticam observationem privata auctoritate labefactabant. Nam alioqui recte de luna ipsa secundum astronomicas ratio-

cujus supra meminimus, haec eadem vulgata cognoscet. Id ipsum vero Epistola sancti Proterii, Alexandrine urbis episcopi, ad eumdem papam Leonem, pro hac eadem paschali quæstione directa, testatur. Quam ante hos annos transferentes e Græco, huic operi adnectendam esse prespeximus. Nec non et argumenta Ægyptiorum sagacitate quæsita subdidi-

\* Titulorum voce Dionysius intelligit octo illas columnas quibus cyclus eius constat. Beda in libro de Temp. Ratione illas modo appellat versus, cap. 45; modo erdines, cap. 46; modo fineas, cap. 48; modo metas, eap. 60; modo tiulou, un cap. 59, uni: Septimo, inquit, decemmenentalis circuli titulo dies

relatione pontificum, et maxime beati Athanasii, A mus, quibus, si forsitaa ignorentur, paschales tituli a possint facile reperiri; id est, quotus sit annus ab incarnatione Domini, et quota sit indictio, quotus etiam lunaris circulus, sive decemnovemalis existat, cœterique simili b supputationis compendio requirantur c. Orantem' pro nobis beatitudinem vestram divina gratia custodire dignetur.

Explicit præfatiod.

Pasches dominicas comprehenditur.

- b C, similis,
- c C, requiruntur. Rhemensis, requirentur.
  d His verbis præfatio concluditur in codd. Remi-giano 298 et Colbertino 1020.

# CYCLUS DECEMNOVENNALIS DIONYSII.

Incipit cyclus decemnovemanie, quem Grzei Enneacaidecacterida vocant, constitutus a sanctis Patrilus, in quo quartas decimas paschales omni tempore sine ulla reper es falsitate; tantam memineris annis singulis, qui cyclus lunæ et qui decemnovennalis existat. În præsenti namque tertia îndicito est, consulatu Probi junioris, tertius decimus circulus decemnovennalis, decimus lunaris est a.

| ANNI<br>Diocletiani. | QUÆ SINT<br>Indictiones. | EPACTE,<br>1D EST AU-<br>JECTHONES,<br>LUME. | CONCURREN-<br>TES DIES. | QUORUS SIT<br>LUNA CIR-<br>GULUS. | QUÆ SIT LUNA XIBI<br>PASCHALIS. | DIES DOMINICA<br>FESTI VITATIS.   | PONTINCI -<br>PIEI<br>PONTINCI -<br>GUOTA SIT |
|----------------------|--------------------------|----------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------------|
| CCX XX               | vi<br>Vii                | nulla<br>1                                   | i<br>ii                 | z <del>di</del><br>Zvii           | non. april.<br>viii kal. april. | vii id. apr.l.<br>iii kal. april. | xvi<br>xviM ·                                 |
| CCXXXI               | viii                     | xvii                                         | iii                     | xviiii                            | id. apr <b>i</b> l.             | ziji kat. mai.                    | XX                                            |
| CCXXXX               | viiii                    | tii                                          | ▼                       | i.                                | iiii nou. april.                | iii now. april.                   | xv                                            |
| <b>CCRMX</b> Mi      | x                        | niği.                                        | ₹i                      | ₩.                                | xi kal, april.                  | vi kal. april.                    | x vH                                          |
| CCXXXIII             | xi .                     | 7.PF                                         | vi <b>i</b>             | iii                               | iiii id <b>. ap</b> ril.        | xvii kak mai.                     | x vi iii                                      |
| CCXXXA               | xii                      | vi∙                                          | i                       | · imi                             | iii ka!. april.                 | ii kat. april.                    | XΨ                                            |
| CCRRRAI              | xiii                     | <b>XV</b> ii                                 | iii                     | ₩.                                | xiiii kat. mai.                 | xiii kal. apr l.                  | xv ogd.                                       |
| CCZZZA               | xiili                    | Krviii                                       | iiii                    | wi.                               | vii id. april.                  | iii id. <b>sp</b> ril.            | X WI'I'                                       |
| CCXXXVIII            | XA                       | vi <b>iř</b>                                 | <b>V</b>                | vii.                              | vi kat. <b>a</b> pril.          | iii non. april.                   | xxè                                           |
| CCXXXAIIII           | į.                       | XX                                           | <b>v</b> i              | viji                              | zvii kat. mai.                  | zvi kat. mai.                     | 34                                            |
| CEXT                 | <b>j</b> i               | i                                            | i.                      | viüi                              | ii non. <b>a</b> pril.          | vii <b>id. ap</b> ril.            | x <b>v</b> ii                                 |
| CCILL P              | iii                      | xii                                          | <u>ii</u>               | X.                                | ix kal. april.                  | iii kal. april.                   | XX                                            |
| ccxfii e             | Hii                      | lii.                                         | <u>lii</u>              | XÌ.                               | li id. april.                   | xiii kai mai.                     | x x <del>i</del>                              |
| ccxeili              | v,                       | iiil·                                        | iii                     | xii                               | kal. april.                     | ii non, spril.                    | xvii                                          |
| CCALIM               | vi                       | Vi                                           | vi.                     | wiji<br>                          | xii kal. april.                 | vii kak april.                    | x vilil                                       |
| CCXLA                | vii                      | ∀ii                                          | . <b>∀</b> ii           | zi <del>lli</del>                 | v id april.                     | λ <b>vi</b> i kal. mai.           | *x                                            |
| CCXTAI               | viii                     | i.                                           | i,                      | XV.                               | iiii kal. april.                | ii kal. epril.                    | ΧVĖ                                           |
| CC#LVII              | viiil                    | ii ·                                         | ji                      | XVi                               | zv kal. mai.                    | zii kät./mai.                     | xvii hend.                                    |

\* Bodem ordine et ii dem verbis inscriptio hæc post præfationem Dionysii reperitur in codd. modo dictis, et regio Parisiensi, quo Petavius t. Il de Doctr. temp., p. 889, se usum esse ostendit. Ex his solus Colbert nus ipsum quoque cylum Dionysii ab anno Christi 532 exhiber, quem proinde hic cum Digbæa- D possit. be comparavimus.

b Hunc annum Dionysius non modo in cycli sui inscriptione, sed et in epistola 2 cum jisdem, quibus hic liber distinguitur, characteribus citavit. Verba epistoles here sunt: Transacto anno per indictionem terriam, Pasche quartam decimam lunam, nono die calendarum Aprilis, id est vicesima quarta die mensis Martii fuisse, quis dubitat? Ubi Scaliger sine fdonea causa Dionysium erroris postulat: Ecce, inquiens, in illis verbis que supra adduximus, ait anno Christi 525, indictione tertra, terminum paschalen incidisse in 24 Martii, cum tamen esset 25. Lib. 11 de Emend. temp., p. 156. Dionysium defendit Petavius lib. In de Dootr. temp., c.p. 68, p. 250, ubi: In eo (Dionysio) castigando, inquit, valde Scaliger allucinatur; quippe Dionysius cyclos aureosque numeros Nicænos penilus observavit, neque lunarem antecessio-nem agnovit. Cyclo vero 14, aureo numero XIII, deci-

ma quarta paschalis, in 24 Martii cadit, cum neomenia sit Martii 11, quo die perpetuo est affixa; tametri Dionysii tempore necilunium nd 10 Martii transitum fecisset. In quibus verbis me non capere fateor quomodo cyclus 14 cum aureo numero xin conjungi

· Hoc anno Dionysius scripsit epistolam, ut vulgo numeratur, 2 ad Bouifacium, de Ratione Paschatis. cujus verba a Mariano Scoto ad annum 526 repetita, et vulgo non satis intellecta, ex frac tabula incem accipiunt eamque vicisaim illustrant, ac Dionysio illam quam diximus epistolam scribenti ante oculor positain fuisse, demonstrant. Præsentis anni, inquit. monstremus exemplum. Indicio quippe quarta est et lunaris cyclus undecimus, decemnovennalis decimus quartus, el quia endecadis sextus est annus, eum embolismum esse necesse est. Qui locus cum tabula compara-tus simul perspicue ostendit quid sint et quomodo inter se differant cyclus lunaris et decomnovennalis sive paschalis, de quo discrimine Scaliger lib. 11 de Emendi temps, p. 145, propemodum ridicule scri-psit eo nomine jam a Petavio, Wilheimo Langio, Norisio, aliisque notatus.

|            | ANNI<br>OMINI NOSTRI<br>EGU CHRISTI.                 | QUÆ SINT<br>Indectionés.      | EPACTÆ,<br>1D EST AD-<br>JECTIONES<br>LUNÆ. | Concurren-<br>Tes dies.  | QUOTUS SIT<br>LUM CIR-<br>CULUS.          | QUÆ SIT LUNA XIIII<br>PASCHALIS.                                                    | DIES DOMINICÆ<br>Festivitatis.                                                          | QUOTA SIT<br>LUNA IPSIDS<br>DIEJ<br>DOMINICI, |
|------------|------------------------------------------------------|-------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| В          | DXXXII<br>DXXXIII 4<br>DXXXIIII                      | x<br>xi<br>xii                | nulla<br>zi<br>zzii                         | iiü<br>Y<br>Yi           | zviii<br>zviii                            | non. april.<br>viii kal. april.<br>ıd. april.                                       | iii id. april.<br>vi kal. april.<br>xvi kal. maj.                                       | XX<br>XVI<br>XVII                             |
| B          | DXXXA!!<br>DXXXA!!<br>DXXXA!<br>DXXXA                | xiii<br>XV<br>i               | iji<br>XXV<br>Vj                            | vii<br>ii<br>iii<br>iiii | i<br>ji<br>iii<br>iiii                    | iiii mon. april.<br>xi kal. april.<br>iiii id. april.<br>iii kal. april.            | vi id. april.<br>x kal. april.<br>ii id. april.<br>ii non. april.                       | xai<br>xai<br>xx<br>xx                        |
| В          | dxxxviiji<br>Dxl<br>Dxli<br>Dxlii                    | ii<br>iii<br>iiii<br>V        | xvii<br>xxviii<br>xiili<br>xx               | vii<br>i<br>i            | vi<br>vii<br>vii                          | xiili kal. mai.<br>v.i id. april.<br>ji kal. april.                                 | viii kal. mai.<br>vi id. april.<br>ii kal. april.                                       | xx ogd.<br>xv<br>xviii                        |
| B          | DXLIII<br>DXLIII<br>DXLIII                           | vi<br>Vii<br>Viii             | i<br>xii<br>xxiii                           | ili<br>V<br>Vi           | viiii<br>x<br>xi                          | xvii kal. mai.<br>ii non april.<br>viiii kal. april.<br>ii id. april.               | xit kal. maj.<br>non. april.<br>vi kal. april.<br>xvi kal. mai.                         | zviii<br>zvii<br>zviii                        |
| B          | dzlvii<br>Dzlviii<br>Dzlviii                         | viiji<br>X<br>Xi<br>Xi        | xx <b>vi</b><br>xx <b>vi</b><br>iiii        | vii<br>i<br>iii<br>iili  | xiii<br>xiii<br>xii                       | kal. april.<br>xii kal. april.<br>v id. april.<br>jiii kal. april.                  | vi id. april.<br>viiii kal. april<br>ii id. april.<br>ii non. april.                    | xvii<br>xvii<br>xxii                          |
| В          | DL<br>DLi<br>DLii                                    | ziii<br>ziii<br>zv            | xvili<br>nulla<br>xi                        | vi<br>i                  | zvi<br>zvii<br>zviii                      | xv kal. mar.<br>non. april.<br>viii kal. april.                                     | viii kal. mai.<br>v id. april.<br>ii kal. april.                                        | xxi bend.<br>xviii<br>xx                      |
| В          | dliii<br>Dliii<br>DLV<br>DLVi                        | i<br>Si<br>Hi<br>Lili         | xxii<br>iii<br>xiiii<br>xxv                 | ii<br>i:i<br>i:ii<br>Vi  | xviili<br>i<br>ii<br>ii                   | id. april.<br>iiii non. april.<br>xi kal. april.                                    | xii kal. mai.<br>non. april.<br>v kal. april.                                           | zž<br>ZAIŢ<br>ZZĮ                             |
| _          | d <b>lvii</b><br>D <b>lvii</b> i<br>I <b>lviii</b> i | v<br>vi<br>vii                | zziji<br>Zvij                               | vii<br>i<br>ii           | íiii<br>▼<br>Vi                           | iiii id. april.<br>iii kal. april.<br>xiiii kal. mai.<br>vii id. april.             | xvi kal. mai.<br>kal. april.<br>xi kal. mai.<br>id. april.                              | xx<br>xvi<br>xvii ogd.<br>xx                  |
| В          | DLX<br>DLXİ<br>DLXİİ<br>BLXİİ                        | viii<br>viiii<br>X<br>Xi      | Tiii<br>XX<br>i<br>XII                      | iiii<br>Y<br>Yi<br>Yii   | vii<br>Viii<br>Viii                       | Vi kal. april.<br>XVii kal. mai.<br>ii non. april.<br>Viii kal. april.              | v kal. april.<br>xv kal. mai.<br>v id. april.<br>viii kal. april.                       | zaiin<br>Zai<br>Za                            |
| В          | DLXA!<br>BTXA!<br>BTXA<br>DTX!!!                     | xii<br>xiii<br>xiiii<br>xv    | XX4!<br>     <br>                           | ii<br>iii<br>iii ,       | xi<br>xil<br>xiii<br>xiii                 | ii id. april.<br>kal. april.<br>xii kal. april.<br>v id. april.                     | id. april.<br>non. april.<br>v kal. april.                                              | xv<br>xviii<br>xxi                            |
| В          | dexviii<br>Dexviii                                   | i<br>il                       | vi <b>i</b><br>XV <b>iii</b>                | vii<br>i                 | XA!                                       | iiii kat. april.<br>xv kal. mai.                                                    | ifii id. april.<br>kal. april.<br>xi kal. mai.                                          | xv<br>xvit<br>xix bend.                       |
| В          | DLXXI<br>DLXXII<br>DLXXIII<br>DLXXIIII               | jii<br>iiii<br>V<br>Vi<br>Vii | oolle<br>xi<br>xxii<br>iii<br>xiii          | ii<br>V<br>Vi<br>Vi      | ×viii<br>×viiii<br>i<br>i<br>i            | non. april.<br>viii kal. april.<br>id. april.<br>iiii non. april.<br>xi kal. april. | viii id. april.<br>iiii kal. april.<br>xv kal. mai.<br>v id. april.<br>viii kal. april. | xvii<br>xxii<br>xviii<br>xv                   |
| В          | DLXXVII<br>DLXXVII<br>DLXXVIII                       | viii<br>viii<br>x<br>xi       | vi<br>XVII<br>XXVIII                        | i<br>iii<br>V            | iii<br>jiti<br>v<br>vi                    | liii id. april.<br>iii kal. april,<br>xiiii kal, mai.<br>vii id. april.             | xviii kal. mai.<br>non. april.<br>vii kal. mai.<br>iiii id. april.                      | xviii<br>xx<br>xxi ogd.<br>xvii               |
| <b>B</b> . | DLXXVIIII<br>DLXXX<br>DLXXXI<br>DLXXXII              | xii<br>xiii<br>xiii<br>xv     | viiii<br>XX<br>i<br>Xii                     | vi<br>i<br>ii<br>iii     | vii<br>viii<br>vjii:<br>x                 | vi kal. april.<br>xvii kal. mai.<br>ii non. april.<br>viii kal. april.              | iii non. april.<br>xi kal. mai.<br>viii id. april.<br>iiii kal. april.                  | xx<br>xvi<br>xviiii                           |
| В          | DLXXXIII<br>DLXXXV<br>DLXXXV                         | i<br>li<br>iii<br>jiii        | xxvi<br>X4<br>IIII<br>XXIII                 | jili<br>Vi<br>Vii<br>I   | zi<br>zii<br>ziii<br>ziii                 | ii id. april<br>kal. april.<br>xii kal. april.<br>v id. april.                      | xiiii kal. mai.<br>ilii non. april.<br>viii kal. april.<br>xviii kal. mai.              | xviii<br>xviii<br>xx                          |
| B          | DLXXXVIII .                                          | v<br>vi                       | zvi <b>li</b><br>Zvi <b>li</b>              | ii<br>iiii               | xvi<br>xvi                                | iiii kal. april.<br>xv kal. mai.                                                    | iii kal. april.<br>xiiii kal. mai.                                                      | xv hend.                                      |
| 8          | DLXXXVIIII<br>DXC<br>DXCI<br>DXCII                   | vii<br>viii<br>viiii<br>x     | nulla<br>xi<br>xxii<br>iii                  | vi<br>vii<br>vii         | zvii<br>zv <del>i</del> ii<br>zviiii<br>i | viii kal. april.                                                                    | iii id. april.<br>vii kal. april.<br>xvii kal. april.<br>viii id. april.                | xviili<br>xv<br>xvi<br>xvi <del>ji</del>      |

flunc annum cum characteribus suis ex cyclo Dionysii Beda in lib. d Rat. temp., cap. 45, his verbis memorat: Quia ergo secundo anno circult, quem primum Donysius scripsit, quingentesimus tricesimus tertius ab meurnatione Domini, completus est annus,

ipse est nimirum, juzta concursus siderum, ille in quo incarnari dignatus est; quia hic secundus annus decemnovennalis octavus decimus est cycli lunaris. XI habens epactas v concurrentes septimanæ dies, lunum paschædecimam quartam vus cal. April.

| - |                 |             |              |      |               |                                         |                         |                |
|---|-----------------|-------------|--------------|------|---------------|-----------------------------------------|-------------------------|----------------|
|   | Daciii          | <b>zi</b>   | alifi        | iii  | ii            | xi kal. april.                          | iiji kal. april.        | xxi            |
|   | Dxciiii         | <b>x</b> iì | XXV          | iiii | tii           | iiii id. april.                         | iii id. april.          | ZV             |
|   | DECA            | ziii        | vi           | •    | iiii          | iii kal. april.                         | iii non. april.         | zviji          |
| B | DXCVI           | ziiji       | <b>xv</b> ii | vii  | ▼             | xiiii kal. mai                          | x kal. m <b>a</b> i.    | xviii cgd.     |
|   | DXCVII          | XV          | XXVIII       | i    | vi            | vii id. april.                          | zviii kal. m <b>ai.</b> | xxi            |
|   | DXCVIII         | i           | villi        | ii   | vit           | vi kal. april.                          | iii kal. april.         | zvil           |
|   | DECAMI          | ii          | XX           | üi   | viii          | xvii kal. mai.                          | xiii kal. mai.          | xviii          |
| В | DC              | iii         | i -          | Y    | vilii         | ii non. april.                          | iiil id. april.         | **             |
| _ | DCI             | iiii        | xii          | vi   | X .           | viiii kal. april.                       | vii kal. april.         | xvi ·          |
|   | pcii            | ▼           | xxiii        | vil  | xi            | ii id. april.                           | xvii kal. mai.          | zvii           |
|   | <b>BCİİİ</b>    | vi          | liii         | i"   | xii           | kal. april.                             | vii id. april.          | XX             |
| B | p <b>Cilii</b>  | vii         | XA           | iii  | ziii          | xii kal. april.                         | xi kal. april.          | XV             |
| _ | DCA             | viii        | XXVÍ         | iiii | <b>zi</b> iii | v id. april.                            | iji id. april.          | xvi            |
|   | pcvi            | viili       | vii          | ₹    | IV            | iiii kal. april.                        | ili non. april.         | xviiii         |
|   | DGVİ            | X           | xvili        | vi   | xvi           | zv kal. mai.                            | viji kal. mai.          | xx bend.       |
|   |                 | -           | 44111        | **   | ••••          | ~ · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | VIII. A                 | AA 11/11/43    |
| В | DCVIII          | xi          | nulla        | i    | <b>z</b> vii  | non. april.                             | vii id. april.          | zvi            |
|   | DCVIII          | zii         | <b>x</b> i   | ii   | x vii i       | viti kal, april.                        | iii kal. april.         | xviiii         |
|   | DCX             | xiii        | xxii         | iii  | x viiii       | id. april.                              | xiii kal. mai.          | XX             |
|   | DCX             | xilii       | iii          | iv   | i             | iiii non. april.                        | ii non. april.          | xvi            |
| R | DCAİİ           | XV          | xiiii        | ٧i   | ii            | xi kal. april.                          | vii kal. april.         | zviji          |
|   | DCXIII          | i           | 774          | Vii  | iii           | iiii id. april.                         | xvii kal. mai.          | xviiii         |
|   | <b>BCX</b> iiii | ii          | vi           | i    | iii           | iii kal. april.                         | ii kal. april.          | 77             |
|   | DCXA            | iji         | XVII         | ii   | ▼             | xiiii kal. mai.                         | xii kal, mai.           | zvi ogđ.       |
| B | DCXVI           | iiii        | xxviii       | iili | ٧i            | vii id. april.                          | ıii id. april.          | zvili          |
| _ | DCZVII          | ₹           | viiii        | 7    | v i           | vi kal. april                           | iii non. april.         | xxi            |
|   | DCXVIII         | ٧i          | XX           | vi   | viii          | xvii kal. mai.                          | zvi kal. maj.           | 77             |
|   | EGZYİİİİ        | vii         | i            | vii  | viiii         | il non april.                           | vi id. april.           | x <b>vi</b> ii |
| B | DCXX            | viii        | x ii         | ii   | ¥             | viili kal. april.                       | iri kal. april.         | XX             |
| _ | DCXXI           | viiii       | xxiit        | iii  | χi            | i <b>i id.</b> ap <b>r</b> il.          | ziti kat. mai.          | xxi            |
|   | DCXXII          | X           | iiii         | iili | rii.          | kal. aprel.                             | ii non. april.          | zvii           |
|   | DCXXIII         | ri          | XA           | ¥    | xlii          | xii kal. april.                         | vi kal. april.          | XX             |
| В | DCXXIII         | xii         | XXAI         | vii  | xiiii         | ▼ id. april.                            | xvii kal. mai.          | XX             |
| - | DCXXVIII        | ziii        | <b>v</b> ii  | i    | XA            | iiii kal april.                         | ii kal. april.          | xvi            |
|   | DCXXVI          | xiiii       | zviii        | ii   | XVi           | TV kal. mai.                            | zii kal. mai.           | xvii hend.     |
|   | DETTAI          | YIII        | YAMI         | 11   | 741           | AT ARI. MINI.                           | All Mai. Wal.           | AVII LICING.   |

# ARGUMENTA PASCHALIA.

INCIPIUNT ARGUMENTA DE TITULIS PASCHALIBUS ÆGYPTIORUM INVESTIGATA SOLERTIA UT
PRÆSENTES INDICENT 4.

Angumentum pamum b. De annis Christi. Si nosse vis a quotus sit annus ab incarnatione Do-

A mini nostri Jesu Christi, computa quindecies xxxv d, flunt px; iis semper adde xn regulares e, flunt pxxII;

\* Ra titulus se habet in cod. Digbæano, cujns verba vel propterea retinenda putavimus, quia in his argumentis, pariter ac cyclo ipso Dionysii, edendis, illum præcipue secuti sumus. Parum ab illo discrepant Cottonianus et Rhemensis, nisi quod posterior argumenta

Illa Dionysio diserte ascribit, cujus hæc verba proplerea apponimus: In nomine Domini nostri Jesu Christi: Incipiunt argumenta Græcorum de titulis paschalibus, Ægyptiorum investigata salertia, quæ Dionysius

Argumentum hoc cum exemple anni Christi 774, occurrit in Bedæ libro de Ratione computi, cap. 18, t. 1 Op., fol. 545, et cum exemple anni 944 in argumentis lunæ ibid., f. 206 et 208. Unde colligas illud hoc modo non a Beda, sed juniori quodam auetore seculi x esse conscriptum. Rectius Bedæ tribuitur ea forma quæ inter canones lunares p. 373 exstat, ad an. 705 accommodatum. Audiemus igitur hic Bedøm velut Dionysii interpretem: Si nosse vis quotus sit annus ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi, scile quot ordines fuerint indictionum, ut puta, quinto anno Tiberii principis x.vv. Hos per xv multiplica, funt Dexc. Adde regutares xu, quia quarta inputa, in præsenti 1, funt necun. Isti sunt anni nativitatis Domini.

Cognito scilicet numero indictionum.

4 Tot enim ordines indictionam, ut loquar cum Be-

da, fuerant, hoc est toties integer cyclus indictionum retro continuatus, intra tempos nati Christi, et an. Christi 525 in orbem redierat.

Tot enim anni ex cyclo indictionum, tribus ante Christum natum annis ccepti, supererant, priusquam primus integer cyclus indictionum post Christum natum inchoaretur. Pertinent ad loci hujus illustrationem, ques in codice ms. Rhemensi 298, sub titulo: De annis Christi leguntur: Duodecim regulares hic addit (Dionysius), quia quando incarnatio facta est, tres anni de illa indictione transucti sunt, et ideo, ne indictionum ordinem turbaret, xii annos residuos indictionis numero non ascripsit, sed regulares nominavit, eo quod annorum Domini corrigere numeros probaneur. Et hic numerus annorum Domini per indictiones exploratur, eo quod aspientes et insipientes indictiones norum.

sunt adjectiones lunares.

ad le ctiam indictionem anni cujus voluciis, ut A Hos item partire per xxx, remanent xn. Duodecim puta, tertiam, consulatu Probi junioris, flunt simul auni pxxv. Isti sunt anni ab incarnatione Domini ..

#### ARG. H b. Be indictione.

Si vis selre quota est indictio, ut puta, consulatu Probi junioris, sume annos ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi pxxv . His semper adjice ui, flunt pxxvns. Hos partire per xv, remanent st. Tertia est indictio. Si vero nihil remanserit, decima quinta indictio est.

#### Ang. III d. De epactis.

Si vis cognoscere quot sint epactæ, id est adjectiones lunares, sume annos ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi, quot fuerint, axxv. Hos partire per xix, remanent xit. Per xi multiplica, fight cxxxii.

usque in quem volueria, ut puta, in x annum. Dimitte semper 1, remanent ik. Multiplica per 1x annos xi annuas epactas, et facies novies undeceni, xcix. Hos partire per xxx, id est ter triceni, xc, remanent ix. Nona est epacta circuli decemnovennalis.

[Item aliud computum 1. -- Computa a primo anno

Ita anno xi. Dimitte unum, remanent x, decies undeceni, cx. Hos partire per xxx, remanent xx. Vicesima epacta lunaris erit circuli decemnovennalis anno m. Ita per omnes decem et-novem annes sub hac brevitate computabis.

# ARG, IV S. De concurrentibus.

Si vis scire adjectiones solis, id est concurrentes

Græce videlicet et Latinæ, eleganti scientia præditus composuit et conscripsit. Et sane Dionysius ipse, sub finem præfationis ad cyclum suum, illa sibi his verbis vindicat: Nec non et argumenta, Egyptiorum sa-gacitate quasita, subdidimus, quibus, si forsitan igno-rentur, paschales tituli possint facile reperiri, id est, quotus sit ennus ab incarnatione Domini, et quota sit indictio, quotus etiam lunaris circulus, sive decemno-vennalis existat, etc.

Meminit corumdem Ceolfridus apud Bedam, Hist. eccl. lib. v, cap. 22, uhi post laudatos Dionysii circulas decemnovennales, addit : Quibus termino appropinquantibus, tanta hodie calculatorum exuberat copia, ut etiam in nostris per Britanniam ecclesiis plures sint qui mandatis memories neteribus illie Acrestonum An-CUMENTI:, sacile possint in quotlibet spatia temporum paschales protendere circulos. Quo sensu argumenti vox hic usurpetur præfatio Bedæ, libello de Argumenti: lunæ præmissa, hoc modo declarat : Argumentum est velox approbatio verum universalium, quæ fidem facit rei dublæ; et argumentum dictum quasi argutæ mentis indicium, vel quasi arguti inventum. Argumen-tum et argumentatio hoc inter se differunt : argumentum est quod in principio libri breviter causam pandit; argumentatia que in disputatione fidem assertionibus facit. Genterum argumenta Diopysii paschala etiem Boda circuis suis decomno reanalibus ex parte adjecit, sub titulo: Canones lunarium decemnovennulium circulorum; sed in multis aucta, truncata, mutata, et ad sui temporis rationem accommodata, ut Bedana potius quam Dionysiana dici mereantur. Carol. du Fresne inter Selecta ad litustrationem chronici paschalis, n. 24, p. 481, ponis argumenta Agyptiorum, quorum meminit Dionysius in epistola ad Petronium, et Victorius in canone paschali. Sed titulo hoc aut ipse deceptus est, aut lectori certe famum vendidit. Nam nihil aliud sub eo edidit guam calculationem secundum argumenta illa institutam, rampda repezini passit, quota feria annis singulis XIII quanto process para para que non nisi ad primos tres luna puschalis incidat, camque non nisi ad primos tres aunos cycli decomnovenualis quarti. Digherana nostra majori jure hunc titulum mereri, vel eo argumente confidinus, quod nihit huedum ex argumentis Dionysignis apud veteres scriptores citatum vidimus, quod in illis non exacte reperiatur. Leg. Hist. cycl. Dion.,

6 0, et que ad singula argumenta adnotavimus.

A Exemplusa ab anno Caristi 525, velut presenti. petitup, et in subsequentibus argumentis parchalibus constanter retention, hondenter prodit que tempere luc scripta fuerint, schiect es ipes que Dionysius proditionem suam, sive epistelam de Ratione paschatia ad Petroninus dedit. Nam in luc ex ultimo, id est quinto circulo beati Cyrilli (an. Christi 531) sex adhuc annos superesse ostendit. Et sane in eadem epistola Dionysius cycli a se recens conscripti, pariter ac argumentorum ei subjectorum, rationem ex in-

sius, urbis Romæ sanctissimus abbas, utriusque linguæ, B stituto describit, verbis paulo ante recitatis, ex qua non solum γνησιάτετα argumentorum pascha-lium Dionysii, sed integritatem quoque codicis nostri Digbæani cognoscas. Nullum certe alium in tanta copia reperire licuit, omnibus qua Dionysius de scriptis suis paschalibus, et alii antiqui scriptores de iisdem referunt, tam bene respondentem. In reliquis cum exempla computi diversa, tum alia mutata occurruut.

b Argumentum hoc, omisso exemplo anni 525, exstat in Bedæ Argumentis lunæ, t. I Op., col. 206, et cum exemplo auni 771, in Jibro de Ratione computi, cap. 18, col. 516; item cum exemplo anni 775, in Canonibus lunaribus, p. 373.

 In cod. Cottoniano legitur 583, cui tamen numero cadem manu superscriptum est: 525, ex que colligas, calculatorem illum Anglum, vergente seculo vii, Argumenta hæc ex Dionysii libro decerpisse, et ad sui temporis rationem accommodasse; id quod semel monuisse sufficiat. Nam idem in reliquis sere omnibus exemplis ejus cod. observare licet, quamvis in-terdum per negligentiam soll numeri. Dionysiani retenti sint.

d Argumenti hujus tertii Beda de Rat. temp., c. 45, his verbis meminit : Ad investigandum quot sint epaciæ lunares, annos Domini rite sumere, dividere, multiplicare, item dividere, sed nulle dempto vel addito jubet (Dionysqua); quia nimirum secundo decemnovenne-lis cycli anno incipientes epactæ, ad inveniendum suum statum, addi quid vel demi de annis Domini, qui secum inchoaverant, minime pascehant. Compareutur Arg. lunz, t. 1 Op., col. 207, et de Rat. comp. cap. 18, col 516. • Ita Cottonianus, quem hic præferimus. Nam in Digbæano, librarii forsan errore, legitur: quotus

Hec verba indicant novum illum computandi modum, qui et in Bodze lib. de Rat. comp., c. 18, col. 516, reperitur, non a Dionyaio traditum, sed a juniori quodam calculatore additum esse. Idem confirmat codex Cottonianus, ubi ea que uncis inclusi mas omittuatur.

s Argumentum hoc de concurrentibus, omisso tantam exemplo Dionysii ab auno 525, repetitur ia Argumentis lunz, t. 1 Op. Bedza, col. 208; in Canon. humr., p. 575, et de Rat. comp., cap. 18, col. 516. Dionysio illud in libro de Ratione temporum, cap. 45, p. 154, his verbis diserte ascribitur : Si velimus scire adjectiones selis, id est concurrentes septimanæ dies. sumere annos Domini jubet (Diouysius); et addite quarta parte, quatuor insuper regulares semper adjicere docet, ac sic tandem per 7 partiri. Reddit otiam Boda rationem hujus regulæ: Quia nimirum 8 erant concurrentes anno quo natus est Dominus, et ut computandi fixa series prosurrene possit, necesse kabet computator 4, pum græcesserunt, adnectere.

suptimanus dies, some annos ab incarnatione Domini A v, vn, x, xn, xvn, xvn, hos suprascriptos 7 annos in quot fuerint, ut puta axxv; per indictionem tertiam et annorum qui fuerint quartam partem somper adjice, id est, nunc cxxxx, qui simul finnt pcrvi. His adde tv, Bunt neux. Hos partire per vn, remanent n. Duze sunt epactre solis, id est concurrêntes contimanæ dies, persuprascriptam indictionem, consulatu Probi iunioris.

[Item nuper inventum, melius indicavi, si breviter patefiat . Simili modo computa ab anno qui est post sonsulatum domini nostri Tiberii janiupis Augneti, tentummodo ut in fine, ubi supra calculatio iv additos habet, jam non iv, sed i pro his adjiolas.]

## Ans. V . De cyclo decemnovementi.

Si visscire quotus sit annus circuli x et 1x annorum. sume annos Domini, ut puta, pxxv, et unum sem-B per adjice, flunt pxxvi. Hos partire per x et ix, remanent xin. Tertius decimus est annus cycli decemnovennalis. Quod si nihil remanserit, ix decima e

## ARG. VI d. De cyclo lunari.

Si vis scire quotus cyclus lunæ est, qui decemnovennali circulo continetur, sume annos Domini, ut puta, exxv, et subtrahe semper n, et remanent DXXIII. Hos partire per x et ix, remaiient x. Decimus cyclus lunte est decemnovennalis circuli. Quoties autem nibil remanet, nonus decimus est.

#### ARG. VII. De luna decima quarta in mense Martio.

Martio mense, xiv luna paschalis incurrat': anno n.

- \* flæc a juniore quodam calculatore circa an. Chr. 581 addita, in cod. Cottoniano pariter ac apud Bedam in Canonibus lunaribus, pag. 375, desunt ; et in ipso codice Digbæano non integre descripta esse vi-
- De Quinti hujus argumenti Beda de Ratione temp c. 45, meminit, et rationem reddit his verbis : Dionysius ipse nobis quodammodo tacite, quæ dicimus, in paschalibus quæ scripsit Argumentis ostendit, ubi ad inveniendum quotus sit annus circuli decemnovennalis, sumere annos Domini, et priusquam hos per x et 1x partiamur, unum præcipit adficere, significans illo incarnato, unum circuli decemnovennalis annum jam fuisse completum. Add. Canones lunar., t. I, col. 575, et de Rat. comp., c. 18, col. 516. Ineptam reprehensionem hujus regulæ in Scaligero castigat Petavius, lib. 11 de Doctr. temp., cap. 68, p. 231.
  - Leg., nonus decimus.
- d De sexto hoc argumento Beda de Rat. tempor., cap. 45, pergit : Item ad sciendum quotus sit annue D cycli lunaris, sumere monet (Dionysius) annos Domini, el subtrahere semper duo, et sic per x et ix partiri, ut videlicet duobus, qui reliqui tunc erant, annis ent-latis, cæteros calculatos per nonam decimam partem dividens, quod reliquum foret teneret. Ipsum argumentum, omisso tantum exemplo Dionysii, legitur in Bedæ libro de Rat. comp., cap. 18, col, 516; sed men sine mendis sensum turbantibus, quæ ex his ipsis Dionysii verbis corrigi possunt.
- Argumentum hoc Dionysii in Bedæ Canombus Lunar. t. I Op , p. 374, repetitum, et ad posteriorem ætatem accommodatum est, cujus verba ascribemus, ut alter ex altero illustretur et emendetur : Si vis scize quando bissextus sit, sume annum Domini, ut

Martio mense reperies : residuos vero xn, secundum regulam sobter annexam, Aprili messe indubitanter calculabis.

#### Arg. VIII . De bissexto.

Si vis scire quando bissextus dies sit, sume annos Domini, ut puta pxxv. Partire hos per IV. Si nihil remanserit, bissextus est. Si 1 aut 11, vel 111, remanent, bissextus non est. Ne tibi forsitan aliqua caligo erroris occurrat, per omnem computum per quem ducis, si nihil superfuerit, sumdem computum esse per quem ducis agnosce, ut puta, si per x et ix ducis, et nihil superfuetit, xix esse; si per xv, quindecimum, et, si per vn, septimum.

# Ang. IX f. De iuns paschali mense Martio.

Si vis cognoscere quota luna festi paschalis occurrat; si Martio mense Pascha celebratur, computa menses a Septembri usque ad Martium; flunt vs. His semper adjice regulares 11, flunt vn1; adde epactas, id est adjectiones lunares cujus volueris anni, ut puta, indictionis tertiæ s xn, flunt xx; et diem mensis qua Pascha celebratur, id est Martii xxx, fiunt simul L. Deduc xxx, remanent xx; vicesima est in die resurrectionis Domini.

Mense Aprili. — Si vero mense Aprili Pascha celebramus, computa menses a Septembri usque ad Martium, flunt vn. His semper adjice n, flunt 1x. Adde epactas lunze anni cujus volueris, ut puta, iu-Si vis nosse quibus annis decemnovenualis circuli C dictionis IV h, xxIII, qui fiunt xxXII, et diem mensis quo Pascha celebramus, id est Aprilis xix, qui simul

> est annus præsens 688. Hos partire par int; si nihil remunserit, bissextus est; si autem 1, aut 111, aut 111, remanserint, bissextus non est. Et ne tibi forsitan aliqua caligò erroris occurrat, per omnem campatum quem ducis, si nihil superfuerit, scias cumdem computum esse per quem ducis.

> f Argumentum hoc nonum in cod. Cottoniano ab antecedentibus, per alia quædam interjecta, hue non spectantia, diremptum legitur, sed nos hic, ut in cateris, Digbæanum sequimur. Quod illud Dionysii sit, probat exemplum in eo adhibitum. Nam indictio m, Pascha celebratum die 30 Martii, et Luna xx, cha-racteres sunt non nisi in cycli, qui est Cyrilli ultimus, circuits Dionysianis przemissi, annum XIII, boc est annum Chr. 525, convenientia, quo anno Dionysium Argumenta sua scripsisse, ex antecedentibus constat.

> s Indictio hac tertia respondet anno Christi, a que omnium fere argumentorum exempla petuntur, 525, ut et Pascha die 30 Martii celebratum. Vide cyclum primum, qui est Cyrilli ultimus. In Cottoniano hic legitur: Indict. prima, xiv, et diem mensis quo Po-scha celebratur, id est Marki xxx, fiant simul Li; deduc xxx, remanent xxi. Vigesinia prima luna cet in die resurrectionis Domini. Qui characteres indicant annum Christi 688.

> h in cod. Digbæano legitur 111, sed manifesto librarii errore. Nam totum exemplum convenit in annum 526, indict. tv. Quare non dubitavimus ind. Iv substi-tuere. In ms. Cottoniano, argumento huic subjicitur exemplum petitum so anno Christi 689, his verbis : ut puta, indict. secunda xxv, fiunt xxxiv, et diem-mensis quo Pascha celebramus, id est Aprilis x1, qui simul fiunt xLv. Deduc xxx, remanent xv. Luna xv est in die resurrectionis Domini.

Sunt LI; deduc XXX, remanent XXI. Luna XXI est in A los annes, quota sit feria, sume annes incarnationes die resurrectionis Domini.

Domini nostri Jesu Christi, ut pute, augus per resurrectionis des control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la

Si requiras a Septembri usque ad a Decembrem, tres semper in his 1v mensibus regulares adjicias: in bissexto autem solummodo anno duos regulares suprascriptis mensibus adnumerabis, et pro xxxidie, xxxit annis singulis Decembri mense assumes in fine b.

## ARG. X. De die septimanæ sanctæ feria paschali.

Si vis cognoscere quotus dies septimanze est, sume dies a Januario usque ad mensem quem volueris, ut puta, ad xxx diem mensis Martii e, fiunt Lxxxx. His adjicies semper unum, fiunt xc; et semper adde epactas solis, id est concurrentes septimanze dies cujus volueris anni, ut puta m, indict. n, flunt simul xcn. Hos partire per vn, remanet una: ipsa est dominica paschalis e festi. Sie quandibet diem a cal. Jan. usque ad xxx diem mensis Decembris, quota feria fuerit, invenies computando, ut regularem unum et concurrentes, que a Januario mense semper incipiunt, pariter assumas.

### ARG. XI . De luna citimi paschalis.

Si vis scire quota luna sit in xi calend. Aprilis ', sume annos incarnationis Domini nostri Jesu Christi, ut puta, delexe s. Hos partire per xi, fiunt cx. Partire tricesima, remanent xx: vicesima luna est in xi cal. April. Si autem vii, septima; si asse, prima.

#### Arc. XII.

Si vis nosse diem calendarum Januarii, per singu-

• Cotton warms in

In Cottoniano sic legitur: Et per xxx uno die xxx umis singulis, etc. Locus in utroque corruptus videtur, quom aliis extricandum relinquimus.

• In queen scilicet Pascha anno Christi 525, Dioeletiani 3:1, incidit, secundum cyclum Cyrilli ultimum, Dionysiano præmissum.

4 In Digb. legitur: Dominica Pascha, in Cotton.,

Dominica paschalis.

• Ea quie hic post argumentum X exstant, in codd. Digb. et Cotton., eodem modo leguntur, nisi quod in posterieri, loco exempli ab anno 675, substituatur ann. 688 vel 669. Et illud ipsum novum exemplum anni 675, Dionysio alioquin non unitatum, suspiciomem movet argumenta in quibus occurrit a juniori quadam calculatore, si non addita, saltem mutata esse. Nec sane mendis illa carere videntur. Sed quocumque modo se habeant, non inconsultum duximus integra, ut in codice Digheano reperiuntur, huc transferre, aliis dijudicandi et emendandi potestate relicta.

relicts.

1 Notum est, xi cal. April., sive diem xxii Martii, secundum instituta Alexandrinorum, a Dionysio, Beda, alisque servata, printum sive citimum fuisse diem, in quem sacra alicujus anni paschalia incidere porerant, sicut vii cal. Mai., sive dies xxv Aprilis ultimus erat et remotissimus. Beda in canone lunari penultimo: Christisnorum Pascha ab xi cal. April. usque in vis cal. Maii, quocunque die dominico luna occurrerit, sanctum Pascha modis omnibus celebrabis, Ante xi cal. April., etiamsi luna occurrerit, vel post vii cal. Maii, Pascha nullatenus celebrabis. Quo modo Alexandrini terminum paschatis ultimum, die xxi April. antiquitus constitutum, usque ad diem xxv April. protulerint, ostendit Bucherius in Comment.

los annos, quota sit feria, sume annos incarnationes. Domini nostri Jesu Christi, ut puta, anuos belexe. Deduc assem, remanent belexe. Hos per quartam partem partiris, et quartam partem, quam partitus es, adjicies super belexely, fiunt simul becerle. Hos partiris per vii, remanent ii. Secunda est dies calondarum Januar. Si v, quinta feria; si asse, ca; si nihil, sabbatum b.

#### Ang. XIII. De luna calendarum Januarii.

Si vis scire quota luna sit calendis Januarii, acito quetus lunaris cyclus ait, verbi gratia cyclus xv. Tene tibi unum, id est ipsas calendas Januarii, et duces quinquies quinquies decies: faciunt Lxxv; quos adjicies super unum, et flunt Lxxv1. Item duces sexies decies quinquies, faciunt xc; quos adjicies super Lxxv1, etsic summa numerorum clxv1; in quibus partiris tricesima, remanent xv1. Sexta decima luna est calendis Januarii, et puncti i xv1. Isto modo per xix cyclos lunares computabis semper, et calendis Januarii, quota ait luna, absque errore reperies.

Dum autem veneris ad xvII cycli lunaris i, et duxeris quinquies decies septies, super cal. Jan., qui faciunt LXXXV k, si partiris sexagesima, et adjicies ipsum assem, fiunt LXXXVI. Deinde ducis sexies decies septies k, flunt ch. Eos adjicies super LXXVII m, et flunt clxxxvIII. Partire ibi tricesima, remanent IX. Nona luna est calendis Januarii, et puncti xxVI. Sic et in xVIII et xIX cyclo facies. A primo vero cycle lunari, usque in sextum decimum, non partiris sexagesimam, ne in errorem incidas.

ad Victorii Can. pasch., p. 104. Qui plura de ratione et differentia metarum paschalium, secundum Latinos et Alexandrinos desiderat, adeat Norisii diss. de Paschali Latinorum cyclo, p. 96. Illo ipso die xi cal. April. æquinoctium vernum proxime sequenti, inserebantur epactæ. Lege Beda de Rat. comp. c. 14. Quæ proinde ex investigata luna illius diei cognoucebantur, secundum Bedæ Canopem lunarem: Si vis scire quota sit epacta, anno quo volueris, computa quota sit luna in xi cal. April., et ipsa luna erit epacta. Verbi gratia, si luna fuerit ix, in xi cal. April. ipsa erit epacta, vel quo numero lunam inveneris, ipsum numerum epacta habebit. Fundamentum ergo hujus computi epactarum præsens argumentum commonstrat.

# Cod. Cotton., DCLXXXVIII.

h In cod. Cotton. hoc argumentum ita legitur: Si vis nosse diem calendarum Jan. per singulos annos, quota sit seria, sume annos ab incarnatione Domini nostri Jesu Christi belexxxix. Deduc assem, remanent belexxxviii. Ilos per quartam partem partiris, et percem quam partitus es adjicies super belexxxviii, funt simul becceix. Hos partire per vii, remanent sex: sexte feria est calendis Januarii. Si x, quinta seria; si prima, dominicum; si nihil, sabbatum.

1 Codex Digb. habet, puncta. Sed sequimur hie Cotton. Sic et apud Bedam in Can. Lun., p. 373: Si vis nosse quot punctos unaquæque luna in die lucel, etc. Conf. col. 211. Imo in ipso cod. Digh. arg. XVI legitur: Punctus vero unus quarta pars horæ est.

i Cotton., xvimum cyclum lunarem.

L Couon., dies Lxxx.

1 Cotton., sexies decies quinties.

™ Cotton., Lxxxvu.

ARG. XIV. Quota feria luna xiv incidat cycli do- A anni concurrentibus suis regulares in fine via aucompovenzalis anno primo.

Incipit calculatio quomodo reperiri possit quota feria singularis anni • decima quarta luna paschalis, id est primi circuli decemnovennalis. Anno primo, quia non habet epactas lunares, pro eo quod cum noni decimi inferioris anni xviii, et suis xi epactis b, addito etiam ab Ægyptiis die una, fiunt xxx, id est luna mensis unius integra, et nihil remanet de epa-. ctis, et quod in Aprili mense incidit eo anno luna paschalis xiv, tene regulares in eo semper xxxv, subtrabe xxx, id est ipsa luna integra, et remanent v. Quinto die a calendis, hoc est non. April., occurrit luna paschalis xiv. Tene suprascriptos v, adde et concurrentes ejusdem anni 1v, fiunt 1x. Adde et regulares in eodem semper mense Aprili vn, flunt xvi. Hos B incipit crescere dies. Æquinoctium primum est in viii partire per vn, id est bis septeni xiv, remanent it. Secunda feria occurrit luna paschalis xiv, et dominicus festi paschalis dies luna xx.

Anno secundo. - Item præfati circuli annus secundus, a quo sumunt exordium epactæ x1. Incidit in eo anno luna paschalis xiv mense Martil. Tene xxxvi regulares in eo semper, subtrahe semper epactas xi, remanent xxv. Vicesimo quinto die a calendis Martií, quod est vm cal. April., occurrit luna paschalis xiv. Tene suprascriptos xxv, adde concurrentes ejusdem anni v, flunt xxx. Adde semper in fine hujus mensis regulares IV, hos partire per VII, id est septies quaterni xxvin, remanent vi. Sexta feria occurrit luna xiv paschalis, et dominicus fest paschalis dies luna xvi.

Armo tertio. - Item mense Aprili sæpe dicti circuli primi anno tertio. Tene semper in eo mense e imprimis regulares xxxv. Subtrahe enactas éjusdem anni xxii, remanent xiii. Tertio decimo die mensis. id est id. April., occurrit luna paschalis xiv. Tene hos xrss, adde concurrentes vi, flunt xix. Adde in Aprili semper inferius regulares vii, flunt xxvi. Hos partire per vn ter septeni, xxi, remanent quinque. Quinta feria erit decima quarta luna paschalis, et dominicus dies paschalis festi luna xvn. Ita singulis annis a primo usque ad nonagesimum quintum annum cal-

Si quando mense Martio xiv luna paschalis incurrit, xxxvı regulares imprimis teneas, ex quibus epactas cujus volueris anni deducas, et concurrentes [] adjicias, et in fine : semper iv regulares augmentes. Aprili vero mense semper xxxv in capite tene, ex quibus, ut supradictas d epactas, et adjectos ejusdem

a Codex Cotton., quota fuerat singulis annis xuu luna paschalis. Nos Digbæanum secuti sumus, in quo verbum sit, aut simile quidpiam subaudiendum vel

suppleadum est. Ms. Digb., suas xi epactas.

· llas voces : in eo mense, ms. Cotton. omittit.

Cotton., supra deductas.

Cod. Cotton., latius.

I Ita Digb.; sed Cotton., congruit.

s lia nicrque codex; sed fortasse legendum, deductis epactis, aut, post deductus epactas.

La Cotton. ita : remanserit, id .est, tot dies mensis a

gmenta. Facilius • namque et brevius omnia argumenta paschalia calculabis. Hoc tamen præterea lectori sit cognitum, quoties in utrosque menses suprescriptos in prima regula contigerit f, ut deductas epactas s, amplius a xxx remaneant, dimitte xxx. Quod si unus aut due, vei amplius superfuerint, tot dies ipsius mensis a calendis Januarii sit luna paschalis xiv. Quando autem (pest) deductas epactas infra xxx, ut puta xx, seu amplius minusve remanserint. quod semel in xix annis accidere manifestum est. xxx die Aprilis erit luna paschalis xiv h.

ARG. XV. De die æquinoctii et solstitii.

Qua die natus est Dominus Jesus Christus secundum carnem ex Maria Virgine in Bethlehem, in qua i cal. April., in qua æquatur dies cum nocte. Eodem die Gabriel nuntiat S. Mariæ, dicens: Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit te. Propterea quod ex te nascetur, vocabitur Filius Dei. In qua etiam passus est Christus secundum carnem. Solstitium secundum est viii cal. Julii, quando etiam natus est S. Joannes Baptista ex que incipit decrescere dies. Æquinoctium secundum est vm cal. Oct.. in qua die conceptus est Joannes Baptista. Et hinc jam minor efficitur dies nocte, usque ad natalem Demini Salvatoris. Ex vnı cal. April. et in vnı cal. Jan. dies numerantur cclxxi. Unde secundum numerum dierum conceptus est Christus Dominus noster in die dominica van cal. Aprilis, et natus est in an feria C xm cal. Januar. Christus Dominus noster. In die qua passus est, fiunt anni exxxur i et menses ur, qui sunt dies xuccccxim. Unde secundum numerum dierum ejus stat cum m feria natum, et passum vi feria : natum viii cal. Januar., passum viii cal. April. Ex quo baptizatus est Jesus Christus Dominus noster, fiunt anni II, et dies numerantur xc, qui flunt DCCCXX, cum bīs. k suis, ac sic baptizatur viii id. Januar. die, v feria, et passus est, ut superius dixi, vui cal. April. vi feria. Cum bis. suis fiunt simul dies xucccexv, et (ab) vm id. Jan. in vm cal. Apr. dies xc.

#### ARG. XVI. De ratione bissexti.

Bissextum non ob illum diem fieri, ut quidam putant, quo Josua oravit solem stare, credendum est: quia dies ille et fuit, et præteriit. Sed ab hoc dicitur bissextus, quod in unumquemque mensem punctus unus accrescit. Punctus vero unus guarta pars hora est. Iv vero puncti unam horam faciunt; xii vero puncti 14 horas explicant. Ergo in w annis ternæ horæ, quæ

cal. occurrit luna paschalis xiv. Si enim deductas epactas xxx tantum remanserint, quod semel in xiv annis accidere manifestum est, xxx die a calendis erit paschalis.

i Aut hæ duæ voces redundant, aut librarii incuria ante illas omissa est mentio primi solstitii, quod posterius magis verisimile sit, quia paulo post memoratur solstitium secundum.

i In ms. Digbæano legitur xxx, manifesto librarii errore. Sed neque succedentes numeri mendo carcro videntur.

L ld est, bissextis diebus.

cal. Mart. habuerit, at in crastine sic habeat. Verbi causa, si hodie vi cal. Mart. additur ille dies in iv anno expleto; nibilominus et crastino vi cal. Martii habeatur. Et ideo bissexus dicitur, quia bis vi cal. Martii babet Februarins.

Sex diebus fecit Deus mundum, septimo requievit. Ut ergo plenius intelligatur, computa quot horas habeat unus dies ", et divides illas in 7 partes, et quantus remanet, exiude sit bissextus. Primum computa dies b occ. quomodo horas habent, decies tricenteni • sunt tria millia. Iterum facis : bis tricenteni, sexcen-

 Digb., computa quantas horas habet unus dies; Cotton., quot horas habent, et div.

sunt zzi, diera faciunt 1, qui ad latur Februario, cum vi 4 teni : fiant in tricentis diebus horz ui de, fterun facis: decies sexageni Do, et bis sexageni cxx. Fiunt erge in sexagonis diebus hora ecxx. Iterum facis: decies quitei L, et bis quini x. Ecce habes in quinque diebus horas ex. Fiunt simul integro anno in diebus cccexy horse au coclaxa, et alias tantas in nocte, flunt simul dierum et noctium totius anni vui occix hore, Divide in illas va partes. Primum facis: septies milleni vu. tomanenti occur. Rem facis: septies ducenti, flunticcu. remanent cour. Item facis: septles quinquageni fiunt CCGL, remanent x. Item facis: septies as vil, remanent us. Istæ tres horæ faciunt ju zv annis diem.

- b Cotton., diebus.
- · Cotton., triceni.

# PROTERII, EPISCOPI ALEXANDRINI, EPISTOLA AD LEONEM PAPAM .

Leoni Proterius in Domino salutara.

Piissimus et lidelissimus imperator noster Marciaaus litteris auper ad nes venerabilibus usus est, quibus asseruit ustimare quosdam non diligenter ascriptam diem festi paschalis, qua per octavam indictioum futurama, Domino præstante, celebranda est. Verumtamen non velut a se commotus hoe indicavit, sed quia scriptu tuse sanctitatis acceperit. Et præcipiebat oportere nos causam diligenter inquirere, adhibita nimia tenuissima sorutatione, quæ multum sollicitudinis ac studii contineret. Quapropter negligendum non fuit, quominus statim negotium ventilarem; quando ex illo jam tempore quo commonitorium tuze venerationis accepi, plerimam euram rei hujus habuerim; nunc legales libros inspi- C ciens, nunc antiquorum doctorum instituta contingens b; ex quibus possibile est bujusmedi computum investigare solertius. Sumens etiam et centenalem corsum Paschæ, descriptum a beatissimo Patre et coepiscopo nostro Theophilo, omnemque decurrens, ita reperi diligenter integreque compositum, ut, quicunque ille sit, auctoritatem scripturæ hujus quolibet mode reprehendere ac vituperare non possit. Erat enim inconsequens virum ita vigilaratem Deoque charissimum, divinarum etiam ditatum scientia Scri-

\* De epistolæ Dionysii ad Proterium argumento ac tempore lege lib. n de Doct. temp. cap. 64. p. 222. De Paschate auni Diocletianei 171, Christi 455, hesitatio suborta eral, de qua consultus Proterius a S. Leone respondet. PRTAVIUS. — Epistoke hujus a Proterio Grece scriptæ, et a Dionysio Latine red.litæ, ita meminit Sigebertus in Catal. Scr. eccl., cap. 27: Transtulit de Graco in Latinum Proterii Alexandrini epistolam, scriptam ad Leonem papam de celebrando Pascha in anno Domini ccccLv. Quod vero translatam cyclo suo paschali subjecerit, ipse sub finem priefationis ad Petronium his verbis testatur: Quam (epistolam) ante hos annos transferentes a Graco, huic operi adnectendum esse prospezimus. Illam a Petavio in App. op. de Doctr. temp., p. 871, et Æg. Bucherio in Comment. ad Victorii Canon. paschal., o. 82, editam, nos cum aliquot codd. mss. collatam, hine inde supplevimus et emendavimus, nomination

Bomino meo difectissimo fratri et consacerdoti B plurarum, in negotio tam magno ac necessario, pratermisso diligentim labore, potuisse delinquere. Sed forte, sicut tua sanctitas scribit o, mendosi codicis, aut d librarii error est; et propterea nos oporteret diem sanctæ illius festivitatis transferzo, quod abeit 1. Celebretur s autem ita potius, ut centenarius annorum cursus ejuadem beatissimi. Patris nostri et coepiscopi Theophili continet; qui antiquerum paginis omnino concordat, id est, die mensis Pharmothi, juxta Ægyptios, qui est vui cal. Mai. Et nos enim, et tota Ægyptia regio, atque Oriens universus, sic ipsum diem celebraturi sumus b, Deo præstante.

> Ut autem non arbitremur absolute, que nobis videntur, scribere seu velle firmare, inseruimus etiam causas huic epistolæ, quibus tua sanctitas forte æstimet, non se debere reprehendere Ægyptiorum Ecclesiæ veritatem, quæ mater hujusmodi laboris exstitit, diligenterque conscripsit. Olim quidem Dominus per Moysen tempus paschale significavit, dicens: Custodi mensem neverum, prinum hunc esse pronuntians; sicut iterum dicit : Mensis iste vobis initium mensium, primus erit in mensibus anni; et facies pascha Domine Deo tuo xiv die mensis primi. Sed qui hac per Moyscu locutus est Dominus, plenitudo legis existens, quando dignatus est bomo fieri, quinta sabbatorum i, decima quarta luna mensis primi, in cœnaculo cum discipu-

> cum codice Bodleiano F. N E. 3, 5; Cottoniano, in scrinio Caligulæ A. 15, et Digbæano 63 : quorum illum per B, istual per C, hunc per D, signabi-

- b C, dicta instituta continens.
- c C et D, scripsit.
- d Vox scriptoris, quæ in utraque editione hic interseritur, in mss. abest. c C et D, oportet.
- Has duas voces, ex omnium mas. nostrorum consensu, substituimus, pro iis que in editis leguntur, qua abiit.
- lia cum C legimus, pro celebratur, quod est in editis.
- h. l), sic ipsius diei celebraturi anctoritatem cumus. i lia omnes tres codices nostri habent, pro quinta feria, ut est in editis.

et segnenti die, xv luna crucifigitur, id est sexta feria; et ad inferos descendens, ad dispensationes salutis nostræ perficiens, vespere sabbati, lucescente dominico, resurrexit a mortuis; în quo die lunam primi mensis juxta Hebræos, exstitisse manifestum est. Nos ergo Christiani, non solum xiv lunam in Pascha requirimus (hoc enim Judæi facientes, sine festivitate sunt); sed etiam resurrectionis diem Redemptoris nostri, qui est xvn luna præfati primi mensis novorum, sollicitius observamus. Quod \* si eodem modo plenilanium semper occurreret b, quinta sabbatorum, quando Salvator pascha cum discipulis manducavit, omne tolleretur ambiguum. Quia vero lunæ circulus ad solis cursum inæqualis est, et xiv luna paschalis in die dominico sæpe contingit, non est autem possibile tunc festum celebrare; sed nec pridie, sabbato, luna xm jejunium solvere; in septimanam sequentem differendum est; maxime cum habeamus intra earn xv lunam, quando, sicut scripsit Apostolus, pascha nostrum immolatus est Christus. Decima quarta namque luna primi mensis juxta Hebræos, ut superius dictum est, Jesus pascha typicum manducavit; requenti vero e sexta feria, xv luna, ut ovis occisionis cruci pro nobis affixus est; et vespere sabbati, lucescente dominico, xvn luna, resurrexit a mortais:

Quia ergo in selemnitate futura paschali, per van indictionem, xxx die 4 Pharmothi mensis novorum, qui est xv cal. Maii, occurrit xıv luna die dominico, in septimamam differre convenit subsequentem. Habentes enim intra enm triduanum mysterium, hoc est xv C lunam, quando crucifixus est Christus, quartædecimæ cohærentem; nec non et xvi et sequentem decimam septimam; vigesimo quidem octavo die mensis Pharmothi, qui est ix cal. Maii, jejunia solvemus vespere sabbatorum. Sequenti vero lucescente dominico, xxix die mensis ipsius Pharmothi, qui est viu cal. Maii, sestivitatem sincerissime celebrabimus.

Nam et priscis temporibus, si quaudo die dominico, decima quarta luna reperta est, in sequentem septimanam est dilata festivitas. Sicut in octogesimo

lis pascha manducans, paulo post a Juda traditur: A nono et nonagesimo tertio anno a Diecletiani probatur imperio. Sic enim et tunc beatissimi Patres nostri fecisse declarantur (Anno Christi 573). In octogesimo nono e quidem anno ab imperio Diocletiani, superstite beatæ niemoriæ Patre nostro et episcopo Athanasio f, cum xiv luna paschalis xxviii die mensis Phamenoth, id est, nono calend. Aprilium die, provenisset, die dominico; in subsequentem translatum est hebdomadem; ita ut quinta die mensis Pharmothi, boc est, pridie calendarum Aprilium, celebratetur Pascha dominicum. In nonagesimo autem tertio s anno ab imperio ejusdem Diocletlani, cum xiv luna paschalis xiv die mensis Pharmothi, qui est v idus Aprills, die dominico contigisset, in sequentent item septimanam dilatio facta est: ita ut dominicum pascha xxi die mensis Pharmothi, qui est xvi calcud. Maii, solemniter ageretur. In centesime quoque terlio anno ab imperio præfati Diocletiani (Anno Christi 387), cum lana paschalis decima quarta Pharmothi xxını die, qui est xıv calend. Maii, esset die dominico superventura; iterum septimana quæsita est, et dominicum pascha die mensis ipsius Pharmothi, qui est vu calend. Maii, constat esse celebratum, propter angustiam temporis imminentem. Item cum in centesimo sexagesimo h anno (Anno Christi 444) a Diocletiani imperio, 14 luna paschalis Pharmothi xxiii die, qui est xiv calend. Maii, occurrerit i, tertia feria septimanæ, et dominicum Pascha xxvın die mensis ipsius Pharmothi, qui est nono calendas Maii, nos celebrasse meminimus.

Necesse est igitur, în cclv i anno a Diocletiani imperio, in futuro paschali festo indictionis octavæ, vigesimo secundo die Pharmothi, qui est xv calend. Maii luna decima quarta, occurrente die dominico, in proximam septimanam, juxta præcedentem formam, convenienter extendi, ut xxix die mensis Pharmothi, qui est vm calend. Maii, dominicum celebremus Pascha, propter apprehendentem rursus angustiam; sicut Patres nostri fecerunt, decimas quartas lunas occurrentes die dominico, differentes. Nam si xxn die mensis Pharmothi, qui est xv calendas Mali, luna xiv,

· In Petavii edit. legitur que, sine sensu, et contra emnium codicum nostrorum fidem.

Ita Bucherii editio et codex D,

Petavii editio, que hic sensum plane turbat.

• Voculam hanc restituimus, et per eam sensum planiorem reddimus, beneficio codd. C et D.

d Editi bic interserunt vocem deminico, que in

C et D abest, et videtur esse glossema.

• Meminit utriusque S. Ambrosius in epist. ejusdem enti ad episcopos Æmiliæ. Amus Diocletiani LXXXIX iniit a Thoth fixo anni Christi 372. Igitur anno sequenti Christi 373, labente eodem apno Diocletiani, orta est altercatio super Paschate, cyclo lunae xm, solis xviii , littera F, neomenia paschalis die ii Martit, feria ii, decima quarta die 24 Martii, feria vn. Ideo nonnulli in termino celebrarunt; catholici autem Martii ultimo. Præerat tunc Romanæ Ecclesiæ Damasus; Alexandrinæ legitimus episcopus erat Petrus, qui Athanasio suffectus erat, mortuo jam anno 371. Itaque divinandum est quid S. Proterius sibi velit, cum superstitem ait suisse tunc Patrem et episcopum Anastasium. An Athanasium scripsit, et allucinatus, credidit eum, qui biennio ante decesserat, adhuc illo tempore vixisse? PETAVIUS.

Nomen Athanasii restituimus ex cod. B et D. pro Anastasio, quod est in utraque editione. Vitium hic latere Eg. Bucherius animadvertit, cujus hae adnotatio est: Lege ATHANASIO, et disce eum non ante hunc annum Christi 373 mori potuisse, 2 Maii, u , ut chronographus innominatus apud Scalig. in Euseb. vii Pachon. Vide notam præced. Petavii.

s Christi 377, cyclo lunæ xvii, solis xxii, littera A. Terminus paschalis die 9 April. dominica. Ideo die 16 ejusdem mensis rite celebratum est. Petavius.

L'Christi 444. Vid. lib. 11 de Doct. temp., p. 221. PETAVIUS.

B et D. occurrit.

i Ita legitur in edition bus Petavii et Bucherii, a quibus mss., non minus quam inter se, discrepant. Nam B habet: in clay anno; D vero, in cclay annorum a Diocl., etc. Sed in nultum horum annorum characteres a Proterio memorati conveniunt. Hine Æg. Bucherius in margine addit : Lege clint, qui est annus Christi vulgaris 435, indict. vin. Similiter Petavius in notis : Scribe, inquit, in centesimo septuagesimo primo.

cosebremus, inveniemus pridie, id est sabbato, xxi die mensis ejusdem, qui est xvi calendas Maii, xiii luna tunc existente, non rite jejunia solvere. Nec enim in decima tertia luna comeditur pascha. Unde quia xxu die mensis Pharmothi, qui est decimo quinto calendas Maji, dominico die, decima quarta luna contingit: non autem convenit die dominico jejunare, quia hoc Manichæorum est proprium : consequens est in proximam tendere septimanam, intra quam, ut diximus, habemus et xv lunam, quando crucifixus est Dominus, et xvi lunam, simul et xvu lunam, quando resurrexit a mortuis. Ita ut xxviii die mensis Pharmothi, qui est ix calend. Maii, vespere sabbati jejunia pro more solvamus, et sequenti do-Maii, festum paschale celebremus.

Illud etiam necessario vobis innotescimus, quod in fituro a anno ccaxy ab imperio Diocletiani, xiv luna rursus occurrente, xviii die mensis Pharmothi, qui est xiv calend. Maii, dominicum Pascha xxvIII b die mensis insius, qui est vu cal. Maii, Deo præstante celebrabitur.

Sed nonnulli subtilitatem paschalis computi forsitan ignorantes, Judaicis seducti fabulis, æstimabunt nos in secundum mensem recedere, si festivitatem catenus exigamus, nescio prorsus unde hoc asserentes. Nani xiv luna ipsius mais occurrente xxii die mensis Pharmothi, qui est xv cal. Maii, quomodo querelam sustinebimus, quod in secundo mense Pascha celebremus? Judæi namque ignorantes Doplus a primo mense recedunt, et in xii mense Pascha celebrare se e aliquatenus arbitrantur. Sed beatissimi patres nostri cyclum decemnovennalem certius affigentes, quem violari impossibile est, velut crepidinem ac fundamentum, et regulam, hunc decemnovennalem computum statuerunt : non juxta Judæorum nunc indoctas atque ineptas actiones d; neque tecundum exterorum putativam lictamque prude tiam, sed secundum • gratiam Spiritus saucti instituti, in revolutione sæpe memorati decemnovennalis circuli decimas quartas paschales lunas diligentius adpolarunt.

Ilis itaque confectis, illud etiam oportet attendere, quod erreut nimium qui primi mensis initium lunaris cursus a xxv die mensis Phamenoth, qui est x11 calend. D et sumus. Aprilis, omnino esse constituunt : eo quod tunc initium verni temporis, ab his qui hoc invenire valuerunt cum omni diligentia præfixum esse videatur, et manifeste quidem secundum cursum solis, xxv die

sicul dixi, sepies occurrente dominico die, Pascha A mensis Phamenoth, qui est xu cal. Aprilis, æquluoctium esse cognoscitur. Sed non oportet ab hoc æquinoctio primi mensis exordium, juxta cursum lunæ, prorsus aftigere. Alioquin per omnia solis circulo lunæ discursus concordare debuerat. Verum quia conctis habentibus intellectum certum est quod velocissimum lunæ motum cursus solis minime consequatur, age jam nunc breviter, Deo præstante, dubios instruamus, quod in secundum mensem nullo modo possimus excedere. Si enim in æquinoctio. id est xxy die mensis Phamenoth, qui est xu cal. Aprilis, juxta cursum lunæ, mensis constitueretur initium, rationis esset opinari nonnullos, in secundum mensem nos posse recedere. Nunc autem, quia xiv luna primi mensis per octavam indictionem, quæ ventura est xxu minico. XXIX die mensis ipsius, qui est vui calend. R die mensis Pharmothi, qui est xv cal. Maii, invenitur, certum est quod initium ejusdem mensis primi juxta lunæ cursum nono die Pharmothi, qui est pridie nonas Aprilis occurrat. Cum ergo decima quarta luna, xxu die mensis Pharmothi inveniatur, qui est xy calendas Maii, dominicum pascha xxix die mensis ipsius Pharmothi, qui est vui cal. Maii, celebraetes, in secundum mensem minime recedimus, cum lunam tunc xxx indubitate habeamus. Quomodo igitar excurremus in mensom secundum, quandoquidem initium primi mensis juxta lunæ cursum, sicut paulo ante dictum est, ix die mensis Pharmothi, qui est pridie non. Aprilis, existat, et xiv luna, xxii die mensis ipsius, id est xv cal. Maji proveniat? Hoc autem ita declarato, certum est quod in secundum mensem minum, tempus quoque Paschæ ignorant. Unde sæ- C nullatenus excurramus, xxix die mensis Pharmothi, qui est viu cal. Mai, dominicum pascha celebrantes.

> Cognoscant itaque per tuam sanctitatem, qui in illis partibus ambigunt, quod legitime per octavam indictionem Pascha peragimus f. Propterea enim scripsi s, Patrum et in hoc ecclesiasticas formulas subsequens, et exinde occasiones rei hujus assumens. Sic namque et præcessores h nostri, si quando dubietas orta est, prædicere festinabant, ut ubique consonanter ageretur sancta festivitas. Quod etiam nunc juxta priscam consuetudinem credimus in Domino prædicari in ecclesiis unam fidem, unum baptisma, et unam solemnitatem sacratissimam paschalem ab omnibus Christianis ubique celebrari in Christo Jesu Domino nostro; quia in ipso vivimus, et movemur,

> Transferre vero banc epistolam in Latinze vocis eloquium, non satis certum esse pulavimus; ne forte græcissantes potius apud nos i, nec i jam valentes

B corrigendum: et in suture centesimo nonage-simo octavo. Hic est Christi 482. Cyclus erat luna viii, solis xv, littera C. Igitur neomenia paschalis Nicæna die 5 April., terminus die 18 Aprilis, sive xrv cal. Ap. dominica die. Itaque dissundendum l'ascha suit in vii cal., id est die 25 Aprilis. Petavius. tit Bucherius. Codex Bodleianus habet : in suturo ducentesimo LImo VIIme

b Bucherius : lege 30. Vocem se addunt B et D.

d Forte rationes. Bucherius.

<sup>.</sup> B. sed gratin Spir. S.

<sup>1</sup> D, peragentus.

B D, scripta.

h Ita B et D, quorum prior pro nostri habet præcessores mei. In edit. Petavii et Buch. legitur, præcursores nostri.

i Ita Petaviana editio, et mss. codd., quos proinde sequi maluimus, quam Bucherium, qui bic legit :

In edit. Petav. et Buch. perperam hic interseritur, enim, quod sensum turbat, et in mss. deest.

forte non ita possit ardenter scienterque transferri, sicut causa poecebat. Saluta eam, quæ tecum est,

have diligenter exprimere, landerent veritatem, pro- A fraternitatem. Te, qua nobiacum est, salutat in Depter informem sermonem atque incongruum, et qui mino. Et alia manu: Valere te et nostri meminisce, domine, precor, dilectissime et desideratissime fra-

- Ultimam hanc vocem, quæ additur in mss., Petavius et Bucherius omiserunt.

# \*EPISTOLA DIONYSII DE RATIONE PASCHÆ,

SCRIPTA ANN . CHRISTI VULGARI LXXVI 4.

Dominis a me plurimum venerandis, Bonifacio primicerio notariorum, et Bono secundicerio, Dionysius Exiguus salutem b.

Observantiæ • paschalis regulam, ditt sancto ac venerabili Petronio episcopo commonente, tandem stylo commendare compulsus, omnem deinceps ambiguitatem diversitatis, oppugnantiamque d sublatam fore credideram: maxime quod sanctorum trecentorum octodecim antistitum qui apud Nicceam convenerant auctoritatem totis nisibus insinuare curaveram, qui in illo • concilio venerando decemnovennalem cyclum regulariter affigentes, quartas decimas lanas paschalis observantiæ per omnia tempora lege suze f revolutionis immobiles adnotaverunt. Sed quoniam sanctitas vestra, orta rei hujus quæstione, de archivo Romanæ Ecclesiæ, Paschasini, venerabilis episcopi, scripta, quem constat, pro persona beatissimi papee Leonis, sancto Chalcedonensi præsedisse concilio, ad eumdem papam per idem tempus directa C nunc proudit, quæ sanctis Patribus evidenti ratione consentium, hace a presenti indidimus operi : ut bujus etiam viri testimonio piteremur, qui manifesto miraculo venerabilium pontificum paschalia decreta confirmat. Quia vero in scriptis ipsius b communium mnerum et embolismorum mentio facta est, et a nonnullis hac ratio, qua ex Hebraeorum, ut fertur, traditione descendit, magnopere quæritur, scire volentibus utrum buic paterna regula i consonare videatur, necessarium duximus et hanc notitiam, ne probetur in aliquo dissidere, coacta brevitate digerere.

Noverimus itaque quia idem decemnovennalis cyclus i per ogdoadem et hendecadem semper in se revolvitur. Octo namque et undecim ipse numerus D tres embolismos. Quinquies ergo p trecenteni quinexplicatur. Ogdoas ergo, quæ incipit a primo decempovensali cyclo, qui est lunaris decimus septimus,

- \* Hoc anno scriptam esse hanc epistolam, probant characteres ipsius jam supra notati, et consentiunt Bacherius de Doctrina temp., p. 489; Noris. de Cyclo Rav., p. 200, etc. Nos illam, a Petavio licet et cherio jam editam, cum duplici codice ms. Cottoniano, Tiber E. 4, et Calig. A. 15, Digbæano 6, et Bodleiano F. N. E. 3, 5, contulimus. Quorum primum signabimus per C. 1, alterum per C. 2, tertium per D, quartum per B.
  - Vox bee in utroque Cottoniano deest.
- · Alii, reverentiæ: non bene. Bucnenius. Sic et oterque codex Cotton.
- d Ita C 2 et D. In editis legitor: omnem diversitatis oppugnationem.
  • Sic C 2 pro ipso, quod est in editis.
- \* Si noscere velis quam ob causam hanc epistolam jam sol. 23 exscriptam hoc iterum loco posuerimus, vide qua

hac ratione peragitur: ut annos primum et secundum communes, id est minores habeat; tertium embolismum, id est majorem; annum quartum et quintum item communes, sextem embolismum, septimum communem, octavum embolismum. Ac per hoc ogdoadis communes anni quinque et tres embolismi jugiter ascribuntur. Communis autem annus duodecim lunares menses colligit, qui dies trecentos quinquaginta quatuor efficiunt. Embolismus autem annus et lunas tredecim, et dies trecentos octoginta quatuor habere monstratur. Item hendecas hac lege decurrit 4. Incipit a nono i cyclo decemnovennali, qui est luuari- sextus; cujus primus et secundus annus communis est, tertius embolismus, quartus et quintus communis, sextus embolismus, septimus et octavus communes, nonus embolismus, decimus communis, undecimus embolismus : sicque hendecas communibus annis septem, embolismis quatuor terminatur. Embolismorum autem ista ratio probatur existere, quia annorum communium videtur damna supplere. quatenus ad solare tempus lunaris exequetur excursìo. Quamvis enim anni solaris circulum m per singulos menses luna circumeat, tamen ejus perfectionem duodecim suis mensibus implere non valet . Denique in annis communibus ad rationem solaris anni undecim dies lunæ deesse cernuntur. In embolismis vero novemdecim diebus eumdem annum videtur solarem e luna transcendere. Quapropter ogdoadis et hendecadis annos, juxta præfati circuli ordinem, in medium proferamus, et liquido probabimus per octo annos et undecim lunæ cursum cum sole contendere. quando tot dies illa colligat quot ille cucurrerit.

In ogdoade diximus quinque annos esse communes. quageni quaterni, flunt mille septingenti septuaginta: et ter trecenteni octogeni quaterni, mille centum

Sic uterque C. Petavius, legis suæ; Bucherius, legi.

s Ita B et D. Petav. et Buch., huic.

- Sic C 1 et B, pro ipsis, quod est in editis.

  i Al., paternæ regulæ. Buchenius. Consentit C 1,
- 2 et B.

1 B, circulus.

- k Ita Cottonianus. Editi, discurrit.
- 1 Sic Digb. et Bodlei., ex quibus correximus lec-tionem Petavii: anno cyclo dec.
- C 1, solis annuum cyclum. Consentit B; C 2 ballet solis annis (forte annum) cyclum.

  " Ita B et C. Editi, pravalet.

  - · Hæc vox in D deest.
  - P C 1 addit dies.

ad epistolam Petronio directam notavimus col. 483 : idem enim de præsenti epi tola senticudum. Rott.

quinquaginta duo, as per hoc simul fiunt his millo A perculsus, qui demonstrata sibi • veritatis luce non nongenti viginti duo. Similiter octo anni solares, si ia summam redigantur, id est octies trecenti sexageni quini, et quadrans •, saciunt simul bis mille nongentos viginti duos. Simili modo et hendecadis annos, qui sunt communes septem et quatuor embolismi, si in summanı ea qua diximus supputatione congesseris. tantumdem pene reperies, quantum undecim solares anni conficiunt, hoc est quater mille quatuordecim b. Hæc est ergo embolismorum, sicut prædiximus, ratio, est incrementis suis communium annorum detrimenta

Sed jam pulcherrimam vobis atque præclaram collectionem ipsius cycli decemnovennalis ostendam, per quam omnem deinceps ambiguitatem, si qua mota fuesit, auferatis: nec sit ita quis nimio stu, ore B decina dies accommodat. Et quia trigiats dierum fine

gaudent, et ignorantiæ relictis tenebris, tantæ rationi protinus non acquiescat. A decima quinta luna paschalis festi, anni, verbi gratia, præcedentis, usque ad decimam quartam sequentis Paschæ d, si communis annus est, trecentos quinquaginta quatuor dies habebit; si embolismus, trecentos octoginta quatuor. Quod si dies unus plus minu.ve contigerit, evidens error est. Excepto videlicet anno • primo sæpe dicti decemnovennalis cycli, quem a decima quarta luna Paschæ ultimi, id est nomideeimi anni, usque ad decimam quartam ejusdem primi nomerare curamus f. Propter quod idem ultimus epactas, id est adjectiones lugares, octodenas tune retinens 5, primo anno, non undecim, ut in cæteris annis færl solet, sed duo-

D, quadrantes.

b Hæc desunt in B et in utroque C; sed D ea retinet. C 1, paulo post, alieno licet loco, hæc inserta habet, ad præsentem locum spectantia: Congeramus ergo endecadem persolarem et lunarem cursum, 7 communes annos, et 4 embolismos. Septies ergo dies CCCLIV flunt II CCCCLXXVIII, et quaterni (scilicet embolismi 384 dierum) I dxxxvi. Fiunt simul IIII xiii. Item 11 solares annos codem supputarionis tramite cabculemus. Undecies dies trecenteni sexageni quini, et quadrantes fiunt iiii xvII et 18 horæ. Idcirco in ogdoade (forte legendum in endecade) videtur sol tribus diebus et 18 horis procellere lunam. Ideo disit : pene tan-tumdem reperies, quia aliquid differre providit, et hoc præcipue in quadrantibus accidit sibi. . In C 1 deest.

d Ita D. Editi habent, sequentis quod quarimus. Sed due hac posteriora verba in omnibus nostris

mss. desunt.

• Valde perplexa et impedita est Dionysiana hæc C oratio. Sententia quidem in hunc fere modum ex illius doctrina concipi potest. Annus quilibet comess-nis diebus constat 354; embolimæus ve o 384. Excipe decemnovennalem primum, qui 353 dies duntaxat obtinet. Nam prima dies illius est decima quinta paschalis, aurei numeri xix, quæ est xv cal. Maii, sive dies 17 April.; ultima dies est decima quarta paschalis, aurei numeri 1, nempe quinta dies Aprilis. Proinde 353 dies ei anno competunt. Etenim aureus numerus xix, ad epactas priores xvm, non xi dies, ut cæleri, sed 12 adjicit: ex quibus epactæ xxx, vel 0, id est nullæ conficiuatur, quæ congruunt aureo numero 1, uti lib. 1v de Doctr. temp. demonstratum est. Hinc lunaris saltus oritur, cum dies unus supprimitur ac dissimulatur. At Dionysius ficulneum huic incommodo remedium paravit. Jussit enim eumdein bis numerari diem. Nam ultimus dies ejus anni, qui nu-mero aureo xvm præditus est, id est die 17 April., sive 14 paschalis, aurei numeri xix, primus dies computatur anni sequentis, qui aureo numero xix labente incipit. Itaque dies uterque plenos habet, ille 384, iste 354, ut ex diagrammate Dionysiano liquet. Sed idem minime sibi constat, dum eumdem modo ultimum, modo primum appellat annum. Demonstratum est lib. vi de Docir. temp. cap. 10, annum primum cycli decemnovennalis eum esse qui a xiv luna incipit, aurei numeri xix, nimirum a xv cal. Maias, et in non. April. desinit, habetque dies 354, ut in diagrammate disertis verbis asseverat. Secondus autem incipit a luna aurei numeri 1, videlicet a die 6 April., ac desinit in viii cai. Aprilis, quæ est kuna xiv, aurei numeri ii. Itaque primus annus cycli, cum aureum numerum habeat xix, ejus epactæ sunt xviii; secundi 0, vel xxx. At hoc loco Dionysius contrarium indicat, et se ipsum evertit. Quippe verbis istis:

excepto videlicet anno primo, etc., primum appellat annum qui a Paschate coepit aurei numeri xix, ejusque ix fere menses occupat ad exeuntem usque Decembrem. Cum autem subjicit, illum ipsum cycli decenurovennalie annum primum a xxv luna Paschæ ultimi, id est noni decimi anni progredi; ultimum eumdem vocat, quem paulo ante primum nominabat. Hæc sunt incondita. Videtur Dionysius primum ac secundum annum cycli pro primo ac secundo aureo numero usurpare vo-luisse. Patavius.— Mirum est tantum astronomum hic non animadvertisse discrimen, ab ipso Dionysio tam luculenter inculcatum, inter annum lunarem, sive paschalem et ecclesiasticum, et inter selarem, civilem, ac speciatim Romanum. Illum Dionysius, ab uno termino paschali usque ad alterum numeratum, 354, aut, si embolismæus sit, 581 diebus constare doct; bunc vere apud Alexandrinos a die 29 Augusti, apud Romanos a subsequentibus calendis Januarii inchestum, 395 diebus, et 6 fere horis absolvi, alio loco agnoscit. Illum, non hunc, a decima quarta luna Paschæ ultimi, id est, noni decimi anni, usque ad decimam quartam primi, numerare curavit. Contra es hunc (solarem), non illum (lunarem), secundam aram hunc (solarem), monante instituis. Hoe dum non alten-Christianam numerare instituit. Hoc dum non attendunt Petavius et nonnutti eum secuti doctissimi viri, ex verbis Dionysii male intellectis, perperam exscuipere conati sunt, Dionysium annos Christi integro fere anno prius quam bodie in æra nostra Christiaua fieri solet, videlicct a mense Martio vel Aprili, nostri anni initium antecedente, numerasse. Vide quæ post alios, ex Petavii sententia et ex hoc ipso bionysii loco, fuse et operose, sed frustra, contra Bedam, quasi novæ æræ auctorem, disputat clarissimus quondam mathematicus Georg. Alb. Hambergerus in diss. de Ortu et auctore epochæ Christiane. lenæ 1707, ed. p. 14 sqq. At integra verba Dionysii controversa sic accipienda et explicanda sunt: Excepto anno primo (lunari) sæpe dicti cycli decemnorennalis (ad novemdecim annos solares et Julianes accommodati, et ab iisdem ita dicti) quem (annum lunarem sive paschalem) a decima quarta luna Pas-chæ ultimi, id est noni decimi, anni (solaris, qui erat periodi Julianze 5244, zerze Dionysianze 521) usque ad decimam quartam ejusdem primi (anni solaris qui in capite cycli Dionysiani positus, erat angus incarnationis 532, ut diserte testatur Beda de Rat. Temp. cap. 47) numerare suramus. Sic ergo annus lunaris sive paschalis, antecedentis anni solaris ultimi finem, et consequentis primi initium occupabat : atque adeo nulla incondita, aut se mutue evertentia in verbis Dionysii occurrunt.

Alii, causavimus. Bucusams. s In editione Petavii legitur, retinet. Primo; sed eum Bucherii, quam hic retinemus, lectione consentiunt mss. Digb. et Cott. uterque.

volvuntur 4, nulla epacta in principio ipsius cycli A ponitur, secundus autem annus epactas undecim suscipit: et ideo, sient'diximus, a decima quinta luna Paschæ primi cycli, usque ad finem ejus, in communibus et embolismis annis præfixos dies nos invenire non dubium est. Quod si aliter aliquando calculantium imperitia fuerit fortassis expositum, hac observantia ratiocinationis corum falsitas arguetur.

Atque ut hoe manifestlus possit intelligi, præsentis auni exemplo monstremus. Indictio quippe quarta b est, et lunaris circulus undecimus; decemnovennalis cyclus decimus quartus c. Et quoniam hendecadis sextus annus est, eum embolismum esse necesse est. A decima quinta itaque luna præteriti festi usque ad decimam quartam præsentis, quot sunt dies diligentius inquiramus, et inveniemus procul dubio quando B quinquaginta quatuor. Pascha celebrare debeamus. Transacto anno d per indictionem tertiam (in Pascha) • lunam decimam quartam nono calendarum Aprilium die, id est vigesimo quarto mensis Martii fuisse, quis dubitet, qui curain hujus rei habere quantulumcunque cognoscitur? Et ideo ab octavo calendarum Aprilium die numerandi sumamus exordium : habemus Martji dies septem, Aprilis triginta, Maii triginta et unum, Junii triginta, Julii triginta et unum, Augusti triginta et nanm, Septembris triginta, Octobris triginta et unum, Novembris triginta, Decembris triginta et anum, Januarii triginta et unum, Februarii viginti octo, Martii triginia et unum, Aprilis duodecim dies, quod est pridle idus Aprilis. Fiunt simul trecenti octoginta lunam aliter quam se veritas habet computant, decimam quartam, non pridic iduum Aprilium, sed tertio iduum demus occurrere, trecenti octoginta tres dies imminuto numero colligentur 8; quod nullo fieri pacto conceditur. Et ita semper quoties dubitatio talis occurrerit, a decima quinta luna transactæ festivitatis, usque in decimam quartam Paschæ, b quod quærimas, dies sollicite computemus. Et si communis annus est, trecentos quinquaginta quatuor dies; si embolismus est, trecentos octoginta quatuor invenientus: nec inæqualitas i prorsus eveniet, quia regula cycli lujus hac ratione subsistit, cujus enucleatam formulam subjecta descriptione pandemus.

. B. volvitur. D. revoluentur.

b Hune locum exposuimus lib. xii, c. 3, in fine : ubi et ostendimus legendum paulo post, transacto enne, indictione 3, non 5, quod et in scriptis et in cusis apud Bedam exstabat, et nobis imposuerat. Eodem igitur anno Juliano posterior scripta est quo prior epistola. Ретаулия. — Recte ita legendum censuit Petavius, quod non modo Marianus. Scotus ad an. 20, ubi verba Dionysii citat, sed et onnes codd. nostri confirmant. Sed quomodo hinc inferre possit, codem anne Juliano posteriorem hane epi-tolam scriptam esse, quo priorem, puta przefat. ad Petronium, non capio. Nam przefationem hanc anno Christi 525, Jaliano 570, scriptam esse, supra invictis argumentia ostendimus; alteram vero illam epistolam Dionysii ad Bonifacium anno Christi communi 616, Jaliano 571 exaratam esse, vel charaeteres hic additi, indictio 4, eyclus decenn., sive aureus numerus xie, etc., luculentissime produnt.

• I). decemnovennalis circuli xIIII.

Anno decemnovernalis circuli i primo, lunaris decimo septimo, a decimo quinto calendas Maii usque nonas Aprilis, quia communis annus est, fiunt b dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli secundo, lunaris decimo octavo, ab octavo idus Aprilis usque in octavum calendas Aprilis, quia communis annus est, simt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli tertio, lunaris decimo nono, a septimo calendas Aprilis usque in idus Aprilis, quia embolismus est, flunt dies trecenti octo-

Anno decemnovennalis circuli quarto, lunaris primo, a decimo octavo calendas Maii usque in quartum nonas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti

Anno decemnovennalis circuli quinto, lunaris secundo, a tertio nonas Aprilis usque in undecimum calendas Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli sexto, lunaris tertio, a decimo calendas Aprilis usque in quartum idus Aprilis, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli septimo, lunaris quarto, a tertio idus Aprilis usque in tertium calendas Aprilis, quia communis est, siunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli octavo, lunaris quinto, a pridie calendas Aprilis usque in deciraum quatuor. Quod si, juxta corum definitionem ( qui C quartum calendas Maii, quia embolismus est, flunt dies trecenti octoginta quatuor.

> Anno decemnovemalis circuli none, lunaris sexto. a decimo tertio calendas Maii usque in septimum idus Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor,

> Anno decemnovennalis circuli decimo, lunaris septimo, a sexto idus Aprilis usque in sextum calendas Aprilis, quia communis est, flunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

> Anno decemnovennalis circuli undecimo, lunaris octavo, a quinto calendas Aprilis usque in decimum septimum calendas Maii, quia embolismus est, finnt dies trecenti octoginta quatuor.

> d Anno puta Christi 525, cyclo lunæ Alexand. 13, littera dominicali E. Buchenus.

> · Hace in editione Petavii desunt. In D legitur, per indictionem iv paschale luna xiv, etc. Fortasse legendum: paschalem lunam.

> Lunarem Victorii cyclum v hic notat ; quem ad Martii 29 apposuimus , une ante cyclum Alexandrinorum xiv die, recte ad Dionysii mentem. Buche-RIUS.

" Ita D et uterque C. Editi, colligemus.

b D, quant.

Alias, inæqualiter. Bucher., C 2, nec aliter.

Petavius et Bucherius hic pariter ac in sequentibus annis legunt anno decemnorennati.... lunari...., sed omnes mss. uostri ubique pro abiativo habent genitivum, sensu evidentiori, et cum tabula cycli Dionysiani magis congruente.

k Editi in anno primo et secundo habent, sun!: in retiquis funt. Sed mes. posteriorem vocem ubique

usurpant.

Anno decemnovennalis circuli duodecimo, lunaris A 11000, a decimo sexto calendas Maii usque in pridie nonas Aprilis, quia communis est, siunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo tertio, lunaris decimo, a nonis Aprilis usque in nonum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo quarto, lunaris undecimo, ab octavo calendas Aprilis usque in secundum idus Aprilis, quia embolismus est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo quinto, lunaris duodecimo, ab idibus Aprilis usque in calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo sexto, lunaris decimo tertio, a quarto nonas Aprilis usque in duodecimum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo septimo. lunaris decimo quarto, ab undecimo calendas Aprilis usque in quintum idus Aprilis, quia embolismus est. fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo octavo, lunaris decimo quinto, a quarto idus Aprilis, usque in quartum calendas Aprilis, quia communis est, fiunt dies trecenti quinquaginta quatuor.

Anno decemnovennalis circuli decimo nono, lunaris decimo sexto, a tertio calendas Aprilis usque in decimum quintum calendas Maii, quia embolismus R est, fiunt dies trecenti octoginta quatuor.

# NUBILISSIMO DOCTISSIMOQUE VIRO BENJAMIN HOFFMANNO VRATISLAVIENSI JO. GUIL. J\NUS.

Dionysii Exigui, viri, ut tunc tempora erant, eruditi, et de re sacra ac litteraria bene meriti, vita pariter ac scripta, etsi temporum vitio non plane oblitterari aut in oblivionem deduci potuerunt, minus tamen adhac quam merebantur illustrata sunt. Inter æquales solus fere Cassiodorus virtutam illius memoriam conervavit, quem unum omnes qui hucdum aliquid de vita Dionysii tradiderunt, auctorem secuti sunt. Nihil certe aliud fide dignum de eo apud veteres et juniores scriptores ecclesiasticos et litterarios invenias. Abbatem plerique vocant, quem Cassiodorus monachum dixit. Sed monasterium cujus abbas fuerit ignorari, Patres Benedictini, qui ultimam operum Cassiodori editionem Rothomagensem curarunt, recte animad- C vertunt. Antonius Pagi vero, Cassiodori auctoritate inductus, abbatis dignitatem Dionysio plane derogat, eique a Beda primum aftictam fuisse contendit. At enim integro saltem ante Bedam sæculo, illum urbis Romæ abbatem appellatum fuisse, luculenter ostendit Prologus Felicis abbatis Gillitani, quem anno Christi 616 Cyclo Dionysii, a se continuato, præmisit, in Historia Cycli Dionysiani, ex codice Digbæano et Rhemensi editus. Interea communis sententia cum ea quam Pagius, quasi novam, defendit, facile conciliatur, si communem abbatis significationem a propria et singulari distinguas. Nam, ut recte Cangius animadvertit, abbates dicti sunt Latinis et Græcis universim monachi omnes, præsertim senio ac vitæ sanctitate venerandi, qua notione nos Patres D aukmo colis, exspectationem sustineas, et rem 22cosdem vulgo appellamus. Illud, inquit Augustinus, honoris est, ut quotidie senibus dicamus: Pater. Lexicon Gracum mss. regium cod. 2062 : à 8 6 àc, à y spor, à πατήρ. Ita Cassianus Mosen et Germanum, commonachos, abbates vocat; et regula S. Columbani mille abbates sub uno archimandrita memorat. Hoc igitur sensu etiam Dionysius noster, honoris potius quam muneris causa, abbas dictus est. Sed de vita Dionysii nonnulla, scriptoribus ecclesiasticis prætermissa, adpotandi alia forsan, et commodior dabitur occasio, nunc magis de operibus ejus sollicita. Horum duo potissimum auctori suo famam et existimationem

conciliarunt: Codex canonum cum decretis pentiscum Romanorum primum conjunctus, et liber de Paschate. Ille præter cæteros a Christophoro Justello editus ac illustratus, in communi eruditorum notitia ac celebritate versatur : hunc tantum non plane amissum, saltem doctissimis viris pro deperdito habitum, nunc sum, quantum liquit, integritati restitutum in Incem proferimus. Multo forsan diutius ille in scriniis meis latuisset, nisi tua, vir nobilissime, iadustria ac alacritas accessisset. Cum enim publica disputationis argumentum requireres, et hoc ipsume tibi oblatum non improbares, me subinde, aliis occupationibus di-tractum, ad illud revocasti, quæ hinc inde dispersa erant, mecum in ordinem redegisti, et sumptus ad edendum ultro obtulisti. Sit igitur koc publicum tui in bonas litteras amoris, pariter ac doctrinæ et diligentiæ, documentum, quam in meis et aliorum doctorum academicorum scholis quotidie probas, et moribus ad omnem honestatem atque modestiam compositis ornas et commendas. Hoc enim laudis testimonium tibi, unas mecum ædes inhabitanti, et inde ab aliquot annis propius ac familiarius cognito, bona side impertiri possum. Deus immortalis laudatissimos conatus tuos porro secundet, et ad optima quæque contendenti successus optatissimos largiatur; ut parentum et familiæ honestissimæ gaudium impleas, amplissimorum florentissimæ patriz tuz procerum, quorum singularia in te beneticia gratissimo cram pariter ac litterariam meritis tuis aliquando ornes atque devincias. Vale.

Cyclica cum studio teneas, Hoffmanne, subacto Dogmata, Pieridum pars mihi chara chori: Ecquis miretur tandem, te exponere cycli Docte conari difficiles numeros? Macle tua virtule, novas jam concipe vires, l'octrinæque tuæ perfer ad astra decus.

Litteratissimo viro Dn. Respondenti hoc publicum elegantioris doctrinæ specimen gratulatur FRIDZRICUS STRUNZIUS, P. P.

# **FACUNDUS**

# EPISCOPUS HERMIANENSIS.

NOTITIA (ex Gallandio).

1. Facundus Hermianensis episcopus, in Africa A anno 547, Justinianus imperator ab auctore sibi obla-. provincia Byzacena claruit post consulatum Basilii anno 10, id est anno Christi 551, regnante Justiniano imperatore, ut perhibent Victor Tunonensis (a) et Isidorus Hispalensis (b); cujus tamen editio in Bibliotheca ecclesiastica Fabricii perperam fert post consulatum Basilii anno quarto (c), cum reliquæ, atque inter czteras Breuliana, constanter anno decimo exhibeant (d): neque aliter sane legendum, si attendatur in primis Isidorus Victorem Tunonensem assectari consuevisse. Porro ejusdem Facundi meminit quoque Cassiodorus, sic inquiens (e): c Facundus venerabilis episcopus, hæreticorum penetrabili securitate destructor, paper ad Justinianum principem scribens, de duabus naturis Domini Christi duos libellos acute nimis luculenterque tractavit. > Ubi Senator accipiendus videtur ex virorum eruditorum sententia, de duobus prioribus capitibus lib. 1 ex duodecim quos ad Justinianum direxit; non autem de duobus libellis qui jam diu interciderint, ut putarunt illustris Mafseins (f) et Fabricius (g). Constantinopoli agens hic Hermianensis episcopus ad res Ecclesiæ Africanæ procurandas, pro defensione scilicet trium Capitulorum concilii Chalcedonensis, Commentarium conscripsit doodeciun libris partitum ; quo nondum finito ac pertractato, ait (h), adductus est Constantinopolim Romanus pontifex Vigilius. Hinc patet quo tempore suos libros scripserit Facundus. Nam, ut rite observat Sirmondus (i) ex Appendice ad Marcellinum Comitem, cujus auctor est perantiquus, erudimur (j) Pupam Vigilium ingressum esse Constantinopolim viji cal, Febr. post consulatum Basilii vi, id est anno Christi 547. Quam quidem temporis notationem ex Procopio (k) ac Theophane (l) Pagius confirmat (m). Eo igiter anno 547 incunte, quo in regiam urbem adventavit Vigilius, necdum absolverat suum opus Facundus, ut modo ex eo intelleximus : qui cum illud tum fuisse pene confectum affirmare videatur, eo ipso

tum acceperit. Quod quidem adnotasse libuit, ut cum magno Baronio asseramus (n), eos libros in communione catholica foisse a Facundo conscriptos, quo tempore nimirum ipsemet Vigilius papa defen-. sionem corumdem Capitulorum primitus suscepisse comperitur.

II. Multa sane præclara atque orthodoxa antistite digna co in opere occurrent, quorum nonnulla Petro de Marca V. C. exscribere placuit (q): e Nihil illustrius, iuquit, afferre possum eximio Facundi Hermianensis loco, qui summan quoque Romanorum pontificum auctoritatem commendat. Agit de Vigilia papa, quem impugnatores trium Capitulorum se consuluisse dicebant : Ille, inquit Facundus (p), non in destructionem paternæ sententiæ (id est papæ Leonis et synodi Chalcedonensis), sed potius in desensionem alque ullionem, primam accepit et maximam poleslatem; nec aliquid contra veritatem, sed pro veritate, plus cæteris suis consacerdotibus potest. Paulus enim dicit apostolus: Non enim possumus aliquid adversus veritatem, sed pro veritate (II Cor. xm, E). . Alibi. vero idem vir illustrissimus de eodem Facundo (q): Multis verbis, ait, principum audaciam exagitat, qui canonicas quæstiones ad suum judicium revocare tentant, cosque ad exemplum Marciani principis provocat, de quo hæc sunt ejus verba (r) : Sciens igitur ille modestissimus princeps, Oziæ regi non impune cessisse, quia sacrificare præsumpsit, qued licitum est singulo cuique etiam secundi ordinis sacerdoti: multo magis impune sibi cedere non posse cognovit, vel qua jam de fide Christiana fuerant constituta diseutere, quod nullatenus licet; vel novos constituere canones, quod non nisi multis et in unum congregatis primi ordinis sacerdotibus licet. Ob hoc itaque vir temperans et suo contentus officio, ecclesiasticorum canonum exsecutor esse voluit, non conditor, non exactor. Hie est certus limes quem regize auctoritati in his negotiis

- (a) Vict. Tunon. in Chron. pag. 10, apud Scalig. Thes. temp. edit. Amst. 1658.

  (b) Isid. Hisp. de Script. eccl. cap. 19.

  (c) Fabric. Bibl. eccl., pag. 54.

  (d) Isid. Hisp. Opp. edit. du Breul, Paris. 1631, p. 528.

  - (e) Cassiod. Expos. in psalm. cxxxvm, sub fin.
- (f) Maff. Opusc. eccles. ad calc. Hist. theol. de Grat., pag. 201.
  (g) Fabric. Bibl. med. Latinit. tom. 11, pag. 453,
- edit. Hawb.
  - (A) Facund. præfat. infra col. 527.

- Sirmond. ad Facund. l. c. not. b.
- Marcell. Chron. ad ann. 547. Procop. lib. m de Bell. Goth., cap. 16.

- (k) Procop. lib. 111 de Bell. Golh., 2ap. 15.
  (l) Theoph. Chronog. ad ann. 21 Justinian.
  (m) Pagi. ad ann. 547, § 4.
  (a) Baron. ad ann. 547, § 32.
  (o) Marca de Concord. sacerd. et imp. lib. 111, cap. 45, § 10, pag. 324, edit. Paris. 1704.
  (p) Facund. lib. 11, cap. 6, infra.
  (q) Marca, 1. e., lib 11, cap. 10, § 14, pag. 147.
  (r) Facund. lib. xu. cap. 3, sub ioit

  - (r) Facund. lib. xII, cap. 3, sub init.
- In Facundo et Ferrando, typothetarum lapsu, cæterum innoxio, aliquantulum a chronologico ordine aberratum est. Ent.

præfigere oportet, ne inconsulto trahamur ad eam A plures orthodoxi, imo et ipse Vigilius Romanus ponadulationem, qua principibus suis totius disciplinæ
ecclesiasticæ summam Græci deferebant. > Huc usque vir doctissimus. Alia porro his consona ex eodem
Facundo jamdiu retulerat magnus Baronius (a).

A plures orthodoxi, imo et ipse Vigilius Romanus pontifex, quasi vindices Chalcedonensis concilii, in cujus
præjudicium ea viderentur ab imperatore sancita,
insurrexere. Cum autem perspicue pleneque cognitum fuit, nequidquam derogatum sacrosancto conci-

III. Utinam vero in eadem sententia præsul hic Hermianensis ad finem usque vitæ perstitisset. In exsilio namque constitutus ob pertinacem trium Capitulorum defensionem, inter schismaticos militare cœpit: ubi et librum scripsit contra Mocianum vel Mutianum scholasticum, qui Africanos antistites jure optimo redarguerat, propterea quod trium Capitulorum causa se a Vigilio papa et ab Ecclesia post illius Judicatum segregarant. Quin etiam ex epistola ipsius Facundi edita primum a Dacherio (b), quæ inscribitur Epistola fidei catholicæ in defensione trium Capitutorum, ille in schismate occubuisse videtur. Qua de re Natalem Alexandrum videas (c). Hæc vero pluribus prosecuti sunt Annalium ecclesiasticorum parens (d) et cl. Norisius (e). His autem bactenus enarratis attexere libet quæ scribit Petrus de Marca, de Vigilä decreto pro confirmatione v synodi edisserens (f): « Ne quis, inquit, ambitiosum hoc Vigilii decretum existimaret, ipse rationes quæ se ad hanc sententiam impulerint, has assignat. Nempe quod offensiones et scandala quæ generis humani hostis per disputationem de tribus Capitulis invexerat, jam sedata essent, pazque reddita esset Ecclesiæ post illorum damnationem, et veritas affulsisset in his ambiguis controversiis. Unde, subdit, colligere licet Illyricianarum et Africanarum provinciarum episcopos prioris senten- C tiæ pænituisse, et communicatis cum Vigilio consiliis Orientalium communionem amplexos. > Hæc ille. Quamvis non defucrint nonnulli eruditi viri, quos inter Garnerius (g), qui de integritate decretalis epistoke Vigilii, quam abs se primum editam illustrat in sua dissertatione idem cl. archiepiscopus Parisiensis, dubitarunt. Utcunque vero sit, an postea Facundus, deposita priore sententia, in se tandem reversus, saltem sub vitæ finem resipuerit, ac ejurato iniquo schismate sese catholicæ adjunxerit communioni, ejus causam ex integro dijudicandam Dei arbitrio dimittimus.

1V. Verum ut summa de tribus Capitulis lectoribus in premptu sit quo de his judicium firmum ratumque ferre queant, illud certum atque exploratum cum viro D maximo existimamus (h). « Quod etsi demum post obortas plurimas controversias immensaque parta dissidia, catholica Ecclesia sententiam Justiniani imperatoris contra tria Capitula sit secuta, tamen ipso exordio propositæ quæstionis, imo assertæ ab imperatore sententiæ, contra eadem tria Capitula com-

tifex, quasi vindices Chalcedonensis concilii, in cujus prajudicium ea viderentur ab imperatore sancita, insurrexere. Cum autem perspicue pleneque cognitum fuit, nequidquam derogatum sacrosancto concilio Chalcedonensi per damnationem trium Capitulo. rum; ipsa imprimis apostolica sedes eam imperatoris edicto primum promulgatam et postea per quintam synodum confirmatam assertionem probavit atque retinuit; itumque est a catholicis omnibus in eamdem sententiam cum quinta synodo et cum ipsis Romanis pontificibus aliisque apostolicæ sedi communicantibus. Qui vero postea ab his dissensere, ut schismatici habiti sunt atque rejecti : cum tamen interea ante novissimum apostolicæ sedis assensum non esset piaculum pro tribus pugnare Capitulis; cum præserian in ea assertione habuerint aliquando quem sequerentor, ipsum Vigilium Romanum pontificem. > Hactenus Annalium ecclesiasticorum conditor : qui et alibi (i) quænam fuerint tria ista Capitula edocens, novam simul falsamque cujusdam eruditi viri de iisdem opinionem confutat.

V. At vero haud nobis committendum, ut Sirmondun V. C. hac de re, atque imprimis de auctore nostro verba facientem prætereamus. Sic igitur ille (i): c In trium Capitulorum causa quam Facundus desendit, si verum loqui placet, honestius suerat cum Vigitio cadere quam vincere cum Justiniano. Quod si Vigilium perpetuo ducem sequi maluisset, quam Vigil.um, postquam Justiniano cedendom censuit, cum Afris suis reprehendere; nemo illum de suscepta Capitulorum defensione ad quam Vigilius ipse ultro postea rediit, jure accusandum judicaret. Sed Facundum collegasque, ut Vigilio repugnarent, fesellit error quo tenebantur quemque Victoris et Isidori de Facundo testimonia declarant; quod scilicet persuasum haberent non posse absque injuria fidei synodique Chalcedonensis eversione Capitula condemnari : proinde damnari non patiebantur. At contra Vigilius liberam esse controversiam intelligens, et quæ utram in partem vergeret, ad sidei doctrinam nihil attineret (quod ipsum post Vigilii tempora Gregorius Magnus, Pelagius et alii sæpe testati sunt), ea interdum libertate usus est quam causa concedebat: semper alioquin ad defendenda, ut par erat, et probanda Capitula propensior. Nam et principio, cum mali labes orta est Constantinopoli, eorum damnationi vehementius obstitit; et quanquam Judicatum postea in corum condemnationem protulit, ut schismati occurreret publicamque concordiam sententiæ sue jactura redimeret : tamen ubi aliter evenisse quam sperabat, atque hac ejus moderatione turbari Capi-

<sup>(</sup>a) Baron. ad ann. 547, §§ 34, 35, 41 et seqq. (b) Dacher. Spicileg. tom. III, pag. 307 seqq. nov. edit.

<sup>(</sup>c) Nat. Alex. Hist. eccl. sec. vi, cap. 4, art. 7,

<sup>(</sup>d) Baron. ad ann. 517, §§ 36 et seqq.

<sup>(</sup>e) Noris. Dissert. hist. de synod. v, cap. 4, Opp. com. 1, pagg. 504 et seqq.

<sup>(</sup>f) Marca Dissert. de Epist. Vigilii, § 17, in Concil., tom. VI, pag. 251, edit. Ven. Labb. I.

<sup>(</sup>g) Garner. Dissert. ad Liberat. Breviar. csp. 5, 5, 1, pag. 229, edit. Paris. 1675.

<sup>(</sup>h) Baron. ad ann. 546, § 58. (i) Id., ad ann. 547, §§ 28-30.

<sup>(</sup>j) Sirmond. præfat. ad Facund.

telerum desensores, abuti adversarios animadvertit; A nimis prolixam non est hujus loci referre; ad quem tem suppresso Judicato ad pristinam defensionem mox rediit in eaque constitit. Cumque id agi sentiret, ut per vim extorqueretur ab invitis condemnatio, suspectam habens synodum Græcorum interesse noluit; et suam de Capitulis non dampandis sententiam edito constituto graviter exposuit; synodo denique, cum Capitula damnasset, ne provincias quæ plurimæ reclamabant, iterum offenderet, assensum negavit. Ex quibus apparet nullam in hac Vigilii consiliorum varietate inconstantiam fuisse, quod visum est nonnullis; sed statam potius fixamque in tuenda Ecclesiz, quam regebat, pace concordiaque constantiam. Cujus ipsius pacis studio Vigilii successores, cum paucos jam contra niti viderent ut una omnium in dem, et synodo incertæ ad id tempus auctoritatis. concilii generalis vim nomenque confirmatione sua præbuerunt. > Huc usque vir doctissimus.

VI. Porro quodnam sit bujusmodi Facundi operis pretium, modo laudatus Sirmondus statuit (a) c ex attenta ejus lectione agnoscere quenique virum eruditum habere hunc auctorem affatim unde possit rerum quas tractat utilitate, copia, varietate, animum studiumque suum non immerito retinere. Nonnulla tamen duriuscula in hisce libris interdum occurrent, quæ intentum lectorem requirent. Cujusmodi est locus ille insignis de sacra Eucharistia, ubi ail (b): Sacramentum corporis et sanguinis Christi, qued est in pane et poculo consecrato, corpus ejus et sanguinem dicimus: non quod proprie corpus ejus sit C panis, et poculum sanguis; sed quod in se mysterium corporis ejus sanguinisque contineat, etc. Quæ quidem Facundi verba licet solide satis exposuerit Sirmondus, ea tamen avide arripuerunt heterodoxi homimes, eosque inter Caveus (c), ut alios prætereamus, quibus sibi aliisque suaderent suæ demum causæ patronum exstitisse olim Hermianensem illum episcopum, qui, si diis placet, panis ac vini substantiam h Christi corpus et sanguinem transmutari, dum sacrum altaris mysterium peragitur, haud crediderit. Ad bos segregum vanissimos plausus exsufflandos satis habuit Dacherius ex ejusdem Facundi Epistola fidei catholica in desensione trium Capitulorum, quam primus edidit, evincere (d) nullam esse in Ecclesia ipeius auctoritatem, cum a catholica communione n gendum est, quod in illo segmento legitur apud Fadesciverit atque in schismate ad obitum usque permanserit: quo propterea duce inaniter glorientur Exretici. Verum hoc est demum nodum ense expedie, non solvere. At illum solvit, et manu quidem docta, Natalis Alexander, cujus expositionis seriem

proinde lectores remittimas (e). Benignum item interpretem flagitat alius Facundi locus, in quo comma 8 capitis v Epistoke 1 S. Joannis commentatur (f). Quem quidem locum paucis perstringit eruditus Millius (g): pluribus vero edisserit doctus Bernardus de Rubeis (h). Ad hæc quisquis hujusce auctoris libros duódecim (mitto enim reliqua duo ejus opuscula quæ libros illos excip unt) attente perlegerit, nonnulla forte comperiet alicubi, quæ sibi moram inferant, quæque seriam postulent animadversionem. Verum cuicunque id interdum contingat meminerit ille, lapsos enimvero aliquando vel optimos vetustos scriptores, atque in quibusdam cespitasse: quæ tamen, ut equidem censeo, satis suerit Ecclesia mens et vox esset, assenserunt et ipsi tan- B ipsis condonare, quam vitio vertere. Sic enim sum,

> ..Ubi plura nitent in carmine, non ego paucis Offendar maculis, quas aut incuria fudit Aut humana parum cavit natura (i).

VII. Jam superest ut de cura nostra in hac Facundi editione paranda, paucis ex more agamus. Et primum quidem Sirmondi žzdootv secuti sumus, quæ inter ejus opera varia e typographia regia Parisiis prodiit anno 1696, studio cl. Baunii expolita. Veneta enim quæ illam insecuta est anno 1729, mendis haud paucis scatentem novimus. Cæterum ex hac posteriori editione notis Sirmondianis variantes subjecimus, quas diligenti collatione instituta cum præstanti ms. codice amplissimi capituli Veronensis eruit Joseph Blanchinus V. C., quibus quidem lectionibus Facundi textus illustratur, emendatur, suppletur. Codicis dignitatem ob oculos exhibet illustris Scipio Maffeius (j). Præterea laudati codicis Veronensis notis nonnullas animadversiones subdidimus, quas ex varia operum ab eruditis viris editorum lectione nobis comparavimus; quibus unam et alteram quæ nos præterierant, hic addere placet. Primo itaque jam diu observarat Baunius (k) quæ leguntur apud Facundum, lib. 11 cap. 6 (infra col. 578), ab his verbis, rursus agnosce, Auguste, usque ad postrema hæc, qui veritati audeant resultare, ea non esse, uti videri possent, ipsius Facundi, Justinianum Aug. verbis suis alloquentis, sed desumpta ex sancti Leonis epistola ad Leonem Aug. (1). Atque hinc porro corricundum, quia prius legitimus, etc.; nam haud dubio restitui debet, quia post legitimas, esc., sicut in Leonis epistola legitur, et loci sententia prorsus exigit. Hauc autem emendationem ex memorato codico Veronensi eo loci Blanchini studio adnotatam habe-

<sup>(</sup>a) Sirmond. præfat. ad Facund., sub init.

<sup>(</sup>b) Facund. lib. 1x, cap. 5, post med. (c) Cav. Hist. litter. tom. I, pag. 52

<sup>(</sup>c) Cav. Hist. litter. tom. I, pag. 520.
(d) Dacher. Spicileg. tom. III, pag. 307, not. a,

DOV. Cit. (e) Natal. Alex. Hist. eccl., sec. vi, cap. 4, art. 7, § 2.
(f) Facund. lib. 1, cap. 3, infra col. 535.
(g) Mill. Prolegom. ad N. T. Gr., num. 1006.

<sup>(</sup>A) B. de Rub. Dissert. de trib. in col. Testib.

capp. 7 et 10, num. 2.
(i) Horat. de Art. poet. vers. 351-353.

<sup>(</sup>j) Maff. Opusc. eccl. ad calc. Histor. theol. de

Grat., pag. 88.
(k) Baun. præfat. ad tom. II Opp. Sirmond., § 4. Leon. epist. 133, tom. I edit. 2 Quesn., pag.

mus. Eam vero primus agnovit Quesnellus (a), ac A thæum (d). Denique ad lib. 1v, cap. 2 (infra col. deinceps Ballerinii fratres (b). Deinde ad ejusdem Facundi lib. 111, cap. 3, monet Montfauconius (c) logum ab auctore prolatum ex Joanne Chrysostomo (infra col. 593), exstare in homil. 83 al. 84 in Mat-

(a) Quesn. Not. ad epist. Leon., tom. H edit. pag. 507.

(b) Baller. Opp. Leon. tom. I, pag. 1315.

620), ubi mentio Martyrii Marciopolitani, advertit Wesselingius (e) legendum Marcianopolitani, At άλις σπουδώς.

(c) Montf. præfat. ad tom. VII Chrysost., § 3.
(d) Chrysost. Opp. tom. VII, pag. 791.
(e) Wessel. Vet. Roman. Itiner., pag. 229.

# FACUNDI,

HERMIANENSIS ª EPISCOPI,

# DEFENSIONE TRIUM CAPITULORUM

**CONCILII CHALCEDONENSIS** 

#### LIBRI XII

# AD JUSTINIANUM IMPERATOREM.

#### PRÆFATIO.

sis impugnatores ejus Acephali per quosdam subriperent, ut epistola like Edesseni episcopi, quam ad se delatam memorata synodus catholicam judicavit; sed et Theodorus Monsuestenus 1, ejusque doctrina, quæ in eadem epistola lbæ laudata est; nec non et quædam Theodoreti Cyrri episcopi scripta, qui in prædicto Chalcedonensi concilio epistolam dogmaticam papæ Leonis asseruit, sub anathemate damnarentur: hoc opus suadentibus fratribus ad imperatorem Constantinopoli scripsi. Quo necdum finito ac pertractato, adductus est Romanus episcopus b: in cujus examine cum gestis super hac causa disceptaremus, mediante conflictu interrumpi acta præcepit; et ab universis episcopis qui aderamus expetiit, ut scripto quisque responderet quod ei de his capitulis C. videretur. Cum ergo per magistrum officiorum sub

aln Africae provincia Byzacona : cujus civitatis ante Facundum episcopi leguntur Maximianus in collatione 1 Carthaginiensi, numero 187, et Donatus in elencho ms. episcoporum, qui Carthaginem ex præcepto regis Hunerici, anno ejus regni sexto, pro red-denda ratione fidei vonerunt. Post Facundum vero, Benadus in concilio Byzaceno, cujus exstat epistola in synodo Romana Martini I, secretario 2. Epistole autem inter camos subscribit Benadus grafia Dei episcopus sanctæ Ecclesiæ Hermianensis.

b Vigilius. Anastasium bibliothecarium merito re-

Cum in præjudicium sancti concilli Chalcedonen- B gravi necessitate respondere constringerer, vix mili septem diorum induciæ datæ sunt, in quibus crant etiam duo festi. Unde, ut omnia dicerem, que nagis necessaria judicabam, ex his libris aliquanta decerpsi: quia non occurrebam omnia nova dicere, siquidem tria millia versuum excedit illa responsio. Sane quoniam, sicut dixi, necdum a me pertractati fuerant iidem libri, quædam testimonia pro mendositate codicum ex quibus éa posueramus, vel pro incuria translatorum, aliter continebant, quæ sic etiam in illam responsionem transcripta sunt. Idcirco igitur præloqui ac præmonere curavi, ut neminem qui memorata responsione perlecta hos contigerit libros offendat ista diversitas; sed illic ignoscat festinati, et huic potius credat. Nam et aliqua ibi cum perturbatione prolata moderatius hic ordinatiusque tractata sunt.

> jičit Baronius, qui Vigilium Constantinopolim pervenisse acripserit in vigilia Natalia Domini anno exemte 546. Hoc enim sieri non potuisse liquido probat; sed quando pervenerit, non docet. Docet autem Appendix a nobis edita Marcellini Comitis, papam Vigibum ingressum esse Constantinopolim Basilii anno 6, id est Christi 547. Jam tum ergo Facundus in hajus operis scriptione versabatur, post centum ferme annos, in lib. n, cap. 1, narrat, a synodo Chalcedo-

<sup>1</sup> Ex vet. cod. capituli Veron. Sic et in seqq. notis accipiendum.

# LIBER PRIMUS.

CAPUT PRIMUM.

Unod Justinianus, in consessione sidei suæ, unum de Trinitate crucisizum, beatam Mariam vere et pro-

prie matrem Dei, et Christi duas esse naturas recte D professus sil.

Confessionem \* tuze fidei, clementissime impera-

\* Eam innuit quam Justinianus Constantinopoli edidit, diversasque in provincias misit tertio suo consulatu, anno Christi 535. Quæ et Græce Latineque exstat Cod. de Summa Trinitate lib. vi, et tria tor, magni concilii Chalcedonensis definitionibus A Proclus Orientalibus quoque pro fidei congruenta consonantem, et approbavi semper, et adversus multorum contradictiones asserui. Nam cum duze nunc ferveant hæreses ab eodem concilio refutatæ, quæ contentione quidem contraria, sed detestatione simili, mysterium divinæ incarnationis oppugnant, Nestorianorum dico et Entychianorum : quid salubrius vel quid evidentius adversus utramque hæresim dici potuit, quam quod ipse consessus es, unum de Trinitate pro nobis crucifixum? quem magnum Deum te credere docuit Apostolus dicens : Apparuit enim gratia Dei Salvatoris nostri omnibus hominibus, erudiens nos ut abnegantes impietatem et sæcularia desideria, caste et juste et pie vivamus in hoc sæculo, exspectantes beatam spem et adventum gloriæ magni Dei Salvatoris nostri Jesu Christi (Tit. 11, 2). Propter B quod etiam beatam Virginem Mariam vere et proprie matrem Dei esse dixisti. Non enim alium scis Deum Verbum, et alium Jesum Christum, quem in duabus naturis unum cumdemque pronuntiasti consubstantialem esse Patri secundum deitatem, et consubstantialem nobis eurndem secundum humanitatem; es de quo consequenter etiam hoc dixisti: Nam sicut est in deitate perfectus, ita idem in humanitate perfectus est. ) Quæ omnia certum est te juxta Chalcedonensis concilii sententiam protulisse. Nam unum esse de Trinitate Dominum Jesum Christum, ex ejusdem synodi allocutione, quam ad Marcianum principem secit, evidenter ostenditur. Ubi cum beati Leonis Ecclesiæ Romanæ præsulis epistolam contra harreticorum maledicta desenderet, post-C tem nobis delectationem non pubchritudo composialiquanta sic ait: « Facile est advertere quod, ambiguitate quæstionis exorta, Patrum interpretationibus nostram confessionem coaptasse cognoscimur, satisfacientes quod in nullo discordem intelligentize corum detulerimus animum, sed his utamur 1 testibus ad nostræ fidei firmitatem. Sic Athanasii ad Epictetam amplectimur litteras; sic tanquam propriam Gregorii ad Cledonium epistolam ubique præferimus. Et quid oportet plura dicere? Si enim per epistolas Ecclesize dogmata declarari pro unaquaque questione dignum culpa judicant, ipsum imprimis beatissimum Cyrillum quilibet poterit denotare, qui litteris suis quod sentiebat Orientalibus expressit; nec non et magnum Proclum huic vituperationi subjiciet, qui eisdem Orientalibus volumen ad Armenos D pre fidei congruentia destinavit. His autem consociabitur ad culpam et sapientissimus Jeannes Antiochenus episcopus, qui hæreticorum maledicta reilciens, et apostoliere doctrine dogma declarans, totius Orientis confessionem, velut ex uno ore sanctissimo Proclo et ei qui per idem tempus mundi regebat gabernacula, destinavit. . In hoc autem volumine ad Armenos, quod, ut memorata synodus ait, magnus

capita que Facundus hoc loco commemorat, iisdem verbis explicat, de duabus in Christo naturis, uno de destinavit, ita confessus est (Edit. Rom., pag. 128): « Nec enim dicentes Filium passum, ratione deitatis eum pati potuisse sentimus, siquidem divina natura nullam prorsus recipit passionem; sed confitentes Doum Verbum unum ex Trinitate incarnatum, tribuimus intelligendi materiam his qui sideliter sciscitantur cur incarnari dignatus est. > Scribeus etiam beato Joanni Antiocheno, cui et illa quæ scripserat ad Armenos, pro servanda communis fidei societate, direxis, ut sicut unum atque idem onmes corde credebant ad justitiam, sic otiam una et eadem ore omnium confessio storet ad salutem, sic ait (Liberat. cap. 40): c Dicentes autem iterum passibilem Deum, id est Christum, confitemur eum nou eo passum quod erat, sed quod factum est, id est propria carne: et ita prædicantes mullo modo fallimur : quonimm anidem et unum ex Trinitate secundum earnem crucitizem fatemur, et deitatem passibilem minime blusphomamus. . Et hanc ejus sanam dectrinam sapientissimus Joannes Antiocheaus cum orientali concilio suis litteris approbavit; in quibus cum memorata synodus Chalcedopensis testatur hæreticorum maledicta rejecisse, et apostolicam declarasse doctrinam. Qui rescribens eidem beato Proclo dixit: · Tomum qui ad Armenos factus est a reverentissimo a nostro filio diacono Theodosio, qui dignus est tuis dispositionibus ministrare, ob eam quæ inest ei super etatem diligentiam, et petivimus, et cum omni delectatione ejus fecimus mentionem. Faciebat autionis sola, neque argumentationum multitudo contra. utramque partem adversautium pertractata, quantum ipsa sacrorum dogmatum cautela simul et pietas. Pietas quidem, quia regalem diviuarum Scriptararum in his quæ dicebantur, verbum veritatis recte constens, pergebas, non sine testimoniis Scriptura: præsumens aliquid ex potestate propria prædicare : cautela vero, quia cum divinis Scripturis etiam Patrum dieta, ad probandum que dicebantur, proponebas. > Scribens etiam beate Cyrillo supradictus Joannes - cum eadem synodo Orientis, ita se tomum ipsum ad Armenos approbasse perhibuit: « Sanctissimo, inquit, episcopo Proclo tomum recte revera et pie habentem, quem ad Armenos scripsit, nobis destinante, et nostrum querente consensum, omnia facta sunt a nobis, et in nullo minus fecimus. . Apparuit igitur, religiose imperator, quod sesundum seutentiam ipsius magne synodi confessus es unum de Trinitate pro nobis crucifixum : quandoquidem in eis epistolis hæc tua confessio continetur, quibus tantam auctoritatem detulit, ut earum exemplo desendendam beati Leonis epistolam judicaret (post acta concilii). Illud etiam quod beatam Mariam

Trinitate crucilixo, et beata Virgine xupius nat zat' άλήθειαν Doipara.

<sup>&#</sup>x27; Col. Veron., utimur.

<sup>1</sup> Idem cod., reverendo.

<sup>1</sup> Idem, Scripturarum viam.

<sup>1</sup> Idem, sanctus Joannes.

were et proprie matrem Dei esse dixisti, in eadem A maxime gloriati. Quid enim prius laudetur in homiae? synodi allocutione invenimus esse firmatum, ubi dictum est: « Verum pon latuit indormitabilem oculum naturæ communis inimicus, sed tanquam luminaria confestim Patres nostros, his quos tenebrarum pervaserat error, ostendit; qui cunctis reserarent intelligentiam fidei, et incarnationis diligenter beneficia prædicarent : quomodo dispensationis sacramentum sit ab initio ex vulva dispositum; quomodo et Dei genitrix sit virgo vocitata propter eum qui virginitatem ejus dignatus est etiam sacrare post partum, vulvamque, ut decebat Deum, integritate signare; quomodo secundum veritatem mater Dei dicta sit propter carnem, quam ex se ounnium Domino ministravit. > Ecce et boc ostensum est, quoniam eadem sancta synodus docuit quod-illa virgo B Dei genitrix secundum veritatem vocata sit, propter carnem quam ex se omnium Domino ministravit. Nec interest utrum secundum veritatem, id est, vere Dei mater vocetur; an vere et proprie, sicut ipse confessus es. Nam quod Joannes apostolus dicit verum Dei Pilium, ipsum Paulus proprium dicit. Sic evim scribit: Seimus quoniam Dei Filius venit, et dedit nobis intellectum, ut sciamus quod est verum et simas in vero Filio eius Jesu Christo (I Joan. v. 20). Hic autem scribens Romanis ait : Si Deus pro nobis. auis contra nos? qui etiam Filio suo proprio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. viii, 34). Non igitur est aliud quod Dominum nostrum Jesum Christum Joannes verum Dei Filium vocat, quam quod eum proprium Dei Filium Paulus C appellat. Et ideo non aliud putandum est etiam quod sancta Chalcedonensis synodus beatam Mariam vere matrem Dei esse confessa est, quam quod eam ipse confessus es vere et proprie matrem Dei. Quod si cui minus hoc sufficit, et adhuc eam vere et proprie Dei matrem dubitat appellare, pleniorem de hoc ipso rationem quam inferius reddemus exspectet. Quia vero simul' secundum Chalcedonense concilium, etiam in duabus naturis Dominum Jesum Christum confessus es, insius concilii definitione monstratur: in qua statuit unum eumdemque Christum, Filium Dei unigenitum, in duabus naturis, sine confusione, sine conversione, sine divisione et sine separatione esse noscendum; nusquam naturarum differentia per unitatem penitus amputata, magis autem salva pro- p palam reprehendere præsumpserunt; magis autem prietate utriusque naturæ. His igitur omnibus probatur confessio fidei tuæ magni concilii a definitionibus consonare. Propter quod etiam nos et congratulati semper ejus rectitudini sumus, et pro ea de te

De quo iterum lib. Iv, cap. 4, ubi et libelli hu-jus verba proferentur. Quod autem hic astruit ex libello Domitiani, affirmat etiam Liberatus diaconus in Breviario: incensos videlicet damnati Origenis dolore Origenistas ad trium Capitulorum damnationem impulisse Justinianum; dolique architectum ex eadem secta fuisse Theodorum Cappadocem Cæsariencem episcopum, qui imperatori suggerebat hoc

quid excellentius decet in principe, quam catholica fides, quæ totius nostri boni est fundamentum, et sine qua nihil in nobis est bonum? Omne enim quod non ex fide peccatum est.

#### CAPUT II.

Quod Eutychiani sub trium Capitulorum nomine concilium Chalcedonense fraudulenter oppugnent : quibus antequam respondeat, fidei suce confessionem ex-

Sed rogo, clementissime imperator, ut rationes meas vel gratanter, vel patienter accipias. Nam demonstrare proposui quoniam pro ejusdem fidel quam tenes defensione, et propter Chalcedonensium custodiam decretorum, quibus et manifesta est et firmata. his qui nuper contrariam eis sententiam protulerunt consentiendum esse non duxi. Inquictus enim et impudens hæreticorum spiritus, qui facilis et promptus ad impugnanda vetera constituta, in confusionem suam semper extollitur, quia sape frustratus est, cum evidenti contradictione Chalcedonensis decreta concilii subvertere niteretur; obliqua nunc et obtecta malignitate subrepens, intelligi non posse credidit suce factionis insidias. Invenit autem desideratam occasionem ex furore quorumdam qui sub nomine Christiano latenter in Ecclesia gentile Origenis dogma sectantur. Et quia per instantiam tuze religionis ejusdem profani dogmatis iterata damnatio est, hinc eius sectatores exarserunt adversus Ecclesiam, quærentes eam quacunque possent immissione turbare. Et hoc totum publicam notitiam non effugit, præsertim cum et Domitianus Ancyrensis a quidem civitatis episcopus provinciæ primæ Galatiæ, qui fuit ipsius Origenianze hæresis manifestus assertor, per libellum quem ad beatissimum papam Vigilium scripsit, Deo extorquente confessus est, quod ejus complices Origeniani, cum viderent non se posse proprium degma desendere, neque sibi quidquam spei de consictu restare, ad ultionem eorum quæ contra Origenem gesta sunt, hæc Ecclesiæ scandala commoverunt. Horum igitur satellitio fungens Eutychianorum persidia, ea quæ per se contra Chalcedonense concilium nequidquam sæpe tentaverat, per ipsos latenter aggressa est qui nobis non videbantur in hac parte suspecti. Nec tamen et illi magnam synodum sub quodam colore defensionis, quam tuze pietati commendabat fallax eorum promissio, robur ejus infirmare conati sunt. Jactabant enim, sicut optime nosti, quod omnes Eutychiani qui decretis ejus offen-

modo ad suscipiendam synodum Chalcedonensem Ecclesizque communionem adduci Acephalos posse. Editæ sunt post synodum v Græco-Latinæ de utroque argumento epistolæ duæ Justiniani. Prioris adversus Origenem initium est, Ἡμῖν μέν ἀεί σπουδή: Nobis semper studio fuit; posterioris de tribus Capitulis Είδότις ώς ο δίν ούτω, Scientes quod nihil aliud.

Cod. Veron., similiter.

bilis Ibre Edesseni episcopi ad Marim Persam scripta, guam prædicta synodus, cum pro ea memoratus lbas tanquam injuriosus in beatum Cyrillum accusaretur, pronuntiavit orthodoxam, damnaretur quidem ut Nestoriana, sed approbata fuisse a synodo negaretur. Hoc agentes astute, ut dum nescios et ignaros advocant, quod per falsam et impudentissimam negationem defendi synodus possit, queecunque mendacia Eutychiani in reprehensione ipsius epistoke dictarent, nemine jam resistente, vel hinc satagente, scriberent nostrorum, quod valde lugendem est, subscriptionibus affirmanda : ut cum postca, quod facillimum erat 'sola gestorum prolatione, suscepta fuisse ab illo concilio monstraretur, nil jara superesset, quod Eutychianis de Nestoriano dogmate semper illud infamantibus respondere possemus \*. His igitur ita fraudulenter agentibus, ac nescio quam promittentibus unitatem, quæ, si etiam sequeretur, confusio potius dicenda erat, illud exsecrandum horrendumque concessum est, ut epistola quam sancti illi venerabiles Patres orthodoxam probaverunt, non sola saltem, sed cum suis approbatoribus esset anathematizata 2. Et ideo tam nefarire occursurus audaciæ, quoniam satis ipsorum Eutychianorum consuctudinem habemus expertam, quod omnibus pro veritate sibi resistentibus Nestorianorum crimen imponant, fidem meam imprimis quam de salutifera incarnatione Domini nostri Jesu Christi teneo, non solum simplici \* sermone aperire, quod in tuze confessionis approbatione jam feci, sed etiam documentis necessariis affirmare, atque adversus impugnantes defendere statui : ut eorum calumnias quanta valeo manifestatione veritatis evitem, quorum fraudes mendaciaque detegere, et errores proposui refutare. ld autem facio, ne animos quorumque simplicium. qui nos ignorant, nostri nominis infamatione, a veritate agnoscenda quam insinuaturi sumus, avertant. Nam et hoc bene compertum est, quod non solum Eutychiani de sua vanitate convicti Nestorianos, verum etiam ipsi Nestoriani quos non minus redarguit sidei nostræ desensio, econtra nos de Eutychiana hæresi criminantur. Et licet ista nec expavescamus, nec quasi nova miremur, quoniam sic aliquando etiam patres nostros Ariani velut Sabellianos, Sabelliani vero velut Arianos mendaciter infamabant, oportet nos tamen, sicut monet Apostolus (Rom. xH, 17), providere bona, non tantum coram Deo, sed etiam coram omnibus hominibus, criminationes detrahentium, præsertim in causa fidei, prævenire. Et

• Unum de Trinitate crucifixum quibus dici non placebat, id maxime spectabant, ne divinitatem passam cum Eutychianis dicere viderentur. Alii contra, ut Joannes Maxentius, cos qui unam de Trinitate personam dicerent, in suspicionem vocabant, quasi quartam cum Nestorio personam inducerent. Cæte-

duntur, communicarent Ecclesia, si epistola venera- A hace quidem dieta sint ad satisfactionem corum qui cum eam necessitatem ignorent, etiam ea quæ dicuntur minus vigilanter attendunt. Intelligentiores autem profecto cognoscent, quid et defensioni præsentis causæ proficiat defensie fidei, quæ mihi cum tua pietate communis est. Si enim probavero cam recte ac prudenter Nestorianis Eutychianisque resistere, quam supra jam docuimus magnæ synodi Chalcedonensis definitionibus convenire, nimis absurdum videbitur ut Nestoriana credatur epistola quam illa synodus approbavit, quæ ipsis suis definitionibus Nestorianorum fallaciæ tam solenter occurrit. Deinde cum propter hæc eam, vel in sententia super epistola Ibæ prolata, vel in cæteris hinc atque inde Nestoriani et Eutychiani calumnientur, omnis eorum vana siet intentio, et srustra se laborare cognoscent, si cum sidem nostram asserimus, illi decreta ipsius synodi viderint confirmari, pro quibus infirmandis fallaci et longe circuitu auctoritatem ejus in aliis auferre conantur. Quoniam igitur eum defensori, tum etiam causæ defensioni, propositus ordo conducit, tria qua superius commemorata sunt breviter in hoc volumine desendemus. Quid enim nos contra calumniantes Eutychianos manifestius probat a fallacia Nestorianorum penitus alienos, quam si duo hæc asseramns, id est, unum de Trinitate pro nobis crucifixum, et beatam Mariam recte vocari et vere et proprie matrem Dei? Vel quid nos item contra calumniantes Nestorianos ab Eutychianorum discordia longius abesse demonstret, quant ut illud queque tertium astruamus, quia idem Dominus noster Jesus Christus in duabus naturis, hoc est in divinitate atque humanitate perfectus est?

# CAPUT III.

Quod unus de Trinitate passus contra Nestorianos aptius dicatur, quam una de Trinitate persona. Perso narum nomen in Trinitate Sabellii causa usurpari . cæptum; et de baptismo in nomine Domini Jesu.

Sane tacendum non arbitror quod sint etiam catholici a qui, sicut credimus, nescientes hoc ante memorata synodo confirmatum, superflue contra de verbo contendant: quia videtur eis quod dici non debeat unum de Trinitate pro nobis crucifixum, sed potius unam de Tripitate personam. Hos ergo tanquam propinquos prius nobis sociare debemus, ut ipsi quoque nobiscum hanc consessionem teneant, in qua non potest, sicut plerisque videtur 4, Nestorianorum dolus abscondi : ne cum inaniter de verbo contendunt, rei controversiam minus examinate definiant. Nam cum Dominum nostrum Jesum Chri-

rum pie recteque utrumque, atque uno et eodem sensu dici, docet cum Facundo ejusdem ævi gentis-que auctor Ferrandus diaconus Carthaginiensis in epistola ad Anatolium diaconum Romanum; et ante utrumque Joannes II papa in epistola ad Avienum, Senatorem, Liberium et alios.

<sup>1</sup> Cod. Ver., cst.

Idem cod., possimus.

Idem cod., anathema.

Idem cod., simpliciter.

Idem cod., a loco ante.

<sup>·</sup> la codem cod. deest to videtur.

nam, ut et Dei subsistentiam unam esse non denegent, quæ naturarum adunatione, id est divinitatis et humanitatis, existat; eumdem esse dicentes Deum quem hominem, nec aliter Deum, aliter hominem, sed et hoc et illud similiter, id est naturaliter, de verbo contendere mihi videntur. Siquidem hoc etiam suo sermone demonstrant. Si enim dicamus, inquit, unum de Trinitate pro nobis crucifixum, si quis interroget quid unum dicamus, non possumus respondere Deum aut Filium, quia non tres sunt in Trinitate dii vel filii, ex quibus unus crucifixus dicatur : et ideo recte dicimus unam de Trinitate crucifixam esse personam, quoniam tres sunt in Trinitate personæ, ex quibus una crucifixa dicatur. At hæc non generalis est loquendi regula, sed quædam privata B sancti? Non utique, sed hi tres, Pater, et Filius, et lex, quam sibi sua contentione fecerunt. Nam in tantum necesse non est tres intelligi deos aut filios, si unus de Trinitate crucifixus dicatur; ut ita in Genesi scriberetur : Ecce factvs est Adam unus ex nobis (Gen. m., 22). Quod atique non ex solius persona Patris, neque ex solius Filli, vel Spiritus sancti, dictum accipitur; sed tota ipsa'Trinitas, id est Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, illic inducitur loqui; ideo pluraliter ex nobis dictum est. Cur igitur non ibi Scriptura dicit, Ecce factus est Adam una persona ex nostris personis, sed potius. Ecce factus est Adam unus ex nobis? Nunquid unus Deus ex nobis, quasi ex tribus? aut unus Pater ex nobis, quasi ex tribus patribus a? aut unus Filius, vel Spiritus sanctus ex nobis, quast c et Spiritu sancto dietum intelligit. Ait enim (toin. II): ex tribus filiis, vel spiritibus sanctis? Quis hoc vel insanus dixit 1? Nullus autem de Trinitate melius loqui potest, quam ipsa de se locuta est Trinitas. Non ergo sequitur ut, cum dicitur unus de Trinitate Dominus Jesus Christus, unus Deus, aut unus Filius subaudiatur ex tribus diis aut filis. Tres tamen sunt, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, ex quibus unus recte dicitur Dominus Jesus Christus. Nam et Joannes apostolus in Epistola sua de Patre et Filio et Spiritu sancto sic dicit : Tres sunt qui testimonium dant in terra, spiritus, aqua, et sanguis, et hi tres unum sunt (I Joan. V, 8): in spiritu signilicans Patrem, sicut Dominus mulieri Samaritanæ secundum ipsius Joannis Evangelium loquitur, dicens; Crede milii, quia veniet hora quando neque in monte D etiam singillatim non recte dicantur. Ac ne hoc dishoc, neque in Hierosolymis adorabitis Patrem. Vos adoratis quod nescitis, nos adoramus quod scimus: quia salus ex Judæis es!. Sed venit hora, et nunc est, quando veri adoratores adorabunt Patrem in spiritu et veritate: nam et Pater tales quærit qui adorent eum. Spiritus est Deus, et eos qui adorant enm, in spiritu el veritate oportet adorare (Joan. IV, 21). In aqua vero Spiritum sanctum significans, sicut in eodem suo

stum sic perhibeant unam esse de Trinitate perso- A Evangelio exponit verba Domini dicentis : Si quis sitit, veniat ad me, et bibat. Qui credit in me, sicut dicit Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aque vive. Ubi subsecutus adjecit : Hoc autem dicebat de Spiritu, quem accepturi erant credentes in eum. Nondum enim erat Spiritus datus, quia Jesus nondum suerat glorificatus (Joan. vu, 57). In sanguine vero Filian significans, quoniam ipse ex sanota Trinitate communicavit carni et sanguini. Nou erge ait Joannes apostolus loquens de Patre et Filio et Spiritu sancto, tres sunt personæquæ testificantur in terra, spiritus, aqua et sanguis, et hi tres unum sunt'. Quid ergo pro Joanne respondent apostolo? Qui sunt hi tres, qui in terra testificari, et qui unum esse dicuntur? num dii? num patres? num filii, aut spiritus Spiritus sanctus sunt, tamenetsi non invenitur uusm nomen, quod de omnibus communiter masculino genere prædicetur, sicut communiter de illis personse prædicaptur genere feminino. Aut si forsitan ipsi qui de verbo contendunt, in es quod dixit : Tres sunt qui testificantur in terra, spiritus, aqua el sanguis, el hi tres unum sunt, Trinitatem quae unus Deus est, nolunt intelligi, secundum ipsa verba quæ posuit pre apostolo Joanne respondeant. Nunquid hi tres, qui in terra testificari et qui unum esse dicuntur, possunt spiritus, aut aquæ, aut sanguines dici? Quod tamea Joannis apostoli testimonium beatus Cyprianus Carthaginiensis antistes et martyr in epistola sive libro quem de Trinitate scripsit, de Patre et Filio e Dicit Dominus, Eqo et Pater unum sumus (Joan. 1, 30): et iterum de Patre et Filio et Spiritu sancto scripman est, et hi tres unum sunt (I Joan. v, 7). Proinde considerare debent qui verborum captionibus supervacue student, quia non simul et conjuncte dicimes unum Filium ex Trinitate crucifixem, el tres aut duos filios inducere videamur; sed prius dicentes, quod magna synodus confirmavit, unum ex Trinitate incarnatum, vel passum, vel crucifixum, cum interrogati fuerimos, quem unum de Trinitate dicamus, recte postea respondemus, Filium. Non autem recte simul diceretur unus filius ex Trinitate incarnatus, aut passus, aut crucifixus. Sed non est consequens -ut que simul non recte dicuntur, simulent intelligere, aut fortasse non possint, verborum suorum vel convincantur vel admoneantur exemplo. Nam et ipsi, com recte dicant unam ex Trinitate personam crucifixam, secundum quod ille etiam vir beatus et doctrinæ admirabilis Augustinus, in opere quod scripsit de Prædestinatione et perseverantia sanctorum, docet \*: « Fidelis qui in co veram naturam credit et confitetur humanam, id est

<sup>\*</sup> Forte, cx tribus diis.

<sup>1</sup> Cod. Veron., dixerit.

Idem cod., et hæ tres unum sunt; sed hoc po-tius, tres sunt (qui) testificantur in terra, spiritus, aqua el sanguis, et hi tres unum sunt. Quid ergo, etc.

<sup>3</sup> Idem cod., de Unitate. Sane in libro de Unitate Ecclesia verba leguntur qua refert Facundus.

Idem cod., dicitur.

Idem cod., dicit.

in micem Dei Filium sublimatam : ita ut qui suscepit, et quod suscepit, una esset in Trinitate persona. > Cum igitur et ipsi, quemadmodum docuimus', juxta doctrinam Patram recte dicant unam ex Trinitate personam crucifixam; et item interrogati cojus camdem dicant esse personam, recte respondeaut, Filii; non tamen quod singillatim recte dient, etiam simul et conjuncte recte dicere poterent, id est, unam personam Filii ex Trinitate crucifixam, quasi duze personze sint Filii. \* Sicut ergo, quamvis non recte simul dicatur una persona Filii ex Trinitate crucifixa, et recte item de ipsa persona singillatim dicitur quod Filii sit : ita quamvis non recte simul dicatur, unus filius ex Triuitate crucifixus, recte tamen singillatim dicitur unus ex & Trivitate crucifixus, et item de ipso uno quod Filius sil. Quocirca, recte dicitur unus ex Trinitate crucifins, et una ex Trinitate persona. Sed unam dicere personam Nestorianorum nova subterfugia minus exclodit: qui convicti innumeris testimoniis Patrum, quod Dous Verbum et assumptus fromo una persona id, pro auctoritatis dignitate ab eis hoc vel existiment dictum, vel existimare se fingunt, ut sic homo Jesus Christus dicatur Verbi gessisse personam, sicut cliam gessit Apostolus, qui scribens ad Corinthios dicit: Nam et ego quod donavi 1, propter vos in persona Christi, ut non circumveniamur a Satana (11 Cor. u, 10); non ut unus idemque esset Deus et homo. Com vero et unus ex Trinitate, et una ex Trinitate persona pro nobis crucifixa recte dicatur, hanc ntilitatem qua fraus Nestorianorum a sancta et magna synodo sufficienter exclusa est, intelligere et approbare jam debent qui dici nolebant unum de Trinitate pro nobis incarnatum, vel passum, vel crucilixum. Qui etiam si nulla invitaret utilitas, neque hoc esset tante synodi auctoritate firmatum, modestins facerent acquiescere sapienti Gregorio, qui de vocabubrum diversitate dissidendum non esse decrevit (Gregor. Nazianzenus orat. 39). In eo enim sermone cujus est titulus: De luminibus, ita locutus est: Deum cum nomino, uno lumine illustramini, simul et tribus. Tribus quidem, secundum uniuscujusque proprietates sive personas. Nibil enim pro vocabulorum diversitate dissidendum est, cum ad eumdem Dam igitur et magna nos ad hanc confessionem invilet stilitas, et non inaudita et nova sit illa vox de qua nobis deliberare sit liberum an admitti debeat. quam divinarum Scripturarum testimoniis convenire etiam a tantis Patribus confirmatum esse docuinus. aihilque de verbo sit dissidendum, placere omitibus

nostram, quamvis singulariter suscipiente Deo Verbe. A debet ut unus ex Trinitate, vel de Trinitate, crucisixus pro una persona dicatur. Quanquam si quis rem diligenter attendat, et altius causam repetat, inveniet quod non sic dicimus, unus pro una persona, sed potius una persona pro uno ex Trinitate dicatur. Nam sic Ecclesia Christi, etiam cum necdum ad distinctionem Patris et Filii et Spiritus sancti uteretur nomine personne, tres credidit et prædicavit, Patrem et Filium et Spiritum sanctum; sicut testimenie Joannis ' supra docuimus, que dictum est: Tres sunt qui testimonium dant in terra, spiritus, aqua et sanguis; et hi tres unum sunt (I Joan. v. 8). Personarom autem nomen, non nisi cum Sabellius impuguaret Ecclesiam, necessario in usum predicationis assumptus est: ut qui semper tres crediti sunt et vocati, Pater et Filius et Spiritus sanctus, uno quoque simul et communi personarum nomine vocarentur. Deinde etiam subsistentiæ dietæ sunt, quoniam Ecclesiæ placuit, ad significandam Trinitatem, et hoc nomen distinctioni personali tribuere. Quæstio itaque aliquando de novo nomine persono et subsistentio fuit, utrum ad significandom Trinitatem, quæ Deus est, deberet admitti, sicut et ipsius Trinitatis nomen admissum est: non de eo quod semper tenuit et prædicavit Ecclesia, quia tres sunt qui testificantur in terra, et hi tres unum sunt. Unde etiam memoratus vir 8 Augustinus in quinto decimo de Trinitate libro (Cap. 3): « Clarum, inquit, est in substantia veritatis, non solum Patrem Filio non esse majorem, sed nee ambos simul aliquid majus esse quam solum Spiritum sanctum; aut quoslibet duos in eadem Trinitate majus aliquid esse quam unum; aut omnes simul tres, majus aliquid esse quam singulos. . Nec ait vir cautissimus et sapientissimus ambas personas simul aliquid esse majus in substantia veritatis quam solum Spiritum sauctum, quod quidem recte, si vellet, diceret; sed potius ambos: neque ait quaslibet duas personas in eadem Trinitate majus esse aliquid nuam unam, sed quoslibet dues in eadem Trinitate majus esse aliquid quam unum; neque dixit omnes simul tres personas majus aliquid esse quam singnlas, sed omnes simul tres majus aliquid esse quam singulos. Quod si hujusmedi locutiones ex dictis probatissimorum Patrum velim colligere, aute me tempus quam exempla deficiet. Nihil est igitur quod de sensum omnium diversitas provocet intellectum. D verbo reprehendamur, dicentes unum de Trinitate incarnatum, sive passum, sive crucifixum. Qnod etiam sancta Chalcedonensis synodus, divinarum Scripturarum auctoritate et antiquissimorum Patrum testimonies informata, videns a magno Proclo ad Armenos utiliter scriptum, et a sapientissimo Joanne Antiocheno et certeris orientalibus episcopis in con-

Cod. Veron., diximus.

<sup>\*</sup> Idem cort., recte tamen singillatins dicitur, una rsona ex Trinitate crucifixa : el recte item, esc.

<sup>1</sup> liem cod., quod denavi, si quid donavi, propter

<sup>·</sup> Idem cod., quia.

<sup>\*</sup> Idem cod., somper.

<sup>·</sup> Idem cod., rersonarum.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mem cod., Joannis aposteli.

<sup>\*</sup> Idem cod., vir doctissimus.

<sup>\*</sup>Videsis in hunc locum el. Wesselingium lib. Probabil. cap. 56, pag. 324.

vit. Et ideo hanc religiosam et necessariam vocem suscipientes qui de verbo sapersue contendebant, ita jam nobiscum Nestorianos urgere debent ac premere, nt non tantum unam ex Trinitate personam dicant, quod illi male, sicut jam diximus, interpretantur; sed etiam unum ex Trinitate passum, quod nulla fraude possint eludere. Quibas Nestorianis hoc modo gravius insistimus, si eis dicamus: Certum est accipere vos nobiscum quia Trinitatem, quæ unus Deus est, significavit Apostolus dicens: O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei! quam incomprehensibilia sunt judicia ejus et investigabiles viæ ejus! Quis enim cognovit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus fuit? aut quis prius dedit illi, et retribuetur ei? Quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso sunt B omnia: ipsi gloria in sæcula (Rom. x1, 33). Ex ipso dicens, ex Patre; per ipsum vero, per Filium, sicut alibi dicit: Nobis tamen unus Deus Pater, ex quo omnia, et nos in illo 1; et unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, et nos per ipsum (I Cor. VIH, 6). In ipso vero, in Spiritu sancto : de quo Salomon ait : Quoniam spiritus Dei replevit orbem terrarum, et hoc quod continet omnia, scientiam habet vocis (Sap. 1, 7); nec aliud est in ipso esse omnia, nisi ab ipso omnia contineri. Quæ cum ita sint, quomodo non unus ex hac Trinitate est Dominus Jesus Christus. cum, sicut ostendimus, idem dicat Apostolus: Unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, el nos per ipsum? Item cum ipse Dominus Jesus Christus, hanc Trinitatem nobis insinuans, in Evangelio discipulis C suis dixerit : Euntes docete omnes gentes, baptizantes cos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti (Matth. xxviii, 19); quomodo Petrus apostolus Judæos exhortans diceret : Pænitentiam agite, et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi, in remissionem peccatorum, et accipietis donum Spiritus sancti (Act. 11, 38)? aut quod simul in eisdem Actis apostolorum legitur (Cap. xix), quidam discipuli, quos ejus coapostolus Paulus Ephesi reperit baptisme tantum Joannis imbutos, ab eo admoniti baptizarentur in nomine Domini Jesu, si non unus esset ex Trinitate, in qua tantum baptizari præceptum est, Dominus Jesus Christus? Quod autem in nomine Domini Jesu a hi quos memoravimus baptizati narrantur, non eo credendum arbitror, quia non in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti baptizati sunt, ut etiam in ipsis servaretur verbis a Domino constituta forma baptismi; sed quia hoc erat insinuandum quod baptismo novo fuerint baptizati, sufficere fudi-

Alia fuit sententia sancti Ambrosii, qui in libro de Spiritu sancto, cap. 3, apostolos censuit in nomine Domini Jesu tantummodo baptizasse : plenum tamen fuisse mysterium, quia qui unum dixerit, Trinitatem signavit. Quod ipsum in libro de Trinitate Latine tantum edito scripserat sanctus Athanasius. Nunquid prævaricatores, inquit, mandati Salvatoris apostoli effecti, et contra traditionem ejus baptizarunt tantam

cilio approbatum, convenienter ipsa quoque firma- A catum est ad discretionem ipsius novi baptismi 86lum nomen Domini Jesu memorare, quod neque in baptismo Joannis, neque in allis baptismis Judzici ritus interserebatur. Cæterum illis sacratis verbis, id est, in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, haptizati mihi videntur. Nec mendaciter dictum, qued absit, existimo: Baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi, aut quia baptizati sunt quidam in nomine Domini Jesu: quoniam certissime in nomine Jesu \* baptizabant apostoli, etsi non in solius Domini Jesu, id est Filii, nomine baptizabant, verum etiam in Patris et Spiritus sancti. Ac per hoc arbitror quod, cum baptisma celebraretur, in ipsis quoque sacratis verbis servabatur illa forma baptiansi; in narratione vero sufficiebat, ad discretionem aliorum baptismatum, solius Donnini Jesu sacere mentionem. Propterea vero credo quod de omnium trium personarum commemoratione, Domini Jesu nomen ad insinuandum novum baptismum magis assumptum est, quoniam ipsi consepelimur per baptismum in mortem. Verumtameu non diceretur, nisi, ut jam asseruimus, unus esset ex Trinitate Dominus Jesus Christus. His igitur atque aliis quamplurimis informatus, priusquam hoc a magna synodo Chalcedonensi appobatum esse cognoscerem, unum de Trinitate credidi Dominum Jesum Christum: qui Deus ex Deo natus ante sæcula, idem in plenitudine temporum homo sit natus ex Virgine; et qui Patris existens unigenitus, factus sit unigenitus matris; ut geminæ gigas substantiæ, sicut intellexit et cantavit Ambrosius, utriusque veræ nativitatis proprietak credatur, sitque consubstantialis Patri secundum divinitatem, et consubstantialis matri secundum humanitatem: et sicut ideo consubstantialis Patri creditur, quia proprius ejus et verus est filius, sic etiam matri propterea consubstantialis credatur, quia proprius etiam ejus et verus est filius.

# CAPUT IV.

Quod beata Maria vere ac proprie sit mater Dei, contra quosdam catholicos et contra Nestorianos. Eraminantur Hilarii, Augustini et Leporii presbyteri

Veri autem et proprii silii quis nisi absurdissimus neget vere et proprie esse matrem? quod æque monstravimus magnæ synodi Chalcedonensis sententiæ convenire, et nos secundo partitionis loco promisimus asserturos. Insinùandum vero est quod hanc quoque confessionem qua beatam Mariam vere el proprie dicimus matrem Dei, quidam etiam commu-

multitudinem? Non enim scriptum est baptizasse con in nomine Patris et Filii et Spiritus sancii, sed tan-tum in nomine Domini Jesu. Nunquid crgo prævaricati sunt? Absit. Nam licet Felix nomen tantummode dicatur, habet tamen et Patrem et Spiritum pronuntiatum. In eadem quoque sententia est Ferrandus idem diaconus in epistola ad Anatolium.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., in illum. <sup>2</sup> Idem cod., similiter.

<sup>1</sup> Idem cod., Domini Jesu.

nicantes Ecclesice a putent non debere suscipi, cum A catur, utrum vere et proprie, an nuncupative et per-Nestorium fateautur, propter quod eam matrem Dei negabat, debuisse damnari. Quibus, antequam Nestorianis respondeamus, respondendum 1 puto, sicut et in superiore quastione jam factum est, quod omnino stultum ac turpe sit, et condemnationem probare Nestorii, et beatam Mariam negare quod vere et proprie sit mater Dei. Nam si qua binc esse potuit quæstio, cum ipso Nestorio simul exclusa est. qui eam matrem Dei esse negabat. Hoc enim et ad credendum difficile, et dignum controversia videbatur, utrum Deum illa virgo genuerit : caterum quod vere et proprie genuerit, quidquid est ille quem genuit, nulli 3 dignum disceptationis apparet. Qui ergo concedent quia Deum Virgo genuit, cam negant vere et proprie genuisse, quod commune omnibus matribus, et nullius dignum est quæstionis? Et audent insuper hoc, quod dicimus beatam Mariam vere et proprie matrem Dei, Eutychiano dogmati deputare, non intelligentes neque quæ loquuntur, sicut dicit Apostolus (I Tim. 1, 7), neque de quibus affirmant, cum sancta Chalcedonensis synodus, a qua inse damnatus est Eutyches, sicut memoravimus (In allocut, ad Marcian.), dicat : ( Quomodo Dei genitrix sit virgo vocitata propter eum qui virginitatem ejus dignatus est etiam sacrare post partum, vulvainque, ut decebat Deum, integritate signare, quomodo secundum veritatem mater dicta sit propter carnem, quam ex se omnium Domino ministravit. > Cum igitur, ut isti Patres docuerunt, propterea secundum C veritatem mater a dicta sit, quia carnem ex se omnium Domino ministravit, quod Eutyches negat, quomodo putatur Eutychiano dogmati deputandum. cui magis invenitur esse contrarium? Non enim potest beatam Virginem vere et proprie dicere matrem Dei, sed nuncupative potius ac perfunctorie, quam son credit carnem ex se omnium Domino ministrasse. Non ergo Nestorianam tantum, verum etiam Eutychianam hæresim destruit ista confessio, qua dicitur beata Maria vere et proprie mater Dei. Quod si nos rectæ fidei esse non credunt, et aliquid suspicantur in his verbis occulere, inquirant a nobis id ipsum quemadmodum volunt, et interrogationibus suis quid sentiamus eliciant. Si autem de rectitudine quidem fidei nostræ non dubitant, sed putantes ipsam fidem rectam non rectis verbis pronuntiari, dicunt quod sensu quidem sumus perfecti, non autem sumus persecti sententia, cum Apostolus in utroque nos hortetar perfectos dicens: Sitis autem perfecti in eodem sensu et in eadem sententia (I Cor. 1, 10): ipsi doceant quatenus illa Virgo, quod non abnuunt, mater Dei di-

- Tametsi de Maria Virgine, quin vere ac proprie dicenda sit Deipara θεοτόχος, ambigere inter catholicos integrum non erat post synodum Ephesinam, quæ Liquido id sanxit contra Nestorium : non defuisse ta-

functorie. Quod si dicunt non esse consequens ut, si vore et proprie non sit, nuncupative et perfenctorie sit mater Dei, ipsi dicant modum quo contra nos prædicanda sit mater Dei. Omnis enim qui alterius prædicationi repugnat, dicere debet aliquid qued aut contrarium ei sit aut diversum. Sicut Arianis dicentibus quod minor Patre sit Filius, contra nos dicimus quod æqualis ei sit; sicut Manichæis dicentibus quod phantastica, id est falsa caro fuerit ejusdem Filii Dei, contra nos dicimus quod in vera carne homo fuerit factus: atque ita et illi vicissim, impugnantes quod verum est atque catholicum, affirmant atiquid suum. Nec quisquam aliter doctrime resistit alterius. nisi contra aliquid dicat : cum vero aliquid contraquod incapabile est, et unius singulariter matris, eur p dixerit, tum demum si acceptabilis sit illa contradictio, disquiritur. Horum vero qui nes probibent dicere vere et proprie matrem Dei Mariam, nec dicunt secundum quem modum dicenda sit mater Dei, non est quærendum si acceptabilis sit contradictio. Nam qui contra nihil dicunt, quomodo vel dicere videantur? Et ideo non tam laboriosum studio nostro est eorum absurditati resistere, quam existimationi periculosum, ne videamur superflue non contradicentibus respondere. Quamvis autem negantes hoc nostrum quod dicimus, vere et proprie esse matrem Dei Mariam, nibil hactenus affirmaverint suum, interrogandi sunt tamen utrum, quod necessario sequitur, vel negare audeant quod nos prohibent confiteri, ut addita negatione dicant eam non vere et proprie matrem Dei. Et jam non dicam aures catholicorum, sed frons illorum ferat, si potest, hanc profanam et detestabilem vocem. Si autem non audent dicere, Non vere et proprie mater est Dei, cur nos probibent conliteri quod negare non audent? Cognoscant igitur cum sancia synodo, cujus se profitentur decreta suscipere, quod propterea beata illa Virgo secundum veritatem mater dicta sit Dei, quoniau carnem ex se omnium Domino ministravit, et non se dicant Eutychionis repugnare, negantes vere et proprie matrem Dei Mariam, cum potius eis nescii favere monstrentur, resistendo sententize synodi Chalcedonensis, in qua damnati sunt, et negando quod corum est vanitati contrarium. Illud etiam caveant Nestorianorum experti perfidiam, quibus pro bac quoque confessione jam respondere debemus, ne quasi pro naturarum discretione dicentes quod non homo Christus Jesus, sed Deus Verbum proprius et verus sit Filius Dei; aut quod non Deus Verbum, sed homo Christus Jesus proprius et verus sit silius hominis; videantur et ipsi non eunidem credere Deum Verbum quem hominem, sed alteram personam Dei, alteram hominis arbitrari.

> men qui de ea voce his temporibus immerito contenderent, præter Facundum, ostendit ex Justiniani litteris Joannes papa in cadem epistola ad senatores.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., demonstrandum.

<sup>\*</sup> Idea and., nullius.

<sup>\*</sup> Idem cod., mater Dei.

<sup>·</sup> Idem cod., persectos esse.

<sup>&</sup>quot; Idem cod , sic.

Porro si idem est Dens qui bono, et idem homo qui A simplici natura Patris consubstantialis efforta, ita non Daus; tam recte dicitur Deus Verbum proprius et verus filius hominis, quam recte dicitur idem ipse mediator Dei et hominum homo Christus Jesus, proprius et verus Filius Dei : nec nlla confusio naturarum ex hoc inducitur, sed personae unitas intimatur. Noque enim confusionem naturarum Joannes indecebat apostolus dicens : Scimus queniam Filius Dei venil, et dedit intellectum 1, ut sciamus quod est verus, et sumus a in vero Filio ejus Jesu Christo (Joan. v, 20); vel Paulus cum diceret : Si Deus pre nobis, quis centra nos? qui etiam Filio proprio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. vni. 31). Si autem Joannes Christum, id est unctum, veram Def Filium dicit, quem et venisse testatur; venire autem et ungi, quantum ad naturarum discretionem spectat. humanitati potius quam deitati conveniunt; et si Paulus quem proprium Dei vocat Filium, ipsi Patrem nou pepercisse docet, sed eum pro nobis omnibus tradidisse, et emnia ei donasse; quæ similiter, cum de naturis agitur distinguendis, deltati non possunt attribui; et neuter horum talia prædicans creditur confadisse naturas, sed unitatem magis expressisse personæ: respondeant Nestoriani, quomodo non eadem personalis unitatis ratio, sine ulla naturarum confusione, de nobis flagitat, at vere et proprie dicamus filium hominis Deum Verbum, et beatam Virginom vere et proprie matrem Dei. Nam et ille centurio, qui corpus Domini gloriæ crucifixi servabat, cum exspirante mundi a Creatore, mundi videret elementa turbari, Filium Dei eum verum esse cognovit; ait C enim : Vere Filius Dei erat iste (Matth. xxvII, 54). Cujus verbi fidem beatus facit Hilarius, ita dicens (Lib. III de Trinitate) : « Qui cruci affixerant, vere Dei Filium confitentur; prædicationi consentit effectus. Dominus dixerat : Clarifica Filium tuum (Jean, xvu, t). Non solum nomine contestatus est Filium, sed et proprietate qua dicitur tuum. Multi enim nos fiki Dei, sed non talis hic Filius est. Hic enim et proprius et verus est Filius, origine non adoptione, veritate non nuncupatione, nativitate non creatione. Ergo post clarificationem ejus veritatem confessio secuta est. Nam verum Dei Filium centurio confitetur, ne quis credentium ambigeret quod unus persequentium non negasset. > Si igitur, Hilario quoque, doctissimo antistite et fortissimo confessore, secundum p doctrinam apostolicam testante, proprius et verus est Filius Dei qui crucifixus est, non est dubium quin etiam Dens vere et proprie Pater sit crucifixi Filii. Quæ cum ita sint, quemadmodum nihil ex hoc metuendum est, ne cum dicitur Deus vere et proprie Pater Filii crueifixi, sequi videatur quod illa humanitas a Verbo Dei suscepta et crucifixa in deitatem conversa sit, et natura humana, que composita est,

sequitur, cum dicimus vere et proprie matrem lei Mariam, ut dektas Verbi conversa videatur in carnem. et natura divina, quæ simplex est, composite nature matris consubstantialis effects. Alioquia si blasphemum et absurdum est quod beata Maria vere et proprie dicitur mater Dei, sine ulla disceptatione blasphenum et absurdum est, quod Dens Verbum ' vere et proprie dicitur silius hominis. Si autem et hoc blasphemum et absurdun, videtur, ut Deus Verbum vere et proprie dicatur filius hominis, consequenter blasphenium videbitur et absurdum ut idem iuse mediator Dei et hominum homo Christus Jesus vere et proprie dicatur Fil us Dei. Porro Scriptura divina, quæ nihil blasphemum loquitor vel absurdum, pro B unitate persona verum et pro; rium Dei Filium dicit mediatorem Dei et hominum, hominom Jesum Christum : qui dedit semetipsum redemptionem pro omnibus, in que vero Dei Filio sumus, et cui proprie Filio Pater non pepercif, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Recte igitur etiam beata Maria, pro eadem unitate personæ, vere et proprie mater dicitur ipsius unigeniti Dei Verbi. Ideoque sapientissimus alque clarissimus Ecclesiarum Christi magister Augustinus in opere memorato quod conscripsit de Prædestinatione et perseverantia sanctorum (Cap. 15): (Clamat, inquit, Doctor gentium in capite Epistolarum suarum. Paulus servus Jesu Christi vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei, quod aute promiserat per pro. phetas suos in Scripturis sanctis de Filio sno, qui sucms est ei ex semins David secundum carnem; qui prædestinatus est Filius Dei in virtule, secundum Spiritum sanctificationis ex resurrectione mortuorum (Rom. t. 1). Prædestinatus est ergo Jesus, ut qui futurus erat secundum carnem filius David, esset tamen in virtule Filius Dei secundum Spiritum sanctificationis, quia natus est de Spiritu sancto ex virgine Maria. Ipsa el illa ineffabiliter facta hominis a Deo Verbo susceptio singularis, ut Filius Dei et filius hominis simul, et Mius hominis propter susceptum hominem, et Filius Dei propter suscipientem unigenitum Deum veraciter et proprie diceretur, ne non Trinitas sed quaternitas crederetur. Igitur iste vir doctus et susceptum bominem veraciter \* et proprie docuit dici Filium Dei; et suscipientem Deum propter susceptum hominem veraciter et proprie dici illium hominis. Si quo minus, necesse non erat dicere quod adjecit, veraciter el proprie, nisi ad hujus magni mysterii commendationem, per quod et Deus filius hominis et homo Filius Dei factus est. Nam veraciter et proprie dici hominent filium hominis, et Deum Filium Dei quis possit ambigere? klem itaque et Deus Verbun, qui elim mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus, secundum hujus viri sancti doctrinam, tam veraciter cl

<sup>·</sup> Forte simus.

<sup>1</sup> Cod. Veron., nobis intellectum.

<sup>2</sup> Idem cod., codem mundi, etc.
3 Idem cod., 1 cre.

Idem cod., quod etiam reciproce Deus, etc.
Idem cod., hominem propter suscipientem unigeni tum Deum veraciter, etc.

prie Filius Dei. Si autem verneiter et proprie dicitur filius hominis Deus, necesse est ut reciproce dicatur et beata Maria veraciter et proprie mater Dei. Cum vero hoc adject dicens, e ne non Trinitas, sed quaternitas crederetur, > edegit omnino ut beatam Mariam veraciter et proprie matrem Dei esse dicamus, ne non Trinitatem, sed quaternitatem credere videamur. Et ideo religiosze ac necessariæ vocis hujus negatio non levis putetur, quam tanta blasphemia consequitur. Sane mirandum non est quod Augustinus veraciter et proprie dici pronuntiat fillum hominis Deum, cum in quedam sermone de Epiphania (De tempore serm. 53), cujus principium est: « Nuper colebravimus diem quo ex Judæis Dominus natus est, loquatur: « Magos same ad ipsum proprie locum, ubi Deus Verbum infans erat, stella perduxit. Quod 1 ergo 1 Verbum Deum dicit inlantem, quomodo non veraciter et proprie diceret prædicari filium bominis Deum? Nam si infans ille veraciter et proprie dicitur filius hominis, ipse autem infans est Deus Verbum, veraciter et proprie dicitur fitius hominis Deus Verbum. Rursus in alio ejusdem diei sermone (De tempore serm. 30), cujus est principium: e Ad partum Virginis adorandum magi ab Oriente venerunt, » sic ait : « Jam vero quod eadem stella quæ magos perduxit ad locum, ubi erat cum matre Virgine Deus infans, etc. 1 Is ergo negare potest veraciter et proprie dici filium hominis Deum, qui hujus sapientissimi viri doctrinæ repugnans, aut Deum negat infantem, aut vere et proprie silium esse hominis negat infantem. Quia ergo illud pietas, hoc autem humanitas negare non patitur, vere et proprie esse filium hominis Deum sine dubitatione credendum est. Hoc autem constituto, non est dubium quin ctiam illa Virgo vicissim vere et proprie mater Dei esse dicatur. Item cum quidam Leporius presbyter b apud Gallias , depravatus a vera et antiqua Ecclesiæ fide, eadem docere præsumeret que postea Nestorius docuit, atque, inde pro tali errore depulsus, in Africa docendus veniret, illic instructus, ut docet Apostolus (Gal. v1, 1), in spiritu mansuetudinis a spiritalibus Patribus Aurelio Carthaginiensi et prædicto Augustino, atque aliis Africanis episcopis, pravissimam novitatem sui dogmatis abdicavit. Scripsit autem libelium satisfactionis idem Leporius ad Gallos episcopos, quem memorati venerabiles Patres Aurelius atque Augustinus et ceteri sic probaverunt. ut ad laciendam veritatis fidem, etiam suas ei subscriptiones adjicerent. In quo libello post multum 3 sic dicit : « Nascitur ergo proprie de Spiritu sancto

proprie dicitur filius hominis, quam veraciter et pro- A et Maria Virgine. Deus homo Jesus Christus Filius Del, ac sic in alterutrum unum ilt et Verbum et caro, ut manente in sua perfectione naturaliter utraque substantia, sine sui præjudicio et humanitati divina communicent, et divinitati humana participent; nec after Deus, after homo, sed idem ipse Deus qui et homo, et vicissim homo qui et Deus Jesus Christus Pilius Dei nuncupetur et vere sit. > Cum itaque nefandus error, qui evacuans totum salutis nostræ mysterium cautus sibi videtur ac diligens, in Ecclesia Latinorum prius apparens, non sicut apud Græcos contentionibus augeretur, sed satagendo "magna et sollicita Patrum pietate, mox ut deprehensus est, ctiam a suo condemnarctur auctore : non aliter visus 'est eisdem sanctis Patribus abolendus, nisi ut de hodie celebramus quo a gentibus adoratus est, > ita B Virgine Maria proprie Deum esse matum scripto confiteretur ipsius auctor erroris. Ait enim, sicut memoravimus: « Nascitur ergo proprie de Spiritu sancto et Maria semper Virgine Deus. > Atque ita Deus ab eo dicitur proprie natus ex Virgine, ut etiam homo Jesus Christus vicissim Dei Filius nuncupari et vere esse dicatur. Unde et illud adjecit : « Ac sic in alterutrum unum fit et Verbum et caro. 1 Nec per hoc discretioni utriusque naturæ præjudicium intulit, qui confessus est quod manente in sua perfectione naturaliter utraque substantia, sine sui prejudicio et humanitati divina communicent, et divinitati humana participent: non alterum dicens Deum, afterum hominem; sed euindem ipsinn Deum, quem et homínem, et vicissim hominem, quem Deum Jesum Christum Dei Filium nuncupari et vere esse confes-us est. Si autem Deus vere est homo, nec aliunde vere homo nisi nascendo de Virgine, cur non dicatur Deus vere natus ex virgine? Et si Deus proprie factus est homo, nee aliunde proprie factus est homo, nisi nascendo de Virgine, cur non dicatur etiam proprie natus ex Virgine? Absurdum nimis est ut Deus, qui nascendo de virgine vere et proprie factus est homo, non vere et proprie de illa natus esse dicatur : ut vera sit res quam effecit illa nativitas, et ipsa rei ejus effectrix non sit vera nativitas. Verum nec illud minus absurdum est, ut qui non offenditur propheta dicente : Mater Sion dicit, homo, et homo factus est in ea, etipse fundavit eam Altissimus (Pscl. LXXXVI, 5), et mansuete et fideliter accipit, quod ipse Altissimus, D qui Sion sundavit, homo sactus est in ea; et qui non offenditur evangelista dicente : Verbum caro factum est (Joan. 1, 14) : si audiat ca quæ sunt hominis Altissimo tribui qui factus est homo, et ea quæ sunt carnis Verbo tribui quod factum est caro, scandalum patiatur, tanquam non horum causam ante crediderit, quando Altissimum factum hominem et Verbum

Forte Qui ergo.

b Leporii libelium satisfactionis, cujus partem ex Cassiano dedimus tomo I Conciliorum Gallice, integrum postea nacti sumus cum Aurelii Augustini aliorumque subscriptionibus quarum hic mentio. Hunc ergo publici juris propediem futurum speramus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cod. Veron., Qui.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., Galliam.

<sup>\*</sup> Idem cod., multa.

Idem cod., semper virgine.

<sup>1</sup> ldem cod., satagente.

carnem credidit factum. Plus est autem dicere Altis- A simum hominem factum, quam tribuere quæ sunt hominis Altissimo; et plus est dicere, Verbum caro factum est, quam tribuere quæ carnis sunt Deo Verbo. Cum itaque Spiritus Dei, ad commendandam nobis in hoc mysterio adunationem divinæ humanæque naturze, hoc qued est amplius dicere congruentius et utilius judicavit, quia Altissimus homo factus est, et, Verbum caro factum est: cur quisquam metuat hac auctoritate fundatus, sine præjudicio utriusque naturæ, en quæ sunt humanitatis Altissimo, et quæ sunt earnis Verbo tribuere, propter sacramentum ac dispensationem incarnationis suæ? De quo Deo Verbo loquens idem Joannes in Epistola sua, ei quæ carnis sunt deputare 1 non dubitat, ut pote quem carne 2 factum in suo Evangelio prædicavit. Nam sicut ibi ser- p rarum dicere quod unus ex Trinitate sit Dominus Jemonem inde exorsus est dicens : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum (Joan. 1, 1). Et infra : Verbum caro factum est, et habitavit in nobis: ita et in Epistola sua inde similiter coepit: Quod erat ab initio, quod audivimus, quod vidimus oculis nostris, quod inspeximus, et manus nostræ contrectaverunt de Verbo vitæ, et vita palam facla est, et vidimus et testamur, et nuntiamus vobis vitam æternam, quæ erat apud Patrem, et palam facta est nobis (I Joan. 1). Annuntians itaque nobis de Verbo vitæ, quod erat ab initio, nec in his quæ memoravimus susceptæ ab eo carnis nomen interserens, de ipso Verbo dicit, quod oculis suis illum inspexerit, et manibus contrectaverit, non dubitans quæ sunt carnis incarnato Verbo tribuere. Quid ergo Nestoria- C ni, quasi cautiores et diligentiores ipso Joanne apostolo, imo ipso Deo Verbo, qui sic de se in Joanne loquebatur apostolo, refugiunt quæ sunt humanitatis Deo tribuere, et beatam Mariam dicere vere et proprie matrem Dei; quam non refugiunt dicere vere et proprie hominis matrem, nisi quia non eumdem credentes esse Deum, quem hominem, duos nobis filios, licet non verbis, rebus tamen. \* volunt inducere? Nos autem scientes Apostolum dixisse: Optabane enim ego ipse anathema esse a Christo pro fratribus meis, qui sunt cognati mei secundum carnem, qui sunt Israelitæ, quorum adoptio est filiorum, et gloria, et to-, stamenta, et legislatio, et altura, et promissa : quorum putres, et ex quibus Christus secundum carnem, qui 3); non alterum Christum putamus, et alterum super omnia Deum; sed eumdem Christum credentes super omnia Deum, ejus matrem beatam Mariam Virginem vere et proprie dicimus matrem Dei.

Alii alias hujus nominis causas tradunt, ut Leontius De sectis cap. 5, Ado Viennensis in Chronico, Nicephorus lib. xvIII, cap. 45, et alii. Cæterum constat Acephalos tandem, quecunque sit origo, uni-verse appellatos monophysitas onnes, qui unicam in Christo naturam statuebant, et synodum Chalcedonensem oppugnabant, licet inter se alii aliis erroribus discreparent. Scite autem Anastasius Antiochenus, Περί τῆς Χριστοῦ οἰχονομίας, ad decem illorum

<sup>2</sup> Idem cod., carnem.

CAPUT V.

Quod Christi duæ sint naturæ, non una composita. contra Eulychianos et Semientychianos. De Inlo papa, et de Cyrillo Alexandrino, quorum ecripte objiciunt adversarii.

Hæc adversus Nestorianorum perfidiam dixisse sufficiat, que nos, sicut arbitror, a calumniis Entychianorum satis superque defendunt; qui cum refelluntur a catholicis, Nestorianorum eis crimen affigunt. Et ideo jam illud tertium prædictis Eutychianis contrarium rectum esse monstremus, quod Dominum nostrum Jesum Christum confitemur in duabus naturis, id est in divinitate atque in humanitate perfectum. Quo Nestorianorum quoque calumnias evertemus. qui nos putant ad confusionem duarum Christi natusus Christus, et vere et proprie mater Dei Maria. Christum igitur Filium Dei, quemadmodum dictum est, in duabus prædicamus esse maturis. Nee dici patimur unam ejus ex divinitate et humanitate compositam esse naturam, ne Patri, cujus simplex natura est, consubstantialis non sit; et sicut alterius est perseaæ, quam Pater, ita etiam alterius, id est diverse, dicatur esse naturæ. Verum neque nobis erit consubstantialis, nisi ejus duce naturce sint : ut scilicet altera sit in qua consubstantialis est Patri, altera vore in qua consubstantialis est nobis. At huic evidentissimæ rationi bruta Eutychianorum contentio refragatur, astirmans Dei Verbi unitatem incommutabiliter simplicem cum suscepta humanitate in unam compoui potuisse naturam. Quorum Eutychianorum duxe sunt partes: una, quæ per totum sequitur Eutychis principis sui sententiam; alia vero, que in quibusdam ab eo dissentiens, per superbiam tamen de dignatur ad Ecclesiam pœnitendo reverti, ut de ipsit dictum videatur in psalmis : Discissi sunt, nec compuncti sunt (Psal. xxxiv, 16). Nam quia contentiosa vanitate præsumpserunt longe diversa, id est crestricem naturam creatamque confundere, traditi figmentis et erroribus cordis sui, quamvis ex codem cœnoso fonte manantes, juste meritoque discissi sunt. Sed illi qui licet, ut diximus, recedentes in quibusdam ab ipsius Eutychis auctoris et capitis sui sententia, sequi tamen dedignantur Ecclesiz catholicæ doctrinam, cujus caput est Christus in duabus est super omnia Deus benedictus in sacula (Rom. 1x, D naturis, id est in divinitate atque humanitate, perfectus, tanquam sine capite remanentes, Acephali vocantur a a Græcis, quos significantius nos Semieutychianos possumus appellare. Hi ergo scissorum Eutychianorum schismatici dicunt quoniam, si et una

> coryphwos alludens, δικακέρατον δρχήστραν, decem cornuum orchestram nuncupavit. Αποδαλλιται, inquit, ή άγία ἐχκλησίκ, καὶ Εὐτυχέα, καὶ Διόσκορον, καὶ Θεοδόσιον, καί Πέτρον, καί Τιμόθεον, καί Τουλιανόν, καί Γαϊανόν, καί Βαρσανούριον, καί Ιάκωδον, καί τον έξαρχοι της δεκακεράτου ταύτης δρχήστρας. Σεβήρου, και τους λοιπούς αίρεσιάρχας τούς μίαν φύσεν άρειανεκώς 😝 Χριστῷ δογματίζωντας.

Idem. cod., evitemus.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ea quæ carnis sunt, ei deputare.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., rebus tamen ipsis.

predicetur Filii Dei natura, potest accipi cadem una A nis passiones. c Quasi Deus loquitur que sunt divina, natura secundum aliquid naturæ Patris esse consubstantialis, et item secundum aliquid nostræ: hec est autem dicere, nec Patris eam naturæ consubstantialem esse, nec nostræ. Namque cum aliquid habere dicitur becuna Filii Dei natura quod Patris natura non habeat, et rursus aliquid quod nostra non habeat, non aliud est quam eam negare consubstantialem et naturæ Patri et nostræ. Ut enim nos recte dicamos l'ilium et Patri esse consubstantialem et nobis, propterea utique quia licet unam dicamus esse ' personam, non tamen diffitemur quod in quadam naturarum dualitate subsistat, ut secundum unam consubstantialis Patri dicatur, et secundum alteram nobis. Unam vero, quam ipsi dicunt Christi esse naturam, negant omnino in dualitate aliqua contineri; ne requisiti cujus rei sit illa dualitas, quia non possunt jam dicere naturarum, personarum dicere cogantur, quod nobiscum contra Nestorium negant. Et quia, cum naturæ natura confertur, non potest i ibi pronuntiari consubstantialitas, nisi tota toti æquetur, ut definitionis nulla diversitas intercedat, non autem potest una esse definitio naturæ ex divinitate et humanitate compositæ, si de Filio sic credatur, et simplicis naturæ Patris quæ tantum divina est, aut nostræ quæ tantum humana est, non ergo erit Filius et Patri consubstantialis et nobis. Etsi de Filio sic credatur, duas confiteri debent unius Filii Dei naturas, quod innumeris testimoniis antiquorum Patrum in defensione a magnæ synodi Chalcedonensis, et convictione \* Eutychianæ vecordiæ, cum plurimis C tum etiam vos probastis. Ex quibus et nos adhuc aliqua proferimus, etsi non multa numero, pondere tamen gravia ut pote quæ synodi Ephesinæ sint auctoritate firmata. Ibi enim prolata sunt contra Nestorium, et ex his ibi convictus atque damnatus est. Quia igitur utraque pars Eutychianorum ipsius synodi auctoritatem segui se dicit, sufficere confutationi eorum existimo, si aliis omissis hoc solum clareat, quod ipsa quoque duas firmaverit Christi esse naturas, cum protulit adversus Nestorium ex secundo libro beati Ambrosii ad Gratianum imperatorem (Cap. 4), dicens 6: « Sileant igitur inanes de sermonibus quæstiones: quia regnum Dei, sicut scriptum est, non in persuasione verbi est, sed in ostensione virtutis. Servemus distinctionem divinitatis et carnis: unus in utraque loquitur Dei Filius, quia in eodem utraque natura est. Et si idem loquitur, non uno semper loquiter modo. . Intende in eo nunc gloriam Dei, nunc homi-

 Epistolam ad Dionysium, quam Julio papæ ascrihebant Acephali, Julii revera fuisse credidit Gennadies in Scriptoribus ecclesiasticis cap. 2, subdititiam Facundus suspicatur hoc loco, et apud Photium Eulogius Alexandrinus orat. 3; Leontius vero Byzantius, qui et epistoke verba recitat quibus abutebantur

\* Cod Veron., ejus esse.

. Idem cod., toti ulique tota confertur, non potest, etc. 3 Iclem cod., et nobis. Sed quia et ver.... ut et ipsi reoque non denegant, quod et Patri sit consubstantiaet mobis, duas confiteri debent unius Filii Dei nalurus; qued innumeris, etc.

quia Verbum est; quasi homo dicit qua sunt humano, quia in mea substantia loquebatur, etc. > Audiunt hæc Ambrosii verba recitata in Ephesina synodo (Actione 1): cognoscunt ex his condemnatum esso Nestorium, quibus dicitur: Servemus distinctionem divinitatis et carnis, et quod licet unus, tamen in utroque loquitur Dei Filius, hoc est in utraque natura divinitatis et carnis : unde secutus adjecit, quia in eodem utraque natura est. Et non erube cunt aperte mentiri quod ejusdem synodi statuta custodiant, negantes Christum in duabus esse naturis, et confingentes quod una potius natura facta sit ex duabus. Verum advertant quid etiam ex dictis beati Gregorii Nazianzeni prolatum ibi fuerit contra ipsius dogma B Nestorii (Epist. 1 ad Cledonium): « Si quis introducit duos filios, unum quidem ex Deo Patre, alterum autem ex matre, et non unum et eumdem, adoptione fraudabitur quæ promissa est recte credentibus. Naturze etenim duze, Deus et homo, quemadmodum et anima et corpus, non autem filii duo; neque enim hic duo homines, licet sic Paulus (II Cor. 1v, 16) quod interius est hominis et 7 exterius appellaverit. Et ut breviter dicatur, aliud quidem et aliud ex quibus salvator est; et licet non id sit invisibile quod visibile, et tempore carens quod sub tempore; non tamen alius et alius : absit. Ambo etenim unum temperamentum, Deo quidem incarnato, homine autem deificato, vel quomodo quis nominare potuerit. Dico autem aliud et aliud. Aliter autem in Trinitate est. Ibi etenim alius et alius est ut non subsistentias confundamus; non aliud et aliud, unum etenim tria et idem divinitate. > Cum igitur et hic audiant. quia naturæ duæ sunt Deus et homo, nec ut isti volunt una dicatur ex utraque composita; cumque simul advertant, quia sicut in Trinitate alius est Pater, et alius est Filius, et alius Spiritus sanctus, et hæc tria nomina non unius personæ, quamvis unius haturæ sint, ita etiam in Christo nou una sit natura, quainvis una persona sit : quomodo Eutychiani, si Gregorio credunt vel potius Ephesinæ synodo, non vident quod ejusdem profanationis sit, si una dicatur Christi esse natura, cujus profanationis est si una dicatur Patris et Filii et Spiritus sancti esse persona? Utrumque simile esse prædicta synodus, D teste Gregorio, demonstravit. Quid autem illos contra hæe evidentissima Patrum testimonia juvare poterit, quod in assertionem vanissimi sui erroris dicunt, Julium Romanum episcopum a nescio ubi

Eutychiani, non Julii, sed Apollinaris hæretici eam fuisse docet cap. 8 de Sectis. Quod ipsum affirmat Anastasius in Ecloge χρήσεων, et ante utrumque Hypatius episcopus Ephesinus in collatione cum Acephalis habita Constantinopoli : Beati Julii famosam

<sup>&#</sup>x27; Idem cod., desensionem.

Idem cod., convictionem.

Idem cod., dicentis.

Idem cod., filii autem non duo, neque dii, neque enim hic, etc. consonat textus gracus : vioi di eŭ ĉia, oŭŝi (esi,

eadem sancta synodo Ephesina, hoc solum ipsius beati Julii contra Nestorium recitatum fuerit ex epistola ad Prosdocium', in qua ait (Actione 1): 1 Prædicatur vero ad supplementum fidei et incarnatus ex Maria Virgine Filius 1, et habitans in hominibus, non in homine operatus, hec enim in prophetis fuerat et apostolis: perfectus Deus in carne, et homo perfectus in spiritu: non duo tilii, unus quidem proprius Filius assumens hominem, alter vero mortalis susceptus a Deo; sed unus unigenitus in cœlo, unigenitus Deus in terra. Non aliud, præter hanc ad Prosdecium epistolam, ex dictis beati Julii in illa synodo prolatum est, si qua forsitan alia scripsit, neque ex hac epistola aliquid amplius. Cur igitur non illud potius, quod de una Christi natura isti circumferunt B stitum falsa de beato Cyrillo suspicio nihil nobis tanquam ab ipso beato Julio scriptum, vel quæque similia, quæ scripsisse autumant alios venerabiles Patres, in synodo recitata sunt contra Nestorium? Nam ipsa magis ejus dogmati contraria viderentur. Quid enim jam controversiæ remansisset, quod una esset illius Dei hominis subsistentia, sive persona, si probarentur Patres quod etiam unam prædicaveriat eius esse naturam? Igitur ut omnis auferatur quæstio, si non postea epistola illa confecta est, aut beati Julii cam non esse, sicut magis credendum est, synodus indicavit; aut etiam et si ejus esse credidit, quod ego non dico, ut aliam magis quam ipsam ejusdem sancti Julii contra Nestorium proferret, non ex eq quod incaute dictum est contrarium errorem judicavit esse vincendum. Hoc autem et adversus cætera, quæ ex nomine aliorum antiquorum Ephesinæ synodi Patrum, vel falsa, vel male intellecta ventilant, nos respondere cognoscant: quoniam si vera fuerant, aut sicut ipsi volunt intelligenda, eis protinus Ephesina synodus Nestorium refutaret. Nihil igitur habent quod de magno Chalcedonensi concilio Eutychiani vel Semicutychiani querantur, quoniam Christum in duabus esse naturis, secundum prioris Ephesinas synodi, quam nobiscum suscipiunt, statuta firmavit. Sed nec ex dictis beati Cyrilli, quæ alia, sicut credendum est, intentione prolata simul a male intelligunt, contra horum evidentiam merito possunt objicere : quoniam vel si ab his testimoniis Patrum que in Ephesina synodo firmata sunt dissonare creduntur, non possunt præferri sive conferri decretis synodali- p siarum divisio facta est, nune maxime satisfactum est bus, quæ suscepit universalis Ecclesia. Huc accedit,

illam epistolam manifeste Apollinaris ostendimus fuisse, acripta ad Dionysium. Quin et alteram item ad Prosdocimum, seu Docium epistolam, cujus testimonio usa est synodus Ephesina, nec ipsam Julii fuisse vult Leontius, sed Timothei discipuli Apollinaris. Sed hanc sine controversia Julio alii quoque asserunt : atque inter ceteros Ephræmius patriarcha Antiochenos lib. m de Sacris Legibus apud Photium, ubi alterius ex eadem epistola sententiæ partem delibat,

- Cod. Veron., scripsisse.
- Idem cod., Dei filius.
- Idem cod., similiter.

rescripsisse quod una sit Christi natura? cum in A quia ipsius Ephesinæ synodi primus fait idem beatus Cyrillus, qui non temere credendus est sibi exstitisse contrarius. Quod si etiam fuisset, non in eo sequendus erat, quod privatim singulis, ut ei visum est. dixlase, sed potius quod cum tractatu ac deliberatione synodi docuisee communiter probaretur. Nam et cum sanctus Joannes Antiochenus et cæteri orientales atque aliarum provinciarum episcopi, priedictum beatum Cyrillum putarent, sicut nunc Eutychiani putant, unius Christum prædicare naturæ, et ob hoc eum licet probabili selo fidei, tamen improbe judicarent bæreticum: omnipotens Deus, cujus sapiens et mirabilis bonitas hamanæ ignorantiæ malum potest in usum doctrina convertere, talem dedit exitum causa, ut illa orientalium aliarumque provinciarum antirelinqueret suspicandum. Cum enim postea redintegrandæ pacis Ecolesiarum cura succederet, quoniam de hac suspicione non leve fuerat schisma commotum. memorati Orientales per venerabilem Paulum Emeseuam episcopum ab eodem beato Cyrillo expetiverunt, ut si vellet omne scandalum omnemque ossensionem de medio submoveri, unum Deum atque hominem Christum in duabus naturis evidentissime fateretur. Quod et ille gratanter amplexus atque confessus est, quippe qui sibi conscius erat non se aliter et antea credidisse. Atque ita Deus omnipotens, nen solum Orientalium et aliorum Patrum, alque ipsius beati Cyrilli rectam fidem manifestam omnibus fecit, quia nec illi quidquam expetiverunt indignum, nec ille quod expetitum est denegavit, verum etiam contra futuros Eutychianos multo promptiorem multoque evidentiorem reddidit doctrinæ catholicæ veritatem. Tantum vero contra hunc errorem quo Christus dicitur unius esse naturæ, eorumdem Patrum orientalium sollicitudo ac-diligentia vigilavit, ut in epistola quam ei miserunt, ipsius rectæ confessionis quam ab illo exspectabant \* verba conscriberent, et prafato Paulo commondarent episcopo, ut ea beatus Cyrillus in suam transferens epistolam eis rescriberet, ne quid remaneret ambignum, unde quandoque rursus quastio nasceretor. Quod etiam itie, sicut jam dixinus, optato suscipions, seque non aliter et antea credilisse testatus, sic eidem sancto Joanni Antiocheno rescripsit : « Quoniam vero superflua et importuna Eccle-

> quam integram profert Anastasius idem presbyter in Ecloge των χρήσεων περί της θείας θεολογίας αι οίνο-χομίας, cap. 38, nisi quod Acacium vocal pro Docio-Sic enim habet : Ιουλίου ἐπισκόπου Τώμες ἐκ τῆς προς Απάπιον ἐπεστολής πας ος τον ἐκ Μαρίας υξόν μὰ ὁμολο/εί Θεον λόγον ένσαρκον όμοσύσεον τῷ Πατρί ἐξ ἀρχῶς ὅντε, ατρεπον δε έν τη σαρχώσει και απαθά έν τους καθισικ ανάθεμα έστω.

nobis, domino meo reverentissimo Paulo chartam

- Idem cod., statuisse.
- ldem cod., expetebant.
- · Idem cod., reverendo.

<sup>\*</sup> In hunc locum videsis Mazochium Spicil. Bibl. tom. I, pag. 34, not. 40, et confer Coutanium in Append. ad Epist. Roman. Pontiff., pag. 73. not.

sionem, et hanc assirmante a vestra sanctitate compositam, et ab his qui illic sunt religiosissimis episcopis. Habet autem ita conscriptio, quæ et in his verbis inserta est huic epistolæ. > Et post aliqua: 4 Confitemur igitur Dominum nostrum Jesum Christum Filium Dei unigenitum, Deum perfectum et hominem perfectum ex anima rationali et corpore, ante sæcula quidem de Patre natum secundum deitatem; in ultimis vero diebus eumdem propter nos et propter nostram salutem, de Maria virgine secundum bumanitatem; consubstantialem Patri eumdem secundum deitatem, et consubstantialem nobis secundum humanitatem. Duarum enim naturarum adunatio 1 facta est : propter quod unum Christum, unum Filium, unum Dennn tentiam, consitemur sanctam Virginem Dei genitricem Mariam, propter quod Deus Verbum incarnatus et homo factus, ex ipsa conceptione adunavit sibi quod ex ea sumptum est templum. Evangelicas vero et apostolicas de Dolnino voces scimus viros divini verbi prædicatores alias quidem conjungentes tanquam de una persona, alias vero dividentes tanquam de duabus naturis; et alias quidem convenientes Deo secundum deitatem Christi, alias vero humiles secundam humanitatem ejus tradentes. His vestris sacris vocibus intendentes, et sic etiam nosmetipsos sapere reperientes (unus enim Dominus, una fides, unum baptisma), glorificavimus omnium Salvatorem Dominum, invicem nobis ac vobis congaudentes : quoniam Scripturis divinitus inspiratis, et traditioni sancterum Patrum nostrorum convenientem habent fidem quæ apud nos et quæ apud vos sunt Ecclesiæ. Proinde cum Cyrillus in hac confessione, per quam a se removit indignæ suspicionis invidiam, et cum orientalibus aliarumque provinciarum Ecclesiis adunatus est, sic duarum naturarum unitionem \* factam dicat in Christo, quia utique unius personæ et substantiæ sunt eædem duæ naturæ, ut evangelicas et apostolicas de Domino voces alias quidem conjungendas fateatur tanquam de una persona, alias vero dividendas tanquam de duabus naturis : quomodo Eutychiani vel Acephali ex ejusdem beati Cyrilli dictis, non duas Christi naturas, sed unam ex duabus compositam nituntur astrucre? Nam si evangelicæ et apostolicæ de Domino voces, non de una composita, Christum in duabus naturis esse testantur. Proinde quænam dicta beati Cyrilli sine ulla expositione ac dijudicatione sequenda sunt, vel si ejus, ut diximus, alia veluti ab his dissonantia videantur? eane pro quibus vel pro quorum similibus sinistram suspicionem incurrit; an illa ex quibus ab ipsa suspicione purgatus est? Illa profecto sine interpretatione qualibet, sicut perspicue claret, indubitanter accipienda sunt, aux omnem suspicionem dubitantibus abstulerunt. Et ideo quæcunque et quantacunque ab eis

proferente habentem irreprehensibilem fidei confes- A falsa vel male interpretata, contra definitionem synodi Chalcedonessis, etiam ex beati Cyrilli nomine proferantur, his quibus est in Ephesina synodo, ipso primum decernente, Nestorius improbatus, et quibus postea apud consacordotes suos ipse purgatus est, præferri vel conferri non poterunt. Hoc quoque considerationi lectoris accedat, quod jam Nestoriana hærese universam Ecclesiam scandalizante, et Eutychiana necdum exorta, Cyrillus ista protulerit; et non mirabitur si minus centra Eutychianorum quam contra Nestorianorum vigilavit errorem. Verum nec illud arbitror omittendum, in quo et amplius prædictorum orientalium Patrum pro catholicæ fidei conservanda integritate libertas, et ipsius beati Cyrilli in hoc ipsum manifestata confessio est. Nam cum minus constemur. Secundum hanc inconsus unitatis een- B utilitati Ecclesiæ sussicere videretur, ut solis epistolis quæ ad paucorum possent pervenire notitiam, in hac fide confessionem mutuo sibi communicarent iidem Domini sacerdotes; memoratus venerabilis Paulus Emesenus episcopus illic in Alexandrina ecclesia, ipso præsente beato Cyrillo, de incarnatione Domini disputavit: in quo sermone (Concil. Ephes. p. 111, homil. 2) inter alia dicit: ( Quid est, Verbum cara factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1, 14), hoc est, in nostra natura? Vide Joannem duas naturas prædicantem et unum Filium; aliud tabernaculum, et aliu-l quod in tabernaculo; aliud templum, et aliud quod inhabitat Deus. Attende quod dicitur. Non dixit alius et alios, tanquam de duabus personis aut duobus Christis, aut de duobus filiis; sed aliud et aliud, tanquam de duabus naturis. Quando ergo dixit. habitavit in nobis, et prædicavit duas naturas; tune intulit, et vidimus gloriam ejns, gloriam quasi Unigeniti. Non dixit duorum filiorum, sed quasi Unigeniti. > Post hunc vero memorati venerabilis episcopi Pauli sermonem, sanctus Cyrillus alloquitur populum, dicens: « Beatus propheta Isaias prædicans suavilgquia futurorum in Christo magistrorum, dicit : Haurite aguas cum lætitia de sontibus Salvatoris (Isu. xu, 3). Ecce igitur hausimus aquam de sancto foute; dico autem de magistro prædicante, qui sancti Spiritus epulis illustratus, disseruit nobis magnum et sacrum Salvatoris mysterium, per quod salvati sumus credentes in eum, etc. > Cum igitur in duabus naturis Christum non sola synodus Ephesina prædicandum sesse perhibeat, verum etiam beatus Cyrillus sed tanquam de duabus naturis loquuntur, sine dubio D in sua per quam Orientalibus communicavit epistola omnes Ægyptios sacerdotes eamdem fateatur habere doctrinam, dicens, Scripturis divinitus inspiratis et traditioni sanctorum nostrorum, convenientem habent fidem quæ apud nos sunt et quæ apud vos sunt Ecclesiæ: insuper etiam Paulum Emesenum episcopum coram se et in sua ecclesia disputantem de dunbus Christi naturis, atque id ipsum repetitione creberrima commendet et magnis extollat præconiis. populo etiam qui sermocinanti aderat acclamante, sicut legitur, atque dicente, « Bene dixisti », episcone

<sup>1</sup> Cod. Veron., aduntio.

<sup>1</sup> Idem cod., adunationem.

<sup>1</sup> ldem cod., confilendum.

PATROL. LXVI!.

Idem cod., commendantem.

Idem cod., venisti.

nec in his omnibus aliquid audiamus de una quæ composita dicitur, Christi natura: quomodo nunc Eutychiani, quorum pars magna est Alexandriæ, non secundum hanc orthodoxam et antiquam orbis eruditionem credunt, Nestorianæ eam hæresi deputantes, quam sui dilexere majores? Desinant igitur ab hac horrenda stultitia, qua dicentes Christum unius compositæ esse naturæ, Deum se blasphemare non intelligunt, cujus naturam credunt posse 1 componi. Nec beatum Cyrillum dicant sibi contraria docuisse, quoniam per hoc errori quidem suo nihil defensionis afferunt, illi tamen maximum prævaricationis crimen impingunt.

#### CAPUT VI.

Ouod Eutychiani unam Christi compositam naturam astruentes Nestorianos adjuvent; et quod perperam atantur exemplo humane nature ex anima et corpore compositæ.

Sed et jam probare debemus quomodo iidem Eutychiani vel Semieutychiani, qui contra Chalcedonense, imo vero etiam contra Ephesinum concilium, duas Filii Dei negant esse naturas, econtrario Nesto ianos per hoc adjuvent, quorum falsitati se putant veritatis negatione resistere. Asserentes enim quod una sit Filii Dei natura, ipsi potius alterius substantiæ hominem Christum Jesum extra Dei Filium dicere convincuntur: quod nobis falso imputant, qui duas unius dicimus filii esse naturas. Nam si quæratur ab eis utrum Filium Dei, quem unius dicunt esse naturæ, consubstantialem Patri fateantur, negare non po- C terunt. Beinde si hoc ab eis quæratur, utrum simplicis naturæ sit Pater, hoc quoque similiter satebuntur. Igitur Filium Dei, quem unius dicunt esse naturæ Patrique consubstantialem, etiam simplicis, id est divinæ tantum dicere compellentur; ac per hoc alterius erit substantiæ a homo Christus Jesus, cui separatim deputetur humana natura. Atque ita cum duas unius Filii negant esse naturas, alteram subsistentiam Filii Dei, et alteram assumpti hominis arguentur inducere. Cujus probabilis rationis sancta Ephesina synodus non ignara cum Nestorium condemnaret, quod Dei Filium non solum in duabus naturis, quod sanctum est, sed etiam in duabus subsistentiis, quod profanum est, prædicabat : non quod duas fateretur Filii Dei naturas, sed quod duas subsistentias mentiretur, eum redarguit : nec testimoniis antiquorum Patrum quibus eum de pravi dogmatis novitate convincit, unam Filii Dei naturam esse monstravit, sed unam potius esse personam. Et utique ad comprimendum et penitus exstinguendum errorem Nestorii, qui duos nobis filios inducere conabatur, nihil utilius, sicut jam divimus, nihilque validius esset, si veritas sineret, quam ut unam esse Filii Dei naturam,

· Nugas etiam et deliramenta verbis Epiphanii vocat Hieronymus epist. 60, et passim explodunt Patres tum Greci tum Latini: ut Antipater Bostrorum

orthodoxe, orbis eruditor: qui sic credit, diligitur; > A vel testimoniis Patrum probarent, vel sua definitione decernerent. At cum Nestorium non solum duas in illo mysterio naturas, verum etiam duas subsistentias prædicanism, non propter utrumque, sed propter hoc solum synodus Ephesina redarguit, quod unum Filium in duas subsistentias divideret, vel si illa contra eum Patrum testimonia non proferret, quibus Christus in duabus esse naturis ostenditur, affirmasse merito judicaretur duas unius Filii Dei esse naturas, quod in Nestorio, propter aliud improbato, non pariter improbavit. Unde vel hac auctoritate ostensa coerciti Eutychiani, jam desinant contra sanam et necessariam confessionem Ecclesiæ disputare : quæ non tantum secundum Chalcedonensis, sed etiam secundum Ephesinæ synodi instituta, Christum in duaber prædicat esse naturis. Non enim, vel si eis constant possit, humanorum argumentorum ratiocinationa credere se debuerunt, ut unam Christi contenderent esse naturam; sed Patrum potius auctoritati se subjicere, in quibus spiritus Dei locutus est. Verum bec prudentia eorum non patietur, de qua dicit Apostolus : Quoniam prudentia carnis mors est, prudentia autem spiritus, vita et pax; quoniam prudeniia carnis inimica est in Deum : legi enim Dei non subjicitur, nec enim potest (Rom. viii, 6), ut in personæ quidem ve subsistentiæ unitate, auctoritatem nobiscum divinam sequantur, quoniam tanti miraculi secretum humana ratio indagare non valet. In hoc autem, quod putantes unam ex duabus factam esse naturam, a fundatissima Patrum auctoritate discedunt, videamus si, quemadmodum fidunt, vel secundum sapientiam mundi constare illis sua ratio potest. Dieunt igitur, sicut ex duabus naturis, id est ex anima et carne, una composita est humana natura, sic ex deitate et humanitate una composita est Christi natura : et ideo ex duabus quidem, sed non in duabus naturis Christum co. Stemur. Equidem nulla causa est cur etiam unusquisque homo in duabus negetur esse naturis, in carne scilicet atque anima. Quæ tamen quia et una ex duabus composita, recte hominis naturam dici certissimum est: potuit enim hominis anima in unam naturam cum sua carne componi. De Christi vero divinitate inconvertibiliter simplici, non sine ingenti blasphemia dicitur, quod in unam naturam cum suscepta humanitate componi potuerit. Deinde considerent, quod sive anima, sive caro, adunationis suæ causa exstiterunt, et non hunc habent naturæ finem, singulariter ac separatim consistere; sed ad sui conjunctionem tendunt, et invicem sibi debent quodammodo ut existant. Nam, sicut caro animæ facta est, ita et anima carni i; et ipse naturalis earum intentioni est finis, pariter esse. Non epim credendum est Origenis deliramentis 4, qui suspicatur humanarum animarum substantias longe

> episcopus Dissertationis in Origenem cap. 7. Ο ποιήσας τὸν ἄνθρωπον ἀπ' ἀρχῆς ἄρσεν καὶ θελυ

Cod. Yeron., potuisse.

<sup>1</sup> Idem cod., subsistentia.

<sup>1</sup> Idem cod., et anima facta est carni.

ante quam in corporibus essent, non solum fuisse, A prudentia diffamatus, in libro de side, et spe, et verum etiam peccasse, et prius quidem mentes, postea vero animas factas, cum pro peccatorum suorum meritis in corpora truderentur: cum dicat Apostolus: Rebecca ex uno concubitu habens I saac patrem nostrum (Rom. IX, 10), etc. Cum enim nondum nati fnissent, aut aliquid egissent bonum ac malum secundum electionem, ut propositym Dei maneret, non ex operibus, sed ex vocante dictum est ei, quia major serviel minori. Paulo itaque melius et sidelius credimus docenti, quia cum Jacob et Esau necdum nati fuissent, nihil egerunt bonum aut malum, neo ex operibus, sed ex vocantis gratia sunt discreti, quam Origeni somnianti quod, ut nascerentur, supplicium fuerat nescio cujus mali. Nam et cum morte a suis corporibus animæ separantur, ad sui tamen conjun- R ctionem similiter tendunt, et propterea unam naturam humanam efficient. Quod de Verbi Dei natura nefas est credere, quoniam aliquando non sola substiterit, sed humanæ naturæ adunatio causa ei i fuerit existendi, ut ipsa sibi adunata quiesceret naturalis ejus intentio. Verum neque de humana natura dici potest, quod non possit sine Dei Verbi in unam naturam compositione subsistere: quam videmus specie sua contentam, non in aliquid tendere, cui sic naturaliter adhærescat, ut unam cum illo naturam essiciat. Nihil igitur Eutychiani humanæ naturæ adjuvantur exemplo, ut unam asserant Christi esse naturam, vel si, remota Patrum auctoritate, concedatur eis secundum argumentationes humanas de incarnationis divinæ mysterio disputare, quod mensuram humanæ rationis excedit. Ad personæ vero unitatem, præcedente auctoritate divina, convenientius hoc refertur exemplum, ad quam et a sanctis Patribus relatum esse cognoscimus. Propter quod etiam beatus vir Augustinus, in catholicæ doctrinæ sinceritate ac

έποίρσεν αύτους ου πρώτον νόας κατ αύτον, και έξ άμαρτιών ἀνθρώπους. Et post alias Dei benedictionem tractans, qua hominum genus propagatum est, οὐκ ἐξ άμαρτιών και ἀποπτώσεως πληθυνθέν, ώς ή τούτων διδάσκει γραφή άλλ' έκ τῆς τοῦ Θεοῦ εὐλογίας, ώς ό

1 Cod. Veron., sibi.

charitate, qui pene ab omnibus quibus notus est. Enchiridion appellatur, ita de Christo locutus est (Cap. 36): Nempe ex quo esse homo copit, non aliud cœpit esse homo quam Dei Filius, et hoc unicus, propter Deum Verbum, quod illo suscepto caro factum est, utique Deus: ut quemadinodum est una persona quilibet homo, anima scilicet rationalis et caro, ita sit una persona Christus. Verbum et homo. Nec ait, ita sit Christi una natura Verbum et bomo. Sed jam breviter quæ acta sunt colligamus. Apparuit imprimis, quod secundum magnæ synodi Chalcedonensis sententiam confessus es, imperator, et unun: esse de Trinitate crucifixum pro nobis Deminum Christum, et vere et proprie matrem Dei Mariam, et eumdem Dominum nostrum Jesum Christum in duzbus esse naturis. Apparuit etiam, in declaratione ac desensione ipsius fidei nostræ, memoratam synodum hæc ipsa, pro divinarum Scripturarum auctoritate et Patrum testimoniis, definisse sive firmasse. Ubi simul et illi licet qui communicantes Ecclesia, et auctoritatem venerantes ipsius sanctæ synodi, tanqua:u dogmati Eutychiano contrarii, tamen per contentionem verbi superfluain, nogant debere dici unum ex Trinitate crucifixum, et vere proprie matrem Det Mariam, inventi sunt adversus camdem synodum facere, et Eutychianos econtrario suis contentionibus adjuvare. Apparuit etiam, ipsos Eutychianos, qui tanquam contra dogma Nestorii, duas unius Filii Dei negant esse naturas, Nestorianis per hoc indubitatam dare victoriam, et synodum Ephesinam reprehendere, quam acceptare se fingunt. Sic meretur cacari, ut sibi primum contradicat, obvia veritati contentio, quæ nec rationis est capax, nec contenta esse l'atrum auctoritate dignatur.

προφήτης εδήλωσεν. Εἰ γὰρ ἐκ παραδάσεως, καὶ ἐκ τῆς τοῦ καλοῦ ἀποψύξεως τὸ τῶν ἀνθρώπων πληθύνεται γένος. ούχ εύλογια, άλλα χατάρα μαλλον αν διχαίως λεχθείη, Ot cætera, quæ copiose toto capite disseruntur.

# LIBER SECUNDUS.

#### CAPUT PRIMUM.

Quod damnationem trium Capitulorum adversurii concilii Chalcedonensis conscripserint, et imperatoris titulo prænotarint.

Quoniam integritatem sidei, quæ mihi, religiose princeps, cum tua pietate communis est, et declaratam sufficienter arbitror et desensam; nihilque relicium est calumniis hæreticorum, in quo vel nos male sentire de mysterio divinæ incarnationis infament, vel magnam synodum Chalcedonensem, cujus decretis eamdem nostram fidem consonare monstravimus: securi jam pergimus occultas eorum fraudes et exsecranda mendacia ventilare, quibus per suos satellites

D atque fautores prædictam synodum, sup obtentu defensionis, expugnare moliti sunt. Confido enim quod non solum tuæserenitati, sed omni hæc legenti qui talis non est qualem notat sermo propheticus dicens: Noluit intelligere ut bene ageret (Psal. xxxv, 4), luce clarius apparebit quod in evacuationem prædictæ synodi facta sunt quæ in ejus purgationem scripta esse jactantur. Unum solum petimus de tua clementia, cujus cognomine decoraris, ut quia in Ecclesize præjudicium multa per subreptionem hæreticorum et acta et scripta sunt quie zelus Dei nos impellit arguere, nostra te responsio nihil offendat. Egerunt enim callide per suos complices, sicut solent, adversarii veritatis, ut ea ipse quæ scribi fecerunt, etiam titulo nominis tui a præ- A etiam dum viveret, a sanctis Patribus qui cum eu notarentur: existimantes quod proposito terrore tux personse, condemnationem vel etiam convictionem suze temeritatis et falsitatis effugerent. Verum nos illa scripta nolumus tua dici, quæ scimus cognitæ nobis tuæ fidei contraria. Nam si legibus vestris bene atque utiliter censuistis, ut quæcunque vestra rescripta, contra ipsas quas promulgastis leges, in quibus vobis deservitur, et quas vobis infringere licet, per subreptionem fuerint elicita, vacuentur, nec dicantur a vobis data, quæ generalibus constitutionibus vestris inveniuntur adversa: quomodo illa quæ adversantur constitutionibus patrum tuorum, quibus te sient religiosum necesse est deservire, et quas nec tibi nec omnibus tecum in commune hominibus licet infringere, non jure meritoque tua non esse dicimus? Obedientes itaque Petro apostolo dicenti: Deum timete, regem autem honorificate (I Petr. 11, 17); et pro Dei timore, quæ contraria sunt Ecclesiæ Christi resellimus; et pro regis honorificentia, quæ refellenda sunt, tua non dicimus. Sint igitur illorum qui frustra putaverunt quod falso tui nominis titulo munirentur quæ ratione stare non possunt; et illis potius imputentur quorum et fraudulentis excogitationibus adinventa, et diuturnis elucubrationibus contra sanctam Chalcedonensem synodum novimus esse composita. Nam quid opus erat, obsecro, quietem Ecclesise supervacuarum quæstionum, ut non dicam noxiarum, concursionibus agitare? Quid opus erat ejusdem synodi retractare decreta, non solum contra religionis reverentiam, sed etiam contra ipsius humanitatis pudorem, quæ consensu totius Ecclesiæ per centum ferme annos, te custode 1, hactenus inviolata manserunt? Vel quid opus erat Theodori Mopsuesteni episcopi, olim in Ecclesiæ pace defuncti, calumniose dicta discutere, et sic ubi lapsus putatur, vel etiam verbo humanitatis lapsus est, tanta adversus eum furere contumelia, quanta, si adhuc in corpore degeret, eum aflici non deceret, nisi reprehensus prius atque convictus, post unam et secundam correptionem perfinaciter veritati resisteret? Sed quia laudatur idem Theodorus in epistola venerabilis Ibæ, quam n emorata synodus pronuntiavit orthodoxam, per hoc auctoritatem ipśius synodi solvendam hæretici crediderunt, si nunc eum, post centum et amplius defunctionis ejus annos, velut auctorem magistrumque Nestorii condemnare facerent, et consequenter etiam ipsam epistolam, quasi hæretici laudatricem. Quid autem agent, quod non solum in ipsa laudatur epistola Theodorus Mopsuestenus episcopus, verum

De hoc opere Justiniani Liberatus, cap. ultimo: Callida, inquit, fraude rogaverunt Acephali, ut dictaret librum in damnationem trium Capitulorum: quo libro ejus edito, et toti mundo manifesto, dum emendare princeps erubescit, irrevocabilis causa fieret. Et condidit librum pro delictis nostris nobis omnibus notissimum. Meminit etiam Vigilius in epistola damnationis Theodori Cæsariensis. Non dubitabat ergo Fa-

verbi prædicatione conversati sunt, et approbatus et magna laude prædicatus ostenditur, sicut a Joanne Constantinopolitano et Gregorio Nazianzeno, et post mortem a Joanne et Domno Antiochensi, ac tota svnodo Orientis apud Antiochiam congregata? Nunquid ergo et istos omnes venerabiles Ecclesiæ Christi doctores, vel dicta eorum anathematizari facient? Aliter enim videri non potest 2 epistola Ibæ pro laude Theodori juste sub anathemate condemnata, nisi et isti omnes beatissimi Patres, aut eorum saltem scripta, similiter abdicentur, in quibus eunidem Theodorum multo amplius quam in ea docebimus esse laudatum. Sed nec illa quæ dicuntur a Theodoreto Cyrri episcopo contra beatum Cyrillum nescio quando R scripta, ob aliud modo damnata sunt, nisi ut per hoc quoque synodus Chalcedonensis quasi notabilis videretur, quod idem Theodoretus deliberationi ac del'nitioni ejus interfuit, atque epistolam papæ Leonis, Eutychis dementiam confutantem, ibi defendit, et quibusdam minus intelligentibus rectam esse monstravit. Nam ut inferius ostendetur, et alii quorum memoriæ communicamus, scripserunt adversus beatum Cyrillum eumdem; verumtamen in hoc anathemate denominati non sunt, quoniam in Chalcedoneusi concilio non fuerunt. De quibus omnibus dicturus, hoc ordine totam causam tractare disposui. Prius evidentium documentorum prolatione demonstrare, quod in evacuationem memorati magni concilii, et decretorum papæ Leonis, hæreticorum fautores hæc egerint. Deinde quoniam frustra confingitur, supradictam epistolam venerabilis Ibæ ab eodem Chalcedonensi concilio non fuisse susceptam; sed cum ostendi non possit, tali mendacio nos in ejus condemnationem adducere voluerunt. Postremo autem probabo non posse juste culpari sanctam synodum quod eam pronuntiavit orthodoxam. Ubi simul inopinum quoddam, et quod difficile credes, Auguste, monstrabitur. Nam cum Eutychiani memoratam synodum criminentur, quod velut in approbatione ipsius epistolæ beatum Cyrillum bæreticum fuisse firmaverit, et Nestorii excusationem, Ephesini vero concilii reprehensionem receperit : ego contra doceam, quia si prædictam epistolam quasi bæreticam improbaret, hinc potius beatum Cyrillum credidisse  $\mathbf{D}$  hæreticum, et Nestorium excusasse atque Ephesinum reprehendisse concilium videretur.

### CAPUT II.

Quod epistolu Ibæ, quamvis eam concilium ortho-

cundus quin hujus libri auctor esset Justinianus; sed artificiose dissimulat, ut liberius impugnet. Nam 10tus deinceps in ejus reprehensione versabitur. Itaque falluntur qui a Facundo impugnari putant edictom seu epistolam Justiniani de qua superiore libro dictum est. Ut enim omittam epistolam multo post editam fuisse, in ea certe illa non sunt quæ Facundus passim affert ex libro quem refellit.

<sup>1</sup> Cod. Veron., etiam te custode.

<sup>1</sup> Idem cod., poterit

reprehensione non possit.

Sed jam primam divisionis hujus partem tractare debemus. Dicimus igitur, quia vel si, ut quidam mentiti sunt, epistolam venerabilis Ibæ minime Chalcedonensis synodus approbaret, nec omnino ad eius deferretur examen, sic quoque in ipsius evacuationem pro Theodori laude damnaretur. Quod ex ejus allocutione, quam, sicut priore libro docuimus, ad Martianum scripsit Augustum, cujus auctoritatem vestra quoque pietas sua lege sirmavit, evidenter estenditur. Sed priusquam allocutionis ipsius super Ime quoque causa testimonium proferamus sive expendamus, prædictam legem vestram guæ auctoritati ejus, ut diximus, attestatur, commemorare necessarium credo. Titulus autem sub quo continctur, iste est (Cod. de Summa Trinit., lib. vii) : De summa Trinitate e: side catholica, et ut nemo de ca publice contendere audeat. Principium vero: c Imperator Justinianus Augustus Epiphanio sanctissimo ac beatissimo archiepiscopo regiae urbis hujus et universali patriarchie. Scire volentes tuam sanctitatem omnia quæ ad ecclesiasticum statum respiciunt. r Et postalia: · Eadem vero sancta Chalcedonensis synodus, et magni Precli ad Armenios scriptam epistolam, de co quod oportet dicere Dominum Jesum Christum Filium Bei, et Deum nostrum, unum sanctæ Trinitatis, per suam relationem suscepit et confirmavit. Si enim prædictas sanctas quatuor synodos egrediamur, aut ab his disposita, damus facultatem hæreticis qui depositi ab e's sunt, et corum dogmatibus, suam pestilentiam C iterum in sanctas Dei Ecclesias ostentare. > Hæc in confirmationem prædictæ ellocutionis i ex lege vestra protulisse sufficiat. Cujus titulus, quo interdictum est ut de side catholica nemo publice contendere audeat, utrum observetur, cum de synodi universalis sententia post centum fere annos in Ecclesia modo ontenditur, tux pietatis est judicare; aut si nulla transgressione quatuor sanctæ synodi et ab his disposita convelluntur, cum epistola venerabilis Ibæ Edesseni episcopi, quam magna synodus Chalcedonensis orthodoxam pronuntiavit, velut impia et Nestoriana damnatur. Quid ergo prodest pravidisse quod per hæc sacultas daretur hæreticis qui depositi ab eis sunt, et corum dogmatibus, suam pestilentiam iterum in sanctas Dei Ecclesias ostentare, et minime providisse ne sieret? Sed ex illa jam allocutione quod intendimus probare debemus. Alloquens itaque Martianum Augustum prædicta synodus (Post acta concilii), et tam

\* Liberatus idem, cap. 10, de Armeniæ monachis sens, qui Theodorum Mopsuestenum criminabantur: Tum, inquit, Joannes Antiochenus synodo congregata tres voo Theodoro Mopsuesteno dictavit epistolas: et unam quidem direxit Theodosio imper., aliam Cyrillo Alexandrino, et tertium Procto Constantinopolitano episcopo, laudans in eis Theodorum, et ejus exponens sepientiam. Primæ ac tertiæ verba sunt quæ hoc loco recitantur; secundæ quæ lib. yn, cap. 4. At Justimanus in edicto has Theoderi laudes non pluris fa-

' Cod. Veron., allocutionis sive relationis.

doxam non pronuntiasset, damnari absque concilii A decretorum simul a rationem quam epistolæ beati. Leomis, Patrum auctoritate confirmans, ita respondit. adversus Eutychianos qui eam culpabant quod duas diffinierit Christi esse naturas : c Ambiguitate quæstionis exorta, Patrum interpretationibus nostram confessionem coaptasse cognoscimur : satisfacientes quod in nullo discordem intelligentiæ eorum detulerimus animum, sed his utimur testibus ad nostræ fidei firmitatem. > Et ut ostenderet quod non tam ipsam quam doctores antiques Ecclesiæ quorum sententiam in hoc secuta est, prædicti culparent hæretici, commemoratis in eadem allocutione quorumdam Patrum. epistolis, etiam magni Procli volumen ad Armenios. cujus in vestra lege meministis, et epistolam sapientissimi Joannis Antiocheni sic memorat dicens : « Necnon et magnum Proclum huic vituperationi. subjiciet, qui eisdem Orientalibus volumen ad Armenios pro sidei congruentia destinavit. His autem consociabitur ad culpam et sanctissimus Joannes Antiochenus episcopus, qui hæreticorum maledicta rejiciens, et apostolicæ doctrinæ dogma declarans, totius Orientis confessionem velut ex uno ore, sanctissimo Proclo et ei qui per idem tempus mundi regebat gubernacula destinavit. Non igitur admirandi Romanæ urbis præsulis epistolam, velut innovationis offendiculum, criminentur, etc. > In hac vero sapientissimi Joannis Antiocheni et totius Orientis confessione, sanctissimo Proclo et imperatori Theodosio destinata, cujus exemplo synodus Chalcedonensis admirandi Romanæ urbis præsulis, id est beati Leonia descndit epistolam, ut pote per quam memoratum Joannem Antiochenum et hæreticorum maledicta rejecisse, et doctrinam apostolicam declarasse testatur, per quam et illud confirmatum esse primo libro documus, quod unus ex Trinitate sit Dominus Jesus Christus, multo majori laude quam in epistola venerabilis Ibæ, Theodorus prædicatur. Nam Proclo quidem rescribens super confirmatione tomi ejus ad Armenios missi, idem Jeannes cum synodo Orientis a dicit hæc: « Non solum nos viventes tales calumnias ab his qui conturbare volunt Ecclesias continue sustinemus : sed et qui bene de vita profectus est beatus Theodorus, et quinque et quadraginta annis clare in doctrina præfulsit, et omnem hæresim expugnavit, nullam alicubi detractionem ab orthodoxis in vita suscipiens; post longi temporis hinc discessum, et post multa certamina, et post decem millia libros adversus hæreses conscriptos, et posteaquam in conspectu sacerdotum, et imperatorum, et populorum.

> ciendas docet quam ea quæ Joannes idem et Orientales contra Cyrillum fidemque orthodoxam scripserant, et pro Nestorio. Ει δε προγέρουσε μαρτυρίας Ιωάννου τοῦ Άντιοχείας , και τῆς ὑπὰ αὐτὸν Ανατολικῆς συνόδου ύπερ Θεοδώρου, και τος αύτου άσεδείας γενομένας, ανάγκη αὐτούς κάκεινα δίξασθαι, απερ όσον τ αὐτοῖς εἰς κατάκριτιν τοῦ ἐν ἀγίοις Κυρίλλου. καὶ ἀθετησεν της όρθης πίστεως, οἱ περί Ιωάννην ἐτόλ ησαν, καὶ απερ έγραψαν Νεστόριον και την αύτου κακοδοξίαν έπί. πλείστον χρόνον έχδιχούντες.

<sup>.</sup> Idem cod., suorum.

tinere, et illis proximus prædicari. • Theodosio vero imperatori, qui per idem tempus mundi regebat gubernacula, sic dicit: « Theodorus enim, quem quando dicimus, virum dicimus in episcopatu clarum finem habentem, et quinquaginta pene annis fortiter repuguantem cunctis hæresibus, et in expositionibus quas in omnibus ecclesiis orientalibus faciebat, et quibus in regia civitate valde esse comprobatus apparet, a nullo quoquam neque majorum, neque similium, judicatus est hæreticus : econtrario autem ab omnibus sacerdotibus, propter eam quæ illi aderat doctrinæ gratiam, in admiratione semper est habitus, et superiorem honorem gloria 1 possedit : et non a sacerdotibus tantummodo, sed a sacratissimo vestro mente et vobis transmittente Theodosio. Qui in desiderio visionis viri factus, in ecclesia ejus doctrinæ suit auditor magnus ille imperator; nec arbitratus est alterum se talem comperisse doctorem, superadmiratus quidem ejus doctrinam, et colloquio delectatus atque obstupefactus tunc, quem nunc spernunt aliqui, tanquam sortem sumentes probandi et reprobandi obeuntium doctorum quos volunt. Jam vero et a vestro imperio, pro sui reverentia, et spiritali sapientia, ei sæpius attestatum est, et vestris litteris honoratus est. > Itemque de illo inferius : « Iste ilte est Flaviani magni Antiochensium sanctæ Dei Ecclesize pontificis amantissimus discipulus, et beati Joannis Constantinopolitani episcopi condiscipulus, cujus memoriam redivivam fecistis, ma- C ximam hinc gloriam pietatls vestræ imperio facientes. > Dicunt et alia, qua tunc convenientius memorabuntur, cum et aliorum sanctorum Patrum testimonia, quibus eidem Theodoro similiter attestati sunt, proferemus. Et cum Joannes Antiochenus et cæteri orientales episcopi, Mopsuestenum Theodorum præconils \* in eisdem epistolis, quarum formanı te attendisse in suis definitionibus Chalcedonensis synodus fatetur, tanquam apostolicam declarantem toctrinam, ut epistolam beati Leonis acciperet : quomodo non in ejus evacuationem, pro laude Theodori, damnaretur epistola lhæ, vel si, ut dictum est, non eam pronuntiaret orthodoxam, neque ad ejus deferretur examen? Nam si quia Theodorus, ut aiunt, Nestorii quidem magister fuit, majore autem quam D ille impietate blasphemavit, et si quia omnia Theodori dicta adversus Christum diaboli transgrediuntur insaniam, ideo non solus ipse juste damnatur, sed etiam quæ illum laudavit epistola : synodus quoque Chalcedonensis juste damnabitur, quæ non tantum maximos laudatores ipsius Theodori, prædictum Antiochenum et cæteros Orientis episcopos, suscepit ut Patres, verum etiam ipsas quibus eum laudaverunt epistolas secutam se fuisse in suis definitionibus conlitetur. Pervides igitur, clementissime imperator,

probatus est, periclitatur que hæreticorum sunt sus- A quomam vel si nos quoque contra testimonium conscientiæ denegemus epistolam venerabilis lbæ orthodoxam fuisse judicatam in synodo, et huic mendacio etiam illud addamus, quod nec ad ejus suerit delata judicium, prædicta synodus a nobis non possit defendi , si eamdem epistolam pro Theodori laude daunemus. Et illi quidem qui videntur in Ecclesia falsi fratres, qui utinam foris essent, modo negantibus non resistunt, quinimo et laudantur. Quod ut nos seducerent fallaciter immiserunt: ut postea nobis ab ipsis, vel ab his qui foris sunt dicatur hæreticis : Qui Theodorum juste damnastis, quod ejus omnia dicta diaboli transgrediantur insaniam, et ideo consequenter etiam Ibæ rejecistis epistolam, atque a synodo negastis esse susceptam, crimini utique deputantes, avo, dicimus ter beato, et a Deo imperii sceptra su- B si eam orthodoxam pronuntiasse diceretur, qua blasphemum laudavit et impium : quomodo ipsam Chalcedonensem synodum recipitis, evidentissime testantem illas epistolas apostolicam declarasse doctrinam, et hæreticorum maledicta rejecisse; in quibus doctrina Theodori multo majore quam in Ibæ epistola prædicatione laudatur? Amplioris autem delicti est, quod illarum epistolarum judicio atque auctoritati se subdidit, quam si male de ipsa, quod negastis, Ibæ epistola judicaret. Sed et hoc adjicient dicentes: Ista est quam magnificatis apostolica Leonis vestri doctrina: cujus epistolam synodus Chalcedonensis illarum epistolarum testimonio vel exemplo, excusare tentavit, quæ profanum Theodorum, et a vobis pro sua impietate damnatum, maximis preconiis extulerunt. Hæc cum objecerint, quid respondebimus, obsecro? Quid dicemus nostro judicio nobis ora claudentes, nisi hoc unum fortasse quod restat, et ad quod nos omnia s compellunt, illam synodum non recte de sidei Christianæ dogmatibus censuisse? Hoc enim consequitur, si hæresis crimen est laudasse Theodorum, in illis epistolis prædicatum, quarum se formam attendisse in suis decretis, quibus beati Leonis approbavit epistolam, prædicta synodus confitetur. Si autem volumus immutilatam nobis ejus auctoritatem manere, non dicemus Nestorianam epistolam venerabilis Ibæ pro laude Theodori, quem in illis epistolis, quas tantum prætulit, amplius invenirous esse laudatum. Sicut autem ipsarum epistolarum testimonio convincuntur, qui cum teneantur Chalce. donensis auctoritate concilii, a quo laudatæ sunt. nolunt unum de Trinitate dicere Dominum Jesum Christum: ita et illi earum testimonio convincentur, qui simili fide probantes ejusdem decreta concilii, epistolam venerabilis Ibæ quæ Theodorum laudavit. tanquam Nestorianam voluerint abdicari. Et bæc asserta sunt, vel si, ut jam diximus, non eam synodus pronuntiaret orthodoxam, nec apud eam recitata posset ostendi. Quia vero fatentur quod ibi recitata fuerit, adhuc et amplius concedamus, et dissimule mus ab hac quoque sententia synodi, qua pronuntia-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., gloriamque.

Idem cod., præconiis extollant.

<sup>\*</sup> Idem cod., prædictam synodum a nobis non posse

desendi.

ldem cod., landant.

<sup>1</sup> ldem cod., omnia ista.

vit quou sanctissimus 1 Joannes Antiochenus, hæreti- A fidei non solum nunc viventes insequitur, sed et lius corum maledicta rejiciens, et apostolicæ doctrinæ dogma declarans, totius Orientis confessionem, velut ex uno ore, sanctissimo Proclo et ei qui per idem tempus mundi regebat gubernacula destinavit : ut sicut negatur eadem synodus epistolam venerabilis like orthodoxam pronuntiasse, ita etiam negetur memoratas sapientissimi Joannis et totius concilii orientalis epistolas, in quibus Mopsuestenus Theodorus multo amplius laudatus est, approbasse, et earum formam in sua definitione, quemadmodum docuimus, attendisse. Nunquid etiam sic non in reprehensionem ipsius synodi pro quacunque causa prædicta epistola videbitur? Nam si credendum est ad zelum catholicæ fidei pertinere, quod post centum ferme annos tanhæresi Nestofianæ cohibuit, quæ apud se recitatam eanadem epistolam non damnavit : si tamen sola illa synodus, et non tota Christi Ecclesia usquequaque diffusa, quæ decreta ipsius synodi in magna semper auctoritate suscepit. Indubitatum est igitur, quod synod um Chalcedonensem non falsa negatio, ad deceptionem facilium ab hæreticis adinventa, sed sola possit defendere ratio veritatis: quam nos, discussis ipsorum hæreticorum fraudibus atque mendaciis, Deo adjuvante, reddemus.

#### CAPUT III.

Quod epistolam Ibw ideo damnarint, quia duas in Chrisio naturas confitetur. Quo consilio episcopoum subscriptiones exigant, et cur damnantiun communionem ipsi refugiant.

Ut autem clementiæ tuæ magis appareat, quod non forsitan minus occurrente ratione, qua illa defenderetur epistola, negatum sit a synodo fuisse susceptam, sed potius in pranjudicium ipsius synodi facta sint omnia que in ejus purgatione elaborata dicuntur: considera, quæso, aut eos etiam qui talia conscripserunt interroga, cur tanta in ipsius epistolæ reprehensionem scripta; cur tam multa vitia ascripta sunt, nec ab ipsis Ibæ accusatoribus imputata; cur postremo velut impia et Nestoriana damnata.est. Non et istud defendendæ synodi necessitas flagitabat, cum magis excusari debuerit, ut ctiam si metuendum putabatur, utroque defensionis latere muniri synodus videretur, cum dicerent et illam epistolam non fuisse susceptam, et vel si suscepta fuisset, synodum non D esse culpandam. Nunc autem congerunt in ipsam epistolam multa crimina, affiagunt velut acceptabiles damnationis ejus causas, quod ab bæreticis exspectatum est; et jactant non fuisse susceptam, quod ostendere nemo potest. Namque cum venirent ad locum ipsias epistolæ ubi refert Ibas, et dicit : « Multi autem, ante oculos non habentes Dei timorem, occasione ecclesiastici zeli, inimicitias quas occultas in cordibus suis habebant, ad effectum perducere festinaverunt. Ex quibus unus existit nostræ civitatis tyrannus, quem nec tu ipse ignoras, qui occasione

qui olim ad Deum præcesserunt. Quorum unus est beatus Theodorus, praco veritatis et doctor Ecclesiæ: qui non solum in sua vita colaphizavit hæreticos per veritatem sux fidei, sed et post mortem spiritalia arma in libris propriis Ecclesiae filiis dereliquit, sicut et tua reverentia eidem collocuta cognovit, ct ex his quæ scripsit instructa est. Hunc præsumpsit qui omnia præsumit in Ecclesia palam anathematizare; qui propter zelum Dei, non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convertit, sed et longe positas sua doctrina instruxit Ecclesias. > Cum ergo ad istum locum, sicut dixi, venirent, ubi quemdam denotat idem venerabilis Ibas ad Marim Persamscribens, quod Theodorum anathematizare præsumquam Nestoriana damnata est: sancta illa synodus B pserit: quamvis ipsius epistolæ verba non ita in suo libro posuerint sicut habentur, sed quæ voluerunt pro sua voluntate decerpserint : tamen non dubitaverunt et hoc addere dicentes : « Oportet aperto inspicere ad Marim epistolam, omnia quidem sine Deo et impie dicentem: illud tantummodo ostendentem bene, quia ex illo Theodorus per Orientem in Ecclesia anathematizatus est. > Vellem itaque mihiresponderent atque monstrarent, non dico qui talia scripserunt, ipsi enim sciunt quod egerint, sed isti qui talibus subscripserunt, quomodo confirment quod illa epistola ad Marini scripta omnia sine Deo et impie dicat. Num etiam confessionem duarum naturarum Christi damnaverit? An non in cadem epistola continentur hæc verba: c Ecclesia enim sic dicit. C sicut et tua sanctitas povit, et sicut a principio didicit, et confirmata est divina doctrina ex libris beatorum Patrum, duæ naturæ, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. > Liquet igitur jamque , quantum existimo, etiam his quibus forte aliud videbatur, quod astute ad denegationem duarum Christi naturarum, sub obtentu nescio cujus novæ diligentiæ, epistola illa damnata sit. Nam quare dicerent quod omnia sine Deo et impie dicat, nisi ut illud quoque complecterentur, quod duas Christi confiteatur esse naturas? Ac ne secundum aliquan. loquendi consuetudinem acciperetur, quod dixerunt omnia, non leviter, sed caute atque sollicite se id . posuisse exceptione addita monstraverunt, adjicientes. atque dicentes: c Illud tantummodo ostendenteni. bene, quia ex illo Theodorus per Orientem in Ecelesia anathematizatus est. > Si igitur illo tantunmodo excepto, omnia sine Deo et impie dicit, in ipsis omnibus procul dubio etiam illud voluerunt intelligi, quod duas professa est Christi esse naturas. Non autem, sicut jactant, hoc illa bene ostendit epistola, quia ex illo Theodorus per Orientem in Ecclesia anathematizatus est, cum hoc ab uno factum referat; sed hoc potius bene ostendit, quod anathematizandus non sit, quem unus tantummodo anathematizare præsumpsit. Cujus præsumptionem si quis approbat, cæteros Orientis episcopos qui hoc impium judicaverunts.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., sapientissimus.

<sup>·</sup> Idem cod., falso ascripta.

Idem cod., mentiendum.

Idem cod., jam.

sine dubitatione condemnat. Ut autem alio quoque A chiani quoniam privata cujuscunque voluntas univerostendamus indicio, quod ad denegationem duarum Christi naturarum, quas in memorata epistola confessus est idem Ibas, adjecerunt ut dicerent eam omnia sine Deo et impie dicentem : recordare, quæso, imperator, quæ formula prius data fuerit damnationis ipsius epistolæ, et quæ sit modo composita. Nam prius dictum fuerat : « Si quis dicit rectam esse ad Marim impiam epistolam quæ dicitur ab Iba esse facta, aut ejus assertor est, et non magis anathemati subjicit, ut pote male tractantem sanctum Cyrillum, qui dicit quia Deus Verbum factus est homo, et ejusdem sancti Cyrilli duodecim capitulis detrahentem, et primam Ephesinam synodum impetentem 1, Nestorium vero desendentem, laudantem autem Theodorum Mopsuestiæ, anathema sit. > Nunc autem, sub- B non aliena ratione suademus : nam . vestra sunt motis his omnibus eausis, nolo dicere utrum veris aut qualibus, ne propter ipsas tantum videretur esse damnata, ac non etiam pro confessione duarum naturarum Christi quam continet, postea talis data est formula subscribendi, et sic absolute sieri præceptum est: c Si quis dicit rectam esse ad Marim impiam epistolam, aut eam defendit, et non anathematizat eam, anathema sit. > Cum ergo et in ipsius contestatique libri pronuntiaverint, quod omnia sine Deo et impie dicat, et in subscriptionis formula quam postea mutaverunt, abstulerint alias qualescunque damnationis ejus causas, ut non pro aliquibus damnata, sed pro omnibus viderctur: quid aliud intelligendum est, nisi quia sub prætextu falsæ diligentiæ confessionem duarum naturarum Christi destruere voluerunt? C Emendaverunt et alia, et adhuc emendant, in eodem nescio quali suo libro: si tamen emendatio illa dicenda est, per quam non aufertur mendacium, sed augetur. Unde si post hanc quoque responsionem nostram mutaverint alia, nobis imputare non debent, quasi false reprehenderimus quæ ab eis aliter dicta sunt. Si enim aliquando consisterent, et mutari atque mutare desinerent, congrua dictis ipsorum inveniretur etiam nostra responsio. Quod si quisquam dolos corum ex his que memoravimus investigare non possit, quoniam non omnes habent studium lectionis. cui sola ipsius facti consideratio non sufficeret ad cognoscenda factionis hærcticæ non experta consilia? Primum quod subito, et nulla saltem provocante causa , ante centum ferme annos ab universali judi- D rarent. Propter quod nec aliquis unquam propriis esta concilio ventilatur. Deinde quod dota formula subscribendi quam non liceret excedere, passim et ubicunque reperti, ad augendum numerum, alieno deereto subscribere compellantar episcopi, quod per diversas circumlatum provincias omnium sacerdotum videretur subscriptione firmari. Nam scientes Euty-

Forte, millo saltem provocante, causa ante, etc. b Monachi, opinor, illius e secta Severi Theopa-schitze, qui contra Themistium Agnoetarum principen libros scripsit de quibus Photius in Bibliotheca numero 708 : Θεοδώρου μονάζοντος 'Αλεξανδρέως κατά

<sup>2</sup> Idem cod., impurgata.

sali synodo præjudicium quod semper quæsierunt, inferre non posset, id egerunt per suos satellites. arte qua solet bæreticorum exercitata malitia, ut quasi totius Ecclesiæ judicato Nestorianam esse epistolam comprobarent, de cujus receptione universalem synodum criminantur. Nam alia causa nec videtur, nec dicitur, pro qua subscribendum in multas provincias mitteretur. Quod si et hæc intelligere non possemus, quem sanum tandem non sollicitaret, si ei nec petenti, nec agenti, ingereretur antidotum, quod utique contra aliquid dari, ipsum nomen ejus indicium est? Et propterea, si morbus non sit contra quem detur, non sine suspicione auferendæ salutis ingeritur. Quod tibi, religiose imperator, ista quæ dicimus. Tum enim cum pro firmanda vel amplius publicanda condemnatione Theodori Alexandrini b aliorumque similium, beatissimo Romano episcopo scripsistis, hoc etiam quod asserimus addidistis, ita dicentes : « Cæterum quod generale dicitis fieri debere concilium, quæ hujus rei causa sit ignoramus. Nullus ignotus processit hæreticus, nulla nostris est temporibus nata perfidia. nec aliquid in fide quod retractari debeat, invenitur; et intulistis quod et nos in hac causa dicimus: Qui enim sanis ea adhibet quæ solent adhiberi vulneribus, non reducere cupit, sed expellere sanitatem. Hac tua est ratio, serenissime imperator: a qua si non avertamus aspectum, non aliud de causa præsenti possumus judicare, nisi quod in condemnatione hujus epistolæ fautores hæreticorum non reducere cupierunt, sed expellere sanitatem. Ob hoc ergo non abducimur falso titulo nominis tui, ut quæ huic sane rationi contraria cernimus, tuæ pietatis esse dicamus; aut talibus purgatam credamus sanctam et universalem synodum, quasi hactenus impura remansisset, et mendacii atque coactæ defensionis indigeret verax et omnium catholicorum devotione honorata semper ejus auctoritas. Quando, si ita pro ea respondendum hæreticis videretur ', ut negaretur quod epistolam venerabilis Ibæ pronuntiavit orthodoxam, non illorum hoc possit episcoporum subscriptione sive testimonio confirmari, quibus Eutychiani si crederent, non se a communione Ecclesiæ sepatestibus usus est adversus hæreticos; sed divina potius auctoritate atque necessaria ratione, et antiquorum Patrum testimoniis, quorum se nobiscum doctrinam accipere mentiuntur. At enim dicitur quod Eutychiani graviter beati Cyrilli doleant injurias quas epistola continet, et propterea scandali-

Θεμιστίου. "Αμφω δέ αίρετικοί, και των θεοπασχιτών μερίδος υπάρχουσι, Σεδήρω δε προσανακείμενα. Catera Facundo debentur: quia de Theredoro silent alii, et Justiniani aut pontificis Romani de eo litteræ non exstant.

God. Veron., injuriis impetentem.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem coa., videbatur.

<sup>·</sup> Idem cod.. epistola illa-

ergo, si negaverimus esse susceptam, credent nobis? aut nobis, id est catholicis crediderunt, et non ipsi potius viderunt esse susceptam, ut hinc expostulent? Quod si etiam dicantur nobis credidisse quia suscepta est, quomodo nobis iterum credent, si dicamus quia suscepta non est? Si autem non crediderunt testimonio nostro, sed ipsi quod manifestum est cognoverunt, nunquid plus nostris subscriptionibus credituri sunt quam suæ rationi? Non igitur hæreticorum dolosi fautores boc illorum episcoporum subscriptionibus voluerunt efficere, ut convincerentur Eutychiani quod non fuerit a synodo epistola venerabilis lixe suscepta, sed ut ipsa potius corum negatione videretur non fuisse suscipienda. Verum ista putaverint Eutychianos salso nostro testimonio credituros, cur igitur non ita saltem statuerunt ut dicerent : Si quis dicit susceptam esse a synodo Chalcedonensi ad Marim epistolam, anathema sit; sed magis dicendum ', Si quis dicit rectam esse ad Marim epistolam, aut impiam desendit , et non anathematizaverit eam, anathema sit, nisi ut sanctos qui eam in concilium congregati non anathematizaverunt, imo et orthodoxam judicaverunt, pro hæreticorum voluntate damnarent? Et licet, ut nos ad condemnationem eius inducerent, finxerunt quod iidem Patres qui Chalcedona convenerunt non eam pronuntiaverunt orthodoxam, de quo postea disquiremus: interea tamen certum est quod cum apud eos recitaretur, non eam anathematizari \* subdiderunt. An quia non præteriti temporis verbo dixerunt, si quis non anathematizavit C ipsa corum communicatione firmabimus. Id eniu. ad Marim impiam epistolam, sed si quis non anathematizat : ideo non pro condemnatione synodi Chalcedonensis hoc adinvenisse putandi sunt? Equidem si hoc a subscribentibus exigeretur fieri , acta \* res esset, nec jam suspicio s, sed manifesta contradictio viderctur. At hoc sibi necessarium non esse duxerunt, cum semper dicamus, Propheta dicit, Apostolus dicit, Evangelista dicit, et tantumdem valeat quantam si dicamus, ille vel ille dixit. Deinde ipsos qui Chalcedona convenerunt Patres, et apud Deum, et apud nos, in suis dicimus constitutionibus vivere : quia, sicut Dominus in Evangelio dicit : Deus eorum von est Deus mortuorum, sed Deus vivorum ( Matth. xxII. 32). Quod etiam beatus Leo, Romanæ præsul Ecclesite, scribens venerabili Anatolio, hujus regize D tur abundare sapientia, ut ablactati super matrem civitatis episcopo, sic accipiendum insinuat : « Sancti, inquit, illi et venerabiles Patres qui in urbe Niczena, sacrilego Ario cum sua impietate damnato, mansuras usque in finem mundi leges ecclesiasticorum canonum condiderunt, et apud nos et in toto orbe terrarum in suis constitutionibus vivunt. > Si igitur omnes venerabiles Patres in suis constitutionibus vivunt, profecte etiam qui in Chalcedona con-

zantur in synodo, a qua dicunt esse susceptam. Quid A venerant, tanquam viventes, non solum non anathematizaverunt, verum etiam adhuc non anathemati zant, nec unquam anathematizabunt epistolam venerabilis Ibæ. Quæ cum ita sint, certum est quod ad eosdem Patres voluerunt hoc anathema pervenire. Porro et hac ratione submota, non potest acceptabiliter dici quod non pro condemnatione synod: Chalcedonensis ita institutum est, sed ut illi qui sunt præsentes in corpore tantummodo damnarentur, si anathema epistolæ Ibæ non dicerent. Nam quomodo nos condemnare possumus, qui judices in causa non fuimus, illis Patribus non condemnatis qui prius in suo judicio recitatam camdem non condemnaverunt epistolam, et quorum exemplo sumus inducti, ut ei nos quoque non diceremus anathema? Ab illorum enim damnatione procedere debet forma judicii, a quorum errore processit forma peccati; et ampliora supplicio digni sunt qui auctores quam qui sequaces deprehenduntur erroris. Cam vero hæc in condemnatione sanctæ synodi, pro hæreticorum voluntate censuerint et constituerint, ut si quis non anathematizat memoratam venerabilis Ibæ epistolam anathema sit: eonsidera, quæso, cujus levitatis, cujus confusionis est atque dedecoris, ut nos sibi communicare compellant, permanentes in ea sententia qua non solum anathema ei non dicimus, sed etiam negamus esse dicendum. Ubi omittimus dicere, quoniam si communicemus eis qui nobis jam dixerunt anathema, non solum condemnationi synodi Chalcedonensis communicabimus, verum et sententias in nos eorum. etiam ipsos fortassis velle dicitur. Sed hoc potius dicimus, quoniam si ullus apud cos esset divinæ religionis vel rationis humanæ respectus, ipsis quoque profanum et nimis turpe videri debuit, communicando nobis anathema quod in nos decreverunt, ir semetipsos ultro convertere. Unde satis apparet quanta sit gravitas et quanta integritas eorum qui Chalcedonensis decreta concilii retractate præsumunt. Proinde beneficio magis quam injuriæ deputent, quod eis non communicamus, donec de medio tollant istud anathema, quod velut magnum chaos interjacens, dividit a populo spiritu paupere, in sensu paternæ fidei et sententiæ quiescente, inquietos ac superbissimos præsumptores, qui sibi tantum vidensuam, Ecclesiæ instituta contemnant, cum scriptum sit: Fili, custodi legem patris tui, et ne repuleris instituta matris tuæ. Alliga autem illa circa tuam animam semper, et circumda colle tuo ( Prov. vi, 20 ). Rursumque : Andi, fili, disciplinam patris tui, et ne abjeceris instituta matris tuæ : coronam enim gratiarum accipies tuo vertici, et torquem aureum circa tunm collum (Prov. 1, 8). O quantum malum, torquem

<sup>:</sup> Forte, exigerent fieri aperta, etc.

<sup>·</sup> Cod. Veron., dixerunt.

<sup>■</sup> Liem cod., Ad Marim impiam epistolam aut defondis, elc.

<sup>-</sup> Idem cod., anathemati.

<sup>\*</sup> Idem cod., exigerent.... aperta.

Idem cod., subreptio. Idem cod., tollatur.

zureum mola asinaria velle commutare! ut qui de- A sacerdotes plauserunt manibus suis, et populus meus bemus, Dei patris disciplina et lege servata, de reverentia quoque matris nostræ institutorum, coronam gratiæ i accipere nostro vertici, et torquem aureum circa collum nostrum; abjiciendo quæ mater sancta constituit, scandalum ejus filiis præbeamus, et incidamus in illud judicium de quo Dominus dicit: Qui autem scandalizaverit unum de pusillis istis qui in me credunt, expedit ei ut suspendatur mola asinaria in collo ejus, et demergatur in profundum maris. Væ mundo a scandalis! necesse est enim ut veniant scandala; rerumtamen væ homini illi per quem scandalum venit (Matth. xvm,6, 7)! Si igitur unum pusillum scandalizare tam grave est, ut magis expediat scandalizanti, mola asinaria collo ejus suspensa, in profundum maris demergi, quanto magis totam Ecclesiam B sanctam Virginem, genuit enim carnaliter carnem sola inquietudine animi et non tacendi libidine conturbare!

#### CAPUT IV.

Quod falso damnatam a se jactent e; istolam, quia Cyrillum male tractarit, cum acerbius tractatus sit a Gennadio et Isidoro, quos non reprehendunt.

Quale vero illud est quod jactant, ideo se damaasse hanc epistolam, quod ejus conscriptor videatur in ea de beato Cyrillo quod male sensisset, cum scripserit adversus eumdem sanctum Cyrillum et 12 eius capitula, beatæ quoque memoriæ Gennadius bujus regiæ civitatis episcopus 4, nec ab istis reprehensus in hac condemnatione denominetur, qui multo vehementius ct contumeliosius emm in sua responsione tractavit? Nam sic adversus eum dicit : « Væ mibi a malis : C beu, heu! unde enim quisquam in præsenti aliunde sumat exordium? Quales Cyrilli Ægyptii, et quantas blasphemias incurri, et quantas blasphemias audivi! Quis revera det capiti meo aquam, et oculis meis fontem lacrymarum? et plorabo istud die et nocte : quoniam extendit lingua ejus mendacium, et non fidem; confortatus est super terram (Jer. 1x, 1-3); ex certo pax peccatoribus deceptio. Propter hoc enim obtinuit eos, inquit, superbia eorum in finem; cogitaverunt et locuti sunt in malignitate, iniquitatem in altum locuti sunt; posuerunt in cœlo os suum, et lingua corum transivit super terram ( Psal. LXXII, 6, 8, 9). Psalmistæ ista sunt; Jeremiæ autem prophetæ illa prima. Euge! o beate Paule: Exsurgent, inquit, discipulos post se (Act. xx, 30). Væ malo Alexandriæ, familiari ejus, et proprio jam isti secundo, quæ corrupta ploremus, quæque corrumpit : ex toto jam mysterium iniquitatis, et vereor ne forte nunquani qui tenet de medio fiat (II Thess. n, 7). Euge Jeremiæ prophetæ! Idem illi voci exstasis terribilis facta est super terram : Prophetæ prophetant iniqua;

 Successor Anatolii, ad quem scripta est Lconis epistola centesima. Ilujus locum alterum ex lib. 11 ad l'arthenium profert Leontius in locis communibus de

- 1 Cod. Veron., gratiarum.
- 1 Idem cod., superiores.
- 1 Item cod., humanitatem unigeniti.
- \* Idem cod., autem eins.

dilexit ita (Thren. n., 14, 15). Quid enim minimum. aut quid mediocre in illis? omnem supereminentiam blasphemias jaculatus est adversus sanctos Patres. adversus eorum priores apostolos, adversus insum Salvatorem, in resurrectionem meditatus est. Assumptam quidem humanitatem ex nobis et pro nobis injuriat, divinam ejus anturam et impassibilem passionibus subjacere contendit. > Ecce quanta et qualia sanctus Gennadius in beatum Cyrillum effudit, et nulla hinc fit nominis ejus invidia, quoniam ipse non interfuit Chalcedonensi concilio. Quin etiam respondens primo ejusdem sancti Cyrilli capitulo, quo dixit: Si quis non confitetur Deam esse secundum veritatem Emmanuel, et propterea Dei genitricem factum Dei Verbum, anathema sit; ita in eum invectus est : « Anathematizaturus est te Deus, paries dealbate (Act. xxiii, 3) : justissimum enim est te. similiter Ananiæ Judæorum principi sacerdotum linguam adversus discipulos Christi moventem, similem ab eis indignationem experiri, ) et cætera, quæ in eodem opere, si quis volet, inveniet. Cur igitar in hac ultione, sicut dicunt, injuriarum beati Cyrilli, non magis sancti Gennadii nomen, et pro sui loci auctoritate, quasi regize civitatis episcopi, et pro maledictionum atque contumeliarum magnitudine. ventilatur? Quod si hoc consideraverunt, quoniam talia Gennadius de Cyrillo non scriberet, nisi dicentis intentionem minus intellexisset : hanc prudentem et pianu considerationem ego quoque suscipio. Potuit enim et ipse de Christiana religione quæ recta sunt credens, non intellectum beatum Cyrillum bona intentione culpare, et bonam damnare intentionem damnabile crediderunt. Qued sittoc etiam consideraverunt, quoniam si ca que ante centum annos a beato Gennadio scripta sunt, modo condemnarentur, in reprehensione totius Ecclesize fieret, que hoc ante non fecit: hoc quoque sapienter atque modeste consideratum esse, si quis sapiens et modestus, agnoscet 4. Sed quare non amplius hoc super epistola venerabilis lbæ consideratum est, quæ, ut non dicam ab universali synodo approbata est, certe recitata illic ostenditur, nec osteuditur abdicata, nisi quia pro destructione ipsius synodi, et non pro injuria et ex vobis ipsis viri loquentes perversa, ut abducant D ipsius Cyrilli, quasi profana damnata est? Denique etiam dicta venerabilis Theodoreti episcopi Cyrri, in quibus contraria dicitur scripsisse beato Cyrillo, sub hujus ultionis obtentu similiter reprehenderunt; et ob hoc eum volentes videri notabilem, quia ipse inter alios Patres adfuit Chalcedoneusi concilio, el beati Leonis epistolam quam Eutychiani anathematizant, cum ibi relegeretur, dubitantibus episcopis

> Origine animarum, Γενναδίου Κωνσταντινουπόλευς in του πρός Παρθένεον δευτέρου λόγου.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Idem cod., reprehensionem.

<sup>·</sup> Idem cod., quis sapiens et modestus ignorel: Sed. etc.

versus Ibæ epistolam et Theodoreti scripta, sic evidenter agerent, aliorum nominibus tacitis, quorum et dignitas potior, et opinio clarior, et ipsa quæ contra beatum Cyrillum, vehementiora atque acriora cemuntur 1? Nam vir etiam sanctissimus et magnæ in Ecclesia Christi gloriæ, Isidorus presbyter Ægyptius Pelusiota, quem duo millia epistolarum a ad zdificationem Ecclesiæ multi scripsisse noverunt, qui etiam pro vitæ ac sapientiæ suæ meritis, ut pater ab ipso Cyrillo et honoratus est et vocatus, sic ei scribit, quin potius rescribit : c Terrent me divinæ Scripturæ exempla, et rescribere quæ oportet compeilor. Sive enim pater sum, sicut ipse dixisti, propter Heli condemnationem, qui flios peccantes non gis novi, quod magni ilius Marci habitum gestes, formido Jonathæ condemnationem, quod patrem alloquentem \* ventriloquam non prohibuit; et prior mortuus in bello, eo qui peccavit, qui prohibere poterat (I Reg. xxviii; I Par. x, 13). Ut autem neque ego condemner, neque ipse a Deo condemneris, requiesce a contentione, nec ultionem propriarum injuriarum quæ tibi a mortalibus hominibus debetur, exigas a vivente Ecclesia, ot æternam ei discordiam sub pretextu pietatis ædifices. » Nec Isidori scripta, dicentis quod æternam discordiam sub prætextu pietalis Cyrillus ædificaret Ecclesiæ, cum magna invidia, quemadinodum Theodoreti episcopi dicta et venerabilis Ibso epistola denotantur. Scribit autem ad llum rursus idem sanctus Isidorus dicens : « Com- C passio quidem aciem oculorum obtundit; semulatio vero excecat omnino. Noli ergo ab utraque sententiarum exsecutor fleri 3, sed examini justo causas permitte: quoniam et Deus, qui omnia scit antequam fant, descendere et videre clamorem Sodomorum (Gen. xviii, 21) humaniter cum bonitate voluit, diligentis inquisitionis nos docens argumentum. Multi

· Harum ad Cyrillum prior est 370 libri primi, posterior 310. Quod vero Isidori epistolas in universum numerat bis mille, viderat fortasse codices Acœmetensis monasterii Constantinopoli, in quibus totidem continebantur, ut in veteri ins. adnotatum memini ab antiquo earum interprete his verbis: Has omnes beati Isidori presbyteri el abbatis Pelusiolæ recensui et transtuli ex epistolis ejus duobus millibus, que sunt per quingentas distribute in Acomitensis monasterii codicibus vetustissimis quatuor. Nec plures hactenus triplici editione in lucem prodiere quam bis mille tredecim. Cæterum ad decem millia scripsisse Isidorum, atque in his ter mille Scripturam sacram exposuisse, auctor est Suidas, vel quem Suidas exscripsit. Ισίδωρος, inquit, πρεσθύτερος ὁ Πηλουσιώτης, elc., γέγραφεν ἐπιστολάς έρμηνευσάσας την πίαν γραφήν Γ', καὶ ἐτέρας Ζ', καὶ ἄλλα τινά. Sic enim babent codices emendati.

▶ Isidori ἀδελρεδοῦς, quod est fratris vel sororis fi-

Illyricianis et Palæstinis asseruit. Alioquin cur ail- A namque te quasi per comædiam irrident ex his qui collecti sunt in Ephesum, quod privatam injuriam judicans 4, non quæ Christi sunt orthodoxe requisieris: dicunt, quod consobrinus Theophili est b, et imitans illius voluntatem. Sicut enim ille insaniam apertam diffudit contra Theodorum et nostrum Joannem, sic concupiscit et iste gloriari, licet inter examinatos multum est quod discrepet. . Ecce et in hac epistola arguit illum, velut animi passione et æmulatione cæcatum, violenter magis quam justo examine, causas agere atque irrideri a multis, quod injuriæ privatæ vindictam, non quæ Christi sunt orthodoxe requisierit apud Ephesum in causa Nestorii, sicnt etiam Theophilus, consobrinus ac decessor ejus, in condemnatione Joannis Constantinopolitani homiezstigavit (I Reg. 1v); sive filius sum tuus, sicut ma- B num gloriam requisisset. Ideo sanctus quoque Gennadius de ipso beato Cyrillo dixit, quemadmodum supra docuimus: Væ malo Alexandriæ, familiari ejus, et proprio jam isti secundo : primum volens intelligi Theophilum, secundum voro Cyrillum. Et quanquam vir doctus diversam causam Joannis et Nestorii judicet, dicens : Licet inter examinatos multum est quod discrepet, in quo reprobat Nestorium insum: tamen in utraque credidit æmulationis fuisse propositum. Alias quoque similiter ad eum scribit epistolas e, quibus perhibet quod per suam mutabilitatem coelestia proderet, et contrarius sibimet insi in suis scriptis existeret, cupiditate vanæ gloriæ victus. Non igitur venerabilibus Iba et Theodoro coepiscopis innocentieres in hac parte credendi sun Gennadius et Isidorus viri probatissimi, sed feliciores potius, qued ipsi non sunt participes synodi Chalcedonensis inventi.

# CAPUT V.

Quod temere damnetar epistola post examen synodi Chalcedonensis, cujus decretis addi nihil debere Leo papa et episcopi Urientis confirmant. Hise si tranquillo animo et meliore intentione con-

lius. Sed fratris filium fuisse constat, non sororis, nt Isidori vertit interpres. Ανεψών νος at Theophanes in Chronico; ἀδελειδούν vero etiam Socrates lib. vii, cap. 7, et Theodoretus lib. v, cap. 35, et a Theodorcto vicissim Theophilus Cyrilli being dicitur, non avunculus, sed patruus. Θείος προς πατρός, υί est apud Nicephorum lib. xiv, cap. 25. Quare mendum etiam est in Historia Tripartita lib. x, cap. 25, cum Cyrillus Theophili consobrinus appellatur, pro eo quod apud Theodoretum est ἀδελφιδούς, fratris filius. Paulo post, ubi interpres legit Θεοδώρου, Græce θεοφόρου scriptum est, μανίαν σαγή κατεσκέδασε του Θεοφόρου και θεοφιλούς Ίωάννου: ita ut de unu Joanne sit sermo, nullus de Theodoro.

e Designat epistolam 324 libri primi, cujus hoc exordium: χράσε, θαυμάσιε, άτρεπτον μένειν άελ, ούτε φόθω προδιδοντα τὰ ούράνια, ούτε σαυτώ έναντίον φαιroueror, et quæ sequuntur.

interprete, hæc habentur lib. 1, epist 310 : Quapropter si ab utraque lema purus atque immunis esse stu des, noli violentas sententias ferre.

Idem cod., vindicans. In editis, ulciscentem.

Idem cod., doctus Isidorus diversam, etc. Idem cod. et Theodorito.

<sup>1</sup> Cod. Veron., Cyrillum scripserunt vehementiora, etc.

<sup>1</sup> Idem cod., quærentem. <sup>2</sup> Idem cod., Ab utraque lippitudine purgare le si studes, noli v... tarum (violentarum) sententiarum executor fieri, etc. In editis. Jacobo Billio Prunmo

strum, et claudente subreptionibus impiorum, qui, sicut scriptum est: Sanctus et verus habet clavem David; et qui aperit, et nemo claudit; et qui claudit, et nemo aperit (Apoc. 111, 7): ipsa rerum gestarum evidentia cognoscetis quod in evacuationem decretorum synodi Chalcedonensis atque epistolæ papæ Leonis, cujus Theodoretus episcopus in eadem synodo fuit assertor, hæc omnia et ab hæreticis esse adinventa, et ab eorum fautoribus constituta : quæ nisi melioris emendatione judicii rescissa fuerint, frustra, vel si credi posset, negatur quod epistolam venerabilis lbæ memorata synodus approbavit. Cum enim constet quod ibi prædicto episcopo ab accusatoribus suis objecta sit, procul dubio, sicut supra jam diximus, si nuoc juste damnatur, tunc maxime B condemnari debuerat. Quia vero non ostenditur factum, videtur illa synodus, ut non dicam hæresi cohibuisse, aliquid certe minus fecisse, quod adjicere isti deberent atque supplere. Beatus autem Leo, fidelis ac sidens propugnator Ecclesiæ, et bæreticorum non fictus aut trepidus impugnator, sic ibi esse dicit omnia definita, ut nihil eorum perfectioni adjici posse confirmet. Namque cum multis et variis machinationibus ejusdem synodi anctoritatem, sicut ct nunc, Eutychiani infringere vel minuere conarentur, et quæ ibi sunt judicata discuti quærerent, ut sub prætextu diligentioris tractatus, aut emendari in eis videretur aliquid aut suppleri : prudenter ac fortiter eorum insidiis restitit, Leoni Augusto ita scribens (Epist. 88): c Detestandum nobis est perseve- C ranterque vitandum quod fraus bæretica nititur obtinere, nec in aliquam disceptationem pie et plene definita revocanda sunt, ne ad arbitrium damnatorum ipsi de his videamur ambigere quæ manifestum est per omnia propheticis et evangelicis atque apostolicis auctoritatibus consonare. Unde si qui sunt qui ab his quæ cœlitus sunt constituta dissentiunt, suis opinionibus relinquantur, et ab unitate Ecclesiæ cum ca quam elegerunt perversitate discedant. Nam nullo modo fleri potest ut qui divinis audent contradicere sacramentis, aliqua nobis communione socientur. Jactent se in sui cloquii vanitate, et de argumentationum suarum versutia quæ inimica est fidei, glorientur. Nobis placet apostolicis obedire præceptis, dicentibus: Videte ne quis vos decipiat per philoso- D epistolis \* refragantur, in quibus de memorata syphiam et inanem seductionem hominum (Coloss. 11, 8). Nam secundum eumdem apostolum (Gal. 11, 18), si quæ destruxi, hæc ædifico, prævaricatorem me constituo, et eis me ultionum conditionibus subdo, quas

· Omnium videlicet provinciarum Orientis, quæ Le mis imp. jussu in synodos coactæ, de Timotheo Alexandrino et de synodo Chalcedonensi, quam Timotheani respuebant, quid sentirent Leoni rescripserunt. Exstant singularum epistolæ in unum codicem redactæ, post ac a synodi Chalcedonensis, qui

siderare dignemini, illo vobis 1 aperiente cor ve- A non solum auctoritas beatæ memoriæ principis Martiani, sed ego etiam mea confessione firmavi. Quia. sicut sancte veraciterque dixistis, perfectio incrementum et adjectionem plenitudo non recipit, » Pervidet igitur serenitas tua quod, sicut nihil in ejusdem synodi decretis emendari, ita nec adjici possit. Unde non solum contra ipsam synodum, verum etiam contra hujus apostolici viri sententiam, convincuntur egisse qui venerabilis Ibæ epistolam temere damnaverunt. Quoniam, vel si dicunt quod nihil in ejus decretis emendare præsumpserunt, negare non possunt quod aliquid eorum plenitadini judicaverint defuisse: ut quod ipsa minus fecit in causa qua ibi tandiu tractata est, isti quasi prudentiore ac diligentiore consideratione supplement. Quomodo igitur insultationes hæreticorum valebimus declinare dicentium: Ubi sunt illa magnifica vestri Leonis verha, quibus nimis arrogans decretis synodi Chalcedonensis aiebat, Perfectio incrementum, et adjectionem plenitudo non recipit? Ecce testimonio vestro convincitur quod in vacuum ventosa verba jactabat. Nam quæ in illa synodo judicata sunt, vel si non emendatis, certe suppletis atque perficitis, et quod in eis non fuerit illa quæ dicebatur perfectio et plenitudo, monstratis; nec potestis ulterius dicere quod non merito a vestra communione discessimus. An communicare debuimus illi synodo, in qua cum lbæ 2 suls accusatoribus objiceretur impia et Nestoriana epistola, sicut vos quoque estis confessi, et coram omnibus legeretur, ut dicamus a quod frustra negastis, et orthodoxa pronuntiata est, quam in tantum probastis fuisse damnandam 3, ut sero ad nostram sententiam redeuntes etiam post centum ferme annos, quo vos ab ejus crimine purgaretis, necessario anathematizandum esse vidistis? Et non hæc immerito dicent. Namque cum isti fautores eorum, nos qui judices in causa non fuimus, per condemnationem hujus epistolæ a Nestoriano crimine judicaverunt esse purgandos, consequenter illos Patres, in quorum discussa judicio, non condemnata est, ab eodem crimine judicaverunt non esse purgandos. Ecce quale præjudicium nobis quæsierunt inducere: ecce quomodo voluerunt adversus Ecclesiam hæreticorum calumnias roborare : qui non solum beati Leonis, verum etiam illis conciliis a tantorum episcoporum vel nodo interrogati, Leoni principi responderunt dicentes : « Neque unum iota vel unum apicem possumus aut commovere aut commutare corum quæ apud illam diffinita sunt : ) et iterum : ( Quoniam

> codex encyclius dicitur apud Cassiodorum, cujus rogatu in Latinam linguam conversus est ab Epiphanio scholastico. Quæ vero a Facundo laudantur, verb sunt partim Provincia Europæ num. 27, partim Sebastiani episcopi Beroensis Thraciæ II, num. 30.

Cod. Veron., nobis.

idem cod., non dicamus.

Idem cod., et orthodoxa pronuntiats, est, certe convincitur esse damnata.

<sup>.</sup>dem cod., illis encyclits tantorum episcoporum epistolis. Memoratas epistolas ab omni retro antiquitate vocatas fuisse encyclia, ostendit Baluzius in Nova Collect. concil.

sel est : sic et magnæ, et sanctæ, et universali synodo Chalcedonensi, minus quidem bonorum nihil omnino est, neque additamento aliquo eget, neque detractione, ab Spiritu sancto veluti divino quodam sale condita. Etenim qui in ea tunc ' damnati sunt, indigai sacerdotalis ordinis judicati, decreto ac judicio magni Dei, velut impii condemnati sunt. Qui vero in ea recepti sunt, injustam et tyrannicam antea sustinentes inscriptionem, confestim decreto Spiribis sancti juste suscepti sunt : in quibus est et nostrorum temporum secundus Abel, beatus Flaviaaus. > Dicunt et alia multa, quæ commemorare perlongum est. Quomodo igitur hæreticorum complices recipimus, nova et contraria decernentes, tanquam minus religioni consultum fuerit in his quæ B definita sunt ab illa synodo, cum antiqui Patres anum iota vel unum apicem se in eis movere non posse pronuntient? aut quid putamus profecto soli et toto mundo radianti deesse, quod debeat istorum adjectione suppleri; qui sicut insurerabilem splendorem ejus frustra obscurare conantur, ita nihil possunt plenitudini ejus adjicere?

#### CAPUT VI

Quod frustra Vigilii papæ responsum exspectare se dicant, qui a Leonis decessoris sui vestigiis minime recessurms sil.

Et adhuc dicunt quod de tanta sua præsumptione quoque Romanam consuluerint, et aunc sententiam beati Vigilii præsulis ejus exspecient. De quo quid sentiant hujus temporis homines, ut eum tantum nesas delinire præsumerent, quod ab intentione beati Leonis, sub tantis ejus decessoribus. non ad id tempus tentatum est, procul dubio intelligit et ipse vir prudens. Nam quis hoc non intelligat vel imprudens? Si- enim, ut dicunt, etiam consulere hinc illum ausi sunt, et ejus exspectant in bac causa judicium, non video quemadmodum jam ab eis de ipso non suerit judicatum. Verum experienwr quantum illos suspicio sua fefellerit. Quia ille, non in destructionem paternæ sententiæ, sed potius in defensionem atque ultionem, primam accepit et maximam potestatem \*; nec aliquid contra veritatem, sed pro veritate plus cæteris suis consacerdotibus potest. Paulus enim dieit apostolus: Non enim posmmus aliquid adversus veritatem, sed pro veritate (II Cor. xiii, 8). Quid autem relictum est quod de responsione Romani episcopi sperent, cum ita jam dudum prædictus venerabilis Leo, vehementibus et crebris omnino sententiis coercens illicitos ausus, insidiosis predenter occurrerit, ut nunc eius successo-

Quam principatum generalis Ecclesiæ dixit Avitus Viennensis in epistola de Symmachi papæ judicio ad enatores Urbis. De eo autem quod Vigilii sententiam

- 1 Cod. Veron., secundum tempus.
- 'Ilem cod., exspectemus.
- 'in eodem cod. desunt ea verba dubitatione, rel. ' Idem cod., hinc Leonis rursus (forte, verba). Quæ wrro verba sequuatur, lineolis notantur veluti Leoin nostro codice : eademque totidem habentur in

sicut soli nihil minus est ad demonstrandum, quia A rem, non quasi dubiis in queestionibus exspectanus a judicem, sed certissimæ transgressionis exspectenus ultorem? Illa quippe multiplex et aperta prohibitio decessoris ejus, sicut pravaricatoribus crimen auxit, ita nihil cujusquam judicio dereliquit. Cui enim magis alteri, quam Leoni, liceret pro tantis laboribus, quos propter memoratam synodum perseverantissima virtute sustinuit, aliquid in his quæ ab ea decreta sunt retractare? Sed absit ut ille vir sanctus licitum sibi putaret quod non expedire cernebat, et magni sui certaminis palmam, postquam vicit, amitteret. Quid enim jam integrum, vel quid constare possit immobile, si tanti concilii sententia, vel sicut impersecta suppleri, vel sicut dubia rursum discuti videretur? Non autem in sola sidei dubitatione, vel 3 definitione conciliorum valet auctoritas, verum etiam in omnibus que pro pacis et unitatis observantia, cujus maxima sapientibus cura est, modeste ibi fuerint ac bene composita. Hinc ergo rursus \* agnosce, Auguste ac venerabilis imperator, in quantum totius mundi præsidium divina sis Providentia præparatus; et quid auxilii matri tuæ Ecclesiæ debeas, quæ te filio maxime gloriatur, intellige. Non sinantur, contra dexteræ omnipotentis triumphum, redivivis assurgere motibus exstincta certamina, præsertim cum id damnatis jam dudum hæreticorum ausibus omnino non liceat, et hic fructus piis laberibus debeatur, ut omnis Ecclesiæ plenitudo in suæ unitatis soliditate secura permaneat, nihilque prorsus de bene compositis retractetur, quia prius legitimas , et divinitus inspiratas constitutiones velle confligere, non pacifici est animi, sed rebellis, dicente Apostolo: Verbis enim contendere ad nihil est utile, nisi ad subversionem audientium (11Tim. 1, 14). Nam si humanis persuasionibus semper disceptare sit liberum, nunquam deesse poterunt, qui veritati audeant resultarc. Et revera quis erit contentio: um atque certaminum finis, si de his quæ totius Ecclesiæ consensione firmata sunt semel licuerit ferre judicium? Cur enim non rursus et ipsum judicium judicetur? Et ideo prudentissimus vir, nullam penitus dans occasionem quærentibus, denuntiabat dicens: Nihil prorsus de bene compositis retractetur. Ergo si nihil, nec il!ud quod parvum putatur admisit. Et tamen isti qui Romanum antistitem impugnare posse præclari decessoris sui sententiam sperant, gloriantur offensiones se de illa synodo sustulisse, dicentes quod pro ea nobis Eutychiani semper communicare noluerint, quia si b vel tanta illa synodus, qua numerosior alia pro fidei veritate non fuit, tam diuturna deliberatione, stimlantibus etiam hæreticorum contradictionibus, quæ

> exspectare se aichant damnatores trium capitulo rum, plura iterum lib. Iv, cap. 3.

b Forte, quasi.

epistola Leonis M. ad Leonem Augustum, quæ est 133 in editione Quesnellii [quam typis rursus excudimus (Entr.)], usque ad illa verba, qui veritați audeant

Idem cod., post legitimus; ita etiam in laudata Leonis epistola

venerabilis Anatolius . Constantinopolitanus episco-

pus priore quam Maximus Antiochenus loco sedisse:

quomodo, si hanc ibæ epistolam, quæ cum Nestoriana dicitur ad causam utique dicitur fidei pertinere, vel

tale aliquid quod in illa synodo recitatum nec dam-

natum gesta continent anathematizari aut saltem dis-

cuti pateretur, non semetipsum prævaricatorem

constitueret, dubitationi subjiciens quæ se jam dixe-

rat approbasse? Et idcirco, si etiam nulla ejus inter-

dictio præcessisset, neque imperatori Leoni pro ipso concilio responderet, perfectio incrementum, et ad-

jectionem plenitudo non recipit, hoc tantummodo

provocaretur, quod in illis gestis solam Constantino-

politani episcopi præsumptionem arguerit, profecto

soris ejus relictum judicio videretur. Quoniam si hx-

reticum aliquid continerent, quod delatum ad illius

synodi judicium non inveniretur esse damnatum,

Leo hoc prius reprehenderet, cum ad ejus deserretur

examen. Unde si tanquam Nestoriana debet ab om-

nibus illa epistola condemnari, quæ ab accusatoribus opposita Ibæ episcopo gestis synodalibus continetur,

non ipsa tantum syuodus, verum etiam Leo prasul

apostolicæ sedis a quo approbata sunt, bæresi Nesto-

rianæ cohibuit. Qui non sola consideratione veritatis,

sed etiam præcedentis fácti sui argueretur exemplo.

Nam cum ei beatus Flavianus Constantinopolitanus

gesta dirigeret, in quibus Eutyches interrogatus re-

spondit dicens : « Confiteor ex duabus naturis fuisse

Dominum nostrum ante adunationem, post aduna-

tionem vero unam naturam confiteor; relictis cis-

dem gestis, idem vir religiosissimus et prudentissi-

mus Leo memorato Flaviano ita rescribit (Epist. 12): e Miror tam absurdam tamque perversani professio-

nem, nulla judicantium increpatione reprehensam, el

sermonem nimis insipientem ita emissum, quasi ni-

hil offenderet, esse auditum : cum tam impie duarum

naturarum ante adunationem unigenitus Dei Filius

fuisse dicatur, quam nefarie, postquam Verbum caro

factum est, natura in eo singularis asseritur. Quod

ne Eutyches ideo vel recte, vel tolerabiliter, existi-

met dictum, quia nulla vestra est sententia confuta-

tum, dilectionis tuæ diligentiam commonemus, charis-

sime frater, ut si per inspirationem misericordiæ Dei

minis imperiti etiam ab hac sensus sui peste purge-

maxime solent in novitate fervere, quidquam practer- A atque arguisse monstratur, nisi quod referreur ire potuerit negligenter, vel prædictus Leo, cum toties pulsaretur ex his que ab ea constituta fuerant aliquid retractare, nullas hujusmodi noxias rationes, verisimilem speciem prætendentes, et audisse, et immobili gravitate disposuisse credendus est: prudentissime cavens ne forte, qualibet occasione aditu patefacto male pulsantibus, in Ecclesiam Christi insidiantium furor irrumperet. Porro hi qui supra modum sunt diligentes, nolunt bæc omnia prudentiæ atque cautelæ magis quam negligentiæ deputare. Sed quid facient, quod omnis Ecclesia, Deo præstante, positos sibi æternos Patrum suorum terminos non excedit, quorum æmulari exoptat negligentiam potius quam istorum obscuram diligentiam? Cujus autem rationis sequi judicium debeamus, satis in promptu B nihil in eis, quod Nestorianum credi possit, succesest. Utrum istorum qui putaverunt quoniam si retractarent, imo reprehenderent, l'atrum sententiam, Acephali communicarent Ecclesiæ, quod non est penitus subsecutum, quod etiam si sequeretur, non erat approbandum; an sapientissimi Leonis, qui, sicut in aliis scriptis ejus ostenditur, nullum per hoc collidendis Ecclesiis modum poni, sed data licentia rehellandi, dilatari magis quam sopiri certamina prædixit? quod veraciter esse dictum, evidenti reruni exitu, quin potius exitio, comprobatur. Credo quod etiam tacentibus nobis appareat quid fuerit Providentiæ divinæ, quid temeritatis humanæ. Si vero beatissuus Leo, quamvis recentioris ' concilii, et nulla ante sui decessoris assertione defensi, quidquam in disceptationem revocare non passus est, quomodo ab ( his creditur quartus decimus successor ejus sanctus Vigilius novum posse aliquid judicara? præsertim illo dicente: « Nam, secundum Apostolum, si quæ destruxi hæc ædifico, prævaricatorem me constituo, et cis me ultionum conditionibus subdo, quas non solum auctoritas beatæ memoriæ principis Martiani, sed etiam ego mea defensione I firmavi; , ut pote qui noverat Apostolum hoc dixisse: Sed licet nos aut angelus de cœlo evangeliset vobis præter quam evangelizamus vobis, anathema sit (Gal. 1, 8). Nam si, ut ipse 3 beatus Leo Chalcedonensi concilio, postquam ejus gesta suscepit, rescripsit dicens : c Et fraterna universitas, et omnium fidelium corda cognoscant me non solum per fratres qui meam vicem exsecuti sunt, sed etiam per approbationem gestorum synodalium, n ad satisfactionem causa perducitur, imprudentia hepropriam vobis communicasse sententiam (Epist. 65); nec quidquam in eisdem gestis reprehendisse

· in actis synodi Chalcedonensis post legatos sedis apostolicæ primus (rejecto nimirum et excluso Dioscoro Alexandrino, cujus causa disceptabatur) perpetuo nominatur subscribitque Anatolius, et post Anatolium Maximus Antiochenus. Nempe hunc ille sibi locum deberi volebat ex decreto synodi 11 generalis, quæ sedem Constantinopolitanam Romanæ proximam statuerat. Sed decretum hoc sedes apo-

tur. . Velim itaque instrui, quid contra Eutychianos stolica non agnoscobat, ut alienum a synodo Niczena. quæ secundum locum episcopo Alexandrino, tertinu Antiocheno decernit. Quare Leo pontifex cum syno-dum Chalcedonensem approbaret, hoc caput excepit, fastumque et ambitum Anatolii multis ad Marcianum Augustum, ad Anatolium ipsum et ad Maximum Au tiochenum evistolis redarguit. Qua de re iterum lib. v, cap. 4.

<sup>1</sup> Cod. Veron., adhuc recentiori.

<sup>1</sup> ldem cod., consensione.

<sup>1</sup> Idem cod., cum ipse, etc.

Idem cod., rescripserit.

<sup>\*</sup> Idem cod., quod ibi relegeretur.

possimus referre, cum dixerint : Cur Leo vester, in A nefas, quod absit, reliquerit impunitum. Confidunt examine gestorum quæ apud Flavianum sunt habita, adversus Eutychem, sicut putatis, diligens, in approhatione gestorum synodi Chalcedonensis, adversus Nestorium negligens invenitur, ut Nestorianam epistolam confirmaret, quæ ibidem continetur, nisi quia ontrario Nestorii præoccupatus errore, Eutychi resistebat? Nam qua de causa professionem ejus, qua lixit: Confiteor ex duabus naturis fuisse Dominum nostrum ante adunationem, de qua in judicio Flaviani non fuerat accusatus, absurdam vocat atque perversam, culpans quod nulla judicantium increpatione reprehensa suerit, quæ ipsi nimis insipiens et impia videbatur: Nestorianam vero epistolam, ad concilii Chalcedonensis examen ab accusatoribus Ibæ delalat, quam nunc anathematizantes anathematizandam illic fuisse fatemini? Nam vel si, quemadmodum imprudenter negastis, orthodoxa pronuntiata non esset ab illo concilio, damnari tamen debuit, ne videretur ignerantibus approbata. Cum igitur secundum has evidentes et inevitabiles rationes damnationis 'hujus epistolæ tantum beati quoque Leonis crimen necessario consequatur, quid ab istis de judicio successoris ejus exspectetur ignoro, nisi, quod dictum a quoque magni erroris est, et quod nunquam sperare potuerunt hæretici, ut cum magna et universali synodo Chalcedonensi idem gloriosissimus auctor atque dekusor ejus Leo damnaretur. Sed quanta animadyersione sit dignum quod hoc non tentare tantum, veipsius considerationi dimittimus, quem latere non potest, quam graviter offendatur Ecclesia, si tantum

'Cod. Veron., damnationem.

equidem, non bene sentientes de obedientia quam Christo debetis, et devotione quam exhibetis ejus Ecclesiis, quod contra vigorem ac justitiam canonum defendi queant. Verum expedit illis metuere potius ne forsitan experiantur, Domino regente cor vestrum, quod non in patrocinium, sed in ultionem potius transgressionum potestatem desuper habeatis. Desinant itaque temeratores paternæ sententiæ in nescio quo asilo confidere, quod eis non Romulus Christianus, cujus ille Deus est pater, qui veraciter dicitur: Dominus sortis et potens, Dominus potens in bello (Psal. xxIII, 8), sed inanis sua suspicio fabricavit. Nec in tali facto de vestra consensione præsumant, quoniam vobis subreptum est, in plurimis reipublicæ 11m. ibique relectam, damnatam non fuisse dissimu- B dispositionibus occupatis, ut consentiretis hoc fieri : cum multo amplius inde quoque plectendi sint, quod volentes objectu vestræ personæ impunitam esse cohibentiam quam præbuerunt bæreticis, non permiserunt insinuari vobis Patrum decretis esse contraria quæ flebant; ut eo modo, per auctoritatem vestræ consensionis, etiam multos sibi conscios aggregarent : et quasi multitudinem sequeretur impunitas, secundum quod visum est cuidam dicere, quidquid multis peccatur inultum est, minus attendentes quod nec divino judicio possit peccantium multitudo resistere, nec humano per multitudinem illudere temeritatis auctores. Nam futuro examini Dei relictis eis qui, vel factione illorum inducti, vel oppressione coacti sunt, debitam sententiam iidem factiosi præsumptorom etiam de successore ejus ausi sunt exspectare. C res excipient, tanto graviorem, quanto plurioribus obfuerunt.

2 Idem cod., dictu.

# LIBER TERTIUS.

## CAPUT PRIMUM.

Qu d Theodori Mopsuesteni scripta cum denotant, synodi Chalcedonensis et Leonis papæ judicium reprehendant.

Exigit a nobis operis cura suscepti ut quod superiore libro demonstrare coepimus, in isto multipliciter ostendamus, quoniam hæreticorum complices Theodorum quoque Mopsuestenum episcopum, in Ecclesiæ pace defunctum et a sanctis Patribus, sicut jam meworavimus, prædicatum, in destructionem magnæ synodi Chalcedonensis atque institutorum beati Leonis, anathemati subdiderunt. Et quia, ut in suum consensura leves corde possent adducere, dicunt beatom Cyrillum aliqua ejusdem Theodori scripta culpasse, hoc quoque probemus, quod etiamsi verum sit. contra ejus sententiam fecerint, cujus exemplo præsumptionem suam inaniter excusare conantur. Ut quenzadmodum evidenter apparuerunt quod fallaciter se jactaverunt, ob injuriarum ejus dotorem, epistolam venerabilis Ibæ damnasse, ita suo testimonio convincantur, et in damnationem Theodori esus impugnasse judicium. Ubi autem docuimus quoniam vel si eamdem epistolam synodus Chalcedonensis non pronuntiaret orthodoxam, nihilominus in ejus evacuationem pro laude Theodori damnaretur, ibi utique simul ostensum est ipsum quoque Theodorum propterea fuisse damnatum. Unde et illud quoque necesse est sequi, quod etiam de supradicta epistola venerabilis Ibæ jam diximus, quoniam si dicatur ad veritatem atque judicium 1 catholica sidei pertinere quod statuerunt isti, dicentes: « Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ, et ejus dogmata, eosque qui aut similia ei sapuerunt, aut sapiunt, anathemasit, illa synodus catholica non fuisse firmabitur, quæ non illum damnavit, cum ex epistola memorata recitari laudes dogmatum ejus audiret. Yerum

nec Leo omanus antistes carebit boc crimine : qui A orthodoxam synodum facere, cujuscunque esset illa cum gesta prædictæ synodi se diceret approbasse, non arguit quod ibi Theodori laudes non invenerit improbatas. Hoc autem, ubicunque de ipsius synodi reprehensione conquerimur, oportet advertere, quonjam non sine prædicto beato Leone culpatur. Quid etiam illud, quod de modo ipsius facti, quo epistola illa damnata est, prudentium rationi considerandum proposuimus, nonne in condemnatione quoque Theodori debet attendi, quoniam nec adversus eum, vel si adhuc in corpore degeret, et hæreticus probaretur, olim Nestoriano errore damnato, in quo præoccupatus fuisse dicitur, tam multorum episcoporum erat i quæri sententiam, quæ nunquam pro veterum hæreticorum damnatione, sed aliquando pro novorum exclusione fuit necessaria, si tamen admoniti errata corrigere despexissent? Ideo vero nunc quæsierunt hæreticorum fautores ab universali Ecclesia magistrum Nestorii pronuntiari Theodorum; ut quia facile monstrare possunt, non solum epistolam venerabilis Ibæ, laudes ejus continentem, a synodo, quod false negatum est approbatam, verum etiam sapientissimi Joannis Antiocheni, et Orientalis concilii litteras, ad beatum Proclum et imperatorem Theodosium datas, in quibus idem Theodorus multo amplins est laudatus, etiam per hoc prædictam synodum Nestorianam esse sirmarent. Nam etipsa subscriptionis formula quæ data est in condemnationem ejusdem Theodori, non aliud videtur ostendere, cum dictum est: « Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ et ejus dogmata, anathema sit, > C quod in nullius hæretici damnatione meminimus contigisse: ut illi quoque anathema essent, qui anathema ei non dicerent. Siquidem multorum bæreticorum multos et dogmata latent, et nomina, qui anathema esse non debent, quoniam non anathematizant cos quos nesciunt. Sed, quemadmodum dictum est, ut ad synodi Chalcedonensis injuriam pervenirent, quæ cum apud se recitarentur ex epistola venerabilis Ibæ laudes ipsius Theodori, neque ipsi, neque dogmatibus ejus dixit anathema, propterea talis data est contra consuetudinem contraque humanitatem formula subscribendi, quasi nemo aliter probari catholicus possit, nisi Mopsuesteno Theodoro et ejus dogmatibus anathema dixerit. Quod decretum si recipimus, nihil est quod hæreticis pro synodo Chalcedonensi respondere possimus, cum dixerint : Sic vobis visum est illam synodum excusare in libro cui consensistis, ut diceretis quod, non contenta facta ab Iba denegatione propter ad Marim epistolam, neque etiam pro eo facta testificatione clericorum Edessenorum, sed confirmans judicatum Photii et Eastachii 2, petivit Ibam, ad destructionem et exclusionem ad Marim impiæ epistolæ, anathematizare Nestorium et ejus dogmata. Et revera sic oportebat

epistola, quæ Ibæ tanquam sua erat objecta, ut, ad removendam penitus suspicionem, cogeret eumdem Ibam Nestorium anathematizare, cujus in eo 1 mentio facta est. Quomodo igitur prædicta synodus Chalcedonensis, si vere orthodoxa fuerat, expetens Ibam anathematizare Nestorium, et ejus dogmata quæ non laudaverat, non expetivit ut maxime Theodorum 'anathematizaret; quem audierat apud se ex memorata epistola recitari beatum præconem veritatis, et doctorem Ecclesiæ, et in sua vita colaphizasse hæreticos per veritatem suæ fidei, et post mortem spiritalia arma in libris propriis Ecclesiis 3 reliquisse? An Theodorus, de cujus blasphemiis dixistis quod diaboli transgrediantur insaniam, propter zelum Dei, sicut 'scriptum est, non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convertit, sed et longe positas sua doctrina instruxit Ecclesias? Quæ oumia cum ex epistola objecta Ibæ synodus Chalcedoneusis audiret, non coegit eum Jem Ibam sic laudatum anathematizare Theodorum · ob hoc profecto, quia Nestorii impium suscipiens errorem, ejus quidem nomen occultavit, Theodori autem Mopsuesteni defendit, qui magister Nestorii fuit, quemadmodum in prædicto libro, cujus diffinitionibus subscripsistis, de talibus dictum est. Hac cum nobis opposita suerint, quid contra referre valebimus, si orthodoxus non est qui Theodoro Mopsuestiæ et ejus dogmatibus non dicit anathema? Proinde cognoscis, Auguste, quod in reprehensionem synodi Chalcedonensis hac fuerint constituta, vel si recitatam solummodo, non etiam receptam ibi memoratam epistolam mentiamur. Et ideo complices hæreticorum sua ratione suoque testimonio, sicut diximus, convincuntur adversus magnam synodum talia decrevisse. Nam si, ut fallaciter suadent, inde 7 a nobis excusetur, quod non contenta venerabilis Ibæ episcopi negatione propter ad Marim epistolam, neque facta pro eo testificatione clericorum Edessenorum, expetivit ab illo anathematizare Nestorium, quem in ipsa epistola non laudavit, inde non poterit excusari, quia non expetivit ut Theodorum maxime, cum suis ibi dogmatibus prædicatum, anathematizaret, cum secundum istos non aliter probari catholicus possit.

CAPUT II.

Quod Theodorus nt Nestorii doctor accuseri nequent, cum rectam de Christo fidem contra Samosateni et Nestorii e rorem teneat; et de symbolo quod Theodori dicebatur.

Quid etiam illud quod finxerunt eumdem Theodorum a beato Leone, velut magistrum Nestorii. denotatum? Nunquid ob aliud eos tam manifestura mendacium, sine ullo respectu pudoris humani, fortasse credendum est, nisi ut ipsius synodi causam, quod ibi nec ipse damnatus est, nec quæ illum prædicavit epistola, non solum Nestorii, id est catholici,

' Cod. Veron., opus erat.

perius laudata.

Idem cod., Rustachii, vel Eustathii, ut legitur in concilio Constantinopolitano 11, generali v, col-

Idem cod., in ea, epistola scilicet lhæ paulo su-

Idem cod., Theodorum Mopsuestenum.

Idem cod., Ecclesiæ filiis.

Idem cod., sicut ibi.

Idem cod., sicut faltaciter suadent ut inde, etc.

enim dixit: « Oportet igitur manifeste intelligere quia sanctus Leo, confirmans ea quæ in Epheso acta sunt adversus Nestorium a sancto Cyrillo, et hæc custodiri præcipiens, definita quidem vocat duodecim capitula sancti Cyrilli, quibus Nestorii adjudicatus est error: doctores autem anathematizat, Nestorii quidem Paulum Samosatenum et Theodorum Mopsuetenum, Eutychis autem Manichæum et Apolinarem ampios, cum probari non possit quia Theodorum Mopsuestenum beatus Leo magistrum dixit esse Nestorii. > Sed proferant vel epistolam, vel quamcunque aliam scripturam, in qua hoc eum dixisse confirmant. Nam et oportebat eos promere ubi hoc beatus Leo dixerit, si verum se dicere confidebant. Verum ne hoc dubium relinquatur, nos ipsius Theodori ver- B ritate aut dignitate personæ, sed in substantia probis doceamus quantum ab errore Pauli Samosateni fuerit alienus, qui, tertio decimo libro codicis quem mysticum appellavit : Angelus diaboli est, inquit, Samosatenus Paulus, qui purum hominem dicere præsumpsit Dominum Jesum Christum, et negavit existentiam divinitatis Unigeniti, quæ est ante sæcula. 5 Item in opere quod contra Apolinarem e edidit. tertio libro ita locutus est : « Manifestum est enim quod Samosatenus Paulus episcopus quidem suit Antiochenæ Ecclesiæ Domini Dei, et Theodori i autem et Artemonis b errore ægrotans, qui puruin bominem dizerunt esse Dominum Jesum Christum, non eum cog: oscentes Deum Verbum, et in substantia propria Filium Dei ante sæcula ex Deo Patre æterno exstantem. > Nunquid hunc talia de Paulo Samosa- C tene loquentem, et talia de Christo docentem, Leo Romanus cum ipso Paulo doctorem diceret esse Nestorii? Sed isti sic considenter assemant quodcunque voluerint, quasi hoc sit verum probare, quod verba jactare. Cæterum absit ut hoc de illo sanctissimo viro credamus; quoniam etsi Theodorus in quibusdam errasse monstretur, non ideo mendaciter accusandus est, in quibus culpabilis non est. Qui enim reprehendit et accusat errorem non voluntarium, voluntario mendacio se implicare non debet, quoniam scriptum est: Perdes omnes qui loquuntur mendacium (Psel. v. 7). Non tantum vero miramur Eutychianos per suos satellites ita mentiri, quantum quod illis sic temere et sic sacile creditur. Quomodo autem idem Theodorus dicitur, quod hominem purum, id est ho- D magnæ synodi mendaciter eos dixisse, psius Theo-

Oui Theodori Mopsuesteni laudibus favent, eius contra Arianos et Apolinaristas certamina priedicant. ut Theodoretus lib. v Historiæ, cap. ult. : "Et de xal τριάσεντα έν το προεδρία διετίλεσεν έτη, κατά 'Αρείου zai Ευνομίου παραταττύμενος φάλαγγος, κα<u>ι</u> τον ληστρικόν 'Aπολιταρίου πεταγωνιζομένος λόχον. Hujus openis Theodori (nam aliud scripserat contra Apolinaristas) meminere synodus v generalis et Leontius Byzantius lib. m contra Nestorium et Eutychem. 'Απολινάριος porro Græcis constanter dicti, tam antiquior ille Hieropolitanus qui sub M. Aurelio vixit, apud Eusebium, lib. 1v, cap. 26, tum Laodiceni duo in Syria, quorum junior, id est filius, haresis auctor fuit, de qua Apolinarista nuncupati. Pro Apolinariis Apolli-

2 Cod. Veron., Theodoti. Falsam Theodori lectionem emendat Sirmondus in superiore nota b.

PATROL. LXVII.

verum etiam magni testis gravaret auctoritas? Sic A minem tantum, non etiam Deum, dixerit Christum, qui propterea Paulum Samosatenum diabolum vocat, et Theodorum atque Artemonem hoc dicentes satetur non sanam tenere doctrinam, sed in suo errore potius ægrotare? Quid igitur ipse credidit esse Dominum Jesum Christum? hoc profecto, quod illos non cognovisse redarguit, id est Deum Verbum, et in substantia propria Filium Dei, quippe quem et ante sæcula ex Deo Patre æterne dicat exstantem. Non ergo, sicut in reprehensione sanctæ synodi fingitur, duos iste credidit, aut duos docuit filios, quasi alterius substantiæ dicens hominem Christum, et alterius Deum Verbum: qui, sicut ejus verba declarant, ipsum Dominum Jesum Christum non purum hominem, sed etiam Deum Verbum esse cognovit; nee sola auctopria Deum et Filium Dei, sicut etiam in substantia propria hominem et filium hominis. Quæ in his verbis occasio, quæ suspicio errori Nestoriano relinquitur? Ecce est aperta et omni ambiguitate carens Theodori sides, pro qua in epistola venerabilis sbæ, sicut et a doctissimis Patribus, laudatur. Non est igitur quod Eutychiani de Nestoriano dogmate synodum criminentur, quia prædictam epistolam, laudes Theodori continentem, pronuntiavit orthodoxam; sicut autem non est dicendus Manichœus, quia in hoc testimonio Dominum Jesum Deum Verbum, et in substantia propria Filium Dei, ante sæcula ex Deo Patre æterne exstitisse confessus, de ejus humanitate conticuit, ita velut Nestorii doctor accusari non debet, ubi de ejus bumanitate disputans, de divinitate non loquitur; aut ubi, Apolinaristarum hæreticorum contradictione cogente, naturas amplius dividit, quam ut hæredum ipserum, id est Eutychianorum, calumniam posset effugere. Accipe porto jam'et aliud eorum 3 mendacium, quod similiter finxerunt in eodem libro suo dicentes: « Oportet enim inspicere animo quia dicens Apostolus, qui personam Verbi significavit in Dei esse forma, quod est in essentia Patris (Philip. u, 6), non dixit, quia qui erat in ferma servi accepit, ut non præexistenti homini demonstraret Verbum unitum secondum Theodori et Nestorii insaniam; > nec tamen ostendunt ubi Th odorus dixit quia homini præexistenti unitum est Verbum. Nos igitur, etiam hoc in denotationem atque invidiam

> nares plerique apud Latinos vocant, diversem vocis originem non animadvertentes.

> Legendum Theodoti. De Theodoto enim Coriario sermo est, qui primus Christum nudum hominem docuit, eamque ob causam a Victore papa damnatus est. Vetus auctor apud Eusebium, lib. v Historiæ, cap. 27: Βίκτωρ και σκυτία Θείδοτον τ'ν αρχηγόν και πατέρα της άρνησεθέου άποστασίας άπεκήρυξε της κοινωνίας, πρώτον εἰπόντα ψιλόν ἄνθρωπον Χριστόν. Theodoti hæresim secutus est Artemon ; Artemonis Paulus Samosatenus, ut idem auctor aftirmat, et episcopi synodi Antiochenæ, apud Eusebium enundem, lib. vii, cap. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., qui primi puram. <sup>3</sup> Idem cod., aliud evidens corum.

isti confingunt, ante jam subsistenti homini Verbum dixit unitum, sed ab ipsa in matris utero plasmatione hominis naturam cum Dei Verbi natura in unam substitisse personam. Nam tertio decimo de incarnatione libro, sic dicit: c Bonum est in hoc loco maxime concludere quid virtutis habeant ea quæ dicta sunt, sive conversari, sive baptizari, sive crucifigi, sive mori, sive sepeliri et resurgere. Non puro niicui hac conptantes homini dicimus : hoc enim in unaquaque dictorum demonstratione addere non moramur, ut nullam calumniantibus præbeamus male loquendi occasionem; sed inhabitato quidem a Deo Verbo ab ipsa in utero matris plasmatione; inhabitato vero, non secundum communem inhabitationem. neque juxta eam quæ in multis intelligitur gratiam. B sed juxta quamdam excellentem, secundum quam etiam adunari dicimus utrasque naturas, et unam juxta adunationem effectam esse personam. > Ecce dum volumus ' aliud eorum mendacium prodere. etiam omnes bic, aut pene omnes, eorum adversus Theodorum de incarnatione Christi calumnias videmus exclusas. Nam accusant eum illi, quod hominem purum dizerit Christum. Ipse autem dicit: « Sive conversari, sive baptizari, sive crucifigi, sive mori, sive sepeliri et resurgere, non puro alicui hæc coaptantes homini dicimus. > Si autem non puro alicui homini hæc coaptat, igitur etiam Deum conversari. et baptizari, et crucifigi, et mori, et sepeliri, et returgere fatetur in carne suscepta, suamque sollicitudinem monstrans : « Hoc enim, inquit, in unaqua jue C dictorum demonstratione addere non moramur, ut aullam calumniantibus præbeamus male loquendi occasionem. > Et neque sic amputare potuit occas onem quærentibus occasionem. Item accusant eum illi, quod beatam Mariam Doum genuisse negaverit. Ipse autem dicit quod ab ipsa in utero a plasmatione Deus Verbum adunatum sibi hominem inhabitaverit, secundum quod evangelista dicit: Verbum caro factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1, 14). Item accusant eum illi quod sic habitasse dixerit Deum Verbum in assumpta hominis natura, sicut habitavit in multis sanctis atque prophetis, non ut adunatis utrisque naturis una sieret ex carum adunatione persons. Ipse autem dicit eum non secundum commuexcellentem, secundum quam etiam adunari dicimus utrasque naturas, et unam juxta adunationem effectam esse personam. Ubi simul et illud attendat pietas vestra, quoniam confictum \* de beato Leone, quod Theodorum dixerit doctorem fuisse Nestorii. Nam com idem beatus Leo scribens Maximo Antiocheno (Epist. 66) doceat quoniam catholicæ fidei petra, cu-

· Quæ hie narrantur exstant in actione 6 synodi Epliesinæ, cum exemplo έκθέσεως του παραπλασθέντος συμβόλου, depravati hujus symboli; quod rursus legi-

dori verbis simpliciter ostendamus, qui non, sicut A jus cognomen beatus Petrus apustolus sumpsit a D :mino, propterea Nestorium anathematizet, qued Verbi carnisque naturam in beatæ Virginis conceptione sejungens, unumque Christum in duos dividens, aliam deitatis, et aliam humanitatis volucrit esse personam, non posset velut ejus magistrum Theodorum condemnare, qui jam dudum prævertens ipsius errorem Nestorii, contra docet ab ipsa iu utero matris plasmatione Dei Verbi naturam cum ea quæ assumpta est in unam substitisse personam. Et hæc quidem protulimus de Theodori scriptis, ex occasione convincendæ falsitatis eorum quos aperto mentiri non puduit, dum pro ejus persona epistolam venerabilis Ibæ conantur excludere, et pre epistola venerabilis Ibæ Chalcedonense concilium. Competenti vero loco tanta et talia proferemus, ut si non ipsos calumniosos atque fallaces, alios certe pœniteat, qui eis facile crediderunt. Quis autem commemorare possit, aut corum omnes falsitates, aut omnia que in illo libro sparsa sunt, ad augendum crimen ipeius Theodori, et epistolæ lbæ in qua laudatus est, ut ex hoc magnæ synodo suscitaretur invidia, quod cam pronuntiavit orthodoxam? Nam sive cum Nesterii, vel nescio cujus Cyri, sive cum Joannis Græci + faciunt mentionem, nolunt eos sine his conviciari, sive cum testimonia proferunt Patrum, nolunt cos sine alterius corum vituperatione laudare. Adhuc tamen aliud magnum ac duplex eorum mendacium publicemus: quod Chalcedonense concilium, non Ephesini tantum, verum etiam ipsius Chalcedonensis judicie videri notabile voluerunt, dicentes: « Theodori symbolum et in Epheso sub sancto Cyrillo synodus, et in Chalcedone condemnaverunt, atque anathemati subdiderunt cum conscriptore ejus; ) cum i . Ephesina synodo a referatur quidam nomine Charisius, prestiyter et œconomus Philadelph æ, nescio quos Antonium et Jacobum presbyteros accusasse de societate Nestorii, et docuisse quod non Ecclesire symbolum, sed aliud, conversis Tessarescædecatitis bæreticis, qui non cum Ecclesia, sed quartadecima luna pascha celebrabant, tradiderunt; nec ibi dicatur, vel ab ip-o Charisio, vel a quoquam, illud symbolum Theodori fuisse. Beatus Cyrillus scribens Orientalibus dic.t: · Prolata est in sancia synodo Ephesina definitio. veluti a Theodoro deposita, sicuti offerentes dicenem habitationem inhabitasse, sed juxta quamdam D bant; » nec affirmat eam Theodori fuisse; verum neque cum ejus conscriptore, ut isti confingunt, refert esse damnatam, quia et nec juste sieret. Lex enim nostra, sicut in Evangelio scriptum est, non judicat hominem, nisi audierit ab eo prius, et cognoverit quid faciat (Joan. vii, 51). Falsum ergo est et quod dixit . apud synodum Ephesinam Theodori symbolum cum suo scriptore damnatum. In Chalcedone etiam non

tur in synodo v generali, actione 4. De collem no-ster iterum cap. 5 hujus libri.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> God. Veron., voluimus.

Idem cod., utero matris.

<sup>\*</sup> Idem cod., confictum est.

<sup>•</sup> In codice, loco τοῦ Græci, habetur aliud verbum deletum, cojus hie postremæ litteræ apparent..... te.

Idem cod., quod direrunt.

venerabilis Ibæ recitatum est nomen ejus. Cognoscant itaque se nibil suis subreptionibus profecisse, qui. hus obtinere conati sunt nt Chalcedonensis synodus sibi contraria videretur, approbans epistolam laudantem Theodorum, quem cum symbolo damnaverit suo. Ex bis quidem satis superque produntur fautores hareticorum, sicut epistolam venerabilis ibm, ita etiam Theodorum Mopsuestenum episcopum, in des: ructionem synodi Chalcedonensis et decretorum papæ Leonis, a quo ejusdem synedi gesta sunt approbata, anathemati subdidisse.

#### CAPUT III.

Quod Theodorum imperite arguant, quod Christum in passione formidasse et turbatum fuisse dixerit darin!.

Nunc illa proferamus in quibus etiam beati Cyrilli testimonium suo convincuntur impugnasse judicio. Nam affirmantes ipaum esse auctorem nescio cujus operis \*, in quo aliqua sancti Dioderi Tarsensis episcopi ac Theodori dicta culpantur, negare non possunt quin ibi dixerit : « Scripti sunt a magno Theodoro adversus Arianorum et Eunomianerum hæreses viginti forte et adbuc amplius libri, et alia præter hæc evangelica et apostolica scripta interpretatus est. Et hos quidem labores nullus ausus est increpare, sed dextro decreto honorare studium rectorum dogmatun; quod in eis est. > Isti vero e contrario comdem Theodorum in Evangelii expositione reprehendunt, in quo labores ejus, quisquis est suctor illius operis, C in Ecclesia prajudicio compos ta esse docuerint, perhibet quod nullus ausus fuerit increpare, sed dextro potius honorare decreto: et hinc eum impium vocant, quod Dominum in passione, et formidasse b, et turbatum esse dixerit, ita ut hoc quoque dicerent : « Horremus etiam solum memoriam blasphemiarum ejus, et Deo supplicamus ut nobis fiat propitius. quod omnino in lingua talia sustinemus asserentes trepidare in passione eum posse, qui suis famulis qui pro ejus nomine martyrium susceperunt talem donavit gratiam, ut cum gaudio et promptitudine et alacritate passiones ad rent. Hæc autem reprehensio et detectatio scriptorum Theodori sanam doctrinam beati Leonis synodi Chalcedonensis auctoris impu-

Scripserat Cyrillus, ut auctor est Liberatus, cap. D 10, tres libros adversus Diodorum et Theodorum, quasi Nestoriani doginatis auctores. Cujus operis fragmenta recitantur in actione 5 synodi ejusdem; atque in his sila quæ Facundus commemorat, hoc ti tulo: Ex secundo libro Cyrilli episcopi Alexandriæ, de eo quod unus est Christus, contra Theodorum. Sed longe discrepans et diversa est synodi lectio, its ut Tucodorum perstringant Cyrilli verba, que hec loco ad ejus laudem, po trema parte omissa, transferun-tur. Sie enim habeut: Quos quidem labores nollet aliquis increpare, magis-autem honoraret, si inesset eis dogmatum rectitudo. Laudari ait potuisse libros Theodori, si nihil pravi docerent; mox vero quedam in his impia esse demonstrat.

alibi mentio Theodori facta est, nisi ubi ex epistola A gnat 1, qui scribens Juvenali Hierosolymitano episcopo dicit (Epist. 78) : « Utere igitur, frater charissime, invictissimis catholicæ fidei documentis, et evangelistarum prædicationem sanctorum locorum in quibus degis testificatione defende. Apud te est Bethleem, in qua salutifer Davidicæ Virginis partus illuxit, quæ involutum pannis inter angustias diversorii præsepe suscepit. Apud te est declarata ab angelis, adorata à magis, et per multorum infantium mortes ab Herode quasita Salvatoris infantía. Apud te est, ubi pueritia ejus adolevit, ubi adolescentia maturavit, et per omnia incrementa corporea in virum perfectum veri hominis natura profecit, non sine cibo esuritionis, non sine somno quietis, non sine fletu miserationis, nec sine pavore formidinis. cum Christus et martyres ad mortem re ipsa trepi- B Unus enim atque idem est, qui et in Dei forma operatus est miracula magna virtutis, et in forma servi subiit sævitiam passionis. > Si ergo de nobis hæretiei quærunt cur non et Leonem condemnemus prædicantem, et prædicari cogentem, qued Christus non sine pavore formidinis subiit sævitiam passionis, quid respondebimus Theodoro nunc pro tali 2 confessione damnato, nist aut Leonis esse illam epistolam den gemus, ad solitum mendacium \* confugientes auxilium, aut et ipsum Leonem cum Theodoro concedamus esse damnandum? En qualia in defensionem concilii Chalcedonensis, et Romani Leonis, conscripta dicuntur, que nos suo præjudicio, et ipsam synodum, et Leonem damnare compellunt: et qui pro Dei timore talibus noluerint admisceri, et digni dicuntur exsilio, digni carceribus. Nihil autem mirum; nam talia semper mundus arguenti se retribuit veritati. Quid porro est, quod in eodem libro in quo Theodorus dicitur diaboli transgressus insaniam, quia Dominum nostrum in passione formidasse et turbatum esse confessus est, Athanasius approbatur, quod in libro tertio adversus Arianos e scribens de proprietatibus duarum Christi naturarum, hoc etiam dicat: « Etenim perturbari carnis proprium est : potestatem autem habere ponendi et sumendi quando vult animam, non est hoc propision hominis, sed Verbi virtutis est? > Ecce ipsi non alibi, sed in codem libro, immemores sui, fatentur

> b Theodori verba in hane sententiam ex libro m contra Apolinarem babet synodus actione 4, num. 11: Et in magna, inquit, trepidatione per tempus passionis constitutus apparitione angeli indiget conjurtan-Lis eum ad patientiam et tolerantiam imminentium malorum. Angeli etiam Christum confortantis orationem effinxerat, cujus ibidem est mentio num. 4, et apud Leontium, qui Theodorum ex hoc capite multis exagitat lib. m, cap. 57.

> · lufra iterum, sub Anem hujus cap.; ezeterum in vulgatis oratio est 4 contra Arianos; alter vero qui se juitur Athanasii locus, depromptus est ex libro περί της ενσάρχου επιφανείας του Θεού Λόγου. De humana natura suscepta a Verbo.

<sup>1</sup> Co l. Ver., impugnant.

In eodem cod. deest to omnia.

<sup>2</sup> Idem cod., jam pro tali, etc.

<sup>&#</sup>x27; Idem cod., mendacii.

Idem cod., ducantur,

quod beatus Athanasius veraciter in passione Domi- A cunque sanum sapinut, evangelistis potius ingesta num dixerit esse turbatum. Cur ergo sibi contrarii, in quo Athanasium probant, ut magno concilio prarjudicent, Theodorum damnant? Qui beatus Athanasius ita locutus est etiam in libro quem-de Trinitate conscripsit: c Verbum enim et Filius Dei semper erat Dominus Deus, et non post crucisixionem factus est Dominus Jesus Christus, sed, ut prædixi, humanitatem ejus effecit divinitas Dominum et Deum. Et quando dicit : Pater, si possibile est, transeut a me calix iste; verumtamen non mea voluntas fiat, sed tua : spiritus quidem promptus est, care autem infirma (Matth. XXVI, 39, 41), duas voluntates hic ostendit : humanam quidem quæ est carnis, aliam vero quæ est de tatis; et humana quidem propter infirmitatem earnis recusat passionem, divinitas ejus prompta est. . Cum igitur B naturas, rebus ipsis evacuantes quod profitemur in sanctus Athanasius duas voluntates profiteatur in Christo, humanam quidem propter infirmitatem carnis recusantem passionem, aliam vero ejus, quæ deitatis est, promptam, rescire jam debent Eutychiani, quoniam, sicut est consequens ut si juste da unatur pro tali confessione Theodorus, Romanus 1 Leo non possit absolvi, ita necessario nec ipse, quem venerari se dicunt 3, Athanasius absolvatur. Sed quid ego de Athanasio loquar, quando nec ipsos evangelistas dubitarunt incesserc, cum per Theodori damnationem ad beati Leonis et synodi Chalcedonensis injuriam tendant, quod epistolam Ibæ, laudes ejus continentem, pronuntiavit orthodoxam? Nam rursus Theodoro Apolinaristis resistente, qui, sicut nunc Eutychiani, humanam in Christo volebant evacuare C naturam, et dicente ad comprobationem ipsius humanæ Christi naturæ, quod, imminente passionis articulo, et impensius oravit, et ab angelo confortatus est, dicitur ab istis : « Quomodo opus habebat angeli solatio angelorum of erator? sicut Apostolus dicit : Quia in ipso creata sunt omnia quæ in cælis, et quæ in terra, visibilia et invisibilia (Coloss. 1, 16). Et adjiciunt etiam illud, quod supra meminimus, dicentes : Aut quomodo trepidabat passionem qui suis famulis qui pro nomine ipsius martyrium susceperunt tale n donavit gratiam, cum gaudio et promptitudine et alacritate adire passiones? » Quæ omnia non contra Theodorum, nec contra epistolam venerabilis lba quæ Theodorum laudavit, nec contra beatum Leonem qui similia docuit, sed potius contra Joannem et Lu- D apostolus, de ipsa morte corporis loquens : Scimus cam evangelistas ibi dixerunt. Nam et Joannes refert dicentem Dominum : Nunc anima mea turbata est; et quid dicam? Pater, salvifica me ex hora hac (Joan. xii, 27). Et Lucas autem : Apparuit illi angelus de cælo confortans eum; et factus in agonia, prolixius orabal : et factus est sudor ejus sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram (Luc. xxII, 43, 44). Quocirca gravissimas illas contumelias, quas Theodoro propter hanc sententiam ingesserunt, volentes ex eis beatum Leonem et Chalcedonense maculare concilium, qui-

esse cognoscant. Si antem recipimus istos dicentes: Quomodo opus habebat angeli solatio angelorum onerator? ut nullius eum credamus in suscepta natura eguisse solatii, apostolum quoque Paulum non recipiemus dicentem : Nostis enim gratiam Domini Jem Christi, quoniam propter vos egenus factus est, cum esset dives, ut illius inopia vos divites essetis (11 Ccr. viii, 9). Sed refragantes omnibus quæ de illo scripta sunt, dicemus etiam nes : Quemodo opus habelat mamnis et lacte materno panis augelorum? aut quomodo opus habebat homanis ulnis et sinu gestari, qui gerit omnia verbo virtutis suæ? aut quomodo opus habehat somno, qui non dormitat custodiens Jerusalem? Ut ita jam verbo tenus duas dicamus eius ese voce, sicut etiam Chalcedonense concilium nos dicimus honorare, cujus sententiæ repugnamus. Non autem dicerent Evangelio resistentes : Quomodo trepidabat passionem, qui suis samulis qui pro nomine ipsius martyrium susceperunt talem donavit gratiam, cum gaudio et promptitudine et alacritate adire passiones, si aut homines, aut saltem ut hominibus, de relus loquerentur humanis. Quid ergo? nou repidavoruat martyres mori? neque naturali affecta commoti expaverunt ad mortem, quæ utique non et natura, sed ex peccatis supplicium est? Et ita eos spe futurorum \* cnm gaudio atque alacritate passiones adire eredimus, ut nullatenus trepidatione malorum præsentium moverentur? non utique, nam vellent non per mortem ad illud quo tendebant pervenire si possent. Propter hoc etiam ipse Dominus Petro dixit : Amen, amen, dico tibi : Cum esses junior, cingebas te, et ambulabas ubi volebas; cum autem senueris, extendes manus tuas, et alius te cinget et ducet que non vis. Hoc autem dixit, sicut evangelista nos dornit, significans qua morte clarificaturus esset Deum (Joan. xxi, 18, 19). Audiunt dicentem Veritatem : Alias cinget et ducet quo non vis, et ipsi jactant inaniter quod nulla fuit in martyribus tropidatio passionis. Sc possunt dicere quoniam et si quisquam lethali ulcere de vita desperans, spondente medico quod ei ferro possit restituere sanitatem, ita ape futuræ saluis gaudeat, ut præsentem sectionis molestiam non reformidet. Attendat \* vero quid etiam Paulus dicat enim quoniam si terrestris domus nostra kujus labitationis dissolvatur, quod ædificationem ex Deo hubeumus domum non manu factam æternam in cælis. Nam et in hoc ingemiscimus habitationem nostram quæ de cæ!o esl superindui cupientes, si tamen et vestiti, non nudi inveniamur. Nam et qui sumus in tabernaculo, ingemiscimus gravati, eo quod nolumus exspoliari, sed surervestiri, ut absorbeatur mortale hoc a vita (II Cor. 4, 1-4). Apostolus itaque domum, sive tabernacaluni, vocans corpus, dicit quod eo nollet exspeliari; sel

<sup>1</sup> Cod. Veron., chan Romanus.

<sup>1</sup> Idem end., ita necessario sequitur ut Theodoro et Leone damna is, nec ipse quem, etc.

<sup>\*</sup> Idem cod., fu'urorum bonorum.

Ideni cod , attendant.

ad eam non corporis exspoliatione transiret. Sed nescio quid dicunt, quia martyres, quibus dictum est : Cum autem persequentur vos in civitate ista, fugite in aliam (Matth. x. 23), non tregidabant mori, imo trepidabant non mori. Nollent, si fieri posset 1, sed naturali suæ voluntati voluntatem Dei devotione et obedientia præferebant. Quod et illa verba Domini significaverunt, quibus dum diceret; Pater, si vis, transfer calisem istum a me, ibi statim subjunxit, et ait : Verumtamen non mea voluntas, sed tua fiat (Luc. xx11, 42). Quod ergo ait: Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere; sed polius eum limete qui potest animam et corpus perdere in gehennam (Matth. x, 28), non illud quod contra naturam est imperavit, ut humanam mentem nulla mortis trepidatio tangeret, alioquia suum diceretur impugnasse præceptum, cum ipse daret de luga consilium; sed, ut timor timore vinceretur, dixit: Nolite cos timere qui occidunt corpus. Ideo secutus adjecit. sed polius eum timete qui potest animam et corpus perdere in gehennam. Quid autem hinc etiam condiscipulus prædicti Mopsuesteni Theodori, sanctus Joannes Constantinopolitanus dixerit advertamus. Qui exponens eunidem locum Evangelii secundum Matthrum, sic ait : . Ipse quidem intentius orat, ne videatur simulatio esse negotium, et sudores defluunt propter eamdem iterum causam : et ne hoc dicant hæretici, quoniam simulabat agoniam, idéo et sudores sicut guttæ sanguinis, et angelus confortans eum apparuit, et mille timoris argumenta. Et ne quis C dicat verborum esse figmentum, propterez et oratio, et dicere quidem : Si possibile est, transeat, ostendit bumanitatem; dicere vero : Verumtamen non sicut ego volo, sed sicut tu, ostendit quomodo per virtutis studium et patientiam doceamur, et retrabente nos matura, subsequi Deum. > Qui etiam in commento quod in Joannis Evangelium fecit, capitulo vigesimo sexto, cujus est initium : Qui amat animam suam perdet eam, ita locutus est : « Ut non dicant quomiam ipse, alienus a doloribus humanis existens, facile de morte philosophatur, et periculi expers nos admonet, ostendit quia et agoniam propter utilitatem non recusat : hæc autem dispensationis sunt, nen divinitatis; propterea ait: Nunc anima mea turbata est (Joan. x11, 27). Alioquin, nisi hoc est, quam p eum secundum ejus divinitatem dixisse adversus consequentiam habet quod dictum est, et dicere : Pater, salvifica me ex hac hora? sic perturbari, ut et 1. berationem quæreret, si quidem esset essugere? Ure nature humanæ infirmitatis sunt, sed non ha-Deo quid dicam, inquit, liberationem poscens: propeter hoc \* veni in horam hanc; quasi diceret : Vel si Lestbaniur ac perturbamur, non fugiamus mortem. Nam e ego nunc perturbatus, non dico ut fugiam; decet enim ferre quod supervenit. Non dico: Libera see ex bora hac; sed quid? Pater, glorifica a nomen

seri potest, et supervestiri potius immortalitate, ut A tuum. Et quidem perturbatione hoc cogente dicere, e contrario dico: Glorifica nomen tuum, hoc est, dum eam ad crucem : quod multum hoc quod bumanum est demonstrat, et naturam non volentem mori. sed præsentis avidam vitæ, ostendens quoniam non erat alienus ab humanis passionibus. Quomodo enim nec bibere crimen est, neque dormire, sic neque præsentis vitæ habere desiderium. Christus autem corpus mundum a peccatis habuit, non a carnalibus necessitatibus expeditum, alioquin nec corpus fuit. > Nunquid Mopsuestenus Theodorus, qui in beati Leonis et synodi Chalcedonensis præjudicium condemnatur, ad asserendam Christi humanitatem, sicut ejus condiscipulus beatus Joannes, mille timoris argumenta in ipsius passione confessus est; aut alicubi ab eis, B quemadinodum iste præclarus doctor Ecclesiæ, sic turbatum ac perturbatum in passione Christum dixisse probatus est, ut etiam liberationem quareret. si quidem esset effugere; et alia multa quæ naturam ejus humanam non volentem mori, sed præsentis avidam vitæ Joannes insinuare testatur : quoqiam sicut potare crimen non est, neque dormire, ita neg desiderium habere vitæ præsentis? Quodque majus est, et quorumdam modo [forte quodammodo] novitiæ doctrinæ peremptorium, in hoc suam sententiam claudit: Quoniam hæc passionibus Christi subtrahere, nihil est aliud quam ipsam corporis substantiam ejus denegare, cum dicit : « Christus autem corpus mundum a peccatis habuit, non a carnalibus necessitatibus expeditum, alioquin neque corpus fuit. > Quid autem ego alia de hac re, vel prædictorum, vel aliorum venerabilium Patrum testimonia proferam, cum jam sibi sufficienter in eodem suo libro ipsi responderint, sancti Athanasii testimonium contra se, quemadmodum supra meminimus, proferentes, in quo ait : « Etenim perturbari carnis proprium est; potestatem autem habere ponendi et sumendi, quando vult, animam, non est hoc proprium hominis, sed Verbi virtutis est. > Quid igitur ibi e contrario, quasi aliquid magnum, dicunt beatum Athanasium in eodem tertio adversus Arianos libro, de Christo dixisse: e Quem Deus existens formidaret, aut cur mortem pertimesceret, dum esset ipse vita, et alios ex morte liberans; aut quomodo dicens : Nolite timere occidentem corpus, ipse formidaret? > Intelligant hoc Arianos, qui ea quæ humanitatis fuerant ad divinitatis ejus injuriam transferebant. Nam quomodo non solum in codem opere, sed in codem ctiam libro utrumque diceret? nisi forte similem istis Athanasium credimus, ut i, se quoque dicatur ita sibi fuisse contrarius. Hoc et de aliorum testimoniis Patrum dixerim quæ ibi se congessisse contra evangelicam sententiam gioriantur. Sunt et alia multa in ipso eerum libro quibus semetipsos impugnant, adversa sibi loquentes, quæ nunc persequi longum est, et melius

<sup>\*</sup> Cod. Veron., ch non mori nollent, si ficri posset, etc.

<sup>-</sup> Idem cod., propter hoc enim, etc.

<sup>1</sup> Idem cod., elarifica.

vobis relinquimus arguenda, quoniam hoc facillime A ram subsistentem, et omnium que sunt opificem. fleri potest: et illud opus a quolibet elaboratum magis ornari debet titulo nominis vestri, per quod callide excogitata in præjudicium magnæ synodi falsitas refellitur.

#### CAPUT IV.

Quod Theodorum immerito calumnicatur, quasi in expositione historiæ centurionis Christum purum hominem esse docuerit.

Nunc alfud aperiamus, in quo iterum suo testimonio convincuntur, beati Cyrilli, quod secutos se jactant, impugnasse judicium, cum, ad præjudicium magnæ synodi, similiter eumdem Theodorum criminantur interpretantem Evangelium secondum Matthæum dixisse e quia Christum, non tanquam Filium Dei a, et ante omnem existentem creaturam, et eo- p maximam sidem ostendit. Deinde et cum prudenta rum quæ sunt opificem, adiit centurio pro pueri sui salute. > In hoc autem capitulo etiam fraudulenta falsitas eorum satis apparet. Nam inde ab eis Theudorus accusatur, unde magis debet ab eorum accusatione defendi. Non enim, sicut fingunt, exponens hunc locum Evangelii, quid ipse de Christo sentiret ostendit, sed potius quid centurio de illo putaverit. Imo et quid ipse sentiret ostendit. Nam qui centurionem dixit, quod ignorantia i non ut Deum, et ante omnem existentem creaturam, et éorum quæ sunt opificem, Christum adlerit, procul dubio ipse non hominėm tantummodo, sicut Nestorius, sed etiam Deuni, et ante omnem existentem creaturam, et eorum que sunt opificem, Christum esse cognovit. Quomodo autem ipsi consucte, prout volucrunt, corruptam Theodori sententiam in libro suo posuerint, ostendemus, ac deinde quomodo se babeant ejus verba secundum scriptorum monumenta docebimus, ut in hac una cognoscere " valeatis quanta per alias ejus sententias immiserint importuna quæ ille non dixit, quanta subtraxerint opportuna quæ dixit. Sic enim dixerant : c Sed et residuas Theodori blasphemias simili convincanius modo. Dicit enim ipse impius Theodorus, adversus Christum insaniens, et neque ab co fucta mirabilia tanquam a Deu facta dans, centurionis vocem quam ad Dominum dixit, in pueri curatione, contrarie interpretans in Evangelio secundum Joannem dicit hac: Bene adjecit illud : Nam et ego homo sum, quasi : Nihi! mirabile, si istud posse habes, homo, cum sis D accipiens a Déo; quoniam ego cum sim homo, accipio obedientes, semel habens jubendi potestatem ut voluero, per dantis munificentiam. Propter quod nibil ab re est, le et liane sumente a Deo potestatem, verbe tantum jubente expelli passiones. > Neque enim tanquom Dei Filiu.n, et aute omnem creatu-

· Hie cliam locus inter cætera Theodofi relectus est in syaodi v actione 4, num. 3; sed alia est interpretatio, sicut et in Vigilii Constituto, cap. 53, his

adierat centurio. Hæc ex eorum libro in nostrum transtulimus. Et licet in his etiam verbis que pro suo libitu composuerunt, non penitus obscurari potuerit dicentis intentio, quoniam, sicut dictum est, non suam sidem, sed existimationem in eis ignorantis centurionis expressit, tamen ut hoc evidentua appareat, integra ipsius Theodori verba ponamus. · Supplicabat autem ei, inquit, ut curaret puerum. Ad quem Dominus dicit: Ego veniens curabo eum. Propteréa maxime ipse promptius ire promisit, ut virtus centurionis cum refugit appareret. Etenim, non sum dignus, dicit, ut intres sub tectum meum; igitur verbo tantum dic, et boc cur re 'sufficiet. Primum igitur reverentiam multam, secundo autem sidem propriam monstraus: Nam et ego homo sum sub potestate, habens sub me milites, et dico huic: Vade, et vadit; et alio: Veni, et venit; et servo meo : Fac hoc, et facit. Prudentiæ enim erat, seciindum rationem quæ ei videbatur, talia credere de Christo. Homo enim et ego; sed tamen quorum acčepi potestatem, horum sum dominus : quæ mihi videntur, ea flunt a meis subjectis. Ergo nihil ab re est, et le hanc sumente à Deo potestatem, verbo tantum jubente expelli passiones. Neque enim tanquam Del Filium, et ante omnem creaturain subsistentem, ét omhium que sunt opificem, adierat centurio. Hæc enim neque discipulorum erat tunc scire ante crucem, sicut in reliquis ostendemus, Domino adju-Vante, subtilius, sed tanguam hominem per virtutem adeptum a Deo majorem quam est hominis potestatem. Unde ei dixit: Nam et ego homo sum. > Hoc modo se habent verba Theodori. Jam nunc confer utrumque sicut te dignum est, imperator, et invenies quanta ab eis lucrint supposita, et quanta subtracta, ne veritas appareret. Maxime autem, quis uon videar quia non ob aliud subtraxerunt quod ibi dictum est : e Prudentiæ enim erat, secundum rationem quæ ei videbatur, tal a credere de Ohristo; » nisi at in Illis verbis centurionis ignorantis existimationem, quam suam fidem, videretur Theodorus magis rexpressisse; vel illud extremum quod pertingere noluerunt, ubi sit : « Hæc euim neque discipulorum erat tunc scire ante crucem, sicut inferius ostendemus, Domino adjuvante, subtilius? > Collige itaque pariter cum his verbis flinem sententiæ, et invenies Theodorum, qui Christum, non tanquam hominem per virtutem adeptum a Deo majorem, quam est homin s, potestatem, sed verum Dei Filium credidit, et ante omnem creaturam subsistentem, et omnium quæ sunt opisicem. Nam quomodo diceret:

verbis: Nec enim tanquam Filio Dei, et ante universam creaturam existenti, et creatori corum que sunt, accessil centurio.

<sup>1</sup> Cod. Veron., per ignorantiam.

<sup>1</sup> Idem cod., facile cognoscere.

Idem cod , Matthæum, schicet cap. vin et ix.

<sup>·</sup> Idem cod., curæ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Idem cod., utraque.

Idem cod., non tam centurionis.

<sup>7</sup> ln codem cod., deest to mayis.

Noc discipulorum erat lunc scire ante crucem, nisi A epistolam venerabilis Ibæ, quam synodus approbavit, have thee sciret, et discipulos quoque post erucem crederet cognoviese? Quis porro istorum tantas fraudes mendaciaque non horreat? Si non consideratur quod se:iptum est, Perdes omnes qui loquuntur mendecium (Psal. v. 7), et timor Dei contemnitur, pro humano saltem pudore, qui facile deprehendi poterant, manifesto mendacio debuerant abstinere; et tamen de ipso Theodoro loquentes dicent : c Horremus etiam solam memoriam blasphemiarbm ejus, et Deo supplicamus, ut nobis siat propitius quod omnino in lingua talia sustinemus. > Quanta conscientiæ sanctitas, et quanta sinceritas! Quomodo se probant blasphemiarum quæ ab alio dictæ sunt horrere memoriam, qui tanta que non sunt dicta confingunt? aut quomodo eis non propitietur Deus, ita p simpliciter ac veraciter invocatus? Isti sunt qui docent novam, et tam Leoni Romano, donec advixit, quam toti hactenus Ecclesiæ incognitam veritatem. Abjiciantur, obsecro, tales, et profugentur ab auribes vestris, nec eis ultra sit liberum titulo vestri nominis sua mendacia prænotare. Nam si hanc manifestam Theodori de centurione sententiam, per quam magis eum, quomodo promiseramus, ostendimus ab corum accusatione defendi, sic impudenter accusaveruat, sic ali:s suppositis quidem, aliis vero subtractis, obscurare conati sunt, ut ea in contrarium sensom sæva interpretatione converterent; quid illos in cæteris secisse credendum est, ubi prædictus Theodorus, Apolinaristis contradicens, quædam certative magis quam modeste cauteque locutus est? Ac C. si beati Cyrilli, quemadmodum jactant, eos teneret auctoritas, non solum evangelica scripta male fuisse a Theodoro interpretata non dicerent, in quibus ille perhibet, sicut affirmant, labores ejus nullum fuisse ausum increpare, sed dextro decreto honorare studium rectorum dogmatum quod in eis est; verum etiam quacunque in aliis ejusdem Theodori scriptis similia non culparent, sed potius se crederent minus corum rationem potuisse cognoscere; ne, talibus temere improbatis, consequenter et illa quæ in laboribus ejus a beato Cyrillo approbata esse non denegant, culpare pro similitudine viderentur. Si autem quia Nestorianus error Christum, non tanquam Dei Pillum, et ante omnem creaturam existentem, et omnium quæ sunt opisicem credit, ideo Theodo- n rum condemnaverunt, velut similia sapientem, necessario sequitur ut quia probatus est idem Theodorus, Christum Dei Filium, et ante omnem creaturam subsistentem, et omnium quæ sunt opificem credidisse, mique suerit condemnatus, quasi Nestorii doctor, culus errori multum videtur fuisse contrarius. Cernis itaque, pie princeps, quomodo, si nobis alia defuissent, hoc uno satis idonee doceremus, etiam

• În synodo Eghesina, ubi exstare diximus hoc symbolum: 'Ομολογοῦμεν δέ Πατέρα τέλειον προσώπο, και Τίον όμοιως, και Πνευμα δε άγιον ώσαύτως. Pro ibi-

indigne pro lande Theodori fuisse damnatam.

#### CAPUT V.

Quod falso Theodorum accusent, quasi personarum Trinitatem cum Sabellio negarit, unanque Patres el Filii et Spiritus sancti personam esse docuerit.

Quid eliam quod æque ad exaggerandam invidiam sanctæ synodo injuriam, in qua dum recitarentur laudes ipsius Theodori, anathematizatus non est, dicunt eum Trinitatem quoque negasse, et juxta Sabellium unam Patris, et Filii, et Spiritus sancti credidisse personam? Nunquid et hoc contra 1 beati Cyrilli sententiam dicunt, si ipse in illo opere quædam scripta sancti Diodori, et discipuli ejus Theodori, culpat? Nam quicunque sit, testificatur interea quoniam Theodorus adversus Arianorum et Eunomianorum hæreses viginti et amplius libros irreprehensibiliter scripsit; quod non aliter posset, nisi confitens Trinitatem: quoniam et evangelica atque apostolica scripta recte interpretatus est, in quibus et Matthæus præcepisse Dominum refert : Euntes docete omnes gentes, baptizantes cos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti (Matth. xxvm, 19). Et Paulus Corinthils dixit : Gratia Domini nostri Jesu Christi, et charitas Dei, et communicatio sancti Spiritus, cum omnibus vobis (II Cor. xIII, 13), et similia 1, pet quæ nobis in evangelicis atque apostolicis scriptis insinuata est Trinitas. Cum igitur hæc, ut dicunt, beatus Cyrillus Theodorum irreprehensibiliter exposuisse perhibeat, quomodo non contra ejus testi:nonium affirmatur quod idem Theodorus negaverit Trinitatem, et unam trium docuerit esse personam? · Dixerunt enim: Verumtamen, ut omnes Christiani. Theodori insaniam cognoscentes, non circumferantur impiis illius doctrinis, parva ex ejus blasphemils conscriptis, in conficto ab eo symbolo, præsenti nostro indidimus libro, quæ constant in ipsis sermonibus : Constemur Patrem a persectum persona, et Filium similiter, et Spiritum sanctum ibidem . Et hæc quidem Theodorus impius. Oportet autem auditorem inspicere quia in sancta Trinitatis persona dicens similiter et ibidem , unam personam ostenditur dicere trium nominum sanctæ Trinitatis, secundum Sabellii insaniam. » Quoniam ergo dixerunt: Oportet autem auditorem inspicere, non mihi contemnendi videutur, sed, ut monuerunt, inspicienda nobis atque aperienda sunt et illa verba quæ dicunt esse Theodori et ipsorum quibus ea resellere voluerunt, ut dignosci facillime queat qui magis videautur loqui secundum Sabellium: utrum ille, quisquis est, qui dixit : « Consitemur Patrem persectum persona, et Filium similiter, et Spiritum sanctum ibi-

dem, anod est apud Facundum, suspicari liceat scriptum fuisse itidem, quod est worder. Synodi v interpres, eedem modo.

<sup>1</sup> Cod. Veron., non contra.

<sup>1</sup> Iden cod., multa similia.

<sup>3</sup> Idem cod., itidem.

Idem cod., itidem.

dem 1; » an isti, qui dicunt : Oportet autem audito- A asseruerat alterius esse substantiæ, et non ejusdem rem inspicere quia in sanctæ Trinitatis persona dicens similiter et ibidem 1. Ili enim magis videntur juxta Sabellii errorem, quem quasi redarguunt, loqui, qui dicunt in sancta Trinhatis persona, et non sicut veritas babet, in sanctæ Trinitatis personis. Hæc autem prius inconsiderate loquentes, postea laborant ostendere, et nobis, tanquam hinc dubitemus, probare conantur quod tres personæ sint, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus. Quibus hoc ego compendiose respondeo, quod istud symbolum, in quo negatam perhibent Trinitatem, priorum testimonio affirmetur non esse Theodori : quia Trinitatem negare non posset, quem beatus Cyrillus, ut ferunt, adversus Arianorum et Eunomianorum hæreses viginti forte et adhuc amplius libros et alia prater hæc B scopi, et nisi secerint, digni exsilio sudicantur. Ecce evangelica et apostolica scripta interpretatum esse indicat, et hos quidem labores ejus nullum fuisse ausum increpare, sed dextro decreto honorare studium rectorum dogmatum quod in eis est. Denique idem Theodorus in epistola ad Artemium Alexandrinum presbyterum secunda, sic dicit : « Quos oportuit scire quia Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum adoramus, in istis divinam et æternam et increatam compleri dicentes Trinitatem. Quoniam ejusdem essentiæ est unumquodque horum, boc est æternæ omnium factorum causæ, et revera divinæ. Et Pater non propter aliud, sed propter propriam essentiam adorandus est. Ita etiam et Filius, non pro alio hoc accipiens, sed quia illius et talis essentim est, circa quam congruebat hac impleri. Similiter etiam et camputare quoque omnes in Christo factas prophe-Spiritum sanctum ejusdem essentiæ cognoscentes, propter propriam essentiam adoramus. Sic et tres personas dicimus, unamquamque perfectam, et ejusdem essentiæ, æternæ ac divinæ, et eorum quæ facla sunt causam arbitrantes esse, et tres adoramus personas, unius eas essentiæ credentes revera divinæ. Quomodo itaque possibile est quartam personam super has addere illam quæ assumpta est servi formam? quam neque ejusdem substantiæ arbitramur esse, cui neque propter se cultus debetur, neque propter propriam essentiam debere suscipere adorationem agnoscimus, neque ipsam solam apud se divise in propria persona adoramus, sicuti dividi eam putant. » Nunquidnam post horum commemorationem jactare debent, a Theodoro symbolum esse D nihil de Christo prophetasse prophetas. Hoc quippe confictum in quo negatam asserunt Trinitatem? Aut vel nos dubitare debemus sanctis Patribus credere, quod alienus fuerit a sensu Nestorii? Nam in hoc testimonio non solum tres personas et Trinitatem confitetur, l'atrem, et Filium, et Spiritum sanctum; sed etiam negat esse possibile velut quartam personam super has addere illam quæ assumpta est servi formam : quam sic contra Apolinarem et Eutychem

· Ad hoc caput pertinent quæ in eadem actione synodi habentur num. 20 et sequentibus. In edicto Justiniani, num. 11 : Oùdi yap tivet rov

cujus est deitas, ut tamen eam solam contra Nestorium neget, velut in propria persona, esse divisam, tanquam sciens ad unam ex Trinitate subsistentiam pertinere. Quod si et bæc nobis ex his quæ scripsit testimonia defuissent, et alia multa que postea proferemus, pudere debuit ejus accusatores tam absurda sibique contraria de quocunque confingere. Nam cum ipsi dicant quod Trinitatem negaverit. tanquam Deus solitarius, nec Filium babeat, nec Spiritum sanctum, contra iterum ipsi dicunt quod duos prædicaverit filios. Sed quemodo et unum negasse, et duos prædicasse dicatur, ignoro. Ridiculum, pie imperator, ridiculum, sed dolendum. Ecce quales nugæ sunt, quibus subscribere coguntur epiad quod confirmandum adducitur etiam Romanus episcopus, ne quid inausum videretur ambitiosa hareticorum subreptio reliquisse.

#### CAPUT VI.

Quod Theodorus prophetias de Christo non evacuarit. elsi aliquas interdum etiam moraliter exponat; et quod constanter a Cyrillo laudatus sit.

Verum etiam et aliud accipe, in quo similiter ut amplius notabilem facerent magnam synodum, tanquam non unius tantum hæresis, aut duarum, criminibus involutum Theodorum laudari pertulerit . et sibi, et judicio beati Cyrilli, suo testimonio convincuntur esse contrarii, dicentes cumdem Theodorum tias \*. Quem cum indigne, velut pro Judaica impietate, damnaverint, dicentes quod non Deum crediderit Christum b, rursus ex adverso etiam Manichæorum ei crimen impingunt, quos novimus Vetus non accipere Testamentum. Nam Judæi quoque Christum per prophetas annuntiatum esse non denegant : sed adhuc eum venturum exspectant, quem venisse nos credimus. Cui vero sit vel parum intelligenti credibile ut dicatur episcopus in Ecclesia catholica credidisse ac docuisse quod nihil prænuntiaverint de Christo prophetæ, et in ejus communione mansisse? Neque enim, sicut multorum hæreticorum, occultus hic error est, aut aliqua verisimilitudine coloratus, ut non primo religiosas aures offendat auditu, cum dicitur, est evacuare omnes in Christo factas prophetias, quod jactatur fecisse Theodorus. Quamvis itaque sua sponte quod hic de illo confictum est incredibile videatur, tainen et hoc secundum ipsos contra beati Cyrilli sententiam dicitur. Nam si omnes in Christum factas prophetias Theodorus amputavit, non recte evangelica scripta interpretatus est, in quibus Lucas Dominum dixisse commemorat: Hac sunt verba que

Kupian Ocon, Nec enim dicit Theodorus Deum esse

<sup>1</sup> Cod. Veron., itidem.

<sup>1</sup> Idem cod., itidem.

<sup>1</sup> Idem cod., pertulerint,

niam necesse est impleri omnia que scripta sunt in libro Moysi, et Prophetis, et Psalmis de me (Luc. XXIV, 44). Sed neque Apostolum recte exposuit, qui in Epistolarum suarum principio dicit: Paulus servus Christi Jesu, vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei, quod ante promiseral per prophetas suos, in Scripturis senciis de Filio suo, qui factus est ei ex semins David secundum carnem (Rom. 1, 1); et alia sexcenta hujusmodi, quibus plena sunt evangelica et apostolica scripta. Quid autem idem Theodorus in commento Epistolæ ad Romanos prædictum capitulum exponens dixerit, attendamus: « Et quoniam novum quodammodo esse videbatur quod ab eis de Christo dicebatur, adjungit, quod ante promiserat per prophetas suos, ex prophetia volens doctrinæ antiquitatem ostendere. B Unde et magnificans prophetiam, bene adjunxit, in Scripturis sanctis. Neque enim litteram, vel characterem sanctum volebat dicere; sed prophetiam ipsam, que erat Spiritu sancto revelationem eis donante. lpsam ergo prophetiam recte sic appellavit. Sic t et alibi dixit : Omnis Scriptura divinitus inspirata utilis ret (II Tim. 111). Qu'd itaque istæ dicunt? de Filio ejus. Et quoniam commune est filii nomen, et cum de divinitate dicitur, etiam de humanitate accipitur : manifestius aperire volens unde ei nunc dicere propositum sit, vel cujus rei gratia prophetarum testimonium adjunxit: Qui factus est ei ex semine David secundum carnem, aperte quidem ostendens quoniam de assumpto homine sermonem inducit; tamen nec enim quod addidit, secundum carnem, sufficienter ostendit quia et aliter filii significationem novit accipere, siquidem secundum hoc scit eum ex semine David factum, tanquam secundum aliud non ita eum cognoscens. Duæ enim naturæ, unum autem quiddam connexione intelligunt . Altera quidem est assumpti hominis, altera vero Dei Verbi. Concurrunt autem in unum ambæ propter assumptionem, et propter adunationem, quæ ex assumptione facta est, quam ad Deum habet servi forma. > Ecce Theodorus, et prophetas de Domino Christo locutos, et ipsum Deminum Christum hominem consitetur et Deum; qui sic Apostolum dicit doctrinæ suæ antiquitatem per prophetiam in Christo factam ostendere, ut etiam humanitate quoque accipiatur; et quia cum de assumpto homine sermonem inducit, nec divinitatis indicium non significatum reliquit; quodque est evidentius, et quod nulla posset in devium sensum maligna interpretatione converti, dicit quod Apostolus Filium Dei secundum carnem quidem seiat eum ex semine David factum, tanquam secundum aliud non ita eum cognoscens, id est, secundum deitatem. Quamvis itaque secundum aliud et aliud, enm tamen

locatus sum ad vos, cum adhac essem vobiscum : quo- A in utroque Theodorus et non alterum, esse docut Fi'ium Doi. Non igitur alterum esse persona vel subsistentia, sicut Nestorius, eredidit secundum carnem ex semine David factum, et alterum secundum deitatem Filium Dei, qui et secundum carnem, et secundum deitatem, eumdem Filium dicit Apostolum cognovisse. Unde secutus adjecit : Duz enim natura, unum autem quiddam connexione intelliganter. Et quamvis altera sit hominis, altera vero Dei Verbi natura, concurrent tamen in unum ambæ, propter assumptionem et propter admestionem quæ ex assumptions facta est. Fatetur autem, secundum Apostolum, quod ante Deus per prophetas promiserit Christum, et quia de Filio ejus prophetæ locuti sunt. Non ergo evacuat iste omnes factas in Christo prophetias. Sane quia verum est impognatores sanctæ synodi ob hoc de illo ista jactare, quod in interpreta ione Psalmorum quædam moraliter exposuisse dicatur, quæ in Christum magis dicta debent intelligi, ut non discutiamus quomodo ipsi ea posuerint, et quomodo aú illo sunt \* posita; neque jam probemus quod ista res hæreticum non faciat, eum sæpe laudabile judicetur, si etiam moraliter exponantur quæ prophetice dicta sunt : his terminum contentionibus dant quæ idem Theodorus in libro de allegoria et historia quem contra Origenem scripsit (unde et edium Origenianorum incurrit) dicit ad Cerdonem: ¿ Ego quidem, quod nostra sic laudes, non alii cuipiam imputo, quam amicitize quam circa nos babes, quam etiam in multis et magnis rebus semper estendivinitatis indiciem non significatum reliquit. In eo C disti; et maxime quoniam e ca que scripta sunt in Psalmos miraris, que etiam prima cæterorum omnium scripsimus. Non autem quantam opertuerat habuimus circa istam rem diligentiam; passi enim sumus quæcunque incipientes, ut evenit, in imperitia scribendi constituti. Siquidem et multas immutationes illo tempore que nostra sunt susceperunt, quas nontest præsentis temporis enarrare; ex qua causa magis negligenter a nobis composita sunt plurima, et maxime illa quæ prima sunt. > Ec e vel si hæreticum facerent es que in illo reprehenderunt interpretante Psalterium, ipse semet retractans eamdem interpretationem suam displicere sibi satetur, et levia confidentis adolescentiæ dicta maturioris ætatis gravitate castigat. Magis igitur etiam in hoc ipso prodicat quod filii nomen, cum de divinitate dicitur, de D bandus, nec tantum vituperari pro errore, quantum debet pro correctione laudari, divina Scriptura dicente: Qui labitur, sed non ex animo; et quis est qui non peccavit in lingua sua? Et hie itaque non ex animo se lapsum spontanea sui reprehensione monstravit, et quod est amplius, in opere in quo ab amico laudatus est. Utinam hunc imitari vel ab aliis reprehensi dignentur, qui scientes ac volentes cicclesiam prodiderunt! Et hæc quidem Theodori purgationi sufficient. Sed isti, qui bæresi deputant, si

<sup>1</sup> Cod Veron., sicut.

<sup>2</sup> Idem cod., intelliguntur.
3 Idem cod., Deum Verlum.

<sup>\*</sup> Idem cod., sin!.

Idem cod., hunc terminum contentionibus dumus, quod idem, etc.

Idem cod., quando.

quedam prophetice in Christum dicts etiam morali- A tificiose magis quem veraciter, sliquoties ad maniier exponentur, cogitare debent quomodo beatum Cyrillum possint desendere. In ille enim opere, quod eum scripsisse dicunt in reprehensionem quorumdam dictorum Diodori atque Theodori, tale aliquid invenitur, ut si adhuc ab ipso compositum dicant, hæreticum eum fuisse confirment. Namque auctor ejusdem operis tractat ibi capitulum, in quo ad Hebræos dicit Apostolas: Non enim angelis subjecit orbem terræ futurum, de quo loquimur. Testatus est autem in quodam toco quis dicens (Hebr. 11, 5, 9): Quid est home, and memor es ejus, aut filius hominis, quoniam visitas cum? Hinnisti cum paulo minus ab angelis, gloria el honore coronasti cum, el constituisti cum super opera manuum tuarum : omnia subjecisti sub pedibus ejus (Psal. viii, 5). In eo enim quod omnia 1 subjecit, nihil B dimisit non subjectum ei. Nunc autem necdum videmus amnia subjecta ei. Eum qui modico quam angeli minoratus est, videmus Jesum propter passionem mortis gloria et honore coronatum, ut gratia Dei pro omnibus gustaret mortem. Tractans ergo memorati operis auctor hoc testimonium, ea quæ Apostolus prophetam de Christo prædixisse testatur, de aliis affirmavit scripta esse personis : sed ab codem apostolo artificiose ad manifestandum Christi mysterium esse translata. Ait enim : « Paulus autem valde sapiens artifex, ad introducendum divina mysteria, etiam illa quæ de aliquibus aliis dieta sunt in Scriptura divina, aliquoties ad manifestandum Christi sacramentum, inducit. Verumtamen non ea separat ab illis personis in quas dicta esse cognoscimus, sed neque omnia illorum ad Christum redigit; verum aliquam partem minimam aliquoties suscipit, quam ipse possit sine ullo periculo artificiose ad suum referre propositum. Hee utrum beati Cyrilli an alterius esse velint, ipsorum arbitrio permittimus eligendum. Nam si beati Cyrilli sunt, et si qui prophetice dicta moraliter quoque tractaverit, hæreticus est dicendus; malto magis ipsum hæreticum fuisse asseverant, qui superius memorata centra testimonium Apostoli non prophetice de Christi sacramento, sed de aliquibus aliis personis dicta esse confirmat. Si vero magis hoc eligerent dicere, quod illud opus non beati Cyrilli sit, præsumptionem suam, qua Theodorum cum suis dogmatibus damnaverun!, ejus exemplo excusare non catur, nihil huic poterit corum defensioni proficere, quia nec Theodoro anathema dixisse, nec ejus dogmatibus invenitur. Considerare igitur debent utrum assirmantes illud opus a beato Cyrillo scriptum habeant quod pro illo respondeant, si eis dicatur : Quopiam mortuorum judices esse, et in Ecclesiæ pace atque honore defunctos velut hæreticos dampare præsumitis, qu'd de Cyrillo episcope judicatis, qui dedocet quod Paulus Apostolus docet, et asserit ea quæ prophetice in Christum scripta sunt de quibusdam aliis dicta esse personis; ab Apostolo autem, ar-

festandum sacramentum ejus induci? Quasi tanta sit Scripturæ divinæ penuria, vel-tanta fuerit ignavia ipsius Pauli apostoli ad manifestandum sacramentum Christi, ut tale testimonium invenisse non posset, quod de ipso vere sit scriptum, et cujus non aliquam partem minimam, aliquoties artificiose, sine periculo, quemadmodum dicit, sed integrum atque sincerum, sicut habetur, simpliciter ac secure ad suum referre propositum posset. Cam vero dicat idem Apostolus: An experimentum quæritis ejus qui in me loquitur Christus (II Cor. xiii, 3)? si non artificiose petius quam veraciter dixit, emnipotens Christus, qui etiam nostra est veritas, affirmator quod ut sacramentum suum manifestaret, in sua Scriptura verum testimonium invenire non potuit. Videant igitur quid adversus ista respondeant, qui Theodorum in Chalcedonensis concilii præjudicium condemnantes, ut semet excusent, objiciunt hos ideo se fecisse, gnoniam in illo opere beatus Cyrillus ejus dicta culpavit. Nam nec Judæis quomodo persuadeant habent, si dicatur ille vir in quo Christus loquebatur falsum et de aliis personis dictum testimonium ad manifestandum sacramentum artificialiter induxisse. Postremo nec insis catholicis scire quærentibus cur Apostolus quæ de allis dicta sunt ad manifestandum Christi sacramentum induxerit satisfacere possunt, et dicere quod aliqua saltem hoc sieri utilitas invitavit; quia super quod a nostræ lidei veritate longe est, si Obristiana utilitas verax non esse dicatur, etiam sine adjudicatione beati Cyrilli non dicitur. Nam si utiliter illud propheticum de Christo fuisse scriptum Apostolus dixit, noxie contra dictum est a beato Cyrillo, quod de Christo scriptum non fuerit; nec prodere debuit quod Paulus voluit esse celatum. Præsertim quia inaniter hoc suadere quarebat, qui docens ne fides baberetur Apostolo, multo magis docebat sibi non esse credendum. Noverint. autem isti quod consequens non sit ut evacuet omnes factas in Christum prophetias, qui aliqua mystice in cum dicta moraliter quoque recte tractaverit. Nam audiant Apostolum scribentem Ephesiis atque dicentem : Propter hoc retinquet homo patrem et matrens suam, et adhærebit uxori suæ, et erunt duo in carne una. Mysterium hoc magnum est : ego autem dico in possunt. Licet quicunque auctor illius operis esse di- D Christo et in Ecclesia (Ephes. v, 31). Hoc autem quod ait magnum esse mysterium, Erunt duo in carne una, scribens Corinthiis aliter interpretatur, ac dicit : Nescilis quoniam corpora restra membra Christi sunt? Tollens ergo membra Christi faciam membra meretricis? absit. An nescitis quoniam qui adhæret meretrici, unum corpus efficitur? Erunt enim, inquit, duo in carne una (I Cor. v1, 15, 16). Ecce magnum illud commendatumque mysterium, quod in Christo et in Ecclesia esse insinuat, etiam fornicatori ac meretrici Paulus Apostolus sine blasphemia coaptat. Nec alicubi mentitur, aut fallitur, vel Talia

plerumque sermo divinus, ut similis margarita undique penetrabilis, rectissimo tantum et librato ac medio aperiri debeat intellectu. Audiant et ipsum Christum in Evangelio factas in se prophetias non evacuantem, Pharisæis tentantibus atque dicentibus: Licet homini dimittere uxorem suam quacunque ex causa? taliter respondisse: Non legistis, quia qui fecit ab initio, masculum et feminam fecit eos, et dixit: Propter hoc dimittet homo patrem et matrem, et adhærebit uxori sue, et erunt duo in carne una? Itaque jam non sunt duo, sed una caro. Quod ergo Deus conjunxit, home non separet (Matth. xix, 3, 6). Atque illud magom et singulare mysterium, quod in ipso et in Ecclesia verax ejus dixit Apostolus, ipse qui nostra est jugali scriptum fuisse pronuntiat. Et his quidem sufficiat probasse quod sæpe laudabile judicatur, si etlam moraliter exponantur quæ prophetice dicta sunt. Interea vero perspicis, imperator, et ipsa multiplicium documentorum evidentia magis ac magis cognoscis quod epistola Ibæ Nestoriana convinci nequeat ex Lude Theodori. Ideirco autem, sicut jam diximus, quesierunt hæretici, ut negaretur a synodo fuisse suscepta, quod palam falsum est, ut primum, nobis nihil re-Istentibus, imo affirmantibus, quæcunque crimina velient in eam congererent; deinde ut ipsa nostra negatione suscipien lam non fuisse monstrarent. Vérum accipe jam quomodo non solum in his quæ memoravimus, sed in omnibus omnino pro quibus Moca'caverint, qui resistens hæreticis accusantibus dicta memorati Theodori bic beato Joanni Antiocheno et universæ Orientali synodo scribit. e Audacia vero et certamen quod omnes pariter suscepistis pro virò admirabili, et maximam gloriam merente apud vos, Theodoro dico, reclamantes adversus aliquos, qui se, et apparet, circa illum infense habent, et occasionem scientes contrario dogmate que tenentur, at capitala quadam non ex melioribus intellecta, sicut quidam dixerunt, de quibus et vestram sanctitatem perturbaverunt, exigerent condemnari. Hocautem et nunc, sieuti vestræ litteræ monstrant, ad regiam urbem pergentes movent, si quo modo prævaleant persuadere concersu aliquorum, ut per imperatoriam formam anathetione volentium ea defendere. Ad hoc autom dico, sicut mihi videtur, et omni mentem habenti, quonism nelss est reputare vel graviter ferre cos qui recte ambulare nesciunt, seti etiam quantum potest longissime derelinquere qui ita sentiant. Nisi forte in mentem assumen. dem est quod concinnare \* volunt; cum maxime seque in promptu est persona quam cuisæ supponunt, et capitulorum redargutio incerta, et qui hæc agunt in incertum currentes, et aerem verberantes invenientur. . Ecce probavimus non quædam, sed omnia que accusant in dictis Mopsuesteni Theodori contra

scribendo factas in Christum prophetias evacuat, cum A beati Cyrilli seutentiam fuisse damasta : quia eu non est in promptu persona que culpæ supponatur, capitulorum redargatio invenitur incerta. Verum et hec attendere pietas vestra dignetur, quia non illos dicit obsessos morbo Nestorii, qui certabant, ne viri admirabilis et maximam gloriam merenus, Theodorl quædam capitula damnarentur : sed ipsos potius dieit quod occasionem facerent contrario dogunate quo tenebantur, qui se circa Theodorum infense habebant. Quos etiam objurgans quod recte ambulare nescirent, admonet ut eos qui ita sentiuni, quantum possumus, longissime relinquamus, nee assumamus in nostram mentem quod concinnare quærehant, ut cum non existeret certa persona, quæ aut bene interpretaretur ea quæ dixerat, sicut ipse beatus Cyrilveritas, etiam pro reservando generaliter fœdere con- B lus de suis capitulis fecit, aut si non faceret culpre supponeretur, vana capitulorum redargutio fieret. Humanitus itaque suo admonebat exemplo quod multa recto proposito dicerentur quæ aliter possint intelligi. Sciamus ergo, clementissime imperator, juxta Cyrilli sententiam, quod qui hæc agunt, in incertum currentes, et aerem verberantes invenianter. Ideoque rursus un fine ipsius epistolæ de talibos dicit: « Sed juste audient tametsi nolint, qui hajusmodi causas præbent: Obliviscimini vos ipsos, quando adversus pulveres arcus extenditis. Non enim superest, qui apud vos inscriptus e.t; et me nullus culpet in hare verba progressum, sed cedat famoso nimium præcessori. Grave enim est insultare defunctis, vel si laici fucrint, nedum illis qui in episcopatu hanc viproestenum 1 damnaverunt, judicium beati Cyrilli C tam deposuerunt. Justissimum enim apparet prudentibis viris cedere præscienti uniuscujusque voluntatem, et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futorus sit. > Apparuit ex his quæ memorata sunt, clementissime imperator, quod Cyrillus episcopus grave judicet insultare defunctis, etiam laicis : quanto mágis in episcopatu vitam finientibus anathema dicere, et corum causæ judicium Deo præripere, præscienti uniuscujusque voluntatem, qua intentione quid dicat, qui cilam novit qua'is unusquisque nostrum futurus sit, et quales inveniuntur in illo judicio, ubi omnes adstabimus ante tribunal Christi, ut referat unusquisque propria corporis prout gessit, sive malum, sive bonum? Cujus vero catholici animum non offendat, quod isti judices mortuorum dicunt eumdem beatum matisubdantur illa quat ab eis proferuntur, cum accusa. D Gyrillum sibi exstitisse contrarium, et aliter postea de quibasdam scriptis memorati Theodori judicasse, atque in boc incidisse, quod in aliorum inquieta præsamptione calpavit? cam dicat Apostolus: Si enim que destruxi, hec iterum edifico, prevaricatorem me constituo (Gal. 11, 18). Namque cum ipse docuerit quod illi qui se insense haberent circa virum admirábilem et max mam gloriam merentem Theodo: um. quærentes quædam ejus capitula non ex melioribus intellecta damnari, oceasionem potius facerent contrario dogmate quo tenebantur, eosque non recte ambulare pronuntiet, quomodo se prævaricatorem non

<sup>&#</sup>x27; Cod. Veron., Mopouestenum Theodorum.

<sup>·</sup> Mem cod., continuare.

<sup>2</sup> Idem cod., admonebatur.

<sup>&#</sup>x27; Idem cod., qu'lis inveniatur.

in alios dixit, si ipse quoque postea vellet aliqua Theoderi capitula condemnari? Aut quomodo non deprehenderetur sibi esse contrarius, qui cum nos monuerit ut, alia quærentes, quantum fieri potest, longissime relinquamus, postmodum in mentem assumeret quod concinnare illi volebant, ut cum persona in promptu non esset quam culpæ supponerent, incertam, sicut ipse definivit, capitulorum Theodori faceret redargutionem, in incertum juxta suam sententiam currens, et aerem verberans? Durum nimis est ut hoc temere de Cyrillo putetur, quod obliviscens semetipsum, et non se cogitans es e mortalem, adversus pulveres, id e t adversus mortuum et in pulveres redactum, arcum extenderet : cum impossibile non esset ut hoc pateretur et ipse post mortem, quando jam desendere, B vel melius interpretari sua dicta non posset. Ipse Theodori æmulos arguens dixit: Grave est enim insultare defunctis, vel si laici fuerint, nedum illis qui in episcopatu hanc vitam deposuerunt : et ipse temere credendus est quod postea Theodoro in episcopatu mortem obeunti potuerit insultare, et non, sicut oratus 1 est, cedere Deo præscienti uniuscujusque voluntatem. et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futurus sit? Quis hoc de Cyrillo dicere audeat, nisi qui in eum

constitueret, et in se converteret omnia que invectus A voluerint non alienam provocare, sed suam revocare sententiam? Quod enim de illo forsitan alius dicere non auderet, ipse jam dixit : Quoniam hæc juste audient, tametsi nolint, qui hujusmodi causas præbent. Et ideo non temere credendus est contra suam sen. tentiam causas bujusmodi præbuisse. Sed jam multi. pliciter, sicut promisimus, ostensum, Auguste, cognoscis, quoniam bæreticorum complices in evacuationem magnæ synodi Chalcedonensis atque statutorum beati Leonis, Theodorum quoque Mopsuestenum episcopum nimis audacter sub anathemate damnaverunt, et quod incassum nituntur temeritatem suam nescio quo patrocinio beati Cyrilli defendere. Ubi simul advertere potuit serenitas tua quoniam hæc demonstrare quærentes, illa etiam tria, licet ex occasione et alio intenti, falsa esse docuimus : videlicet quod de ipso Theodoro dizerunt, quia Christum hominem tautummodo, non etiam Deum credidit, et quia Trinitatem juxta Sabellium denegavit, et quia evacuavit omnes in Christum factas prophetias. Et bæc quidem sulficere judicamus eis qui fideli ac pia intentione volunt cognoscere veritatem. Sed propterea dicemus et alia, quoniam satis non est ad contentionem, quod abundat ad fidem.

4 Cod. Veron,. hortatus.

# LIBER QUARTUS.

## CAPUT PRIMUM.

Ouod Cyrillum sequi non debeant, si Theodorum aliquando culpasse concedatur, cum in iis non sequantur quæ contra Chrysostomum scripsit.

Ut noverint adversarii quanta sit efficacia veritatis, quam sequi nemo nolens potuit effugere persequentem, concedamus ei Theodorum Mopsuestenum episcopum in quibusdam scrip orum suorum capitulis a l:eato Cyrillo èsse culpatum : nunquid, si etiam ab ipsis culpatus esset tantummodo, et non sub anathemate condemnatus, possent exemplo Cyrilli convictio. rem veritatis eludere? Nam cum ipse definiret quia cum non sit in promptu persona quæ culpæ supponatur, capitulorum redargutio sit incerta, et quod grave sit insultare defunctis, vel si laici fuerint, nedum illis qui in episcopatu hanc vitam deposuerunt, co p quod justissimum appareat prodentibus viris cedere præscienti uniu-cujusque voluntatem, et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futurus sit, quomodo, si aliquid postea contrarium diceret, ejus ipsi putarentur secuti sententiam, quando in contrarium currentia sequi possibile nulli sit, et frustra se quisque

- Joannis Chrysostomi nomen primus omnium in sacras tabulas retulit Alexander Antiochenus, atque nt idem alii facerent, ad imperatorem omnesque Ecclesiarum episcopos scripsit. Atticus Constantinopoli et ipse tandem ascripsit, et Cyrillum qui vehementer obnitebatur ut in Ægypto ascribi præciperet, litteris h r atus est; sed frustra, ut hac ejus ad Atticum epistola declarat. Cessit autem postea Cyrillus, par-

C confidat illo judice vel teste purgari, a quo in nno eodemque facto, non ob aliud atque aliud, sed ob hoc ipsum, et desenditur et culpatur. Non igitur etiamsi beatus Cyrillus aliud postea contra Theodorum scripsisset, isti recte crederentur ejus secuti judicium, sed notius Chalcedonensis concilii quæsisse præjudicium viderentur. Nisi forte sine ulla humanitatis consideratione respondeant quod a versandus sit Cyrillus, cum insultare prohibet, non dicam admirabilibus viris et maximam gloriam merentibus, quod ipse dixit, sed, quod solum sufficit, in Ecclesize pace defunctis; sequendus autem, cum eos criminandos existimat. Quod si et hoc impudenti obstinatione dicant, mid dicturi sunt quod eum non sequuntur in condemus. tione sancti Joannis Constantinopolitani, ejusdem Theodori condiscipuli, de quo tanta et talia locutus est, ut quod commemoramus sola nos excusare causa necessitas possit? Rescribens quippe beate Attico, hujus regiæ civitatis episcopo, dicit : « Legens litteras a vestra reverentia missas, cognovi a nomen Joannis in sacris diptychis scriptum b. Interrogens autem inde venientes, cognovi non in ordine

tim Isidori Pelusiotæ auasu, partim divino, ut aiunt, visu admonitus, Joannisque nomen synodo convocata diptychis apposuit, ut ex Niceta philosopho narrat N.cephorus, apud quem Attici quoque et Cyrilli mutuæ litteræ leguatur lib. xiv, cap. 26 et 27.

b Græca Cyrilli, ἐν ταῖς ἰεραῖς δέλτοις. Atticus etiam μυστικάς δέλτους appellarat. Nicephorus ἐκκλησιαστικά δίθυρα, de Alexandro Antiocheno loquens cap. 25:

autem, et apud me ipsum cogitans, si regulis sanctorum Patrum, qui Niewam convenerunt, concinnant qui hæc fecerunt, et paululum mentis oculum ad magnam illam congregationem corumdem sanctorum Patrum extendens, video omnem illam congregationem velut quibusdam oculis abnuentem, et omni virtute prohibentem nos concurrere in hujusmodi consensum. Qualiter autem sacerdotibus Dei connumeratur, et induatur illorum sortem, qui de sacerdotio pulsus est? vel qualiter in ordine erit pontificum, qui ab ecclesiasticis maris exclusus est? Qui rursus in consequentibus ejusdem epistolæ dicit: Jube ex catalogo episcoporum Joannis nomen auferri. Si enim nihil hoc esse arbitramur, non contristet etiam apostolorum chorum traditor els connumera- B vero, si Joannes ab ecclesiasticis muris esset exclutes; introducto autem nomine Judæ, ubi nobis Mathiss ponitur? Si ergo nemo, excludens Mathiam, scribit Judam in apostolorum choro, maneat et servetur rogo post beatæ memoriæ Nectarium secundus gradus beati Arsacii, ut non per violentiam introductum hujus nomen excludat beati memoriam. Item inferius dicit : Non igitur connumeratur depulsus Jerhonias cum David, et Samuele, et prophetis; neque quia inepte placuit Eudoxii cadaver a in sanctis locis deponere, ideo et nos profanum sicut et sancium introducamus. > Ilæc amarissima beati Cyrilli verba, Christianis mentibus aversanda, quæ con ra suavissimum Ecclesiæ patrem, melle Attico dulciorem, sui oblitus Cyrillus effudit, non sine tristitia coacti repetimus, quon am causas cum suis auctori. C bus jam sepultas in prarjudicium Chalcedonensis concilii, resuscitare quidam et ad contentiones reducere voluerunt. Nam quis memorare non herreat quod Cyrillus Joannem, et, quod est crudelius, jam defunctum, proh nefas i Judam, Jechoniam, profasumque vocare non trepidat, et eum conferens Eudoxio bujus urbis Ariano, sicut fertur, episcopo, ab ecclesiasticis muris dicit exclusum? Oni pro unitate servanda Ecclesiæ quam dilexit, maluit suæ causæ ferre jacturam. Nam si eam vellet asserere, sicut erat vitæ probabilis et facundiæ singularis, habens etiam magnam gratiam populi Christiani, cui pro mojoribus suis meritis erat acceptus, et defensionem sedis apostolica, sine cujus erat judicio condemnafegientess est persecuta post mortem. Sed metueus ne, absolutus aliorum judicio, per obstinationem adversariorum suorum non reciperetur ab aliis, atque ita quibusdam ei communicantibus, quibusdam vero aversantibus ejus communionem, Ecclesia scindereter, pro cujus utilitate sciebat se episcopum factum.

Πρώτος του Ιωάννου προσυγορίαν τοις δικλησιαστικοίς δι-δύροις δυίταττε. Cyriflus idem postes, κατάλογον των έπισκόπων, quia in diptychis inscripta erant nomina epi>coporum.

 Ariani, episcopi Constantinopolitani. Hojus reliquias in apostolorum templo conditas fuisse scri-Pserat Atticus: Oude yap te ton Audid ichaver i ivet-

laicorum, sed in episcoporum taxari. Præsciens A elegit consultissime, et admodum mirabili pietate. cathedram episcopatus sui relinquere; quam ut per ejus desensionem unica Christi divideretur hæreditas. Sed væ mundo a scandalis, per quæ Joanges pro talibus meritis, Judas, Jechonias, ac profanos dicitur, et Eudoxio Ariano episcopo comparatur. Quale porro illud est, quod beatus Atticus nomen decessoris sui Joannis, non in ordine laicorum, sed in episcoperum, quasi contra regulas sanctorum Patrum qui in Nicæa convenerant, taxasse culpatur? Et hinc asseritur inter laicos eum ascribere debuisse, quod non liceat ab ecclesiasticis muris exclusum in ordine habere pontificum; neque Judæ traditoris nomen in apostolorum choro introducere, sive Jechoniam cum David et Samuel et prophetis connumerare. Quasi sus, et Judas atque Jechonias babendus, ipsorum Patrum regulis conveniret ut taxarctur vel in ordine laicorum. Quia vero non negatur Joannes quocumque ordine in sacris diptychis interim debuisse taxari, sufficienter et ipsius criminatoris sui testimonio probatur quod nec ab ecclesiasticis muris exclusus, nec Judas vel Jechonias dici debuerit, et profanus. Cum autem, sicut diximus, isti nimii dilectores, et ultra modum Cyrilli sequaces, non sequantur ejus exemplum in causa Constantinopolitani Joannis, quomodo in condiscipulo ejus Theodoro Cyrillam secuti existimentur? Intelligis igitur, Auguste, quod Ecclesia conturbatores evidentissimam conniventiam suam, quam Eutychianis contra sanctum concilium præstant, nequidquam exemplo beati Cyrilli obumbraro nitantur. Nam cum ille Jeannem dicat profanum et ab ecclesiasticis muris exclusum, isti eum haheut, sicut habendus est, virum admirabilem et maximam gloriam merentem; Theodorum vero cum idem dicat virum admirabilem et maximam gloriam merentem, isti cum habere volunt profanum et ab ecclesiasticis muris exclusum.

## CAPUT II.

Quod in Theodori damnatione Cyrillum sequi non debeant, cum illum in Diodori damnatione merito non sequantur, quem Paires et principes orthodoxi commendant, soli Apolinaristæ hærelici cum Juliano Apostala vituperant.

Quid etiam quod, sicut jam memoravimus, ita ditas, facile posset obtinere victoriam, que illum etiam D cunt ab sodem Cyrillo reprehensum esse Theodorum, ut sanctum quoque Diodorum, magistrum ipsius Theodori, pariter ab eo et in eadem causa dicant fuisse culpatum? Si igitur auctorit tem Cyrilli-secuti' sunt, Theodorum damnantesi, quanquam dicere non audeant quod ille Theodere anathema dixerit, cujus etiam scripta apathematizare probibuit, quare tamen.

> μος του Σαούλ απδεία, ούτε τούς αποστόλους ο τής του Apriou αστβείας ὁπαζὸς Εὐδόξιος, ὑπὸ αὐτὸ τὸ θυσιαστή-ριου πέμενος. Nihil enim Daridi obfuit honorifica Sau-lis sepultura, neque apostolis Arii impietatis sectutor Ludoxins sub ipsum alture conditus. Hoc ergo ut adixos et contra canones factum merito improbat Cyrillus.

nen Diedorum queque damnaverunt? An quia ipse A auses fuisse condemnare heatum Diedorum, quonon est laudatus in Chalcedonensi concilio, non eum judicaverunt esse domnandum; Theodorum vere damnaverunt, quia et in epistola lbæ quam pronuntiavit orthodoxam, et in decretis synodi Orientalis quæ approbavit idem Chalcedoneuse concilium, invenitur laudatus, ut auctoritatem ipsius concilii buus damnatione calcarent? Ita plane est, et boc negare nullus sapiens potest. Nam prius utique et amplius magistram eins Diodorum dannarent, velut communis erroris auctorem. Verum ego promere non omittam, qualecunque illud est, quod bie videri potest corum defensioni competere. Fortassis enim dicentes: Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ et ejus dogmata, in eo qued adjecerunt, eusque qui aut similia ei sapuerunt, sanctum Diodorum intelligi voluisse dicentur. Sed cur. obsecro. si ancioritatem ' secuti sunt beati Cyrilli, magis et prius Diodorus magister ejus nominatus non s est, ut ita saltem decerneretur; si quis non anathematizat Diodorum et ejus dogmata, anathema sit, velut quibus male Throdorum dicitur imbuisse; et deinde sequeretur, eosque qui aut similia ei sapuerunt, aut sapiunt. Nunc autem in Theodoro ejus discipulo intentio aperta et manifesta dirigitur, Diodorus vero non dinumeratur, vel si et ipse subintelligitur abdicandus. Deinde sic beatus Cyrillus in accusationem sancti Diodori al'quid scripsisse dicitur, ut nihil in ejus defensionem scripsisse dicatur; in accusationem vero Theodori sic aliquid scripsisse diciur, ut etiam in eins defensionem scripsisse monstretur. C Clarum est itaque, si videre velimus a, quod propie:ea, non denominato Diodoro, Theodorum cum suls dogmatibus, et cos qui ei non dicunt anathema, damnaverunt, quia laudatus est et in epistola venerabilis lbæ quam synodus pronuntiavit orthodoxam, et in epistol's Orientalium Patrum quibus auctoritatem præcipuam detulit. Alioquin, si error consideretur qui fuisse jactatur amborum, idem Diodori qui Theodori dicitur. Si persona magistri atque discipuli, aut solus, aut prius nominatim condemnandus erat auctor erroris. Si auctoritas beati Cyrilli, D.odorus evidenter et sine ambiguitate colpandus; contra quem se invehi dicitur, ut pro illo non inveniatur alia Cyrilli scutentia. Cur igitur adversus hac paululum cordatus attendens non statim factionis hæreticæ dolos intelligat, quod solus denominatus est in causa communi Theodorus; eum si non uterque . sed alter corum denominandus esset. Diodorum potius denominari deceret? Et idcirco frustra negatur, quod lucet omnibus, et luce clarius, vel si nolimus, apparet, quoniam ut bæc agerentur contra Theodorum, non Ecclesiæ opus erat judicare de mortno; sed increticis potius Chalcedonensi præjudicare concilio. Quod si dicunt propterea se non

niam, sient et inferius ostendemus, optimum et maximum testimonium habet sancti Athanasii, et Petri atque Timothei Alexandrinorum antistitum, et Basilii Cæsariensis, et Joannis Constantinopolitani, et Epiphanii Cyprii, et episcoporum Ægyptiorum, qui in exsilium relegati a Valente imperatore fuerant, et c ncilii centum quinquaginta sacerdotum, qui cum ipao Diedoro in banc urbem contra Macedonium convenerant, quibus tantis ac talibus Cyrillus non erat præferendus, omitto nunc respondere, qued nec in causa Theodori solus Cyrillus tantis Patribus, quorum et ille testimonio commendatur, præferri debuerit. Noc unum interim teneo, quoniam et ipsi docent, justa ratione dictante, beati Cyrilli se j di-B cium reliquisse. Incipiamus itaque jam prædictorum venerabilium Patrum testimonia recensere, quibus commandatur Diodorus, quem cum Theodoro pariter et in eadem causa culpatum dicunt a Cyrillo, velut ea docentem quæ Nestorius docuit : ut quia sine magistro suo eum quo illi causa communis est, non potuit juste Theodorus condemnari, cum probeverimus Dioderum non esse damnandum, multo amplius manifestum flat omnibus pro solo præjudicio synodi Chalcedonensis, inique Theodorum fuisse damnatum. Beatus igitur Athanasius ita memerato sancto Diodoro scribit : « Domino meo filio et amantissimo consacerdoti, episcopo Tarsi Diodoro, Atlanasius in Domino salutem. Gratias Domino meo, qui ubicunque suam doctrinam fundat, et maxime per filios proprios, qualem et te ipsum res ipsa demoustrat. Etenim antequam scriberet vestra reverentia, cognovimus quanta gratia facta est in Tyro per țuam perseverantiam; et congaudemus tibi, quia per te cognovit et Tyrus rectum verbum pietatis. Et ego quidem occasionem assumens scripsi tibi, dilectissime et amantissime. Tu vero quomodo me acribente non rescripsisti, miratus sum. Itaque non sis segnis scribere continue; sciens quia sicut flius requiescere me facis patrem, et sicut præco veritatis superlætificas me. Et nibil contendas adversus bæreticos, sed silentio verbositatem illorum supera, mansuctudine mairtiam. Sic cuim sermo tune, sale conditus, habebit gratiam : illi autem annd omnium conscientiam culpabuntur. » Quid hie decernit vastra ju-Theodorum nimis, adversus Diodorum nihil? Onis in D stitia, serenissime imperator? Regumne censetis nt iste veritatis praco Diodorus, cui tantum congundet vir doctus et bonns Athanasius, liveris et invidim mescius, quoniem per ejus perseverantiam rectum verbum pietatis Tyrus quoque cognevit, at etiam horsetur eum scribere sibi continue, et requiescere se in illo tanquam patrem dicat in filio, damaeter yelet hær ticus, qui et ipse culpatus dicitur a Cyrillo? Durum nimis est, ut hoc de vestra æquitate credamas. Nam et ipsi præsumptores iniquam esse viderunt. Si vero magister Diodorus condemnari velut

<sup>1</sup> Cod. Veron., auctoritatem, sicut acta, secuti sunt, cle.

<sup>1</sup> in eudem cod. deest to non.

<sup>2</sup> Idem cod., si videre velimus, pel potins libere dicere velimus, quod, etc.

Idem cod., vel certe sed alter.

hareticus fuste non poterit, contra qui m sic invehi A suos discipulos adduxit ad amandam tuam perfectio dicitur, ut pro illo non inveniatur alia Cyrilli sententia, quomodo in eadem causa, ut ferunt, pariter accusatus, nisi in præjudicium synodi Chalcedonensis, elus discipulus Theodorus velut bareticus damparetur, contra quem sic invehi dicitur, ut etiam pro illo inveniatur alia Cyrilli sententia? Petrus quoque, successor ejusdem sancti' Athanasii, scribens episcops, et preshyteris atque diaconis, pro vera fide in exsilio constitutis dicit : « Amor, quo circa vos in Christo gandeo non permisit patienter ferre; imo etiam seribens veluti non scribens sum, et iterum ad scribendum compellor. > Et infra: « Consiliatoribus izitur vobis in his quæ incurrent utor: et quid oportet me facere sic semper perturbatum. Timotheo a diffamante se ipsum episcopum esse, ut per hoc confi- B tius attendamus. Delectat enim me hujus sancti viri denvius injuriet, et paternas leges infringat? Vuluit enim me anathematizare, et Basilium Cæsareæ, et Paulinum, et Epiphanium, et Diodorum episcopos. et soli Vitali communicare. > Ecce etiam Petrus, Athanasii successor, æque nefarium ducit Basilium Casariensem, Paulinum Antiochenum, Epiphanium et Diodorum episcopos, tanquam propugnatores fortissimos veritatis, anathematizare, et Vitali Antiocheno alteri, quem Apolinaris ordinaverat, communicare. Quis igitur istum Diodorum, quem cum Basilio, et Paulino, et Epiphanio, ejusdem suisse doctrina, Petro judicante cognovimus, vel si, ut ferunt, cum Theodoro culpatus a Cyrillo credatur, pro ejus sententia existimet esse damnandum? Aut quis Theodorum sine ipso Diodoro, cum quo dicitur, ut C vitam ejus conservaret, ad utilitatem Ecclesiarum d scipulus, a Cyrillo culpatus, pro ejus sententia, et non pro synodi pizijudicio, existimet esse damnatum? Timotheus quoque, Petri successor, qui cum. ipso 1 Diodoro pariter aderat concilio in hanc civi-Litem regiam contra Macedonium congregato, sic ci scribit : « Domino meo per cuneta honorabili, et sactissimo episcopo et consacerdoti Diodoro, Timothems in Christo salutem. Virtutem tuam, et vitæ persectionem, et zelum rectæ et apostolicæ tuæ sidei, pro dignitate prædicare nequaquam potero, etiamsi nimem properavero: non enim aquantur sermones et ies. Vobis ex certo donatum est, non solum credere in Christum Jesum, sed etiam pro ipso pati. Hanc tuam rectam et beatam eirea Deum voluntatem, et indeclinabilem circa pietatis mysterium conscien- D eas responsiones; et est oratione simplex, et sine ciam, olim vobis inesse, et divinus s papa noster Athanasius attestatus est vestræ religiositati, et nos

· Apolinaris discipulo, cujus mentio fiet lib. vii, cap. 3, et de quo Damasos papa in epistola ad Orientales : Quid est cur abdicationem Timothei a me rursus regu ratis, qui etiam hic judicio sedis apostolice, Peero quoque Alexandriæ episcopo præsente, abdicatus est una cum magistro suo Apolinare? Et in epi-ro:a Orientalium ad Rufum Thessalonicensem epieropusm su actis synodi Ephesiane: 'O τρισμαχέριος Δάμασος πεθείλεν Δπολικάριον, καί Βιτάλιον, καί Τ μοθεον

nem, et orare a Deo in multos annorum circuitus præservari vestram vitam, ad utilitatem Ecclesiarum Christi. > Perspicis, ut existimo, elementissime imperator (nam res omnino perspicua e-t), cujus virtutis, et perfectionis, et zeli circa rectam et apnstolicam fidem Diodorus semper fuerit, quem cum Theodoro culpatum ferunt a beato Cyrillo, et quomodo ejus glorla simul cum ætate crescebat. Laudatur adolescens ab Athanasio, laudatur a Petro jam gravis, laudatur a Timotheo senex. Tota vita ejus fuit in laudibus, et post mortem ab Athanasii, Petri, Timothei successore cum Theodoro dicitur accusatus. Quis hoc possit æquanimiter ferre? quis patienter audire? Sed ab his mellus avertimur, ut meliora i o-Timothei verba repetere, quemado odum et virtutem Athanasii consecutus et sedem, cum Diodoro diceret : Vobis ex certo donatum est, non solum credere in Christum Jesum, sed etiam pro ipso pati. Hoc quoque intulit dicens : llanc tuam rectam et beatam circa Deum vo'untatem, et indeclinabilem circa pietatis mysterium conscientiam, olim vobis inesse, et divinus vir papa noster Athanasius attestatus est nostræ \* religiositati, et nos suos discipulos adduxit ad amandam tuam perfectionem: in hoc dignum se probans Athana-ii successorem, quod ejus testimonium non Impugnans, adductus ab eo est ad amandum perfectionem Diodori, quem et ille dilexit, et ad orandum Deum, ut in multorum annorum circuitus Christi. Sed aliarum quoque civitatum episcopos transeuntes, quale etiam sanctus Basilius Cæsareæ Cappadocia, Diodoro testimonium perhibeat, debemus advertere : qui scribens ad Patrophilum episcopum Ægensis Ecclesiæ b dicit : c Diodorum au em velut nutrimentum beati Silvani ab initio accepimus. nunc autem diligimus et prædicamus propter gratians Verbi quæ ei adest, per quam plurimi ad eum convenientium melicres efficientur. > Idemque scribens ipsi Diodoro dicit : c Legi libros a tua honorabilita e transmissos, et secundo quidem admodum institi, non solum propter brevitatem, ut pote qui si n circa omnia debilis, sed etiam quia variatur sententiis, et facile eo 4 discernuntur econtrario oppositiones et ad ullo sermonis cothurno: quod convenire mihi visum est Christiani stylo, non ad ostentationem, sed ad

τούς αίρετικοίς. Citatur etiam in Ecloge Anast sii Polemon impius, Apolinarii discipulus, κατά Τιμ-θέου σύμμαθητοῦ αὐτοῦ. δ Απισ

<sup>!</sup> Cod. Veran., beato Diodoro.

Idem cod., divinus vir, papa, etc.

Apud Basilium epistola 92 corrupte legitur : Πατροφέλω ἐπισκόπω τῆς ἐν λγαζε, pro ἐν Δίγαζε. Æg is etiam vocat Plinius lib. v, cap. 27. Est au:em Ægensis civitatis Cilici e II. Quæ vero sequitur, epistola est Basilii 167, ad Diodorum scripti, cum adhue presbyter esset Antiochia.

<sup>1</sup> Idem cod., restra.

Idem cod.. in ro

tum enim babeo, quod qui tantum habes scribendi studium, etiam alia scripturus es. Nam neque qui scribendi occas'oues generent desunt vobis; nobis autem suave et amabile est legere vestra scripta. Et post pauca : « Direxi autem nunc per lectorem majorem codicem, primum pertransiens eum, sicut mili possibile fuit. Minorem autem tenui, volens eum describe e, et non habens ad prassens aliquem velociter scribentium : nam usque ad tantam paupertatem pervenerunt invidiosa Cappadocum. . Cum vero istum Diodorum, quanquam dicatur cum Theodoro, imo præ Theodoro, sicut ejus magister, fuisse culpatus; tamen quia sic eum diligit ac prædicat vir sa::ctus et doctus Basilius, et quia sie honorat propter gratiam Dei, per quam plurimi ad eum convenientes B est propter camdem causam, etsi non re ipsa, promeliores efficiebantur; et quia scripta ejus legere ita suave illi et amabile fuit, ut etiam ea sibi describeret ad legendum; fautores hæreticorum cum suis dogmatibus nequaquam damnare præsumunt : multo minus Theodorum, ob ea quæ superius memoravimus, nisi in præjudicium synodi Chalcedonensis, cum suis dogmatibus damuare præsumerent. Agendum veniamus et ad illud os am eum Constantinopolitani Joannis, quem Domnus Antiochenus episcopus, sicut in sequentibus ostendemus, discipulum Diodori fuisse testatur : in quo potissimum doctrina tanti magistri suæ probitatis et virtutis dedit indicium, et cujus fecundum pectus copiosiore spei satoris ubertate respondit, ut quantis ipse quoque Diodorum præconiis extulerit advertamus. Nam sic de illo in quodam ser- C mone locutus est : « Sapiens iste et fortissimus doctor, nuper infirmitate corporis exposita super sedem istam ascendens, de me sermonis fecit exordium. baptistam me J annem dicens, et vocem Ecclesiæ, et virgam Moysi, et alia horum plurima de me dixit. Et ipse quidem laudavit, vos autem acclamastis. Sed ego procul sedens, amarissime suspiravi. > Et jost aliquanta: e Sic etiam imperatores faciunt aliquoties, et sibi aptum diadema anscrentes, siliorum imponunt capitibus; atque ita cum viderint minus infantile caput quam corona est, cupiunt eis tantummodo imponere, quamvis incongrue, eo ipso solum satisfacientes animo suo: auferentes deinde, sibimet ipsis imponunt. Quoniam ergo et pater hic coronam sibi competentem atque sedentem nobis imposuit, et ma- D jor nostro capite apparuit; ex nostro eam capite detrahentes, aptam hujus patris capiti imponemus. Joannis enim nomen apud nos, intellectus autem spud ipsum est; et appella:ionem quidem nos suscipimes, philosophiam autem ipse possidet. Propter hoc et ipsius appellationis justior magis ipse sit hæres quam pos. Synonyma enim, non nominum communio, sed rerum cognatio facere consuevit, etsi nomina differant. > Et infra : « Quia ergo indubitanter ista est regula, et integra definitio synonymorum spud Scripturam divinam, age ostendamus qualiter

utilitatem hominum conscribentis. » Et infra : « Cer- A morem æmulatus est Joannis sapiens iste noster pater, ut cognoscatis quoniam et appellationem illius juste ipse possidere debet. Non erat illi mensa, neque lectus, neque domus super terram; sed neque huie aliquando fuit; et hujus rei nos testes sumus, qualiter omne tempus advixit, apostolicam demonstravit 1 vitam, nihil proprium habens, sed a sociis semper nutritus: ipse in oratione et doctrina Verbi permanens prædicabat. Ille trans fluvium prædicabat in desertis : et iste trans fluvium aliquando civitatem omnem edccens, salutiferam doctrinam docebat, llabitavit ille in custodia, et capite diminutus est propter siduciam quam pro lege habebat : sed etiam iste sapius illa patria fraudatus est, propter fiduciam quam pro side gerit; sæpius etiam capite diminutus posito tamen. Non enim sufferunt veritatis inimici ejus linguæ virtutem, decem millia semper præstrusbant insidias, et ex omnibus eum liberavit Dominus. Age itaque, jam linguam ejus audiamus : banc ipsam propter quam et periclitatus est, et salvatus. lilam linguam, de qua si quis dixerit quod de terra promissionis dixit Moyses, nullatenus peccat. Quid ergo de illa dixit? Terra fluens lacte et melle : boc etian de istius lingua dicendum est, lingu i fluens lacte et a elle. Ut igitur lacte et melle saturemur, hie noster jem quiescat sermo, et audiamus lyram et tubam. Quando enim suavitatem sentio verborum, lyram appello bujus vocem; quando vero fortitudinem intelligentiarum, tubam quamdam bellicam, et talem qualem habebant Judzei, cum Jericho muros destruerent. Sicut enim tune tubarum sonus, igne velocior super lapides irruens, omnia consumebat : sic et ejus vor, non minus quam illa tuba, super molimina hæreticorum irruens, hoc est, disputat ones illorum evertit, et omnem altitudinem extollentem se adversus scientiam Dei. Quod ne per nostram magis linguam quan per hujus hare dicamus, jam hie noster sermo quiescat, gloriam dantes Deo tales nobis tribuenti doctores. > Hanc eloquentissimi Joannis in Diodorum præcipuam laudem, per quam nobis doctrinam ejus commendavit et vitam, quanquam minus decorem suum, pro necessitate ipsius interpretation's, vel etiam pro interpretis facultate, servaverit; meis tamen longe imparibus verbis commendare superfluum puto. Hoc solum nobis considerare sufficiat, quod Joannes eum baptistæ Joanni conversatione ac martyrio comparans, et suum nomen in illum transtulit et coronam. Qui rursus in alio sermone de ipso suo magistro Diodoro dixit: « Non superflue, sicut apparet, sermones prolixos expendimus. Sed enim in martyrum celebratione commonemur eriam vivi martyris vicini martyrio fluminis spiritualis. Vivus est enim iste martyr, et martyr, siquidem mortuus est sæpius proposito. Videte ejus membra mortificata, videte figitram circumferentem quie sunt hominis, et sensum habentem angelicum. > Et post aliquanta : « Sed re-

vertamur ad martyrem istum iterum propter quem A ra proprie 1 Domini, et neces-ariorum quantum opus et ista diximus. Quomodo itaque mortuus est mortificans membra sua, et conculcans naturae cupiditates in humano corpore, et angelicam nobis demonstrans vitam? Si autem vultis videre quia et re ipsa mortuus est, recordamini illius temporis quando hellum asperom adversus Ecclesiam exsurrexerat, et exercitus movebantur, et arma præparabantur, quando trans favium omnes congregabantur. Tunc ipse exiens, et velut turris ante posita, vel scepulus quidam altus et magnus ante alios stans, et contrariorum suscipiens fuctus et resolvens, in tranquilli ate cæterum corpus Ecclesize custodivit, repercutions tempestatem, et præstans nobis quietum portum. > Hunc itaque vivum martyrem, ac sæpius martyrem, et mortificatione membrorum continuum martyrem, solamque figuram R circumferentem hominis, vitam vero angelicam demonstrantem; quem etiam velut turrim in pradio, adversus inimicos fidei stantem, et ingentem scopulum, Joannes ejus discipulus dicit, in quem contrariorum Auctus resolverentur illisi; nunquid justum existimas, pie princeps, talem retributionem laborum et certaminum suorum de Christi Ecclesia mer ri, at ab ea velut hæreticus excludatur? Non arbitror Et tamen in præjudicium synodi Chalcedonensis, ideires jactatur exclusus fuisse Theodorus, quod a Cyrillo sectator ejus fuerit judicatus. Sunt adhuc multa pro codem sancto Diodoro magni Joannis dicta, quae ad alia properantes omittimus. Epiphanium quoque Cyprium, virum doctissimum scimus scripsisse et causes diligenter exposuit, et non solum Diodorum telut auctorem alicujus bæresis minime denotavit, verum etiam in-litteris suis tali eum bonore dignatus est, ut filium cum et discipulum et successorem Elizaliorumque prophetarum pronuntiaret, et propinquam illis a Domino gratiam diceret consecutum. Unde conveniens videtur ut hoc, siout in aliis fecimus, ex epistolæ ipsius tenore monstremus. « Domine mee honorabili fratri et consacerdoti Diodoro, amabili episcopo, Epiphanius a in Domino salutem. Gratiam majorem præstans, quam accipiens, petebat Dominus a Samaritana aquam bibere : ipse fons ex-Blans, juxta puteum sedebat, et fatiga:us ex itinere wveniebatur, ut consequenter præsenti sermone, incarnationis non exceleret veritatem. > Et post paululum : « Sed etiam ejus discipuli et servi, a quibus aliquid petebant, magis eis dabant quam accipiebant sh eis : et alloquebatur quidem Elias, qui erat figu-

erat exigebat mensuranı; superahundanter autem replebat præbentem sibi benedictionem, a vidua \* petens panem, per occasionem autem petitionis præstans abundantiam benedictionis : sie et tua honorabilitas nostram exiguitatem petens, magis das quam sumis. Subministrans quidem, tua ad Deum postulatio capsaci nostro indeficientiam ex parvo præstat, et hydriæ indeficientem ex parvissimo cumulum largitur. Petis itaque in principio epistolæ tuæ, honorabilis, de lapidibus in rationali superhumeralis sacerdotis super pectus Aaron dispositis et insertis, et 2 corum, et nomina, et colores, et species, et loca, et ad pietatem ducentes ipsorum lapidum contemplationes, et unusquisque lapis pro quali t ibu ordin tus erat, et unde inventus est, et ex qua patria. Et, sicuti dixi, nobis quidem harum rerum difficilis fuit omnino, velut illi viduæ propter paupertatem, inventio. S d sicut illi per benedictionem miraculum contigit, et Samaritanæ pro aqua sensibili Domini mysterium i revelabatur : sic et nobis exiguis exstantibus, sed novo intellectu et nova cognitione et nova ratione, abundantia undique effecta est, veluti ex magna imbrium elfusione per orationem Elize et aliorum prophetarum, quorum et silius et discipulus et successor existis, honorabilis, suscipiens propinquam illis hanc gratiam a Domino, et nobis per orationem attribuens. > Non parvi esset indicii, clementiss me imperator, vel si aliorum Patrum testimonia defuissent , nullius auctorem hæresis exstitisse Diodorum, de barresibus libros, in quibus et auctores carum c quod cum Epiphanius, vir sagacissimus et in doctrina catholicæ fidei laudabiliter distamatus, non memoraverit inter hæresiarchas, quando neque illos qui ante adventum Domini novas doctrinas instituerunt, omiserit. Cum ergo tanta fuerit industria ejus atque scientia, ut antiquos etiam qui temporibus Judæorum nova docuerunt, hæreticos non taceret; quomodo præsentem Diodorum magistrum Theodori præteriret, si novæ doctrinæ quam Nestorius secutus est, fuisset inventor? Super hæc autem adjiciinus etiam episcoporum Ægyptiorum qui in Diocæsarea exsulabant b sub Valente imperatore, magnuni pro sancto Diodoro testimonium. Nam cum adversus Apollinarem scriberent monachi in Nitria constituti , hæc post aliquanta dixerunt : c Mirabilis vero Apollinarius tales litteras ex nomine nostro suscipiens, suscipiens etiam et propriam epistolam in nomine Adelphi et Is dori, juxta votum suum, in tantum nos contempsit, ut ipse postea auderet suis

\* Hine liquet ad Diodorum Tarsensem scriptum fuisse ab Epiphanio libellum περί των Δώδετα Λίθων, de Gemmis 12 vestis Aaronicas, et libello præmissam hane epistolam : cujus hodie pars tintum edita est in vulgatis cum nudo nomine Diodori.

Laslecim opiscopos Ægypti sub Valente, Aria-

norum impulsu, Magni comi is sacrarum largitionum opera in exsilium ejectos , ac Diocasarez oppido Palæstinæ habitare jussos, auc or est Petrus Alexandriaus in epistola circulari, cujus partem recitat Theodoretus lib. 17 Historiæ, cap. 20.

<sup>1</sup> Cod. Veron., proprii.

<sup>\*</sup> Idem cod., a vidua quidem.

<sup>.</sup> idem cod., ut corum.

<sup>·</sup> labem cud., donum mysteriorum. PATROL LXVII.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., nobis desuissent.

didem. cod., monachis in Nitria constitutis. Ilis enim scribunt episcopi Ægyptii in Diocesarea sub Valente exsulantes.

archiepiscopum Antiochiæ Paulinum, qui semper communicavit ter beato papie nostro Athanasio et omnibus in Occidente orthodoxis episcopis. Nobis autem ex acceptione talium litterarum commotis, et habentibus de accusato vel hæresis vel schismatis suspicionem, sæpe volueramus illi rescribere. Sed dum hæc aguntur, ex dispensatione Dei demonstratæ sunt nobis et inscriptæ ejus dispositiones et definitiones de fide, consonantes eis quæ antea multi venientes ad nos de ipso nobis Apolinario dixerant, habentes se non recte de incarnatione Salvatoris. Ad harc etiam et alias litteras, in quibus accusavit vener bilem archiepiscopum Cypri Epiphanium orthodoxum, et communicantem semper beatissimo mum Tarsensem, et communicantem similiter beato papæ nostro Athanasio, et nostrum ipsorum episcopum 1 Diodorum abjudicavit 1 injustæ per proprias litteras, si non abstinuisset a communione aute dictorum orthodoxorum episcoporum Paulini et Epiphanii. > His etiam consideratis quæ confessores isti foquuntur, confiteri debemus condemnandum non esse Diodorum, quem videmus a talibus et pro talibus adjudicatum. Non enim decet Apollinaris hæresiarchæ nos inveniri socios, vel irreprebensibili et religiosissimo Paulino Antiochiæ et venerabili episcopo Epiphanio Cyprio contrarios: ut ejus memoriæ non communicemus, velut hæretici, qui pr pterea condemnatus est ab hæretico, quod non abstinuisset a etiam nostræ considerationi auctoritas concilii 150 episcoporum, in banc regiam civitatem contra Macedonium congregatorum, inter quos erat sanctus iste Diodorus. Accedat quod in Ecclesiæ pace, plenus dierum, cum gloria magna defunctus est. Et nimis audax profecto videbitur, ut contra horum omnium auctoritatem, talis ac tantus Ecclesia dector pro Cyrilli querelis anathematizetur velut hæreticus: quod et istos judices mortuorum considerasse credendum est. Sed cum pro lisdem querelis, vel si verum sit, non nisi prius excluso magistro Diodore. excludi ejus discipulus possit : quomodo ab istis solus Theodorus non ad eversionem synodi Chalcedonensis credatur exclusus? Hieronymus quoque noster, vir admodum doctos, qui etiam tante fuerat lectionis, ut omnes aut pene omnes, sive, in Græco sive in Latino eloquio divinarum Scripturarum tractateres legeret, scripsit librum cujus est titulus De viris illustribus, in quo non solum catholicos, sed etiam

In Codice Theod. 1. 3, de Fide catholica, whi exstat hoc rescriptum, perperam editum est Teremio. In vulgatis vero exemplaribus synodi Constantinopolitanæ Gerontius appellatur; sed in codice Aniciensi Terentius recte, ut hoc loco. Fuit autem Tomorum

titreris accusa e irreprehensibilem et religios ssimum A hæreticos memoravit, qui de Scripturis sanetis in utraque lingua aliquid conscripserunt : non tacuit qui hæresum fuerint conditores, quive assertores, vel qui etiam a quibusdam ut hærenci accusarentur. aliis contra desendentibus. Qui tamen sanctum Diodorum nec in suspicionem hæresis venisse retulit : de quo sit sit : « Diodorus Tarsensis episcopus, dum Antiochiæ esset presbyter, magis claruit. Exetant ejus in Apostolo commentaria, et multa alia, ad Eusebii magis characterem pertinentia : cujus cum sensum secutus sit, eloquentiam imitari non petnit propter ignorantiam sæcularium litterarum. . Consonat autem bic sermo beati Ilieronymi, quo refert eloquentia minorem Diodorum fuisse, verbis gam memoravimus beati Basilii, quibus eidem Diodore papæ nostro Athanasio. Adhuc etiam et sanctissi- B scribens de libro quem ei miserat, dixit : Quia variatur sententiis, et facile in eo discernuntur econtrario oppositiones, et ad eas responsiones, et est oratione simplex, et sine ullo sermonis cothurno : quod convenire mihi visum est Christiani style, non ad ostentationem, sed ad utilitatem hominum scribentis. Et abundaverant quidem nobis, ad demonstrandum quod proposuimus ista quar dicta sunt. Verum quia nihil debemus, vel gloriz ipsius beati Diodori, vel causze cognitioni i minuere, qualiter etiam prædecessores vestri religiosi priocipes, Gratianus, Valentinianus, et major Theodosius, ci fuerint attestati, omittendum esse non credimus. Qui cum scriberent ad Auxonium proconsulem Asizo de restituendis ecclesiis, ita post aliquanta dizerunt : communione ante dictorum orthodoxorum. Accedit C c Soli illi habeant ecclesias, qui communicant Nectar o " Const intinopolitano, et Timetheo Alexandrino, et Pelagio Laodicia Orientis, et Diodoro Tarsi, et totius concilii sub vicario Asize constituti, et Amphilochio episcopo Iconii, et Optimo Antiochiæ. In Pontico vero concilio, Helladio episcopo Casarea, et episcope Melitina Otreio, et Gregoria Nysseno, et Terentie Scythin a, et Martyrio Marciopolitano . Qui vero et camdem fidem non honorant, veluti hæretici ab ecclesiis excludantur, et nunquam deinceps ad eas revertanter. . Opertet enim undique pest hanc legem purgatam esse apud omnes Christianorum religionem. Com igitur isti religiosi principes hoe esse certum indicium statuerint, ut si quis non communicaret besto Diodoro, D cadem que Theodorus sentienti, hæreticus haberetur : qua nunc ratione statutum est, ut si quis Theodorum Mepspestize, et ejus dogmata, cosque qui aut similia ei sapuerunt aut sapiunt, non anathematizat, hæreticus habeatur? Quia vero Diodorus, veritatis

> episcapus in Scythia. Mox rursus Martyrius Marciopetis in Mosia episcopus dicitur, non Harmarius, ut in Codice Thend. Nam Martyrium queque vocant exemplaria omnia synodi Constantinopolitame, cui subscripsit.

<sup>1</sup> Cod. Veron., coepiscopum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., adjudicavit.

<sup>1</sup> Idem cod., Ubi non tacuit.

<sup>·</sup> Idem cod., contictioni.

Ildem cod., episcopo Genstantiaopolitane.
Ildem cod., Marcianopolitone. Martyrius Marcianopolitanus in Mœsia subscribit synodo Constantinopolitanæ anno 381, sub Theodesio Mague.

maximus prædicator, in virtute Dei per arma justi- A Apollinaris et discipulorum ejus, qui naque si catim, a destris et sinistris, Apostolo decente, belijgerare didicerat : attende, quæso, elementi-sime im-, perator, quemadmodum pergloriam et ignobilitatem, 🗸 per infomizin et bonam famam, forti semper et animosa intentione cucurrerit. Ram, sicut ab Ecclesiæ doctorfbus semper approbatus est, et ab hæreticis accusatus. Ra etiam semper a religiosis principibus laudatus, et vituperatus ab impiis invenitur. Julianus etenim Christo perfidus imperator, sic Photino hæresiarchæ adversus Diodorum scribit : « Tu quidem, o Photine, verisimilis videris, et proximus salvare, benefariens nequaquam in utero inducere a quem credidisti Deum. Diodorus autem Nazarzi magns, ejus pigmentalibus manganes acuens irrationabilitatem, acutus apparuit sophista religionis agresils. . R Et post paululum : « Quod si nobis opitulati fuerint dii et deze, et musze omnes, et fortuna; ostendemus harmum et corruptorem legum, et rationum, et mys:eriorum paganorum, et deurum infernorum; et ilium tiovum ejus Beum Galitæum, quem æfernum fabulose prædic>t, indigna morte et sepultura, denudatum confette a Diodoro deitatis. > Sicut autem solent errantes convicti fingere quod arte magis quam virtute 4 vincentur, sequitur dicens : c Iste enim male communis utilitatis Athenas navigans, et philosophans imprudenter, musicorum participatus est rationem, et rhetoris confectionibus odibilem adarma vit linguam adversus coelestes deos, usque adeo ignorans paganorum mysteria, omnemque miserabiliter imbibens, ut alunt, degenerum et imperitorum ejus theologorum piscatorum errorem. Propter quot jam diu est quod ab ipsis punitur diis. Jam enim per multos annos in periculum conversus, et in corruptionem thoracis incidens, ad summum pervenit supplicium. Omne ejus corpus consumptum est : nam malæ ejus conciderunt, rugæ vero in altitudinem corporis descenderunt : quod non est philesophicze conversationis indicio, sicut videri vult a se deceptis, sed justitize pro certo, deorumque pænæ, qua percutitur competenti ratione, usque ad novissimum vitæ suæ finem asperam et amaram vitam vivens, et faciem pallure confectam. > Sanctorum testimoniis Patrum in episcopis episcopi supra ergnovimus, quorum judicium sequi debramus in causa Diodoro Theodoroque communi, utrum Athanasii, Petri, Timothei, Basilli, Joannis, Epiphanii D alque Ægyptiorum episcoporum apud Diocasaream pro vera fide exsulantium, et Constantinopolitani concitii, nec non doctissimi viri Hieronymi; an

\* Nempe absurdum ducebat impius apostata Deum hominem feri. At contra Cyrillus, Julianum refu-Lans lib. vi, divini consilii et sapientle fuisse docet, ut cum humanam anturam susciperet, humanam in ea osmuem pompam glorianique contemneret. Aliam quippe rerum æstimationem nobis esse, aliam Deo. Δοποσισοφείς, inquit, ωγενναίε, και όπερ έστι καθ πρώς εν λογώ, τούτο καιθεόν οιε τάχα που ποιείσθαι περί πολλού - Τηνάμιας δι παντελώς το μεσολαβούν, και το της tholici fuissent, tantis præferri debuerant. Nunc ex principibus principes cognoverunt, quorum magis in eadem Diodori atque Theodori causa judicium debeant sequi : utrum Gratlani, et Valentiniani, et majoris Theodosii, an Juliani apostatæ sacrilegi, qui propterea Photinum verisimilem et saluti proximum dicit, quod non, ut Diodorus, in uterum inducerct quem crediderat Deum. Quis autom ferat, accusatum a Jul ano Diodorum quod Deum natum de virgine fateretur, accusari etiam a Christianis tanquam hoc negaverit? vel quis audiens Julianum Diodoro comminantem, quod Jesum Galilaum Deum æternum prædicaret, quem mortuum et sepultum negare non poterat, et dicentem propterea illum puniri a suis diix summo supplicio, quod miserabiliter imbibens theologorum viscatorum errorem, talia prædicaret : a Christianis quoque judicet abdicandum, velut qui Jesum Galilæum hominem tantum, non etiam Deum esse crediderit? Hanc itaque fautoribus ha reticorum proponimus optionem, ut aut eligant imitari vonerabiles Patres et religiosos principes, et cum eis Diodorum et Theodorum probent ; aut, si Apollinarem magis et ejus discipulos, atque Julianum, deligent sequi, non saltem propter aliud Diodorum culpent, nisi propter quod eum Apollinaris et ejus discipuli, atque Julianus, crediderant esse culpandum. Quod si culpare non possunt Diodorum quia Jesum Nazaræum, quem in duabus naturis Deum credidit. in uterum induxit, ipsum dicens æternum, quem sepultum et mortuum : quomodo juste Theodorum ejus discipulum damnare potuerunt? Eamdem enim amborum causam, et unam accusationem fuisse testantur amborum. Proinde vel sero desinant Theodorianos vocare qui tantorum Patrum testimonium secuti sunt, ut Diodorum \* minime condemnare præsumerent. Cæterum nimium duri et obstinati cordiz cst, nec approbantibus Diodorum, consequenter etiam Theodorum nec reprobantibus, credere, ut et s nec sicut laudati sunt a sanctis Patribus laudent, nec propter quod damnati sunt a sacrilegis damnent. Verum ecce sicut probas, screnissime imperator, eliam si demus eis, ut volunt, Theodorum Mopsuestenum episcopum a beato Cyrillo fuisse culpatum, nemini vel parum intelligenti videbitur, quod ut eum sub anathemate condemnarent, ipsius beati Cyrilli judicium secuti sunt, que l in sancto Joanne Constantinopolitano ejus condiscipulo et magistro Diodoro b spernunt : sed potius quia prajudicium Ec-

θείας δόξης άνφαισμένου, και της εν ήμεν διοποίας τὸ

clesiæ quæsierunt, ut ejus condemnatione sancta

σμιχροπρέπες, etc.

b Diodorum enim Cyrillus in epistola priore ad Succensum aperte affirmat, cum Macedonianum er-rorem exueret, in alterum incidisse, qui postea in Nestorio ejus discipulo damnatus est, ut filios duos statueret, alterum de semine David natum ex sancta Virgine, alterum proprium Filium Dei Patris.

<sup>·</sup> Cod. Veron., veritate.

<sup>2</sup> I icm cod., Theodorum.

laudatricem ejus epistolam condemnavit, Nestoriana fuisse videretur.

#### CAPUT III.

Quod Vigilius papa ex itinere scribens, Ibæ ac Theodori damnalionem improbarit atque emendarit; et quod diverse provincia Vigilium ne hoc pateretur contestate sint.

Hoc est autem mirabile, ut postquam horum condemnationem fecerunt, dicerent quod Ecclesiam Romanam consulerent, et sententiam Vigilii ejus præsulis exspectarent : cui, quantum ad illos attinet, non permiserunt censere quod senserit : ante statuentes, ut si quis Theodorum Mopsuestiæ, cum suis thematizat, flat anathema. Sed ecce jam veniens ex itinere quod ei videbatur edixit, et facti hujus auctori a correctionem tumultuariæ suæ transgressionis indixit; et nisi citius quod male factum est auferatur, etiam vindicaturum se esse prædixit, protestans et dicens cum Apostolo Timotheo: Ne forte cum venero, non quales volo inveniam vos, et ego inveniar a vobis qualem me non vultis (II Cor. xu, 20). Propter quod et de vestra clementia, summis precibus summoque admsu, per suos legatos petit, sicut eum venientem diversæ provinciæ contestatæ sunt, ne patiamini stare quod factum est. Tale siquidem ipsius facti crimen esse judicavit, ut illo doctoris gentium testimonio duceret arguendum, quod discipulo Timotheo scribens dicit : Depositum custodi, devitans profanas rocum noritates, et oppositiones falsi nominis scientiæ, quam quidam promittentes circa fidem exciderunt (I Timoth. vi, 20). Quid ergo adhuc quæritur urrum contra fidem et synodum Chalcedonensem factum fuerit quod dolemus, quando ille cujus dicebatur exspectari sententia, prefanas vocum novitates et oppositiones falsi nominis scientiæ, quam quidam promittentes circa fidem exciderunt, in ipsius facti auctoribus judicaverat arguendas? Denique beatom Dacium Mediolanensium episcopum, quem hinc reversum in Sicilia se vidisse perhibuit, et alios consacerdotes suos, sed et venerabilis memoriæ Stephanum diaconum b, quem

synogus Chalcedonensis, que neque ip um, neque A Romane Ecclesie, cui per Dei gratiam presidet, hie habuit responsalem, et per multos Ecclesiæ filios approbavit, quod se pro hac causa a venerabilis Mennæ, hojus regiæ civitatis episcopi, communione suspenderit, et eos qui ei communicaverant sub debita satisfactione susceperit. Quod non faceret, nisi coutrarium synodo Chalcedonensi, quod factum est, sicut et alii, judicaret. Non autem solos quos memoravimus sanctos et venerabiles viros hoc secum judicasse monstravit, quando non tacuit quod Romana quoque universitas egredientem, quod venientem Africa etiam atque SarJinia, quanquam non per eas transierit, per ipsius tamen consiliarium publica eum contestatione pulsaverint, sicut fiellas et Illyricus e provinciæ per quas venit, ut nullatenus novitati qua dogmatibus et epistolam venerabilis Ibæ non ana- R facta est acquiescat. Non ergo civilis hæc causa credenda est, nec talis quæ pro Ecclesiarum pace ferenda sit, sed quæ merito judicetur contra ipsius catholicæ sidei statum hæreticorum subreptione commota, pro qua pars maxima orbis Christiani, quæ potuit, primum inter primos Christianos sacerdotem publica contestatione pulsavit. Et Romana quidem universitas atque Africa, priusquam ipsius Romani antistitis acceperimus epistolam, non parvo jam cognoveramus indicio, quid de hujus facti novitate sentirent. Nam venerabiles Pelagius et Anatolius, Romani diaconi, debitam officio suo et loco sollicitudinem pre Ecclesia Dei gerentes, laudabilis in Christo memoriæ Ferrando Carthaginiensi diacono d scripserunt, ut habito de bac causa diligenti tractatu, cum reverendissimo ejusdem Ecclesiæ Carthaginiensis episcopo, vel aliis quos et zelum fidei et divinæ Scripturæ sciret habere notitiam, consulentibus respondere, quid observandum in commune omnibus videretur. In ipsa verc consultationis epistola non tacetur quod hac immissione Acephalorum, quos, ut diximus, Semieutychianos significantius appellare possumus, contra Chalcedonense concilium et decreta papæ Leonis, mota fucrint per eos qui sub nomine catholico ipsorum parti studium præbent. Sed et ille qui consultus fuerat rescribens interrogantibus, retractandam non esse docuit epistolam quam universalis syno. dus approbavit : quoniam si fieret, non ipsius tan-

• Mennæ patriarchæ Constantinopolitano, qui D clesia Carthaginiensi Victor idem notat anno 6 post primus damnationi trium Capitulorum assensit, ob consulem Basilium. Exstat ejus epistola ad Anatocamque rem a Vigilio litteris ex itinere castigatus, quatuor deinde mensium excommunicatione ab eodem multatus est, ut Anastasius in Historia ecclesiastica refert ex Theophane.

Narrantur eadem in epistola Vigilii ad Mennam, cujus partem recitat Facundus contra Mulianum. Successerat Stephanus hand multo ante Pelagio item diacono, qui apocrisiarium sedis apostolicae complures annos egit Constantinopoli. At Stephanus non. dia hoc munere functus est, obiit enim priusquam Vigilius appelleret.

e Post hæc etiam de eadem re in Illyrico habita est synodus. Victor Tononensis in Chronico: P. C. Basilli anno 8, Illyriciana synodus in defensione trium Capitum Justiniano Augusto scribit: et contra Illyricianam synodum rescriptum edidit Justinianus, ut testatur Isidorus de Viris illustribus, cap. 18.

Clarum hoc tempore habitum Ferrandum in Ec-

consulem Basilium. Exstat ejus epistola ad Anatolium diaconum urbis Romæ, sed diversi argumenti. Hujus vero, ut apparet, mentio est in duodecim auctorum catalogo, qui subdi solet Isidori libello de Viris illustribus. Ferrandus, inquit, ad Pelagium et Anatolium Romanos diaconos consulentes eum utrum liceat quemquam damnare post mortem, edidit rescriptum ubi inter alia sic locutus est : Quid prodest dor-mientibus Ecclesiam perturbare? Si quis adhuc in corpore mortis hujus accusatus et damnatus, antequam mererctur absolvi de Ecclesia raptus est, absolvi non potest ulterius humano judicio. Si quis accusatus ante diem sacri examinis repentina vocatione praventus est, intra sinom matris Ecclesia constitutus, divino intelligendus est judicio reservari. De hoc nullus homo potest manifestam proferre sententiam : cui si Deus indulgentiam dedit, nihil nocet nostra severitas; sed si supplicium præparavit, nibil prodest nostra benignitas.

tum, sed omnium conciliorum statuta deducerentur A ibi obtectum, nibil absconditum fuit : exspoliato deniin dubium.

que corpore, magnum illud fidei percepimus et ser-

#### CAPUT IV.

Quod contra synodum Chalcedonensem factam esse trium Capitulorum demnationem, ipsi eti m qui consenserunt primates et episcopi Orientis aynoverint : quos redarquit quod imperatori non restiterint.

Verum hoc insolitum non est, ut vel apostolica sedes temeratores paternæ sententiæ tanquam excedentes a fide corriperet, vel incontaminati quique et ab hac præsumptione penitus alieni, contestatione publica de tali facto quererentur, et pronuntiarent, quod si hoc semel admissum fuerit, non tantum Chalcedonensis, sed omnium conciliorum definitiones constare non possint. Illud est insuetum, illud mirabile, illud in quo magna vis veritatis apparet, quod ipsos quoque præsumptores internis conscientiæ stimulis fateri coegit, ad destructionem synodi Chalcedonensis box fuisse composita. Nam primus confirmator corum Mennas Constantinopolitanus episcopus, cum adhuc cunctaretur scripto \*, sicut præceptum fuerat, eis præbere consensum, contra synodum Chalcedonensem sieri protestatus est. Sed et posteaquam consensit, a prædicto venerabilis memorise Stephano Ecclesize Romanie diacono et apocrisiario conventus, cur priori sententiæ suæ contrarius acquievisset his quæ ante culpaverat, et de quibus se nihil acturum sine apostolica sede promiserat; sub ea se conditione cessisse, et juratum sibi suisse respondit, quod chirographum suum reciperet, C si hace Romanus episcopus non probaret. In quo satis ostendit de judicio se potius humano quam divino esse sollicitum. Sed nunquid, vel si propriam manum Romano episcopo non probante recipiat, nihilque illi quod metuit de judicio humano contingat, ideo sententiam Dei judicis atque ultoris effugiet? Nunquam hoc ei alterius secreta juratio, sed sola correctio sua præstabit. Semel Deo juravimus, imperator, cum baptizandi in morte filii ejus spopondimus nos üdei qua salvati sumus, custodire depositum. Adversus hanc igitor dare vel accipere juramentum, magnum perjurii crimen est. Nam si nimis terribile creditur cum ita secum homines fœdus ineunt in jusjuraudum, ut aliquos inter pacta baptizari faciant: quid de illo juramento credendum est in quo sumus cum Deo depacti, et nos qui juravimus baptizati? Sed et ipsam tanti mysterii queso consideres actionem: quemadmodum lavacro regenerationis abluendi, in conspectu Dei et sanctorum angelorum stemus, occulta dedecoris Ecclesia teste damnantes. Nibil

Ad hunc locum spectal quod ait in libro contra Mulianum: Gommemorare quod alibi fesimus, quomodo sive Mennus Constantinopolitanus, sive Zoilus Alexandrinus, sive Antiochenus Ephriemius, et Petrus Hierosolymitanus, antequam vel consentirent vel cederent, lestati sunt fieri non debere. De his enim

que corpore, magnum illud fidei percepimus et servare spopondimus sacramentum: et non sola voce, verum etiam totius habitu corporis, profitemur exuisse nos hominem veterem cum actibus suis. Cur itaque nunc actum cui renuntiavimus, veteris hominis resumentes, nescio quid extraordinarium in operte de ipsa side paciscimur, Ecclesia ignorante, qua testis fuit, quando nos illam simpliciter servaturos palam et nudi juravimus? Quis porro auztoritatem contemnere possit istorum? quis dubitet talium sequi sententiam, videns quoniam libere ab eis et intrepide veritas prædicatur 1 ? Zoilus quoque Alexandrinæ urbis antistes, cum Romanum episcopum venire cognosceret, obviam illi ad Siciliam misit, conquerens necessitate se ad ipsius decreti affirmationem fuisse compulsum: quod hic ei, postquam venit, ideni Remanus episcopus in facie palam, nobis quoque inter alios præsentibus, exprobravit. Necnon et Ephræmius Antiochenus, cum primum ei mandaretur, ut hoc etiam ipse rescribendo firmaret, consentire poluit. At postquam ei denuntiatum est quod excludendus esset, nisi faceret, sui potius honoris quam veritatis, dilector inventus est. Quid etiam Petrus Hierosolymitanus? none publica notitia refert quoniam conveniente ad se multitudine monachorum, juratus pronuntiavit, quod si quis eidem decreto novitio consentiret, contra Chalcedonense concilium faceret? nec tamen se ab ejus consensione suspendit. Hoc autem, velut hæreditarium, de prævaricatione primæ illius mulieris cognoscimus esse contractum, quæ prius interdictum sibi fuisse respondit, ne de ligno quod erat in medio paradisi comederet, et postea quod ipsa illicitum pronuntiaverat usurpavit, ac viro ut comederet persuasit. Et quid dicemus ad hæc! nisi quod ipse Dominus dixit : Verumtamen veniens Filius hominis, putas inveniet fidem in terra (Luc. xvin, 8)? Jam vero de aliarum civitatum episcopis quid loquamur, qui et cum scribere compellerentur, palam reclamaverunt contra magnam synodum fleri: et post subscriptionem, memorato Stephano Romano diacono libellos dederunt, sedi apostolicæ transmittendos, confitentes in eis quod a Constantinopolitano episcopo coacti subscriberent; qui si a vestra pictate quærantur, poterunt et apud vos nostris assertionibus attestari. Unde non solum ipsi qui hæc secerunt, sed et illi etiam qui facientibus communicando consentiunt, de ignorantia semetipsos excusare non possunt, et frustra dissimulant, frustra se dicunt nesciro quod factum est, sive lucra temporalia diligentes, sive gratis suas animas negligentes. Cui enim non

quatuor ordine docet, ac mox etiam de cæteris episcopis: nam omnes ad trium Capitum damhationem compellebat imperator, cum muneribus ditaret assentientes, reluctantes exauctoraret aut plecteret exsilio, ut est apud Liberatum in extremo breviario.

sufficiat ad cognoscendum causæ meritum, sola con- A quam tenet defensione certantes? Enim vero dici fessio transgressorum, et verbis publice facta et libellis exposita? Manifestos habent errores corum qui verisimilibus argumentis, quasi constanter sua errata defendunt; et iste illis incognitus esse potest, auctorum suorum confessione damnatus? His omnibus accedit et confessio Domitiani Galatæ, Ancyrensis olim episcopi, quem confessum diximus quod ejus complices Origeniani ad Eccleske conturbationem ista moliti sunt. Nam in libello quem ad Vigilium scripsit, conquerens de his qui contradicebant dogmatibus Origenis, asserentis animas humanas ante corpora in quadam beata vita prosexstitisse, et omnes quæ fue. int æterno supplicio destinatæ, in pristinam beatitudinem cum diabolo et angelis ejos restitui; dicit etiam baec : · Prosileerunt ad anathematizandos B sanctissimos et gloriosissimos doctores, sub occasione corum quæ de præexistentia et restitutione mota sunt, dogmatum, sub specie quidem Origenis, omnes autem qui ante cum et post eum fuerunt sanctos anathematizantes. Hi vero qui proposuerant baissmodi dogma defendere, id implere nullo mode voluerunt : sed talem relinquentes conflictum, conversi sunt ut moverent adversus Theodorum qui fuit Monsuestenus episcopus, et moliri copperunt quateaus anathematizaretur et ille, ad abolitionem, ut putabant, corum qua contra Origenem mota constituerant '. . His autem consideratis, clementissime imperator, quis non intelligat quoniam, si Ecclesiarum primates quorum confessiones memoravimus, pro veritate constarent, facile de vobis possent obtipere ne fleret, qued frustra se, pon voluntate feciese causantur. Quasi vero propter hoc tautum ordinati sumus episcopi, ut ditemur principum donis, et cum eis inter maximas' potestates consedenmus, tanquam divini sacerdotii privilegiis fulti : sicubi autem failaciis malignorum que nullis temporibus defuerun!, aliquid eis inter tantas reipublicas suce ouras sabreptum fuerit, quod Ecclesice Dei prasjudicet, vol Ecclesiæ pacem turbet : non eis debeausus pro ipsqrum salute qua sunt vera suggerere, et si necesse fuerit, religionis auctoritate resistere, ac patienter offensionem quoque illorum, si acciderit, sustinere. Et ubi erit illud propheticum: Loquebar in testimoniis tuis in conspectu regum, et non confundebar (Psal. exvisi, 46)? nisi forte pastores quidem ad lac et vellera, ad avertendas vere laporam insidias et tuenda ovilia, desertores.

Quid enim jam passi fuimus, vel quid pati ab imperatore Christiane timuimus, pro ejusdem fidei forsitan ab alio posset, quod spiritus quidem promptus, caro autem infirma, din cruciatus ferre non potuit : ut prona sit indulgentiam succumbentibus tribuere uniuscujusque conscienția sui fregilitas. Solet enim de humanis cordibus, pro devotione sui fidelis exordii, si non perseveret usque in finem. veniam pusillanimitas impetrare. Sed in hac causa quid tandem potest excusationis obtendi? Præsertim cum vestra clementia, sui cognomenti non immemor, in ipsis quoque contradicentibus sibi hæretick nihil egerit inclementer. Si quid igitur ob banc causam aliquis pertulerit, illorum magis est invidiosis suggestionibus imputandum, qui dissimulantes ab aliis. unum sibi solum contradicere querebantur. Quasi vero non statim, ut meditatio facti hujus innotuit, Christianæ plebis offendit auditum, ut unus hoc voluisse \* facere diceretur, tanquam magnæ et singularis esset justitiæ, non condemnare tot venerabiles , qui contra Chalcedonense concilium hoc fieri cognoverunt, palamque detestati sunt . Qui tamen subscripserunt definitionibus libri in quo dictum est: « Si quis dicit hæc nos ad abolendos aut excludendos sanctos Patres qui in Chalcedonensi fuere concilio, dixisse, anathema sit; , atque ita semetipsos anathema fecerupt, qui dicentes adversus sanctos Patres qui in Chalcedonensi fuere concillo, hæc esse conscripta; assenserunt, ut si quis hoc dicit, fiat anathema. Quod si hoc etiam non fuisset, nunquid inter canones atque statuta quibus de rebus divinis decernitur, haberi debet, ut si quis de conscriptore, quicunque sit aut dicatur, illius libri aliter crediderit quam vult ipse conscriptor, anathema sit velut hareticus, cum si videbatur ita decerni ac dici debuerit, ut anathema sieret, si quis ad abolendos aut excludendos sanctos Patres qui in Chalcedonensi fuere concilio, eis quæ in memorato libro dicta sunt uteretur. Nunc autem, ne quis talibus dictis resisteret, omnibus interdicitur queri: uti vero eis ad exclusionem sanctæ synodi, nulli negatur. Verum quia, sicut prædixeramus, tam epistolam venerabilis Ræ el Theodorcti scripta quam Theodori ejusque dogmata in præjudicium synodi Chalcedonensis probavimus esse damnata: iliud etiam, quod secundo partitionis loco promisimus, hoc volumine terminato jam debemus ostendere. Quoniam frustra negatur camdem epistolam a synodo suisse probatam; sed Eutychiani, ut nobis illuderent, hoc mendacium per suos seminavere fautores.

<sup>1</sup> Cod. Veron. et ms, constiterant.

<sup>1</sup> Idem cod., maximas vel supra maximas.

<sup>1</sup> Idem cod., noluisse.

<sup>\*</sup> Idem cod., venerabiles Patres, cum et ipsi, quem-

admodum dictum est, ut sint inexcusabiles, contre Chalcedonense, elc.

<sup>·</sup> Idem cod., testati sunL

# LIBER QUINTUS.

#### CAPUT PRIMUM.

Qued episto!am Ibæ orthodoxam revera pronuntiarit synodus Chalcedonensis, falsoque dicant adversarti ab ea non fuisse susceptam.

Istende nunc, Auguste, quam manifesta et multiplici ratione hoc etiam demonstretur, quod sequenter me demonstraturum esse promisi, quoniam hæreticorum fautores aperto mendacio nos decipere voluerust, ut dicerent epistolam venerabilis Ibæ a conciiio Chalcedonensi a non fuisse susceptam. Ubi dum recitaretur, ex præcedentibus gestis, apud reverentissimos Photium et Eustachium, atque Uranium episcopos habitis, quæ contra memoratum episcopum Ibam protulerat Theophilus diaconus, qui ejus adversarius existebat considentibus episcopis, talis tissimorum episcoporum b Ibam reverentissimum episcopum innoxium demonstratum. Lecta enim ejus episiols, cognovimus cam esse orthodoxum, et ob hoc decernimus, et honorem ei episcopatus, et Ecclesiam de qua injuste et absens expulsus est, instaurari. > Vides quomodo nobis hæretici per suos satellites voluerunt illudere, ut hanc epistolam jactarent susceptam a concilio non fuisse; cum palam sit quod ex ejus lectione conscriptor ejus Ibas innoxius et orthodoxus ab ea sucrit judicatus, et ob hoc eum et honorem episcopatus, et Ecclesiam recipere decreverint, de qua injuste fuit expulsus. Scierunt igitur Ecclesise pietatem ferre non posse, si condemnanda diceretur epistola quam synodus approbavit; vél potius ipsa synodus, propter quod eam judicavit or- C thodoxam. Non enim ipsam tantummodo ibæ epistolam, sicut jam diximus, quasi Nestorianam culpare et abjicere præsumpserunt; sed approbatores quoque ejus qui eam rectam dicunt, et anathemati non sabjiciunt. Et qui magis intélligendi sunt ejus approbitores, quam Patres qui Chalcedona convenerant et eam judicaverunt orthodoxam? Hæc igitur scienbes, et arbitrati quod ita possint in ipsius epistolæ damnationem catholicorum consensus adducere,

· lbæ episcopi et epistolæ ipsius causa discussa est actione 9 et 10 synodi Chalcedonensis; relectisque gestis quae apud Tyrum et Berytum in eadem causa præcesserant, Ibas innoxins, epistola, ut Facundus ait, orthodoxa pronunti ita est. Quibus consentanes sunt que Innocentius Maroniæ episcopus scribit in collatione Constantinopoli habita inter orthodoxos et Severianos his verbis: Contrad. Et Ibus ergo juste surceptus est a Chalcedonenie concilio? Erisc. Iba et accusantium eum jud cium ex imperiali auctoritate delegatum est Photio episcopo Tyri, et Eustachio episcopo Bergti, et Uranio Imerinæ civitatis episcopo. Qui recerentisomi viri et nimium horrentes Nestorii blasphemias, cum omni diligentia disculientes eum, immunem et sine culpa cum decreverunt, sicut et acta ipsorum et relatio manifestat. Quem ergo judices justificaverant, quemadmodum conclium poterat condemnare? Epistolam tamen concilio suspectam fuisse docet.

A jactaverunt quod a magno concilio suscepta non. fuerit, cum in eo rursus ita pronuntiatum noverimus: « Ex his quæ nuper lecta sunt clarum est quia reverentissimus Ibas innocens est ab omnibus quæ ei illata sunt, et ex relecto rescripto epistolæ quod prolatum est ab ejus adversario, orthodoxa apparuit ejus dictatio. > Nunquid ergo adversus istas evidentissimas super epistolam memoratam sententias, cum post ejus condemnationem exprobrate nobis cœperint hæretici, quod epistolam nostro judicio Nestorianam synodus Chalcedonensis pronuntiavit orthodoxam, possemus dicere falsum esse, etecontrario demonstrare, quod eam ipsa quoque reprobaverit atque damnaverit? Advertis igitur, imperator, quod inimici justitiæ illudere voluerint Ecclesias est data sententia: « Cognovimus ex sententia reveren- B Christi, et avocare nos a veraci assertione, qua defendi eadem epistola melius et fortius potest, atque divertere ad falsæ denegationis inane suffugium. ut nunc interim assirmaremus eam Nestorianam. negantes a concilio esse susceptam, et postea convicti ab eisdem manifesto et impudenti mendacio, quia suscepta est, nihil jam restaret quod in ipsius concitii defensionem respondere possimus. Et ideo non recipimus mendacii consilium, neque nos suisimiles bæretici valebant efficere. Nam et susceptam dicimus, et quod omnino fnerit suscepta monstramus : quia verax semper est Ecclesiæ pro veritate defensio, nec unquam fuit indiga falsitatis. Ante vero nobis discutiendum est cujusmodi sint ea quæ per suos fautores ad nostram deceptionem jactaverunt, ut eam denegaremus esse su ceptam. Primum iraque videamus utrum nobis dicendum sit aut credendum, quod persuadere conati sunt, quia epistolam non venerabilis lbx, sed nescio quam scripturam postulationis et deprecationis, quam Photio et ' Eustachio i et Uranio episcopis omnis clerus Edessenæ civitatis pro ipso Iba episcopo miserat, synodus pronuntiavit orthodoxam. Sed quid respondebimus, cum postea vel ipsi, vel hi quibus favent hæretici, nobis dixerint quod illa scriptura, postulatio et de-

> Recensita, inquit, præfata epistola in Chalcedonensi sancto concilio, non aliter prævidit suscipi eum propter suspiciones in ea insertas, nisi et ipse Nestorium et omitia decreta ejus anathematizassel. Et postquam anathematisavit, tunc susceptus est in sancto concilio. Unde et synodus v generalis, quæ eamdem epistolam ac-tione 6 liquido damnat ut bæreticam, non dissimilem Chalcedonensis concilii de ea sensum vult fuisse, posthabitis, ut ait, iis que unus aut alter pro illa dixerant, orthodoxam videlicet appellantes.

Verba sunt legatorum sedis apostolicæ, sententi im primo loco dixerunt. Qua deinde subjiciuntur, Ex his que nuper, Maximi sunt Antiocheni. Illa denique, Dudum quidem ex relectis, Eunomii episcopi Nicomediensis. Quas casdem episcoporum sententias profort etiam et examinat Vigilius in constitute.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., Eustacio, vel Eustathio.

precatio a omnis cleri Edessenæ civitatis synodali- A episcopus? Denique fraude se ista jactasse, ctiam insi. bus gestis appellata sit, sententia vero synodi ex relecta ejus epistola orthodoxum eum apparuisse testata est : et quia illam postulationem et deprecationem, ab omni clero Edessenæ civitatis ad Photium et Eustachium atque Uranium episcopos datam. I bas episcopus pro se recitari petivit; sententia vero synodi, sicut eadem quæ posuimus verba declarant, de rescripto epistolæ ipsius lbæ quod prolatum est ab ejus adversario, pronuntiavit, quod orthodoxa apparuit ejus dictatio? Facillime itaque probabunt, si tamen ulla probat one hic opus est, aliud esse quod pro se recitari petivit Ibas episcopus, et aliud quod contra eum protulit qui ejus adversarius existebat. Sed et hoc adjicient quia nec attinebat ad rem ut de postulatione et deprecatione cleri Edessenæ civit tis pro- B judicant, que ante perfectum judicum a quibusdam nuntiaretur, quod orthodoxa esset ejus dictatio, cum potius super epistola Ibæ sententia synodi exspectaretur utrum eam hæreticam an orthodoxam judicarent. Cum ergo et illud objicerent, quod similiter in eadem synodo dictum est : Dudum quidem ex relectis innoxius demonstratus est reverentissimus Ibas; in quibus etenim visus est culpare male loquens beatissimum Cyrillum, in posterioribus recte confessus respuit illa quibus culpaverat; nunquid econtra mutire? numquid respirare valebimus? Quid enim Ibas episcopus in illa postulatione et deprecatione quam pro illo clerus ounnis Edessenæ civitatis miserat, locutus fuerat de heato Cyrillo, quod diceretur in posterioribus respuisse? Si quis autem legat ejus epistolam ad Marim Persam datam, quam in sequenti libro pone- C mus, ibi bæc omnia recognoscit. Verum ecce, si 1 multiplicibus documentis ostendent quod epistolam Ibæ synodus orthodoxam judicavit, de qua ipse Ibas fuerat accusatus; nunquid ostendimus et nos, ubi omnis clerus Edessenæ civitatis accusatus est, quod non orthodoxam postulationem et deprecationem pro ipso lba episcopo miseri, ut necessarium synodo videretur de illa pronunciace, quod orthodoxa fuerit ejus dictatio? aut etiam si hoc posset ostendi, approbatio postulationis et deprecationis il ius Ibam episcopum, et non ipsos deprecatores absolveret. Nam et insius sententiæ recitare verba debemus, si forte, quemadmodum super Ibæ epistolam factum est, aliquis Patrum dixit in illa synodo: Scriptura postulationis et deprecationis omnis cleri Edessenæ civitatis ortho- D vel si qua, ut sæpe contingit, dissonantia ab judidoxa nobis apparuit. Sed nibil tale valebimus ostendere, et optime scimus quia necesse non erat illam postulationem et deprecationem orthodoxam pronuntiari, de qua nulla talis quæstio vertebatur; sed ut nos ad illius epistolæ condemnationem hæreticorum fautores inducerent, ista finxerunt. Nam quare Iba episcopo accusato, omnis clerus Edessenæ civita is pronuntiaretur orthodoxus; aut orthodexo pronuntiato omni clero Edessenæ civitatis. Ibas absolveretur

📤 Διδασχαλία χαι παρέχλησις παρά παντός του κλήρου εής Εδισσανών ματροπόλιως. Sic enim inscripta est. la clericorum porro subscriptionibus διδασχαλία suextorquente veritate vel inviti, vel nescii, prodiderunt. Nam post multas et varias suas adiuventiones, post labores magnos et infructuosos, quibus ad deceptionem facilium apertam lucem verbis inanibus obscurare conati sunt, in codem libro suo dixerunt: « Culpans Joannes hæreticus sanctam synodum, ostenditur eadem quidem sapere sicut ad Marim epistola : confiten autem eam expulsam atque destructum a sancta synodo, confitetur etiam similiter expu'sum ab ea et Theodorum impium Monsuestonum. Et quoniam calumniatores non respiciunt in ultimo ordine definita, sed ante perfectum judicium a quibusdam forsitan dicta; oportet cogno cere rectam habentes intentionem, quia in synodis nihil preforsitan dicta sunt, eis quæ ab omnibus simul in ultimo definiuntur ordine, licet dissona communi appareant calculo. Denique sauctus Anatolius divit quia Dioscorus non propter fidem damnatus est, et hoc ueque præjudicium communicalculo synodi fecit, neane Dioscorum ab adjudicatione liberavit in Eutychis permanentem perversitate. In his igitur ontaibus, onitto nunc arguere, quod in hoc libro nescio quis Joannes hæreticus non est probatus eadem sapuisse, sicutad Marim epistola, vel quia ita sapuerit esse detestandus. Omitto quia nec illud probatum est, quod jactatur idem Joannes fuisse confessus, prædictam epistolam destructam atque expulsam a sancta synodo. Omitto quia nihil Theodoro præjudicat quod eum similiter a synodo expulsum dixisse fertur, queniam si ab illo exigeretur, probare non posset. Hoc est unum quod volo dicere, quia licet trepidis et inconstantibus verbis, prodiderunt scire se quod a synodo epistola illa suscepta sit, sed ut nobis illuderent illa omnia confinxerunt. Nam quomodo nescientes de illa synodum protulisse sententiam, dicerent quod lu synodis nihil præjudicent, quæ ante perfectum judicium a quibusdam forsitan dicta sunt, eis quæ ab omnibus simul in ultimo definiuntur ordine? Ergo, licet quibusdam dissonantibus, scire se tamen confessi sunt de venerabilis Ibæ epistola synodum judicasse. Quod etiam in posterioribus ejusdem sui libri similiter produnt, ita dicentes : « Et hæc quidem dicta sunt, ut ostenderetur omnibus quia in his quie factæ sunt synodi, cantibus facta fuerat, attamen nullus ea quæ per partes dicontur attendit, sed ea quæ ab omnibus ultimo definiuntur in ordine. > Verum nobis sufficit corum doles etiam ipsis confitentibus cognovisse. Caterum, nec istis adinventionibus assentimus. Primum quidem, ne cum illis non solum mendaces, sed etiam in ipso mendacio deprebendamor instabiles, ut dicamus, non de lbæ epistola, sed de scriptura postulationis et deprecationis omnis cheri Edessenæ civitatis, syno-

hum appellatur, quam interpres synodi nunc instructionem reddit, nunc suggestionem.

<sup>1</sup> Cod. Yeron., ecce ipsi multiplicibus.

ostenditur aperte Ibam ad Marina epistolam denegasse.

Porro hæc adinventio desicax omnino et irrisione

digna est. Nam licet ante prolatam adversum se

epistolam in judicio venerabilium Photii et Eusta-

chii atque Uranii episcoporum, hanc de nomine heati

Cyrilli altercationem reverentissimus ibas cum ac-

cusatoribus suis babuerit, post prolitam vero adver-

sum se epistolam suam, nullum negationis verbum

contra retulisse doceatur : tamen non sicut ab istis

ad obscurandam veritatem, vel composita, vel atte-

nuata sunt verba, sie in illis gestis habentur: ubł

cum ei suus objiceret accusator Maras presbyter et

diceret: An non dixisti, quando flagitatum est in

secreto, bonæ memoriæ Cyrillum tanquam hæreticum habuimus, et donec anathematizasset sua capitula

non recepimus eum? idem reverentissimus Ibas epi-

scopus respondit : Vere non sum memor ; si autem

et o dixi o quia vere orientale concilium recepit eum, postquam sua capitula retractavit. Et iterum, euch

prædictus Maras diceret eum de memorato beato Cv-

rillo dixisse: flareticum enm habuimus, donec sua

anathematizasset capitula; idem reverentissimus Iba-

episcopus dixit: Ego postquam sua capitula inter-

pretatus est, tantum abstince ab anathemate viri:

quia et litteras ab eo suscepi, et litteras ei direxi, et

communicavit mihi, et communicavi ei. Non ergo

negavit Ibas quod hæreticum eum aliquando fuisse

potaverit; sed hoc dixit quia post unitatem factam

abstinuerit ab anathemate viri, quod et illa epistola

manifestat. Non est autem idem quod Ibas episcopus

dixit : Ego postquam capitula sua interpretatus est,

tantum abstineo ab anathemate viri; et quod isti

eum dixisse posuerunt, quia post unitionem Orienta-

lium et sancti Cyrilli, aullam injuriam adversus eum fecerit, quasi consequens sit, ut quia jam abstinui-

set Ibas ab anathemate beati Cyrilli, ideo nec credere

ante, nec postea dicere potuisset, quod aliquande

fuerit lapsus, quem petius conversum ab errore false

putaverat. Et propterea istud quoque commentitione

melius nos ultro respuimus, quam ab ipsis a quibus

adinventum est, cum nostra confessione postea re-

fellatur. Si autem quæris, Auguste, cognoscere quod

non istis obscuris et captitiis adinventionibus, sed

sua sponte conspicuis et evidentibus documen-

attende, queso, qualis super alio capitulo ia

eadem controversia ipsius Ibæ negatio, qualis etiam

contra replicatio accusatorum, qualis interlocutio ju-

dicum. Unde necessarium duxi ex eisdem gestis ali-

dum proguntiage 1 : sed in synodis vibil præjedicare A nullam injuriam adversus sanctum fecerit Cyrillem: que ante perfectum judicium a qu busdam forsitan dic:a sunt. Deinde quia inveniuntur cadem a super enistola lbæ \* sententiæ, non aute perfectum judicium, sed in ultimo, sicut dicunt, ordine promulgatæ; et non aliquorum, sed omnium esse, quibus nullus est refragatus. Exigitur enim a nobis atque dicitur : Probate concilii dissonantiam, quam dicitis; ostendite ubi quibusdam pronuntiantibus orthodoxam esse lhæ epistolam, alii contradizerunt quod impia fuerit et profana; et post dissonantiam quam dicitis ante persectum judicium sactam, concordem in ultimo sententiam synodi demonstrate. Nestorianam hane et blasphemam epistolam respuentis : alioquin Nestoriana etiam illa synodus fuit, quæ talem epistolam orthodoxam judicavit. Apparet igitur quod, kis omnibus mendociis inaniter adinventis, non excusari, sed inexcusabilis potius videri tanta synodus possit. tanquam nihil habeat quo defendi veraciter queat.

#### CAPUT IL

Quod falso dicant Ibam negasse in judicio episcoporum Photii et Eustachii epistolam illam suam cese.

Unde nec illud dicimus, quod item in sæpe dicto sao libro, qui prænotatus est falso titulo nominis sui, diverunt, quia illam epistolam apud judices Photium et Eustachium suam esse negavit Ibas episcopus b. Quod et ipsum aperte falsum est, et si velimus contra conscientiam dicere ab ipsis iterum qui hæc mendacia seminaverunt, similiter arguimur, qui postea dixerunt : Ostendite nobis ipsa negationis ejus verba, C si dixit: Mea non est hæc auæ adversum me profertar epistola; non ego cam scripsi, non ego dictavi. O:tendite etiam nobis accusatorum ejus replicationes, quibus eum negantem de hac re, sicut de aliis quoque causis, convincere nitebantur : ostendite etiam quos testes, ut boc ei probarent, adduxerint. Ostendite judicum sententiam per quam pronuntiaverunt quod ideo illum absolverint, quia probari non potuit ejus fuisse, quam suam fuisse inficiatus est 2: et quid borum flagitantibus '? nunquid in illis gestis apud Photium et Eustachium \* atque Uranium habitis tale aliqu'd continetur? An his omnibus nos deficientibus, illud in-ptum contra respondebimus, quod in suo libro posuere dicentes: Inventa est autem in eisdem actis apud l'hotium et Eustachium habitis, et satisfactio ibæ D lis , que vere facta est negatio demonstretur; ad hec dicentis, quia post unitionem Orientalium et sancti Cyrilli nullam injuriam adversus eum fecerit. Et adjiciunt: Si ergo impiam epistolam post unitionis tempus significat, Ibas autem dicit quia post unitionem

> την ολικιώσασθαι. Cæterum nihil tale in synode v cen Angitur. Et frivola est que opponitur conjectura, sciteque a Facundo refellitur.

· Forte, iterum dixi quia.

\* Forte endem

\* ldem cod., synodi sententiæ.

quia ipse Ibas suam fuisse mficialus est.

1 ldem cod., et dixi, dixi quia, etc.

Non ausum esse suam dicere astrnit etiam Justiminmus in edicto, is Xalxadose, xarnyopablic "ίδας μετά των επάγνωση της καιδούς έπιστολής ούχ ετάλμησε ταύ-

<sup>\*</sup> Cod. Veron., pronuntiasse quod or: hodoxa fueril, et iterum de ipsa quidem epistola synodum pronuntiasse; sed in synodis, etc.

<sup>\*</sup> Idem cod., ejus suisse illam epistolam, aut saltom

ldem cod., flagitantibus ostendimus? Idem cod., Eustacium, vel Eustathium. Sic etians paulo infra et alibi legendum est.

qua ia hune librum exempli gratia transferro, ubi A esse negaverit. Si autem in corum judicio non doceprodictus Maras, umus ex accusatoribus ipsius lbee episcopi, dixit it a Quid habes de Ade movere? Maras alloquens dixit a: Nes invideo Christo facto Dec; in quantum enim ipse factus est, et e;e factus sum. Reverentissimi episcopi dixerunt : Conficatur \* reverentissimus lbas, si bæc ab eo prolata sunt. Reverentissimus episcopus dixit: Anathema ei qui dixit et ei qui calumniatur, ego enim non divi. Samuel dixit: Testes nobis existant hujus rel, ex quibus hic sunt : regamus hos a vobis evecates suscipi. et propria voce testari si entra audicriat hæe dicentem. Referentiasimus ibas episcopus dixit: Decles millies ego secari patior, qu'im dicere hoe verbum : absit hoc verbum me vel cogitare; sed scie ego quia unasquisque ox confessione salvatur. Reverentissimi episcopi B rando, quia nulli conscii sunt adversus cam facta dizerant: In occlesiane dicis reverentissimum opiacopum Ibam bate dixisso? Samuel dixit: Consuctudo est in die sancto Paschæ, aut ante diem dare eum de mana clericis quadam pro festivitate: inde own bac dere faturus esset, al'oquitar primitus, et sic dat. Allogates est autem hec et coram omnibus et præsentibus cieriois, ut acciperent en que pre Sestivitate dantur : et convincetur ab aliquibus ex ifs elevicis hie stantibus, qui hoc ab iste audierunt dietum. Reverentissimi episcopi dixerunt: Ante quantum tempus hæc dixisse reverentissimum tham eptscopum profiteris? Samuel dixit, Sunt tres anni pius minus, qued dicta sunt. . Attendis, Auguste, quemadmodum prius a judicibus interrogatus sit Ibas episcopus, utrum ab eo prolata sit illa blasphe- C mia; quemadamedum etiam accusatores 4 adversus sum testes produci periverunt; quemadmodum ludices quesieriet ab accusatoribus, quo leco, que tempore, quibus prosentibus hanc cam blacphemiam dicerent protulisse: et illi pertinaces, st locum designant, et tempus memorant, et testes pronuctiont, et quoties izec dieta, quoties replicate sint, ipporum gesterum emtera antis estendunt. Quid tale potnerimus probere super illa epistola factum, ut dicamus qued eem prædictus ibas suam fuisse negaverit, quam in tantum et ipsi judices ejus luisse jam noverant, ut nec interrogandera gum putarent utrum insine facrit? Frustra itaque, sicut dixi, festores harretteorum nos inducre volucrant, spiscoporum Photii et Eustachil atque Uranii snom

 Rectius in synodo Chalcedonensi : Μάρας είπι Προσομιλών είπεν. Maras dixit, Alloquens, id est pro concione, divit. that nimitum, ad quein pertinet quæ sequuntur. Sunt et alia tum in hoc, tum

Idem cod., eum.

ter thas negasse quad ipsius fuerit illa epistola, quamodo istorom sussionihus acquiescentes dicemus quia eam, quod prius non fecerat, postea in synodo summ fuisse denegavit, abi potins super ipsa invemuntur prolata sententia, et idem loss episcopus efus relectione purgatur? Nam et hoc in suo libro ita dizerunt : « Sed etiam in sancta Chalcedonensi synodo volens lbas liberum se ipsum de accusatione epistolse demonstrare, post relectionem ejusdem, mox hujusmodi sermonibus bæc ait : Jabete relex' litteras etericorum Edessenorum, ut cognoscatis quia ab his euse mibi illata sunt alienus sum, et vim pertuh: et relecta est que data est ab eo epistola clericorum Edessenorum, in qua testificabantur el com jurejuaccusationis, neque cognoscum cum contrarium quiddam rectae feciese fidei. > In quibus verbis, filud prius advertendum est, quod ab illusione solita non recedant, ut illam scripturam, quam pro memorato lba omnis clerus Edessenæ civitatis obtulit, epistlam appellent , volentes per epistolæ nomen, in allud nobis convertere sententiam synodi, quæ super epistola ipsius lbæ prolata est: ut credentes quoi illam postulationem et deprecationem c'eri Edesseni, potius quam memoratam epistolam, pronuntiavit erthodoxam, in condemnationem ejus adduceremut. Deinde quomodo ad denegationem ipsius epistola omnis clezi Edesseni testimonium quæreretar, cum accusatores non epistolæ ad Marian scriptæ, sed illius insuspicabilis blasphemiae, clericos Edesse los testes foisse mentiti sint? In the itaque capitale corum testimonium syrrodo relegi necessarium fuit, in quo ab eccusatoribas fuorant nominati. Denique nec ipsi de bac epistola, sed et de ilia tantum blasphemia testali sunt. Nam ostendant nobis in ipsa postulatione et deprecatione, this dixerint quod illam f epistolam is Judicio reverentissimorum Photfi et Eustachii aique Brami non negatam, in synodo postea Ibas episcopas suam faisse inficiants est. Aliquin omnibus apparebit quod ad illudendum nobis ista confinxerint: ut si hoc mendacium sectaremur, postea nos convincerent atque confunderent ex manifestis ipsius synodi sententiis: quas profecto vel si probare possimus, non ab omnimus, sed a quibusdam, super at diceremus qued illem anistolan lbas in judicio p camdem epistolam, si cam suam negaret lbas episcopus. Dietum est enim illic, siout supra meminimus:

> in superiore syardi Berytensis textu, que Facundum vi'ioso codice usum esse doceant, cum emendatiora sint in Chalcedoneusi.

> Idem cod., civitatis miserat, eventent epistolum que ibi postulatio et deprevatio appellata cot, volentes.

\* Idem cod., super eamdem epistolam ibi prolatas, certum est tamen, quod a quibuscunque proferri non possint super illam epistolam, si cam, etc.

Wod. Veron., disit: De fide movemus prius. Reverentiusimi epictopi discerunt : Quid habes de fide movere? Maras alloquens disti, etc. Consonant seta synodi Berytensis recitata in concilio Chalcodonen:i,

act. 1).

1 Idem cod., confitentus prius. Ita etiam luco citato.

ldem cod., non audierint. Vide loc. cit.

<sup>1</sup> Idem cod., quemadmo lum et ipre negaverit ac fuerit exsecratus ; quemadmodum etiam accusatores.

hiem and., quod illam epistolam non ipse scripserit ad Marim Persam, sisut evidenter attestati sunt quod illam ab so b'asphem am non audierint, et lunc forte persuadebunt ut et nos dicumus quod pape dietam epistolam in judicio reverentissimorum, etc

Cognovimos on sententia reverentissimorum episco- A porum, tham reverentissimum episcopum innoxium demonstrutum: lecta enim ejus epistola cognovimus eum esse orthodoxum, et hoe decernimus, et bonorem ei episcopatus, et Ecclesiam de qua injuste et absens expulsus est, instaurari; et alia quæ in ipsis gestis similia continentur. Quomodo ergo non velut insanos accusare convincimur Patres qui Chalcedona convenerant, si dicamps cos illius cpistolæ merito quam suam lbas negaverat, et episcopatui et Ecclesias i restitui judicasse ? Advertat autem serenitas tua, quem:idmodum se seire verum predant, quod illam epistolam auam fuisae non negaverit Ibas episcopus. Dixerunt enim et hoe in suo libro, quod in nostro secundo meminimus: e Oportet inspicere ad Marim epistolam, emnia quidens sine Deo et impie dicentem, illud tantummodo ostendentem bene, quia ex illo Theodorus per Orientem in ecclesiis anathematizatus est : ) quod non dicereut si ipsam epistolam ab lha crederent denegatam. Sed respondeant nobis, cujus testimonio usi sunt, quia ex illo Theodorus per Orientem in ecclesi is ana: hematizatus est? Si enim Ibas quam esse pegavit illam episto am, et confictam adversus eum ab accusatoribus dicunt, sine dubitatione falsis tostibus usi sunt, quia ex illo Theodorus per Orientem in ecclesiis anathematizatus est. Si autem, qued magis czedoudum est, denegant quia falsis tentibus mi sunt, scire se iterum product, qued illam epistelam suam fuisse lbas episcopus non negavit, et ipsam synodus pronuntiavit orthedoxam. Postreno, quid opus C erat opistolam, non solum privatam, et ad synodum. sicut affirmant, nullatenus pertinentem, verum etiam cujus auctor esset incertus, universalis Ecclesia auper candemnari sententia? si tamon soutentia squisse dicenda est, ubi sub-criptor, non quod sentichat aperait, sed exemplar potius formulæ sibi datæ transcripsit. Unde vel si omnia qua superius dicta sunt defuissent, satis indicarent ex solo facti incine mode scire se quod a coucilio universali recepta sit. Alioquia non quarerent, pisi in ejusdem concilii przejudicium, nt cam universalis Ecclesia condemnaret. Desimant itaque jam fautores bæreticorum, vel deprehensi aç proditi, ut nobis illudant, studiose i jactare quia synodus non lbæ epistolam pronuntiavit orthodoxam: ne videantur non aliquid oculis nostris, quod medio D die vidimus, sed ipsos oculos quibus videmus, nobis velle furari.

## CAPUT III.

Quad falen dicent Theodoretum in concilio Chalcedonensi nisi post damnationem Eutychis atque Dio-

\* Reclamantibus in actione prima multarum proviociarum opiscupia, judicum austoritate vix obtinuit Theudoretos ut ex syuodo non exterbaretur: postea scori non sedisse, quodque synoai auctoritati non obsit, si in ea sedeant qui ab hæresi resipuerunt.

Sane videamys quale sitetiam illud, quod similiter. in excusationem ipsius synodi nos asserere voluerunt, ut ideo diceremus sententiam super epistolam ad ejus ' decreta minime pertinere, quod quasi post damnationem Eutychis atque Dioscori, postque fidei definitionem, Theodorus atque Ibas in concilio se-. derint. Sicenim eis in suo libro visum est dicere dereverentissimisTheodoreto atque lba episcopis: Quia. propter quod accusati sunt, ut Nestorii dogma suscipientes, non evocati sunt, ut sederent cum saucta synodo. Sed posteaquam de Eutyche et Diescore factum est judicium, et disposita sunt a sancta syuado recta Patrum constituta, per quæ adjudicaverunt et B anathemati subjeccrunt Nestorium et Entychem et maligna eorum decreta sequentes; tune prædicti Theodoretus et Ibas adierunt sanctam synodum. Ouis ignarus corum que in illa synodo gesta sunt crederes quod isti de causa publica et in conspectu emnium sita confingere talia potuissout? Quid ergo? non ședit cum sancia synodo Theodorekia episcepus, nist in actione octava, postquam factum est de Euryche et Dioscoro judicium, et disposita sunt a sancte sya nodo recta l'atrum constituta ? Et quemedo refereus in ejustom synodi gestis, good in ipan prima actions Theodoretus inter alids episcopes sedit 4, consulute Marciani Augusti, viu idus Octobris ? An non ibi continentur has verba? e Gloriosissicai judices et amplissimus senatus dixerunt : Imprediatur reverentissimus apiscopus Theodoretus, ut sit particeps synodi, quin et restituit ei episcopatum sanctissimus archiepiscopus Loo, et sacratissimus ac pilssimus imperator sanxit cum adesse sanctæ synode. Theodoretus reverentissimus apiscesus transiens in madium dixit : Preces obtuli sacratissimis et . Christiamissimis orbis dominis, et narravi que jn me acta sunt vulnera, et precor has perlegi. » Et post hane ejusdem reverentissimi Thendoreti prosecutionem, interloquentibus iterum gioriosischuis judicibus ac senatu, qued et a sanctissimo episcope indytæ urbis Roma proprium locum recepiaset idem Theodoretus, et testimonium beberet Maximi Antiocheni episcopi and catholists Adei esses, sicut ibi seriptum est, sedit in medio, i pesque presente, et inter alles episcopos considente, recitata cunt que sub Dioscore Ephesi fuerant gesta. Cumque domnandus idem Diesecrus gum Juvenali Hierosolymitane et quibusdam siñs videretur, ad imperatorem prius referendum esse duxerunt. Illud plane fatendum est, quod lhas episcopus in synode, non nisi postquam ejus causa ta

in actione 8 jumps out anathema dicero Nesterio, atque ita omnium consensu Ecclesius sum sedem recepit, et lecum in synodo.

<sup>1</sup> Cod. Veron., episcopatum et ecclesiam restitui jud casse.

ldem cod., scire iterum.
ldem cod., insidiose.

Idem cod., super epistola like prolata ad ejus. etc. ldem cod., sacratissimis, piissimis et Christia-

septima et octava sessione a discussa est atque finita, A ejusdem actionis contineut gesta : r Cum legeretur sederit: nam antea Nonnus, qui pro eo fuerat ordinatus, in omnibus actionibus sedisse relegitur. Iu sexto quippe consessu, fidei definitione perfecta, et ab omnibus episcopis rite subscripta, interlocutus est imperator, ut aliquot diebus exspectarent omnes episcopi, et privatæ quorumcunque causæ ibidem stnirentur. Postquam igitur in octava sessione purgatus est idem Ibas, his quæ jam fuerant superioribus actionil us definita subscripsit : quod ex sententia sancti Anatolii Constantinopolitani episenpi, quam later alios super ipsius lbæ causa in octava sessione protalit, evidenter ostenditur, cum ait (Act. 10): · Judicantium reverentissimorum sententiæ i innozium demonstrant ibam reverentissimum ab his quæ in eum accusatores intulerant : unde omnem in præ- B quis dubitat ? Reverentiss im episcopi clamaverum: senti de co suspicionem abjicio, quoniam et consentit et subscribit ei que nunc de side data est sententie a saneto concilio, et epistolæ sanctissimi archiepiscopi Romæ Leonis, et dignum judico episcopatu, st habere curam in qua pridem existebat Ecclesia. De Nonno autem reverentissimo episcopo, qui factus est pro co, formem dabit Maximus reverentissimus Antiochenus episcopus. : Hinc ergo probatur, ut dictum est, quod post octavam, in qua purgatus est, sessionem prioribus concilii subscripserit judicatis : quia de illo sanctus Anatolius in sua sententia, sieut memoravimus, consentit et subscribit, dixit, non consensit atque subscripsit. Non itaque moveat quod cum in superioribus actionibus memoratus Ibas nusquam legatur sedisse, catis concilii subscripsisse. Nam post octavam sessionem, qua purgatus Ibas episcopa tum Ecclesias sue recepit, prædictum Nonnum in aliis actionibus, quibus lisdem episcopus Ibas interfuit, nec sedisse, nec subscripsisse reperimes. In secunda quoque actione, que in codicibus quidem post tertiam scribitur, fuit autem eodem consulatu, vi idus Octobris, in qua de statutis sidei tractatus incipit, centesimus et undecimus Theodoretus sedit. Cumque post recitationem symboli, trecenterum decem et octo Patrum qui apud Nicæam. et centum et quinquaginta qui apud Constantinepolim fuerunt, et duarum epistolarum beati Cyrilli, id est ad Nestorium et ad Joannem Antiochenum, etiam papa Leonis ad Flavianum relegeretur epistula, dubitantes quidam de aliquibus verbis ipsius epistolæ, quod et secundo libro jam diximus, codem Theo- D doreto rationem reddente firmati sunt. Sic enim

ex eadem epistola pars que ita continet : Onamvis in Domino Jesu Christo Dei et hominis una persona sit, affud tamen est unde in utroque communis est contumela, aliud unde communis est gloria : de nostro enim illi est minor Patre humanitas; de Patre illi est moualis cum Patre divinitas. Dubitantibus Illyricianis et Palæstinis reverentissimis . Theodoretus reverentissimus episcopus Cyrri dixit : Est simul exemplum beati Cyrilli ita habens, et factum hominem, et non amittentem a quod proprium est. Permansit enim idem quod erat: intelligitur vero emaino et aliud in alio quod habitat, id est, divina natura in bumanitate. Glorios issimi judices et amplissimus senatus dixerunt : Post hæc omnia adhæ Nemo dubitat. > Hæc omniz ex ipsius syandi gestit in hune librum transtuli. Quomodo ergo dicitur de reverentissimo Theodoreto episcopo qued nisi in octava non sederit actione? In actione vero tertia, in qua Dioscorus est damnatus, quæ fuit codem consulatu, III idus Octobris, que etiam absque judicibus àc senatu celebrata est, et primæ conjuncta in codicibas invenitur : propterea, sicut existimo, quis in actione prima judicatus erat idem Dioscorus episcopatus honere privandus, ut ejus condemnatio proxima sequeretur: cæterum non sola dierum prænotatio, verum etiam tenor ipsarum actionum, id est secunda ac tertiæ, enm legitur, docet quod in codicibus terris fuerit secundæ præposita. In qua tertia actione, quininvenitur tamen in eis cum Nonno pro se ordinate judi- C quegesime et quinto loco, Nonno, qui pre lha ordinatus fuerat, subscribente atque dicente: Nomun episcopus civitatis Edessenze subscripsi; etiam ipse Ibas contesimo septuagesimo septimo loco, sicut invenimus, damnationi ejus ita subscribit : Ibas episcopus Edessenæ civitatis sul scripsi; deinde quarto consessu, codem consulatu, sexto decimo calendas Novembris, centesimum duodecimum Theodoreum episcopum sedisse, et super memorata epistola sancti Leonis trigesimo et octavo loco interlocutum fuisse reperimus, ubi scriptum est: c Theodoretus reverentissimus episcopus Cyrri dixit: Concinit epistola sanctissimi episcopi i domini Leonis fidei a sanctis et beatissimis Patribus in Nicæa expositæ, et symbolo sidei in Constantinopoli dictato a centum et quinquaginta, et epistolis beati Cyrilli. > De quinta vero actione, quæ fuit eodem consulatu, undecimo calendas Novembris, in qua prius expositio fidei recitata

Aliud est synodi sessie, aliud actio, cum in und interdum consessu plure causa el actiones explicari soleant. In synodo Chalcedonensi sex primæ sessiones sex omnino actiones continent, singulæ singulas; at sessio septima tres actiones amplectitur, septimam, octavam et nosam ; octava autem unicam actionem, nempe decimam. Denique synodi universæ sessiones, sive, ut Liberatus cap. 13 vocat, secretarii

1 Cod. Veron., Judicantium reverentissimorum episcoporum fides, et lectio omnium prolatorum innoxium demonstrant Ibam, etc. Paria leguntur act. 19 concilii Chalced.

fuere duadecim, actiones vero sedecim. Ibm igitur causa, guam nona et decima synodi actione discussam supra observavimus, recie a Facundo partim septimæ, partim octavæ sessioni ascribitur actio nona, ut dictum est, ad septimam sessionem pertineat, decima ad octavam. Quare qua paulo post ex sessione octava proferuntur, in actione decima reperiuntur.

<sup>1</sup> Idem cod., recerentissimis episcopis.

Idem cod., mu'antem.

Idem cod., archiepiscopi.

ptionibus omnium firmaretur, nihil probare possumus: quia et subscriptio dilata est, quemadmodom dixi, et in ipsa relatione, qua narratur quibus considentibus cadem expositio sidei relecta est, denominatis ibi legatis Romanis et aliis quinquaginta duobus episcopis, dicitur, Considentibus illis et reliqua saueta et universali synodo, tacetur autem de nominibus ceterorum. In actione vero sexta, eodem consulatu, viii calendas Novembris, in qua præsens fuit et imperator, et omnes definitioni fidei subscripserunt. anathematizantes Nestorium et Eutychem et omnes contraria sentientes, invenitur Nonnus sedisse vigesimus octavos, subscripsisse autem trigesiones primu hoc modo: Nonnus episcopus Edessenæ metropolis definiens subscripsi. Ibas etiam, quamvis, ut R d'ximus, sedisse non relegatur, invenitur tamen subscripsisse nonagesimus in his verbis: Ibas episcopus Edessenus definiens subscripsi. Sed et Theodoretus certesimus septimus sedisse, subscripsisse autem centesimus et trigesimus tertius in eisdem verbis: Theodoretus Cyrri a definiens subscripsi. Quomodo igitur adversus tantam rerum evidentiam fautores hæreticorum mentiri non puduit, ut dicerent Theodoretum episcopum, nisi post definitionem fide i non interfuisse concilio? Et tamen adhuc exigunt in tot falsitatibus deprehensi, ut eorum testimonio nunc condemnetor epistola, quam ante centum ferme annos universalis synodus approbavit. Quis dahit judicium justum, et non ipsi potius damnabuntur qui tali : cousinxerunt? Aut quomodo admittentur vel attestari vel accusare quemquam contra paternos canones, quos in tantis convincimus esse mendaces? Et si quis noluerit talibus assentiri mendaciis, hæreticus appellatur, tanquam hæreticorum sit nolle mentiri. His porro falsitatibus subscribentes, et in talibus constituentes desensionem synodi, quid pro illa poterimus Eutychianis respondere, cum manisesta nos veritate convicerint? Aut quanta necessitate videbimur ad talia confugisse mendacia, in quibus latendi nullus est locus, tanquam nihil remanserit quod pro eadem sancia synodo veraciter respondere possimus? Non ergo nobis persuadebunt qui Eutychianorum calumnias simulatorie refellendo corroborant, ut dicamus quod non ante synodum ingressus est Ti codoretus, quam de Euty-he et D Droscoro fectum est judicium, et expositio fidei terminata. Hare enim si com illis dicamus, procul dubio convincimur, nec evitamus bæreticorum calumnias, sed magis magisque firmamus. Scient ergo nos intell gere, qui nobis talia persuadere ni untur, quod nimis familiariter inimicitias cum Eutychianis exer-

est atque ad imperatorem relata, ut postes subscri- A ceant. Verum est, non interfuerit Theodoretus, sicut nec Ibas, Chalcedonensis definitioni concilii: hæccine dicenda erant, ut ostenderemus epistolam venerabilis Ibæ, non ad decreta ipsius concilii pertinere, quia post fidei definitionem de illa judicatum est? Sic igitur etiam canones ecclesiastica disciplinæ, qui utiliter ibi sunt post definitionem 1 constituti, non ad eamdem synodum pertinere dicentur. Et utinam docerent cui synodo illos debeamus ascribere, si ea quæ a Chalcedonensi concilio gesta supt. Chalcedonensis concilii non sunt. Deinde quomodo contraria, et semetipsa destruente assertione, illa synodus excusetur? Nam qui nos in ejus purgationem voluerunt dicere, quod nemo respicere debest ea quæ sate perfectum judicium a quibusdam forsitan dicta sun', sed quæ in ultimo ordine definita; ipsi contra nunc a suadent ut per hoc synodum desendamus, quia post definitionem de illa sit epistola judicatum, ut nos postea, non tantum rei ostensione, verum etiam ipsius nostræ assertionis contrarietate convincant. At non its nes ratio deficit ad defendendam synodum super lbæ epistola, ut inde illam contra Eutychianorum calumnias inaniter excusari velimus, unde contra Nestorianos excusari non valeat. Nam si ob hoc definitio fidei quæ in illa synodo facta est, centra Eutychianorum calumnias defendatur, quia propter quod accusati fuerant Theodoretus et Ibas, ut Nestorii dogma suscipientes, non evocati sunt at ante sederent cum sancta synodo: ch hoc contra Nestorianorum calumniss defendi non poterit, quod Anatolius Constantinopolitanus, qui aute Antiochenum priorem illic sibi locum usurpaverat, et ipse Maximus Antiochenus, et Juvenalis Hierosolymitanus ibi sederunt, qui vel dogmate vel communione Eutychianorum polluti ante fuerant. Nam et venerabilis Anatolius, ejecto pro vera fide ab Eutychianis beato Flaviano, et sanctus Maximus similiter pro Domno episcopo ab eis suerat ordinatus, et Juvenalis in ipsum dogma Eutychianum lapsus, ab Ecclesia erat exclusus: quod et litteræ beati Leonis et allorum scriptorum monumenta declarant. Non ergo sie velimus fidei quæ in illa synodo firmata est. constituta defendere, ut ea dicamus que nos quidem aihil centra Eutychianos, sed Nestorianos contra Ecclesiam plurimum juvant. Nunquid vero tantum valere posseut, ad inclinandum in suam sententiam concilium Theodoretus et Ibas, quantum Constant nopolitanus et Antiochenus atque Bierosolymitanus episcopi, qui primi post legatos apostolicæ sedis ibi sederunt, ut de aliis quam plurimis taceam, qui per impotentiam Dioscori in affirmationem dogmatis Eulychiani subacti prius fuerant; aut tantus labor est

> et reliquæ. Eodem modo cives vel Eupnoval, vel Evoporal a scriptoribus appellantur, et in nummis antiquis Antoninorum ac Philippurum legere est.
>
> Aide navadáres Ruppurus, vel Ruppurus sen Roppurus, cum templo vel simulaero Jovis Catabata, qui in en urbe colebatur.

In actis synodi Θιοδώρατος ἐπίσκοπος Κύρου ὁρίσας vziypada. Syriæ Euphratesiæ urbem, wi præfut The odoretus, alii Cyrrhum κύριον vocant, ut Plinius, Proteom: us, Stephanus; alii Cyrum κύρω, quomodo apud Theodoreum ipsum passim, Procopium de Ædificii-, et Hieroclem in Synecdemo, ubi ejus provin-Cim urbes recensenter, Lepanolic, Evpec, Saperata.

<sup>.</sup> Cod. Veron., definitionem fidei.

<sup>1</sup> ldem cod., iterum.

ie Chalcodenense concilium adversus Eutychianos A tentiam Latinorum, qui cum non possint ab est de suj er libre epistola defendere, quantus nabis est contra Nestorianos, non solum pro personis multurum emnina episcoporum qui fuerunt in illè contike, verum etiam pro interloculisme saucti Anatolii Constantinopolitani antistatis, quem Dioscorus « cualirmatirem Entychiani degmatis, et catholicie filei oppressorem in the concilie dixit, non pro fide faisse damnatum b? Unde nobis Nestoriani dicunt : Quomodo illam synodum recepistis, in que non solum multi, sed etiam potiore inco sederunt episcopi qui et ab Entychianis ordinati sunt, et Eutychis atque Diosco, i dogma secuti probabtur? Aut quomodo asseritis cam pro damanda Eutychis atque Diescori peradia congregatam, cum ibi Constantinopolitanus Anatolius per-Adiam Dioscori que os munuis illi cum Butyche fue- B Nam potest eastifatis approbator atque dilector, non rat, approbabit, promuntians eum non pre fide damnatura? Si autem nos ista Nestorianorum non commoseut, multe minus illa Eutychianorum poterunt commovere. Facile est enim ut ipsis quoque Nestorianis ostendamus, quotiam tuto est ut dicant nullius esse auctoritatis, quod resipiscentes a præsumptione Dioscori Patres qui cuin atiis Chafeedona convenerant, définierant : quoie si diester, etienn Petri apostoli dostrinam, quam de Christo cum aliis apostolis pradicavit, nullius euse nuctoritetis qued Christum aliquando negaverit, aut qued reprehensus fuerit a Paulo, cum non recte ambulaus ad veritatem Evangelii gentes judaisare compelleres. Quale est etiam, si Sabelliani dicera velint, ideo se non suscipere Ecclesize de Triaitate doctrinam, E Quod Les papa non solam definitionem fidei synodi suchiam multo plures episcopi • quam qui in secunda non dicenda synodo Epheshia convenerant, apud Ariminum in Asiabum dogma fuerant subacti, opprimente Constantio. Sicut erro-Sabellianis dicimus qued non proptevea fugienda sis Ecclesias de Trinitate confessio, quia in Aziminense concilio apulti Ariano dogmati cobilentes, tres diversas ejundem sancta Trinitatis moutiti sunt case naturas : ita Nostoriania queque dicimus quod non propterea fugienda sit Chalcedonensis synodi de una Christi, id est Doi hominisque subsistentia sancta confessio, quia prius opprimente Dioscoro, multi cedentes Eutychiano dogmati, unam eiusdem ambsistentim montiti sunt esse naturam. Aut quis Græcos, quamvis non omnes, imp comparations emuium pauciores, in Diosceri sententia lapsos faisse causantur, sequantur tamerum sen-

· Forte, qui Dioscorum.

b Nicelaus I, epistola 8 ad Michaelem imp., Dioscorum ait ideireo potissimum fuisse damantum, quia excommunicationem adversus Leonem papara dictare præsampserat. Absque omni controversia, inquit, hoc n eo ula same, quia cum esset inferior, potiorem quibuslibet conatus est incessere contumeliis, teste Anatotie Constantinopolitano prasule, qui dicit : Propter fidem non est damnatus Dioecorus, sed quia excommunicalianem fecil domina archiepiscopo Leoni. Non quod obscurum esset Diogeorum in Eutychis bæresi fuisse, quam aperte defonderat; and quia, ut logati sedis apostolicæ sententiam in eum actione 3 proferences disserunt, ignosci ei poterat, sicut cæteris episcopis qui illo duce peccarant, nisi secundis excessibus ac præsertim excommunicatione ille in Locacus, priora

consensu Eutychis aut Dioscori, vel cujuslibet alterius accusari, ipsam tamen habent de incarnatione Christi sententiam quam Chalcedonense concilium statuit. De interiocutione quoque sancti Anatolii quam super Dioscori persona protulit, respondimus, quia non ad hæresis crimen pertinere dicendum est, aliqua parte cum Dioscoro bene sensisse. Non enim ipsam perficiam Dioscori sanctus Anatolius approbavit, sed eum potius ab ipsa perfidia fleri voluit excusatum. Aliud est enim, ideo harreticum excus re quod catholicus putetur, et afiud ipsam hæresem approbare stque defendere : quemadmodum aliud est ideo a: cusore catholicum quod hæreticus putetur, et aliud ipsam improbare ac reprehendere catholicam fidem. approbata fornicatione, fornicatorem, dum in persona fallitur, approbare; et non improbata castitate, castum, dam in persona similiter fallitur, improbare. Postremo, quod promptissime concedunt, sicut non ideo Eutychiani sui dogmatis crimine defenduntur, quia putantes antiquos patres id credidisso quod ipsi pessime credunt, approbent nos, quorum fidem impugnant: ita non ideo sancto Anatolio Eutychiani dogmatis crimen impingendum est, quod Dioscorum vel putavit vel excusavit, quasi a culpa Eutychiani dogmatis alienum, cum ipsum dogma Eutychianum confusaverit atque damnaverit.

## CAPUT IV.

Chalcedonensis, sed omnia ejus acta et decreta confirmarit, excepto fastu Anatolii, quem redarguit. Epietolæ autem Ibæ approbationem non exclusit.

Verum guia et hoc satis apperuit, quonism vel si, ut fictum est, Theodoretus atque Ibas episcopi non interessent ante definitionem Chafcedonensi concilio, non ex eo fuerat excusandum; illud estam disquiramos, quale sit, quod dicentes ad Romanam Ecclesian definitionem tantum fidei, non etiatu gesta concilii Chalcedonensis fuisse perlata, ex hoe volunt efficere ut credamus qued in ipea tantum fidei definitions beatus Leo synadi Chalcedonensis decreta firmavezit, et nos quoque memoratam epistelam venerabilis lbæ damnemus : cum itle dient, quen:admodum secundo libro jam memoravimos: « Et fraterna universitas, et emaium fidelium corda cogno:cant, net

D crimina cumulasset. Sed Anatolii aliud fuit, ut Facundo placet, de Dioscori fide judicium.

· Pseudosynodi Ephesina knowpenie, ut ex acti alet quæ apud Chalcedonem recitata sunt, episcopi fuere non plures quam 130. In Ariminensi, teste Athanasio, libro de Synodis, supra quadringentos numerati sunt : "Howy of the avera emigromos of, and adies. Quo loco interpres " pro v' legens, quinquaginta reddidit pro quadringentis. Nam de mamero alii cliam consentium, ut Surpicios Severos lib. it Historia, Acciti aut inacti quadringenti et aliquando amptins oceidentales episcopi. Quad si Severo credimus, qui Arianes in his scribit fuises now amplius quam octoginta, reliquum est ut orthodoxi fuerint supra trecentos, duplo videlicet quam in Ephesina u.

non solum per fratres qui vicem meam exsecuti sunt. A æstimet nomine roborandos; infirmum atque irritum sed etiam per approbationem gestorum synodalium, propriam vobiscum unisse sententiam. ) Non ergo solam fidei definitionem, sed ipsa gesta synodalia se pronuntiat approbasse. Illud vero quod ex quibusdam besti Leonis epistolis, ad deceptionem facilium, s'ent alia decerpentes, alunt eum dixisse, quod ad exstinguendam solam hæresem et ad confirmandam catholicam Adem. Chalcedoneuse concilium fuerit congregatum, et quæcunque talia in eius litteris invenimus. ut etiam ex hoc quos potverint in condemnationem epistolæ hujus adducant, tanguam ab ipso non fuerit approbeta; non propter hoc quod ab eo dictum est, ab istis assumitur. Et ideireo nos, eur hoc et quomodo dixerit, ostendamus. Anatolius guippe Constantisepolitanus episcopus, quia, sicut memoravimus, B que canones quos illic sancti Patres utiliter statuepriore quain Maximus Antiochenus loco in eadem synedo consedere præsumpserat : ob banc causam heatus Leo, scribens ad ipsum Anatolium, dixit (Epist. \$5): e Deleo etiam in hoc dilectionem tuam este prolapsam, ut sacratissimas Nicænorum canonum constitutiones concris confringere, tanquam opportune se tibi boe tempus obtulerit, quo secundi honoris privilegium sedes Alexandrina perdiderit, et Antiochena Ecclesia proprietatem tertiæ dignitatis amiserit, ut his locis jurf too subditis, omnes metropulitani episcopi proprie honore priventur. Quibee inauditis et nunquum ante tentatis, ita præventris excessibes, ut sanctam synodum, ad exstinguendam solam bæresim, et ad confirmationem fidei catholicæ, stadio Christianissimi principis congregatam, in oc- C bus fecerat mentionem, non etiam cætera quæ ibi sunt casionem ambitus traitat, et ut cohibentiam suam tibi dedat impellas. > Non erro ex his atque hujusmedi, ques vel ad ipsum Anatolium, vel ad alios contra ipsum Anatolium beatissimus Leo scripsit, putemus ab eo concilii sententiam reprobatam, quæ super epistela libre proleta est. Quoniam ideireo ait sanctom synodum ad exstinguendam solam hæresim, et ad confirmationem fidei catholicae, studio Christiamissiusi principis congregatam, ut ea quæ pro ambitione Constantinopolitani episcopi fuerant usurpata dissolveret, quod in aliis quoque scriptis ejus multo amplius apparebit. Alioquin evacuasse dicitur cætera quae Im illa synodo gesta sunt : qui eidem quoque sanctae synodi apud Chalcedonem habitæ cum similia seripsisset, ut intentionem dictorum suorum omni- D de quibus ibi ait : Videte canes, videte malos operabus speriret, intait atque ait (Epist. 61): e De custodiendis quoque sanctorum Patrum statutis quæ in synodo Meana inviolabilibus sunt fixa decretis, ohservantiam vestre sanctitatis admonen, ut jura ecclesiarum, sicut ab illis trecentis decem et octo s Patribus divinitus inspiratis sunt ordinara, permaneant. Nibit alienum improbe concupiscat , nec per alterias immidwationem suum aliquis quarat augmentum. Quantumlihet enim extortis assentationibus a se lustrust vanitatis elatio, et appetitus suos conciliorum

etit quidquid a prædictorum Patrum canonibus discreparit, quorum regulis apostolica sedes quant reverentissime utatur: scriptorum meorum, quibus Constantinopolitani antistitis conatus repuli, poterit sanctitas vestra lectione cognoscere me, auxiliante Deo nostro, et catholicæ fidei et paternarum constitutionum esse custodem. > Ecce etiam in hac epistola quam beatus Leo ad sanctam synodum scripsit, nihil aliud sibi, in eadem synodo displicuisse pronuntiat, nisi quod Anatolius Constant nopolitanus episcopus priore quam Anticchenus loco sedere præsumpsit. Si quominus, non solam sententiam super epistola Ibæ prolatam culpasse dicetur, sed etiam quod eidem reverentissimo Ibæ episcopatus est redditus, omnesrunt de observantia ecclesiasticæ disciplinæ, quam ejus inimicus Leo impugnasse firmabitur, et cætera quæ specialiter de quibusque personis ibi decreta sunt, infregisse. Aut si hoc palam de beato Leone dicere non præsumunt, intelligant nobiscum, quia cum de his tantum duobus in Chalcedopensi concilio gestis Constantinopolitano episcopo scriberet, id est. de fidei causa pro qua ipsuta concilium fuerat congregatum, et de supérba ejus elatione, dixit, Ut sanctum synodum ad exstinguendam solam bæresim et ad confirmationem fidei catholicæ, studio Christianissimi principis congregatam, in occasionem ambitus trahas et qua que simi'ia in ejus inveniunturepistolis : duo sola quæ divimus in his verbis dijudicans de quigesta. Sicut Apostolus ad Philippenses de Timotheo scribens ait : Spero autem in Dominum Jesum Timotheum cito millere ad vos : ut et ega bono animo sim cognitis quæ circa vos sunt. Newinem enim habeo unanimem qui sincera affectione pro vobis sollicitus sil. Omnes enim sua quarunt, non quæ sunt Jesu Christi (Phil. 11, 19). Non in Titum et Lucam, non in Epaphroditum et Marcum, non in cæteros sermonem intendens, de quibus in eadem epistola dicit : Evodiam rogo, et Syntychen deprecor, id ipsum sapere in Domino. Etiam rogo et te, germane compar, adjuva illas quæ mecum laboraverunt in Evangelio, cum Clemente el cæteris adjuvatoribus meis, quorum nomina sunt in libro vitæ (Philip. 1v, 2); sed in illos potius, rios, videte concisionem (Philip. 111, 2). His itaque sotis conferens Tim: thenm, dixit: Neminem enim babeo unanimem, qui in sincera affectione pro vobis sollicitus sit, et eos tantum attendit, ut diceret, Omnes enim sua quærunt, non quæ sunt Christi Jesu. Denique cum de ipso beato Timotheo loquens diceret: Experimentum autem ejus cognoscens 3, quonium sicut patri filius mecum servivit in Evangelio. Hune igitur spero me mittere: mox ut videro que circa me sunt. Confido autem in Domino, quoniam et ipse cits

Isid. Merc., ase nsionibus.

Cod. Veren., trecentis decem et septem.

<sup>\*</sup> Licm cod, improbe ambitus concupiscat; in edi-

tione Quesnelli epist. 87, improbus ambitus. \* Cognesce is in editione Latina; cognescite juxta fidem Græci textus, yevdozure.

veniam as vos (Philipp. 11, 22). Ibi secutus adjecit : No- A scripta, si nolumus omnes canones utiliter a sairci's cessarium autem existimavi Epaphroditum fratrem, et cooperatorem, et commilitonem meum, restrum autem apostolum et ministrum necessitatis meæ, mittere ad vos : quoniam quidem omnes vos de iderabat, et mæstus erat, propterea quod audistis illum infirmatum. Nam infirmatus est usque ad mortem; sed Deus misertus est ejus. Non solum autem ejus, verum etiam mei, ne tristitiam super tristitiam haberem. Festinantius ergo misi illum, ut viso eo iterum gaudeatis, et ego sine tristitia sim. Excipite itaque illum cum gaudio in Domino, et hujusmodi cum honore habetote : quoniom propter opus Christi usque ad mortem accessit, tradens unimam suam, ut impleret id quod vobis deerat erga meum obsegnium (Ibid., 25). Nunquid hunc Epaphroditum Philippensium apostolum, et alios ejus sanctos B sione causari. Ostendatur autem nobis, ubicun pe in Evangelio adjutores, sermo Pauli attendebat apostoli dicentis: Neminem enim habeo unanimem, qui sincera affectione pro vobis sollicitus sit : omnes enim sua quærunt, non quæ sunt Christi Jesu; et non potius illos de quibus supra jam diximus? An unanimis Epaphroditus non fuisse perhibetur, quo s ah infirmitate revocato, sibi quoque Deum misertum dicit, ne de illo tristitiam super tristitiam baberet? An pro Philippensibus non erat sanctus Epaphroditus sincera affectione sollicitus, quos videre desiderabat, et propter quorum de sua infirmitate mœstitiam mœstus erat, eo quod audierint illum infirmatum; et qui propter opus Christi usque ad mortem accesserat, tradens animam suam ut impleret id quod ei deerat erga obsequium Pauli? Unde etiam merito eis commendavit, C ut hujusmodi cum honore haberent. Ut igitur Paulus apostolus Philippensibus de Timotheo scribens, non Titum et Lucain, non Epaphroditum et Marcum, non cæteros suos adjutores quorum nomina sunt in libro vitæ, attendit cum diceret: Neminem habeo unanimem, qui sincera affectione pro vobis sollicitus sit: omnes enim sua quærunt, non quæ sunt Christi Jesu; sed illos potius de quibus ab eo dictum est : Videte canes, videte malos operarios, videte concisionem, Ita etiam beatissimus Leo scribens, non sententiam super epistolam Ibæ prolatam, neque episcopatum prædicto lbæ redditum, et cætera quæ in synedo Chalcedonensi de quibusdam personis decreta sunt, neque canones ecclesiasticæ disciplinæ salubriter illic a sanctis Patribus constitutos attendit, cum D diceret: Ut sanciam synodum ad exstinguendam solum hæresim, et ad confirmationem fidei catholicæ studio Christianissimi principis congregatam, in occasionem ambitus trabas, \* et his similia; sed superbam potius elationem Constantinopolitani episcopi. sicut ipsa verba ejus indicant. Nam nec aliud invenitur in eisdem suis epistolis arguisse. Sic nobis intelligenda sunt verba Romani Leonis, sic apostolicorum scriptorum exemplis asserenda sunt sedis apostolicae

Patribus in eadem synodo constitutos, et catraqua in special bus quorumcunque causis ibi firmata sunt. in majorem quam nunc patimur, conturbationem Ecclesiæ commovere. Quis autem de beato Leone dicere audeat, quoniam si Nestoriana esset epistola quam synodus approbavit, posthabita blasphemia qua Christus negatur Deus esse quod est, de hoc tantummodo causantur, quod in illa synodo unus episcopus non loco suo consederit? Igitur aut hoc solum peccatum est quod in synodo Chalcedonensi beatus Leo sibi displicuisse non tacuit; aut si et aliud esse dicitur, minus profecto est eo peccato, quod episcopus Constantinopolitanus admisit : cæterum nunquam Leo posset, relicta hæresis causa, de unius episcopi sesbeatus Leo dixit (Epist. 62) non omnia se que in illa synodo acta sunt confirmare, quod ipsius synodi sententiam super epistola lbæ detestetur, ac non potius Constantinopolitani episcopi ambitionem castiget alque coerceat; et ipso purgato, sola synodus crimini subjacebit, si vere Nestoriana est quam approbavit epistola. Nam et Maximo Antiocheno scribens idem beatus Leo, cui prædictus Constantinopolitanus Anatolius dignitatem tertiæ sedis auferre tentaverat, hoc quod asserimus manifestum omnibus facit : qui post multa, quæ et acceptabili ratione et increpatiene vehementi, super eadem præsumptione locutat est, epistolam ita concludit : « Quidquid enim prætet speciales causas synodalium conciliorum ad examen episcopale defertur, potest aliquam d judicandi labere rationem, si nihil de eo est a sanctis Patribus apud Niczem definitum. Nam quod ab illorum regulis et constitutione discordat, apostolicæ sedis nunquam poterit obtinere consensum. Quanta vero a diligentia custodiatur a nobis, exemplaribus ejus epistolæ quan ad Constantinopolitanum episcopum refrenantes ipsius cupiditatem direximus, instrueris : quam in emnium fratrum et consacerdotum nostrorum facies actitiam pervenire, ut noverint pacem ecclesiasticam per concordiam Deo placitam debere serveri. Illud quoque dilectionem tuam convenit præcavere, ut præter eos qui sunt Domini sacerdotes, nullus sibi docendi et prædicandi jus audent vindicare, sive ille monachus, sive ille laicus, qui alicujus scientiz nomine g'orietur. Quia etsi optandum est ut omnes Ecclesiæ filii quæ recta et sana sunt sapiant, non temen permittendum est ut quisquam extra secerdotelem ordinem constitutus, gradum sibi prædicator's assumat : cum in Ecclesia Dei omaia ordinata esse conveniat, ut in uno Christi corpore, et excellentiora membra suum officium impleant, et isferiora superioribus non resultent. > Manifesta sunt, quantum puto, nec ullo quæ memoravimus egent interprete, ut intelligi queat quod ea contra Constantinopelitani

<sup>•</sup> In edit. sancti Leonis hoc inscritur.

<sup>1</sup> Cod. Veron., Epaphroditus non fuit, quem mini-'strum necessitatis suæ fuisse perhibe', quo, cic.

Idem cod., et ut cohibertiam [leg. consicentam] suam tibi dedat, impellas, at his simil.a.

episcopi ambitionem, nen contra sententiam super A la, per quam similiter devii horum seriptorum Leonis epistolam Ibæ prolatam, beatus Leo dixerit. Nam similiter scribens etiam Marciano principi et Pulcberiæ Angustæ (Epist. 74 et 75), quas epistolas memorare perlongum est, non de alia causa conqueritur. Verum quod pejos est, et illa pro quibus dicta sunt nullus observare dignatur, et insuper quæ alia sunt intentione conscripta, in præjudicium fidei sæva interpretatione vertuntur. Contradicit autem nobiscum papa Gelasius, melior et acceptabilior dictorum sui prædecessoris interpres, qui scribens universis episcopis per Dardaniam constitutis, ea quæ memoravimus, non ad destructionem sententiæ super epistola lbæ prolatæ, sed ad coercendam Constantinopolitani episcopi præsumptionem, a beato Leone scripta esse confirmat. Sic eaim dicit : « Sicut quamvis parva ci- B chiani non immerito se a nostra communione subvitas prærogativam præsentis regni non minuit, sic imperialis præsentia mensuram dispensationis religiosce non mutat. Sic clara urbs illa potestate præsentia imperii, religio sub eadem e tunc firma, tunc libera, tunc provecta consistit, si potius hoc præsente propriam teneat sine ulla perturbatione mensuram. Postremo si sibi de imperatoris præsentia blandientur, et inde putant Constantinopolitanæ civitatis episcopi potiorem sieri posse personam, audiant Marcianum ejusdem principem civitatis, posteaquam pro augmento urbis ipsius sacerdotis intercessor accedens, contra regulas obtinere nihil potuit, sanctæ memoriæ papam Leonem summis laudibus presecutum, quod cononum regulas violari nulla fuerit ratione perpessus. Audiant Anatolium b ejusdem sedis antistitem. C clerum potius Coast intinopolitanum, quam se, tentasse qualia confitentem, atque in apostolici præsulis totum dicentem positum potestate; ipsumque beatum papam Leonem, sedis apostolicæ præsulem, cujus synodus Chalcedonensis auctoritate firmata est, quidquid ultra quam ab eodem pro tide et communione catholics atque apostolica illie agendum constaret esse delegatum, per occasionem congregationis illius. præter Nicænos canones nova videretur actione tentatum, competenti refutatione vacuasse. > Nonquid sapiens Gelasius decessorem suum beatum Leonem pro sententia synodi super epistola venerabilis lbæ, ac non potius, ut diximus, pro ambitione Constantinopolitani episcopi dixisse quæ memoravimus intelcens: Per occasionem congregationis illius, præter Nicænos canones nova videtur actione tentatum? Nullus igitur conetur 1 ejus verba in aliam detorquere sententiam : quoniam hoc nec ipsa rerum evidentia, nec Gelasius verax permittit interpres; et ideo sinamus apostolicam sedem interpretari semetipaam, et quare illa superiora per Leonem prius dixerit, ex his que postea per Gelasium locuta est, prudentius advertsmus. Est et alia ejusdem beati Gelasii episto-

- Forte eodem.

PATROL. LXVII.

interpretes refellantur; sed judicavimus hanc unam solam causæ sufficere. Verum esto, semotis his omnibus, putetur Leo Romanis, ad destruendam synodi super epistola Ibæ sententiam illa dixisse. Quomodo ergo hinc synodus excusabitur, quæ et recepisse illam epistolam, quod false negatum est, et non debuisse recipere Leone reprehendente convincitur? Quocirca si ita accipiantur hujusmodi verba quæ proferuntur beati Leonis, procul dubio non repellendæ accusationi synodi, sed confirmandæ proficient : et si Nestoriana illa dicitur epistola, beatus quidem Leo fortassis, uti jam dictum est, a Nestoriano crimine defendetur; sed plane synodus Chalcedonensis ipso teste damnabitur; alque a videbuntur hæretici Eutytraxisse : si tamen ipsi jam dicentur hæretici, qui etiam Leone teste comprobabunt quod Nestoriana sit synodus quæ in confessione sacrificii nominatur. Videamus tamen quomodo vel ipse beatus Leo poterit excusari, cum de ipso quoque nobis suerit dictum. Cur uon promptis et evidentibus verbis tantum crimen arguit? cur non aperte ac manifeste sententiam synodi Nestorianam epistolam approbantis infregit? Cur quod ab ejus primum legatis nuntiatum est in pra judicium fidei, non ita sedes apostolica auctoritate ac severitate damnavit, ut hinc Ecclesia postmodum non possit ambigere, nisi quia non vera conscientia, sed fallaciter et nomine tenus abdicavit Nestorium, præjudicio Coelestini decessoris sui præventus? Alioquin ejus dogma etiam in Ibæ epistola refutaret, Increpat evidenter atque condemnat, tam vehementibus quam prolixis, sed et multis epistolis, non solum prædicto Anatolio scribens, verum etiam universæ synodo, et Maximo Antiocheno, ipsisque principibus, quod in illo concilio unus episcopus non suo loco sedere præsumpsit, atque sibi displicuisse in omnium sacerdotum notitiam perferri demandat; et de synodi sententia, qua Nestoriana epistola approbata est, tacet atque dissimulat; vel si non tacet, ut dicitis, nihil tamen aperte, nihil loquitur evidenter. Nempe hoc est quod in scribis et Pharisæis hypocritis Dominus arguit (Matth. xxIII, 23) mentham etancthum et cyminam decimare, et quæ sunt graviora legis et fidem relinquere. Nempe hoc est quod in ipsis lexit? Nam quare pro lbæ epistola ibi subjungeret di- p ducibus cæcis similiter objurgat, culicem colare et camelum glutire. Et quid contra referre, quid ad hæc vel pro beato Leone respondere valebimus, cujus pro catholiea fide sollicitudinem ac diligentiam, enjus laborem et industriam, cujus libertatem atque constantiam, vestra pietas optime novit et omnis Ecclesia prædicare non cessat? Sed Nestoriana illa non est epistola. Nam profecto non cam nescio qua modo vulpecula emordicaret, sed tunc Leo fortissimus invasisset. Quomodo autem dicunt synodi super epistola

<sup>\*</sup> Cod. Veron., frustra conetur.

klem cod., etiam.

Idem cod., atque ita.

b In concil. Rom. sup Bonifacio ann. 530.

Idem cod., sit illa synodus.

Idem cod., sedis apostolicæ.

In cod. cod. deest to sed.

quam ' salentur ea quæ ab illa sunt de side statuta firmasse; cum in alia parte gestorum ex quibus eadem epistola recitata est, inveniatur quod scriptor ejus lbas de Nestoriana hæresi fuerit accusatus? Sic enim accusatores ejus dixerunt : « Quia Nestorianus est, et beatum Cyriflum episcopum hæreticum appellat : > et rursus ibidem continetur : « Maras dix t : De Ade movemus prius, et alia capitula post movemus. · Reverentissimi episcopi dixerunt : Et si proposuimus vobis, ut horum trium capitulorum probatio subsequatur, non ex hoc inquisitionem negavimus reliquorum. » Maras dixit : De fide movemus prius. llis ergo et hujusmodi probatur quod episcopus Ibas de fide quam maxime fuerit accusatus. Nam propterea contra eum memoratam epistolam protule- B militer : Probetur prius quod unius essentiæ sint runt. Sed et ipsa epistola duas naturas et unam personam unius Filii Domini Jesu Christi prædicat, propter quod et synodus eam pronuntiavit orthodoxam : quod verbum non proferret, si non esset ejus de side sententia. Verum non est quare hic amplius demoremur. Ipsi eam non dicant Nestorianam, et non putctur ad causam fidei pertinere. Si autem Nestoriana dicitur, de fide utique accusatur: et quia jam suscepta dicitur a sancta : ynodo, consequenter et a beato L. one dicitur esse sirmata, quem non negant ea quæ ibi de fide sunt statuta firmasse. Nam si et illud eis concedatur, quia præter fidei definitionem, cætera quæ in illa synodo gesta sunt, nec confirmaverit, neque damnaverit : sic quoque non po:uei unt \* novæ diligentiæ repertores crimen C temeritatis evadere, qui statuere ausi sunt et dicere: Si quis dicit rectam esse ad Marim epistolam, aut eam defendit, et non anathematizat eam. anathema sit. Nam cam Chalcedonensis synodus rectam dicit, Leo vel si non confirmat, non anathematizat eam: Anathema igitur ab istis cum synodo Chalcedonensi factus est Leo.

## CAPUT V.

Quod post decreta conciliorum disputare non liceat. nec audiendi sint Eutychiani, si concilii de Ibæ epistola definitioni resistant.

Sed quia evidenti ac multiplici documentorum convictione monstratum est, mendaciter negari quod epistolam venerabilis Ibæ synodus ' pronuntiavit or- p nis : quem si non valemus attingere, certum est tathodoxam, et simul apparuit quod eam nec beatus Leo Nestorianam judicaverit, nam procul dubio etiam manifesta sententia vehementique damnaret": sufficit nobis ad defensionem ipsius epistolæ, quod cam tanta synodus, et ipsius auctor synodi, vir aposto'icus, et in doctrina veritatis toto orbe notissinaus, approbavit. Hæc est prima et immobilis ac se-

a Synodi cuiusque, ut est apud Athanasium in apologia 2, inconcussa est auctoritas, et injuriam synodo facit qui rem judicatam iterum examinat,

lbæ sententiam non esse a beato Leone firmatam, A cura nostra ratio, quæ nos tuctur ac firmat adversus omnes contradicentium quæstiones : ut, sicut Apostolus dicit (11 Thess. 11, 2), non cito moveanur a nostro tensu, neque terreamur, vel si minus bine possumus dare, sive accipere rationem, cur synodus orthodoxam judicavit. Neque enim est alia conciliorum faciendorum utilitas, quam ut quod intellectu non capimus, ex auctoritate credamus, et sicubi ratio minus nobis occurrerit, fides ne labamur cito succurrat. Nam si post decretum disceptare a lieuerit, ut dicatur: Prius probetur epistola illa quod recta sit, ut credatur fuisse suscepta; non est quare jam concilia congregentur, nec terminata, imo nec terminabiles dicantur quæstiones, quarum probatio semper exigitur. Cur enim non dicatur si-Pater ac Filius, ut credatur hoc Niceno concilio terminatum; et quia consubstantialis est Patri ac Filio Spiritus sanctus, quia non aliter credi potest and hoc synodus Constantinopolitana decreverit. Atque ita questionibus universis in antiquo statu manentibus, non solum nihil synodorum constitutionibus absolutum esse videbitur, sed etiam ad perpetuandas lites quæstionum in eis memoria reservata. Et ideo non idem modus esse debet atque ordo quærendi, post definitionem concilii totius Ecclesiæ consensione firmati, qui fuit ante definitionem. Tunc enim ratio poscebat ut si orthodoxa probaretur illa epistola, suscipion la judicaretur a synodo: nunc autem ratio poscit ut, si suscepta probetur a synodo, judicetur orthodoxa. Hanc observantiam tenentibus, nihil nobis prævalebit hæreticorum calliditas, si judicare non præsumamus anod intelligere non valemus. Quanquam nonnihib intelleximus \*: intelleximus enim hærcticorum fraudes, erroresque convincimus. Non ergo parum est, quod veraciter dedocemus errorem, etsi plenam docere non possumus veritatem. Ad Jeremiam Dominus dicit: Ecce dedi verba mea in os tuum, et constitui te hodie super gentes, et regna, eradicare et effodere, et disperdere, et reædificare et repluntare (Jer. 1, 10). Jubetur itaque propheta prins eradicare et effudere, et disperdere errores alque mandacia, et reædificare et plantare scientiam et veritatent lloc perfectum est opus, et iste prædicatoris est fimen nos aliquid incepisse. Nam eradicavimus, et effodimus, et disperdidimus quod eradicandum, et effodiendum, et disperdendum fuit; et si minus possumus etiam reædificare et replantare, melioribus hoc reservemus, et simus interea Patrum auctoritate contenti. Sed dicit aliquis: Et nunquid Butychianis auctoritatem synodi Chalcedoneasis obje-

Ασάλευτον έχει τὰν ἰσχύν ἐκάστα σύνοδος, και ἀτιμάζεται ὁ κρίνας, ἐὰν παρ ἐτέρων ἡ κρίτις ἐργάζοται. Quam in sententiam plura iterum Facundus lib. xu, cap. 2.

<sup>1</sup> Cod. Veron., quem, scilicet Leonem.

<sup>1</sup> Idem cod., impiam epistolan.

<sup>\*</sup> An poterunt?

ldem cod., Chalcedonensis synodus.

<sup>\*</sup> Idem cod., intellexerimus.

<sup>&</sup>quot; Forte, damnasset.

epistolam venerabilis Ibæ, quod eam orthodoxam judicavit : cum inde potius illi memoratam synodum, velut Nestorianam, quod cam receperit, criminentur? Ubi primum respondeo, quoniam Eutychlanis in hoc debitor non sum. Non enim me rationis ordo permittit ut eis respondeam, cur ita patres nostri super epistola venerabilis Ibæ decreverint. Prius' est enim ut sateantur nobiscum, quod etiam concilio Ephesino firmatum docuimus, Dominum nostrum Jesum Christum in duabus naturis esse credendum, de quo est inter nos atque illos principalis dissensio; et ita demum facti amici, rationem sibi dari postulent paterni judicii. Si autem inimici permanent, et præcepta Dei contemnunt, sanctis Patrum definitionibus resistentes, despiciendi ac repellendi sant, quoniam importune quærunt illius causæ per nos adipisci notitiam, quam solis amicis deberi in Evangelio Dominus dicit : Vos, inquit, amici mei es:is, si feceritis que ego præcipio vobis. Jam non dico vos servos, quia servus nescit quid faciat dominus ejus. Vos autem dixi amicos, quia omnia quæ audivi a Patre meo, nota feci vobis (Joan. xv, 14). Non ergo debetur peccati servis et præcepta Dei spernentibus paterni consilii ratio, vel si a nobis eam importune atque præpostere sibi flagitent dari. Sie en'm nos Petrus apostolus (I Petr. 111, 15) paratos esse jubet ad respondendum omni poscenti nos rationem de side et spe que in nobis est, ut.ad ipsom pertineat apparatum, quod Paulus coapostolus ejus monet (Coloss. IV, 6), ut sciamus que- C mode oporteat nos unicuique respondere. Scientes igitur quomodo oporteat nos unicoique respondere, dicimus ut prius illi nobiscum de confessione duarem naturarum Christi conveniant, quæ aut sola, ant maxima dissensionis est causa; et tunc residua, reservato ordine, requirentur. Nam manente inter nos illa quæstione, quis non aut superfluum aut præposterum judicet, si cum illis de synodi super epistola Ibæ sententia disputemus? Hinc beatus Leo cum legatos expetitos Augusto Leoni directurum se promitteret, ait (Epist. 78): « Prænoscat igitur pietas tua, venerabilis imperator, hos quos spondeo dirigendos, non ad confligendum cum hostibus fidei, nec ad certandum contra ullos a sede apostolica profecturos: quia de rebus apud Niezam et apud D bus, non quasi grandis ut Leo, sed inter illos gr.n-Chalcedonem, sicut Deo placuit, definitis, nullum andemus inire tractatum, tanquam dubia vel infirma sint quæ tanta per Spiritum sanctum fixit auctoritas. Instructioni autem parvulorum nostrorum, qui post lactis alimoniam, cibo desiderant solidiore satiari, ministerii nostri præsidium non negamus : et sicut simpliciores non spernimus, ita a rebellibus hæreticis abstinemus, memores præcepti dominici dicentis: Nolite sanctum dare canibus, neque miserātis margaritas vestras ante porcos (Matth. VII.6). Nimis quippe indignum, nimisque injustum est, eos ad libertatem disceptationis admitti, quos significat

cturus es, ut ex co Nestorianam non esse convincas A Spiritus sanctus per prophetam dicens : Filii alieni mentiti sunt mihi (Psal. xvii, 46). Qui etiam si Evangelio non resisterent, de illis tamen se esse monstrarent de quibus scriptum est : Deum se profitentur scire, factis autem negant (Tit. 1, 16). > flac igitur beati Leonis auctoritate nostra ratio confirmatur, quod disputare nos cum Eutychianis de sententia super epistola lbæ prolata nul!us ordo permittat. Deinde quomodo vel ipsi nobiscum quærunt contendere, et accusare sanctam synodum, quod susceperit epistolam quæ incongruam de beato Cyrillo suspicionem sui conscriptoris continet, nisi prius falsam esse confiteantur eamdem suspicionem lbæ, qua putavit beatum Cyrillum in duabus Christum negasse naturis? Tunc enim poterunt de injusta re-B prehensione beati Cyrilli illam epistolam criminari. tunc merito de ipsius injuriis queri, si non et ipsi cum prædicto Iba dicant, quod unam Christi prædicaverit esse naturam. Alioquin eumdem reverentissimum Ibam de reprehensione falsa culpare non poterunt : nisi forte nobis persuadeant, et beatum Cyrillum unam Christi ex divinitate et humanitata compositam prædicasse naturam, et orthodoxum Ibam hoc non debuisse culpare, quod omnis Ecclesia confitetur esse culpabile. Cernis igitur, religiose princeps, ad bujus epistolæ defensionem sufficere nobis in præsenti tempore, quod eam probavimus orthodoxam a synodo judicatam, nec a beato Leone. sicut fingebatur, expulsam, sed potius cum omnibus quæ ibi sunt de fide statuta firmatam. Quamobrem sufficit nobis, ut dictum est, horum sola probatio. Siquidem neque catholicus quisquam potest tantæ synodi auctoritati resistere, neque nos ratio sinit cum Eutychianis, nedum inter nos, principali quæstione finita, de sententia super epistola Ibæ prolata consligere : maxime quia conqueri de injuria beati Cyrilli non potuerunt 1, quam ad invidiam magnæ synodi dolere se fingunt, nisi prius eum fatean. tur in duabus Christum prædicasse naturis. Verune his quæ dicenda fuerant sufficienter, ut arbitror. explicatis, et ab hujus epistolie discussione longe repulsis hæreticis: quia per subreptiones corum multa vitia sunt eidem epistoke false atque fallaciter imputata: hac necessitate compulsus, instructioni parvulorum nostrorum, ne scandalizentur in talidiusculus, ministerii s, quoniam et hoc ipse bratus Lee concessit, non nego quantulumcunque præsidium : sub hac conditione duntaxat, ut non in mea, quam redditurus sum, ratione meritum causa constituam, quam profecto pervides terminatam, sed potius in auctoritate magnæ synodi, quam inter hæ reticorum fluctus ac turbines, sicut ancoram habemus animæ tutam et firmam. Huic ergo nos devotione atque obedientia religantes, objecta primum oblatrantibus mole paternæ sententiæ, quam super egistola sæpe dicta prolatam docuimus, in quodam placidissimo fidei portu causæ rationem vel inve-

<sup>1</sup> Cod. Veron., poterunt.

<sup>1</sup> Idem cod., ministri mei.

qued fide creditur, etiam intelligentia cognoscatur, non posse juste reprehendi magnam synodum, quo-

niendam quæramus, vel ostendamus inventam : ut A niam eam judicavit orthodoxam : quod in hujus operis divisione, ultimo loco nos promisinius osten-

# LIBER SEXTUS.

## CAPUT PRIMUM.

Quod synodus Chalcedonensis epistolam Ibæ pronuntians orthodoxam recte judicarit, et sacræ Scripturæ morem secuta sit, que de multis ex majore ac meliore parte solet ferre sententiam.

Age nunc illud etiam quod superest, probare incipimus et estendere quam indigne de sententia super episiola venerabilis Ibre prolata Chalcedonensis synodus accusetur. Namque cum eamdem magnam synodum prædictus lbas episcopus adiret, ennquerens ac deplorans injustitiam se ab Eutyche et falsa crimina pertulisse, atque in Ephesina secunda synodo a non dicenda absentem et innoxium, sient idoneorum documentorum testificatio demonstrabat. sub Bioscoro, Eutychis atque Eutychiani dogmatis defensore, fuisse damnatum, et in quadraginta mansiones per diversas distractum provincias, viginti et amplius carceres mutasse. Ilæc 1 acclamantibus episcopis, et dicentibus : Absentem nemo condemnat ; male feceront qui enm præter canones damnaverunt; quæ adversus absentem facta sunt evactientur: bec omnes dicimus, nemo condemnat absentem. Postea Theophilus diaconus, qui inter alios ipsius venerabilis lb.e adversaries existenat, contra protulit gesta, quibus cum eo fuerant apud Photium et Eustachium atque Uraniom episcopos, ex delegato Theodosii principis alterenti: entum se lectime promittens ostendere, quod non injuria condemnatus fuerit. In quo Photii et Eustachii atque Uranii judi-Ibam se probaturos Nestorianum: idque conficere nitebantur ex epistola quam aliquando scripserat ad Marim aliquem Persam : eo quod in illa videretur de beato Cyrillo, Nestorii damnatore, aliter quam res habuit pro suspicione sua locatus, que illi, sient primo libro docuimus, communis erat cum Orientalibus aliarumque provinciarum episcopis. Quemadmodum vero la ipso Photii et Eustachil, Uraniique judicio, pro eadem sua epistola Nestorianus judicari non potuit, quoniam hæc sieri non sinebat sidei recta confessie, quæ ibidem continetur : ita nec apud magnam synodum condemnatus est, cum ibi ex cisdem gestia. ab ejus adversario prolatis, supradicta relegeretur cpistola, sed ex ejus est magis tenore purgatus. Nam sic duas naturas in ea confessus est, quod Eurychia. D nodus Chalcedonensis secuta est, ut epistolam venenos offendit, unde et condemnari eam quæ-ierunt,

• De hæresi Nestoriana insimulatus a clericis Edessenis Ibas primum fuit apud Proclum Constantinopolitanum, cujus exstant litteræ, quibus certiorem de re tota facit Joannem Antiochenum. Mortuo Joanne, delatus iterum est a clericis ad Domnum Joannis successorem, et cum ab co suscepti non essent, ad Flavianum, qui Proclo in urbe regia successerat. Datique de Flaviani consensu a Theodosio Ibæ judices epi-

ut etiam, quod Nestorianos impugnat, unam confiteatur 3 esse personam, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. Porro Entychiani, volentes ejusdem sanctæ synodi auctoritatem infringere, simulant in-Juriam se dolere beati Cyrilli, et hinc eam culpabilem diennt, quod prædietam epistolam pronuntiav t orthodoxam. Addunt et alia in reprehensionem ipsius epistolm, quæ nec ipsi accusatores Ibæ, quamvis calumniosi ac pertinaces, in tantis que sunt experii judiciis, aliquando aut alicubi objecisse monstrantur. nec erubescunt impudentiores toties refutatis accusatoribus inveniri. Nam illi hoc solum prædicto Ibæ episcopo ex memorata ejus epistola objecerunt, vofentes eum Nestorianum videri, quod in ea beato B Cyril'o Kestorii condemnatori detraxerit : cæterorum vero, quæ isti nunc adjiciunt, nec qualemcunque mentionem facere præsumpserunt : quæ nos, omni tenore proposito ipsius epistolæ, ex ordine refellen ns. Sed videtur nobis and prins breviter auxdam dicere debeamus de hoc quo jactatur vituperationem beati Cyrilli synodus approbasse, et de quo illam maxime ac principaliter adversarii criminantes vel scandalizant, vei si hoc non possunt, exagitant minus instructos: quorum aliqui, licet eamdem sanctam synodum pro sum fidei pietate ac devotione desendant, tamen quia dare non possunt exitum quæstioni, persuadentibus hæreticorum fautoribus, asserunt non ab ea fuisse susceptom. Nos autem evidentis mendacli et ab adversariis ministrati suffragiom pudet; cio jactaverant accusatores, memoratum episcopum C quod si evidens non fuisset, indignum esse dehu't Christianæ conscientiæ mendaciter defendere veri:atem. Habet enim suas assertiones veritas, non a mendacio mutuatas, quibus testimonio conscientia non repugnet, et invicta permanens adversariorum calumnias frangat : quas si quis invenire non potest. facere potius eligat quam mentiri, et sola sit decretorum auctoritate contentus. Nam si nos hæretici viderint in rebus perspiruis suo uti mendacio, quales nos in aliis putabunt, quæ videntur obscura? Et ideo jam, religiose imperator, attende quam fortiler calumnias hæreticorum et sine ul'a difficultate dissolvam, exempla proferens divinæ Scripturæ, gnomodo a majore et meliore parte de multis soleat ferre sententiam : cujus formom sicuti in omnibus sancta syrabilis Ibæ, quamvis de beato Cyrillo aliter gnam res scopi Photius et Eustathius cum Uranio, duplici apud Tyrum et apud Berytum cognitione Ibam absolverunt. Posthæc in nefaria synodo Ephesina n Eutychis factione damnatus absens atque episcopatu dejectus est. Qua de re cum apud synodum Chalcedonensem expostulasset, synodus approbatis, ut ante dictum, Tyriis ac Berytensibus gestis, Ephesinisque repudiatis, pristinum ei gradum restituit in actione 10.

1 Idem cod., confiteretur.

Col. Veron., Ad hæc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., et Eustachium, vel Eustathium.

quam de Christo tenet 1, orthodoxam judicaret. Sic regem Juda Asa, quem scimus non in parvis nec in paucis fuisse culpatum, eadem Scriptura laudavit: cujus quæ fuerint culpæ prius memorare debemus, ac deinde quomodo ab ea suerit prædicatus. Primum itaque dicitur, quia illi commune cum multis regibus suit, quia non destruxit excelsa (III Reg. xv, 14): in quibus licet Domino sacrificaretur, contra ejus tamen præceptum fiebat, quia in templo sibi sacrificari præceperat. Deinde quia dato argento et auro quod inventum est in thesauris domus regis, contra Basa regem Israel regis Syriæ male quæsivit auxilium (Ibid., 18): unde eum et increpavit Anania propheta, dicens quod insipienter egerit confisus in regem Syriæ, et non in Dominum Deum suum (Il Paral. xvi, 7). Insuper quia et ipsum Ananiam prophetam, propter quod eum arguerat, indignatus tradidit in custodiam nervi. Postremo de illo Scriptura dicit: Et infirmatus est Asa in anno trigesimo et nono regni sui dolore pedum vehementi; verum neque in ægrotatione sua quæsivit Dominum, sed medicos (Ibid., 12). In quo non propterea credimus esse culpatum, quod ordinatum a Deo medicorum solatium requisivit, sed quia sic in illorum arte confisus est, ut ipsorum potius quam Dei per ipsos exspectaret auxilium. Cum igitur in bis inveniatur esse culpabilis, quoniam tamen a cultura Domini non recessit, neque idolis gentium deservivit, magis autem, sicut scriptum est, abstulit omnes adinventiones quas fecerant patres ejus, et Maacham ' matrem suam a cultura luci removit, ip- C sumque succidit lucum, atque succendit in torrente Cedion, sic eum Scriptura divina laudavil, ut diceret: Fecil Asa auod rectum est in conspectu Domini. sicut David pater ejus (III Reg. xv. 11). Ac ne forte dicatur quod ejus priora laudaverit, et postea fuerit dep avatus, accipe guid in illo iterum eadem Scriptura pronuntiet: Verumtamen, inquit, cor Asa erat perfectum cum Domino omnibus diebus suis (Ibid., 11). Et utique omnibus diebus suis non diceretur, si ab eo in quo fuerat laudatus aliquando recederet. Proinde cum Dei Scriptura regem Asa, in tantis culpabilem, sic propter culturam unius veri Dei laudaverit, ut eum compararet atque conferret sancto regi David, ac pronuntiaret quod esset cor ejus perfectum cum Domino omnibus diebus ejus; quomodo re- D ligiosus guisquam reprebendere audeat synodum Chalcedonensem, quod consuetudinem Scriptura divinæ formamque custodiens, venerabilis Ibæ epistolam, confitentem duas naturas et unam Christiesse personam, quod maxime ad culturam Dei pertinet. pronuntiavit orthodoxam: contemnons quod ejus conscriptor de beato Cyrillo aliter quam res habuit fuerat suspicatus, et hæc attendere, vel cujuscunque momenti pendere, cum de side Christiana est quæ-

habeit suspicantis, tamen pro vera fidei confessione A stio, superfluum ducens? sicul ipse quoque beatus-Cyrillus superfluum duxit, cum scriberet 1 Orientalibus per Paulum Emesenum episcopum, dicens: ( Quoniam vero superflua et importuna Ecclesiarum divisio facta est, nunc maxime satisfactum est nobis, domino meo reverentissimo Paulo chartam proferonte, habentem irreprehensibilem sidei consessionem. Cum igitur et ipse beatus Cyrillus, rectam fuisse cognoscens Orientalium fidem, pro falsa suspicione quam de illo habuerunt, non eos judicavit hæreticos, quia nec debuit : quomodo sancta Chalcedonensis synodus non eidem beato Cyrillo contraria videretur, si pro ipsa suspicione falsa atque superflua, veram et necessariam de Christo sidem quæ in illa epistola continetur, non pronuntiaret orthodoxam? Putaverat autem reverentissimus Ibas episcopus, quod idem beatus Cyrillus directa sibi ab Orientalibus confessione, non communem sidem in ea cognoverit, sed proprium errorem correxit. Quod neque nos, neque sancta Chalcedonensis synodus approbavit, ubi dictum est : c Dudum quidem ex relectis innoxius demonstratus est reverentissimus Ibas. In quibus etenim visus est culpare male loquens beatissimum Cyrillam, in posterioribus recte confessus respuit illa quibus culpaverat. » Verum non pro ista de beato Cyrillo suspicione illa epistola quasi Nestoriana fuerat abdicanda; quoniam longe alterius erroris, et summæ in Christum impietatis, hoc nomen est. Conscriptor autem ipsius epistolæ non catholicam fidem quam vere habuit Cyrillus, quæque culpanda non est, sed ipsum Cyrillum culpavit, æstimans eum immoderate resistendo Nestorii degmati, in contrarium Apolinaris dogma per ignorantiam lapsum. Hæc duo si diseriminemus, Nestorianam non dicimus epistolam, quam synodus catholicam dixit : quoniam aliud est eum de hujusmodi persona false aliquid creditur: allud vero cum de ipso Christiana fidei fundamento male sentitur. Nisi forte quis dicat, quod pro injuria beati Cyrilli damnare synodus debuit rectam fidem ipsius Cyrilli quam epistola illa confessa est, aut eam non approbire, cum divina Scriptura, sicut ostendimus. Asa regem Juda cum tanta laude prætulerit; quasi amplioris sit criminis lapsum putasse Cyrillum episcopum quam prophetam; ut alia omittam, de peccato arguentem, in nervi custodiam tradidisse. Accipe autem jam et aliud exemplum, quod sine mendacio defendimus synodi super epistola Ibæ seutentiam. Nam Josaphat regem quoque similiter Juda, filium prædicti Asa, meminimus inter alios reges excelsa non sustulisse (II Paral. xx, 53), sicut etiam patrem ejus. Deinde affinitate junctum Achab regi profano Israel, qui etiam in auxilium ejusdem Achab, posthabito Dei sermone quem ante per Michæam prophetam ei annuntiaverat, contra regeni Syrize frustra præliatus est (II Paral. xviii, 1).

Coa. Veron., continet.

Maacha autem in textu Hebræo et Vulgata editione.

<sup>1</sup> Idein cod., et Ana matrem suam, etc. Asæ niater appellatur Ana in Græca versione τῶν LXX,

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Idem cod., rescriberet.

<sup>·</sup> Idem cod . invenimus.

Achab, objurgatus est idem Josaphat, Jeu filio Anania propheta dicente: Si peccatorem illum adjuristi, el corum qui oderunt Dominum amicus es, in hoc super te ira a facie Domini (II Paral. x1x, 2). Postremo pro societate regis Achab increpatus, etiam 1 cum Ochozia similiter profano rege Israel, quique patri Achab in regno simul et in omni abominatione successerat, idem Josaphat amicitiam junxit. Unde et Heliezer, filius Dodiau prophetæ, eum redarguit dicens: Pro eo quod communicasti cum Ochozia, confregit Dominus opera tua (II Paral. xx, 37). Et in tantis etiam iste reprehensus atque culpatus, tamen quia solum Deum coluit, et reliquias simulacrorum quæ remanserant in diebus patris ejus, sustulit de terra, sic a divina Scriptura laudatur: Et ingressus est Jo- B de illo dixit, Et fecit quod rectum est in conspectu saphat in via Asa patris sui, et non declinavit ab ea, faciendo quod rectum est in conspectu Domini (Ibid., 32). Si igitur regem quoque Josaphat quem in tantis errasse cognoscimus, et non solum a prophetis increpatum, verum etiam post denuntiationem ipsos contempsisse prophetas, pro Dei veri cultura, quia non divertit ut adoraret deos alienos, sancia Scriptura perhibuit non declinasse ab eo quod rectum est in conspectu Domini : quomodo synodus Chalcedonensis non profane culpatur, quod morem Scripturæ divinæ custodiens, epistolam venerabilis Ibæ, quamvis de beato Cyrillo aliter suspicantis, pro veræ fidei confessione quam continet, in qua recte colitur Deus, pronuntiavit orthodoxam? An forte levior culpa est amicitia et affinitate profanis C fuisse conjunctum, et prophetas missos a Domino contempsisse, quam de Cyrillo episcopo falsum aliquid austimasse? Sed jam tertium, quod extremum quoque erit, proferamus exemplum, quomodo, sicutdiximus, a majore et meliore parte Scriptura divina de multis soleat ferre sententiam ; cujus formam saneta synodus secuta est, ut venerabilis Ibæ epistolom approbaret. Nam de rege quoque Ezechia sic eadem Scriptura narravit : In diebus illis infirmatus est Ezechias usque ad mortem (11 Paral. XXXII, 24); et oravit ad Dominum, et expudivit eum, et dedit illi signum, et non juxta retributionem quam tribuit illi, repræsentavit Ezechias; sed exaltatum est cor ejus, et fuit super illum ira, et super Juda, et super Israel . Propter quod Isaias in eum prophe- D tavit dicens : Ecce dies veniunt, dicit Dominus, et auferentur omnia que sunt in domo tua, et quecunque recondiderunt patres tui usque in hunc diem, et in Babylonem introibunt, et non derelinquetur sermo quem dixit Dominus. Ecce ex filiis tuis qui procedent ex te, quos generabis, adducentur et erunt eunuchi in domo

· Hoc etiam affirmat Liberatus cap. 13. Quo autem sensu dicta sit orthodoxa, explicat Vigilius in constituto. Verum ex omnibus de Ibe ep scoporum sententiis quæ legantur in synodo Chalcedonensi, tres omnino, quas Facundus superiore libro recitavit, ejus

Propter quod, interempto in codem prælio niemorato A regis Babylonis (IV Reg. xx, 47; Isa. xxxxx, 6). Cumque tanta esset cordis ejus elatio, ut hanc ultionem gravissimam de justitia Dei reciperet, eadem Scriplura de illo sie dicit : Fecil quod reclum est in conspectu Domini secundum omnia quæ fecit David pater suus (IV Reg. xviii, 3; II Paral. xxix, 2). Et iterum: Hic in Domino Deo Israel speravit, et post eum non fuit ei similis quisquam in regibus Juda, et in his qui. fuerunt ante ipsum; et adhæsit Domino, nec recessit ab ipso, et custodivit mandata ejus, quæcunque mandarit Moysi: et erat Dominus cum ipso in omnibus (IV Reg. xviii, 5). Quomodo igitur illum quem sic commemoravit, ut filii quoque ejus in captivitatem adducti, in domo regis Babylonis eunuchi servirent, sie divina Scriptura laudavit? Ut enim non attendamus quod Domini, secundum omnia quæ secit David pater suus; rursumque, Hic in Domino Deo Israel speravit, et post enm non fuit ei similis quisquam in regibus Juda et in his qui suerunt ante ipsum : quomodo de illo dictum est, Adhæsit Domino, nec recessit ab ipso, et custodivit mandata ejus, quæcunque mandavit Dominus Moysi? An forte dicitur elatio cordis ejus, quæ sic Domino displicuit, adhæsisse Domino. neg recessisse ab eo, et custodisse mandata ejus, quæcunque mandavit Dominus, cum sit omnis initium peccati superbia ? Quid ita dicemus, nisi quia in his verbis hoc intelligi voluit Dei Scriptura, quod pon sicut alii reges deos gentium adoravit Ezechias, neque ab unius Dei veri cultura discessit; sed observavit quæcunque de hac mandavit Dominus Moysi, et quemadmodum scriptum est : Destruxit excelsa, et comminuit omnia simulacra, et abscidit lucos, et comminuit serpentem illum æneum quem fecit Hoyses, cui filii Israel ad illud tempus sacrificabant (Ibid., 4). Secundum hoc ergo dictus est adhæsisse Domino nec recessisse ab eo et custodisse omnia mandata ejus, quæcunque mandavit Dominus Moysi, non secundum illam cordis elationem, pro qua tam grandem meruit iram divini judicii.

## CAPUT II.

Quod synodus epistolam Ibæ orthodoxam pronuntiarit propter duarum in Christo naturarum confessionem quam continet, non propter falsam de beato Cyrillo sus picionem.

Unde sancta illa quoque synodus, formam canonicæ Scripturæ in sua sententia non excedens, secundum duarum naturarum in una Christi persona catholicam et generalem confessionem, non secundum privatam suspicionem quam de beato Cyrillo cum aliis Ibas habuit, ejus epistolam pronuntiavit orthodoxam a : hoc ip o vocabulo, quod cam orthodoxam

ad Marim epistolæ meminerunt, atque in his duæ tantum orthodoxam pronuntiarunt. Ideo synodus v, ut e) loci observatum, non idem aliorum de illa judicium suisse statuen«, eos redarguit qui epistolam a concilio susceptam contendebant.

<sup>1</sup> Idem cod., Hierusalem. Consonal sacræ Scripturæ textus lib. Il Paralip., cap. xxxii, 25.

nuncupavit, ostendens fidei se confessionem in illa A custodisse mandata ejus, quæcunque mandavit Doprobasse. Non enim laus beati Cyrilli, sed vera fidei Christianæ confessio, mereretur hoc nomen. Alioquin Entychianos dicimus quod sint orthodoxi, qui beatom Cyrillum magnificant, putantes hoc eum sensisse quod sentiunt : quod reverentissimus Ibas, licet non in beato Cyrillo debuerit, vere tamen culpabile judicavit. At si nihil Eutychianos adjuvat laus beati Cyrilli, ut pro illa judicentur orthodoxi, sed potius pro denegatione duarum Christi naturarum pronuntiantur hæretici, nihil gravare debuit de beato Cyrillo suspicio 1, ut pro illa judicaretur hæretica, sed potius pro confessione duarum Christi naturarum in unitate personæ pronuntianda fuit orthodoxa. Onocirca, sicut consequens non-est ut quia prædictos Entychianos pronuntiamus hæreticos, propteren debeamus \* laudem in eis beati Cyrilli culpare : ita consequens non est ut quia sancta synodus epistolam venerabilis line pronuntiavit orthodoxam, propterea videatur injuriam in ea beati Cyrilli probasse. At enim, dicit aliquis, si ergo non recipit synodus Chalcedonensis injuriam beati Cyrilli, car epistolam male de ipso loquentem absolute approbavit, et eam sine ulla exceptione pronuntiavit orthodoxam? Debuit enim diccre quod in quibusdam erraverit. Ostenditur equidem ex superius memoratis, quod ob boc auctorem ipsius epistolæ de isto errore non arguit, quoniam in quibus erat visus culpare male loquens beatissimum Evrillum, in posterioribus recte confessus ipse jam respuerat illa quibus culpaverat. Verumtamen, etsi hoc sententia synodi minime contineret, neque sic  $_{\mathbf{C}}$  doxam. Isti vero cujus formam vel regulam secuti esset credibile quod in epi-tola venerabilis lbæ injuriam beati Cyrilli approbaverit, cujus fidem multis et consonis vocibus laudasse testimonio gestorum ipsius synodi monstraretur. Quod si nobis et hoc defuisset, nullus ostendere posset in ejus sententia quod approbaverit omnia quæ in illa epistola continentur. Unde si liceret alteri hine accusare synodum quia in rius sententia non inveniretur quod eam in quibusclam approbaverit, profecto liceret etiam mihi binc camdem synodum excusare, quia in ejus sententia non inveniretur quod in omnibus approbaverit. Nam sient eam non in quibusdam dixit esse rectam, ita nec in omnibus dixit. Quod si et in omnibus diceret. quæ ad confessionem fldei quam in Christum hahemus, acciperem; sicut accipimus quoniam pro unius veri Dei cultura scriptum est, quod cor Asa perfectum erat cum Domino omnibus diebus suis; et sicut accipimus quia propterea de Josaphat dictum est: Ingressus est in via patris sui Asa, et non declinavit ab ca, saciendo quod rectum est in conspectu Domimi : et sicut accipimus quia ob hoc Ezechias dictus est adhæsisse Domino, nec recessisse ab ipso, et

- Habetur Græce et Latine in actione 10 Chalcedonensi, ex gestis synodi Berytensis, ubi prolata preferreum fuerat ab lb.e adversariis. Habetur et in symodo w generali, sed alio interprete. Itaque tertia hac

· Cod. Veron., nihil gravare debuit epistolam renera. Belis Iba falsa de beato Cyrillo suspicio, etc.

minus Moysi. Quamvis et ipsum nomen, sicut jam diximus, quod orthodoxa vocata est, confessioni fidei Christianæ soleat a synodo distribui. Mirandum tamen est quod illi dicant, pro transitoria et levissima suspicione quam continct, non debuisse aut potnisse orthodoxam judicari a synodo epistolam recto de incarnationis Christi mysterio consitentem, qui dixerint: Oportet aperte inspicere ad Marim epistolam, omnia quidem sine Deo et impie dicentem. Nam si eis justissimum visum est definire quod sine Deo et impie dicat illa epistola, quæ duas Christi naturas in unitate personæ confessa est; quomodo sanctæ synodo videretur injustum orthodoxam eam pro eadem recta confessione fidei quam continet, pronuntiare, cum eam non inveniatur in omnibus approba-s.? Et idea si epistola venerabilis Ibas, et in confessione fidei quam de Christo continet, approbanda est, et in suspicione quam de beato Cyrillo-conscriptor ejus habuit, improbanda : judica, quæso, religiose imperator, utrum synodus culpanda sit, in cujus sententia non ostenditur quod in omnibus eam probaverit, an illi qui pronuntiaro ausi- sunt quod omnia sine Deo et impie dicat. Sancta, Chalcedonensis synodus, quamvis in reverentissimo Iba notaverit quod de beato Cyrillo salsa suerit, suspicatus; tamen et si non faceret, ostenderetur, sicut diximus, jam formam divinæ Scripturæ secuta, ut ejus epistolam pro recta confessione incarnationis Christi, quæ maxime ad divinum cultum pertinet, pronuntiaret orthodicentur, qui, pro hominis de homine suspicionibus. etiam rectam de Christo consessionem nimis inconsiderate simul impiam vocaverunt?

## CAPUT III.

Quod synodus epistolum Ibæ damnare non potuit, quin Cyrillum itidem hæreseos damnares : quodque Cyrillus Nestorio respondeus de industria parcius de duarum naturarum discretione locutus sit.

Iks autem præmissis, quæ contra calumnias hæreticorum magni concilii sentent am sufficienter a recepta, sicut jactant, beati Cyrilli vituperatione defendunt : profecto jam colligis animo, pie princeps, multo facilius nos illa posse refellere quæ necak ipsis venerabilis Ibæ accusatoribus objecta in ejus D epistola criminantur : cujus integrum tenorem • ex synodi gestis, sicut promisimus, in hunc transferimus librum. Post procemia ergo sic habet (Concil. Chalc. act. 10): c In brevi autem luminosæ tuæ prudentiæ, quæ in paucis multa cognoscit, qualia pridem et nunc hic acta sunt, festinavimus indicare : scientes quoniam quæ vestræ sanctitati scribimus, et quæ hic aguntur, omnibus ibi positis per vestram sollicitudi-

versio qua utitur Facundus, nusquam integra exstat, soil ubique ἀχέραλο; et sine prominio. Quare in Graco exemplari sic habet inscriptio: 'Δπὸ τῆς ἐπιστολής γραφείσης παρά του 'Ιδα έπισχόπου, μετά τὰ προοίμια.

<sup>1</sup> Idem cod , vidcamur.

nem innotescent, quia nullam permutationem Scri- A pitulis excommunicationem decreverimt; et post pturæ a Deo traditæ susceperunt. Facio autem hvjus causæ principium ex dictis quæ et ipse cognoscis. Contentio facta est, ex quo hic tua sanctitas fuit, his duobus hominibus, Nestorio et Cyrille, et conscripserunt adversus se noxios libros, qui audientibus fuerunt scandalum: Nestorius enim dixit in suis libris, sicut et sanctitas tua novit, quia beata Maria Dei genitrix non est, ut multi putarent ex hærese Pauli Samosateni hunc esse qui dixit kominem purum esse Christum. Cyrillus autem, volens Nestorii libros destruere, lapsus est, et in dogma Apolinaris inventus est incidisse. Conscripsit enim et ipse similiter illi, quia ipse Deus Verbum factus est homo, tanguam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. Conscripsit enim duodecim capitula, B cum persequebatur. Multi autem, ante ocu'os non quæ puto et tuam cognovisse sanctitatem, quia una natura est deitatis et humanitatis Domini nostri Jesu Christi; et quia, sicut dicit, non oporteat dividere voces dictas, quas vel ipso Dominus de semetipso dixit, vel evangelistæ de eo. Ilæc autem omni impictate plena sunt antequam nos dicamus, sicut sanctitas tuo novit. Quomodo enim potest accipi, In principio Verbum (Jodn. 1, 1) de templo nato ex Maria? aut illud, Minuisti eum paulo minus ab angelis (Psal. vm, 6), de deitate Unigeniti dici? Ecclesia enim sie dicit, sieut et tua sanctitas novit, et sieut a principio didicit, et confirmata est divina doctrina ex libris beatorum Patrum, dum naturm, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. Ob hanc contentionem, victores et pii imperatores jusserunt primates episcoporum in Ephesinam congregari civitatem, et coram omnibus libros Nestorii et Cyrilli judicari. Sed antequam omnes episcopi qui congregari jussi fuerant, in Ephesum pervenirent, anticipans idem Cyrillus aures omnium pigmento quod excecut oculos sapientium, pranccupavit. Invenit autem causam ex odio quod erat adversus Nestorium, et antequam ' adesset sanctissimus et reverentissimus archiepiscopus Joannes, de episcopatu Nestorium deposucrunt, judicio et inquisitione non facta. Post duos autem dies damnationis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nobis quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab cis, duodecim capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia veræ fidei, posuerunt, et sirmaverunt, et consenserunt eis, tanquam veræ fidei consonantibus, omnes orientales episcopi eumdem Cyrillum damnaverunt, et adversus alios episcopos qui consenserunt ejus ca-

a Rabulam sic appellat decessorem suum, qui anathema dixerat Theodoro, ut refert etiam [Liberatus cap. 10 Breviarii. Exstat in synodo v Cyrilli Alexandrini epistola ad Rabulam episcopum Edessæ, in hane perturbationem unusquisque in suam civitalem reversus est. Nestorius autem quoniam sua civitati odio erat, et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non potuit. Et mansit orientale concilium non communicans his episcopis qui communicaverunt Cyrillo; et propter hoc multa tristitia inter ens facta est, et in contentione erant episcopi adversus episcopos, et populi adversus populos, et completum est opere quod scriptum est: Quia erunt inimici ' domestici ejus (Matth. x, 36). Ex hoc detractiones multæ adversus nos factæ sunt paganorum<sup>3</sup>. Non enim audehat aliquis de civitate ad civitatem, aut ad provinciam de provincia proficisci; sed unusquisque proximum suum sicut inimihabentes Dei timorem, occasione ecclesiastici zeli, inimicitias quas occultas in cordibus suis habebant, ad effectum perducere festinaverunt. Ex quibus unus existit nostræ civitatis tyranmus A, quem nec tu ipsa ignoras; qui occasione fidei, non solum nune viventes insegnitur, sed et hos qui olim ad Demn præcesserunt. Quorum unus est beatus Theodorus, præco veritatis et doctor Ecclesiæ, qui non solum in sua vita colaphizavit hareticos per veritatem sua fidei, sed et post mortem spiritalia arma in libris propriis Ecclesiæ filiis dereliquit : sicut et tua reverentia eidem collocuta cognovit, et ex his quæ conscripsit instructa est. Hunc præsumpsit in ecclesia palam anathematizare, qui propter zelum Dei non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convertit, sed et longe positas sua doctrina instruxit Ecclesias. Et de libris quidem ejus mul'a ubique perscrutatio siebat : non quia vera side existerent alieni, vidi enim eum adhuc illo vivo frequenter codices ejus legentem; sed propter inimicitias latentes, quas adversus eum habuit, quoniam eum manifeste convicit in synodo. Ilis ergo malis intercedentibus, et unoquoque, sicut scriptum est, prout volebat discedente. Deus noster adorandus, qui sua semper clementia curam gerit Ecclesiæ, fidelissimi alque victoris principis cor rexit, ut dirigeret veneral ilem alque sanctissimum archiepiscopum Orientis, dominum Joannem, ut reconciliaretur Cyrillo: ab eo enim suerat episcopatu depositus. Et postquam litteras imperatoris accepit, sanctissimum et reverendissimum Paulum Emesenum direxit episcopum, scribens per eum veram sidem, et præcipiens ei, qu'a si huic sidei Cyrillus consenserit, et anathematizaverit eos qui dicunt quia deitas passa est, vel dicen-

qua eum laudat quod hæresim Nestorianam a Theodoro Cilice ortam expulerit; et Rabulæ altera ad Cyrillum, in qua Theodorum ut Nestoriani dogmatis. auctorem suggillat.

rim Persamact. 10 concilii Chalced. et coll. 6 concihi v œcumenici.

Cod. Veron., synodo adesset.

<sup>1</sup> Idem cod., hominis domestici ejus.

<sup>1</sup> Idem cod., pagonorum et hærcticorum.
1 Idem cod., Hunc præsumpsit, qui omnia præsumit, in ecclesia, etc. Consonat textus epistolæ lbæ ad Ma-

<sup>5</sup> Idem cod., ut dirigeret virum magnum et in suo palatio notum, qui cogeret rencrabilem, etc. la loco cit.

tes quin una natura est deitatis et humanitatis, ut A cidisse. Conscripsit et ipse similiter illi, quin Dens communicaret ei. Voluit autem Dominus, qui semper curam sum gerit Ecclesia, quam sanguine proprio redemit, cor Ægyptii emollire, ut sine fatigatione fidei consentiret, et hanc susc'peret, atque omnes qui absque hac crederent anathematizaret; et communicantibus illis sibi invicem, contentio de medio est ablata, et pax in Ecclesia facta est: et non est in ea schisma, sed pax sicut pridem est. Quæ autem verba sint quæ a sanctissimo et reverentissimo archiepiscopo Joanne scripta sunt, et que a Cyrillo rescripta suscepit, ipsas epistolas huic quam ad vestram direxi reverentiam, conjungens transmisi we sanctitati, ut relegens scias, et omnibus nostris fratribus amantibus pacem denunties, quia contentio est, et qui seditiose adversus vivos et mortuos irruerant, in confusione sunt, pro suis satisfacientes excessibus, et contraria docent modo his quæ ante docuerant. Non enim quisquam audet dicere unam esse naturam divinitatis et humanitatis, sed confitentur in templum et inhabitantem in eo, qui est vaus Fitius Jesus Christus. Hæc autem scripsi tuæ sonctitati ex magno affectu quem circa te habeo, sciens quia tua sanctitas nocte et die in doctrina Dei temetipsum exerces, ut multis sis utilis. > flic est integer illius epistolæ tenor, quam apud se recitatam, sicut jam docuimus, magna synodus Chalcedorensis pronuntiavit orthodoxam. Aggrediar igitur in adjutorio Salvatoris, non ab his tantum sententiam ipsius synodi defendere, qua scripto ab hæretico- C rum fautoribus in epistola supradicta culpata sunt, et in reprehensionem memoratæ sententiæ quasi Nestoriana damnata; verum etiam quæcunque petulantibus irreligiosorum verbis passim accusari cognovimus. Per hujus autem definitionis contextum, illud quoque, ubi opportunum suerit, ostendemus, quoniam si camdem epistolam synodus judicaret hæreticam, hine potius beatum Cyrillum hæreticum fuisse firmaret, et excusaret Nestorium, atque concilium reprehenderet Ephesinum. Unde ea nunc quæ zerip'o reprehendenda esse dixerunt, pro tonore 1 atque contextu quo ab illis sunt posita, ex corum libro transferamus in nostrum, ne quis nos existimet aliquid corum que ad causam pertinent omisisse. Sic ergo dixerunt. Ingressi sunt accusatores Ibæ, petiverunt et ipsi relegi quæ in Tyro de lba accusata sunt apud Photium et Eustachium Deum amantes. Et dum relegerentur acta, inventa est in eis epistola quadam posita, tanquam ab Iba facta ad Maries Persam, omni impietate cumulata. Continet enim hæc: Cyrillus volens Nestorii libros destruere iapsus est, et in dogma Apolinaris inventus est in-

- Augustinus de haresibus : Apolinarista content'osissime asseverant Verbi aliquid in carnem fuisse conversum aique mulaium, non auteni carnem de Marice carne susceptam. Quod haresis portentum Athamasius, cum sub crtu suo ad ejus aures pervenisset,

nato ex Maria? aut illud : Minuisti cum paulo minus ab angelis, de deitate Unigeniti dici? Denuo, Cyrillus aures omnium pigmento quod execet oculos sapientum, prædecupavit, et de episcopatu Nestorium deposuerunt, judicio et inquisitione non facta. His adjicit, quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eis, 12 capitula qua a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia verae fidei, posucrunt et firmaverunt, et consenserunt eis, tanquam veræ fidei consonantibus. Et post pauca episcopo Edessæ derogans dicit: flic nostræ civitatis tyrannus beatum Theodorum, præconem veritatis et doctorem Ecclejam quievit, et medius inimicitiarum paries ablatus B siæ, præsumpsit qui ownia præsumit in ecclesia palam anathematizare. > llæc omnia manifestum est legenti, quoniam non sicut in lila epistola continetur, sed sicut ipsi ea decerpentes ac discerpentes pro suo asserunt arbitrio, et in unum centonem redegerant, etiam nos posuimus. Ut autem luce clarius consuctas corum fraudes serenitas tua cognoscat, et quos saltus in sua narratione fecerint, non quasi, ut videri voluerunt, vitande prolixitatis, sed potius obscurandæ veritatis gratia, ne aliquo modo dicentis lbæ appareret intentio; confer ea quæ posucrunt cum epistolæ tenore quem supra memoravimus : et erit jam prudentiæ tuæ dignoscere utrum ea quæ transilierunt et noluerunt attingere, prolixam narrationem facerent, an potius ipsam rem, quod timuerunt, evidentius aperirent. Ex omnibus autem quæ in hac epistola reprehenderunt, prius duo purgamus, quoniam connexa in uno capitulo habentur, sed ab istis male divisa sunt. Unum est, quod in principio posuerunt dicentes, Cyrillus volens Nestorii libros destruere, et cætera. > Alterum vero, quod secundo loco posuerunt, id est, « Quomodo enim potest accipi In principio Verbum de templo nato ex Maria, et cætera. . Imprimis sane fatendum est hanc epistolam satis ostendere quod reverentissimus Ibas, quemadmodum dictum est, cum Orientalibus aliarumque provinciarum episcopis, intentionem dictorum beati « Cyrilli minus intelligens, et suspicatus quod negaret in Christo disserentiam naturarum, consequens judicavit quia in Apolinaris dogma incidisset, qui non assumptione humanæ naturæ Deum Verbum credebat hominem factum, sed partem substantiæ ipsius Dei Verbi putabat in carnem esse conversam . Ob hac igitur ibi subjecit, atque ait: 4 Conscripsit enim et ipse similiter illi, id est Apolinari, quia ipse Deus Verbum factus est homo, tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. . Non itaque venerabilis Ibas

Verbum factus est homo. Et post alia: Quomodo

enim potest accipi: In principio Verbum de templo

accuratissime confutavit in epistola ad Epictetum episcopum Corinthiorum : quam proinde integram descripsit Epiphanius in hæresi Dimæritarum sive Apolinaristarum.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., duxerunt ipso tenore, etc.

versus Apolinaris dementiam convertibiliter factum esse hominem denegavit. Nam et ipse beatus Cyrillus in libro qui Scholia dicitur, sub titulo : Quomode unus Christus, « Ergo, inquit, etsi alii simili appellatione vocati sunt Christi, unus tamen est, per quem omnia, Jesus Christus, non quod homo sit factus opifex omnium. . Quod Cyrillus non contra prophetam dicentem : Mater Sion dicit : Home, et homo factus est in ca, et ipse fundavit eam Altissimus, scripsisse credendus est; sed ea potius intentione, quod Beus Verbum, opifex omnium, secundum Apolinaris sensum, id est convertibiliter, non factus sit homo. Aut igitur utrobique subintelligimus propterea negatum esse Deum Verbum, id est opificem omnium, bominem factum, quia convertibiliter non B factus est homo, et neutrum de Nestoriano errore culpabitur: aut si non conceditur, cadem culpa erit amborum. Beatum vero Cyrillum nec ipsi Eutychiani volunt Nestorianum videri, dicentem, non quod homo sit factus opifex omnium, seu 1 Deus Verbum per quem omnia facta sunt, similiter ut nos participarit carni et sanguini, et nuncupatus sit homo. Quanquam ipsa nuncupatio calumniæ pateat, quasi perfunctorie nuncupatus, et non vere fuerit factus homo . Nam et ipse ibi secutus adjecit: · Tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. > Quod si propterea magna synodus hanc epistolam velut hæreticam improbaret, nonne, sicut diximus, hinc potius beatum Cyrillum, omnium, credidisse hæreticum videretur? Si autem venerabilis Ibas alia ejusdem beati Cyrilli dicta legisset, aut sicut oportuit attendisset, invenisset procul dubio quod ipse quoque contra Apolinarem, intentione qua diximus, negaverit Deum Verbum hominem factum, et differentiam naturarum docuerit. Sed Nestorio respondens, qui unum Christum in duos filios dividebat, necesse non habuit de duabus naturis adversus eum evidentius atque expressius disputare. Quinimo, ne quam daret occasionem ejus erroris, parcius de naturarum discretione locutus est : ne com ipse naturas distingueret, ille duas personas induceret. Audiebant itaque vel relegebant verba dicentis orientales Patres, neque animadvertebant ejus intentionem, secundum quam de verbis I est judicandum : quia non magis quid dicatur attendendum est, quam cur quidque dicatur. Et possemus guldem multa Scripturæ divinæ proferre testimonia de diversitate intentionis atque verborum, si tamen diversitas illa dicenda est, quomodo plerumque negare a videtur aliquid quod negandum non est, ut aliud quod magis est necessarium intimetur. Quia vero de causa nune agimus a suis auctoribus pacifice terminata, hæc nobis duo sufficiant. Quis enim.

1 Cod. Veron., sed quod Deus.

1 Idem cod., et non vere fuerit factus homo. Æquum est igitur ut nec venerabilis Ibæ epistolam Nestoria-nam videri velint, qua culpans eundem beatum Cyvillum dixit: Conscripsit enim et ipse simi'iter illi,

Deum Verbum nescivit hominem factum ; sed ad- A nisi aliis divinæ Scripturæ testimoniis doceretur, Dominum Jesum Christum aut bonum aut Deum esse crederet, audiens Marcum evangelistam ita de illo narrantem : Et cum egressus esset in viam, procurrens quidam genu flexo ante eum, rogabat eum dicens : Magister bone, quid faciam ut vitam æternam percizi im ? Jesus autem dixit ei : Quid me dicis bonum? nemo bonus nisi unus Deus (Marc. x, 17). Quod ideo Dominus dixit, ut admoneret illum Deum se credere, si vellet eum vere bonum confiteri, quia tanquam cordis inspector videbat ab eo se hominem tantummodo, non ctiam Deum credi. Quamvis ergo videatur quibusdam hæreticis non intelligentibus bonum se negasse; catholicis tamen intelligentibus Deum se insinuasse magis apparet. Quis enim illud solum audiens, quod idem Marcus evangelista de Domino similiter narrat, non eum cum Manichæis negaret filium esse David? Nam ipso testimonio abutentes Manichæi sacramentum incarnationis ejus abjurant. Respondens, inquit, Jesus dicebat docens in templo : Quomodo dicunt scribæ Christum filium esse David? Ipse enim David dicit in Spiritu sancto: Dixit Dominus Domino meo: Sede a dextris meis, donee ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Ipse ergo David dicit eum Dominum, et unde est filius ejus (Marc. xII, 35)? Non igitur et hic talia dicendo, filium David, id est hominem se negavit, quod videtur ignaris; sed indicavit potius quod necessarium fuit. Deum se esse David. Nam si neque Deus est dicendo: Quid me dicis bonum? nemo bonus nisi unus similiter dicentem, non quod homo sit factus opifex C Deus; neque homo dicendo : Ipse ergo Datid dicit eum Dominum, et unde est filius ejus ? quid illum essc dicimus? Et alias hujusmodi locutiones in divinis litteris prudens lector inveniet : secundum quas qui sic loquitur carum quisque tractator, ut ipse quoque negare videatur aliquid quod negandum non est, ut aliud quod magis est necessarium intimetur; sic non est reprehendendus velut hæreticus, sed ex aliis dictis suis potius æstimandus, sicut nec ipsas Scripturas divinas in talibus reprehendere quisquam catholicus audet, sed potius ex aliis manifestioribus, quomodo ea quæ obscura sunt intelligere debeat recognoscit. Unde si beatus Cyrillus Nestorium 'quamdam nefandam dualitatem conantem induce e, ne quam occasionem daret ejus errori, sermonem suum magis ad ea quæ unitatis sunt coarctabat ; sicut econtrario priores doctores Ecclesiae respondentes Apolinari, naturarum diversitatem stultissime confundenti, carum distinctionem amplius incumbebant: sic ipse Nestoriano repugnans, putari non debuit negasse differentiam naturarum, quemadmodum nec illi repugnantes Apolinari putandi sunt unitatem negasse personæ: quia non idem semper est ordo pugnæ vel modus, sed in oppugnatore causa est quomodo contraire debeat propugnator.

quia ipse Deus Verbum factum est komo: nam et

ipse, etc.
Idem cod., negari.

1 Idem cod., ridens Nestorium.

## · CAPUT IV.

Quod Ibas male de Cyrillo suspicans, non Cyrilli fi-dem, sed quan Cyrilli esse salso putabat, in epistola sva reprehenderit, et Cyrilli de Christi incarnatione fidem reipsa probarit.

lize autem dicta sunt, non quod de Christo, sed quod de ipso beato Cyrillo venerabilis Ibas male credisterit ; nec quod prædicatoris de Christiana fide cenfessio, sed quad homin's de homine suspicio displiceat in ejus epistola. Cui enim potest catholico displicere differentia naturalis inter templum et inhabitantem in eo, cum Dei Ecclesia sic conficeatur Verbum carnem factum, ut non deneget, quod ibi subjunctum est, quia et habitavit in nobis? Nam Verhum quidem caro factum est, quia sempiternus Filius, qui Verbum est Patris, ipse in plenitudine temporum fac- B scripsit enim 12 capitula, quæ puto et tuam reverentus est homo; habitavit autem in nobis, quia nullam conversionem sustinuit inconvertibilis ejus divinitas, sed manens quod erat, naturam inhabitavit assump. tam. Et ideo, Verbum caro factum est, Nestorianos expugnat; Eutychianos autem vel Apolinaristas corum progenitores, et habitavit in nobis : quia Verbum caro jactum est, unam significat esse personam; habitavit autem in nobis, duas mansisse naturas. Non enim possunt duæ esse personæ, quando is qui Verbum est, ipse etiam factus est caro; aut duæ non esse naturze, quando aliud sit quod inhabitat, et aliud quod inhabitatur. Si quis autem non declinans in alterutram partem, sine contentione rem quærat, inveniet quod tain sanctorum orientalium Patrum, quamvis de beato Cyrillo male sentirent, quam ipsius C Paulum Emesenum expetiverunt, ut in scripti; beati Cyrilli, eadem fuerit semper intentio, ut Dominum unum Jesum Christum docerent in duabus naturis, id est divinitate atque humanitate perfectum : ne aut propterea duæ personæ crederentur, quia duæ naturæ sunt ; aut propteres una crederetur esse natura, quia una persona. Contigit autem nonnunquam inter unius sententiæ viros, ut cum de rebus ipsis quæ in quæstione sunt idem sapiunt, de se tamen invicem aliud suspicentur, cum vel a dicente minus aperitur verbis quod corde conceptum est, vel ab audientibus minus inspicitur dicentis intentio. Discernenda est autem impietas qua de Deo male creditur, ab ignorantia qua quisque aliter de suo proaimo, tanquam homo de homine suspicatur. Et, si forte videtur hominis de homine culpanda suspicio, approbanda tamen est intentio qua veritas fidei quam de Christo babemus asseritur. Hanc intentionem volentes obscurare novæ diligentiæ repertores, quomodo totum fideliter ac simpliciter agunt, cum posuissent ex illa epistola quod ibi dictum est : « Conscripsit enim et ipse similiter illi, quia ipse Deus Verbum factus est homo, > transilierunt quod sequitur, e tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. > Cujus rei causa putamus? Naugoid ideo quia istæ paucissimæ syllabæ prolixitatem facerent? an ideo potius quia manifeste inten-

A tionem aicentis ostenderent? O fides! o integritas: o conscientia recte tractantium sermonem veritatis! Possunt isti profecto eum Apostolo dicere: Abdicamus occulta dedecoris, non ambulantes in asturia, neque adu!terantes verbum Dei, sed in manisestatione verilalis commendantes nosmetipsos ad omnem conscientiam hominum coram Deo (II Cor. 1v, 2). Verum in hoc quoque deprehensis ac proditis eorum fraudil·us, attende, obsecro, serenissime imperator, quomodo ex aliis quæ sequuntur etiam i manifestum flat, quod non contra fidem quam de Christo habemus reverentissimus Ibas in sua epistola sit locutus; sed intentionem beati Cyrilli minus intellexerit in ejus capitulis. Nam sequitur adbuc dicens, quemadmodum integer ipsius episiolæ tenor babet : c Contiam cognovisse, quia una natura est deitatis et humanitatis Domini nostri Jesu Christi, et quia, sieut dicit, non oportet dividere voces dictas, quas vel ipse Dominus de semetipso dixit, vel evangelistæ de en. . Cui non appareat quia, sicut dictum est, non incarnatio is Christi mysterium, sed intentionem beati Cyrilli minus intellexerit reverentissimus Ibas, quem, sicut alii quoque orientales Patres et ipsi qui eum venerari se fingunt Acephali, arbitratus est unam deitatis et humanitatis Domini nostri Jesu Christi prædicasse naturam, et dixisse quia non oportet secundum naturas dividere voces dictas, quas vel ipse Dominus de se, vel evangelistæ de eo dixerunt? Denique etiam hoc ab illo per venerabilem apertissime fateretur : quod et vene abilis lias in eadem epistola sua narravit, ubi de sancto Joanne Antiocheno dixit: c Postquam litteras imperatoris accepit, sanctissimum et reverentissimum Paulum Emesenum direxit episcopum, scribens per eum veram fidem, et præcipiens ei, quia si hvic fidei Cyrillus consentiret, et anathematizaret eos qui dicunt quia deitas passa est, vel dicentes quia una natura est deitatis et humanitatis, ut communicaret ei. » Sane quoniam beatus Cyrillus, Orientalium legatione suscepta, magis quad a consacerdotibus suis expetebatur festinavit implere, quam dictorum suorum in quibus offensi fuerant, sufficientem purgationem facere ; ideo putatus est, veluti pristino errore dam-D nato, Orientalium admonitione conversus : cum ille recuperandæ unitatis cupidus, in desensione dictorum suorum noluerit immorari, ne cum probare diu contendit quod non, ut putabatur, ab eo sucrint dicta, de quibus minus intelligentes aliter sentiebant, controversiæ hac dissensione a terminus non daretur. Quod item illis verbis reverentissimus Ibas ostendit, quibus sequenter eumdem beatum Cyrillum retulit sine fatigatione Orientalium sidei consensisse, et hanc suscepisse, stque omnes qui absque hac crederent anathematizasse. Sed nunquid beatum Cyrillum putasse conversum, Nestorianum est crimen? Respon-

<sup>.</sup> Cod. Veron., etiam atque etiam.

<sup>·</sup> Idem cod., Emesenum episcopum.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., ac dissensioni.

epistolam, utrum unum Deum atque hominem Jesum Christum, per quem omnia facta sunt, et qui inter omnia factus est, in duas personas dividere, an Cyrillum servum ejus putasse conversum, hæresis Nestoriana dicenda sit. Multum excusamus Nestorium. si in hoc ejus hæresim constare dicamus, Cyrillum putasse conversum. Unde si Chalcedonensis quo que synodus ideireo velut Nestorianam hane epistolam improbaret, hine potius, quod item promisimus demons randum, excusasse Nestorium videretur. Non autem ita debuit religiosa illa synodus gravissimum crimen levigare Nestorii, quæ bene cognoverat quod longe alia blasphemia sit a quæ hujus hæresis nomen accepit. Illa mysterium divinæ incarnationis evacuat, in qua salus nostra consistit; illa aliam hominis, aliam Dei subsistentiam dicit, ut humanam naturam alienet a Deo quæ in suis primitlis Verbo assumente sanata est. Ibæ autem epistolam perspexit evidentissime confitentem quod isti attingere timuerunt; quia licet dum naturm sint, una tamen est virtus, una, persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. Quocirca si quis banc Nestorianam dicit epistolam, proculdubio contra Ecclesiam cum Eutychianis affirmat Nestorianum esse, unam Christi personam in duabus prædicare naturis; non enim est aliud unde nunc Eutychiani infamant Ecclesiam, et Nestorianos Christi sideles appellant, nisi quia duas unius Filii Domini nostri Jesu Christi profitentur esse naturas. Ergo non fingant cohibentes hæreticis, quod ideo C tanquam Nestorianam damnaverint epistolam venerabilis Ibæ, quia beatum Cyrillum dixit esse convorsum. Id enim ac si culpandum est, Nestoriani tamen criminis non est: cum potius hæreticorum fautores probentur ob hoc eam Nestorianam pronuntiasse, quia conscriptor ejus duas in illa confessus est Christi esse naturas. Neque jam dicant quod fidem benti Cyrilli culpaverit, quod penitus probare non possunt. Primum quidem, quia post unitionem inter Orientales et ipsum factam approbat ejus fidem. Deinde quoniam et aute unitionem, non Cyti li fidem quam vere habuit, sed quam illum habuisse putavit, accusat. Putavit autem, sicut jam probavimus ipsius opistolæ verba testari, quia sic beatus Cyrillus prædicaverat Deum Verbum hominem factum, ut nulla esset differentia naturarum, hoc est inter templum et inhabitantem in eo, sed una esset natura deitatis Domini nostri Jesu Christi. Quicunque igitur dicit quod reverentissimus Ibas in epistola sua fidem beati Cyrilli quam vere habuit, et non quam habuisse eum putabat, arguerit, ipse profecto confirmat quod idem beatus Cyrillus sic prædicaverit

a Nestorius duas in Salvatore nostro personas fingebat. Non enim eumdem credebat e-se Deum quem hominem, sed alium Filium Dei, alium filium Mariæ. Mariam non esse θεστόχου, sed χριστοτόχου, id est non Deum peperisse, sed hominem; et Verbum

deant ergo nobis qui Nestorianam hanc dixerunt A Deum Verbum hommem factum ut nulla esset differentia naturarum, sed una facta esset divinitatis humanitatisque natura. Hoc enim reverentissimus lbas per suam culpavit epistolam. Quinam ergo beatum Cyrillum affirmant bæreticum? utram nos, qui dicimus quia non ejus fidem, an illi 1, qui di unt quia ejus sidem accusavit lbas episcopus? Nos enim qui cum non beati Cyrilli sidem dicimus accusasse. negamus utique quod idem Cyrillus differentiam abstulerit naturarum, et unam dixerit ex divinitate atque humanitate compositam esse naturam. Ilareticorum vero fautores, qui dicunt quod fidem Cyrilli Ibas arguerit, ipsi procul dubio assertiones Eutychianorum affirmant, dicentium, quod beatus Cyrillus differentiam non crediderit naturarum, sed unam B ex divinitate stque humanitate docuerit sactem esse naturam. Quamebrem si Chalcedonensis quoque synodus reverentissimum Ibam crederet, fidem quam beatus Cyrillus habuit, et non potius errorem in quem eum lapsum putaverat, arguisse, procul dobio affirmaret et ipsa quod unam prædicaverit Christi esse naturam. Cognoscis igitur, religiose imperator, illud quod diximus iterum doceri, quoniam si hanc epistolam magna illa synodus abjiceret tanquam fidem beati Cyrilli culpantem, hinc potius ipsum beatum Cyrillum credidisse hæreticum videretur. Unde nobis quoque sautores hæreticorum, ut hoc assirmaremus, persuadere conati sunt, ne quid esset residuum quod Eutychianis, quibus cohibent, respondere possimus dicentibus : Qui Nestorianamesse dixistis epistolam lbæ, cujuslibet alterius esse dicatur, quæ putavit hæreticum esse negare differentiam naturarum, et unam credere deitatis humanitatisque naturam Domini nostri Jesu Christi? quomodo vestro judicio Nestoriani non estis, qui similiter dicitis hæreticorum esse negare differentiam naturarum, et unam credere deitatis humanitatisque naturam Domini nostri Jesu Christi? aut quomodo jam potestis dicere quod beatus Cyrillus differentiam naturarum docuerit, et non potius unam dixerit deitatis humanitatisque naturam, cum propterea illam damnaveritis epistolam, quod ejus fidem culpaverit, quæhoc in eo culpasse deprehenditur, quod negaverit disserentiam naturarum, et unam docuerit deitatis humanitatisque naturam? Et ideirco, nec illam damnamus epistolam, nec dici-D mus quod sidem Cyrilli culpavit : quia non sidei Cyrilli fuerat quod culpavit. Nam verissime omni impietate plenum est, ad confusionem naturarum accipere, quod de templo nato ex Maria dixit evangelista: In principio erat Verbum; aut de Unigeniti deitate, quæ nec augeri nec minui potest, credere quod secundum sui naturam deminuta sit paulo minus ab

> Filium Dei non bominem ex Maria factum suscepts humana natura, sed in hominem ex Maria natum postea in baptismo descendisse. Mariam denique templum Deo genuisse, non ipsum qui in templo habitat. Atque bæc nefanda est illa dualitas, quam Facundus conatum inducere Nestorium dixit cap. 5.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ejusdem, an illi, etc.

angelis sicut in 1 uno codemque homine dicimus, A concilio 2, quod corum communionem simul amplexi quod interior homo ad imaginem Bei formatus, ant exterior secundum lineamenta membrorum sexusque diversitatem, ex limo terræ creatus. Sed nunquam boc beatus Cyrillus putasse monstratur, quia idem natura est templum quod ex virgine Maria sumpsit initium, et Verbum Deus, quod in principio erat carens initio. Hoc enim Apolinarista sapuerunt; hoc ab Apolinaristis dementes Eu ychiani a traxerunt; hoc si etiam Cyrillus sentiret, verissime diceretur quia lapsus est, et in dogma Apolinaris inventus est incidisse. Nunc autem propterea verum esse non credimus, quia non probatur hoc aliquando sensisse.

#### CAPUT V.

pronuntiaret, morari non debuit salsa illius de Cyrillo suspicio, cum Cyrillum ipsum, quominus Orientalium confessioni subscriberet, par illorum suspicio non relardaril.

Sed iterum dicit aliquis: Quomodo ergo synodus epistolam pronuntiavit orthodoxam, quæ beatum Cyrillum, quem dicis nihil tale prædicasse, culpavit? Respondeo, quia sidem illa beati Cyrilli prædicavit. Nam si post unitionem inter Orientales et ipsium actam approbat ejus fidem, nos autem credimus quod semper cadem sucrit Cyrilli sides : necessario seguitur quod ante unitionem quoque sidem ejus Ibas probaverit, quamvis ejus suisse nescierit. Attende porro ipsam synodi sententiam, et invenies quod in illa epistola, dissimulans ab bumanis suspicionibus, ea mæ ad fidem Christi pertinent, propter quam manifestandam atque firmandam convenerat, approbavit: orthodoxa enim, non pro honorificentia Cyrilli nec pro cujuslibet hæretici injuria dicerctur, sed pro vera de Christo side quam continet. Si quis autem Chalcedonen em synodum culpat quod, hominis de homine suspicione posthabita, epistolam venerabilis the promuntiavit orthodoxam; ipsum beatum Cyrillum culpet necesse est, quod ipse quoque contemnens camdem suspicionem orientalium consacerdotum suorum, qui cum aliis diversarum provinciarum episcopis congregati ejus capitula damnaverunt, confessionem idei quam ei per veuerabilem Paulum episcopum miserunt, in suam epistolam transtulit, et eis communicavit, seque professus est eadem credere ac prædicare de incarnationis Christi mysterio; nec D cum eum, quod necessarium fuerat, approbasse suspicionem quam de illo habuerunt, ab eis damnari 4"zsivit, quin nec a etiam satisfacere pro ea necessarium duxit. Verum neque cum solo beato Cyrillo synodus Chalcedonensis culpatur, quod hanc epistolam pronuntiavit orthodoxam, sed cum toto Ephesino

· Entychis error contrarius Nestoriano, unam Verbi cum humanitate compositam naturam astruehat : cum fides catholica, utrique opposita, sic unicam in Christo personam asserat contra Nestorium,

sunt. Unde jam videtur magna synodus non quod epistolam venerabilis Ibæ orthodoxam dixerit, sed quod non et ipsa beatum Cyrillum cum Ephesino concilio reprehenderit, accusari. Assignata igitur omnia qua promisimus. Recognosce quoniam si Chalcedonensis synodus epistolam venerabilis Ibæ velut hæreticam improbaret, hinc potius beatum Cyrillum credidisse hæreticum, et Nestorium excusasse, atque Ephesinum reprehendisse concilium videretur. Quocirca etiam in hoc memorata synodus exemplum ipsius beati Cyrilli, vel potius Ephesinæ synodi. secula est : ut sicut illa omnium Orientalium rectissimam de Christo fidem, quamvis de se non recte suspicantium, prudenti ratione suscepit, ita et ipsa Quod synodum quominus epistolam Ibæ orthodoxam B simili ratione susciperet epistolæ Ibæ congruentissimam de Christo fidem, quamvis de beato Cyrillo quasdam suspiciones incongruas contineret. Nunquid ergo hae sancia synodus injurias heati Cyrilli gratanter accepisse credenda est, quem probatur imitata, quod dissimulavit ab alienissimis \* suspicionibus, et cujus, nisi ab eis dissimularet, argueretur exemplo? Aut nunquid ideo reverentissimum Ibam non debuit absolvere, et episcopatum ei et Ecclesiam restituere. de qua per Eutychis factionem injuste et absens erat expulsus, quia faisus erat in persona beati Cyrilli, ut eum aliquando putaret errasse, cujus fidem non solum sciens post unitionem cum Orientalibus factam, verum ante unitionem nescions approbavit? Sed non oportuit, inquiunt, post hanc unitionem de beato Cyrillo talia loqueretur. Ego autem dico, quia nec ante unitionem oportuit, imo nec ante ipsam synodum Ephesinam : quia prius interrogari Cyrillus debuit, ac deinde culpari, si non satisfaceret. Sed nunc illud quærimus, utrum hæc venerabilis Ibæ culpa quæ, sicut jam probavimus, a synodo quoque notata est, tanti debuerit æstimari, ut ejus epistola pronuntiaretur hæretica, cum fidem ipsius beati Cyrilli in consessione quam ei per Paulum episcopum Orientales subscribendam miserant, approbaret, licet in illis 12 capitulis intentionem ejus necdum intelligeret. Cognoscens magna synodus quod sive in illis capitulis, sive in illa confessione cui beatus Cyrillus subscripsit, eadem sides esset, nihil disserre judicavit quibus verbis enuntiatam Cyrilli sidem Ibas approbasset. constaret. Unde nec aliud credidit, nec credere debuit, nisi quia Patres orientales, inter ques fuit etiam ipse Ibas aliarumque provinciarum episcopi. intentionem capitulorum beati Cyrilli minus animadverterant, ut ea etiam a concilio Ephesino suscepta

> ut in eodem contra Eurychem duas non confusas, sed distinctas atque perfectas naturas agnoscat, divioam et bumanam.

> et cæteri Patres qui cum illo fuerunt in Ephesino concilio, et eorum communionem, etc.

<sup>1</sup> Cad. Veron ... sicul nec in uno.

In endem cod. deest to nec.

<sup>\*</sup> I.lesn cod., sed cum toto Ephesino concilio. Siquidem non solus beatus Cyrillus, nihil impendens ipsam Urientalium suspicionem, eos judicavit orthodoxos; sed

Idem cod., a levissimis.

Idem cod., ut post hanc.

culparent. Sieut aliquando in divina Trinitate ca- A obscura clarescerent; sed potius ut pristinum in cis tholici quidam tres hypostases accipere noluerunt a, quamvis tres personas acceperint; nec ideo sunt a viris sapientibus hæretici judicati b, quoniam comperti sunt non in re quæ illo nomine significabatur, sed potius in ipso nomine quo significabatur offendi. Unde non potest hæretica Ibæ epistola judicari, nisi dicatur quod in capitulis quidem beati Cyrilli recta contineatur fides. Nestoriana vero sit illa Orientalium confes-io cui subscripsit, quam et Ibas et Chalcedonen-is synodus in sua definitione suscepit; atque ita, it lbas et prædicta synodus accu etur, Cyrillus post Nestorium condemnatum in hæresim Nestorianam declinasse firmabitur. Hinc autem creditus est idem beatus Cyrillus non rectam prius in suis capitalis tenuisse sententiam, sed admonitione B Orientalium postea esse correptus; quoniam cum ipsa unitas Ecclesiarum sieret, non orientales Patres ejus capitulis subscribere compulsi sunt, sed ipse potius expetitus est directæ sibi ab eis confessioni subscribere. Ipsamque capitulorum suorum retractationem , non ideo eum post Ephesinam synodum fecisse aliqui crediderunt, ut quæ clausa quibusdam fuerant panderentur, et que videbantur

· Græci, ut docet sanctus Augustinus, lib. v de Trinitate, cap. 8, μίαν οὐσίαν, τρεῖς ὑποστάσεις dicere solehant, quod est Latine, ut idem exponit, unam essentiam, tres substantias. Sed quia usus obtinuerat apud Latinos ut idem intelligeretur substantia quod essentia, propterea dicere non audebant tres hypostases, no tres essentias dicero viderentur; sed unam essentiam vel substantiam, tres autem personas. Porro C autem, qui tres hypostases dicebant, Graci et Orientales, ii non aliud quam tres personas intelligebant, Epiphanio teste in bæresi 73, et Gregorio Nazianzono in orat. 21. Distinguebant enim ab essentia ὑπόστασεν, cum Latini ob linguæ inopiam, ut Gregorio placet. distinguere non possent. Verum qui odoiav ab hypostasi non distinguerent, Latini soli non fuerunt nec primi :nam synodus Nicæna in expositione fidei damnans eos qui Filium Dei εξ ετέρας ύποστάσεως ή ούσίας esse dicunt, pro eodem, ut apparet, utramque vocem posuit, tametsi aliter saucio Basilio videatur in epistola 78. Et sanctus Athanasius Patris ac Filii piece εδσίαν, μίαν ὑπόστασιν e-se tradit in orat. 5 contra Arianos et in epis ola ad Liberium; in epistola vero ail Africanos diserte affirmat ὑπόστασιν οὐσίων είναι. Denique in synodo Alexandrina, ut est apud cumdem Athanasium in epistola ad Antiochenses, cum dis-iderent episcopi, atque aliis tres hypostases, aliis unam dici placeret; qui unam dicebant, existimare se professi sunt hypostasim et essentiam idem esse, ταυτόν είναι είπειν ὑπόστασιν και οὐσίαν. Quanquam autem synodus illa utrosque recte sentire, et voce potius quam sententia discrepare comperit, abstinendum tamen a novitatis specie in posterum, nihilque ultra Nicænam formulam exquirendum censuit, idque ad Antiochenses synodica sua perscripsit. Sed decreto illo nihil obtinuit. Invaluit enim, ut dictum est, apud Græcos et Orientales, ut tres hypostases summa contentione assererent, atque alios ad eamdem confessionem compellerent. Unde et Hieronymi adversus Antiochenos expostulatio ad Damasum epist. 57: Nunc, inquit, prok dolor! post Nicanam fidem, post Alexandrinum juncto pariter Occidente decretum, Alexandrinum juncio pariter Occidente decretum, trium hypostaseon ab Aranorum præsu'e et Campensibus novellum a me hom ne Romano nomen exigitur.

emendaret errorem, quo putabatur, sient adhue Eutychiani putant, quod unam in eis dixerit Christi esse naturam. Hinc ergo contigit ut conversione beati Cyrilli facta unitas crederetur. Et revera cui non sul riperet ista suspicio (de humanis o rdibus loquimur, et humana corda gestamus), cum nihil orientales Patres qui hæc capitula corrigenda judicaverunt, corrigere cogerentur; beatus autem Cyrillus, non solum fidei confessioni quam sicut necessarium crediderunt illi dictaverant, expetitus ante subscriberet, sed etiam ipsa sua capitula rectracia. ret? De hoc autem quod opponitur ac dicitur, quia non tam contra beatum Cyrillum quam contra Ephesinam synodum locu i sunt, quia parum intelligendo male de illis jam receptis capitulis crediderun; sequenti libro, quia ibi ma, is opportunum videtur, multa et sicut existimo non contemnenda dicemus. Si vero hæreticum est Cyrillum credidisse conversum, cur obsecro non multo magis beatus Theophilus dicatur hæreticus, qui de sancto Joanne Constantinopolitano, cujos auctoritati atque doctrinæ multo majorem venerationem Christi debet Ecclesia, talia et tanta conscripsit d, ut ctiam nos, quod ea vel memo-

Cæterum nostri, qui tandiu restiterant quandiu ὑπόστασεν substantiam dici intellexerunt, ubi eam vocem a substantia Græcorum exemplo distinguere, et personam sive subsistentiam interpretari coperunt, exinde tres hypostases cum Græcis profiteri ac profitendas esse non dubitarunt.

b Nam com bypostases alil eodem sensu dicerent quo alii personas, neutris alios damnare fas crat, ρημάτων, ut Nazianzenus scribit, είς την αθτην φεράντων διάνοιαν. Sie in synodo Alexandrina, nec Ariani habui sunt qui tres hypostases asserebant, quia hypostasim non pro substantia, sed pro persona sumebant; nec Sabelliani qui unicam dicebant, quia hypostasim non personam, sed substantiam intelligebant.

c Capitula, sive anathematismos duodecim contra errores Nestorii scripserat Cyrillus, qui subditi sunt epistol e ipsius et synodi Alexandrinæ ad Nesterium, lectique cum cadem epistola in actione i synodi Ephesinæ. Ilos anathematismos velut hæreticos infamarunt damnaruntque in privato conventu suo episcopi Orientales. Cyrillus vero, ut omnem ansam eriperet, capitula sua primum synodi hortatu retractavit et exposuit, suam anathemarismo cuique quim vocat ἐπίλυσεν seu declarationem subjiciens. Tum deinde apologeticum pro iisdem capitibus edidit adversus Orientales quorum nomine circumferebantur αντιρρήσεις singulis anathematismis oppositæ, quarum auctor fuisse creditur Andreas episcopus Samo. satenus, cujus meminit Cyrillus epistola 30 ad Eulogium. Postremo cum Theodoreti quoque librum accepisset adversus eadem capita Joannis Antiocheui jussu compositum, alteram rursus illorum defensionem aggressus est, in qua universas Theodoreti άνατροπάς sua quamque apologia confutavit. Que omnia Græce Latineque nunc edita videre est post synodum Ephesinam.

4 Innormem librum postea vocat ex quo sequentia depromuntur. Infestus Chrysostomo fuerat Theophilus Alexandrinus, non solum viventi, adeo ut in exsilium tandem extruderet, verum etiam mortuo. ne illius nomeu in diptycha referretur. Sed singulari Dei providentia non ante animam efflare sub moriem

ramus, sola possit necessitas excusare? Fratres, in- A memorato sanctissimo viro Joanne diceret quod auit, Joannes persequitur immundo spirita quo saffocabatur Saul; et iterum, sauctorum ministros necavit. Dicit îllum contaminatum, et in Ecclesia primitivorum impium, pestilentem, vesanum, et tyrannicæ mentis insania furibundum, atque in sua vesania gloriantem, animam suam adulterandam tradidisse diabolo. Hæc autem omnia, sicut habentur in insius Theophili \* libro, ita posnimus. Vocat illum etiam humanitatis hostem, et qui scelere suo latronum vicisset audaciam, sacrilegorum principem et sacerdotium agentem impium, atque oblationes saerilegas offerentem, procacem et frontis durissimæ. lloc quoque adjiciens, quod non his Joannes laqueis irretitus tenetur qui possint aliquando dissolvi, sed qui audiret pro merito flagitii sui comminantem Deum alone dicentem : Judicate inter me et Joannem : exspectavi ut saceret judicium, secit autem iniquitatem, et non justitiam, sed clamorem. Dicit etiam, quia sicut Satanas transfiguravit se in angelum luc's, ita etiam Joannes non esset quod videbatur; nec tantum similem Satanæ, sed immundum dæmonem eum appellat, more torrentis trahentem verborum spurcitiam, quem et in Christum perhibet impium exstitisse, et Judæ traditoris esse consortem. Addit etiam quod arguatur in Deum manus impias extendisse, et quod Jacobus apostolus de quibusdam rerum mundanarum capidis dixit : Petitis et non accipitis, eo quod male petatis (Jac. 1v, 3), hoc beatus Theophilus beatum Joannem asserit dixisse de Christo, c Ausus est, inquit, dicere in ecclesia, quod Christus C oraverit, et non suerit exauditus, quia non bene oraverit. > Quis hæreticorum deterius blasphemavit quam beatum Joannem refert beatus Theophilus blasuhemasse, quem affirmat consortio a Judaicae impietatis semetipsum tradidisse, et offerre temeritate solita quod obtulerunt Judæi, seipsum ac populos Accipientem, et Dathan atque Abiron æmulatorem? · Audiat, inquit, cum Judæis, iniquitas · magnificata est nimis. > Adjicit etiam hoc : « Ariani et Eunomiani contra Christum Joannis blasphemiis delectantur; Judæi et idololatræ justificati sunt tua comparatione genules. > Et iterum dicit : ( Non solum Bon est Christianus Joannes, sed pejor est rege Babylonio, multo sceleratior quam Balthasar, idololatris et ethnicis sceleratior est Joannes. Tibi, ait, præ- p rillum judicavit hæreticum, quoniam longe alia causa sens ignominia, æterna in futuris sæculis pæna reddetur. . Iloc quoque visum est et idem beato Theophilo dicere: Salvator clamavit et dixit. Tollite Joannem, et mittite in tenebras exteriores. Et iterum : Largissimos fomites ante tribunal Dei suo ministravit incendio. Et hæc omnia non suffecerunt iræ atque furori , nisi etiam hoc de

permissus est, quam cum Chrysostomo, ejus imaginem venerando, rediret in gratam, ut ex Isidori alia ei pœna quærenda sit, eo quod vinceret sceleris magnitudo multitudinem tormentorum. Si quis autem experiri voluerit quod non sententias tantum, verum etiam ipsa verba posuimus, et nosse quoties hæc ab illo rep'icata sunt, legat innormen librum, non solum contumcliis, sed ipsa quoque sæpe repetita maledictorum recap tulatione, nimis horribilem, ab Hieronymo presbytero translatum. De quo ide.n beatus Theophilus exspectavit ut per ejus eloquium, qualis Joannes fuerit Latini cognoscerent. Nos autem in illo libro, non qualis Joannes, qui nihil horum merchatur; nec qualis Theophilus, cujus virtus in multis probata, non ex isto accedenti morbo judicanda est; sed potius qualis sit miserabilis humana vita cognoscimus, de qua scriptum est: Quia tentatio est super terram (Job vii, 1). Nam si talia talibus acciderunt, quid nobis metuendum non sit, nostrique similibus? At ego hic interrogari vellem judices mortuorum, qui ad destructionem synodi Chalcedonensis nos quoque volunt de mortuis judicare, qua ratione, quave justitia, hæresis crimen deputetur, Cyrillum dixisse conversum, et Theophilus non judicator 7 hæreticus, qui sanctum Joannem clarissimum doctorem Ecclesiæ dixisse criminatur, quod Christus oraverit, et non suerit exauditus quia non bene oraverit; et talia prædicasse, ut Ariani et Eunomiani contra Christum ejus blasphemiis delectentur, sed Judæi et idololatræ; et qui se Judaicæ impietati tradiderit. Si vero nihil habent quod respondeant, quoniam Theophilum pro bumanis injuriis judi ant non esse dicenuum bareticum, boc etiam synodum Chalcedonersem in epistola venerabilis Ibæ judicasse desinant criminari. Rujus autem venerabilis Theophili sui decessoris beatus Cyrillus sententiam sequens, ipse etiam postea, quemadmodum quar o libro docuimus, contra judicium quoque sedis apostolicæ, quæ per beatissimum papam Innocentium prædicti sancti Joannis in exellio constituti damnationem solverat, nomen ejus post mortem inter Dei sacerdotes in sacrificio recitari prohibuit; et, sicut ejus decessor Theophilus dixerat quod Ariani blasphemiis ejus delectarentur, ita et ipse eum Eudoxio Ariano episcopo comparavit; nec pre hac existimatione vel Theophilum quisquam vel Cyest quæ meretur hoc nomen. Quod etiam sancta synodus in epistola venerabilis Ibæ considerans, noglectis atque posthabitis hominis de homine suspicionibus, pro vera Christianæ sidei consessione quam continet, eam pronuntiavit orthodoxam. Ouze hoc etiam prospexisse credenda est, quoniam si eam pro levissima et præterita suspicione quam de beate

diaconi Chronographia narrat Damascenus, De imaginibus lib. ni, extremo.

<sup>·</sup> Cod. Veron., causa necessitas.

Idem cod., beati Theophili.

Idem cod., etiam consortio.

<sup>·</sup> Idem cod., iniquitas tua.

Idem cod. , furori Theophili.

ldem cod., crimini.

I ldem cod., dicatur.

Cyrillo cum Orientalibus diversarumque provincia- A ne quos hic modo, ubi nohis omnia licent, sed non rum episcopis conscriptor ejus habuit, bæreticam judicaret, multo magis eadem ratione Theophilus judicaretur hiereticus, qui dixit Joannem in Chriatum impium exstitisse, et ausum fuisse in ecclesia dicere, quod Christus oraverit, et non fuerit exauditus, quia non bene oraverit; et quia Ariani et Eunomiani contra Christum ejus blasphemiis delectarentur, Judæi quoque et idololatræ. Cujus nec levis et transitoria suit ista suspicio, sed quam suo quoque successori Cyrillo transmisit, ut et ipse eum de ecclesiasticis muris excluderet 1, et Judam atque Jechoniam diceret, ac profanum, et Eudoxio Arianorum episcopo crederet conferendum. Non ergo juste dicitur sancta synodus epistolam Ibæ pro suspicione quam de beato Cyrillo conscriptor ejus cum B stam, prout in tempore visum est, narrasse, sed beamultis aliquando habuit, velut ha reticam debuisse damnare: cum potius, si hoc præsumeret, hinc ipsum heatum Cyrillum, quod jam sæpe monstratum est, sacerct videri damnabilem. Quis enim vel ipsorum calumpiantium neget quod graviora Cyrillus de sancto Joanne quam Ibas de Cyrillo conscripsit? Ilæc autem scandala vel quælibet merito nos offendunt in Patribus, quos tanquam luminaria Deus in Eccletia sua constituit, ut corum desuper illuminemur excellenti scientia atque doctrina, sic habenda mibi videntur, sient ipsorum quoque luminarium cœli defectus: quæ licet nonnunquam splendoris sui detrimenta sustineant, non tamen amittunt luminaria esse quod sunt. Et crebro quidem accidit ut ista quoque Ecclesiæ luminaria, quoniam multa a nobis C celsitudine separantur, pro quedam nostræ ignorantiæ nubilo, cum in se splendentia maneant, nobis videantur obscura. Habeatur itaque velut eclipsis quædam luminarium Theophili et Cyrilli, quod tam horribilia de magno luminari Joanne Constant nopolitano locuti sunt. Habeatur etiam altera eclipsis velut luminarium Orientalium sive aligrum Patrum qui cu n cis ex diversis provinciis convenerant, quod intelligentiæ defectu paululum obscurati, aliter quam res habuit de luminare Cyrillo æstimaverunt. Nam quos Christus in Ecclesiæ suæ stabili pace, tanquam in cœli firmamento servavit, nos venerari atque suscipere oportet; nec de illorum controversiis jam finitis infinita movere certamina, et temere condemnare mortuos, magis autem cogitare nos moritures. D plicare sufficeret, quam sapienter ad instructionem et credere potius, quod pietati convenit Christianæ, quia pro suis in Ecclesia Christi laboribus, et pacis merito quam ipsi servaverunt Ecclesiæ, si quid in aliquas privatim personas, non livore diabolico, sed humano errore percantes emendare non potuerunt ante juam de hac vita transirent, indulgentia Domini remittente, quem precari non desinebant ut delicta juventutis corum et ignorantiæ non meminisset, in requie sint spud cam, exspectantes securi judicium retributionis æternæ. Unde metgere debemus

omnia expedient, judicamus, cum judicare venerit Filius hominis in majestate sua, et omnes angeli cum eo, et congregabuntur ante eum omnes gentes, ipsi sint judices nostri. Adesse autem nobis debet et in boc loco illa ratio atque similitudo, quam in superiori libro dedimus, cum de interlocutione venerabilis Anatolii Constantinopolitani antistitis ageremus. qua pronuntiavit Dioscorum non pro fide esse damnatum: quoniam sicut eum bæreticum non fecit. quod ipsum Dioscorum a persidia sieri voluerit excusatum, eo quod aliud sit ideo hæreticum excusare. quod catholicus putetur, et aliud ipsam hæresim probare atque defendere: ita nec epistola venerabilis Ibæ potuit hæretica juste videri, vel si non rem getum Cyrillum accusare a firmetur: eo qued aliud sit ideo accusare catholicum, quod bæreticus putetur, et aliud ipsam improbare ac reprehendere catholica:n fidem. Et sicut venerabilis Anatolii defensioni profecit quod ibi diximus, quia potest castitatis approbator atque dilector non approbata fornicatione fornicatorem, dum in persona fallitur, approbre: ita etiam reverentissimi Ibæ, et cæterorum Orientalium, atque aliarum provinciarum antistitum desensioni proficiat, quod ibidem consequenter adjecimus, quia potest castitatis approbator atque dilector, non improbata castitate, castum, dum in persona similiter fallitur, improbare. Nam si a venerabilis Ibas, sive alii quos memoravimus Orientales aliarumque provinciarum episcopi, in persona potius beati Cyrilli quam in ipsa fidei regula fallebantur, sicut etiam ipse Cyrillus cum Theophilo fallebatur in beato Joanne; quod etiam sancta synodus intellexit, et et illius epistolam pronuntiaret orthodoxam, et illos acceptaret ut Patres. Nos autem, per contentionem et inanem gloriam quam passim etiam de præsumptione gestimus acquirere, sepientiores nos tanta synodo judicantes, levissimam de persona suspicionem traximus ad regulam fidei, et non quasi festucam auximus in trabem, quæ si non ejusdem quantitatis, ejusdem tamen est generis, sed contemptibilem stipulam in ingentem vertimus arietem, qui totum Romani orbem imperii frustra quateret atque vexaret. Quis autem digne consideraret, quis verbis esprædestinatorum humana quoque ignorantia Deus utatur, cujus omnipotens bonitas in magnam utilitatem, cum voluerit, noxia quæque convertit? Illa namque de beato Cyrillo consacerdotum ejus ignorantia, quæ paci Ecclesiarum aliquando contraria fuerat, si quis bene consideret, instructioni Ecclesiæ nunc assertionique proficit. Evidentius enim documentum est veræ sidei, si inter se dissidentium quam si pacatorum inveniatur eadem de illa fuisse sententia. Nam licet orientales episcopi cum aliis

<sup>·</sup> Forte sic.

<sup>1</sup> Cod. Veron., exclusum.

<sup>\*</sup> Idem cod.; quælibet aliqua.

<sup>1</sup> Idem cod., accusasse.

male de beato Cyrillo sentirent, et ob hoc essam A tibus respondeat novit, neque paternis desiuitionivehementer i insectarentur, venerabili tamen Paulo Emeseno episcopo mediante comperimus quod utraque pars pru una eademque fide certabat: cum et Orientales nibil aliud a beato Cyrillo confitendum exspectarent quam tenuit semper et tenet Leclesia; et beatus Cyrillus quod exspectabatur cum magna. exsuitatione perficeret, confessionem corum de incarnationis divinæ mysterio desideranter accipions, suamque esse protestans. Unde qui bene de Cyrillo sentit, qui sum vere apostolici credit affectus, cogitare debet quantum exsultare potuerit, videns adversum se zelum Patrum, maxime orientalium, pro fidei quam ipse quoque tenebat veritate fervere. Non enim tanti penderet vir sanctissimus, quod in illo fallebantur sui collegæ, quanti pendebat quod B pro lidei catholicæ veritate certarent , magisque volebat consacerdotes suos errorem in quem illum incidisse putaverant, sine persona acceptione damnare, quam eos pro sua persona defendere quod erat a contrarium veritati. Audiamus Apostolum dicentem Galatis: Sed licet nos, aut angelus de colo erangelizet vobis præterquam quod evangelizavimus vobis, anathema sit: sicul prædiximus, et nune iterum dico, si quis vobis evangelizaverit præter id anod accepistis, anathema sit (Gal. 1, 8). Cum ergo Apostolus non tantum se, verum etiam angelum de colo, evangelizantem præterquam quod evangelizaverat, anathema esse maluerit, quam ut Christi sideles a sirmitate prædicati sibi Evangelii moverentur: ququtum beatus Cyrillus lætari potuisse credendus est. C cum se videret ob eam fidem quam tenebat, et quamab omnibus teneri volebat, a suis consacerdotibus Insectari! Quod enim in illo fallebantur, nec ibi credehat statum fidei Christianæ constare, nec æstimabut din esse mansuros , cum in ejus esset potestate, quod postmodum fecit, dictorum suorum pandere rationem, et sedare aliter æstimantium motus. Quod autem, fideliter, quod constanter, ea quæ veritatis fuerant asserebant, quamvis contra ipsum asseri necesse non fuerat, ibi rectæ sidei statum, ibi suam illorumque salutem, ibi Ecclesiarum omnium de cætero firmitatem consistere judicabat, ut de incarnationis dominicæ sacramento nemo dubitaret ulterius, de quo etiam inter dissidentes ac de se aliter sentientes, una inveniretur eademque sententia. Cur D itaque pusillanimes nos de magnanimi Cyrilli gaudio contristamur? cur inde perturbamus Ecclesiam, unde ab omnibus est perturbationibus defendenda? eur de hoc ridere damus bæreticis, de quo a nobis contundi debuerant? Sed hoc totum agit præceps et ignara temeritas, que neque quomodo contradicea-

Cod. Yeron., eum vehementer.

Idem cod., fidei Christianæ desensione certarent.

Idem aid., est.

idem cod., mansurum.

Idem end., ejus inamis glorias fastidiosissimus mermplor.

· Idem cod., Augustinus dient in exordio librorum ruos de Trinitate scriput, debemus attendere. Arbitror sane, inquit, nonnulles tardiores in quibusdam .bes acquiescit. Hinc est quod facile decipitur, hinc hæreticorum circumventionibus irretitur, magis inquieta quam fortis. Nos autem, quod est prius ac tutius, sanctorum Patrum constitutis placido atque humili corde subjecti, corum auctoritate firmamur. Debine etiam intelligimus quod sancta synodus prudenter intentionem Eutychis atque Ibæ dijudicans, sicut illum sacrilegum justo damnavit, ejusque dozma, quamvis beatum Cyrilium laudaret, pronuntiavit bereticum, quia fidem ipsius Cyrilli, quod magis stlendendum fuerat, improbat: ita juste reverentissimum Ibam absolvit, ejusque epistolam, quamvis beatum Cyrillum vituperaret, pronuntiavit orthudoxam, quia fidem ipsine Cyrilli, quod magis attendendum suerat, approbat. Vide quid ille præclarus episcopus inauis gloriæ studiosissimus contemptor. et amator sincerissimus veritatis, \* Augustinus dieat : « la exordio librorum meorum opinaturus me sensisse quod non sensi: quorum errorem mihi tribui non debore quis nesciat, si velut me sequentes neque apprehendentes, deviaverint in aliquam falsitatem, dum per quædam densa et opaca cogor viam carpere? quandoquidem nec ipsis sanctis divinorum librorum auctoritatibus ullo modo qu'squam recte tribucrit tam multos et varios errores hæreticorum: cum omnes ex eisdem Scriptuis falsas atque fallaces opiniones suas conentur defendere. Admonet me plane, ae mihi jubet suavissimo imperio lex Christi, hoc est charitas, ut cum aliquid falsi in libris meis me sonsisso homines putant quod ego non sensi, atque id ipsum falsum alteri displicet, malim? me reprebendi a reprebensore falsitatis, quam ab ejus laudatore laudari. Ab illo enim quamvis ego non recte. qui boc non senserim, error tamen recte\* vitaperatur; ab boc autem nec ego recte laudor, a quo existimor id sensisse, quod vituperat veritas, nec ipsa sententia quam vituperat veritas. > Si quid igitur de besto Cyrillo bene sentimus, si quid ei prudentimus vel charitatis ascribimus, ipsum quoque cam justo" viro sapientia et pietate prardito Augustino credamus, quod cum false putaretur in suis capitalis sensisse quod non sensit, malebat se reprehendi ab Iba reprehensore falsitatis, quam ab Eutyche ejus laudatore laudari. Et si nunc adviveret, ipse quoque interrogatus a nobis respondere posset ac dicere: A meo venerabili fratre Iba et aliis consacer. lotibus meis, quamvis ego non recte qui hoc non senserim, error tamen ipse recte vituperatus est; a nefando viro 10 Eutyche, ejusque complicibus, nec ego recte laudor, a quibus existimor id sensisse quod vituperat veritas, nec ipaa sententia quam vituperat veritas,

locis librorum meorum opinaturos me sensisse, etc. y Priora verba, usque ad Arbitrer, sout Facundi, nun Augustini; sequentia habentur lib. 1 de Trinitate, cup. 3, num. 6.

Julem cod., alteri displicet, alteri placet, ma-

lim, etc., loco cit.

Idem cod., tamen ipse, loco cit.

' Idem cod., isto.

10 Idem cod., rero.

# LIBER SEPTIMUS.

## CAPUT PRIMUM.

Quod Ibas in epistola ma unam Christi virintem cum dizit, duas in Christo naturas non negavit, sed unicam personam asseruit.

Non ignoro quod imperitis rerum æstimatoribus absolvendarum quastionum lenta et minus efficax videatur oratio. Etenim quia circumspectans omnia cauto potius et explorato quam festino grado procedit, hine ab eis de tarditate culpatur. Deinde queniam pro difficultate quoque conditionis sum, ut calumniam insidiantis, vel ignorantiam minus intelligentis, quæ in superficie rerum verborumque versantur, excludat, necesse lisbet subtiliore tractatu intimæ veritatis secreta quædom ac penetralia, qued nen cito provenit, omnibus aperire : hoc illi qui cum incapaces, tum etiam impatientes sunt rationis, molestissime ferunt. Nemo enim magis de ratiocinantis mora causatur, quam ille cujus per cam tarditati consulitur. Nos autem sapientium magis judicium veremur offendere, a quibus hinc i profecto culpabimur, si quod cause utilitas maxime postalat omittanus. Et ideo quærendum est cujusmodi sint alia pro quibus epistola venerabilis Ibæ dicitur non debuisso orthodoxa judiceri. Nam quia idem reverentissimus lbas etiam fidem suam confitens ait : « Ecclesia enim sic dicit, sicut et tua sanctitas nevit, et sicut a principio didicit, et confirmata est divina doctrina ex libris beatorum Patrum, due nature, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus Jesus Christus. » Hinc ahi tursus eum e contra lo reprehendant, quod unam Domini Jesa Christi dike- C rit esse virtutem. Aiunt enim : Qui fieri potest ut duarum a se longe distantium naturarum, id est deitatis et humanitatis, una ait virtus? ac per hoc, cam una dicitur virtus, naturarum diversitas tollitur, ut secuadum Eutychis dementiam a una etiam videatur esse natura. Porro hæc dicentes, nobiscum profecto memoratam epistolam Nestorianam non esse confirmant, qui unius Filii Domini Jesu Christi unam dicere virtutem, Eutychiago, id est Nesterianis contrario, putant errori congruere. Unde etiam creditur, non esse reprehensum ab istis Eutychianorum fautoribus. Cur autem propter hec verbum, vel reverentissimus lbas, vel synodus quæ ipsam ejus epistolam pronuntlavit orthodoxam, culpetur ignore. Non enim ille contra naturarum discretionem de qua superius recte locutus est, idem 2 adjecit, 1auquam unam, hoc est parem creatricis et creatæ substantize pataverit esse virtutem; sed potius illud attendit, quod unius personæ sit eadem virtus. Nam si tantum charitas valuit in multis personis per spiritum fpeius Domini nostri Jesu Christi diffusa, ut re-

- At contra Justinianus in edicto, ot quinta synodus, ex his verbis Nestoriani dogmatis suspicionem ducunt. Duas enim naturas ab lin, Nestorii more
  - Cod. Veron., tunc.

A cle in Acti- apostolorum dicerctur : Multitudinis autem credentium erut cor [unum] et anima una (Act. IV, 52), quomodo recte dici non potnit, quod una virtus sit ejus personæ, cujus dono factum est, ut illa multitudo unius esset cordis et anima? Ouod si respondetur quia illius multitudinis credentium propterea dici a potuit unous fuisse cor et animam unam, qued omnes unius natura fuerint, id est bumanæ; Domini autem Jesu Christi duæ ac diversæ natura sint : intefligant imprimis quia non ideirco illorum credentium erat cor et anima una, quod unius naturm fuerint, sed potius quod unus Christut spiritus hane illis præstiterit unitatem. Non enim natura nes unanimes, sed animorum societas facit. Deinde considerent quod ad Corinthios Apostolus R dicit : An nescitis quoniam qui adhæret meretrici, unum corput efficitur? Erunt enim, inquit, due in carne una Qui autem adhæret Deo, unus spiritus est (I Cor. vi, 16). Si sutem non solum de naturis, verum ettem de personis divinis \* recte dictum est, Qui autem adhæret Domino, unus spiritus est : quomedo recte dictum non potest intelligi, quod in epistela venerabilis ibse sancta synodus approbavit, quia una virtus est unius personæ Domini Jesu Christi? Et, si fidelis quisque, per bonam tantummedo voluntatem adhærens Domino unus cum illa spiritus sit, quamvis non sit una persona, quanto magis in Christo recte dici potuit quod una sit virtas, ubi naturarum conventu una facta est Dei hominisque persona? Amplius autem est ac superius, si quis diligenter attendat, quod Apostolus ait : Qui autem adhæret Domino, unus spiritus est, quam si diceret, una virtus est : quoniam causum virtutis ille spiritus esse cognoscitur a quo procedit, non autem virtus causa est ejus spiritus a quo procedit. Quamobrem non possunt in epistola venerabilis lbee, vel in synodi sententia quæ illam orthodoxam judicavit, juste culpare quod minus est, et de una persona dictum; quando illud quod est majus, et de duabus dictum personis, in apostolicis scriptis culpare non audeant. Voluntus igitur dicentis in omnibus debet attendi : quam de præsente Iba diligentius, etiam citra gesta, spectare magna synodus potuit, ut ejus episto:am orthodoxam judicaret:atque hoc in ournibus quorum ratio minus patet, non dicam pietas, D sed ipsa considerare debet hun anitas.

## CAPUT II.

Quod Ibas dicens Nestorium sine judicio et inquisitione damnatum, non damnationem ejus impro sed hoc lantum quod exspectati non fuerint Orientale .

lgitur ad illa redeamus quæ in cadem epistela

intelligi volunt duas personas, unam autem virturem atque unam personam ab eo dici, où zat vaiscoen, sed अक्षरदे µim केंद्रांका, यहां रहेन क्येरके रहार्तन.

- \* Idem cod., recte dici.
- Idem cod., diversis.

eam quasi profanam et implam refutarent. Hete sulem sunt quie sequentur : « Cyrillus aures omnium pigmento quod excecat oculos sapientium, præoceuparit, , et c:etera; et lterum : « Quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eis, 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia verze fidei posuerunt, set cætera. Quæ duo sub uno capitulo continentur, sicut et illa duo priora; sed ab istis consuete discissa et deminuta sunt, ne in eis appareret intentionis integritas. Ipsius autem capituli, male ab ipsis dissipati, hoc est principium, sicut in illa epistola continetur : « Ob hanc contentionem, victores et pii imperatores jusserunt primates episcoporum in Ephesinam congregari civitatem, et coram omnibus libros Nestorii et Cyrilli ludicari. Bed antequam omnes episc pi qui congregari jussf fuerant, in Ephesum pervenirent, anticipans idem Cyrillus aures omnium pigmento quod excacat ocufoe sapientum, præoccupavit. Invenit autem causam ex odio quod 1 erat adversus Nestorium, et antequam synodo adessel sanctissimus et reverentissimus archiepiscopus Joannes, de episcopatu Nestorium deposperunt, judicio et inquisitione non facta. Post duos autem dies damnationis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nobis, quia in damnatione Nestorii quæ facta est ab eisdem; 12 capitula quæ a Cyrillo conscripta sunt contraria existentia verza Adei, posuerunt, et sirmaverunt, et consenserunt eis tanguam veræ fidei consonantibus; omnes orientales episcopi eumdem Gyrillum damnaverunt, et C gitandis mortalibus oriuntur. adversus alios episcopos qui consenserunt ejus capitulis, excommunicationem decreverunt. > Videtur in his acerbis et tumentibus verbis reverentissimus Ibas indigestam adhuc exhalare quodammodo offensionis præteritæ eruditatem, quod cum ab imperatoribus ita praceptum fuerit, ut in causa Nestorii sanctus quoque Joannes Antiochenus cum orientalibus episcopie, et alii primates episcoporum cum suis, judices considerent, illis necdum in Ephesum pervenientibus condemnatus est. Hinc exetitit totius causa discidii : hine omnis tumultus sumpsit originem; binc Orientales aliique Patres offensi, adversa jam mente crediderunt, quod beatus Cyrillus, male sibi conscius, judicium et inquisitionem dicto-D rum Patrum effugerit, ut corum non exspectaret adventum. Arbitrabautur enim quod si etiam de capitulis ejus que postea retractavit, judicium et inquisitio facta esset, non solus posset Nestorius culpabilis inveniri. Ob hoc itaque venerabilis Ibas dixit, judicio et inquisitione non facta condemnatum esse Nestorium : tanquam de beati Cyrilli dictis, quo: um intentionem minus intelligebant, non fuerit facta discussio; cum imperatores, sicut retulit, propteren jusserant primates episcoporum in Ephe-

fautores limieticorum scripto reprehenderunt, ut A sinam congregari civitatem, ut coram camibus uon tantem Nestorii libri, sed etiam Cyrilli, judicarentur. Non ergo necesse est de Nestorio dictum accipera, quod ait, judicia et inquisitione non facta, velut Nestorius sine judicio et inquisitione fuerit condemnatus; cum possit intelligi propterea dictum, quod capitula beati Cyrilli de quibus jam satisfecimus, in illo judicio inquisita non fuerint. Quod si etiam concedamus, quia de Nestorio dictum est, judicio et inquisitione<sup>2</sup>, nunquid etiam hoc concesso, necesse nobis est intelligere quod in his verbis Nestorius fuerat excusatus? Cur enim non credamus reverentissimum Ibam non excusantem, sed Indignantem quod Orientales exspectati non fuerint, dixisse in illo concilio, judicio et inquisitione non B facta finitum, quod sine ipsis ibi judicatum fuerat et quæsitum : tanquam judicium non esset legitimum, neque legitima inquisitio, ubi josi non aderant, qui pariter inquisitores delecti erant et judices? Verum existimo, et credere nos oportet, quod Orientalibus et aliarum provinciarum Patribus aliquæ causæ Inevitabiles accidere potuerunt ut venire tardarent; ex altera parte beato Cyrillo et aliis qui prævenerant, similiter quaeunque necessitas ut eos diutius exspeciare non possent. Ubi nos quid dicamus, nisi illud quod jam diximus, cum de maledictis ipsius Cyrilli quæ contra sanctum Joannem protolit, ageremas, Væ mundo a scandalis (Matth. xvm, 7)? Siquidem non solum voluntariis animorum motibus, verum etiam præter voluntatem præterque scientiam, exa-

## CAPUT III.

Quod Ibas judicio fulli potuerit in Nestorio, sicut Austolius in Dioscoro, Athanasius in Timotheo, synodus Palastina et Zosimus papa in Polagio et Ca-

At heec omnia, quibus apparere possit ex qua causa cum allis, et maxime orientalibus episcopis. offensus reverentissimus lhas ita de beate Cyrillo locutos est, doctores isti novitize veritatis in suo libro ponere vitaverunt, quo illa epistola quam synodus pronuntiavit orthodoxam, excusasse Nesterium videretur. Qued quidem si faceret qued respondebemus Nestorianis pro besto Anatolio a quo demnatus est Dioscorus, quem excusare volens dixit, enm non pro fide esse damnatum; hoc etiam Eutychianis pro reverentissimo lba non immerito respondere pessemus. Quoniam aliud est, si quisque simpliciter in hæretico dolos suos occulente fallatur, ut eum putet orthodoxum; et aliud, si ipsammet ejus hæresim agnitam sectetur atque defendat. Quanquam si quis etiam sic utrorumque causam diligenter attenderet, gravior episcopi Anatolii probaretur; queniam ipse, quemadmodum dictum est, in ea synodo voluit ab hæresis crimine Eutychis atque

<sup>1</sup> Cod. Veron., quo. · Idem cod., suorum.

Idem cod., et inquisitions non facta. Lectionem confirmant que supra et infra dicuntur.

sare, in qua Entyches cum sue dogmate, et Dioscorus, ut ejus defensor, inter allos ipso decernento damnati sunt. Ibre antem non interfuit Ephesino concilio, in quo Nestorius est damnatus : quin imo et ex en quod Orientales Patres atque alii diversarum provinciarum episcopa qui cum illis Epheso convenerunt, exspectati non fuerint, in Nestorii damnatione graviter erat offensus. Nam etsi legere alia dignentur, qui legenda conscribunt, invenient etiam Timotheum, Apoltinaris discipulum, a beato Athanasio per ignorantiam temporibus heati Damasi \* sedi apostolicæ velut orthodoxum commendatum, atque ab ipso pana Damaso sine cohibentia hæresis simpliciter esse susceptum. Invenient enim Pelagium Palæstinorum episcoporum, que contra Christi gratiam sentiebat opérientem, pravasque sententias suss versutia interpretantem, per eamdem ignorantiam absolutum. Invenient postremo beatum q oque Zosimum, apostolicæ sedis antistitem, contra saucif Innocentii decessoris sui sententiam, qui primus Pelagianam hæresim condem-avit, sidem ipsius Pelagii ejusque complicis Cœlestii 4, quem in Ecclesia Carthaginien-i convictum, atque appellantem apostolicam sedem, et ipse gestis discusserat, tanquam veram et catholicam laudantem, insuper etiam Africanos culpantem episco, os, quod ab illis hæretick crederentur: cum necdum ipsi \* Africanis episcopis dolos corum multo manifestius detegentibus, memoratos Pelagium et Cœlestium putaret orthodoxos. Et C tamen nec Athanasium, nec Damasum, nec illos Palastinos episcopos, et Zosimum hæreticos credit Ecclesia, quia de hæreticis bene senserunt, sed potius pro merito sue ficiei cathelicos judicat et honorat : quon'am nou debet crimini deputari simplicium non intellecta versutia malignorum. Quocirca si ctiam venerabitis Ibæ epistola excusasse Nestorium probaretur, non propter hoc hæretica, sed merito suæ fidvi, orthodoxa debuit a synedo judicari. Porro necesse non est bare Eutychianis in defensionem sanctes synodi respondere, quoniam satis in ipsius epistolæ verhis apparet, et adhue ex his quæ circa ipsum venerabitem Ibam gesta sunt multo evidentius appare-

\* Ex hoc loco et ex iis quæ sanctus Augustinus p scribit lib. 11 contra duas epistolas Pelagianorum, cap. 3, falli cos patet qui Zosimi litteras pro Cœlea subdititias putarunt. Nec tamen, ut genuinas fateamur, habuerunt Pelagiani quod de his magnopere triumpharent, in quibus a Zosimo, ut ait Augastinus. voluntas emendationis, non falsitas degma-tis approbata est. Nam cum instrui se puratum libelle ano professus esset Cuelestius, atque Innocentii papæ litteris consentire se responderet, redire ad meliorem mentom videbatur. Cæterum rescribentibus Afris, quibus perspecta Cælestii cutliditas erat, non sufficere quod de Innocentii litteria jactabat, nisi aperte ca respueret, que in suo libro prava posue-rat, cum examini se subtraxisset, a Zusimo iterum cum Pelagio damnatus est.

\* Cod. Veron., papæ Damasi.

\* Idem cod., ipsis.

Entychiani dogmatis defensorem Dioscorum excu- A bit, quad non ad excu-ationem Nestorii, sicut quidam videri voluerunt, idem Ibas dixerit : De episcoparu Nestorium deposuerunt judicia et inquisitione non facta. Nam si etiam nolint, quod prius astruximus, de capitulis heati Cyrilli dictum intelligi, nihil obsistit ut crellatur, quod idem dictum est, quia venêrabilis ibas ob Orientalium aliorumque Patrum injuriam, qui exspectati non sunt ut judicio et inquisitioni adessent, dedignatus est dicere Nestorium ab ipsis quoque deponendum, judicio et inquisitione facta a depositum : tantum auctoritatis tribuens sancto Joanni Antiocheno et cæteris comprovincialibus suis, sive aliarum provinciarum episcopis, ut quod absque ipsis actum fuerat, nec judicatum, nec in juisitum dicere dignaretur. Non enim parvus numerus, ant harrestarcham, a quo Pelagian, dicuntur, in judicio Biparva fuit auctoritas illorum etiam primatum, qui cum suæ dioceseos episcopis, sicut erant admoniti, venientes Ephesum cum memorato sancio Joanne Antiocheno et cæteris Orientalibus senserant. Novem quippe provinciarum eis adjuncti erant episcopi, id est Bithyniæ, Pisidiæ, Cappadociæ secundæ, Pelagoniæ b, Europæ, Mysiæ secundæ, Rhod pæ, Thracia: " atque The salice. Quid autem attimehat ad synodum Chalcedonensem, quod idem arroganter, vel injuriarum dolore, vel ex alia quacunque causa, venerabilis Ibas direxit, cum de Christiana fide pro qua convenerant, nihil profanum fuerit in epistola sua locutus?

## CAPUT IV.

Quod epistolam Ibæ mutilam produserin', en omistentes ex quibus constaret Nosturium ab illo excusa lum non luisse.

Intende nunc, Auguste, nobiseum, ut deprebendere queas consueta furta latrenum, quomodo hauc sententi m, ex qua posuerunt, c Cyrillus aures ousnium pigmento quod exceest oculos sapientium, præoccupavit, et de episcopatu Nestorium deposuerunt judicio et inquisitione non facta, » non solum capite truncaverunt, neque contenti fuerunt solum cum ca pite finem ejus auferre; sed ut apertius proderentur. quod non causa brevitatis potius, quam obscuranda veritatis hoc fecerint, etiam de medio eius furati suma alia, quæ legentibus facile demonstrarent reverentessimum Ibam, non pro Nestorii excusatione, sed

b Sic habent vetera exemplaria. Et videri poterat Pelagonia dici Mace Ionia II, in qua civitas fuit Pelagonia, ut docet Hierorles in Synecdemo; qu. modes et in synodo v subscribit Benignus episcopus Heracleæ Pelagoniæ, ad discrimen aliarum urbium ejusdem nominis. Caterum in actis synodi Ephesinæ, unde hone nomerum provinciarum bausit Facundus. non Pelagonia scriptum est, sed Paphlagonia, titulo Περί τῶν ἀποσχωτῶν ; et in epistola Orientalium ad Rulum episcopum, οἱ τὴν ἀνατολὴν οἰκοῦντες ἀσαύτως δέ και ο Βεθυνοί, και Παφλαγόνες, και ή δευτέρα Καππαdoxia, nai Ilevedia, nai Gerradia, nai Musis, nai Podéns. καί άλλοι πλιίστοι από διαφόρων έπαρχιών. Quara ita et hoc loco legendum; at contra in Vigilii Constituto, Heraclea Paphlagonia perperam scriptum est pro Pelagoniæ.

Idem cod., non facta.

<sup>·</sup> Idem cod., Daciæ.

Nam conferte quæ illi male decerpta posuerunt, et quæ nos secundum ipsius epistolæ tenorem posuimus, et non solum quæ furati sunt, verum etiam furtorum causas videbitis. Cur enim imprimis narrationis ipsius epistolæ fugerent initium, quos inde oportebat incipere, nisi quia nescientibus quid epistola ipsa contineat, vel minus intelligentibus, subripere voluerunt? · Facio autem, inquit, initium narrationis de verbis quæ et ipse nosti. Contentio facta est, dum reverentia tua hic esset, his duobus hominibus Nestorio et Cyrillo; et conscripserunt adversus se noxios libros, qui scandalum fuerunt audientibus. Nestorius enim docuit in suis libris, sicut et reverentia tua novit, quia beata Maria Dei genitrix non est, ita ut multi putarent de bærese Pauli Samosateni bunc es e qui B sed non tanquam bæreticus, ut in cam reverti non dixit hominem purum esse Christum; , et postea sequitur, unde isti coperunt : « Cyrillus autem volens Nestorii libros destruere, lapsus est, et in dogma Apollinaris inventus est incidisse. Conscripsit etiam et ipse similiter illi, quia ipse Deus Verbum fictus est homo. > Et deinde sequitur illud, quod iterum subtraxerunt: « Tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. . Cur itaque, sicut dixi, narrationis ipsius principia contingere vitaverunt, unde potius ratio docendæ veritatis suadebat incipere, nisi quia falsitati contrarium est quod est conveniens veritati? Nam calumniari volentes huic epistolæ, quod quasi Nestor um excusaverit, occultare voluerunt quod ibi dictum est de ipso Nestorio vel beato Cyri'lo : « Conscripserunt adversum se C rius non hereticus, sed ut ob alias privatas causas nazios libros qui scandalo fuerunt audientibus. Quomodo enim videretur reverentissimus Ibas excusasse Nestorium, si sciretur dixisse quod noxios libros qui scandalo essent audientibus, ipse quoque ronscripserit? Non igitur excusando Nestorium, sed accusando simul beatum Cyrillam, videretur errasse; quod, sieut in illo noxium judicavit quia beatam Mariam Dei genitricem negabat, ita et in sancto Cyrillo noxium credidit quod eum putaverat similiter ut Apollinarem conscripsisse, quia ipse Deus Verbum s c factus est homo, ut non esset differentia inter templum et inhabitantem in eo. Et ideireo nec illud credendum est ad excusationem dictum esse Nestorii, quod isti quidem, nescio utrum conscientia renuente. an quia præteriit illos in alias fraudes intentos, non D ficasse, sed aperte dialese, quod Nestorius edio esas pisuerunt in eodem calumiliarum atque mendaciorum seorum libro; tamen quod videmus ab eorum socils v I satellitibus objectari, non omittimus simili ratione refellere. Nam cum memoratus venerabilis Ibas narraret ac diceret : Omnes orientales spi-eopi eumdem Cycillum damnaverunt, et adversus alios episcopos, qui consenserunt ejua capitulis, excommunicationem decreverent, ibi secutus adjecit : + Et post hanc sur-Lationem unusquisque in suam civitatem reversus est. Nestorius autem, quoniam suæ civitati odio erat. et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non potmit. Dipiciunt ergo nobis et dicunt : Ecce ubi

episcoporum Orientis aliorumque injurta sic locutum. A est rursus ab Iba Nestorius excusatus : quia non euro dizit ut bæreticum in suam civitatem reverti non potuisse, sed queniam ei odio erat et qui erant in ea excellentioribus. Quesi prohare possint qued reverentissimus Ibas Nestorium dixerit, con propter haresem, sed propier alias quascunque causas, odiofuisse civitati sum et qui erant in ea excellentioriles. ut in eam reverti non posset; qui superius jam dinerat quod noxios conscripserit libros qui scandale fuerint audientibus, quis beatam Mariam matrem Dei negabant. Respondemus igitur eis hoc mode, ut omittamus alia quibus refragantibus hæc calumnia multipliciter ac facillime confutator : Nunquid alicubi reverentissimus Ibas ait quod Nestorius quidem odio erat sue civitati et qui erant in en excellentiorihas. posset? Non, inquiunt. Nunquid hoc saltem dixit, odio erat suæ civitati et qui in ea erant excellentioribus, ob alias privatas causas, ut in eam reverti nonposset? Neque hoe, inquiunt. Si igitur nec boc reverentissimus Ibas dixit, quod quidem si diceret, non erat consequens ut qui pro aliis privatis causis odibilis diceretur, etiam pro sua hæresi negari videretur odibilis; tamen eum noque hoc dixerit : unde potestis ostendere quod his verbis venerabilis ibia fuerit Nestorius excusatus? An forte videretur vobis ad sacerdotis orthodoxi testimonium pertinere, si dicatur odio esse civitati sue et qui in ea sunt excellentioribus? Non videretur, inquiunt; verumtamen in verbis hujus epistolæ subauditur hoc, quia Nestoodibilis, in suam civitatem reverti non potuit. At ego in illis verbis hoc potius significatum subaudio, quia Mesterius tanquam hæreticus odio erat suæ civitati, ut in eam reverti non posset. Quænam subauditio acceptabilis esse videbitur? Arbitror quod ea potius quæ verbis superioribus congruit, quibus dictum est quod idem Nestorius noxios scripserit libros qui scandalo fuerint audientibus, quia beatam Mariaga matrem Dei negabat : quam illa qua videtur bis omnibus repugnare, 4 quia Nestorius pro suis noxile libris, quibus negans matrem Dei Mariam scandalizaverat audientes, edibilis erat suæ civitati ut in cam reverti non posset. Tamen ex abundanti constituamus reverentissimum Ibam non subaudiendum siguiquidem civitati suæ et qui erant in ea excellentioribus, sed non tanguam hæreticus, magis autem propter alias causas, ut in eam reverti non posset; es defuisse nobis alia, que jam diximus, et que mulio plura dicemus, quibus convincentibus satis ostendaretur quod etiam bæc non ad excusandum Nestozium dicta essent : nunquid necesse erat eadem per se considerata que finvimus verba sic intelligere, .ut excasatus in eis Nestorius videretur? Possent enim et aliter inte ligi, id est, quia licet hæreticus Nestorius esset, sua tamen civitas hoc de illo non credhlit. nec tanquam hæreticus, sed propter quod ei ob alies-

\* Cod. Veron., repugnare. Quampis itaque convenientius subaudiatur, quia Nestorius, etc.

rausas adio erat, in eum reverti non poluit. Possent & factam, judicatum dederunt ad destructionem et exetiam sic intelligi, quia, licet hæreticus Nestorius esset, at hoc etiam sum civitati videretur, mon tamen propteres in sam reverti non potsit, cum ab Orientalibus et aliarum provinciarum episcopis non esset condennatus, quos imperatores ejus causam judica: e preceperant, sed quod ei ob alias causas edio fuerit. Tanquam si venerabilis lbas, multum tribuens auctoritatis suo metropolicano et cæteris Orientalibus aliarumque provinciarum episcopis, qui non fuerant exspectati, diceret quia Nestorius, licet haereticus, non tamen ab eis condemnatus, posset reverti in civitatem, et corum exspectare judicium, nisi ci propter alias causas odio esset. Nam cum lidem Orientales et qui cum eis erant, tantum prævaluecapitulorum beati Cyrilli, ut eumdom beatum Cyrilhum et Memnonem Ephesiaum episcopum condemmarent, et imperatore jubente comes quoque sacrarum largitionum a cos in custodia traderet : quid esset præjudicii, si et hoe diceret Ibas, quia in Nestorio, quanquam heretico, tamen ab Orientalibus non excluso, non illorum est considerata sententia, qui condemnati velut bæretici potuerunt in custodiam mitti; sed quia propter alias causas civitati sue fuit odibilis, idee in eam reverti non potuit? Verum nihil horum in ejus epistola continetur, in qua hoe tantummodo dictom est: Nestorius autem, quoniam sus civitati odio erat et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non potuit. De quo jam calumniosis respondimus amplius forte quam necessarium fuit.

# CAPUT V.

Oned falso dicant I bam a synode compulsum anathematisare Nestorium; et quod nunquam ilii excusationem Nestorii a cusatores objecerint.

In tantum vero vel reverentissimus lhas, vel ejus spistola longe aberant ab hac suspicione, quod Nastorium dicitur excusasse, at nee ipsi judices Photius et Eustachius atque Uranius, objecta atque velecta cadem epistola, przedictum lbam episcopum compelierent anathema Nestorio dicere. Non enim verum cut b qued in suo libro posuerust isti, quibus tuntum mentiri libet, quantum impune licet, dicentes : « Denique et Photius et Eustachius Dei amatores, conspicientes denegationem libre de epistola D thematizaret Nestorium, qui non pro excusatione

clus onem impietatis epistolæ ad Marim : > quod judicatum, sicut superius diximus, adiens Ibas sanctam synodum peliit legi. Habet autem judicatum ita, ut Ibas in sua ecclesia anathematizaret palam malignæ impietaris principem Nestorium, et cos qui aut libris aut codicibus ejus utuntur. Non itaque verum est quod dixeront, quia nec ostenditur, sicut jam docuimus, Ibas denegasse quod sua fuerit ad Marim epistola; neque venerabiles Photius et Eustachius episcopi judicaverunt, ut lbas in sua ecclesia anathematizaret palam malignæ impietatis principem Nestorium et eos qui aut libris aut codicibus ejus utuntur. Sed ipse prædictus Ibas episcopus ultro et ex abundanti, hoc nemine vi compellente vel quærint adversus Ephesinum concilium pro receptione B rante promisit, sicut prædictorum Photii et Eustachii episcoporum definitione monstratur. Namque cum absente jam venerabili Uranio episcopo, qui cum illis judex in hac causa jubente imperatore consederat, ex judicibus mediatores pacis semetipsos partibus præberent, post aliquanta dixerunt, cum multa mota fuissent, quæ in actis inserta su t. c Nos cognitorum ordinem paululum relinquentes, et ad sanctarum Ecclesiarum communem utilitatem respicientes, pro judicibus mediatores nosmetipos partibus secimus, et multis usi conciliis, pietatem ubique proponentes, pra paravimus episcopum ! Ibam, quod ipse ad satisfactionem corum quæ dicta fuerant sapuit, scripto dare quid sentiret vel saperet de pia nostra fide : quod etiam fecit. Ex abundanti autem prædictus reverentissimus vir promisit ut in suæ civitatis ecclesia palam anathematizaret a malignæ impietatis principem , et eos qui sicut ille sapiunt. et qui aut libris aut codicibus ejus utuntur. Confessus est autem sese credere s cut continent litteræ, que intervenerunt inter reverentissime et sanctissimæ memoriæ Joannem magnæ Autiochenæ civitatis et Cyrillum Alexandrinum episcopos , quorum minister fuit beatæ memoriæ Paulus Emesenorum civitatis episcopus, ex quibus et universalis consensus effectus est. > Ecre venerabiles Photius et l'ustachius. ex judicibus media ores pacis effecti, dicunt quad non ipsi judicaverint, sicut fingitur, ad destructionem et exclusionem impletatis epistolæ ad Marim, ut reversus I lbas in suæ civitatis ecclesia palam ana-

" Joannes. Exstat in actis Orientalium post synndum Ephesinam Theodosii imp. epistola ad synodum missa per Joannem comitem sacrarum, loov σύχρος anoralsione da loaner to neuro ounção; cui deindo subuita est episto a Joanuis cjuadem comitis sacrensis ad imperatorem, in qua narrat se Nestorium custodiendum trad disse Candidiano comiti domesticorum, Cyrillum et Memnonem Jacobo item comiti et præposito quartæ scholæ.

Duod ipsum tamen in Edicto suo affirmat Justi-

thematizare. Idem cod., principem Nestorium.

mianus. Ober, inquit, of munuserobivers twing xal Εὐστάθιος διά την των έγκαλούντων πληροφορίαν έγγρά-πιστολή πράξαι, καθώς ή περί τούτου δοθείσα παρ' αὐ-Tun inixpure deixpure. Synodus item v. actione 6: Photius vero et Eustath us non ejustem abnegatione contenti, perspezerunt per suam definitionem, Ibam ad Edessam pervenire, et manifeste in ecclesia enathematizere Nestorium et impia ejus dogmata, qua impea epis ola vindicabet.

Mem cod., reverentissimus.

<sup>1</sup> Cod. Veron., reverentissimum episcopum, etc. 1 Idem cod., et in sue civitatis ecclesia palam ana-

¹ Idem cod., magnæ Alexandrinorum civitatis មុខំ

Nestorii, and pre injuria Orientalium et extererum A tur epistole, hoc tantum in illa notavit, quod heatum qui cum eis exspectati non fuerant, dixisse, eum judicaverant, que quidam in illa epistela male interpretenter. Aliegui non dicerent ex abundanti promirisse revetsum i ibam, at anathematizaret in ecclesia civitatie sum Nestorium, sed semetipuos polius necessarie boc ab illo dicerent flagitasse. Illud quoque procul dubio simul apparet, queniam solita i fraude sul-transrunt quod nos ex lisdem gestis posuimus, quie confessus est ita se credere lbas episcopus, sicut continent litteræ quæ intervenerunt, mediante Paulo Emesono civitatis episcopo, inter beatæ memoriæ Jonason Antiochenum et Cyrillum Alexandrinum eniscopos: ne ex bac testificatione Ph tii et Eustachii spiscoporum, quam ad destructionem et exclusionem epistelæ venerabilis Ibæ fac:am esse mentiti sunt, B non solum Nestorium fecit ut anathematizaret, vecius potius veritas estenderetur. Quoniam et hæc 3 ipsa non tacuit. Quod si cui quæ dicimus adhuc videntur obscura, et plenius causam scire desiderat, admonandus est ut legat tantum eadem gesta, non ut intelligat adjuvandus. Quod enim bic videtor obscurum, ibi luce clarius invenitur. Sed et illud falsum omnino est, quod in codem mendaciorum suorum libro ita dixerunt : « Sancta synodus a non contenta neque facta ab lba denegatione propter ad Marim epistolam, neque etiam pro eo facta testificatione clericorum Edessonorum, sed confirmans judicatum Photii et Eustschii, petivit Ibam, ad destructionem et exclusionem ad Marian impiae epistolas, anathematisare Nestorium et ejus dogmata que cadem epistola. landibus afficiebat. ) libi enim vel reverentissimus C hæresis crimine faceret alienum. Quod etiam supelhes suem es-e negavit illam epistolam, vel illa episiela Nestorium et ejus dogmata laudibus sicut loquantur affecit, de que dixit qued nexios conscripserit libros , qui scandalo fuerint audientibus , quia beatam Ma jam Matrem Dei negabat? Sed reciteut ex ea landes ipses quas dicunt Nestorii et dogmatum rjus. Si sulom non est quod recitent, erubescere debuerent toties aperteque mentiri. Piget enim me, fateor, ac pudet emnine tet arguere mendacia, et multa præteriens ad sliquerum redargutionem necessitate compellor. Quamvis autem ipsis probare imminest quod dixerunt, nos tamen illis, præter incins epistola decumentum, quod nihil tale centinet, etiam ex memorati concilii Chalcedonensis sententio. de que ipsi testimonium confinzerant, probemus gued reverentissimus Ibas non solum Nesturium et ejas dogmata in sua epistola non laudarit, verum etiam, quod jam dudum proposuimus demonstrare, r-ullam Nestorii fecerit excusationem. Namuue cum apud synodum Chalcedonensem, ex gestis Photii et Rustachii atque Uranii episcoporum eadem relegere-

\* Et boc etiam objiciunt tum Justinianus in Edicto, tum synodus v, que hoc ipso damnatam a concilio Chalcedonensi epistolam Ibas docet, quod Photii et

Cyrillam minus intellecta capitulorum eius intentione culpaverit, non quod Nestorium fecerit excusatum. Talem enim dedit sententiam, sicut quinte libro docuimus : « Dudum quidem ex relectis innoxius demonstratus est reverentissimus Ibas: in quibus eten m visus est culpare male loquens beatissimum Cyrillum. in posterioribus recte confessus respuit illa quibus culpaverat : quia vero Nestorium excusavit, non invenitur a synodo reprehensum : quod procul dubio reprehenderet, si ille Nestorium quem ipsa damnaverat, excusaret : ) multo magis, si etiam laudibus, sicut loquuntur, afficeret. Sententia igitur ejusdem synodi, si quid ei creditur, probat nec laudatum, nec excusatum fui-se in existola lbæ Nestorium . Oum rum etiam et Eutychem, quod isti dicere noluerunt : cum Ibas episcopus de Eutychiano dogmate non fuerit accusatus, quin potius querebatur injustitiam se ab inso Eutyche et crimina falsa perpessum. Sed quia sancta illa synodus, quæ non tantum Eutychem dam nare, verum etiam Nestorii damnationem firmare convenerat, epistolam ipsius Ibæ orthodoxam esse cognovit, et Nestorio maxime Eutychique contrariam, dignom judicavit socium sibi eum in condemnationem hareticorum quos re'utabat asciscere. Onod si Eutychiani pulant fieri debuisse ut ejus epistolam confitentem duas Christi na uras in unitate persona, quasi Nestorianam vellet synodus aspernari: Nestorium profesto quantum ad se excusaret, atque ab riore libro, sicut promiseramus, ostendimus. Unde videaut qui hanc epistolam Nestorianam esse dixerunt, ne ipsi potius videantur excusare Nestorium. affirmantes quod secundum eius dectrinum conficetur quod duarum naturarum una persona sit, quod est unus Filius Dominus noster Jesus Christus, Nam bæc epistola recte dici non potest Nestorium defendisso, cujus confessio videtur dogmati Nestoriano contraria: qued sancta synodu« videns, orthodoxam eam non immerito judicavit. Verum mihi migus videtur apparere quam sint impudentes qui-calemniantur in epistola venerabilis Ibm excusatum fuisse Nestorium, si testimonio tantum episcoporum Phutii et Eustachii atque Branii, vel etiam Chalcedonensis D synodi, de suo mendacio refellantur, nisi ipsorum quoque acensatorum libre confundantur exemplo. quibus cos calumniosiores et impudentiores ostendimus. Nom et illi ad hoe tantum ipsum protulerunt epistolam, sicut en in unibus continetur gesta demonstrant, ut ex-illa probarent qued beato Cyrillo detraxerit, non anod Nestorium voluerit excusare:

Eustathii, qui eam velut impiam.condemnarunt, judicium comprobarit.

que fingatur, qued synodus ed destructionem et esclusionem ad Marim epistole, Ibam fecerit anathematizare Nestorium; quæ non solum, etc.

<sup>1</sup> Cod. Veron., reverentissimum.

idem cod., ideo selita.

Liem cod., Nestorium : et ideo non putetur ne-

magis hoc ex beati Cyrilli detractione quam ex Nostorii excusatione vel laude, sicut amplius fingitur, probare conati sunt. Dixerunt cnim de illo, quia Nestorianus est, et beatum Cyrillum episcopum hæreticum appellat. Et quid opus erat isto circuitu, ut qui beato Cyrillo Nestorii damnatori detraxerat, hinc eum Nestorianum vellent ostendere, cum hoc compendiose posset ex ipsius Nestorii excusatione vel domnatum ejus laude monstrari, si quemadmodum isti dixerunt, illa epistola excusasset 1? Quod si nec ab ipsis calumniatoribus ex eadem epistola tale aliquid invenitur objectum, quantum videntur hi malitiam corum et impudentiam supergressi, ut quod illi nec in querelis apud imperatores depositis, nec in non semel expertis, nec in ipso magno et universali concilio tentaverunt objicere, ipsi post ejusdem concilii sententiam criminentur! Illi, quamvis obstinatissimi et ipsa obstinatione sua cæcati, viderunt et sibi turpe fore et aliis incredibile, si dicerent in illa epistola Nestorium fuisse desensum; et sapientes nostri non solum dicibile sibi boc esse, verum etiam nobis credibile putaverunt. Viderint autem utrum illos ita mentiri deceat, nobis tamen quod mentiuntur incredibile esse cognoscent. Advertis itaque, elementissime imperator, quod epistola venerabilis Ibæ a falso crimine excusati Nestorii etiam accusatorum suorum testificatione purgetur, nec alicujus in hoc assertionis indigeat, in quo eam sui quoque accusatores sufficienter excusant. Sed quid dicemus de C calumniis temporum nostrorum, ut qued tune puduit impudentissimos accusatores, modo non pudest judices, et quales judices? non humans, sed divinse auctoritatis, sicut existimant. Nam judices sunt judicum et judices mortuorum. Et ex his quidem quæ circa venerabilem Ibam gesta sunt, satis superque probavimus malivola interpretatione jactari, quod Nestorius in cius epistola fuerit excusatus. Si quis autem et boc consideret, quod idem venerabilis Ibas venire non posset contra judicium sancti Joannis Antiocheni, cui tantam tribui auctoritatem, et cartererum Orientalium atque stierum cum eis in Ephesum ex diversis provinciis convenientium, qui Nestorium, licet sine judicio sue cui deputatus fuerat, condemnatum, absolvendum tamen non judicave- D runt, multo manifestius cognoscit, queniam eum nullatenus excusavit. Quod considerasse etiam ejus accusatores existime, ut cum diuturna excogigatione adversus memoratum reverentissimum Ibam tot calumnias præstruerent inauditas, tamen impudentissimum judicarent contra omnium conscientiam dicere

eumque Nestorianum vellent aumdem Ibam videri, A quod Ibas apud plures excusaverit aliquando Ne-torium. Nam cum post damnationem ipsius Nestorii, orientales episcopi atque ipse reverentissimus lbas, cum sancto Joanne Antiocheno Ephesum pervenirent, de capitulis tantum beati Cyrilli, quod ibi fuerint approbata, conquesti sunt, sieut eorum scripta declarant; nihil autem sunt de Nestorii damnatione causati : quod etiam venerabilis Ibas in hac epistola sie nerravit : « Post duos autem dies depositionis ejus venimus in Ephesum; et cognoscentibus nobis quin in damnatione Nestorii que facta est ab eis, 12 capitala quæ a Cyrillo conscripta sunt, contraria existentia veræ Adei, posuerunt, et firmaverunt, et consenserunt eis, tanquam verze fidei consonantibus, onnes orientales episcopi eunidem Cyrillum damnaverunt, et adjudiciis episcopalibus ante Chalcedonense concilium B versus alios episcopos qui consenserunt ejus capitulis excommunicationem decreverunt. > Pre capitulis erga tantum heati Cyrilli quorum ignorabant intentionem, non etiam pro condemnatione Nestorii reverentissimus lbas orientales episcopos dixit offenses. Quemodo ergo vel ipse contra besti Joannis Antincheni qui in co primatym habuit, totiusque. concili orientalis, ac suum judielum, Nestorium conseribentem libros nozios excuearet, vel ipsi ejus accusatores crediturum sibi quemquam sperarent, si hinc eum contra publicam notitiam criminarentur? Et ideo, sive illa epistola liæ esse dicatur, sive ab ejus accusatoribus perhibeatur esse conficta, non est arbitrandum quod omitterent hinc eum accusare, si viderent hoc esse credibile. Amplius tamen absordem est opinari quod accusatores illam epistolam ex nomine venerabills lb e fingentes, ut Nestorianus videretur, mibil ei vel in tantis episcopolibus judiciis ante Chalcedonense concilium, vel in ipso concilio, de Nestorii defensione tentarent objicere. Nam si illa verba quibus dictum est : De episcopatu Nestorium deposuerunt judicio et inquisitione non facta; et iterum: Nestorius autem, quoniam sue civitati odio erat et qui erant in ea excellentioribus, illo reverti non petuit : Nestorium significant excusatum, cur ea finxi-se credantur adversus episcopum, quando eum non accusaverunt pro excusatione Nestorii? Unde satis insinuatur quod et lbæ sit illa epistola, et false dicatur excusasse Nestorium. Sed nec post condemnationem tantemmodo, verum etiam priusquam condemnareter, idem Nestorius invenitur ab orientalibus episcopis per memoratum sanctum Joannem Antiochenum - esse culpatus. Nam acribens ei quad vane recusaret beatam Mariam matrem Dei nominare, sie dicit : « Ego vero non veluti accusabilem team sanctitatem ad corrigendum verbum exhorter, neque veluti ad contrarietatem, ut ita dicam, pueri-

Habetur integra Joannis Antiocheni epistola ad Nestorium ex qua h. c decerp'a sunt, parte i synodi Ephesinæ, num. 25.

bus affecisse? Quad si. lline ad paginam 449 desunt collationes, quod fulia duo sint de codice ablata.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., illa epistola dogmata Nestorii laudibus affecit? Nam proferant ubi vel ipsi mendaces Ibæ accush'ores ila mentiri ausi sunt, ut illum dicerent in illa epistola excusasse Nestorium, vel ejus degmata laudi-

lem. Sed emis a to et sæples et ad multos dictum est. A sient agnovimus, qued non erubescens de hac pia confessione solum nomen recusas : si autem a vobis aliqui in ecclesia magnorum et hoc exquirant, nunquem recusabis et Dei genitricem dicere sanctam Virginem. Proinde ad tuum te exhortor, in quo vos non errare cognovi : nomen et verbum illi rei jam a multis Patribus constitutum, et scriptum, et dictum est. Non itaque oportet negare Verbum, enjus rem in animo habere pro intellectu probaris. Hoe itaque nomen nullus occlesiasticorum doctorum recusat. Dui enim eo usi sunt, et plurimi sunt et insignes : qui autem usi non sunt, non culpaverunt utentes. Et vapo nos, sicut apparet, tanquam duplicis examinationis gratia, in hereticorum pravas opiniones incurrimus, et conscientias fratrum multa utilitate exstante B percussas despicimus : recusantes nomen cujus iatellectum bene optimeque recipimus, multum erramus, magis autem periclitamur circa inenarrabilem dispensationem unigeniti Filii Dei. Sequitur enim ablatione nominis hujus vei significationis ejus, neque Deum esse eum qui inenarrabilem corporis dispensationem pro nobis suscepit, neque Deum Verbum evacuans se ipsum, et formam servi accipiens, inæstimabilem circa nos m'sericordias suas magnitudinem demonstrans, sicut divina hac dispensatione factum. > Cum igitur ab Orientalibus et anie damnationem correptus Nesterius ostendatur, et post damnatio. nem, licet ab indignantibus et injuriam suam graviter dolentibus, non tamen fuerit absolutus, sed venerabilibus Cyrillo et Epherino Memnone episco; is so'a C suspicione damnatis, Nestorius in ea quam merverat condemnatione dimiscrint; quomodo non erube-cerent vel pertinacissimi accusatores venerabilis Ibæ, multis recenti serum memoria refragaturis, dicere uned Nestorium in sua epistola secerit excusatum? Viderunt itaque pre tantis que memoravimus nemini credibile fore, quod in excusationem Nestorii dictum esset : De episcopata Nesterium deposuerunt judicio et inquisitione non facta; sed vel pro capitulis beati Cyrilli, que postea interpretatus est, tanquam de illis judicio et inquisitione non facta Nestorius fuerit condemnatus; vol quia dedignaretur lbas, ut supra jam diximus, judicium et inquisitionem vocare, ubi non interferent Orientales atque aliarum provinciarusa episcopi, qui simul dati suerant inquisitores et D nihlt differre judicavit, quod in iisdem capitulis, sicut judices. Viderant etlam, quia nec illud, quod a que multifariam repulimus, in ejus excusationem dictum intelligeretur, io quo ait: Nestorius autem, quon am »use civitati odio ecat et qui in ea erant excellentioribus, illo reverti non pomit. Et hine calumniari, licet impudentissimi, turpe sibi duxerunt; facilinsque putaverunt a judicibus posse credi, quod memorare magni horroris est, episcopum Iham dixisse : Non in video Christo facto Deo; in quantum enim ipse f..ctus est, et ego factus sum : quam si contra tantorussa conscientiam dicereus in illa epistola defendisse Nestorium.

CAPUT VI.

Qued Ibas de Cyrilli capitulis male suspicatus sit,

tanti synoda visum non fuisse, ut propterea syus epistolam condemnandam censeret.

Solum ergo est, quod cum malitiosis et obstinatis accusatoribus venerabilis lbæ in ejus episto!a criminari possint hæretici, vel fautores corum, quia de beato Cyrillo, sicut alii quoque plurimi, aliter quam res habuit æstimaverit. Quamvis et in boc malitiosiores et obstinatiores isti probentur; qui hominis de bomine ignorantiam ad bæresis crimen trahunt : quia hoc post concilii sententiam faciont, quod illi ante fecerunt; nec patiuntur antiquitus refutatas antiquari calumnias; sed olim suis auctoribus sepultas rediviva contentione resuscitant. Verum de bac ignorantia, per quam memoratus reverentissimus Ibas cum tot provinciarum episcopis fallebatur in persona beati Cyrilli, multa jam dicta sunt, et plus quam sufficiebat ostensum est quod hæreticum res ista non faciat. Sed quia nonnullos videmus in suis remissiores, in alienis vehementiores esse peccatis, suamque sanctitatem in exaggerandis proximorum offensionibus ostentare, illam quoque removeamus invidiam, qua graviter conqueruntur, dicentes in his capitulis non tam beatum Cyrillum quam synodum Ephesinam quæ illa jam receperat, fuisse culpatam : nec posse approbari hanc epistolam, nisi eadem synodus improbetur. Hinc volentes efficere, nt magnum Chalcedonense concilium, quod illam judicavit orthodoxam, ipsius Ephesinæ synodi videatur impugnare decreta. At ego dico, quia propterea magis sæpe diciam epistofam pronuntiavit orthodoxam, quoniam vidit eam secundum ipsius Ephesinæ synodi decreta confessam unum Filium Dominum Jesuin Christum in duabus esse naturis. Unde prodenter cognovit quod hoc solum conscriptor ejus, cum Orientalibus et aliarum provinciarum episcopis, in omnibus quæ illicacta sunt non intellexerat quomodo capitula beati Cyrilli juste receperit, in quibus ab eis putabatur qu'à sic dixerat Deum Verbum hominem factu u, ut auferret differentiam naturarum, et unam perhiberet esse naturam deitatis et humanitatis Domini nostri Jesu Christi, quod omnis catholicus exsecratur. Cognoscens au'em magna synodus Chalcedonensis, illorum capitulorum intentionem quam diligenter a præsente beato Cyrillo synodus Ephesina didicerat, Ibam atque alios tanquam absentes, sient exitus causæ docuit, ignoras-e, beati Cyrilli dicentis, ita etiam sanctæ synodi Epi esince probantis, intentionem minus intellexerant: cum utrorumque fides esdem fuisset, qua simul omnes ha credebant Deum Verbum hominem factum, ut in una Christi persona maneret duarum differentia naturarum. In boc quippe nulla partis alterutræ fuit ignorantia, nulla dissensio. Et si altera pars de altera vel invicem de se aliver crediderunt, quod ad hæresim non pertinet; de Christiana tamen fide cadem fult partis utriusque sententia. Si quis autem dicit quod Ibas atque Orientales et aliarum provinciarum episcopi (una quippe horum omnium causa est). etiam in his que non intelligebant, auctoritatem Ephesini concilii sequi debuerint : ipse quoque primum considerare debet quod etiam synodus Chalce- A synodum debuisse hanc epistolam barreticam judidonensis considerasse credenda est, quoniam tantis dissentientibus, qui moniti suerant simul in ipsum concilium convenire, non tanta illo tempore quanta nunc est, eius esse posset auctoritas, cum necdum tiam judicio magnæ Chalcedonensis synodi firmaree tir. Nam et ipsa multum roboris ad auctoritatem addit antiquitas. Deinde quis cujuscunque temeritatis ac profanationis esse dicitur, quod ea heatus Cyrillus non jam propria, sed totius Ephesinæ synodi, cujus fuerant auctoritate firmata, pro ipsorum Orientalium voluntate ausus est retractare; et si Nestorianz haresi deputetur quod orientales cum aliarum ¡rovin; ciarum episcopis, capitulorum ejus intent onem minime intelligentes, crediderunt quod ea non derianæ hæresi beatus Cyrillus communicasse dicetur, cum ipsis Orientalibus, ita de suis capitulis, quorum retractationem exegerunt, et Ephesina synodo æstimantibus, communicavit, et eorum confes ioni subscripsit. Nam si hæc existimatio tanti penditur, ut hæresis judicetur, in nullo inclinari eisdem Orientalibus, sed potius ipsos cogere Cyrillus debuit, nt etiam in his quæ minus intelligebant, synodi se auctoritati subjicerent, suamque præsumptionem per quam promulgato decreto capitula memorata damaaverant. similiter publice, et in monumentum posteritatis. scriptis allegata confessione damnarent : et neque vel sic Orientalium definitioni subscribere, sed potius ab illis exigere ut subscriberent eisdem capitulis, non Ephesina synodo fuerant ante suscepta; ipsamque suspicionem per quam ea damnaverant tanquam hæresim anathema-izarent, et ita demum eos in communione recipere. Unde nec alii Patres qui cum illo Ephesum convenerant, et simul prædictis Orientalibus, ita de ipso concilio Ephesino credentibus, communicaverant, potuerunt ' excusari. Quia vero illam eorum ignorantiam non de ipsa Christiana fide, sed de intentione dictorum sporum fuisse, et beatus Cyrillus et alii qui apud Ephesum ea probaverant, cognoverunt, turpe illis et indignum visum est pro bac causa contendere, et hine in longum protrahere dissensionem Ecclesiarum, quam nos sanctorum Patrum modestia \* sopitam post centum annos inquieta conturbaremus Ecclesias quæ fuerant in prima dissensione commotæ, ac non ctiam longe positas cogeremus causas olim oblivioni datas, quas scientes quoque reminisci piget, inquirere, et inventas necessitate respondendi non sine offensione audientium ventilare. De illo vero quod item dicunt, propterea

\* Vocam Hebraicam retinent etiam Græca quædam exemplaria, quæ Γαλιώθ et Γαλιώθ legunt : pro quo Symmachus interpres ὄρια ertit, limites seu confi-

sare, quia post unitatem fectam talia conscriptor ejus lhas dicere vel sentire non debuit, jam superiore libro respondimus. Quemede autem sancta synodus eanndem epistolam pro recta fidei confessione quann continet approbando, Ephesini concilii perhibetar impugnasse decreta, cum potius, si cam pro hac suspicione judicaret hæpeticam, simul et bestum Evritlum et ipsum Ephesiaum reprehendisse concilium videretur, quod ita suspicantilus Orientalibus communicaverunt, orthodoxos cos procul dubio judicantes? Cernis igitur, imperator, illa que superiore libro, sicut promiseramus, ostendimus, bie quoque iterum ac sepe moustrari. Quamebrem si Chalordonensis synodus Nestoriana diestur, quod hanc epiheisset synndus Ephesina suscipere; eidem Nesto- B stolam judicavit orthodoxam, etiam beatus Cyrillus et Ephesina synodus consequenter in Nesteriannes hæresim postea divertisse dicentur, quod Oviestales boc ipsum credentes erthodoxos ', nec solos Orientales, sed.aliarum quoque novem quas supra memoraviusus provinciarum episcopos, qui simul cumdera beatum Cyrillum et Memnonem Ephesinum, steppe capitula prædicta damnaverunt, in custerus quoque episcopos, quod es recepissent, excemmunication's sententiam proferentes. Hac autem Orientalium aliorumque Patrum de syuodo Ephesina suspicio, qua existimantes cam traditiones paternas case transgressam, pro ipsa fide suam communiter teachant. adversus cam certabaut, mihi similis videtur ci suspicioni que Jesu Nave temporibus orta fuerat In pro illorum voluntate interpretatis, sed sicut ab C populo Israel (Jos. xxn), cum laudabiliter ejued m populi para pro Dei cultura sollicita, adversus alteram partem æque sollicitam " concitaretur, intentionem ejus ignorans. Nam cum pergeret idem populus Israel ad capiendam omnem terram quam Deus Abrahae promiserat, filii Ruben et Gad, et dimidia tribus Manasse, antequam fuissent Jordanem ingressi (Num. xxxII), regionem Jaser et regionem Galanditim habitare delegerant, eo qued esset locas artus jumentis quorum cis multa erat copia; nec voluerunt ultra Jordanem poesessionem capere cum tribubus Israel : qui tamen perrexernnt com frattibus suis in terram Chanaan ad debellandas gentes, quas expulit Dominus ante faciem sorum. Perro autem, cum dedisset Dominus Israel universam t rram quant juimperitia suscitamus. Et utinam nonnullas a tantum D raverat dare pairibus corum, et hareditate recopissent cam, revertentes iidem Alii Ruben et Gad, et dimidia tribus Manasse, in terram Geland, id est in terram possessionis ause quam acceperant in hisreditatem. venerunt, sicut scriptum est {/ov. xxm, 10), in Galioth Jordanis a que set in Chansan, et ædificaverunt ibl aram sopra Jordanem f. In

> nia; sanctus Ilieronymus tumulos reddidit, et in Nominibus Hebraicis Galioth exposuit colles

<sup>1</sup> Cod. Veron., poterunt.

nodestia et ratione.

Idem cod., mode idem cod., illas.

Idem cod., indicaverunt orthodosos.

<sup>\*</sup> klem cod., pro Dei cultura eque sotlicitam.

<sup>&#</sup>x27;Idem cod., et ædificaverunt ibi aram supra Jerdanem, aram ingentem vieu; ille intentione, erilicet, ne ynia ultra Jordanem in terra Chanaan, etc.

Changan possessionem aliæ tribus acceperant, in A nasse, atque ex attera parte tribus Levi et alia-um qua fuit tabernaculom et altare Dei : ipsi vero citra bordanem, ne posteri eorum alleni flerent a Dei cultura, quasi ab ejus populo Jordanis limite separati, religiosa utique intentione, et zelo Dei ferventes, illam erexerant aram, ut testimonio esset ac monumento posteris eorum, quod ipsi quoque ad Dei culturam et ejus populum pertinerent. Cum vero alias tribus quæ in terra Chanaan ultra Jordanem hærediatem fuerant consecutæ, ista eorum lateret intentio, et putarent cosdem silios Ruben et Gad, et dimidiam tribum Manasse, propterea illam ædificasse aram, nt semetipsos segregantes a synagoga totius Israel, contra observantiam divinæ culturæ offerrent super eam sacrificium Domino, quod fieri non licebat præter unum altare quod erat ante tabernaculum B rjus; codem quo et illi zelo Dei ferventes, et pro eadem cultura Dei certantes, convenerunt omnes in Silo, ut ascenderent expugnare eos. Quibus cum filii Ruben et Gad et dimidia tribus Manasse, facti rationem redderent, quo proposito atque intentione aram erexerint, illi dixerunt : Hodie cognovimus quia nobiscum est Dominus, quia non deliquistis in conspectu Domini delictum, et quia liberastis filios Israel de manu Domini (Jos. xx11, 31). Vides igitur, Auguste, quod pro eadem religione qua recte colitur Dens, non soium dissentire a se invicem, verum etiam laudabiliter pugnare adversum se religiosi ac rectissimi possint, dem cos non ratio divini cultus, sed alterius alterum latet intentio. Quapropter qui nobis dicunt, si Ephesinam synodum recepistis, condemnate provinci e Orientis et aliarum novem provinciarum episcopos; merito audient, ut si et ipsi filios Ruben et Gad, et dimidiam tribum Manasse recipiunt, condemnent tribum Levi et alias novem tribus, quæ eum fratrum snorum lateret intentio, eos debellare convenerant. Et certe in illo populo erant etiam prophetæ, nec eis imputat quisquam quod animorum fratrum suorum prudens consilium non viderint, com facile posset orantibus ex accepta prophetiæ gratia revelari : omnes autem Orientales atque aliarum provinciarum antistites, quos capitulorum heati Cyriin latuit intentio, at Ephesinam synodum pro coram susceptione culparent, apiscopos dicimus, non prophetas. Qui ergo prophetis non imputamus quod religiosam intentionem fratrum suorum nescierint, D deatur, quod id 8 non scripto, sed verbis tantum sed laudamus oos potius quod cadem religiosa inseutione adversus eos fuerint concitati : quomodo poesumus non prophetis Patribus orientalibus atque atiis imputare, quod i religiosa intentione adversus corum apprebateres fuerint concitati? Quare intentionen Morem Ruben et Gad, et dimidiæ tribus Ma-

novem tribuum Is ael, et invenies utrainque partem pro divino cultu fuisse sollicitam. Quære ignorantiam, et neutram invenies quæ ad divinum cultum pertinent, sed alteram partem intentionem alterius ignorasse. Quære intentionem synodi Ephesinæ, atque ex altera parte antistitum provinciæ Orientis et áliarum novem provinciarum, et invenies utramque partem pro divino cultu fuisse sollicitam. \* Ouwre ignorantiam, et neutram partem invenies quæ ad divinum cultum pertinent, sed alteram partem intentionem alterius ignorasse. Quod ex eo satis apparet. quoniam per venerabilem Paulum Emesenum episcopum, nec orientales Patres aliquid improbum a beato Cyrillo confitendum expetiverunt; nec ipse beatus Cyrillus aliquid corum quæ expetita " fuerant denegavit. Si autem Patres orientales et alios qui cum eis erant, ob alienæ intentionis ignorantiam, sicut et illas plures tribus Israel, condemnare non possumus, quomodo venerabilis Ibæ epistolam Chalcedonensis synodus condemnaret, quæ secundum corum suspicionem de capitulorum beati Cyrilli receptione conquesta est? Nunguid enim vel Ibas episcopus, vel alii multarum provinciarum antistites. Ephesinam synodum culpasse aliquando monstrantur, quod contra Nestorium, licet in duabus naturis, unum tamen Dei atque hominis filium Jesum Christum confitendum esse firmaverit; ut credi possit fidei, quant de incarnatione Christi habuit, et restitisse, et aliud prædicasse? Nihîl est igitur quod in hac epistola etiam de capitulorum beati Cyrilli et Ephesinæ synodi intentione \* Eutychiani querantur. .

# CAPUT. VII

Qued templum et habitans in eo recte dic'um sit, et quod propter Theodori laudes condemnari a synodo Iba epistola non debuit, cum idem a Chrysostomo et a Nasianseno laudatus sit.

Video autem nobis, ex omnibus quæ scripta in Illa epistola reprehenderunt, ultimum remansisse capitulum, de laude quam continet Theodori Mopsuesteni episcopi. De quo quia multa dixerunt, et in eo suas maxime exercuisse calumnias gloriantur. unde nos quaque super hoc capitulo multa respondere compellimur; en paulisper dilato, eligo nune potius defendere, quanquam posterius ordine viprocaciter culpent, quod in finem ipsius epistolas Metam est : • Non enim quisquam audet dicere unam esse naturam divinitatis et humanitatis, sed confitentur in templum et inhabitantem in eo, qui est unus Filius Dominus Jesus Christus. > Quod tale quidem est quale illud quod supra defendimus, abi

<sup>\*</sup> Cod. Veron., quod religiosem intentionem capitu-torum Cyrilli nescierint, rel si dicetur non esse landabile quod eadem religiosa intentione adversus corum appribatores suctint concitati? Quære, etc.

<sup>1</sup> Idom cod., ab eo expetita.

idem cod., reprehens one.

Idem cod., illud potius.

Idem cod., idque non scripto.

<sup>\*</sup> line habes paulo ante; adeque hie frustra repet la videntur.

ait, tanquam non sit differentia inter templum et inhabitantem in eo. Verum ne putemus 1 aliquid omisisse, in hoc quoque loco eamdem calumniam refellamus. Nam dicunt ad divisionem unius silii Jesu Christi pertinere, quod ait : « Sed confitetur in templum et inhabitantem in eo : ) tanquam aliam voluerit intelligi templi subsistentiam sive personam, et aliam inhabitantis in eo. Sic autem possunt et de verbis Domini ipsius dicere, ubi Judæis de templo sui corporis dixit : Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud (Joan. 11, 19) : tanquam aliam voluerit intelligi personam excitandi corporis sui templi, et aliam excitaturi illud. Quid autem nobis in epistola sua venerabilis Ibas dubium dereliquit, cum prius intentionem suæ mentis apericas, et docens non se ad personæ divisionem, sed ad naturarum distinctionem, talia conscripsisse, præmiseritac dixerit: ( Non enim quisquam audet dicere unam esse naturam divinitatis et humanitatis; set deinde subjeccrit : c Sed confitentur in templum et inhabitantem in eo; > atque ita suam clauserit sententiam dicens : Qui est unus Filins Jesus Christus. > Quid expressius vel quid amplius dici potuit? Sed ut video duos filios credere judicatur, quisquis sie unum dixerit filium, ut non etiam duas ejus negando naturas, cum Entychianis incarnationis mysterium ejus evacuet. Hoc etiam diennt : Non debuit prius temp'um nominare, et deinde habitantem in eo. Quasi vel ipse orde loquendi permitteret ut prius diceret inhabitantem in eo, et postea templum. Quanquam C sit etiam doctrinæ conveniens, ut quia per humanitatem Christi ad divinitatis ejus cognitionem pervenimus, prius in templo ejus humanitas, et postea commemoretur habitans in templo divinitas. Ob hoc etiam venerabilis Paulus Emesenus episcopus in sermone suo quem coram ipso beato in Alexandrina ecclesia fecit, et quem ipse beatus Cyrillus tanta laude, sicut primo libro docuimus, prædicavit, ita locutus est : « Vide Joannem duas naturas prædieantem, et unum Fifium; aliud tabernaculum, et aliud quod in tabernaculo; aliud templum, et aliud qui inhabitat, Deus. > Quocirca si culpatur venerabilis Ibas quod prius templum ac deinde inhabitantem in co in epistola sua posuerit, culpetur necesse Pauli episcopi laudaverit, in quo prius tabernaculum et templum, et postes quod in tabernaculo, et Deum qui templum inhabitat, nominavit. Cognoscis igitur, imperator, quod epistolam venerabilis Ibæ dicentem : Sed confitentur in templum, et inhabitantem in en, qui est unus silius Jesus Christus; > secundum judicium beati Cyrilli magna Chalcedonensis synodus approhavit; et quia vel si propter hoc eam velut hæreticam improbaret, hinc potius beatum Cyrillum, id ipsum in sermone coepiscopi sui Pauli approbantem, firmasse hæreticum videretur. Nunc ad illud

A capitulum, quod intermissum fuerat, revertamur, cujus ita meminerunt dicentes : « Et post ruodica episcopo Edessæ derogans dicit : Hic nostræ civitatis tyrannus beatissimum Theodorum præconem veritatis et doctorem Ecclesiæ præsumpsit, qui omnia præsumit, in ecclesia palam anathematizare : » quod ideo ex illa epistola posuerunt, quia prædictum Theodorum, sieut sæpe dictum est, accusant quasi ea quæ sunt Nestorii prædicantem : ut quasi per hoc Nestorian m hanc epistolam demonstrarent, que laudaverit eumdem 1; atque ita synodum quoque Chalcedonensem Nestorianam probarent, quod ipsam epistolam, laudantem eum qui Nestoriani dicitur auctor erroris, pronunt'avit orthodoxam. Quia vero non solum in epistola Ibæ laudatus est ipse Tbeodorus, sed a multis quoque sanctis Patribus, jam pridem et in secundo libro docuimus ex epistolis beati Joannis Antiocheni, totiusque orientalis concilii apud Antiochiam congregati, et adhuc ex aliorum, sicut promisimus, Patrum litteris infra docebimus. Necessarium tamen existimo et ex hac epistola docere, quod de Mopsuesteno Theodoro non solius Iba fuerit ista sententia. Nom et ipsum Marim Persam. ad quem scribit, eorum quæ de ipso Theodoro dixit concium esse perhibet, et confidenter publicam quoque sibi dicit attestari notitiam. Yerum isti com memorationem eorum quibus hoc ostenditur, consuela fraude fugerunt. Nam quis in illis verbis non videat venerabilis Ibæ de veri:ate fiduciam? quia nisi certa et manifesta essent, nequaquam ei ad quem scripsit, diceret de illo qui Theodorum anathematizavit : c Quem nec tu ipse ignoras, qui occasione fidei non solum nunc viventes insequitur, sed et omnes \* qui olim ad Dominum præcesserunt : quorum unus est beatus Theodorus, præco veritatis et doctor Ecclesiæ, qui non solum in sua vita colaphizavit hæreticos per veritatem sum fidei, sed et post mortem spiritalia arma in libris propriis Ecclesiæ filiis dereliquit. > Deinde ipsius etiam ad quem scribit, attestari sibi notitiam docet, cum ait : e Sicut et tua reverentia eidem collocuta cognovit, et ex bis quæ conscripsit instructa est. > Et infra quidem de eodem Theodoro: ( Qui propter zelum Dei non solum propriam civitatem ab errore ad veritatem convertit. est etiam beatus Cyrillus, quod sermonem prædicti n sed et longe positas sua doctrina instruait Ecclesias... Postremo quia idem Theodorus in sua synodo palam redarguit eum quem sue civitatis tyrannum vocavit. Quæ nisi vera forent, quomodo ea posset reverentissimus lbas dicere, omnium episcoporum orientalium testimonio refragante? Quinimo et sui status periculum sustineret, si Theodorus ut hæreticus haberetur, a quo dixit in concilio redargutum esse mescio quem suæ civitatis tyrannum. Omnes quippe orientales episcopes criminatus cet, si in corum synodo hæreticum dixit redarguendi habaisse fiduciam ad excommunicandos fautores hæreticorum . In hos

Cod. Veron., putemur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., eumdem Theodorum.

<sup>3</sup> idem cod., et hos qui.

<sup>\*</sup> Idem cod., ad hac omnia fautores herreticeoum.

runt. Que vera esse recognoscentes renerabiles Photius et Eustachius atque Uranius, cum in corum judicio memorata epistola relegeretur, non ab illo exegeruut anathematigare Theodorum. Et ut eos qualicunque testimonio, tamen suo convincam, ipsi certe in illo mendaciorum libro dixerunt, sicut ante memipinus : Denique et Photius et Eustachius, conspicientes denegationem lbæ de epistola factam, judic.tum dederout ad destructionem et exclusionem impictatis epistolæ ad Marim, quod judicacum habere affirmant, or that in sua occle-ia anathematizaro palam malignæ impiotatis principem. Nestorium et cos qui aut libris aut codicibus ejus utuntur. > Ubi non dico, quod immemores sui, qui Theodorum dixorunt rursus ipsi Nestorium malignæ impietatis principem dicent, et per hoc negant quod Theodorus facrit communis auctor erroris, tanquam nisi per oblivio; new verum loqui non possint. Sed illud magis nobiscum p.c.as tua consideret, quoniam qui voluerunt ex hoc ostendere Nestorianam esse epistolam vener rabi is Ibm, qued Photius et Eustachius episcopi, conspicientes negationem ejus de sua epistola factam. ad destructionem e. excusionem ipsius epistolæ tale judicatum oederunt, ut Nestorium et ejus dogmata lbas anathematizaret, quod eos falso jactasse probavinus : procul dubio hæreticum non fuisce Theodorum ipeorum Photii et Eustachii judicato confirmant: quoniam cum præcipuas laudes doctrinæ ejus audirent, non exegerunt a prædicto reverentissimo lba C simul e m ema Nestorio, quem non laudaverat, abdicare. Quia vero eum, sicut jam doquimus, non solum Theodoro anathema dicere, sed etiam Nestorio minime compulerunt; si quid corum testimonio Eutychi ni vel curum satellites credunt, neque Nestorium excusatum in bac epistola mentiontur, neque Theodorum dicant Nestorianæ impietatis auctorem, quem in corum judicio, et ante Chalcedonense concliem laudatum inveniunt nec inveniunt denotatum. Verum promissi memores, ad illa jam præclara Ecclesiae lumina veniamus, quorum magis testimonio synodus Chalcedonensis credidit, ut epi-Molam venerabilis ibse pro laude Theodori non judicaret hæret cam. Et primum testem citemus clamuss veritatis, Junnuem Constantinopolitanum, qui prædicto Mopsuesteno i episcopo de exsilio scribens

\* Hodie apud Joannem Chrysostomum , pro & Kelesia leguur iv xapõia, epistola 112, quæ inscribitur Βοδώρω ἐπισκ.πω, non expresso nomine loci. Οὐ γάρ, in fuit, την τυχούσαν και εν έρημια καθήμενοι καρπούμιθα τήν παράπιησιν, όταν τοσούτον έν καιδία θησαυρόν κεί κλούτου αποκείμενου έχομεν, της έγρηγορυίας καί

- 1 Cod. Veron., Theodoro.
- 1 Idem cod., fervorem.
- Hanc Facundi Tectionem p ob m esse adenque hand sollicitandam, pluribus ostendit Montfauconius ad Chrysostomi Opp. tom. III, col. 669, not. a (nos-

capitulo ne proderentar, consulto contingere nolue- A dicit (Epist, 112); « Si esset quidem venire pessibile. tnamque revetentiam charitatomque complecti, et in ipsa jucundari, cum multa hoc velocitate et studio faceremus; quoniam autem hoc nobis non adjacet. nunc et litteris hoc implemus. Etsi enim ad ipsus fines mundi ducamur, tuze dilectionis integritatem et lavorem a, et sine dolo sinceritatem oblivisci uon possumus, qua est antiqua et a principio, quamque nunc monstrasti. Neque enim nos latuit quanta pro nobi- et dicere et sac-re festinasti, domine mens henoratissime atque sanctissime. Sed etsi nihil amplius factum est, Deum tamen habes pro tuo studio et alaeritate debitorem, integramque mercedem. Et nes autem non quiescimus scientes two gratiam sanctitatis, et tuam reverentiam omnibus prædicantes, a . Nestoriani erroris auctorem magistrumque Nestorii, 8 que poscentes camulem dilectione.n florentem por omnia conservari. Non enim in deserto sedentes fortui æ intercessionis fructus habemus, quando talem in Cilicia \* thesaurum \* et reconditas divitias posside mus, liec enim est fortis et vigilantis anime tue dilectio. . Animadvertit mecum ex tenore presentis epistoke serenitas tua, quod, sicut testatus est Joannes Antiochenus et synodus Orientis, Theodorus, qui condemnatus est quasi Nestoriani auctor erroris, condiscipulus fuerit hujus beati Joannis. Hoc enim sa> tis indicant ejus verba, cum dicit quod antiqua et a principio fuerit ejusdem Theodori circa se dilectionis integritas ; quod etiam litteris \* Domini episcopi Antiocheni probabitur. Cur autem magna Chulcedonensis synodus arguatur, quæ sciens sanctum Joannesa Theodoro scribentem dixi-se: Neque enum nos latuit quanta pro nobis et dicere et facere festinasti, deminé meus honoratissime atque sauctissime, credidit quod ille non esset bæretieus, qui tanta pro Jounne in exsihum asportato, et dicere et facere festinavit, studio atque alacritate qua Denm haberet mercedis integræ debitorem; incredibile judicans quod magister Nestorianæ perfidiæ religionis veræ magistrum, sibi profecto contrarium, quereret ab exsilio reduci, et pro sui inci auctoritate, adversum prava sua dogmeta libere in ecclesia disputare. Nisi forte ob hoc illa synodus impia denotetur, quod pie de Joanne Constantinepolitano sentiens, eum \* talem arbitrata est, quem vel sic amaret, ut velut adjutorem suum in Ecclesia propria revocari vellet hæreticus; vel sic ipse russimum doctorem Ecclesiæ et confessorem fortissi- D quoque diligeret, et magna laude prædicaret hæreticum. Cum vero et hoc inter alia dixit : Talem in Cilicia thesaurum, et reconditas divitias possidemus;

> γενναίας σου ψυχής την άγαπην. Que varietas unde or a sit non fac le est divinare. Monunestia porro, sedes Theodori episcopi, oppidum fuit Cilicire II. Hicrocles, ἐπαρχία ειλικίας β΄. ὑπὸ ἡγεμόνα. πόλεις β΄. ἀνάς ζαρδα μητρόπολις, Μοψουεστία, elc.

træ editionis), in epistolam sancti doctoris 152, sed imprimis tom. VI, pag. 515-516, in monito

<sup>\*</sup> Idem cod., se juinter litter's.

Idem cod., non eum.

matizare the nurum Jonnais et reconditas ejus divitime? An et ipsa statuere debuit, et dicere, si quis Theodorum non anathematizat, anathema sit? Sed nonne melius est, ut de certerie Patribus taccam, anathems cum Joseps audire, quant Joseph anathema dicere? Si enim anathema est qui Theodorum Mopsuestize non dicit anathoma, etiam Joannes Constantinppolitanz elarissimus antistes Ecclesia et confessor fortissimus veritatis, anathema est, qui tali thesaure et reconditis divitiis quas Mopsuestim in Cilicia possidebat, non dicit anathema. Verum neque vir ille magni ponderis et exspectatæ semper suctoritatis nobis decrit in desensionem magnæ synedi ques ab lba episcopo non exegit ut Theodorum Mopsuestenum cuademaaret, cum ejus epistela recitari laudes ejus B audiret. Adsit igitur etiam beatus Gregorius Naziansenus, temeraziorum et ipse crimen aucturus, qui Theodoro adhuc juveni ac novello ita scribit, ejus perfectioni congratulans: « Dilectionis indiciis delectamur a, przecipue in tali tempore, et a tali novelle simul alque perfecto, et, ut te ex his que saucte Scriptura suat amplectar, constitute super juventutom. Sic caim vecat illa cos qui intellectu ætatem excodunt. Et veteres quidem patres rorem cœli et übertatem terræ, cum cæteris aliis concedi filiis deprecantur, nisi cui amabile est luzc lpsq » kius intelligere, nos autem spiritaliter omnia tibi rependimus, Impleat Dominus onines petitiones tuas, et flas talium filiurum pater (quoniam quidem opertet compendio et fetribus tuis, ut in cateris nos etiam de te gloriemur. Quomedo ituque synodes sancia culpatur quia Theodorum non damnavit, cognoscens quantus adhuc a quanto viro de perfectione laudatus est, id est novellus a Gregorio Nazianzeno, ita ut intellecta excessisse dicerctur ætatem, supra juventurem suam sublimitate sapientice constitutus? Quodque magis gratum est ae jucupduw, cum scientia osset excelsus, tantam humilitatom ac reverentiam exhibuit patribus, ut hæç si benedictio pro talibus meritis a Gregorio redderetur, per quam tales haberet filios qualem se patrihus exhibebat. Quam benedictionem si religiose as pie illa synodus non credidit esse frustratam, ideirco velut impia et profana frustratur. Sed ad aliam a transidem beatus Gregorius longa quoque ægritudine labo-

A Αγάπης συμβόλοις ήδόμεθα. Sic enim legendum videtur, non συμδούλοις. Apud Gregorium epist. 219, et nuw hoc loco describitur 20 cum duabus sequentibus, simplicem titulum habent : Θιοδώρφ. At epistola 225 pleniarea : Θεοδώρω έπισχόπω Τυάνων, Theodoto episcopo Tyanorum; ad quem pertinere omnes conjectura est, de qua mox dicam.

b Ea est apud Gregorium numero 83, quæ in

Græcis exemplaribus 'Δνωνύμω, sed in Latinis recto in-cripta e 1, Theodoro episcopo Tyanensi. Quare fallitur Facundus, qui ad Mopsuestenum scriptam putavit. Scripta est enim ad metropolitanum eius

quid him syncitus culpatir, si reverita est anathe. A raret, et ob hoc se causareflir un s Ecclesia: same ferre non poese, neque Apolinarianis gregem Dei vastantibus, pro eadem gemina debilitate resistere, episcapatos curam depositurus, et relicta sua civitate cum monachis in rure victurus, ubi etiam defunctus est, Theodorum toto Oriente in defensionem et visitationem ejusdem Ecclesiæ suæ delegit; non aliud capat ifflam provinciam habere testificans, cujus flagit ret auxilium. Sie enim ei iterum scribit : « Tempus mihi est illud Scripturæ dicere, Ad quem vociferabor vim patiens? quis mihi porrigat manum oppresso? ad-quent pondus Ecclesia: transeat tam male jacentis ac dissolutæ? Testificor coram Deo et electis angelis, quoniam non justa patitur Dei grex sine pastore degens, et sine visitatore propter torporem nostrum. Me enim ægritude detinet, et cithus abduzit ab ecclesia, nune omnino extrema sperantem a, et amplius rebus ipsis afflictum. Si quidem aliud caput haberet provincia, ad illud oposteret clamare et contestari. Tua vere reverentia superposita, ad te attendere necesse est. Guram habeas tuæ Ecclesiæ quovis modo, et non cam despicias indigne agentem. Ut enim alia prætermittam, qualia nunc insurgentes Apolinarizni aliqua quidem fecerunt, alia vero minantur, a dominis meis et compresbyteris disces, Eulalio coepiscopo et Eleusio, ques impendio ad tuam reverentiam misimus. Et hac comprimere non est nostra atatis, sed tuze prudentize tuzeque virtutis : queniam tibi cum aliis facultatem donavit Deus ad communem defensionem Ecclesiæ. Si autem hæc dicens et scribens miliariter ware pro te) qualem te demonstraris i pa- C non audiar, quod restat solum hoc fiet, publice pricdicare omnibus et notum facere, quia episcopo indiget Ecclesia, ne propter meam infirmitatem tundatur . De cælero vos videritis. > O quam fortia sunt et invicta justerum merita, elementissime imperator, que tanto cortius et evidentius estenduntur superari non posse, quanto studiosius et vehementius fuerint impetita ! Nam quotusquisque scire posset aut quærere tot inexpugnabilia pro sententia Patrum qui Ghalcedona convenerant, testimonia, nisi prevocaret adversitas? Et ideo non solum patienter, verum etiam gratanter suscipjonda milni videtur. Nam clariorem semper efficit sanctorum justitiam, dum obscurare contendit. An non amplius illorum Patrum justitia declaratur, cum ostenduntur Joannis Coneamus epistolam b. Namque cum ætate confectus D stantinopolitani et Gregorii Naz anzeni testimonio credidisse magis, quam corum qui volchant quadam

> provinciæ in qua erat Nazianzus, ut epistolæ verba declarant. Εί μέν σύν, inquit, άλλην τοιά κεφαλήν είχεν η έπαρχία, πρός έπείνην έδει βοάν και διαμαρτύρασθαι. τής δί σής εύλαβείας ύπερκειμίνης, πρός σε βλέπειν έν-γxx:ov. At Nazianzus oppidum fuit Cappadociz II. cujus metropolis Tyana. Hierocles in Synecdomo. Επαρχία Καππαδοχίας β΄. ύπὸ ἡγεμόνα. πόλεις κ΄. Τύανα, Φαυστινούπολες, Κύδιστρα, Ναζιανζός, Σάσιμα, etc. Ad Theodorum ergo Tyanensem pertinet epistola, ut Justinianus quoque in Edicto et synodus y observant, contra eos qui ad Mopsuestenum referebant.

<sup>1</sup> Cod. Veron., demonstras.

<sup>\*</sup> Idem c.d., aliam ejus.

<sup>1</sup> Idem cod., spirant m.

Idem cod., lædatur.

Theodori capitale condemnari, occasionem facientes. A judicium synodi Chalcodomenski daffinare Theodorum. signt beatus Cyrillus ait, contrario dogmati que tenebantur? Non orgo dammabile judicetur non dammasse The dorum, quem singulars totius caput A Gregorius jadicavit, et cui gregem Bei suo regimini creditum dereliquit. Gregorius manum silvi ejus porrigi adversus hareticos Apollinarianos flagitavit, testificans coram Dec et electis angelis, quod se agritadinis torpore detento, Christi grex visitationis ejus indigeret auxilie, et talis que a culpa est? Synodus eum non condempat, et hine putatur farretica. Ilia Theodoro prudentiam deputavit atque virtuteus, et nec levis inde querimonia commovetur: et Chaîcedonensi concilio, papar! \* quod ei non ascripsit improdentiam, tanta invidia suscitatur. Sed nunquid et Gregorius Nasianzenus, et Joannes Constantinopolitanus, et alii quos B memoravimus ac memoraturi sumus, Patres Nestoriano morbo dicentur obsessi, quia non solum Theodorum non abdicant, verum etiam prohibent abdicari? aut et ipsos novo nomine et bacteaus inaudito Theoderianos quisquam vocare prasumet? Quod si nullus hoc audet, cur alies qui tenentes eorem catholicam fidem sementiamque servantes, non audent in præ-

- 1 Cod. Veron., totius provincie caput.
- 1 idem cod , et absque cuipa est.

Theodorianes vecant, at hac contumelia memoratam synodum, ubi cum laudes ejus recitarentur damnatus non est, simul injurient? Si de réligione se fide Morum est dubhatio, requirantur; si de causa condemnandi Theodori, manifesta est Patrum sententia quam sequenter. Nunquid enim, qui consentire nokierit novis præsumptionibus, novum debet nomen accipere? Non autem turpe est, quod cum tantis Patribus sustinemus : nam sicut laudari contra illorum sententiam criminosum est, ita com els criminari laudabile. Cognoscentes autem quod magna synodus in causa Mopsuesteni Theodori non sine istis Eccle. sise luminibus accusetur, nullis Eutychianorum calumniis turbari debemus, sed potius ipsorum eos auctoritate confundere. Et ideo commemoratis horum venerabilium Patrum testimoniis, qui eidem Theodoro sunt attestati dum viveret, ad' amborum quoque testimonia transcamus, qui simfliter ejus memoriam, postquam excessit e vita, magnis et mulus sunt laudibus prosecuti. İgitur præsenti libro terminum damus, ut intentio legentis ab alio innovetur expedio.

3 Idem cod., propter quod ei, étc.

# LIBER OCTAVUS.

## CAPUT PRIMUM.

Quo! Joann's Antiocheni et Orientalium testimonia Theodoro Mepsuesteno culpantur.

Accipe, screnissime imperator, quantis adbuc testimoniis sanctorum et venerabilium Patrum synodus Chalcedonensis nec contradixisse culpatur, a quibus Mopsuestenus Theodorus, etiam defunctus, multo amplius quam in epistola venerabilis Ibæ laudatus est. Unde prius ad illas epistolas sancti Joannis Antiocheni et orientalis concilii, sicut libro secundo promisimus, revertamur. Beatus enim Proclus synodicas in Orientem litteras miserat, conscripto ad Armenios tomo, quem, sicut jam docuimus, orientalis synodus approbavit. In cujus legationis occasionem tentaverunt quidam subrepere, ut aliqua ex dictis antiquorum Ecclesiæ doctorum excerpta, præpositis etiam eorum nominibus anathemati subde- D rentur 4. Tali ergo ausu commota synodus Orientis. quoniam putaverat hoc ab eodem beato Proclo mandatum, postquam directum sibi tomum se approbasse respondit, illa etiam quæ secundo libro memoravimus, et alia multa quæ tunc intermissa memorare disponimus, ei pro Theodoro scribeus ait: « Nimis nostræ animæ vulneratæ sunt, duia non so-

\* Miserant ad Proclum per legatos episcopi Armeniæ ac Persidis capitula quædam excerpta ex scriptis Theodori, ut ejus auctoritate damnarentur, cum ils qui in Syria et Cilicia eadem sentire dicebanter. Onæ Proclus tomo suo ad Armenios subdita cum missee ad Orientales, illi Theodorum danmari

1 Cod. Veron. proximus.

lum non viventes tales calumnias ab his qui conturbare volunt Ecclésias continue sustinemus: sed et antiqui Patres plurimi consuna iis scripscrint que in C qui bene de vita profectus est beatus Theodorus, et qui quinque et quadraginta annis clare in doctrina præfulsit, et omnem hæresenr expugnavit, et nullam alicubi detrectationem ab orthodoxis in vita suscipiens, post longi temporis hinc discessum, et post multa certamina, et post decem millia libros adversus errores conscriptos, et posteaquam in conspecta sacerdotum et imperatorum et populorum probatus est, perichitatur que harreticorum sustinere, et ill:s primus i prædicari. Et adjiciunt quæ intermissa fuerant, dicentes: Hac a nos confusione et turbis compleverant, non autem nos solum, sed et Christianos populos, qui hæc cognoscentes nullatenus sine turba ecclesiasticas celebrationes impleri permittunt, sed adversum nos seditiones faciunt, nec usque ad auditum passi suscipere quod adversus dormientes patres meditabantur anathema, et decem millia adversus nos ma'a minantur, si quid ab aliquo fuerit tale præsumptum. Sciat autem et hoc tua sanctitas, quia scripturas antiquorum doctorum Ecclesiæ requirentes, decem millia talia et his similia invenimus, qualia quidam malo more ex libris beati Theodori colligentes, et corpus reliquum abscidentes, tum obtulerunt sanctitati. Etenim apud magnum non ferentes, his ad Proclum, et aliis ad Cyrillum aliosque litteris obstiterunt. Qua de re, totaque de Theodori anathemate controversia, nulta fuse in actione 5 synodi v, et apud Liberatum cap. 10 Breviarii.

¹ Idem cod., Hæc.

stolorum primum Antiochenæ sedis ordinavit Ecclesiam, et apud beatissimum Eustachium, qui sanctorum Patrum qui apud Niezam congregati sunt, primus existens fideus orthodoxam confirmavit, et apud sanctissimum et beatissimum Athamsium, qui millia millium certaminum pro evangelicis dogma. tibus passus est; ad hæc autem, et apud Basilium, et utzumque Gregorium, qui ejusdem sententize fuerunt, et apud beatissimum Flavianum, Diodorum et Josephem, qui clara luminaria Orientis fuerunt totius; rursum autem et apud beatissimum Ambrosium, qui omnes partes llesperias illustravit; et apud beatissimum Amphilochium probatissimum docterem, nec non et apud beatum Atticum tuum patrem, ramus, consona decerptis his capitulis invenimus. Quibus anathematizatis, necesse est et ea quæ a prædictis Patribus sunt dicta complecti. Et quis de catero nostris adsit doctrinis, in sic admirabilibus et famosissimis viris post mortem damnatis? Non nostrum est ergo, gloriosis corum qui pracesserunt opinionibus insultare, neque judicare eos qui bonora e defuncti sunt, sed solius judicis vivorum et mortuorum. > Hic doceri ab Eutychianis vellem, quid sancta synodus Chalcedonensis debuerit observare, cum apud eum i in epistola venerabilis Ibæ recitarentur laudes Theodori, ab orientalibus Patribus, ut de Joanne Constantinopolitano et de Grezerio Nazianzeno taceam, præcenio multo majore laudati. Nunquid eam juste pro laude Theodori condem- C. naret, hac epistola Orientalium non damuata, in qua confirmatum est unum ex Trinitate pro pobis crucifixum? aut nunquid juste possit solum condemnare Theodorum, absque Ignatio et Eustachio, et Athanasio et Basilio, et utroque Gregorio, et Flaviano, et Diodoro, et Joanne, et Ambrosio, et Amphilochio, et Attico, et aliis decem millibus; si, ut Joannes Antiochenus et omnes orientales episcopi dicunt, in eorum dictis consona certis 2 quibusdam Theodori capitulis inveniuntur? Quod si non inveniuntur, et isti cohibentes Theodoro nos fallere voluerunt: nunquid etiam sic juste posset Chalcedonensis synodus solum condemnare Theodorum absque Joanne Antiocheno et omnibus orientalibus episcopis, qui ermartyrem, qui secundum post Petrum apostolum Antiochenæ sedis ordinavit Ecclesiam, et cæteros gloriosissimos Patres quos commemoraverunt, con-

· Procli epistolæ ad Joannem cum tomo missæ fragmentum vidimus lib. 11. Hæc alterius sunt epistolæ quam Joanni rescripsit, cum ejus ad superiores litteras responsum expostulationemque de Theodori capitulis accepisset. Ex his ergo liquet, Procli consilium fuisse, quod et Cyrillus satagebat, ut

martyrom ignatium, qui secundus post Petrum apo- A sona Theodoro sapuisse orimidati sunt? Nam si epistola lbæ impia jedicatur, quod ejus leves suspiciones de beate Cyrillo contineat, nedum Joannes Antiochenus et omnes orientales episcopi, majoris incomparabiliter impletatis arguendi feerant, qui sedulo tractatu in concilium congregati, tantos ac tales Patres nominative criminantes, et alies ut dixit a decem millia, consona Theodoro, quem isti dicunt hacreticum, scripsisse finxerunt. Qui 5 Theodorus Mopsuestenus aliter a synode Chalcedonensi juste damnari non posset, nisi aut cum ignatio martyre, et cæteris cum co commemoratis gloriosissimis Patribus, si consona decretis quibusdam ejus capitulis conscripserunt; aut cum Joanne Antiocheno et ournibus orientalibus episcopis, si eos consona Theoet apud alios decem millia, ut non singulos percur- B doro scripsisse mentiti sunt. Verum nec illud omittendum, quod ipsos quoque orientales Patres abeque Proclo Constantinopulitano juste damnare non posset. Si enim illi scribentes ei mentiti sunt lunatium martyrem et alios cum eo commemoratos Patres, similia scripsisse Theodore, qui nune ut hæreticus accusatur; tacere subdole perniciosa simulatione non debuit, magis autem cum magna detestatione continuo refragari, quoniam quæ dicerent, vera non essent : maxime quia non levi et transitorio verbo. sed sententia synodica, omnium Orientalium \* subscriptione firmata, tan is beatis Patribus advertebat In Ecclesiæ præjudicium horribile crimen affigi. Quæ cum ita sint, desinant magnam synodum criminari. quod Theodorum non dannavit : quem vel sine martyre Ignatio, et Fustachio, et Athanasio, et Basilio, et utroque Gregorio, et cæteris similiter numeratis, vel sine Joanne Antiocheno et orientali concilio, et Proclo Constantinopolitano, juste damnare non potuit. Sed prius dicant cum quibus horum prius . Theodorus condemnari debuerit, et ita demum negligentism vel cohibentiam synodi Chalcedonensis accusent.

## CAPUT II.

Owod falso dicatur Proclus Theodori nomen perstrinxisse, cum ex ejus scriptis id aperte refellatur.

Sane videamus quid etiam beatus Proclus, scribente sibi Joanne Antiocheno et synodo orientali, rescripserit, ut appareat quam sit impudens hæretirordus ejusdem Theodori cohibentes, Ignatium D corum falsitas, quorum fautoribus catholicos credere non oportuit, fingentibus quod idem sanctus Proclus, prædicto Joanni Antiocheno a scribens, Theodorum male nominaverit, et dixerit subdidisse tomo

> Theodori nomini, propter Orientalium offensionem, parceretur, unde et in capitulis Theodori nomen suppresserat, prava tamen ejus dogmata daninareutur. Sed Orientalibus ne hoc quidem persuaderi

<sup>1</sup> Cod. Veron., apud eam.

Idem cod., decerptis. Idem cod., dixer unt.

Idem cod., nunc dicunt.

Idem cod., Igitur loco qui.

Idem cod., decerptis.

<sup>1</sup> Idem cod., ipsorum Orientalium. In codem cod. deest to prius.

quem misit Armeniis, Judaicæ impietatis plena ejus- A cerdotts Joannis : post subscriptionem autem tomi, dem Theodori capitula, ut sub anathemate damnarentur. Qui Proclus conquerenti et contradicenti memorato Joanni Antiocheno et ejus synodo ita respondit : « Quando enim ego scripsi tuæ sanctitati oportere aut Theodorum, aut alios quosdam qui pridem defuncti sunt, anathemati subdi, aut nominatim alicujus fieri i mentionem? Sed puto, sicut et lpsæ litteræ ad tuam sanctitatem directæ clamant, nihil difficile vel pravum epistola continet; sed quia oportet omni suspicione liberari, et detrahentium ora consuere, ex hoc quod in tomo directo subscripsi, et illa capitula quæ subjecta sunt repuli, ut pote subtilitatem non habentia pietatis. Neque autem de Theodoro, neque de alio quoquam, qui jam defuncti sunt, scripsi tibi, Deo amantissime, aut ut anathema- B tizctur, aut abd cetur. Sed neque charissimus Theodorus, qui a nobis directus est, diaconus talia mandata percepit. > Et ea evidentissima negatione beati Procli necdum confunduntur bæretici vel fautores corum; sed audent adhuc dicere quod Theodorum Mopsuestenum post mortem male nominaverit, eumque velut hæreticum impietatis arguerit, cum ille reclamet quod non solum Theodorum, verum nee alium quemquam ex his qui jam defuncti sucrant anathematizari aut abdicari quæsierit, aut nominatim alicujus fecerit mentionem. Absit hoc a conscientia Procli, ut ex mala diffamitione venerabilium nominum et divulgata vituperatione defunctorum in pace Ecclesia sacerdotum, puerilem gloriam peteret. Negat ergo se nominatim alicujus fecisse mentionem; et non solum testari, verum et contra surdita:em contentiosorum clamare dicit litteras suas, quod nibil pravum contineant : pravum utique esse definiens, quod quæsiisse falso putabatur, ut contra Ecclesi:e morem post mortem damparentur episcopi nunquam in vita sua culpati. Scribit autem etiam Maximo 2, uni ex duobus per quos, ut dictum est, synodicam epistolam miserat orientalibus episcopis, dicens : « Memor est tua reverentia, quando ad sauctissimum Antiochenum episcopum 2 tibi litteras injungeban, quia omnia cum ejus admonui voluntate Geri oportere; et nihil ad confusionem vel tumultom Beclesiarum pacem habentium agi, sed tomum quidem subscribi, capitula autem subdita sine nomine, hee tanquam non frabentia subtilitatem pietatis averti et abdicari. Quomodo igitur per litteras didici parme quia Théodori Mopsuesteni et aliorum quorumdama momina præposita sunt capitulis ad anathematizandum, eum illi ad Deum jam migraverint, et eos qui jam vitam reliquerunt supervacuum est injuriari post moriem, quos nec vivos aliquando culpavimus? Rogo ergo, festina sicut filius exquirere 4, sed omnia permittere auctoritati ejusdem reverentis-imi consa-

et post abjectionem capitulorum, quæ cujus sint ignoramus, continuo præpara diaconum Theodorum veuire ad regiam civitatem, quarenus tempestate et tumultu non impleantur ecclesiss urbis sanctissima, et donetis aliquid desiderio impii Nestorii, qui se putat multos habere similia sapientes. , Hic quemadmodum perspiels, imperator, non ex ductu ratiocinationis nostræ colligitur, sed ipsis beati Proeliverbis evidentissime demonstratur, quoniam si Chalcedonensis quoque synodus, ut quidam fecerunt, epistelam venerabilis liber pro laude Theodori tanquam Nusterio similia sapientis abjiceret; hinc potius, sicut diximus atque probavimus, excususse Nestorium videretur, et donasse aliquid desiderio Nestorianorum, qui se putant multos habere similia sapientes. Intellexit itaque vir sapientissimus \* Proclus, quod domini sapientes intelligere nolucrunt, quonium Monsuesteno Theodoro, cum aliis quibusdam, quorum nomina capitulis neuclo quibus anathematinanda proposita fuerant', condemnato, expostulare Nestorius posset, et dicere, Quomodo velut inventor nova doctrina ab Ecclesia sum depulsus, cum Theodorus vir doctissimus, et a doctissimis Patribus prædicatus, atque alii qui sicut ille sine querela in Ecclesiæ pace defuncti sunt, eatlem sapuisse dicantur? Vos ergo potius dicendi estis novi dogmatis inventores, qui ab corum doctrina desciscitis, quos Ecclesia semper habuit honoratos. Nam ego etiam vestro testimonio catholicus probor : si enim ea doceo, quæ Mopsuestenus Theodorus et alli captaret, atque inde videri doctus aut religiosus ap- C in Ecclesia docuerunt, ipsorum vero doctrina vel a sanctis Patribus laudata est, vel quod interim certum est, per omne quo vixerunt tempus a nullo inveniur esse culpata, inculpabilis est etiam mea doctrina. Quod si hæc ratio non mea, sed viri prudentissimi atque sanctissimi Procli, n.odo contemnitur, quam hactenus Ecclesia custodiens in pace degebat; cur quæso de aliorum nominibus tacetur, quæ illo tempore simul præposita fuerant capitulis ad anathematizandum? cur, putamus, illis pariter accusatis nune parcitur, et solus in hac condemnatione Mopsuestenus Theodorus nominatur? Estne aliud quod hic intelligere vel suspicari possimus, nisi quia solus in epistola venerabilis lbæ laudatus est, quam synodus Chalcedonensis orthodoxam judicavit? Porro vir D sapiens Proclus hunc Theodorum non est ausus injuriari post mortem, quoniam hoc nec Christiana pietas admittebat; nec habuit quod respondere posset, si ei diceretur : Cur Judaicæ impietatis accusas, et condemnare quæris mortuum, quem cum viveret palam in Ecclesia docentem nunquam arguere præsumpsisti? Nam si condemnandus videretur velut hæreticus, viventem admoneri a te prius oportuit, cum ant interpretari semetipsum posset in his in quibus offenderis, et meliorem accipere vel reddere

3 Idem cod., archiepiscopum.

ldem cod., prudentissimus Proclus.

Lod. Veron., feci.

<sup>2</sup> Idem cod., Nazimo diacono. Maximum eundem vocat disconum Facundus etiam infra col. 728.

<sup>\*</sup> Idem cod., sicut filius patri obediens nihil amplius exauirere.

nari. Nunc autem nibil aliud agis, nisi ut intermi-· habile scandalum posteris derelinquas, aut aliis sequentibus antiquorum Patrum sententiam qui enm laudaverunt, aliis vero tuam, qui eum prasumis acentare post mortem, magnis litibus semper Ecclesia quatiatur. Hac ita perspicua cunctis ratione ducebatur vir bonus et sapiens Proclus, ut neque de Theo-- doro, sicut bæretici finguat, neque de alio quoquam in Ecclesie pace defuncto, mali aliquid scriberet. Propter quod increpans soum diaconum, dicit quod nihil ad confusionem et tumultum Ecclesiarum pacem habentium ei agendum injunxerit. Unde non solum Theodori Mopsuesteni et aliorum quorumdam -nomina capitulis nescio quibus presposita fuisse cul--pavit, verum etiam confitetur ignorare cujus essent. .Quomodo autem sancta synodus ex epistol i lbæ, Theodori laudem advertens, eunidem Ibam compelleret ipsum anathematizare Theodorum, cum sciret non solum pro illo, sed pro omnibus qui jam vitam inculpati reliquerant, sancti Prochi sententia cujus dectrinam tenuit, definitum quod supervacuum esset ees injuriari post mortem?

## CAPUT III.

Quod apnodus Orientis ad Theodosium imperatorem et Theodosius ad synodum, de non condemnando Theodore scripserint.

Sed nunc ad aliam partem illius epistolæ revertamur, a prædicta synodo Orientis imperatori scriptæ Theodosio , quam in secundo libro memorare opportunum minime judicantes, distu'eramus in subsequentibus explicandam. Cum igitur endem orientalis synodus imperatori Theodosio adversus illos qui volebant quædam Theodori capitula condemnari, post multa de ipso Theodoro diceret, quod non a sacerdotibus tantummodo, sed a sacratissimo ejus avo, ter beato et a Deo imperii sceptra sumente Theodosio, singularis est habitus, tanquam Flaviani magni Antiochensium sanciæ Dei Ecclesiæ pontificis amantissimus discipulus, et beati Joannis Constantinopofitani condiscipulus, hoc etlam addidit atque ait : e Si aufem quidquani, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in ejus vel aliorum litteris, huc retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit linem, his præclaram gloriam dedicamus, et non ex illis cos judicamus de quibus aliqui atrociter eos accusant. Impossibile enim est, cum homines sint qui in Ecclesia docent, ut calumniantium vituperationes effugiant. Et quid de Ecclesia doctoribus dicimus? quoniam et igsa sancta Evangelia multi bæreticorum ad svam recipiunt voluntatem, divina dicta vertentes, et in multas partes corpus Ecclesise discindentes. llæe in brevi pietatem vestram nos omnes episcopi oni in Antiochiam Dei sumus gratia congregati docuimus. > Et post hæc, cum multos et antiquos do-

A De hac Joannis synodique Orientis epistola ad Theodosium dictum est lib. ii. Ea enim est quam in allocutione ad Marcianum laudat synodus Chalcedo-

cationem, aut merito suo pro sua obstinatione dam- A ctores Ecclesiæ nominatim commemorarent, sicut etiam Proclo scribentes episcopo secerant, perhibentes eos similia docuisse Theodoro, ad ultimum dicunt : c Arbitramur autem etiam ipsi pio imperio esse inutile, dum homines huc atque illuc jactari coguntur, nec quiescere ab hac importuna hominam inquietudine. Stent ergo causa deposcimus tempestatis, et tranquillitatem Dei Ecclesiis disponi præcipite. > Nihil, quantum æstimo, religiose princeps, agendum nobis apud vestram mansuetudinem reliquerat sancta hæc orientalium synodus sacerdotum. Quod enim non solum Ecclesiarum paci, verum et ipsi imperio vestro inutile sit, ut videlicet homines huc atque illuc jactari cogantur, nec quiescere permittatur, illi caute i dixerunt : sed actum est, ut B hæc vobis serius innotescerent, dum qui potuerunt hoc sacere noluerunt, et qui voluerunt, ne sacerent ab eis oppressi sunt. Nam quis Christianus horum magnæ auctoritati, quis prudens horum consultæ rationi non cederet? Denique ecriptis corum instructus etiam Theodosius imperator, sancti avi sui Theodosii secutus est in Theodoro Mopsuestano judicium, et salubria eorum decreta et monita non sprevit, aut distulit in effectum ducere, sicut in!erius ostendemus. Et non cadem tunc suerat causa Mopsuesteni Theodori: nec in præjudicium magnæ synodi, sicut nunc, damnari quærebatur cum suis dogmatibus, nec cogebatur quisquam anathematizare ens qui anathema ei non dicerent. Quid autem, quasi novum vel hæreticum, synodus Chalcedonens s in epistola venerabilis Ibæ damnaret, quod Theodorus, a tantis Patribus prædicatus, et ab imperature Theodosio majore, a Deo imperii sceptra sumente, singularis habitus, etiam ab ipso Iba laudatus est? Neque enim parvi pendere sancta synedus debuit beati quoque imperatoris illius judicium, cui tantum ab Ecclesia tribuenda fuit auctoritas, quantum sibi ille nihil auctoritatis unquam contra Ecclesiam vindicavit. Proinde queso te, clementissime imperator, et obsecro pro reverentia quam Christo Deo et ejusacerdotibus debes, ut exhortationem sanctorum Patrum tuorum obedienter accipias. Tibi enim modo loquantur, tibi suadent isti omnes antiqui orientales episcopi. Tibi nunc dicunt, quod Theodosio minori aliquando dixerunt : « Si autem quidquam, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in Theodori episcopi vel aliorum litteris, hoc retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his præletam gloriam dedicamus, et non ex illis eos judicamus, de quibus aliqui atrociter cos accusant. Impossibile enim est, cum homines sint qui in Ecclesia docent, ut calumniantium vituperationes effugiant. Et quid de Ecclesiæ doctoribus dicimus, quando et ipsa sancta Evangelia multi hæreticorum ad suam recipiunt vonensis. Ό σορός, inquit, της Άντιαχίων Ίωάννης, της έωας εχ μιάς γλώττης τῷ τῆς οἰκουμένης σχοπτραδείπουτε την ομολογίαν έξέπεμψε...

<sup>1</sup> Cod. Veron., ante.

corpus Ecclesiæ discindentes? > Exaudi itaque, religiose princeps, exaudi, precamur, hortantes te salubriter, patres tuos, si cupis ut eos pro te orantes Christus exaudiat. Grave est enim, ut quos olim præsentes in corpore, et peregrinantes a Domino, Theodosius miner recepit, modo peregrinantes a corpore, et præsentes ad Deum Justinianus abjiciat in zelo fidei prædicatus. Et Theodosius nullius obedientis in hac causa imperatoris invitabatur exemplo: tu autem quod sequaris habes. Et Theodosius utilitatem ipsius obedientiæ nondum erat expertus; tu autem rerum exitu cognovisti quomodo ejus interdictione sedata fuerit illa tempestas. Incomparabiliter itaque utilius tu respondes, clementissime imperator, exspectationi totius Ecclesia, quam ille re- B spendit : quoniam incomparabiliter major est nunc causa non condemnandi Theodorum quam illis temparibus fuit. Si enim Joannes Antiochemus, et omnes orientales episcopi quos memoravimus, sive Domnus a que Antiochenus, ex cujus epistola quædam 1 memoraturi sumus, possunt aliquibus videri pro solo Theodoro certasse; nos autem, qui timemus anathematizare Theodorum et omnes qui ei non dicunt anathema, non pro solo Theodoro nee pro solo Chalcedonensi concilio, ubi cum postea laudes ejus recitarentur damnatus non est, verum eliam pro ipcorum Joannis et Domni Antiochenorum, et omnium orientalium sacerdotum, et beati Procli damnatione eertamus, qui non tantum ei anathema non dixerunt, sed nos quoque dicere vetuerunt : quid ergo Theodosius minor adeunte se etiam prædicto beato Proclo responderit, quo utilius vos respondere possitis. insinuare debemus. Imperatores Cæsares, Theodosius et Valentinianus, victores, triumphatores, piissimi, semper Augg., Deo amatori Joanni archiepiscopo et synodo cum eo in Antiochia congregatæ. Turham arque tumultum qui evenit in Oriente ", nostrum cognovit imperium per religiosissimum et sanctissimum Patrem nostrum et episcopum Proclum. Queniam ergo pro quiete et pace omnium providemus, præcipue autem pro fide catholica, quae nostrum quoque custodit imperium, vestræ scribimus sanctitati, quatenus pacem obtineatis, et nulipm verbum intendatis eorum qui volunt contra salutem propriam

Tempestas proxime dicta est in synodica Orientalium; sed Theodosius a Proclo de illa sibi suggestum ait. Turbabat autem Orientales, ut est in epistola Cyrilli ad Proclum, quod vir nobilis et defunctus in communione Ecclesiarum anathematizaretur. liec itaque est quod rescripto suo nunc vetat Theodosius, ne quis cos lacessat qui in Ecclesiæ pace defuncti sunt. Quo fit, ut suspectum sit Theodori nomen, quod in Theodosii edicto de damnatiene Nestorii adjectum legitur act. 5 synodi v, cum in Ephesina et in codicibus non legatur.

1 Cod. Veron., quædam nihilominus.

\* Hæc Joannis Antiocheni epistola exstat Latine tantum inter epistolas Gyrilli Alexandrini, Opp. tom. V, part. 11, pag. 192.

luntatem, divina dicta vertentes, et in multas partes A religionem sanctissimam conturbare. Intentio etenim nostræ divinitatis illa est, ut omnes homines cum quiete degant : præcipue autem sanctæ Dei Ecclesiæ, per quas et nos salvamur, et nostrum pollet imperium. Hac itaque voce quieti Ecclesiæ providentes nos aliquid de vobis utilius a, nisi ut quoque cum omni statuatis Ecclesia, ne quis adversus eos qui in ejus pace defuncti sunt, quidquam de cætero tale præsumat.

#### CAPUT IV.

Quod synodus eadem Orientis ad Lyrillum etiam de non damnando Theodoro scripserit.

Adjiciam vero et aliam sæpe dicti sancti Joonnis Antiocheni et synodi ejus epistolam ad beatum ettam Cyrillum b pro non condemnandis dietis Theodori scriptam. c Deo amabili et sauctissimo episcopo Cyrillo Joannes Antiochize, et qui cum eo Deo amabiles episcopi convenientes ex unaquaque provincia quæ in Oriente est Dei gratia, in civitatem amabilem Christo Antiochiam, propter litteras sanctissimi episcopi domni Procli. > Et infra, loquentes de ipsis qui, ut dictum est, volebant importune quedam de Theodori libris excerpta capitula condemnari, sie inquiunt : « Nunc autem iidem ipsi, velut ex somns exsurgentes, perrexerunt ad regiam civitatem, et cam perturbantes, ecclesiasticam pacem, quantum in ipsis est, turbaverunt. Sanctissime enim episcopo Proclo tomum recte revera et pie habentem, quem ad Armenios scripsit, nobis destinante, et nostrum quærente consensum, omnia facta sunt a nobis, et ia nullo minus secimus. Erat autem et hoc in præsenti tempore supervacuum, propterea quod jam Dei gravia omnes ubique unum et eumdem custodiunt pium intellectum. Solent enim aliquoties res quæ quasi necessariæ videntur, nisi opportune flant, augmentum perturbationis accipere. Aliud etiam malum est in istorum festinatione manibus extensis \*\* c, et alter tomus excerpta quædam habens beati Theodori qui suit Mopsuestiæ episcopus, et ea quæ ille in diversia libris dixisse videtar, volentes eis anathema inferre. Propter boc petimus ut mentem tuam nobis applices studiosius quam in aliis rebus, et dignare considerare malum opus hoc esse, nisi ex communi sententia illud exstinguere labores. Dedit enim tibi Deus super velle etiam posse, ut in cominune omnes

- b De hac Cyrillus ipse in eadem ad Proclum epistola quæ Latine tantum exstat in quinta synodo: Nunc vero, inquit, sicut scripsit ad me dominus meus sanctissimus episcopus Antiochiæ Joannes, instium apud ipsos alterius tempestatis surrexit; et plurimus est timor, ut forsitan quidam instabiles ad priora revertantur. Hæc vero tertia est earum quas propter capitula Procli tomo subdita, pro Theodoro scripsisse Joannem lib. 11 adnotatum est ex Breviario Liberati.
  - · Videtur bic aliquid deesse.
- 1 Idem cod., utilius exspectamus. Est autem hae utilius nisi, etc.
- \*\* Idem hiatus occurrit ibidem (Opp. Cyrilli), pag.

juves . Sunt in illo tomo quadam incerta, et aliter A bus contingere solet : quod non scienti tantum hac guam dicta sunt intelligi valentia, confitemur hoc etiam nos : plurima vero eorum aperta videmus, et sine aliqua ambiguitate reeta. Sed illis que potantur obscura, similia multa et a plusimis anterioribus eins et gloriosis Patribus dieta invenimus; et periculum hing pendet non leve, ne in istis etiam illorum \*\* solvamus, ejus viri, reprobantes dieta qui in episcopatu quidem defunctus, agonibus autem adversus Arianos 1 et alios hæreticos, decem millibus per omnem suam vitam ubique deceratos est. Quod si flat, multa etiam ab aliis sanctis Patribus, aperte dicta retractaturi sumus et reprobaturi. Excerptis enim istis simiha quædam invenimus apiid ter beatum et nobilem Athanasium, quædam etiam apud que; multa vero et apud Amphilochium sæpius dicta, non parva vero et apud communem Patrem beatum Theophilum. Sunt enim quæ etiam tua sanctitas ita confitetur, et enmdem de illis habes intellectum. Ouædam etiam ab ipso amabili \*\*\* Deo Proclo in eodem ipso temo quem ad Armenios misit, quo multis sensibus istis decerptis concurrit. Et dies nos desieiet percurrentes beatum Eustachium Antiochiæ \*\*\*\* eivitatis episcopum, qui fuit pro recta side in Niezeno concilio, et magoze famæ Alexandriæ vestræ 2; sed etiam post illos sanctissimos episcopos, Meletium, Flavianum, a quibus plura istis concordantia dieta sunt. Quid jam dicam de his qui in Occidente secundum doctrinam et eamdem confessionem de-Intende itaque, rogo, ad quod præcipitium nos impellant, qui ad nullam utilitatem erbis contendunt. Quid non hinc læsionis vel corruptionis et confusionis plenum generetur, si aperiamus januam his qui dieta \* transcuntium Patrum evertere \* ? quale damnum non apertum erit dicta non solum refutare, sed etiam anathematizare? Ut enim aliud alicui placeat, aliud non, in aliquorum dictis, sive antiquorum, sive posteriorum, sive non nostrorum , alia ratio est. Ut autem et anathema eis imponatur, arbitramur audax et asperum apparere, etsi personæ cum dictis non anathematizentur. Quis enim nostrum speret quod alium opossit movere, aut quid horum non prabeat occasionem semper ut populi pertur-

dicimus, sed eliam plus omnibus considerare valenti magnitudinem bujus absurditatis. Quid autem nen præbeamus ex hoc desiderabile Nestorii defensoribus? Quis enim eum non honorabit, si cum isto et aliis qui in episcopatu vitam deposuerunt, simul anathematizetur \*? aut ubi ejus opinio per hoc non accipiat incrementum? Quis autem deceptorum hominum, de istis occasionem assumens, non confessovem vocaverit, veluti propter illum passum qua passus est , quæ etiam illi qui in Ecclesia fulserunt passi sunt? Quis autem mentem habentium nescit quia ea que dure a beato Theodoro dicta sunt, necessivate compulsus dixit? Proponebat enim eum totas in commune Oriens inter cos qui ante nos fuebeatum Basikium, queedam apud Gregorium utrum- B runt, sicut virtutem multam doctrinæ habentem adversus hæreses, contra quas pugnans et dimicans multa quadam divisione usus est, non ex pravo intellecta venions, sed efficacius adversus hæreticos ille modo uti judicans : neque unitatem summam ignorans vel negans, absit, pleni enim hujusmodi sunt omnes eius libri, sed naturarum proprietates amplius dividens, sicut ei pugna quam adversus hæreticos habait, faciendum dictabat, floc et tua religiositas dispensavit aperte in anterioribus litteris vestris ad satisfactionem quoramdam venerabilium coepiscoporum nostrorum : quod et ipsum tuæ virtutis tumque sapientiæ proprium est. > Verum ego, religiese princeps, quantum ex his dictis afficior, quibus venerabiles Patres per donatam sibi a Deo sacerati sunt, quos cliam tua sanctitas melius novit? C pientiam pravenerunt quidquid in causa Theodori pro magna synodo respondere possemus; tantum doles, et illis quod factum est imputo, qui non hæe aute vobis ostendere consueverunt 10. Quis enim eredit, quod vel tantæ auctoritati neligio tua, vel prudentia tali rationi resisteret? flæc enim verba synodi Orientis, non dicam timorati et sapientis principle animum, sed cujuslibet hominis quem non penitus descruit humanitas, commoverent. Nam si tune potuerunt ardentem sammam restinguere, quanto magis nunc a vebis obtinere possent ne quis resusel: aret exstinctam? Si autem veluti ex somno ensurgentes dicti sunt illi, qui cum nibil contradixissent viventi Theodoro, post ejus ebitum illo tempore pervezerunt bue ad regiam civitatem, ecclesiasticam bentur? Et hoc quidem, et viventibus et transcunti- D pacem, quantum in ipsis est, conturbantes : quid de

detur lectio illorum, subintelligendo dicta.

<sup>·</sup> Forte, volunt evertere.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., Arianos et Ennomianos, et alios. <sup>2</sup> Idem cod., Alexandrum vestrum.

<sup>1</sup> klem cod., eamdem doctrinam.

<sup>&#</sup>x27;Idem cod., volunt dicta. Sic apud Cyrillum I. e.

Idem cod., nune nostrorum.

<sup>&#</sup>x27;Idem cod., speret non defungi, aut a quo non dicium est aliquid, quod alium.

<sup>\*</sup>Idem cod., omnibus nobis. Sie et apud Cyrillum 1. c.

In Cyrilli editione modo citata, pag. 193, in mumunione emnium vivas. Minus recte, ut videtur.

1bidem, illos, Patres scilicet. Sed retinenda vi-

<sup>8</sup> Idem cod., anathematisaretur. Sie et apud Cyrilhum I. c.

<sup>&#</sup>x27;Idem cod., qui passus. (Sic et apud Cyrillum I. c. ubi tamen leg. est pro ea.) Hacteuus menda plura epistolæ Joannis Antiocheni ad Cyrillum correcta sunt ope codicis nestri : unde purior imposterum edi poterit eadem in collectionibus conciliorum.

to Idem cod., nos hæc ante vobis ostendere non sive-

<sup>&#</sup>x27;'' Ibid., de amabili. '''' Ibid., Eustathium Antiocheum

centum annos somnum illorum qui rem 1 malo suo surrexerant, pejus evigilare cœperunt? Proinde synodus Chalcedonensis quomodo justa ratione culpetur, quia credidit orientalibus Patribus in concilio congregatis, quos noverat, et non negasse qued quædam in Theodori scriptis silter quam dicta sunt possent intelligi, et affirmasse quod recto sensu protata sunt, sicut ex aliis plurimis ejus dictis intelligebant, que aperta et sine aliqua ambiguitate recta se videre dixerunt? Sciens etiam cosdem Orientales perhibuisse, qued illis dictis Theodori quæ putantur obscura, multa similia et a plurimis anterioribus ejus et cloriosis Patribus dicta sunt. Sed noluit \* ejus viri dicta reprobare, qui in episcopatu quidem defunctus est, agonibus autem adversus Arianos et B Eunomianos, et alios hareticos, decem millibus per omnem suam vitam ubique decoratus est. Nunquid debet pro hac modestia et ratione culpari? præsertim quia non leve periculam impendebat, ne dictis eius condemnatis, etiam illorum Patrum omnia solverentur. Consultissima igitur et provida potius quam Nestoriana, dicenda est illa synodus, quæ prudenter et occasiones abstulit quibus possunt populi perturbari, et excusationem vel etiam auctoritatem Nestoriano errori non præbuit; quod profecto faceret, si Nestoriani dogmatis auctorem judicaret esse Theodorum a tantis Patribus prædicatum. e Propter quod et ipsi dicebant : Aut quid horum non præbeat occasiones, ut semper populi perturbentur? quid autem non præbeamus ex boc desiderabile Nestorii C desensoribus? quis enim eum non honorabit, si cum isto et aliis qui in episcopatu vitam deposuerunt, simul anathematizetur? » et cætera quæ ab eis commemorata, nos quoque videmus Nestorii potius excusationi proficere. Sed et beatum Cyrillum et alios qui cum illo Ephesum convenerant Patres sancta illa synodus tacite reprehendisse videretur, quod prædictos Orientales, eumdem Theodorum defendentes, et multo amplius laudantes, injustum duxerunt hareticos judicare. Neque enim solus beatus Cyrillus, an non etiam memorati sacerdotes ejus qui cum illo fuerunt Ephesi, maxime vero Ægyptii, banc Orientalium de Theodoro sententiam cognovisse credendi sunt, qui tamen omnes in ipsorum com-Ma tria quæ hujus operis partitioni subjunximus, hic iterum alque iterum simul ostendi. Quoniam si Chalcedonensis synodus vel pro laude Theodori epistolam venerabilis Ibæ damnasset, excusasse 3 Nestorium et culpasse beatum Cyrillum atque Ephesinum concilium probaretur. Quas ob res omnino pie atque prudenter egit, ut discerneret a Nestorii causa cau-

- Synusiastæ Συνουσιασταί dicti sunt Apolinaristæ, quod Dei et hominis Christi unam docerent esse naturam σύγκρατον, id est commixtam et composi-

istls fautoribus hæreticorum dicendum est, qui post A sam Theodori. Nestorius enim perfidiam suam noxize diligentiæ celabat obtentu, negans synctam Virginem Dei matrem; et admonitus atque increpitus. offensionem totius concepisse & Ecclesia. Theodorus autem, non Ecclesiæ contradicens, sed hæreticis . quiedam sie locutus est, ut nisi ad intentionem dicentis lector aspiciat, offendatur in verbis. Nee unum esse Christum in duabus naturis abnegabat, sicut ostendimus, sed necessitate hæreticorum oppugnantium cogebatur multum proprietates discurrere naturarum. Unde dictum est: : Proponebat enim eum totus in commune Oriens, sient virtutem multam doctrinæ habentem adversus hæreses, contra quas pugnans et dimicans, multa quadam divisione usus est, non ex pravo intellecta veniens, sed efficacius adversus hæreticos se illo modo uti judicans: neque unitatem summam ignorans vel negans, absit, plent enim sunt hujusmodi omnes libri, sed naturarum proprietates amplius dividens, sicut ei pugna quam adversus hæreticos habuit saciendum dictabat. Si vero licebit posteris antiquorum prædicatorum dicta simplicia, velut hæreticorum fraudulenta discutere, nec consideraré quod in præsentes, non in futuras, quas nesciebant, hæreses intendebant, plurimos cum Theodoro sine dubitatione damnabimus. Nam sicut hi Patres orientales perhibent, multa in eis inveniuntur quæ non severum judicem, sed pium quærant interpretem. Quorum Orientalium testimonia quia non creditur, idcirco nos ex dictis antiquorum doctorum Ecclesiæ pauca de multis proferimus, ut Eutychiani vel fautores eorum dissimulare non possint, quod in condemnatione dogmatum Theodori quam in destructione Chalcedonensis concilii quasierunt, illorum quoque Patrum quos venerari se dicunt, doctrina damnetur. Verum et his omissis vel paululum intermissis, reprehendi non potest sancta synodus, quod venerabilis Ibæ epistolam pro ejus laude non judicavit hæreticam. Primum guidem, quoniam tantorum Patrum senteutiam secuta est, quod solom ejus defensioni sufficit; deinde quia nec illud improbandum est, si aut eos qui de quibusdam scriptis Theodori causarentur, credidit occasionem facere contrario dogmati quo tenebantur, vel ea minus intelligendo culpare, aut ipsum Theodorum minus commodis explicasse verbis quæ sentiebat, quod munione manserunt? Unde cognoscis, imperator, D multis potest catholicis doctoribus evenire. Nam sæpe etiam intentione adversariis resistendi in dicendo modus exceditur; nec facile est homini futuras evitare quæstiones, cum adversus præsentes toto nisu mentis insurgit. Agebat enim Theodorus frequenter tam libris quam sermonibus in populum contra Synusiastas a, sive, ut ab auctoris sui nomine sunt vocati, Apolinaristas, progenitores Entychian:u

> tam, bumanam et divinam : quod ipsum quia decuerunt postea Eutychiani, inde illos horum progenitores vocat. Qui adversus Apolinaristas olim scribe-

<sup>1</sup> Cod. Veron., somnii illorum, qui tunc malo suo, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod., sunt; si noluit ejus viri, etc.

<sup>\*</sup> Idem cod., epistolum venerabilis Ibæ velut hæreticam refutaret; hinc polius excusasse, etc.

Idem cod., contempsisse.

Iden cod., magis autem pro Ecclesia responden. hæreticis, etc.

dicebant esse naturam : quibus repugnans si forte per humanam fragilitatem lapsus invenitur in verbo, quid impium synodus fecit, quod cum tantis attestantibus credidit in sensu mansisse catholico? maxime quia necdum perfidia Nestoriana surrezerat, quæ sollicitum semper ex altera parte faceret disputantem; sed hoc solum quod vincere proposuerat attendebat. Quod si aliquo inexcusabili præoccupatus errore Theodorus ostendatur, non impie sancta synodus fecit, quod pie de Christi Ecclesia sentiens, credidit eum in tempore admonitum corrigere potuisse, ut in ea permaneret episcopus, et ob hoc pro cæteris quamplurimis quæ recte sapuit, non immerito eius doctrinam esse laudatam. Ilme sane oriene Proponebat enim eum totus in commune Oriens inter eos qui ante nos suerunt, sicut virtutem multam doctrinæ habentem adversus hæretes : ) convenire serenitas tua cognoscit epistolæ beati Gregorii Nazianzeni, per quam eidem Theodoro scribens ait: « Si quidem aliud caput haberet previncia, ad illud oporteret clamare et contestari; tua vero reverentia superposita, ad te attendere necesse est. ) Et iterum : « Hec comprimere non est nostre estatis et infirmitatis, sed tuæ prudentiæ atque virtutis : qqopiam tibi cum aliis facultatem donavit Omnipotens ad communem defensionem Ecclesia. > Ovid vero etiam beatus Cyrillus rescripserit orientali synodo, prohibens non tantum personam, verum etiam dieta Theodori condemnari, tertio memoravimus libra.

## CAPUT V.

Quod Domnus Antiochenus Theodorum laudet in synodica ad Theodosium imperatorem, et quod iidem omnes Patres doceant mortuis in Ecclesiae pace de functis non esse insultandum.

Nunc igitur Pomni Antiocheni synodicam memoremus epistolam . qui sicut ejus decessor Joannes, et ipse imperatori Theodosio scribens : « Vestram, inquit, docere cogitur pietatem, quoniam Apolinaris hæresiarchæ impietatem Eutyches presbyter renovare pertentat, et apostolicas labelactare doctrinas, mysterii incarnationis dogma corrumpens, et divinila'em Unigeniti et humanitatem unam naturam vo-

hant, plerique libris suis titulum dabant κατά Συν- D ອນສະເຂດກວັນ. Îta enim citatur în synodo v liber Theodori Mopsuesteni contra Synusiastas vel Apolinaristas. Iron Diodori Tarsensia κατά Συγουσιαστών a Leontio Byzantio lib. 111, eodemque titulo liber Cyrilli Alexandrini apud Anastasium in Ecloge χρήσιων, cap. 5, et Theodoti Antiochiæ, apud eumdem, Θεοδότου Αν-

· Hujus synodicæ Domni, qui Eutychi, ut lib. x11 extremo dicet, primus omnium restitit, mirum est tantum esse apud alios scriptores silentium. Successerat is Joanni avunculo, hæres non solum honoris, sed etiam studii, ut in Nestorianas partes propensior. Inde est quod c'ericos Edessenos Ibam episcopum accusantes rejecit et damnavit, ut est apud Liberatum cap. 10. in synodo autem Ephesina ii circumventus episcopatu dejectus est, prolatis epistolis

dementiæ, qui temporibus ejus exorti unam Christi A cans, commixtionemque et confusionem asserens factam, et salutarem passionem ipsi incontaminabili deitati adnectens, et hos qui columna veritatis et propagnatores pietatis fuerunt, et adversus omnem hæresem clare virtutem exercuerunt, Diodorum et Theodorum apathematizare præsumit, et in hoc Apolinaria similis vanitati. Ille etenim linguam adversus magnum Diodorum movit, quoniam eum agentem impie objurgavit. Clarum autem et hoc astinitatis dogmatum signum est : qui enim magnum pietatis certatorem Diodorum cum Apolinario verbis blasphemis impetit, econtrario semetipsum ostendit similitudinem vanitatis illius amplectentem. Iste autem magnus Diodorus testem quidem pietatis habet clarorumque certaminum, magnum illum Basilium. talium Patrum verba, quibus de Theodoro dixerunt : B la illo enim claruit tempore quo Arii impietatis patroni, tunc imperatorum animas irretientes, adversus veritatem illorum movere potentiam. Habait autem iste in Antiochia certaminum cursus adversus hæreticorum austeritatem decertans. Dei autem homo sauctus Meletius, a quo appellationem habent ap d nos apostolicorum custodes dugmatum (Meletianos enim nos vocant Arii sectatores), sacratissimum Diodorum gubernatorem Ciliciæ universæ præposuit b. et Tarseorum ei regimen commisit. Iste in regia civitate cum Gregorio et reliquis qui ejus erant studii, ter beatum Nectarium archiepiscopum ordinavit. Iste Joannis magni doctor qui sedem regiæ civitatis ornavit, et universum mundum doctrina complevit. Iste divulgatissimum illum Theodorum piis dogmati-C bus enurrivit, et clare atque fortiter edocens laborare, bæreticorum catervis eum immisit. Et sacratissimus quidem Diodorus cum Athana-io magno, et Petro et Timotheo conflorait; Theodorus autem cum Theophilo, viris vice luminarium orbem illustrautibus, et qui sedem Alexandriæ ornaverunt; sed landatores quidem horum illi in omni vita fgerunt, accusare autem eos nullus alicubi præsumpsit evidenter. > Apparet etiam ex his quæ nunc protulimus, condiscipulum fuisse magni Joannis divulgatissimum Theodorum, cum quo, ut Domnus attestatur, a sancto quoque Diodoro, sicut a Flaviano Antiochensi, piis dogmatibus enutritus est. Hoc etiam simul est proditum, quod odium contra Theodorum Eutychiani 1 ab ipso Eutyche patre suo contraxerint,

τιοχείας έκ του πρός 'Ηρακλείδην, κατά Συνουσιαστών' Βί δὲ, inquit, ἐφ' ὧν ἡ οὐσία καὶ μία αὐτή, αἱ ἰδιότυτες τῶν ὑποστάσεων ἀκέραιοι μένουσι' πολλῷ δικαιότερον ὅτ' ὄκ δύο διάφοροι φύσεις ἐφ' ἐνὶ προσώπω γνωρίζονται, αχέραια τε της υπαρξεως τα τε των φύσεων ίδιωματα σώζεσθαι.

quas ad Dioscorum scripserat contra duodecim capita Cyrilli, ut Liberatus i lem auctor est cap. 12. b Theodoretus lib. v flistorize, cap. 4: 'O di Ocio; Μελίτιος Διόδωρον Ταρσίων κατίστησε ποιμένα, και το κελίκων αὐτῷ ἐνεχείρισεν ἔθνος. Cilicia nondum in duas partes divisa. Tarsus caput erat universæ provinciæ: post divisionem, Tarsus eadem, quod ex flicrocle constat, metropolis fuit primæ Ciliciæ, Anazarbus, ut dictum est, secundæ.

\* Cod. Veron., contra Theodorum, sicut etium contra magistrum ejus Dioscorum (Diodorum) Eutychiani ab ipso, etc.

turam vocabat, commixtionem et confusionem asserens factam, et salutarem passionem ipsi incontaminabili deitati adnectens. Non ergo mirum si rami infelices amarissimæ radici suæ conveniant. At ego hic judicium vestræ pietatis exspecto, qui sententiæ nos in causa Mopsuesteni Theodori adjungi oportere censetis: utrumnam vesanise Entychis haredumque ejus, qui pro sua pecuali stultitia qua tenentur. in ejus condemnationem frustra semper armati sunt, an Joannis Constantinopolitani ejus condiscipuli, et Gregorii Nazianzeni, Joannis deinde Autiocheni atque orientalis concilii universi, Cyrilli ac Procli eidem rescribentium, et bujus Domni Antiocheni? Puto, clementissime imperator, quod magni sceleris marium mundi pro Theodoro Mopsuestize calçare sententiam, et ad tonebras cacitatis Eutychiana transire, ut in Ecclesia catholica hæreticorum exerceamas inimicitias, et slieno contra nostros odio militemus. Si autem profanum nobis est, in solius condemnatione Theodori Patrum. calcare sententiam, ut Entychianorum desiderio satisfiat, nedum ipsos condemnare venerabiles Patres, decernendo vel decernentibus assentiendo, ut anathema sit qui Theodoro Mopsuestize non dicit auathema. Quod ergo vos religio vestra profanum judicare compellit, hoc etiam venerabilis synodus Chalcedonensis profanum judicavit, sicut judicare debuerat, Eutychis judicium in causa Theodori sequi, contra quem fuerat congregata, potius quam istorum Patrum, quorum C eum testimoniis refellchat; et ideo, Domno Antiocheno cum multis Patribus attestantes quod divulgatissimus Theodorus, çum magno Joanne qui sedem regize civitatis ornavit, a Diodoro piis dogmatihus fuerit enutritus, epistolam venerabilis lbæ sive Theodorum condemnare non debuit, cum ex ea recitari laudes ejus adverteret. Quippe cum et hoc sciret, quia communem ab Apolinaristis et Eutyche accusationem cum suo magistro Diodoro sustinebat, Diodorum vero similiter sciret testem pirtatis clarorumque certaminum habuisse magnum Basilium et sanctum Meletium, a cujus nomine Ariani nos Meletianos appellant; et Gregorium et alterum Gregorium, cum quibus beatum Nectarium in regiam episcopis, id est Athanasio magno, et Petro et Timotheo confloruisse, quod etiam ex corum epistolis quarto libro docuimus; sicut ipsum quoque Theodorom cum Theophilo, viris vice luminarium orbem illustrantibus. Et utique non posset magna Chalcedopensis synodus crimen intolerabilis præsumptionis evadere, si Apoliagristas et Eutychem sequeretur, qui Diodorum et Theodorum cum Basilio et Meletio, et utroque Gregorio, et Joanne, et Nectario, et Athana-in, et Petro, et Timotheo atque Theophilo, in prædicatione verbi conversatos sine querela, falsis

qui divinitatem Unigeniti et humanitatem, unam na- A criminationibus impetebant. Nonne hoc erat sapiontiores et diligentiores Apolinaristas, et Eutychem ostentare, et condemnare tot venerabiles Patres. qui convenientes Diodoro atque Theodoro, nihil inde istos i unquam reprehendisse monstrantur? Horum itaque Patrum auctoritate calcanda et conterenda suerat Eutychianorum stulta præsumptio, et non mendaciter excusanda synodus, quæ sanius et fortius potest acceptabili, quod diximus 1, ratione et evidenti veritate desendi. Tantis autem ac talibus Ecclesia Christi magistris divolgatissimi Theodori vitam doctrinamque laudantibus, et testantibus quod clare et fortiter laborans hæreticorum catervas everteret, pusquam accusatus a quopiam, cum quidam eum et ejus dogmata condemnarent; quid arrogaugnæque profunationis esse judices, istorum lumina- B ter egi, religiose imperator, quoniam boc de me visum cuidam est vel sentice vel dicere, quod interutrosque medius nec prædicare illum vokti nec damnare: præsertim quia, sicut superius diximus, non saltem solum Theoderum, sed omnes qui ci anathema non dicunt, anathemati subdiderunt. Ouomodo autem facillime probaretur noncesse dicendum anathema Theodoro, nisi et omnes anathema il!i non. dicentes ejus damnationi conjungerent? Ouod quam crudele esset et nimis iniquum, etsi boc nella Patrum sententia fleri vetaretur, videre perfacile est. Nunquid enim anathema esse deberent qui Theodoro Mopsuestize, vel quia incognitos et incertos baberent. si fuissent aliqui ejus erroris, vel guia in Ecclesia pace defunctus est, metuerent anathema dicere !-Nam si cavillari quisquam volens objectet eis, ac dicat : Quid commeruit innocentia infantium vel necessitas mutorum, ut a vobis anathema fierent qui nec Theodoro Mopsuestias nec cuiquam dicere possunt anathema? Multum pro sua peritia, sicut arbitror, æstuabunt. Quantum porro et ipsorum hærcticorum mentes, cum in omnibus, tum maxime inhoc facto, furoris sui zelo fuerint obserratæ., satis clarum est : qui dum longis sum factionis ambagibus ad evacuationem Chalcedonensis synodi pervenire contendunt, illos etiam Patres quos venerari se dicunt, simul etiam condemnari cum Theodore nescierunt. Nam, doceant nos vel ipsi vel fautores eorum, si vere aliquid possunt, quomodo simul et Theodorus talis pronuntietur hæreticus, ut ab eins: civitatem episcopum ordinavit, cumque Alexandrinis D nomine jam. Theodoriani vocentur, qui Nestoriani: hactenus vocabantur; et laudatores fidei et doctrina. ejus non videantur hæretici, ut de omni Ecclesia taceam, que illum, donec advixit, habuit honorstum. llic itaque probent subtilitatem suæ doctrinæ. flic. exerceant illud ingenium petulans procacemque scientiam, qui perite philosophuri se putant, qui calumniari aliis mortuis possunt, cum defendere suadicta non possunt. Ideoque vel nunc admoniti debent. nobis a improbare quod factum est. Quod si noluerint. catholici saltem desinant vel injuste vel nimis severe de mortuis judicare, et synodi Chalcedonensis.

<sup>.</sup> Cod. Veron., nihil in eis unquam.

<sup>\*</sup> Idem cod., quam dizimus.

<sup>1</sup> Idem cod nobiscum.

auctoritatem tali hæreticorum argumentorum de- A nos decusant. » Proclus etiam sie deploranti et strucre. Nam cui rei necessaria est ista multa justitia, que cum male argumentantibus hæreticis favet, dure atque crudeliter in sanctorum Patrum contumeliam redundavit? Nonne proprie videtur in Ecclesiaste talibus interdictum, ubi scriptum est: Noli effici justus multum, et noli argumentari abundanter, ne forte obstupescas, ne impie agas multum; et noli esse durus, ne moriaris in tempore non tuo (Eccle. VII, 17). Et quia ibi sequitur dicens : Bonum est parcere te in hoc equidem; ab hoc noti contaminare manum tuam, quia is qui timet Deum evadit omnia. Maluimus nos, pro Dei timore, ut evaderemus hanc culpam, parcero venerandia Patribus quam illis admisceri qui manus suas contaminaverunt, incensulta eos subscriptiono damnantes. Pertinet igitur ad P nes Antiochenus cum orientali concilio dicit : ( Quid pietatis vestræ justitiam, ut qui non judicatis paternæ sententiæ contemptores 1, qui se tantis Patrihus prudentius intellexisse, et utilius fidei consuluisse gloriantur; multo minus me vel de cætero judicetis, qui non moum, sed tantorum Patrum videor in Theodoro sequi judicium: quod etiam sancta synodus Chalcedonensis secuta est, sciens eum et a Jounne Constantinopolitano atque Gregorio Nazianzeno, superstitem prædicatum, et post obitum ab Jeanne et Domno Antiochenis, ac tota synodo Orientis, atque Cyrillo Alexandrino et Proclo Constantinopolitano, contra hæreticorum calumnias multiplici ratione defensum. Unde magis probatur quod stulte propter hoc putetur hæretica, quod in causa Theodori illozum Patrum teatimonio fidem habuit, quo- C rum fidem in suis definitionibus tenens hæreticos improbavit. Animadvertendum sane videtur et fidelium cordibus inculcandum, non tam pro causa Mopsuesteni Theodori, quam pro cunctorum qui vitam in pace Ecclesize finierunt alque finierint; quod omnes hi Patres quorum sententias memoravimus. diversis quidem verbis, sed eodem sensu, pronuntient guoniam unusquisque in vita sua corruptioni Ecclesize pertinacitor non resistens, post mortem cum suis dictis pon debeat abdicari. Sanctus quoque Joannes Antiochenus et tots synodus Orientis, beato Proclo scribentes, inter alia sic queruntur: « Et quid de cætero nominis adsit doctrinis, sic admirabilibus et famosissimis viris post mortem damnatis? Non meum 4 orgo est gloriosis corum qui præcesse- D postea judicium probaretur; ipsius potius qui discorrunt opinionibus insultare, neque judicare cos qui honorate defuncti aunt, sed solius judicis vivorum et mortuorum. > Scribentes etiam Theodosio imperatori dicunt: « Si autem quidquam, sancte imperator, obscurum aliquis inveniri dicat in ejus vel aliorum litteris, retractari i necessarium non est. Quorum, enim vita in sacordotio et ministerio optimum ha-, wit finem, his predatam gloriam dedicamus; et non ex illis eos judicamus, de quibus aliqui atrociter

· Forte, nostrum.

conquerenti prædicto Joanni, et synodo orientali respondit : « Quando enim ego scripsi tuæ sauctitati oportere aut Theodorum, ant alios quosdam qui prius defuncti sunt, anathemati subdi? > Et infra: « Neque autem de Theodoro neque de alio quoquam qui jam defuncti sunt, scripsi tibi, Deo amantissime, ut aut anathematizetur, aut abdicetur. > Item scribens Maximo discono dicit : « Quomodo ergo per litteras didici nunc, quia Theodori Morsuesteni et aliorum quorumdam nomina præposita sunt capitulis ad anathematizandum, cum jam illi ad Deum migraverint, et eos qui jam vitam reliquerunt, supervacoum est injuriari post mortem, quos nec vivos aliquande culpavimus. . Cyrillo etiam scribens memoratus Joannon hic læsionis vel corruptionis et confusionis plenum generetur, si aperiamus januam his qui volunt diccia transcuntium Patrum evertere? quale damnum non apertum erit dieta non solum refutare, sed etiam anathematizare? > Cyrillus quoque rescribens eidem Joanni et ejus synodo, sie ait : « Nisi forte in mentem assumendum est quod continuare volunt, com maxime negue in promptu est persona quam culpar supponunt, et capitulorum redargutio incerta, et qui hæc agunt in incertum currentes et aerem verberantes inveniuntur. > Et infra: « Sed juste audient, tamenetai nolunt, qui hujusmodi causas præbent, Obliviscimini vos ipsos, quoniam adversus pulveres arcus extenditis : non enim superest qui apud vos inscriptus est. Et me nullus culpet in hæc verba progressori. Grave est enim insultare defunctis, vel si laici fuerint, nedum illis qui in episcopatu hanc vitam deposuerunt. Justissimum enim apparet prudentibus viris, cedere præscienti uniuscujusque voluntatem, et cognoscenti qualis unusquisque nostrum futurus sit. > Hæc animo nobis tenenda, firec non solum præsentibus, sed etiam futuris, si qui forte rursus emerserint, præsumptoribus opponenda, ne quis condemnare audest, nisi correptioni pertinaciter resistentem. Quod si etiam quisquam ex his Patribus, qui consona et una voce s pro Theodoro responderunt, quod absit a conscientia et veritate sanctorum, prævaricatus ab omnium communi sententia, contrarium sibi tantisque Patribus habuisse daret ab omnibus, non omnium communis pro Theodoro fuit evacuanda sententia. Propterea si qui sunt, qui vituperantes beatum Cyrillum, dicunt quod aliter postea de Theodoro Mopsuesteno locutus est, quam in hoc judicio, quod commune cum Joanne Autiocheno atque orientali synodo et Proclo Constantinopolitano habnerit, in quo probatur etiam ejus condiscipulo Joanni Constantinopolitano, Gregorio Nazianzeno et Domno Antiocheno congruere; reci-

<sup>1</sup> Cod. Veron., argumento.

<sup>\*</sup> Idem cod., arrogantes paternæ sententiæ.

Idem cod., hoc retractari.

<sup>·</sup> Idem cod., cos accusant.

<sup>•</sup> Liem cod., et velut una voce.

potius adversus ipsum beatum Cyrillum, quem talia dicendo, quantum in illis est, inconstantem videri faciunt atque mutabilem. Nam defensioni synodi Chalcedonensis, qua Theodorum non judicavit esce damnandum, tametsi nullam pro eo Cyrilli episcopi sententiam teneremus, sufficerent procul dubio tot aliorum Patrum testimonia; sufficeret postremo, si bæc etiam defuissent, Ecclesiæ catholica communicatio, in cujus pace non solum sine ulla querela, sed ctiam cum gloria magna defunctus est.

### CAPUT VI.

Quod officere Theodoro non debeat, si contra illum postea scripserit Cyrillus, et quod damnavi Theodorus sine Diodoro non possit.

Repellendi ergo sunt ac merito coercendi qui volentes in præjudicium sanctæ synodi condemnari Theodorum, tantis venerandis Patribus, et Ecclesiæ, sibique ipsi beatum Cyrillum posthac dicunt exstitisse contrarium. Ut autem non suspectum lectorem vel dubium relinquamus, sive scripserit aliquid adversus Theodorum Cyrillus, sive non scripserit, defensio synodi 1 debet nobis ex omni parte constare. Et ideo certum aliquid de hoc incerto conficiendum est, quod recte secuta videatur, ut Theodorum vel eius dogmata non damnaret, cum apud se recitari laudes eius animadverteret. Inveniuntur itaque ex nomine beati Cyrilli quædam contra Theodorum, quadam pro Theodoro scripta. Unde necesse est aut terutra. Si igitur utraque beati Cyrilli dicentur, cum enm in utrisque sibi contrarium, vel si vallet, sancta synodus sequi non posset : in his eum sequi debuit, in quibus non impugnat aliorum sententias Patrum Ecclesiæque judicium. Si vero neutra beati Cyrilli esse dicentur, nihil est cur sancta synodus putctur impugnare debuisse tantorum sententias Patrum Ecclesiæque judicium. Sin autem alterotra eorum beati Cyrilli esse dicentur, laudanda est sancta synodus quod illa ejus esse credidit, quæ non impugnant aliorum sententias Patrum Eccleslæque judicium. Quod si etiam aliquo certo et manifesto indicio probaretur quod illa contra Theodorum potius quam pro Th odoro scripta beati Cyrilli sint, idque ostenderetur eam sic quoque culparet, quod Theodorum non et ipsa culpavit? Nam credis Cyrilli esse illa contra Theodorum scripta, in quibus tamen dictum est: « Scripti sunt a magno Theodoro adversus Arianorum et Eunomianorum hæreses 20 forte et adhuc amplius libri; et alia præter hæc evangelica et apostolica scripta interpretatus est. Et hos quidem labores nullus ausus est increpare, sed dextro decreto honorare studium rectorum dogmatum quod in eis est. > Quomodo Theodorum culparet, velut Nestorianæ vel cujuslibet hæresis inventorem, cum neque

piendi non sunt adversus cumdem Theodorum, vel A 23 et amplius libros irreprehensibiliter scribere contra hæreticos posset, neque evangelica et apostolica scripta recte interpretari, si male quidquam de Christiana fide sentiret? Siguidem omnes hæreticos non aliunde magis quam de Scripturis evangelicis atque apostolicis refutamus. Et est omnino sibi contrarium, ut simul dicatur quisquam et evangelica et apostolica scripta recte interpretatus fuisse, et non recte de Christiana fide sensisse. Quod si et bæc contra Theodorum scripta, quæ sola putarentur esse beati Cyrilli, non semetipsa destruerent, nemo nisi absurdissimus judicaret quod non eorum Patrum in Theodoro debuerit sequi sententiam, qui cum illo in eadem provincia degentes, et frequenti ac familiari moderatione fidei conferentes \*, optime noverant B quaintentione diceret quæ aliquos hancignorantes videntur offendere. Nimis enim grave fuerat sonos sequi verborum, imo signa sonorum atramento in chartulis figurata, et contemnere sanctarum conscientiarum testimonia, scripta non atramento, sed spiritu Dei vivi, non in chartulis sed in tabulis carnalibus a, quæ doctrinæ Theodori testimonium præferebant. Illud vero quis nisi inconsideratus credat, nizi impudens dicat, nisi obstinatus affirmet, quod a sancta synodo Cyrillus vel soli Joanni Constantinopolitano, non dicam præferri, sed conferri debuerit, non tantum pro majore meritorum Joannis auctoritate, verum etiam quod de Theodoro ipsi magis, sicut antiquo amico et a principio condiscipulo, credere debuit, quam Cyrillo, quem noverat etiam de ipso Joanne similiutraque esse beati Cyrilli, aut neutra, aut eorum al. C ter jam defuncto contra judicium sedis apostolica scripsisse, ut ex catalogo episcoporum nomen ejus Atticus episcopus juberet auferri, quasi profani et ab ecclesiasticis muris exclusi, eo quod non oporteret traditorem Judam ascribi cum apostolis, neque Jechoniam expulsum connumerari cum David et Samuele et prophetis? quem noverat etiam prædicto Theodoro communicasse, donec superesset, nec unquam corripuisse viventem, quando et ipse interpretari semetipsum posset, et certum facere si quid in illo dubium videretur? Religiose itaque synodus ageret, si, fidem Cyrilli approbans in qua non dissensit a Patribus, suspicionem ejus quam de Theodoro. contra tantorum Patrum sententias babuit, non proharet; sicut ctiam fidem Joannis Antiocheni et cæquod eamdem synodum minime latere potuerit : quis D terorum orientalium, atque aliorum qui cum eis Ephesum ex diversis provinciis convenerant sacerdotum approbans, in qua non dissenserunt a Patribus, suspicionem eorum quam de ipso beato Cyrillo habuerant improbavit : præsertim quia si credidisse dicatur illa synodus Monsuestenum Theodorum » beato Cyrillo culpatum, negari non possit quod etiam sancium Diodorum simul ab eo reprebensum esso crediderit. Nam, sicut quarto libro memoravimus, unus est quicunque credatur reprehensor amborum, in eodem opere et in eadem sidei causa utriusqua pariter culpatis : et ideireo si nullæ fuissent pre

¹ Cod. Veron., maynæ synodi.

conferentes.

<sup>1</sup> ldem cod.. ac familiari sermone de ratione sidei

Idem cod., cordis carnalibus.

nodus impugnaret, si eum condemnare præsumeret; perspicuum est quod juste non posset absque magistro suo Diodoro Theodorus discipulus ex Cyrilli auctoritate damnari. Diodorum vero damnare non posset a magnis Ecclesiæ luminibus, sicut ostendimus, prædicatum, id est ab Athanasio, Petro et Timotheo Alexandrinis episcopis, a Basilio Cæsareæ Cappadociæ, a Joanne Constantinopolitano, ab Epiphanio Cyprio, ab episcopis Egyptiis confessoribus sub Valente imperatore in exsilium missis; habentem etiam magnum testimonium Constantinopolitani adversus Macedonium congregati concilii, cui eum interfuisse manifestum est; et religiosorum principum Gratiani, Valentiniani et majoris Theodosii; Juliani denique imperatoris apostatæ, reprehenden- B tis quod Deum natum de virgine sateretur, et quod Jesum Galilæum et Deum æternum prædicaret et mortuum. Proinde cum sancta synodus contra horum testimonia Diodorum condemnare nullatenus posset. quomodo Theodorum ejus discipulum, vel si, ut dictum est, nullis fulciretur Patrum testimoniis, condemnaret, quem sine magistro ha c eadem sentiente ju-te condemnare non posset? Itaque nihil est cur ex bis quæ dicitur beatus Cyrillus scripsisse contra Theodorum synodus reprehendatur, quod lbæ epistolam laudes ejus continentem pronuntiavit orthodoxam : quando si etiam contra Theodorum scribens Cyrillus nihil pro Theodoro scriberet, laudanda esset sana ratio libertasque concilii Chalcedonensis, quod non in toto Cyrillum approbaret; cum laudetur etiam C Pauli minimi apostolorum sana ratio atque libertas, quod Petrum apostolorum primum adductum in hypocrisim et non recta via incedentem ad veritatem Evangelii sidenter improbans, in faciem illi restitit, cumque coram omnibus coram objurgavit. Non ergo novum videretur, nec religioni Christianæ contrarium, ut contra tantorum Patrum sententias Cyrillum sancta et magna illa synodus non acciperet in causa Theodori, sicut neque in causa Constantinopolitani Joannis accipiendum esse quis dicit.

## CAPUT VII.

Quod si suspectus de hæresi fuisset Theodorus, ejus temporis Patres id minime dissimulassent, et quod illorum potius quam Cyrilli unius de Theodoro sententiæ credendum sit.

Quod si nobis in defensionem ipsius magnæ synodi eriam illorum Patrum in scripto testimonia deessent, quibus commendatur sides atque doctrina Diodori, sine quo Theodorum docuimus juste non posse damnari: nunquid culpabilis judicari debet quod Ecclesiæ testimonium non contempsit, in cujus perpetua pace excellenti honore Diodorus Theodorusque manserunt? aut illius temporis Ecclesiam, cum neque adhuc Eutyches, neque Nestorius esset exortus, Eurychiani audebunt de

Theodoro Patrum sententiae, quas procul dubio sy- A Nestoriano dogmate criminari? Nou arbitros quod hoc aperte palamque præsumant. Sicut ergo lex naturalis una et tota in homiuis mente defixa, cujus meminit Dominus in Evangelio dicens : Omnia quecunque vultis ut sac ant vobis homines, et ros sacite eis: hæc est enim lex et prophetæ (Matth. vii, 12); multo fortior invenitur quam ea quæ foris, habetur in litteris : ab illa quippe interiore regula descenderunt. et illius partes sunt singula quæque nobis forinsecus in scripto data pro lege; nec omnia collecta simul, vel etiam multiplicata, possunt mensuram illius interioris excedere. Ita fortius est unum illud generale testimonium Eccle ix, que neminem unquam expulit aut judicavit hæreticum, nisi correptioni pertinaciter resistentem; quam multa qua semote ac privation certarum personarum pro Diodoro Theodoro. que protulimus : partes enim sunt et ipsa unius testimonii generalis Ecclesiæ, et quantumlibet multiplicentur, ejus auctoritatem ac terminum non excedent. Sed quemadinodum, cum illam naturam 1 ct interiorem legem, quæ tota simul est, homo desereret in exteriora delapsus; opus erat intimorum contemptorem particulatim s privata scriptorum testificatione convincere : non quod partes toto, et membra universo suo corpori præferamus; sed quia convenientius hoc modo calumniatores magnæ synodi judicavimus refellendos : sic nec \* generali symbolo sidei Christianæ qua initiamur, quidquam est fortius, quamvis scripto non tradatur; verumtamen adversus corruptores intelligentiæ et virtutis ' ejus, utimur etiam privatis testimoniis Patrum quæ continentur in scripto, cum et omnia illa uni generali symbolo serviant, nec præfixos terminos ejus excedant. Et ideo, sicut dictum est, vel si nobis deessent hæc testimonia Patrum litteris commendata, quæ in propugnationem <sup>5</sup> synodi Chalcedonensis pro Diodoro Theodoroque protulimus, nemo sapiens diceret, quod aut religiosiorem se aut sapientiorem eisdem sanctis Patribus et multis aliis credere debuisset, qui tempuribus Diodori atque Theodori Ecclesiæ Dei luminarium vice sulserunt; ut quos illi viventes non excluserunt, quando magis possent alios corrumpere si fuissent hæretici, pia synodus ac religiosa mortuos crederet excludendos : cum si aliquid in eorum ver-D bis quosdam videretur offendere, alia potius e s credere debuerit intentione dixisse, aut familiariter admonitos in ipso tempore correxisse; quam semetipsum freligione vel sapientia tam multis veneran. dis Patribus anteferre. Nunquam enim, sicut didicimus, tantos ac tales simul habuit doctores Ecclesia, quantos et quales Diodori Theodorique temporibus. Ut enim propter linguæ diversitatem scientissimos viros Ecclesiæ occidentalis omittam, quanquam multi ex illis etiam in Græco eruditi essent eloquio.

<sup>1</sup> Cod. Veron., naturalem.

aldem cod., particulatim forinsecus admoneri: ita nos quoque necessarium duximus contemptores generalis et publicæ auctoritais Ecclesiæ particulatim privala, etc.

Idem cod., sicut nec.

<sup>1</sup> Idem cod., quo (symbolo).

<sup>\*</sup> Idem cod., purgationem.

Idem cod., semetipsam.

<sup>.</sup> An veritatis?

Intentionem eorum cognoscere potuissent; ut præteresm et illos Græciæ doctissimos qui episcopi non fuerunt, cum eis Athanasius interea, Petrus, Timotheus ac Theophilus Alexandrini in verbi prædicatione degerunt; deinde Meletius et Flavianus Antiocheni; Nectarios quoque, et Joannes, et Atticus Constantinopolitani; Amphilochius etiam Iconiensis, Epiphanius Cyprius, Basilius Cæsariensis Cappadociæ, et ejus frater Gregorius Nyssenus, Gregorius Nazianzenus Gelasius, Cæsariensis Palæstinæ, Theotimus Tomitianus \* Scythiæ: quorum nemo Diodorum a aliquando a hæreticum judicasse monstratur : quin potius una cum eis ab hæreticis Apolinaristis sustinucrunt invidiam, tanquam duos prædicarent filios, duas Christi perfectas asserendo B mallet ignoro; quod autem necesse est horum altenaturas. Quapropter vel si minus attente legere possent scripta Diodori atque Theodori, admoniti saltem hæreticorum calumniis attentiores procul dubio redderentur. Quid igitur opus erat, in tantorum Patrum contumeliam, sacrilegum et impium ac pejorem dæmonibus pronuntiare Theodorum, cum si etiam in aliquibus probetur errasse, pejor dæmonibus judicari non debuit in Ecclesiæ pace atque honore defunctus? De cujus laude nec reverentissimi Photius ut Eustachius atque Uranius judices Ibam episcopum reprehenderunt, apud quos ei sua epistola prius objecta est atque discussa. Sed nec ipsi ejus accusatores, vel cum imperatorem adversus eum adirent, vel cum elicita accusatione i judices memoratos adducerent, et in eorum examine multis C nunquid ita mundo Christus irascitur, ut aures non et magnis et inauditis eum criminationibus impetentes, sæpe ac diu confligerent, aliquid ei de laude Theodori opponere tentaverunt : quod procul dubio facerent, si ab Ecclesia Christi Theodorus aliquando judicaretur hæreticus. Unde Eutychianis dicimus, ut quia dissentiunt a synodo, quæ memoratam epistolam, duas Christi naturas et unam confitentem esse personam, pronuntiavit orthodoxam, refutatis ab ea saltem accusatoribus venerabilis lbæ consentiant, nec in ea quidquam amplius quam illi calumniosissimi, impudentiasimi atque obstinatissimi criminentur. Quomodo vero Theodorum synodus prædicta condemnans, vel si, ut dictum est, tam multorum Patrum testimoniis iu scripto manentibus minime repugnaret, ac non superius memoratos D aut hæreticos diceret quod intelligentes consentebant pravis, ut aiunt, dogmatibus Diodori Theodorique communibus, aut nimis indoctos, si hoc pu-

Addendum videtur nemo Theodorum.

- Idem cod., excusatione.
- ldem cod., omnes superius.
- idem cod., diceret, si putaret, quod.
- Idem cod., quinque et quadraginta annis. Tot numerat epistola synodi Antiochenæ sub Joanne anno 435 celebratæ, ad Proclum Constantinopolitanum, ut patet
- \* Non hene. Rescribe Tomitanus. Scytharum enim μητρόπολί; έστι Τόμις, πόλις μεγάλη και ευδείμων παραλίος, ut habet Sozomenus Hist. eccl. 1 b. vi,

Diodori atque Theodori scripta legentes A taret, quod illorum dogmata intelligere non valebant? Non enim de personis ignobilibus disputamus, quarum dici possit latuisse doctrina, cum de Theodoro scriptum sit, quod et 40 annis " clare in doctrina præfulserit, et omnem hæresem expugnaverit, et decem millia conscripserit libros adversus errores, contra quos eum totus in commune Oriens proponebat, tanquam virtutem multam doctrinæ habentem : et quod in expositionibus, quas in omnibus ecclesiis orientalibus et in hac regia civitate faciebat, probatus fuerit in conspectu sacerdotum, et imperatorum, et populorum. Quomodo 4 si tales sancta synodus abdicaret, non, sicut diximus, omnes venerabiles illius temporis Patres aut hæreticos diceret aut ignaros? Quid itaque horum dicere rum dicere non ignoro. Multo igitur magis nunc, quia non desunt corum testimonia pro Diodoro atque Theodoro, litteris etiam commendata, si Theodorum id quod Diodorus sentientem damnare præsumeret, aut hæreticos fuisse onnes hos Patres, aut ignaros et inscios dicere cogeretur. Sed nunquid ita mundo Christus irascitur, ut aures Christianerum ferant, si dicatur quod illa synodus Athanasium, Basilium, et utrumque Gregorium, et Joannem, hxreticos judicare debuerit, ut temerarii condemnatores Theodori orthodoxi judicentur? an, quod est satius, indoctos eos judicare debuisse dicetur, ut istorum mirabilis peritia, quod maxime appetunt, efferatur? Sed ut boc iterum vel amplius aliquid dicam. dicam Christianorum, sed quorumque hominum, ferant doctiores istos nostros dici talibus doctoribus? An forte putabitur quod nec hæretici dicendi essent a synodo illi Patres, quoniam non consentiebant dogmatibus Diodori atque Theodori; nec indocti, quoniam sciebant ea recta non esse; sed tantummodo negligentes, quod eos corrigere aut ab ecclesia pellere minus curaverint? At hoc ipsum quod tacuerunt in tempore, cum eis et ad intelligendum magna scientia, et ad respondendum sermo non defuisset idoneus, pro consensu teneri merito potest. Igitur etiam sic non aliud efficeretur, nisi ut il i sancti Patres hæretici affirmarentur a synodo . Quamvis itaque in tali causa negligens tolerabilior forsitan indicetur hæretico, procul dubio tamen indocto deterior. Venerabiles autem Patres, quos iudoctos illa synodus dicere non audebat, multo minus negligentes, quod est deterius, judicare præsumeret.

ex fragmento superius cap. 1 citat.

· Idem cod., Quomodo ergo si.

cap. 21. Wesseling. ad Vet. Roman. Itiner. pag. 227,

<sup>&#</sup>x27;Cod. Veron., Diodorum vel Theodorum sliquando, elc.

<sup>7</sup> Idem cod., a synodo, qui neque ipsos, neque illorum dogmata quæ impia noverant, cum possent voluerunt abdicare. Verum esto contra veritatem præsumptoribus hoc etiam sicut multa cedamus, non haretici affirmantur a synodo. Quamvis, etc.

bus corum exortos hæreticos expulisse. Ut enim omittamus eos quorum nomina abolita sunt cum hæresibus suis, id est Basianos, quos et anthropomorphitas dicimus a; Semiarianos, Aetianos, Antidicomaritas b, Massalianos, quos et Euchitas e; Euphemitas, Martyrianos, Sacianos\*; temporibus eorum et exorti et expulsi sunt etiam Marriani \*\*, Photiani 1, Macedoniani, qui et Pneumatomachi; Aetiani, qui et Eunomiani; sed et Apolinaristæ. Et quomodo in his tantis æmulatores fidei comprobati, in solis Diodoro a que Theodoro negligentes a sancta synodo crederentur? Igitur ut Diodorum ac Theodorum non expellerent, aut melius corum dicta intellexerunt, sicut ab aliis sua volehant intelligi, quod nos facere nolumus, sive non possumus; aut rationem a præsentibus cur ita locuti sint exegerunt; aut invenerunt cos jam mutasse sententiam; aut quod extremum est, admonitos mutare fecerunt. Nam aliter eos in Ecclesia catholica manere potuisse quis sapiens catholicus credat? Cum vero tanta quæ dicta sunt, ego indoctus et Latinæ linguæ, de causa apud Græcos habita, post centum annos pro meo captu et facultate, vel intelligere vel explicare potuerim; quanta credendum est illam sanctorum Patrum congregationem in causa penes se et recenti memoria cognoscere potuisse, illo etiam revelante qui dixit: Ubi sunt duo vel tres congregati in nomine meo, ibi in medio eorum sum (Matth. xviii, 20)? Nam fideliter invocatus non solum a sacerdotibus, sed ab omni quoque populo suo cujus fides et exspectatio C ex illorum auctoritate dependet, primum dat omnibus congregatis unum cor et animam unam, ut nullus eorum suam velit esse sententiam, nisi quæ fuerit veritatis. Quoties ibi doctiores indoctioribus, et plures paucioribus, illo eorum medio cedent? quo-

Anthropomorphitarum stultissimæ, ut Bieronymus epistola 61 vocat, hæresis auctor fuit Audius, rive, ut est apud Theodoretum, Audæus, Δύδαΐος, qui ανθρωπόμορφον έφησε τὸν Θεόν, Deo humanam figuram attribuit. A dogmate igitur Anthropomorphitæ appellati sunt, a magistro Audiani : pro quo apud sanctum Augustinum hæresi i scriptum est Vadiani et pro Vadianis, ut apparet, hoc loco Basiani.

b Epiphanio Αντιδικομαριανίται. Hi Mariam post Christum natum viro suo commixtam affirmabant. Contra quos Epiphanius idem prolixam epistolam ad Arabas scripsit, ubi orta hæresis. Contra eosdem D 65 Cod. Theod. De hareticis. lertur etiam egisse Theodorus episcopus Cyprius.

1 Cod. Veron., Photiniani (a Photino).

<sup>2</sup> Idem cod., et qui.

<sup>2</sup> Idem cod., concedamus.

Idem cod., justa ratione non præferat.

Idem cod, similiter Athanasius et cæteri, atque.
Idem cod., manisestissime pravum est et religioni

\* Editor Sirmondianorum præfat. ad tom. II, § 4, sequentia refert in bunc locum ex Cotelerii Eccl. Gr. Monum, tom. I, pag. 777 : « Conjecturam viri omni exceptione majoris Jacobi Sirmondi nolim improbare; sed quidni legamus Succiunos, quod idem significat cum Saccitis et Saccophoris? Quin etiam exaraverat forsan Facundus Satianos, exemplari simili editionibus nostris Græcis Anace-

Diligentes igitur judicavit, quos et sciebat tempori- A ties etiam per nescientes scienter operatur ipse qui potest omnia facere supra quam petimus aut intelligimus; aut qui " promisit quod nobiscum sit omnibus diebus usque ad consummationem sæculi? Utinam sibi nunquam sæcularis potestas, quod ei creditum non est in his negotiis usurparet, quæ nunquam feliciter usurpayit. Cæterum congregatis in sno nomine sacerdotibus suis Christus deesse non potest : quia cum sit omnipotens veritas, mentiri nullatenus potest, sicut nec illi syno lo defuit, quæ in causa quidem sidei omnium communiter Patrum doctrinam secuta est : in Theodori vero, non unius Cyrilli, vel si credamus 2 quod dicitur, quia nec posset, cujus contraria sibi esse videbatur vel incerta sententia; sed aliorum Patrum secuta est, quos et auctoritate et numero et ratione præferre debuerat. Quis enim Joannem Constantinopolitanum Cyrillo, quis plures probatissimos viros uni, quis excusationem certissimam et constantissimam incertæ et inconstanti accusationi non præferat'? Nihil igitur vel hinc columnientur hæretici, vel catholici offendantur. Quæ fuerat Joannis ac Procli Constantinopolitanorum, Gregorii Nazianzeni, Joannis ac Domni Antiochenorum et orientalis concilii sides, nec non Ecclesiæ a qua non est expulsus Theodorus, eadem fuerat et Cyrilli. De Theodoro tantum, sicut et de Diodoro, cui simul Athanasius atque & Constantinopolitana synodus attestatur, in solo Cyrillo dicitur inveniri diversa sententia; et quod est indicium certissimæ veritatis, in ipsa dissensione consensus unius ejusdemque sidei comprobatur. De quo enim Cyrillus Theodorum culpasse dicitur, manifestissime pravum defensores Theodori non denegabant ; sed hoc Theodorus non sensisse dicebatur. Inde igitur et ille putabat exsequendum 7 esse Theodorum, quod velut eadem senserit quæ ma!e Nestorius sensit ::

> e Vocis utriusque eadem est notio. Nam Massaliani Syrorum lingua sunt Εὐχόμενοι : orabant enim pene, assidue. Quin et Massalianorum genus aliud, sed ex gentilibus or:um commemorat Epiphanius, qui sese Euphemitas, et Martyrianos, et Salanianos appellarent; et borum nominum eau-as explicat hæresi 80. Saciani ergo vitiose hoc loco positi viden-tur pro Satanianis; ac mox etiam pro Marrianis et Photianis restituendi Marcelliani et Photiniani, quos simul etiam conjungit Epiphanius hæresi 71 et 72, et Marcellianos itidem cum Photinianis copulat lex

contrarium, neque id esse pravum defensores Theodori negabant; sed.

Idem cod., arguendum.

\* Idem cod., sensil : inde illum Orientales sancti defendebant, asserentes quod eadem senserit que male Nestorius sensit : ac per hoc, etc.

phalæosis Epiphanianæ et Ancorati, ubi habetur, breviante scriptura, Satiani. Sint itaque ista arbitraria. > Et paulo post, pog. 785 : « Ad ea quæ notavi supra... nunc addo probabiliorem in Facundo lectionem esse Satanianos vel Satanios.

\*\* Cotelerius, I. c., pag. 780, legendum censet, ctiam Ariani: vitio nempe scriptoris male geminata littera m in simplicem redacta.

ac per hoc utrique diversa de Theodoro sentien- A et ipsum beatum Cyrillum affirmabant non aliter dotes. Nestorii condemnationem sine ulla diversitate Armabant. Quid ergo Nestorianos adjuvet, qui Theodori dictis, sicut et aliorum qui in Ecclesia claruerunt, male uti dicuntur, si qua de illo fuit diversa Patrum sententia: cum et ideo fuerit accusatus, quia similia putabatur sapuisse Nestorio, et aliter non potuerit excusari, nisi probaretur alienus ab errore Nestorii? Hec quoque meminisse iidem Nestoriani debent, quoniam in eis litteris orientalium Patrum beato Proclo rescribentium Theodorus excusatur, in quibus firmatur, sicut ostendimus, unum de Trinitate pro nobis crucifixum; in quibus dicitur: 4 Quod autem omne orientale concilium Nestorii novitates abdicavit, novit et tua sanctitas, quæ nostras super hoc litteras secundo iam tertio- R que suscepit. > Sed nec Entychiani vel Semieutychiani dissimulent quod interim nibil adversus Theodorum ex nomine benti Cyrilli, quent sequi so dicunt, proferre potuerit in quo culpetur in duabus Christum prædicasse naturis. Sive enim vere, sive false perhibeatur Theodorus ab eo culpatus quod duos crediderit filios, hactenus fictum non est hoc eum reprehendisse in dictis Theodorf, quoniam duis prædicavit Christi esse naturas; quod eum Eutychiani prædicasse non negant, quem etiam duas mentiuntur putasse personas. Cur igitur eum beatus Cyrillus non simul de duarum quoque naturarum prædicatione culpavit, si hæresi Nestorianæ deputandum est duas Christi credere ac docere naorientale concilium, scribentes eidem beato Cyriko, Theodorum purgant, quod adversus hæreticos naturarum preprietates amplius dividens, putaretur etiam duas Christi asseruisse personas. Quomodo igitur vel orientales Patres ex eo magis excusandum Theodorum a Nestoriano crimine judicarent, quod naturarum proprietates amplius divideret, si Nestoriani est criminis dues Christi naturas asserere? vel quomodo ipse quoque beatus Cyrillus non eosdem orientales i hæreticos et nimium stultos. qui Theodorum incertum crimen sustinentem certo crimine defendere nitebantur? Præsertim quoniam

1 Cod. Veron., judicaret orientales.

cuisse, dicentes ei, sieut supra memoravimus: Sunt enim etiam quæ et tua sanctitas ita confitetur, et eumdem de illis habet intellectum. Qua de re si hæresi Nestorianze debet ascribi duas Christi prædicare naturas, beatus Cyrillus, qui nihil contra retulit, magnum in se crimen sua taciturnitate firmavit; a quo purgari non poterit, nisi catholicum judicetur duas Christi naturas asserere. Intelligis igitur, imperator, quod si qua Patrum disceptatio de Theodoro fuisse dicatur, Nestorianos pariter et Eutychianos confundat. Sancta vero synodus unam et communem accusantis, si tamen vere dicitur, ac defendentium Diodorum 1 lidem tenens, illos sequendos in persona Theodori judicavit, quorum et major fuit auctoritas, et qui cum illo degentes, diuturna familiaritate bene cognoverant qua intentione scripserit'in quibus putabatur ab ignorantibus arguendus. Hoc justitiæ congruebat, hoc etiam pietati, quæ quantum ratio patitur debet excusationi magis quam accusationi favere personæ. Hoc etiam conveniens fuit assertioni veræ fidei, quam contra Nestorium et Eutychem synodus illa susceperat, ne aut diceretur Nestorius similia sapuisse Theodoro a tantis Patribus prædicato, aut per hoe ejus errori daretur auctoritas. aut Apolinaristarum progenitorum Eutychianæ dementiæ, vel ipsius Eutychis in Theodoro videretur secuta judicium, ut de ipsa quoque secundum sententiam beati Cyrilli merito diceretur, quod propterea se circa Theodorum, virum admirabilem et maxituras? Quin potius hine sapientissimus Joannes et C mani gloriam merentem, infense haberet, ut occasionem faceret contrario dogmati quo tenebatur, quarens capitula quadam ejus non ex melioribus intellecta damnari. Quibus ita constitutis atque firmatis, quod nuper a quibusdam condemnatus est, cohibentiæ quam præbent Eutychianis, et abominandæ præsumptioni debet ascribi; et ideo sient hos temerarios contra sanctorum Patrum Ecclesizeque testimonium nullatenus approbare quisquam sapiens potest. ita magnam synodum Chałcedonensem cum iisdem Patribus et Ecclesia in qua Theodorus mansit, non potest improbere.

2 Idem cod., Diodorum et Theodorum fidem.

# LIBER NONUS.

# CAPUT PRIMUM.

Quod ex scriptis Theodori probetur ipsum fuisse catholicum, et unius psalmi xuv expositione refellantur omnia quæ contra ejus doctrinam objecta sunt.

Promissionis memores, competenti loco jam proponamus i de Theodori scriptis non pauca, sicut tertio libro ex occasione convincendæ falsitatis adversariorum fecimus; sed multo plura, quibus abunde

<sup>1</sup> Cod. Veron., proferamus.

D monstretur quantum ab iis que in prejudicium magnæ synodi Chalcedonensis de illo conficta sunt, fuerit alienus: ut jam non Patrum testimonio, sed ipsis rebus ostendatur quod conturbatores Ecclesia. qui epistolam venerabilis lbæ de laudibus ejus Theodori culpant, non quasi latentem invenire non potuerint, sed manifestam videre dissimulaverint veritatem. Igitur tria sunt in quibus ejus dicta calumniantur, sicut jim diximus. Unum est, quod cum criminantur unicam, juxta Sabellii dementiam, di- A sancto Spiritui condignam adorationem. Quocirca vinæ Trinitatis credidisse personam. Alterum, quod semetipsos destruentes econtrario rursus assirmant quod quaternitatem introduxerit, duos filios prædicando a, id est aliam Dei Verbi et aliam Christi asserendo personam, qui homo tantum fuerit, non etism Deus, sicut putavere Judæi. Tertium vero est, quod eum dicunt evacuasse omnes in Christifm factas prophetias; quod Manichæorum erroris est, quos novimus Judaicæ infidelitati male contrarios. Nam illi novum detestantes, vetus se dicunt accipere; isti vetus detestantes, novum se dicunt accipere Testamentum. Quæ quidem, nt ostensum est, sic absurda sunt sibique contraria, ut nullus ea resellere vel attendero dignaretur. Despicienda enim magis hæc erant et silentio contemnenda, nisi tantorum B episcoporum coacta subscriptio nugis talibus nos respondere compelleret. Nam quid hinc metueremus? an forte credendum est quod his ridiculis, mutuo se destruentibus nemine ' refellente, quisquam vel parum cordatus præberet assensum? Quomodo autem posset evidentius omnibus apparere, quales sint reprehensores synodi Chalcedonensis, qui se Joanni Constantinopolitano, Gregorio Nazianzeno, Joanni et Domno Antiochenis atque orientali concilio, nec non et Proclo item Constantinopolitano, et Cyrillo Alexandrino religione atque scientia præferunt, nisi probarentur et nimis irreligiose amare mendacium, et neque hoc saltem seire quomodo mentiantur? Accipe vero jam, serenissime imperator, quid idem Theodorus de quadragesimo et quarto psalmo dispu- C tans dicat : Quid itaque invenietur majus bis quæ a Christo facta sunt in tanta mundi commutatione omnibus agnoscentibus, Deum universorum et pietatis atque virtutis diligentiam habere festinantium, et glorificantium quidem Dei Unigenitum, exhibentium vero sancto Spiritui condignam adorationem: pro quibus beatus David ait: Eructavit cor meum verbum bonum (Psal. XLIV, 1)? > Cernit hic tua pietas omnes simul hæreticorum calumnias esse destructas. Nam quis unam Patris et Filii et Spiritus sancti credens esse personam, diceret quod pietatis atque virtutis diligentiam festinantes habere sic glorisicent Unigenitum Dei, ut simul etiam condignam adorationem exhibeant Spiritui sancto? Si enim ipsum esse crederet Dei Unigenitum, quem Spiritum san- D ctum, suffeçerat dixisse, glorificantium quidem Dei Unigenitum, nec erat opus dicere, exhibentium vero

\* Hoc præcipuum fuit caput Theodorianæ accusationis: quod his verbis designat, et anathemate damnat Justinianus in edicto : Εί τις ἀντιποιείται Θεοδώρου τοῦ Μοψουεστίας, τοῦ εἰπόντος ἄλλον εἶναι τὸν Θεὸν Αό-γον, καὶ ἄλλον τὸν Χριστὸν, ἀνάθεμα ἔστω. Theodorus sane presbyter Raithensis, Mopsuestenum docet in hac hæresi fuisse, ut Christum diceret hominem unum de multis, qui inhabitante in eo zar coboxiav Dei Verbo bixes atias particeps factus sit. Duas proinde in eo naturas fuisse discretas, atque habitudine sola inter se conjunctas. Δύο φύσεις, inquit, ίδιοπεριοtres Theodorus credidit et docuit esse personas, alium dicens Patrem, cujus sit filius quem vocavit Unigenitum, et alium Spiritum sanctum 3, cui coadignam, id est talem qualem etiam Filio, adorationem exhibeant qui pietatis atque virtutis diligentiam habere festinant. Sed neque Christum hominem tantummodo prædicavit, cujus operibus nihil majus esse perkibet, confiteus eum Deum universorum, a quo tanta mundi commutatio facta sit. Quod sutem nec evacuet omnes in Christum factas prophetias. palam est, quia rursus in ejusdem psalmi expositione dixit : Quoniam quidem prius ait regna, postea autem memoratus est inimicorum perditionem, et reliquorum subjectionem, ne aliquis existimet nuper ei accessisse regnum, vel certe posse eum denuo privari eadem potestate. Post hæc infert: Sedes tua, Deus, in saculum saculi (Ibid., 7), hoc est consequenter quidem interimentur inimici, reliqui vero omnes subjicientur. Quoniam quidem non subintromissum babes regnum, sed ex sempiterno omnium regnas, et in atternum regnas, et regnum toum manet in æternum. Hæc Judæi ut fabulas inanes intelligunt, existimantes de homine rege dicta. Cui enim hominum tantum hoc insigne virtutum, aut talium magnitudo dictorom? cui vero conveniet, et deducet te mirubiliter dextera tua (Ibid., 5) ? divina Scriptura de omnibus justis semper ita loquente. quia ex divino adjutorio virtu'em possideant. Manisestum avtem hic et illud est, quia non de alique impio loquatur in propria virtute fidente. Ad quem itaque hominum loquens infert, Sedes tua, Deus, in sæculum sæculi? Si autem de rege Deo dicit, manifestum quoniam et de regina non muliere, sed feclesia, quam Christus sibi per fidem desponsavit, per affectum animæ scilicet sibi jungendam. Etenim moris est Scripturæ divinæ, eos qui per scientiam adjunguntur Deo, conjugem ejus vocare, ad ostendendam eorum cum Deo plenissimam eopulationem ct unitatem. > Et paulo post: « Sieut et Joannes Baptista dicit: Qui habet sponsam sponsus est (Joan. 111, 29). Quoniam igitur semper Dei conjux dicitur congregatio hominum qui ei per scientiam copulantur, regem autem Christum convenienter appellavit : necessario ergo est regina, quæ regia uxor est, non alia promotione circa illa procedente, quam ea quam de viri dignitate communicat. Consequenter ergo reginam vocat Ecclesiam, ostendens quantam sor-

ρίστους φησίν είδίναι έν Χριστώ, σχέσει τινι καὶ μίνος άλλήλαις ώπειωμένας. Quod erat duas in Christo naturas verbo, re duas personas profiteri. Et quia hoe ipsum postea fuit dogma Nestorii, ideo Theodorum vocat πρόγονον Νεστορίου. Hæc porro atque alia his affinia placita fuis e Theodori, confirmat synodus v. actione 4, tum ex variis librorum ipsius locis, tum ex Cyrilli aliorumque testimonio. At Facundus Theodorum sic defendit, ut rectam contra adem in multis ejus libris ostendere student; et si quid secus interdum excidit, benignius interpretandum contendat.

<sup>1</sup> Cod. Veron., etiam nemine

<sup>1</sup> Idem cod., et alium Filium ipsum unigenitum, et alium Spiritum sanctum.

.tita sit ex Christi adunatione dignitatem, quæ A terpretatione pro istorum calumniis forsitan videreei accessit ex fide. Quoniam aut de Deo et Patre hæc dici non possunt 1, quæ sequuntur astruunt manifeste. > Quid etjam in præsenti capitulo nempe videntur hæretici nequidquam de Theodori persona reprehendere Chalcedonense concilium? Nam omnes corum calumnias aque in illo videmus exclusas. Non enim eumdem credidit Patrem quem Filium, qui ait: Quoniam hoc quod de Filio dictum est, de Deo et Patre dici non possit. Neque Deum Verbum alterius credidit esse personæ, et alterius Christum, cui dictum a propheta confitetir: Sedes tua, Deus, in seculum saculi (Peal. xLIV, 7); et quem negat subintromissum regnum habere, et docet ex sempiterno regnare. Non ergo Theodorus Judaicæ impietatis arguendus est, tanquam hominem tantum- B versa sunt colligens in unitatem personæ. > Cognomodo putaverit Christum, cum petius Judeos irrideat dicens: Hæc Judæi ut fabulas inanes intelligunt, existimantes de homine rege dicta; et quid ipse credat insinuans dicit, quod nulli hominum conveniat tantum hoc insigne virtutum, et telium magnitudo dictorum, quibus dicitur Christo: Deduxit te mirabiliter dextera tua (Ibid., 5): quandoquidem' divina Scriptura omnes homines justos ex divino adjutorio dicat possidere virtutem; Christum vero, tanquam Deum asseverat divino adjutorio non egere. Itemque inferius ait : Si autem de rege Deo dicit, manifestum quoniam et de regina non muliere, sed Ecclesia, quam sibi Christus per fidem desponsavit, per affectum animæ scilicet sibi jungendam. Utque monstraret iterum quod Christum Deum cre- C deret: Etenim, inquit, moris est Scripturæ divinæ, eos qui per scientiam adjunguntur Deo, conjugem rjus vocare, ad ostendendam eorum cum Deo plemissimam copulationem: Deum pronuntians quem superius Christum dixit. Ideo ait et inferius, quod semper Dei conjux dicatur congregatio hominum, qui ei in scientia copulantur. Quia vero non evacuat omnes in Christum factas prophetias, ex eo manifestum est quod hanc ipsam prophetiam in Christum case dictam et in conjugem ejus 2 confitetur. Denno quoque sequentia ejusdem psalmi interpr tans dicit: Propterea unxit te Deus, Deus twas (ibid., 8). De Deo vero bæc denuo dici manifestum est : « Sed quia hæc Deo Patri non conveniant, prost rea unait te Deus, Deus tuus, cla- Domniumque factorem : quod eum negasse maxime ret de reliquo quod hæc de Christo dicantur. In ano mirabiliter et naturas divisit, et personæ unitatem demonstravit : et naturas quidem divisit in co. quod diversarum intelligentiarum declarativas voces emisit; multum enim differt ab invicem, Sedes tua, Deus, in sæculum sæculi, et Propterea unxit te Deus, Deus tuus. Unitatem vero ostendit personæ, ea quæ diversa sunt colligens in unitatem persona. Ilic autem non jam necesse est inunorari, et ostendere quia similiter omnium calumniarum a se removit invidiam. Unum est quod aliqua egere in-

tur, quia dixit, et naturas divisit et personæ unitatem demonstravit, nisi ipse interpretans semetipsum doceret quatenus dixerit esse divisas, cum subsecutus adjecit : e Et naturas quidem divisit in eo, quod diversarum intelligentiarum declarativas voces emisit. Multum enim differt ab invicem, Sedes tua, Deus, in sæculum sa culi, et, Propterea unxit te Deus, Deus inus. > Eatenus igitur asseruit esse divisas, quatenus intelligentia Dei vivi dividuatur. Et claret quod ab invicem different : non quod duas personas efficant, sicut etiam paulo inferius ostendimus, etiam in homine uno dixisse animam a suo corpore naturaliter esse divisam. Unde simul hæc quoque subjunxit, et ait: « Unitatem vero ostendit personæ, ea quæ discis ergo, imperator, quoniam veraciter sapientissimus Joannes cum orientali concilio, ad beatum Cyrillum de beato Theodoro scribens, dixerit : « Proponebat enim eum totus in commune Oriens, s cut virtutem multam doctrinæ habentem adversus hareses, contra quas pugnans et dimicans, multa quadam divisione usus est, non ex pravo intellecta veniens, sed efficacius adversus hæreticos illo modo uti se judicans. Neque unitatem summam ignorans vel negans, abrit, pleni enim hujusmodi sunt omnes ejus fibri; sed naturarum proprietatem amplius dividens, sicut ei pugna quam adversus hærcticos habuit, faciendum dictabat. » Quis enim ex his quæ memoravimus non cognoscat, quod omnes libri Theodori hujusmodi sententiis pleni sint, cum ex uno scriptorum ejns loco, hoc est ex prima parte interpretationis xL et iv psalmi omnia simul tria, quæ improbe de illo jactata sunt, falsa esse tertio probavimus? Sic \* ergo saplens lector intelligat quanta possint in omnibus ejus libris similia binatim ac singillatim posita repe-

# CAPUT II.

risi.

Quod Theodorus vere Christum non hominem tantum, sed cliam Deum natura esse fussus sit.

Verum nobis videtar quod ea plus ex dict's ejus proferre debeamus, in quibus fatetur Christum non honinem tantum, sed ctiam secundum naturam Deum et essentialiter exstantem verum Filium Dei, criminantur. Nam disputans de eo quod scriptum est in Evangelio secundum Matthæum : Veniens autem Jesus in partes Cæsareæ Philippi, et interrogabat discipulos suos dicens : ('uem me dicunt homines esse filium hominis (Matth. xvi, 15)? ita locutus est : « Dominus enim Christus erat quidem et Deus et homo, utrumque secundum naturam similiter : ex altero quidem apparens, ex altero vero, ut pote secundum naturam divinam, invisibilis exstans. Erat autem unum quidem omnibus manifestum, at pote quod apparebat: hominem enim eum omnes tunc tempor.s æstimabant

<sup>1</sup> Cnd. Veron., possint.

<sup>1</sup> Idem cod., ejus Ecclesiam.

<sup>3</sup> Idem cod., Hinc ergo.

esse, et amplius nihil. Quod enim in illo latebat, om- A t Proximus etiam passioni ad discipulos Duminus nibus erat incredibile priore tempore; sed ex magnitudine eorum quæ circa illum agebantur, et novitate miraculorum, quæcunque ad doctrinam videntium efficiebat, et ex gratia saneti Spiritus qui super apostolos venit, intellectus est pestea et creditus verus Deus, essentialiter exstans Filius verus Dei æterni. Quoniam vero in priore tempore ignorabatur hoc secundum essentiam exstare, ex eo antem quod apparebat videntibus homo purus putabatur, secundum hominem pleraque, et secundum eam quæ apparebat naturam loquebatur. Et bæc ex bis quæ in Evangelio scripta sunt quivis invenict animadvertens attentius. > Putasne jam, clementissime imperator, subreptum sibi 1 cognoscunt, qui dolosis impugnatoribus Chalcedonensis synodi crediderunt, ut ad ejus B invisibilis est hominibus divina natura. Consequentes destructionem Theodorum, velut Nestoriani erroris auctorem, putarent esse damuandum? Quid enim examinatius, vel quid subtilius contra Nestorianos inveniri a catholicis potest, quam ut dicatur Christus quod Deus erat et homo, et utrumque secundum naturam similiter? Non quasi homo tantum secundum naturam, Deus vero Dei similis, id est secundum relationem dignitatis, vel auctoritatem personæ, vel gratic nuncupationem, quod solum dicere iidem Nestoriani solent; sed-utrumque secundum naturam et simili:er est unus Christus in utroque: ex altero apparens, ex altero vero, ut pote secundum divinam naturam, invisibilis exstans. Eumdem ergo, qui utrumque est, et visibilem et invisibilem Theodorus confitetur, hoc quoque adjiciens : « Erat autem C debis omnino etiam illum. Addidit etiam : Usque unum omnibus manifestum, ut pote quod apparebat : hominem enlm eum omnes tunc temporis æstimabant esse, et amplius nibil. Quod enim in illo latebat, omnibus erat incredibile priore tempere. . Quomodo itaque dicitur iste quod hominem tantummodo putaverit Christum, et amplius nihil, cum ipse hoc ignorantiæ deputet, quod hoc illius temporis homines restimarent, et eis esset incredibile quod in eo latebat? qui etiam ex magnitudine miraculorum, et ex gratia sancti Spiritus super apostolos descendentis, intellectum eum esse postea et creditum verum Deum essentialiter exstantem Filium verum Dei æterui fatetur. Quid ergo dicimus? nunquid videtur intelligentibus credibile, ut quod intellectum postea et diderit? Et amplius boc ipsum quasi contra calumniatores quos patitur, repetens et inculcans : « Quoniam vero, inquit, in priore tempore ignorabatur hoe secundum essentiam exstare; ex eo autem quod apparebat videntibus, homo purus putabatur : secundum hominem pleraque, et secundam eam qua apparebat naturam loquebatur? > Ignorantiæ fuisse iterum dicens, quod non intelligebatur Christus secundum essentiam Deus, sed homo tantummodo purus, qui non etiam esset Deus, et hoc ipse singitur ignorasse? Qui post aliquanta sie iterum dicit:

2 Idem co !., suum Deum.

dixit; Si me sciretis, utique et Patrem meum sciretis (Joan. viii, 19); et ad Philippum: Tanto tempore vobiscum sum, et non cognovistis me? Philippe, qui videt me, videt et Patrem meum (Joan. xiv, 9). Ostendens quoniam neque divinam naturam sciebant Unigeniti. neque Deum sciebant verum Patrem. Unde neque dicentem de proprio Patre veluti de Deo dicentem aliquatenus advertebant, sed divisa intelligentia eadem ipsa putabant ctiam illa. Hinc etiam adductus est Philippus ad dicendum: Ustende nobis l'atrem, et sufficit nobis (1bid., 8). Si enim sciret integre quia Patrem suum 2 dicebat eum qui revera ejus esset Pater, ex quo erat vere sicut Deus ex Deo, nunquam dixisset: Ostende nobis Patrem tuum, bene sciens quiz itaque et Dominus dixit ad illum : Tanto tempore rebiscum sum, Philippe 3, et non cognoristis me, Philippe? Vello enim Patrem videre, indicium crat co quod neque ipsum sciret quis esset secundum naturain, neque quem diceret l'atrem esse, Filius ex co exstans. Et aperiens hoe ipsum addidit: Qui videt ms, videt et Patrem. Si enim cognoveris, inquit, quis sim, cognosces et illum, secundum quod possibile est, per me contemplans Patris naturam, cujus sum Filius ex ipso exstans secundum essentiam, et ejusdem cum illo exstans essentiæ. Quoniam vero nescis me, neque Patrom meum seis quem dico; cognoscens autem me, cognosces et Patrem quem dixi: me videns contemplatione intelligentier, per me vinunc nihil petistis in nomine meo (Joan 271, 24). Et aperiens quoniam necdum divinam naturam ejus intelligentes, neque orationes el offerebant ut Dee, neque petitiones aliquas in ejus nomine faciebant, sicut oportebat facere in nomine Dei exstantis et Filii Dei omnium: et quis propter banc corum infirmitatem in similitudinibus de Patre loquebetur, co quod neque illi potuerunt integre scire ea quæ dicerentur, vel de quo diceret patre, vel qualiter exstante, adhue apertius indicatur. Divit enim : flec in parabolis locutus sum vobis : venit hora quando non jam in parabolis loquar vobis, sed manifeste de Patre annuntiabo vobis (Ibid., 25). Quid autem crat quod de Patre non manifeste dixerat, nisi quia revera divicreditum esse docuit, ipse nec intellexerit, nec cre- p nam naturam Unigeniti nesciebant, ex quo pessent discere Deum Patrem, qui ex certe ejus esset Pater, ut Deus Dei ex eo nati secundum essentiam? Cujus rei gratia per similitudines els de Patre lequebatur : nunc quidem nomine tentum spud cos uteas, ejus autem-veram intelligentiam in posterum il is reservans edicere, quando eos gratia Spiritus sancti quæ super cos venit, instituens perceptibiles tanta doctrinæ perficeret. Propter hoc etiam- ipse Dominus in codem ipso sermone proximus passioni, ut infirmitatem corum ostenderet, unde possent doctrinam perfectiorem assumere, dicebat: Multa habes robis

<sup>1</sup> Cod. Veron., sibi fuisse cognoscunt.

In codem cod. deest Philippe; deest etiam in textu Joannis cap. xiv. vors. 9.

dicere (foan. xvi, 12). Cujus ergo rei gratia modo non A dicis? quia non potestis modo portare : non invidens, sed quia non sufficitis ad majorem rerum perceptionem, infirmius adbuc affecti, quam ut borum dogmatum integritatem possitis edoceri. Quando ergo poterant, vel unde? Quando venerit ille Spiritus veritatis, inducet vos in omnem veritatem (Ibid., 13). Supervoniet enim super vos Spiritus sancti gratia, ex qua cunctam dogmatum subtilitatem cognoscitis\*. Proinde si divinitatem Unigeniti decerentur, et Patrem Doum utique docerentur, ut pote Dei Filii Patrem, et quid perfectius ad dogmatum scientiam eis remaneret? > Sed his commemoratis, non tantum pro susceptæ causæ merito, quam longe distemus ab accusatoribus Theodori, quin potius Chalcedonensis eoncilii, debetis attendere; verum etiam quam sim- B pliciter nos ac fideliter rem geramus. Hæretici enim, velut fures et canes, non integras sicut habenter ipsius Theodori sententias a sincere depromunt a'que simpliciter; sed quemadmodem de ipsis quoque Scripturis canonicis facere solent, pauca ex ejus dictis obscura verba subripiunt, et hæc ipsa maledico dente concidunt. Nos autem, sicut videtis, magis eligimus fastidium de longitudine, quam de breritate atque obscuritate suspicionem fraudis incurrere. Non est quare in his que nos proferimus lector quærat, vel quid superius a Theodoro fuerit dictum, vel inferius i subsequatur, vel qua ratione fuerit sie iocutus: totam si causam a ante oculos indicantium inspiciendam constituimus : non ex multis atque aportis pauca, quemadmodum illi, et obscura verbis C non a ex integris et perfectis particulas demordemus. Sicut autem potest ex his que memorata sunt unusquisque cognoscere, non hominem purum, id est qui nen sit etiam Deus, sed unigenitum Dei Filium consubstantialem Patri, pro nobis asserit passum : quem dicit proximum passioni sue dixisse discipulis: Si me sciretis, utique et Patrem meum sciretis (Joan. VIII, 19). Et ad Philippum : Tanto tempore vobiscum sum, et non cognovistis me? Philippe, qui videt me, videt et Patrem (Joan. xIV, 9): ostendentem quoniam neque divinam naturam sciebat Unigeniti; quod Theodorus non diceret, nisi crederet Unigenitum divinæ naturæ pro nobis passum. Verum nec illud ibi poneret quod ait : Hine etiam adductus est Philippus ad dicendum : Ostende nobis Patrem, et sufficit nobis . Si enim in- D tegre sciret quia Patrem suum B dicebat eum qui re. vera ejus esset Pater, ex quo erat vere sicut Deus ex Deo, nunquam dixisset: Ostende nobis Patrem tuum, bene sciens quia invisibilis est hominibus divina natura.

\* Sic Dionysius Alexandrinus, teste Athanasio, querebatur non integras, sed concisas ab adversariis sententias suas proferri. Επιιτα αἰτιάται τοὺς κατικπάντας αὐτοῦ, ὡς μὰ ὁλοκλήρους λίγοντας. ἀλλὰ περικό-

CAPUT III.

Quod Theodorus in duabus Christi naturis unicum ejus personam agnoverit, alienusque fuerit ab errors tum Judworum, tum Hanichworum.

Ergone iste, qui vere Deum ex Deo, et invisibilis ac divinæ naturæ Filium pro nobis asserit passum, duos filios volebat intelligi, tanquam alterius subsistentiæ sit qui pro nobis passus est, et alterius unigenitus, qui vere sicut Deus ex Deo invisibilis divinæque naturæ sit? aut posset de éo quem purum credebat hominem, dicere : « Sì enim cognoveris, inquit, quis sim, cognosces et illum secundum quod possibile est, per me contemplans Patris naturam. cujus sum filius, ex ipso exstans secundum essentiam, et ejusdem cum illo exstans essentiæ? > Et ut non alium, sed ipsum Patri consubstantialem pro nobis passionem suscepisse monstraret, hoc ipsum repetens iterum dicit : Propter hoc etiam ipsa Dominus in eodem ipso sermone proximus passioni, ut infirmitatem eorum ostenderet, unde possent doctrinam persectiorem assumere, dicebat : Multa habeo vobis dicere. . Ipse ergo Dominus, qui consubstantialis est Patri, et non alius, a Theodoro pro nolis dicitur passus. Verum neque ipse ab eo pronuntiatur Pater esse qui Filius : alloquin loquens de Philippo non diceret, « Velle enim Patrem videre. indicium erat eo quod neque ipsum sciret, id est Christum; vel quod ibi subsecutus ait ex persona Domini: Si enim cognoveris, inquit, quis sim, cognosces et illum secundum quod possibile est, per me contemplans Patris naturam : > et quæque similia ibi continentur, que de Patre ac Filio; quorum una natura est, non nisi pro discretione personarum dicta queunt intelligi. In fine vero ipsius sententia omnes tres personas Patris et Filii et Spiritus sancti simul insinuat, cum ex persona Domini dicit: · Ouando venerit ille Spiritus veritatis, inducet vos in omnem veritatem. Superveniet enim super von Spiritus sancti gratia, ex qua cunctam dogmatum subtilitatem cognoscetis. > Proinde si divinitatem Unigeniti docerentur, et Patrem Deum mique docerentur. Quid igitur hæreticorum complices in præjudicium sanctæ synodi tantam rerum evidentiam obscurare conati sunt, quasi omnibus sic possent oculos claudere, sicut sibi clauserunt? Nam secondum Joannem Evangelium interpretans dicit : « In mundo erai, el mundus per eum factus est, el mundus eum non cognovit (Juan. 1, 10), dicens venientem in bonc mundum de Domino Christo bene intulit, in mondo erat, ut ostenderet quia venientem ad manifestationem retulit. Substantia coim et natura erat in mundo, inquit, et autea. Et veluti hoc parum esset,

πτοντας αὐτοῦ τὰς λίζεις. Et de Apolinario Apostoli verba truncaute Gregorius Nazianzenus oratione ad Nectarium: Λέγει γὰρ πάλω ἀποστολικήν των μῆσω τοῦ ολου σώματος τῆς συμφράσεως ἀποκνίσας.

<sup>1</sup> Cod. Voron., vel quid inferius.

<sup>1</sup> Idem cod., totam sicut est causam.

<sup>3</sup> Idem cod., verba elegimus; non ex integris.

<sup>\*</sup> Farte cognoscetis.

Aldem cod., nobis; hos etiam adjiciens : si enim.

Idem cod., suum Deum.

mirum si crat in mundo, qui non esset, nici ille voluisset? Sed tamen erat quidem in mundo et antea, et fecit etiam mundum ipse, et mundus eum non cognovit. Bene hic et non cognovit dixit, velut si diceret non cognoverunt proprium Dominum. . Confirmatur omnino quod sapientissimus Joannes cum orientali concilio de Theodoro dicit 1. Re enim vera, sicut apparet, non ignorabat vel negabat summam unitatem , qui et illa tam multa quæ superius memoravimus dixit, et quod de Christo in carnis manifestatione veniente dicebat, quia substantia et natura erat in mundo et ante ipsum, dicens ante suisse in mundo qui est postea manifestatus in carne. Nec mirum esse pronuntians quod dicatur et antea Christum in mundo suisse, qui non esset nisi ille voluisset: eumdem rursus affirmans in principio fecisse mundum, quem perhibet novissimis temperibus venientem a mundo non esse cognitum proprium Dominum. Quocirca noverat iste Christum in carnis manifestatione venientem factorem esse mundi et proprium Dominum; nec dicendo duas esse naturas Christi, duos dicebat filios, aut duos Dominos, aut duos Christos, sicut mentiuntur hæretici. Nam sic aperte in libro ad baptizates \* \* locutus est b : « Neque enim, si duas naturas dicamus, necessitas nos ulla constringit aut duos dicere filios, aut duos hemines \*, aut duos Christos : quoniam hoc putare extremæ est amentiæ. > Sed quid etiam quinto de Incarnatione libro, capitulo 52, dieat adversus Apolinaristas et Arianos interrogantes utrum alter et alter, an idem ipse, attentius quæso considerare dignemini. Nam in eo non solum recta de incarnatione Christi fides ejus apparet, verum etiam secundum quam rationem, vel secondum quem dicendi morem locutos est alia pro quibus eum calumniantur hæretici. Ait enim : « Quando naturas quisque discernit,

· Sed xar' sudexies benevole affects of oxioes rivi tantum, ut dictum est. Nam unionem κατ' οὐσίαν Theodorus recte quidem contra Synusiastas refellebat, sed hypostaticam non agnoscebat. Quod illa imprimis declarant quæ ex ejus ad Domnum epistola recitat Anastasius presbyter in Ecloge χράσεων δογματιχών, lils verbis: Θεοδώρου Μοψουεστίας, έχ τῆς D πρός Δόμνον ἐπεστολῆς 'Π κατ εὐδοκίαν τῶν φύσεων ἔνωσις μίαν αμφοτέρων τῷ τῆς όμωνυμίας λόγω έργάζεται τὰν προσηγομίαν, τὰν θίλησαν, τὰν ἐνέργειαν, τὰν αὐθεντίαν, την δυνκατείαν, την δεσποτείαν, την άξιαν, την έξουσίαν, μηδενέ τρόπω διαιρουμένην έν ς άμφοτέρων κατ αυτήν προσώπου πεί γενομένου και λεγομένου. Ναικταrum quæ juxta evdoniav fit adunutio, unam utrinsque communi nomine appellationem præstat, voluntatem, operationem, auctoritatem, potentiam, domina'um dignitusem, imperium nullo modo divisum, cum una utriusque secundum illam sit dicaturque persona. Et post alia : και τι δεί πολλά λίγειν ; ὁ τῆς κατ' οὐσίαν ἀνώσεως ἐκεὶ μόνων τῶν ὁμοουσίων ἀλήθευται λόγος ἐκεἰ εν ετεροουσίων διέψευσται, ανλλήσεως είναι χαραδύς ου δυνάμενος ό δε τος κατ ευδοκίαν ένώσεως τρόπος,

<sup>1</sup> Cod. Veron., De Theodoro dicit, neque unitatem summam ignorans vel negans. Absit. Re enim vera.

1 Idem cod., ad baptizates scripto.

loculit, mundus per eum factors est : hoc est, quid A alterum et alterum necessario invenit; et boie ref neque ipsos pute repugnare, quia alterum Deus Verbum patura, alterum autem quod assumptum est, quidquid illud sit, conceditur: bec interim item persona idem ipse invenitor, nequaquam confusis naturis, sed propter adunationem que facta est assumpii ad assumenters. Si enim integre concedibir hoc alterum esse ab illo natura, et manifestum quia seguale non est quod assumptum est assumenti, neque simile hoc illi, neque idem qued assumptum est assumenti : manifestum quia idem ipse invesietar adunatione personæ. Sie erge oportuit dividere quæ circa Christum sunt : istis enim divisionibus centrarium nihil est, bac enim multam etiam cum divinis litteris comonantiam habent. Sic neque naturarum confusio fiet, neque persona quadam prava divisio. Maneat enim et naturarum ratio inconfues, et indivisa cognescatur esse persona. Illud quidem proprietate naturas, diviso quod assumptom est ab assumente; illud autem adunatione personse in una apnellatione totius considerata sive assumentis, sive etiam assumpti natura, et veluti sie dicam in Pili appellatione simul et Deum Verbum appellamus, et assumptam naturam, quæcunque illa sit, consignificamus propter adunationem quam ad illum babet. Estne quisquam, clementissime imperator, tam obscurati cordia et ab humano intellectu penitus alieni. qui bæc audiens et relegens, putet Theodorum duos illios prædicasso? Magis enim accusatores ejus, qua egerunt ad evacuationem synodi Chalcedoneusis, axistimo contra conscientiam fallaciter agore, quan per ignorantiam in manifestis rebus errare. Illud autem est qued petivi. et attentius advertatis . vel quo medo dicendi loquatur, ubi imperites et ignares suze intentionis videtur offendere : quia dum naturas in Christo discernens alterum et alterum dicit, non quesi duos filios introducit; sed quia alterum \* Deus

> άσυγχύτους φυλάττων τὰς φύσεις καὶ άδιαερίτους, ἐι ἀμφοτέρων τὸ πρόσωπον δείκνυσε καὶ μίαν τὰν θέινστυ, καί μίαν την ένεργειαν μετά της έπομένης τούτοις μετς αύθεντίας και δεσποτείας. Et quid multis opus est? Unitionis secundum substantiam ratio in solis consubsigntialibus vera est; in its que alterius suns substantiæ falsa, cum sine confusione esse nequeat. Unitionis vero juxta evooxiav modus, inconfusas servans neturas et indivisas, unam utriusque personam ostendit, unamque voluntatem, et operationem unam, cum una que ista consequitur, auctoritate ac dominatu. Et post alia rursum : Κατά γάρ τὸν τῆς εὐδοκίας τρόπον τῷ Θεῷ Λόγφ συναφθείς, ώς έφαμεν, έξ αύτης της μάτρας ο τεχθείς έχ της παρθένου ναός, μεμένηκεν άδιαιρετος, την έν πάσιο αύτω ταυτοδομλίαν και ταυτουργίαν έσχεκώς ών ούδεν έστι συναφίστερον. Justa modum enim εύδοκίας Deo Verbo conjunctum, ut diximus, ab ipso utero quod .x virgine natum est templum, mansit indivisum, eamdem in omnibus cum ipso hubens voluntatem, eamdemque operationem: quibus mhil esse potest conjunctius.

ldem videtur qui in actione 4 synodi v perpetuo inscribitur : Ad baptisandos.

Idem cod., Dominos, aut.

Idem cad., advertatis hoe proposito, vel.

\* Idem cod., alterum est Beus.

 Videsis in bunc locum Toutteum ad Cyrillum Hierosolymitanum, dissert. 5, cap. 4, num. 23, pag. cxvt adit. Paris.

terum autem quod assumptum est, qui tamen persons idem ipse invenitur. Nec mes, sed ejus hæc verba sunt, exponentis semetipsum, et docentis quomodo intelligi debeat in cæteria, ubi sic loquitur : qui hoc ipsum repetens, ut decebat, sicubi tale aliquid dicitur 1, non aliter nobis accipiendum esse commendat. « Si enim integre conceditur, inquit, hoc afterum esse ab illo natura, et manifestum, quia æquale non est quod assumptum est assumenti, neque simile hoc illi, neque idem quod assumptum est assumenti. manifestum quia idem ipse invenietur adunatione personæ. ) Perspicis, Auguste, quod non persona, sed natura polius, assumentem ab assumpto alterum dicat, et de naturis hoe velit intelligi, quarum est multa quia non est idem quod assumptum est assumenti: de persona vero dicat quod idem sit assumens atquè assumptas. Plusne aliquis dicere potuit quam idem ipse? quod in hac sententia, non tantum semel, sed i:erum dicit : ideoque sequitur, dicens sic : c Neque naturarum fiet confusio, neque personæ quædam prava divisio. . Quid evidentius quærere, vel quid amplius de illo exspectare possemus? et tamen ille adhud addit et dicit : « Maneat enim et naturarum ratio inconfusa, et indivisa cognoscatur esse persons. > Et iterum cumulata, si dicendum est, superaccumulans, ait : c lilud quidem proprietate naturæ, divi-o quod assumptum est ab assumente. Illud autem adupatione personæ, in una appellatione totius considerata sive assumentis sive etiam assumpti natura, et veluti sie diesm in Filii appellatione, simul et Deum Verhum appellamus, et assumptam naturam, quaconque illa sit, consignificamus. > Ideo vere dicit, quæcunque illa sit, quoniam bæretici contra quos agit, etiam a se diverso errore de incarmatione dissentiunt. Nam Apolinarista quidem carnis et animæ naturam a sine mente assumpsisse Dominum credunt; Ariani vero carnis tantummodo. liscirco etiam superius ait : alterum Deus Verbum natura, alterum autem quod assumptum est, quidquid illud sit. Sed nunquid post hanc manifestam nobis ab eo regulant constitutam, et non semel aut iterum, sed sapius conculcatam, ubicunque dictorum suorom invenitur de Christo loquens alterum ab altero secernere, et assumentem ita distinguere ab assumpie, ut et boc et illud idem non esse confirmet, pro divisione unius personæ dictum, et non potius pro diversitate duarum naturarum debemus accipere, com dicat quia persona idem ipse est assumens atque assumptus, et hoc ipsum repetat, et vario di-

· Hoc quoque discrimen Arranorum et Apolianristarum observat Theodoretus dialogo 2. At sanctus Augustinus hæresi 55 significat Apolinaristas principio cum Arianis sensisse Christum carnem sine anima suscepisse: postea evangelicis testimoniis victos dixisse mentem non fuisse in anima Christi, sed pro hac ipsum Verbum in ea fuisse. Quam ob causau

Verbum natura, sicut hic evidentissime docet; al- A condi modo commendet! Predesse itaque nobis hase ejus ratio debet ad ilia qua videntur obscura, ut en his certissimis alia que forte sunt dubia judicamus. Non aspiciamus in furrivas sententiarum ejus particulas, quas ideo præcidunt hæretici, ut in eis non apparent dicentis intentio. Quod ergo nobis dicunt, disputantem de Christi incarnatione scripsisse Theodorum non idem esse assumptum assumenti. sed alterum esse et alterum, hoc et nos eum dixisse testimonio præsenti monstravimus, sed pro duarum diversitate naturarum, non pro unius divisione persome : sicut dicimus, alterum esse interiorem hominom ad imaginem et similitudinem Dei factum, et alterum extoriorem similiorem magis pecoribus factum: non quod dum personm, sed quod dum natura diversitat, et de quarum ratione convenit dicere, a sint. Quad etiam hujus manifesta verba declarant, et incencusse tenendum multiplici nobis repetitione commendant. Illud ergo nobis potius probent si possunt, ubi secundum personam non eumdem esse. vel alterum esse dixerit, ut eum nos quoque l'ateanur erraese. Probari autem boc expetimus, non pro nescio cujus suspiciona aut voluntate jactari, ut non ex aliorum conjectura sive calumnia, sed ex suis verbis merito judicetur. Si vero nihil in eum tale probari potest, quomodo eum dicupt a synodo Chalcodonensi tanquam Nestoriani dogmatis inventorem debuisse dampari? Qui rursus sexto ejusdem operis libro, capitulo 54 adversus coadem Apolinaristas. ani nos videri volant hominicolas b, sic respondit: · Si ergo hominem dicentes Christum hominicola vocari juste eis videmur, hoc antequam nos diceremus Scriptura docuit omnes homines per ea quibus hominem vocare non recu at, sicut superjus in plerisque locis vocari hoc nomine Christum ostendimus. Sed bominem, inquiunt, purum dicentes esse Christum hominicolas oportet vocari : hoc jam spertum mendacium est, siquidem hoc dicere voluerunt. Nullus enim aliquando hæc nos dicere audivit; et puto neque istos suscipere posse mentiri mendacium tam epertum; non quia non cognite 2 se habeant ad mendacium, sed quia redargui se posse facillime vident : quanquam si minus ejus \* curet, et hoc forsitan contingat. Nos enim bæc dicere, id est Unigeniti negaro divinitatem, summæ furiæ esse arbitramur, aut quid jam restat cur ab hæreticis seporemur? cujus rei gratia et tales et tantas persecutiones sustinemus ?? aut quis ignorat semper adversum nos ab hæreticis hellum sgi? omne metallum, et omne locum desertum repletum est ex gostris hominibus propter doctrinam pietatis, > Et post aliquanta: « Hæc autem, inquit, omnia quando beatus Melatius

a nonnullis, quia non totum hominem a Verbo susce-

Cod. Veron., dicit.

<sup>1</sup> Idem cod., cognute.

ptum dicebani, Διμοιρόται appellati sunt.

b 'Ανθροπολάτρας. Athanasius sub finem libri de Incarnatione Domini : Καὶ ὑμεῖς συχοφαντοῦντες λέγετε ἡμᾶς δύο λέγειν υἰοὺς, καὶ ἀνθρωπολάτρας ὀνομάζετε. Calumniam in nos struentes, dues files dicere nos dicitis, et hominicolas appellatis.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., eis.

blem cod., sustinuimus.

sustinuit primus, et cum illo deinde multi per pro- A vincias et civitates et loca ab hæreticis, cujus rei gratia? noune quia Dominum Christum verum confitebantur? nonne quia verum prædicabant Filium Dei, de essentia paterna genitum, semper simul exstantem cum generante Patre, addentes etiam de Spiritu sancto piam confessionem? Qualiter itaque, qui tanta propter hanc confessionem passi sumus, calumniam pati ab ipsis possumus, veluti hominem puram dicentes, rebus ipsis hano calumniam manifestam redarguentibus? > Quomodo iste imprudenter solum, se non etiam impudenter accusetur, quod quasi Christum hominem purum dicat, ignoro : quia jam pridem Apolinaristis, Eutychianorum auctoribus, duas naturas Christi negantibus, et propterea velut hominicolas orthodoxos calumniantibus, qui Christum B et hominem confiterentur et Deum, falsum esse respondit quod Christum purum hominem dicere putabantur, affirmans quod hoc ab eis nullus audierit, et hoc dicere summæ furiæ esse contestans. Sanctum Meletium Antiochenum antistitem, et alios catholicos confessores cum illo, propterea dicit metalia et omne locum desertum replevisse, qui Deum verum Christum confitebantur, ex paterna essentia genitum, et cum generante Patre semper exstantem, addentes etiam piam de Spiritu sancto con'essionem. Proinde com Dominus in Evangelio dicat : Ex verbis tuis justificaberis, et ex verbis tuis condemnaberis (Matth. xII, 37), quomodo sancia synodus posset hunc hominem, ex verbis suis justificatum, ex verbis Apolin ristarum Eutychisque dammare? Ecce clamat et sæpius iterat, non se dicere Christum hondnem purum, sed-verum Deum et verum Dei Filium, de paterna substantia genitum, et semper cum generante Patre simul exstantem; et nescio qui dicunt, quod cum pest mortem synodus anathematizare debuerit, tanquam Christum hominem purum, et non ipsum esse dicentem, qui secundam essentiam Filius Dei sit. Ubi simul advertant, nec videre dissimulent, quia etiam cum dicit Filium Dei Christum de essentia paterna genitum, et semper cum generante Patre simul exstantem, et adhue referens sequitur : Addentes etiam de Spiritu sancto piam confessionem, Trinitatem quoque prædieat, quam negasse similiter fingitur. Recognoscant itaque facilitatem suam, et circumventos se tandem intelligart, qui magis hæreticis vel hæreticorum fautoribus, quam sanctis Patribus Ecclesiæ catholicæ, de Theodoro crediderunt. Decimo etiam libro ejusdem operis, capitulo 70, sic ait : « Sicut enim per tales veces ex Scriptura divina naturarum differeutias 1 edocemur, sic et adunationem discimus. quoties ambarum naturarum proprietates in unum condacit, et sicut de uno quodam eloquitur. Iloc enim est simul ostendere et naturas differentes, et personæ adunationem : ex disserentia quidem corum quæ dicentur, differentia intelligitor naturarum; cum au-

tem rediguntur, manifestam suspicimus adunationem. Beatus itaque Joannes evangelista dicit : Altera die vidit Jesum venientem ad se et dicit : Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit pecçata mundi. Iste est de quo ego dixi, quia post me venit vir qui ante me factus est, quia prior me erat, et ego nesciebam eum (Joan. 1, 29). Hic enim dicendo, Vidit Jesum venientem ad se, et dicit : Ecce Agnus Dei, manifeste humanitatem significare mihi videtur. Hoc enim videbat Bapt sta Johnnes, hoc erat quod susceperat mortem, corpus videlicet quod pro omni oblatum est mundo. Quod vero sequitur. Qui tellit peccata mundi, nequaquam jam convenit carni. Non enim illius erat totius mundi peccatum auferre, sed erat boc pro certo divinitatis opus. ) Quis talia non existimaret post exortas Nestorianorum et Eutychianorum hæreses dicta, misi auctorem dictorum titulus indicaret? Sic inter utrosque medius et rectus incedit, sic utrosque Scripturæ divinæ testificatione confutat iste, qui dicitor confutari debuisse a concilio Chalcedonensi, tanquam Nestoriani auctor erroris, ut nihil aliud esse definitum vel Ephesino vel ipso Chalcedonensi concilio lector inveniat. Sed utinam hæc Nesteriani et Entychiani nobiscum sequerentur, quia non essent hæretici, Utinam hæc nobiscum tandem Nestoriani et Eutychiani sequantur, ut non sint hæretici : in quibus sic in Christo duarum naturarum differentia prædicatur, ut simul etiam prædicetur utriusque naturæ unam esse personam. Non erge simulent Eutychiani propterea se odisse Theodorum, quasi duas C personas Filii Dei ac silii hominis prædicantem, cum ex his quæ memorata sunt ostendantur ob hoc illum potius odisse, quod duas unius prædicaverit esse naturas. Non ad hæc ingeniosum intellectorem, s-d potius lectorem non fastidiosum requirimus. Aperta res ac manifesta interpretatione ulla non indiget: tantum est ut videre jam velint, qui clausis oculis veritati resistunt. Nam et in zu prædicti operis libre, c Si vero aliquis, ait, interregare voluerit, quid taudem esse dicam Jesum Christum, dico Deum et Filium Dei. > Ecce qualis erat ejus confessio, qui perum hominem Christum dixisse confingitur : cui metuendum est ne cum eum Judaicæ impietatis ab istis calumniatoribus argui recusamus, econtrario Manchæorum ei crimen et in mysterio incarnationis im-D pingant : quoniam in hoc loco Jesum Christam Deum confitens et Filium Dei, nibil de ejus humanitate locutus est. Quid enim mirum, si illi qui eum dudum et solitarium 2 Deum prædicasse sine blio el Spiritu sancto, el duos econtrario docuisse filies, hoc quoque simili contrarietate confingant, ut cum eum dixerint, sicut Jadzi, purum hominem Jesum Christum credidisse, tanquam non sit etiam Deus, rursus illum, sicut Manichaus, dicant quod Doninum Christum Deum tantum et Filium Dei credens, hominem fuisse negaverit : siquidem eum jam, sicut supra doguimus, et Judmorum et Manichmorum duxerint errore maculandum, quasi evacuantem

<sup>4</sup> Cod. Veron., differentiam.

<sup>1</sup> idem cod., dizerunt, et solitoriam.

rum sapientiæ licent, et nihil est quod libeat, et sibi non expedire credant. Sicut autem non propterea hominem denegat Jesum Christum, quia de bumanitate eius tacens Deum illum tantummodo hic fatetur et Filium Dei : ita etiam non Deum denegat Jesum Christum, ubi de divinitate ejus tacens, aut naturarum discretionem faciens, reticet quod idem sit etiam Deus et Filius Dei. Non enim et Petrus apostolus Deum denegabat Christum, cum Judæis loquens de divinitate ejus dispensative taceret, quam vel levi auditu illi serre non possent; et diceret : Viri Israelitæ, audite verba hæc. Jesum Nazarenum, virum approbatum a Deo in vobis virtutibus et prodiqiis et signis, quæ fecit per illum Deus in medio vestri, sieut vos scitis, hunc definito consilio et præscientia B Dei traditum per manus iniquorum affigentes interemistis, quem Deus suscitavit solutis dotoribus inferni (Act. u. 22), et talia cætera, quæ sequentur. Neque Paulus ejus apostolus 1 Deum negabat Christum, cum diceret: Unus Deus, unus et mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus, qui dedit semetipsum redemptionem pro omnibus, testimonium temporibus ruis (1 Tim. 11, 5): quasi Christus Deus non esset, sed tantum mediator Dei et hominum, aut conditor non esset et rector omnium temporum, ut quædam quasi ejus tempora dicerentur, sicut de uno quolibet simile nostri homine loqui solemus, et dicere, Temporibus suis hoc vel illud dicit, aut facit. Sed pro diversitate causarum diversa semper est dicentis intentio. Nam et ipse Dominus in Evangelio Judzeis C dicit: Nune autem quæritis me interficere, hominem qui veritatem vobis locutus sum, quam audivi a Deo (Joan. viii, 40). Nunquid hæc dicens Deum se esse negavit et Christum ?? Proinde secundum hanc formam et apostolos ejus, et doctores Ecclesiæ quædam locutos esse credamus, tanquam divini sacramenti dispensatores, non omnibus cadem, nec codem modo tradentes. Quos in Ecclesize pace defunctos pie ac religiose facimus si melius interpretari velimus, sic excusantes homines, ut accusemus errores. Nec non et xv libro, quo ipsum totum opus de Incarnatione conclusit, utramque naturam in unius Filii personam convenisse testificans, ait : c Propter quod utrumque juste Filius vocatur, una exstante persona, quam adunatio naturarum effecit. > Verum D ego in hoc ejus opere de Incarnatione diutius moratus sum, quam fidei et rationi, ac si non diutius. quam contra calumnias ac pertinaciam necessarium

■ Пері ஸ்னூலகர்சலை. Edictum Justiniani, Geodopa λέγοντι έν τοξς περί ένασθρωπήσεως αύτου διαφόροις λόγοις άσεδως έπτεθείσι. Sic enim Græci de hoc mysterio libros suos inscribere solebant, quos Latini de Incarnatione appellabant: ut Athanasius, cujus oratio 2 titulum habet, Περί τῆς ἐνανθρωπήσεως τοῦ Θεοῦ Λόγου eodemque modo Cyrillus et alii orthodoxi. Nam Ariani et Apolinaristæ, quia totum hominem a Ver-bo susceptum pegabant, ἐκαθρωπάσεως titulum refu-

omnes in Christo factas prophetias. Omnia enim eo- A videbatur. Nam cui bene scienti " non sufficeret ad cognoscendam Theodori fidem ipse solus ejusdem operis titulus? Quis enim eum audiens condidisse libros de Incarnatione, aut, ut proprie boc exprimam, minus quidem Latino, sed necessario verbo, sicut a Græcis dicitor, de Inhumanatione . Filii Dei, duos eum putet filios prædicasse? Nam qualiter Filium Dei, id est Deum Verbum, non hominem quoque diceret, quem diceret inhumanatum? Non enim refugio verbum, quod a me fidei ratio atque utilitas flagitat, adversus eos qui non hominem totum. id est carnem et animam rationalem, sed solam carnem, aut carnem tantum et animam sinc ratione, suscepisse dicunt Filium Del. Qualiter itaque Deum Verbum, quem docebat inhumanatum, non ipsum et hominem diceret? aut quomodo duos filios docens, tanguam alterius personæ sit Verbum Dei, alterius vero homo susceptus, et non idem in persona Deus Verbum qui homo, ipsum Dei Verbum diceret inhumanatum? Contrarium sibi utrumque est, et pudere debuit hine accusasse doctissimum virum, aut, si hoc nolunt dicere, doctissimorum certe virorum testimonio prædicatum: cujus impudentiæ non fuisse particeps synodus Chalcedonensis arguitur, quam intelligere oportuit, quia ubi Theodorus, necessario con:ra hæreticos naturarum proprietates amplius dividens, assumentem ab assumpto alterum esse assereret, natura eum, sicut.supra docuimus, non persona diceret alterum. Porro ab hoc opere de Incarnatione ad aliud quod contra Eunomium edidit transcamus, ubi decimo libro ait: c Omnes enim Judzi venturum Christum ex propheticis vocibus exspectabant, magnum quemdam etmultorum bonorum eis auctorem futurum. Quapropter interrogante Herode post magorum præsentiam Scribas et Phariszos, ubi Christus nasceretur, responderunt illi, et locum dixerunt, quia in Bethleen-Juda. Sed non propterea Christum Filium Dei Deum sciebant, hominem autem gurum arbitrati sunt Christum secundum probatissimos prophetarum futurum, licet parum alfquid his meliorem, quod etiam nunc putantes Judæos quilibet videbit. > Justumne videtur adhuc, ut sancta et magna synodus arguatur, quod non et ipsa Theodorum simul et Judajcæ infidelitatis et Manichææ pestis argueret, ut eum et eum Judæis condemnaret, quasi hominemtantum crediderit Christum; et cum Manichæis, quasi- non acceperit prophetas de Christo locutos? cum et illos argust, quod licet probatissimis prophe-

> gientes, altero περί σαρχώσεως utebantur, ut Eudoxius Constantinopolitanus in Ecloge Anastasii, et Apolinarius ipse, cujus lispi σκραώσεως λογίδιον commemorat Theodoretus dialogo 3. Usi tamen hocetiam interdum catholici, ut Athanasius idem in aliis libris : quin et contra Apolinarium scribens utramque vocem una conjunzil. Marezaios, inquil, anto riσας τῷ σαρχώσει καὶ ἀνθρωπήσει τοῦ Κυρίου, ἀπεδής κατά πάντα γέγονεν.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., coapostolus.

<sup>\*</sup> Idem cod., Christus?

<sup>1</sup> Idem cod., sentienti.

Deum tamen esse nescierunt; et contra istos dicat, guod eum Judæi venturum ex propheticis vocibus exspectarent, secundum quas etiam Herodi interroganti responderunt, quod in Bethleem Judæ nasceretur?

#### CAPUT IV.

Ouod Theodorus ad ostendendam tantum unitatem persone in Christo, non ad confundendas ejus naturas, similitudine usus sit hominis ex anima et corpore compositi.

Unde quia et Eutychiani nec erga magnam synodum, nec erga Theodorum placari possunt, quantacunque de libris ejus similia proferantur, tale potius aliquid eum dixisse monstremus, quod suo putent errori congruere. Nam his quæ memorata sunt, et aliis bujusmodi sedari non potuerunt : quia non, ut simulant, vel ipsum vel Chalcedonense concilium ob hoc oderunt, quia duos prædicaverit filios, hoc enim aperte falsom est; sed potius quod evidentissime duas unius filii dixerit esse naturas. Et propterea quoniam, sicut primo libro memoravimus, dicere solent iidem Eutychiani vel Semieutychiani, sic unam Christi esse naturam ex divinitate et humanitate compesitam, quomodo una est etiam humana natura ex anima corporeque composita; estendamus illis, ubi etiam Theodorus dicit, quia sicut anima adunata corpori, homo ex ambobus efficitur, ita ex adunata forma Dei et forma servi, id est divinitate atque humanitate, unus est Christus. Sic enim fortasse, qui ut catholico non pepercerunt, vel tanquam suo, id est Eutychiano sivo Semieutychiano, parcent, et magnum concilium, quod eum non damnaverit, der sinent criminari. Et ille quidem non pro naturæ, sed pro personæ unitate hoc posuit, sicut et alii Patres, quorum isti male utuntur exemplis. Nam Dei Verbi natura, que simplex est et incontaminabiliter simplex, compeni non potuit. Dicit ergo in quarto adversus Apolinarem libro: « Quoniam autom et juxta nos homo dicitur ex anima et corpore constare, et duas quidem has dicimus naturas, animam et corpus, unum vero hominem ex ambobus compositum; ut conservemus unum esse uirumque, oportet confundere naturas, et reconverteutes dicere, quoniam anima caro est, et caro anima. Et quoniam illa quidem immortalis est et rationalis, caro vere mortalis et rationalis 1, reconvertentes diceremus 2, quia immortalis est mortalis, et mortalis immortalis; et rationalis irrationalis, et irrationalis rationalis. Sed neque ex divina Scriptura hoc edocti sumus, o sapiontissime omnium, neque alius quisquam boc dicit, usque in hodiermim diem, corum qui sanam humanam ha-

- · Hujus comparationis discrepantia undecim ex capitibus a Theodoro Hagiopolitano demonstrata est, quibus hune titulum predigit: Ένδεκα κυράλαια, δυ υξ -લ્જે રેલ્પાર દેવન રવસ્થાપુર્ભે કેવલા હેવ્સ રેલ્સવસ્ત્ર કેન સામાનારોડી
  - 1 Cod. Veron., irrationalis.
  - <sup>2</sup> kiem cod., dicamus.
- 1 Idem cod., facta est auferentes, ablatione assum-
  - Idem cod., quanquam non unius naturæ sint,

tarum parum aliquid meliorem eum suerint arbitrati, & bent mentem, præter vos, qui per emnia estis dementes : qui dispensationem quæ propter 208 facta est, ab oratione assumptionis mentis in ipsam mentem judicium recepistis totius insipientiæ plena loquentes, et cum multa irreverentia leges constituentes. Ouæcunque enim secundum aliquid discreta, secundum aliquid acceperunt unitatem, servant suam qua discreta sunt incolumem rationem, et unitatem integram habent. Unum est aliquid patura, sicuti filius et pater; manet autem personarum discretio: essentia quidem inseparabiliter existente una, personæ propriam habent discretionem; ut neque pater dicatur filius, neque filius pater. Similiter etsi natura quædam diversa sunt, secundum aliud vero adunari contigerit ea, neque naturalem perdunt divisionem, et unitatem propriam habent, sicut anima adunata est corpori, et unus ex ambobus effectus est homo. Manet naturarum divisio: alia quidem anima est, alia vero caro; et illud quidem immortale est, illud autem mortale; et illud quidem rationale ést, illud autem irrationale. Unus autem homo utrumque: alterutrum vero in seipso homo nunquam dicitur absolute et proprie: nisi forte cum aliquo additamento, sicut interior homo et exterior homo, non absolute homo, sed interior et exterior : ut appareat aliud quidem interius hominis, aliud vero exterius. Ita et in Domino Christo dicimus, o mirabilis, quoniam in forma Dei exstans forma servi, neque assumens quod assumptum est, neque quod assumptum est assumens. Unitas autem assumpti circa assumentem inseparabilis est, secundum nullum modum incidi valens. > Jam ergo. sicut diximus, vel tanguam Semieutychiano Theodoro parcant, et synodum non accusent, quæ nec antea, nec apud se accusatum adjudicare non posset: maxime cum dicat, quia sicut interior homo et exterior homo, id est anima et corpus, quanquem non unius naturæ sint, unam tamen faciant personam . Ouæ porro subtilior unitatis confessio vel expressior esse potest, quam ea quæ putatur non solum quod unus sit Christus, verum etiam quod una sit natura ejus, ostendere? hanc autem iste pro exprimenda personse unitate non refugit. Sed sicut boc dicendo non est credendus Acephalorum caput, quoniam hoc non pro denegatione duarum naturarum dicit, sed potins pro unius assertione personæ: ila non est credendus etiam Nestoriani auctor erroris; ubi naturarum confusionem repellens , amplius earum proprietates necessitate respondendi hæreticis dividit; geoniam hoc non contra personæ unitatem facit. Hine autem cognoscant Semieutychiani, qua intentione dieatur ab aliis Patribus, quos putant in duabus Christum negatse naturis; quia sicut anima a et

θρώπου τῷ κατὰ Χριστου ἐνώσει : Undeeim capila, quibus ostenditur in quo discrepet exemplum hominis eujusque a Christo incarnato.

unum tamen hominem faciunt, ita et in Domino Chrieto forma Dei, et forma servi, quanquam non mins naturæ sint, unam tamen fecere personam. Que, etc. · idem cod., resellens.

cornus unum bominem faciunt, ita ex divinitate et A Chalcedoneuse concilium, si et ipsos, ut non amplius hamanitate unus est Christes : quod hoc ab eis non ad nature, sed ad personse potius unitatem dicatur; quando ctiam Theodorus, quem Nestorianum criminantes, negare non possunt in duabus Christum prædicasse naturis, hac utatur similitudine, quam suæ putant dementiæ convenire. Apparet ergo sapientibus quemadmodum veritas undique fugacibus suis occurrat, et quaquaversom declinaverint, in faciem sibi cam inveniant resistentem. Unde enim eis non obvia veniat, ques en sua queque accusatione confundit? Nam refugientes ejus doctrinam quam per Chalcedonesse concilium docuit, duas unius Dei Christi esse naturas; sive ipsum, sive Theodorum, cujus ibi laudes recitates sunt, de Nestoriana hæresi criminantur, putantes enod ma sit Christi confitenda na- B tura. Hoc autem ex so nitentur astruere, quonism sancti Patres dinerunt, sicut ex anima et carne unus est bomo, ita in divinitate et humanitate unus est Christus. Suspicantes erge, quod hoc pro unius natura, et non potius, sieut varitas babet, pro unius personse essertione ab eis fuerit diotum; non negant erreri Nesteriano empino esse contrarium, et ideo suis, sicut dizimus, relutantus. Nam in tantum a sanctis Patribus illa similitudo de asimo carnisque adunatione, non ad unius notura Christi documentum relate est, ut hac cliem Theodores nteretur, quem son solum dues matures, quod verum ac manifeatum est, sed etiam, quod falaum est, duas Christi dicunt credidisse personas : ut hac similitudine uteretur qua sancios Patres existiment non solum unam C personam, verum etiam unam Christi docuisse naturam. Sicut autem de anima et carne unius hominis dicitur i, quod pos premiseramus ostendere, manet naturarum divisio, et alia quidem anima est, alia vero caro, natura utique, non persona, quoniam illud quidem rationale, illud autem irrationale est, nam unus homo utrumque : ita etiam ubicunque, præsertim ante efrorem Nestorii divulgatum, ab aliquibus Ecclesiæ catholicæ doctoribus invenimus alium dici assumentem, alium vero assumptum, non persona vel subsistentia \* alia, sed natura debemas accipera, sicut in uno homine alius interior, alius exterior dieitur homo, si neque nos errare volumus, neque ipsis calumniari, neque Ecclesiæ Christi detrahere, in evius pace atque honore defuncti sunt : neque auctoritatem errori Nestoriano tribuere, ut his qui maximum laudem de judicio Ecclesia meruerunt, similia Nestorius prædicasse dicatur. Quod quidem a fidelibus credi veritas pullatenus sinit, que maledictorum calumnias ex aliis corum dictis, quibus evidenter de unitate personæ Christi locuti sunt, sine dubitatione confutat. Non enim, sicut ignari putant, vel adversarii signulant, solus Theodorus ita locutus est, sed multi alii Patres, quorum sequentia, ut promisimus, proferimus exempla: in quibus Eutychianorum vel satellitum corum libertatem volumus experiri, et zelum fidei quem estentant in Theodoro contra

dicam, ita loquentes pronuntiare audebunt hæreticos. Bic autem loquebantur in Ecclesia Christi, tanguam nuila Nestorii quæstione sollicitante securi, non ut unitatem personæ Christi dividerent, quam et Theodorus inseparabilem profitetur, et secundum nullum modum incidi valentem. Admodum vero gratum est, quod vanas et invicem se destruentes horum calumnias, qui eum dicunt et unam Tripitatis credidisse personam, et quaternitatem prædiçasse duos filios asserendo, reciproce simul et ipse ex alterius repulsione alteram quoque repellit, cum ex his quæ memoravimus docet, quoniam, sicut pater et filius unius quidem naturæ sunt, sed unius personæ non sunt, ita fu homine una anima et corpus, vel in Christo Deus et homo, unius quidem personæ sunt, sed uniu; essentia non sunt; quia neque forma Del forma servi est, neque forma servi forma Dei est, quamvis unitas personæ maneat inseparabilis secundum nullum modum incidi valens.

#### CAPUT V.

Ouad obscura et ambigua Patrum dicta ex apertis sorum dictis interpretari oporteat, quod propositis aliquot exemplis deciarat.

Ex his ergo certis et evidentibus Theodori sententiis, intelligenda nobis sunt alia, quæ in ejus dictis videntur quibusdam dubia vel obscura, si cum eis notari nolumus, de quibus ait beatus Cyrillus, quod se infense haberent circa eumdem virum admirabilem, et maximam gloriam merentem Theodorum, occasionem facientes contrario dogmati quo tenebantur, ut quærerent quædam ejus capitula non ex melioribus intellecta dampari. Hæc vox Cyrillo digna: sic integrum Ecclesiæ doctorem loqui decebat. Nam quemadmodum calumniantium hæreticorum est, ex dubiis et obscuris quæ certa et manifesta sunt male interpretari, ita solitum est prudentiz ac pietatis catholicæ, ex indubitatis atque evidentibus et sirmare ambigua, et latentia declarare. Ideoque melius facimus, si virorum doctissimorum in pace Ecclesia mortem obeuntium scripta melius interpretemur, vel si minus in eis bæresum futurarum calumnias vitare potuerunt. Si qui vero orthodoxi etiam aliud faciendum putaverint, non sunt in hoc a prudentibus imitandi. Qui si utriusque partis momenta perpendant, facile dignoscent quorum magis propositum debeant approbare, utrum accusantium, an excusantium, in Ecclesia pace et Patrum laudatione defunctos. Primum itaque considerare debeant, quid sit nobis utrisque commune, qui quo similes eis de orthodoxis accusatoribus sumus, et quale sit cojusque proprium, in quo ab invicem dissonamus. Fides itaque nobis in Deum communis est; proprium vere est euique parti, in quo dissonamus ab invicem, quod illi erudeliter et audacter condemnant in Ecolesize unitate gloriaque defunctos, quos Dei solius est

<sup>1</sup> Idem cod., alium.

judicare : nos vero, quia nec pietati nec modestiæ A redigentis in servitutem snam, et aliam insius. Hlud convenit, considerantes nos homines esse, nihil quod divinum est præsumimus usurpare. Illi alta sapientes respuunt, et nihil pendunt sanctorum Patrum sententias, a quibus approbati atque laudati sunt: nos humilibus consentientes, obedienter eas et eum debita veneratione suscipimus. Illi auctoritatem inconsulte tribuunt hæreticorum erroribus, asserentes eos honoratorum virorum prædicationi similia docuisse: nos autem, nullam donantes hæreticis occasionem, provide respondemus, quod tales blasphemias nunquam Ecclesia Christi susceperit, sed omnem novitatem, mox ut exorta est, refutarit. Illi denique ipsam quæ nos genuit, criminantur et infamant Ecclesiam, velut adulterinis dogmatibus aliquando corruptam : nos autem virginitatem nostræ matris B subsistentias partiatur; cur si quisquam ex Patribus excidisse unquam a charitate quæ in Christo est, denegamus, asserentes non fuisse hæreticos quos habuit honoratos. Quas ob res, si volumus et Deo esse subjecti et sanctis Patribus obsequentes; si volumus etiam, quod ad præsentem attinet causam. Nestorianorum ora consuere, et Ecclesiam quæ nos genuit ab impierum calumniis excusare, non solum non condemnemus in Ecclesiæ communione laudeque defunctos, sed nec dicamus cos ante Nestorium talia docuisse; magisque ex aliis eorum sententiis, evidenter Nestoriano errori contrariis, interpretemur alia quæ in corum scriptis videntur obscura: ne jure meritoque reprehendamur, quod et cautela et studio ipsis Nestorianis impares simus, et amplius illi videantur contra veritatem, quam nos pro veritate sat- C agere. Nam st illi clarissimos Ecclesiæ doctores suæ parti volentes applicare, sententias corum, Nestoriano dogmati manifeste contrarias, ex aliis minus apertis obscurare conantur, et in suam detorquere sententiam; multo magis nos ea quæ dubia videntur in eorum dictis, melius interpretamur ex his quæ certa sunt, ex quo Nestorius ostendatur, ut novi dogmatis inventor, non immerito fulsse damnatus. Constat ergo aliquos ex antiquis Ecclesiæ doctoribus dixisse a, quoniam Deus Verbum assumptum hominem tradidit morti. Nunquid si hoc Nestoriani male intelligentes dixerint quod duas voluerint significare personas, quasi altera sit Dei Verbi tradentis, et altera a quem dicitur tradidisse, nos a quoque calumnias corum adversus Ecclesiam firmare debemus, et testari quod noster corrumpitur, sed interior renovatur de die in tales aliquando doctores habuerit, qui non unam Dei atque hominis prædicaverint esse personam, cum multa similia habeamus exempla? Unde illud est Apostoli quod dielt : Lividum facio corpus meum, et redigo servituti (I Cor. 1x, 27), non aliam volens intelligi personam lividum facientis corpus suum, et

Que subjiciuntur, pronuntiata Theodori fuisse satis constat ex synodo v, et ex Leontio Byzantine. Sed consultius Facundo visum est ea sub aliorum qui eodem modo locuti essent, quam sub unius Theodori nomine defeadi.

autem amplius videtur ease, qued ait Tobith : Ego et anima mea Regi ecelorum lætitiam dicimus (Tob. xu, 9); et multa similia, non divinis tantum litteris, sed etiam in aliis, et in ipso nestro quotidiano sermone, si quis attendat, inveniet. Si autem bec de bemine, cujus recte potest una, id est humana, dici natura, nulla questione cogente, ab Apostolo et Tobità dicitur : quanto magis de Christo, quem in deabes credimus esse naturis, contra Apolinaristas recte dici potuit, quod Deus Verbum assumptum hominem pro nobis morti tradiderit; cum dicamus quod eum tradiderit Pater, et inseparabilia credamus opera Trinitatis? Ita cum propheta dieat : Cor meum dereliquit me (Peal. xxxix, 13), noc se in duas personas vel inveniatur dixisse, quod Deus Verbum inerat, vel aderat Christo, duas Christi putetur induxisse personas? Nam si derelinguere dicitur hominem cor suum, et nulla intelligitur unius personæ facta divisio, cum derelinquere separationem quamdam significet ; quia \* necesse est, cum inesse vel adesse dicitor, duas patare significatas esse personas, cum et anima carai sum inesse dicatur et adesse, cum cam nutrit ac fovet, et a morbis passionibusque defendit. Verum et hoc constituamus, quod antiqui doctores Reclesia dizerunt, quonium Dens Verbum sit principaliter ét secundum essentiam unigenitus Filius Del .; home vero assumptus ex unitate personæ ejus accepit ut unigenitus Filius semper esset ac diceretar, et in unius Filii appellatione cointelligeretur. Nunquid hoc quoque non possumus pro distinctione potius naturarum, quam divisione personæ dictum accipere; sicut dieimus, interior homo principaliter homo dicitur, cujus essentia facta est ad imaginem Dei : homo vero exterior de limo plasmatus ex unita e personæ ejus accepit ut ipse quoque homo diceretur, et in unius bominis appellatione cointelligeretur, quanquam ipse non sit ad imaginem et similitudinem Dei factus, sed pecoribus similior esse videatur? ivicimus etiam, sine unius divisione personæ, quod homo interior merito sue fidei justificatus transit in adoptionem filiorum Dei; exterior autem per interioris adhæsionem, communem eum illo suscipit dignitatem, Apostolo quoque dicente: Et si exterior home diem (II Cor. 1v, 16). Si dicamus, non interior homo. sed exterior homo corrumpitur; aut non exterior homo, sed interior renovatur de die in diem, nunquid in duas subsistentias a semetipso hominem separamus? Ergo si tales inveniantur de Christo quædam locutiones Patrum, ad dustum potius naturarum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Veron., Constituamus igitur, aliquos.

<sup>\*</sup> Idem cod., altera hominis quem.

a Idem cod., ideo nos.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Πρωτοτύπως. Hac enim voce usus Theodorus lib. zu de Incarnatione, cum ex placitis suis doceret Deum Verbum verum esse Filium Dei : hominem vero assumptum συνεπιδέχεσθαι, et participare Filii dignitatem unione cum Verbo facta.

ldem cod., Item cum.

Idem cod., quid.

discretionem quam ad unus personte divisionem cas A de Incarnatione libro adversus cosdem Apolina: i-tas referra debennus. Deinde cum hæretlei Synusiastæ putarent Christum unius essentiæ natum 1, noc ex utero Virginis habuisse carnem, sed petius in ejus utero Deum Verbum partem suz substantiz, id est deitatis, in earnem sibi vertisse; et in illa quidem, sed non ex illa incernatum esse credentes, non soham in divinitate, verum etiam in carne, consubstantialem dicerent Patri; sed contra catholici quique doctores assererent, quod Christus ex substan:ia Virginis natus esset. Apolinarista rursus, hanc doctrinam veritatis infamantes, jactabant quod Ecclesia sic doceret Christum natum ex Virgine, quasi etiam segundum deitatem ex illa sambsisset initium, prædicaret Deum Verhum non ante sæcula ex Patre sine initio, sed ex ejus utero natura esse, id est velut B medo enim possent Evangelio sperte resistere, et in qui auto non esset, exstitisse diceret. Cujus removendæ criminationis necessitate, si aliqui adversus sos ex antiquis Ecclesias decteribus, neclum ex altera parte sollicitante Nestorii quæstione, dixerunt, non Deus Verbum ex muliere natus est : tanquam si dicerent, non, ut calumniamini, hoc docet Ecclesia, quod divina Dei Verbi natura ex utero. 2 Virginis exstitit, sed humana, quæ ex semine David sumpsit initium: ideone causes cur ita locuti sunt, non investigare ac demonstrare debemus, sed condemnando sos, velut Nestoriani erroris auctores, Christi Ecclesiam, in cujus honore defuncti sunt, criminari? Aut si adversus corumdem Apolinaristarum intentionem, male interpretantium verba Joannis evangelistes. quibus ait : Verbum caro factum est (Joan. 1, 14), et C tur ut si quis ab Ecclesia istos noluerit e expellere. dicentium, quod convertibiliter Verbum caro sit factum, responderunt sliqui dicentes: Deus Verbum non factus est caro \*, id est convertibiliter, sed assumpsit carnem manens quod erat, Evangelio debent contrarii judicari? Quod si ita est, Apolinaristæ videbuntur evangelicæ prædicationi congruere. Si autem Apolinaristæ pro suæ mentis intentione, quamvis dicerent Verbum care factum est, inimici tamen prædicationi evangelicæ judicantur; etiam illi qui talibus in Ecclesia manentes contradizerunt, pro suse mentis intentione convenientes prædicationi evangelica judicentur. Ideixeo Theodorus quoque nono

\* Theodori verba ex lib. Iv contra Apolinarem profert Leontius lib. III: Quis mente præditus dicat, D at vos dicitis. Verbum factum esse hominem? Nos enim assumpsisse quidem hominem asseveranter dicimus, factum vero eise kominem nunquam dicere possumus. Ex quibus patet non solum κατά τροπήν factum negasse contra Apolinaris dogma, ut videri vult Facundus; sed absolute, ut qui unionem Verbi non aliam agnosceret quam ras διαθέσεως και εύδοκίας.

Theodoro inter cætera objicit in edicto Justinianus, quod diceret Christum per baptismum violegias αξιωθέναι, filiorum adoptionem adeptum esse. Leontins ex ejus lib. 111 de Incarnatione : Et ego gloriam quam dedisti mihi, dedi eis. Quamnam? Nempe parti-cipare adoptionem. Hanc enim accepit ipse secundum humanitatem baptizatus in Jordane. Quam bæresim dicit: e Si utique quod dictum est Verbum caro factum est, secundum aliquam conversionem dictum est, quomodo inhabitavit suscipiendum est? Palan est enim omnibus, quia quod inhabitat, allud est quam quod inhabitatur. > Sed idem interpres est proprii verbi, et præveniens omnem calumniam tibi elandet : « Inkabitavit enim in nobis, nostram naturam sumens et habitans, et in ea omnia salutis nostræ dispendans. Quemodo ergo inhabitans caro factum est Dei 1 Verbum? Palam est quia non conversus, neque translatus; non enim inhabitare diceretur. > Manifestum est ergo ex his Theodori verbis, quod antiqui doctores Ecclesia Deum Verbum contra Evangelium non negaverint carnem factum: quoilla honorati manere? Sed, sicut hic docet, conversionem \* carnem factus adversus Apolinaristarum insaniam denegabant: sicut in Evangelio dicente Domino, Pater major me est (Joan. xiv, 2), quoniam Ariani hoc testimenio abutuntur, etiam nos illorum intentioni son Evangelio resistentes, negamus Patrem Filio esse majorem. Et si quis etiam hic verborum sonos et non propositum mentis attendat, Arianos potius quam nos putabit Evangelii sententiæ convenire. Quomodo autem dicerent Apolinaristæ, Verbum care factum est, et quomodo catholici re-ponderent, si tamen ita respondisse monstrantur, Verbum care nen factum est, Ecclesia indicabit, quæ et illos expulit, et illes." habuit honorates. Unde consequistultissimam eorum progeniem Eutychianos cum sug errore faciat introire. Adoptionem quoque filiorum b suscepisse Christum, si antiqui doctores Ecclesia dixisse monstrarentur, nec ipsi, nec omnis Ecclesia quæ tales doctores habuit, judicari deberet hæretica. Nam sacramentum adoptionis suscipere dignatus est Christus, et quando circumcisus est, et quando baptizatus est; et potest sacramentum adoptionis adoptio nuncupari : sicut sacramentum corporis et sanguinis ejus, quod est in pane et poculo consecrato, corpus ejus et sanguinem dicimus: non quod proprie corpus ejus sit panis, et poculum sanguis .:

aliquot post sæculis ab Elipanto episcopo renovatam damnavit et copiose refutavit synodus Francofordiensis, Christum statuens verum et proprium dicendum esse Filium Dei, non adoptivum.

· Panis consecratus, natura mutatus, panis non est; panis tamen appellatur, quia panis fuit, et panis speciem retinet: idemque judicium est vini. Panem rursus vinumque corpus Christi et sanguinem dicimus, ut Augustinus quoque affirmat lib. mi de Trinitate, cap. 4, non proprie, sed figurate : quia sub panis et vini specie corpus Christi et sanguis in sacramento continentur. Nec alia, opinor, in his verbis sententia est Facundi. Nam de veritate carnis et sanguinis Christi in eucharistia dubitate non petuit, quia post ipsius Domini professionem, ut docet Hilarius lib. viii de Trinitate, non est relicius ambi-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cod. Veron., unius esse naturæ, nec.

<sup>1</sup> Idem cod., de natura Virginis.

<sup>·</sup> idem cod., factus est Deus Verbum?

Idem cod., conversione et translatione carnem.

Idem cod., istos, nempe catholicos.

<sup>·</sup> Idem cod., voluerit.

contineant. Hinc et ipse Dominus benedictum panem et calicem quem discipulis tradidit, corpus et sanguinem suum vocavit. Quocirca sicut Christi fidelessaciamenium corporis et sanguinis ejus accipientes, corpus et sanguinem Christi recte dicuntur accipere, sic et ipse Christus, sacramentum adoptionis filiorum cum suscepisset, potnit recte dici adoptionem filiorum suscepisso: alioquin neque de nobis dicendum est qupniam adoptionem suscepimus filiorum, aut quia redempti sumus atque salvati, quoriam Apostolus dicit : Nos ipsi primitias spiritus habentes, et ipsi iulsa nos gemimus adoptionem filiorum Dei exspectantes, redemptionem corporis nostri; spe enim salvi facti sumus; spes autem quæ videtur, non est spes (Rom. VIII, 23, 24). Signt ergo, quamvis adhoc, secundum Apostolum, exspectemus adoptionem et redemptionem, et salutem; tamen, quia jam sacramentum adoptionis, et redemptionis, et salutis accipimus, et filii Dei, et r dempti, et salvati recte vocamur : ita Christus quoque sacramentam adeptionis, nen ad utilitatem suam, sed ad ipoius sacramenti confirmationem, in circumcisione et haptismo suscipiens. sicut Apostolus ait: Dico enim Christum ministrum fuisse circumcisionis propter veritatem Dei, ad confirmandas promissiones patrum (Rom, xv. 8), potuit ab antiquis Ecclesiæ doctoribus recte diei qued adoptionem susceperit filiorum. Onod si et hoc dixisse invepiantur, quia post passionem, sive resurgens, sive etiam in cœlum ascendens, glorificatus est Dominus, aut potestatem accepit; sic ab els dictum intelligi C tura Filius Dei dicator, in illud Apolinaris inciditor, debet, sicut a Petro apostolo dictum est: Exquisierunt alque scrutati sunt prophetæ, qui de futura in vos gratia Dei prophetaverunt, scrutontes in quibus vel anale tempus significaret qui in eis eral spiritus Christi. qui pronuntiabat in Christo pessiones, et post hæt alorias (I Petr. 1, 10). Et sicut ab ipso Domino post resurrectionem dictum est: Nonne hec oportuit pati Christum, et ita intrare in gloriem suam (Luc. IXIV. 26)? et iterum: Data est miki emnis potestas in colo et in terra (Matth. xxvIII, 18): item de clarificatione post ascensionem suam facienda sic ait: Cum autem venerit ille Spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem. Non enim loquetur a semetipso; sed quæcunque audiet loquetur, et que ventura sunt annuntiabit vobis ! (Joan. xvi. 13). Remane de illo dictum est: Nondum enim m erat Spiritus datus, quia Jesus nondum fuerat alorificatus (Joan. vii, 39). Proinde melius facimus, si quemadmodum divinam Scripturam, sic etiam einsdem Scripturæ tractatores locutos contra bæreticos fuisse credamus. Sive quoniam resurgenti Christo aliquid in natura carnis accessit, que in contumelia seminata, jam surrexerat in gloria; sive quia fidelibus

gendi locus. Irenœus lib. v Adversus hæreses : Tò καφ της πείσεως ποιήριως είμα ίδιος φπογολύσες και τος ἀπὸ τῆς ατίσεως ἄρτον, ἴδιον σῶμα διεδεξαιώσατο. Quod si durius hic fortesse vel obscurius quippiam elocu-

1 Cod. Veron., annuntiabit vobis. Ille me clarificabit, quia de meo accipiet et annuntiabit vobis. Itemque. a Idem. cod., divinæ suæ substantiæ.

sed quod in se mysterium corporis ejus sanguinieque A codem gioria et potestas pest resurrectionem magis innotuit : tune glorificatus et potestatem accepinse narrater, quande huce in cognitione credentium facta sunt, sieut et in oratione dicimus : Sanctificetur nomen trum (Luc. x1, 2), seilicet ut in cognitione fide. lium fint sanctum. Sive quia si quid petestatis et glorize post ejus resurrectionem Ecclesize donatum est, ipse dicitur accepisse, tanquam caput in membris, id est in hominibus adelibus. Unde dictum est a propheta: Ascendens in altum captions dusit captible tem, accepisti dona in hominibus (Psul. RLVII, 19). His et aliis complaribus modis dicta præcedentium Patram pius stque exercitati sensus lector et intelligere. et adversus hæreticorum calumnias defendere potest; imperitus autem et arrogans, qui omne quod non intellexerit, non discere, sed condemnare festinat, necosse est ut conturbetur in talibus; et, si potuerit, alios quoque conturbet, dum rationem quam pro su imperitia non potuit invenire, cliam pro arrogenta dedignatur accipere. Illud autem quis ferat, quod aliqui dicentes credere se nobiscum duas Christi esse naturus, et Doum illum atque hominem non negates, si audierint qued gratia sit Filius Bei. sic detestantur boc verbum, tanquam si de ille diestur, qui Deus tantum non etiam home sit. Sicut autem et natura flius est hominis propter veram humanitatem, et dignatione filius est hominis propter veram deitetem, ifa etiam et natura Filius Dei est propter veram deitatem, et gratia f'ilius Dei est propter veran hemanitatem. Si vero et secundum humanitatem naanod credidit Deum Verbum ex parte suz sub-tantiæ a, quæ tota ubique est, et partiri non potest, carnem sibi fecisse. Quod si veraciter duas dicuut ejus naturas, et ambæ divinæ esse non possunt, quia bumanitatis una natura est; procul dubio, nen quemadmodum secundum divinitatem natura Flius Dei est, ita etiam secundum humanitatem patura Filius Dei est. Si autem secundum humanitatem non est natura Filius Dei, necessario sequitur ut aut meritis, aut gratia sit Filius Dei 1, qui, ex quo esse coepit, non fuit alind quam Filius Dei. Restat ergo ut secundum humanitatem gratia sit Filius Del. Ob hec quoque beatus Augustinus, præcipuus catholicæ sidei prædicator, scr.bens ad Prosperum et Hilarium de prædestinatione sanctorum, et docens quod gratia Dei non secundum nostra merita detur, inter alia dicit (Lib. 1, cap, 15): 4 Est etiam preclarissimum lumen prædestizationis et gratiæ ipse Salvator, ipse media. tor Dei et hominum, homo Christus Jesus : qui ut hoc esset, quibus tandem suis, vel operum, vel fdei præcedentibus meritis natura humana quæ in illo est comparavit? respondeatur quæso. Ille homo, ut a

> tus videatur, dignus est venia, et qui a benigno interprete vicem officii recipiat, quod ipse aliis sudiose, quorum dicta notabantur, non semel exhibuit.

<sup>2</sup> Idem cod., aut grația sit Filius Dei: nulle vere ejus merita præcesserunt, pro quibus secundum humenitatem fieret Filius Dei, qui ex quo.

Verbo Patri conterno in unitatem persona assum- A qua gratia homo ille ab initio suo factus est Dous. ptus Filius Dei unigenitus esset, unde hoc meruit? quod ejus bonum qualecunque præcessit? quid egit aute? quid credidit? quid petivit, ut ad hanc ineffabilem excellentiam perveniret? Nonne faciente ac suscipiente Verbo ipse homo, ex quo esse cæpit, Filius Dei unicus esse coepit? Nonne Filium Dei unicum femina illa gratia plena concepit? Nonne de Spiritu sancto, et Virgine Maria Dei Filius unicus natus est, non carnis cupidine, sed solo Dei munere? Nunquid metuendum fuit ne, accedente ætate, bomo ille libero peccaret arbitrio? aut ideo in illo non libera voluntas erat, ac non tanto magis erat, quanto magis peccato servire non poterat? Nempe ista omnia singulariter admiranda, et alia si qua ejus propria verissime dici possint, in illo singulariter accepit humana, id est nostra natura, nullis suis præce leatibus meritis. Respondeat hic homo Deo, si audet, et dicat, cur non et ego? et si audierit, U homo, tu quis es qui respondeas Deo (Rom. 1x, 20)? nec sic cobibeat, sed augest imprudentium, et dicat, quomodo audio, Tu quis es, o homo? cum sim quod audio, id est homo, quod est et ille de quo ago, cur non sim quod et ille? At enim gratia ille ta is ac tantus est. Cur diversa est gratia, ubi natura commanis est? certe non est acceptio personarum apud Deum. Quis, non dico Christianus, sed insanus hæc dicat? Apparent itaque nobis in nostro capite ipse fons gratiz, unde secundum uniuscujusque mensuram se per cuncta ejus membra diffundit. Ea gratia fit ab initio fidei suæ homo quicunque Christianus, C

Christus. De ipso spiritu et hic renatus, de que est ille natus; codem spiritu fit in nobis remissio peceatorum, quo spiritu factum est ut pullum haberet homo ille peccatum. Hæc se Deus esse facturum profecto præscivit. Ipsa est igitur prædestinatio sanctorum, quæ in Sancto sanctorum maxime claruit: quam negare quis potest recte intelligentium elequia veritatis? > Hunc itaque apostolicum virum, docentem quod Christus secundum humanitatem, nullis præcedentibus meritis, ex quo coepit esse per gratiam Filius Dei, unicus esse cospit, per quam etiam omuia singularitor admiranda singularitor in illo accepit humana, hoc est nostra natura; et cujus gratim diversitate factum est, ut talis esset ac tantus, et non similis nostri, cum sit nobis natura communis : atque asserentem quod ea gratia fiat ab initio fidei sum bomo quicunque Christianus, qua gratia homo ille ab initio suo factus est Christus: audeant isti, si possunt, bareticum dicere, audeant solita præsumptione dumnare. Et tunc vere discent que sit pietas et constantia Ecclesie Latinorum, quam Deus magisterio ejus instituit atque firmavit: cum ab omnibus confestim annthematizati fuerint, et tanquem putrida et morbida membra præcisl. Si igitur libet eos in pace quiescentium busta refedere et ossa corrodere mortuorum; in hoc adamantino viro sues experiantur dentes, et cognoscent quod its eis in ore frangentur, ut ultra neminem sub hac specie pietatis mordeant.

# LIBER DECIMUS.

# CAPUT PRIMUM.

Quod reprehendenda synodus non sit, quia Theodorum non damnarit, tamelsi in ejus teriptis quædam sint culpanda: cum fieri potuerit ut eam laterent, vil illa melius interpretanda, aut ab inimicie ejus immissa crederentur.

Si quid mihi creditur, imperator, multum doleo præsentis mei operis sortem, de quo non tantum exspecto fructum, quantum suscepi laborem. Quid enim amplies tam multiplicibus documentis et rationibus persuadere mortalibus conor, quam ne præsumant esse judices mortuorum? Hoc quippe nullius p masionis est indigens, nec in tali causa vellem tempus expendere, cojus nemo potest recuperare jacturam. Sed enim cum viderem quosdam sub falso propagnatorum nomine impugnare latenter Ecclesiam, et tanquam in ejus purgationem, ut hæreticos damnare quos illa semper habult honoratos : tacendum mihi esse non credidi, no illud \* inciderem quod Isaias dich : Videte quia omnes excecati sunt, nescierunt sapere smues; mull canes qui non potuerunt latrare, somniantes entile, amantes dormitare. Et canes improbi omnino i, nescientes saturitatem, et sunt maligni

1 Cod. Veron., improbi animo. Legit Vulgata, imndentissimi; textus Hebracus, אור בשלא, Grace verio, double to toxi.

nescientes intellectum : omnes suas vias exsecuti sunt. unusquisque secundum se (Isa. Lvi, 10, 11). Videte quomodo perit justus, et nemo animadvertit; et viri justi tolluntur, et nemo considerat (Isa. 1711, 1). Putes hoc de præsenti causa proprie dictum. Quoniam vero non est eadem quæstionis responsionisque conditio, nec quod breviter accusatur, continuo etiam excusari breviter potest : sieut nec tanta maculandi et vulnerandi est difficultas quanta nos in abluendo medendoque consequitur, necesse est nobis aliquanto impensius agere, maximo scientes quam difficile rejiciant obstinati quod temere semel assumpserunt. Sed opto, clementissime imperator, tain vestræ modestiæ quam viris quibnsque gravissimis, in quorum manus bæc forte pervenerint, nimins videri, quam ne pertinacia resistentium longitudinem mei sermonis excuset. Si enim nec tantis apud eos quod volumus egerimus, providus magis inveniar quam prolixus. Quamvis kaque in superioribus ostensum fuerit, quædam ex dictis Theodori, pro quibus putatur a synodo Chalcedonensi debuisse damnari, ab Eutychianorum fautoribus esse cos-

\* Forte, ne in illud.

rupta; quædam vero sanctorum Patrum, ques et A pterea synodus Chalcedonensis judicatur similia saipsi venerari se dicunt, doctrinæ similia : quamvis et hoc fuerit demonstratum, quod idem Theodorus a prædictis sanctis Patribus et superstes, et post mortem, magna fuerit prædicatione laudatus : quamvis pos remo etiam dictorum ejus evidentibus documentis manifeste claruerit, quod calumniose adverseriorum criminationibus impetatur. Tamen quoniam religiosi lectoris intentio non tam purgationem Theodori, in quo status Ecclesia non consistit, quam absolutam defensionem synodi Chalcedonensis exspectat : ostendere debemus, quomodo vel si cuipabilia quædam in libris Theodori judicentur, reprehendenda synodus non sit, quod eum non dampaverit, cum ex epistola ibæ relegi laudes ejus audiret : ut cognoscent Eutychiani quam inaniter dies noctes- B Ecclesiam catholicam ante Chalcedonense atque que in malignis consiliis ducant, et tantis sumptibus quos in suos complices alque fautores expendent, nihil efficient. Et nos ergo ponamus, ut dictum est, quod in libris Mopsuesteni Theodori quædam reprehensibilia videantur. Imprimis unde probari potest, qued hoc synodus Chalcedonensis cognoverit? Potuit coim fleri ut eam lateret, sicut et ipsos accusatores thæ, quamvis calumniosos et pertinaces atque exercitatæ malitiæ, latult. Nam cum sæpenumere eumdem Ibam ante Chalcedonense concilium in judiciis episcopalibus accusarent, nibil ei de laude Theodori objicere tentaverunt. At enim aliud est :i accusatorum, aliud si concilii notitiam fugisse dicatur. Sit aliud, concedamus : sed num ideo necesse est ut concilium non latuisse sirmetur? Quidquid dicant, C quecunque verba multi, licent, etiam illud procul dubio concedetur, quoniam aliud est suspicari, aliud certa ratione monstrare quod hoc synodum non latuerit. Nam puto quod isti pro auspicione sua nec ipsos Ibæ accusatores dicerent latere potuisse, nisi rerum exitu vincerentur. Non ergo, vel si judicanda fuisset illa synodus, ex suspicione, præsertim inimicorum, sed ex certis posset probationibus judicari. Nam si suspiciones judiciorum sententiam dicent, nibil omnino est quod non aliter atque aliter judicetur. Admodum vero bene provisum est ut judices non conjectores, sed cognitores potius vocaremus. At isti volunt judicari tantam synodum per tantos annos tanta universalis Ecclesiz pace 1 firmatam, et quod pro suo nos velint arbitrio suspicari. Ergo si cupiunt ut cum illis banc synodum ego quoque reprehendam, tale aliquidad cam destruendam idoneum requirant ac proferant, quod tam certum mihi sit, quam certum mihi est esse me. Videamus tamen quid hanc corum suspicionem sequatur; et si vel ipsis Eutychianis convenit, arguant quod non cum illis pariter suspicemur. Si enim credatur quod synodum Chalcedonensem latere non potuerunt quædam ex nomine Theodori scripta, quæ Nestoriana dicuntur, quomodo credatur Ecclesiam latuisse, in cujus pace atque honore defunctus idem Theodorus? Et si pro-

puisse Nestorio, quia Theodorum mortuum non condemnavit, quem interrogare vel corripere ante non potuit : quomodo prioris temporis Ecclesia non esdem quæ Nestorius sapuisse firmabitur, quæ illum, donec viveret, inter clarissimos episcopos honoravit? Cum vero dicitur Ecclesia Christi eadem qua Nestorius priore tempore sapuisse, procul dubio excusatur Nestoriana hære-is, si tamen jam dicatur hæresis, quando quisquis aliter sapit, ipse potius adversus antiquam doctrinam novi dogmatis invenitur assertor. Hoc est totum, quod Eutychiani magno sumptu per suos potuerunt satellites obtinere. Sed o Nestorianorum miseranda felicitas, quibus Eutychianorum stipendiis militatur! Porro cum Eutychiani Ephesinum concilium de Nestorii dogmate accusare non possint, in cujus communione Theodorus episcopus est defunctus; nec sanctam synodum Chalcedoneusem nisi imprudenter poterunt accusare, qua contra ipsius Ecclesiæ judicium venire non debuit. etiamsi accusatores lba episcopi aliquas de laude Theodori quæstiones moverent. Itaque si propterea dicunt prioris temporis Ecclesiam non esse culpandam, quæ nec Theodorum, nec ea quæ in libris ejus ' reprehendenda sunt scripta damnavit, quoniam ea nescivit; credant hac etiam synodum Chalcedonensem potuisse nescire. Si vero dicant, quod eadem scripta quibus nunc abuti Nestorianos fecerunt, diverso et meliori intellectu accipiebat Ecclesia in cujus communione defunctus est, Chalcedonensem quoque synodum credant quod ea similiter meliore acceperit intellectu. Et hæc quidem magnæ synodi purgationi sufficient, quibus in causa Theodori non minus quam anterior Ecclesia defendi potest, que nequaquam ab Eutychianis de Nestoriano dogmate accusari ante Nestorium potest. Sed quia contenti non sumus prosternere tantum stultissimam ipsorum Eutychianorum superbiam, que sæpe dejecta contra tantorum sacerdotum Christi sententiam adhuc erigitur, verum etiam conculcare atque conterere ; quid vobis amplius post hanc plenam defensionem abunde et ad cumulum proferamus? Nam credibilius affirmatur quod doctrina Theodori, cum haberetur in scripto, latere potuit Chalcedonense concilium, quam uibil quod cognoscamus, sed hoc solum afferunt, n temporis prioris Ecclesiam, in qua, sicut ostenditur, semper etiam voce propria disputabat. Beatus quippe Joannes Antiochenus et orientale concilium dicunt, quod in expositionihus quas in omnibus ecclesi's orientalibus faciebat, et quibus in regia civitate valde esse comprobatus apparet, in conspectu sacerdotum. et imperatorum, et populorum rectus inventus est. Facilius quoque videtur et promptius, ut Ecclesiæ pracedente judicio, a qua-doctissimus semper est habitus, etiam synodus Chalcedonensis de illo bene sentiret, quam ut ipsa temporis prioris Ecclesia nullius judicio præcedente, spontaneo motu ejus dicta melius interpretata susciperet. Ad ultimum temera

nimis et impie, nulloque ed hoc exemplo ducente, A mus, quod non opertent does silies d'ecre. Necesse synodus damuaret in Ecclesiae communione sine querela defunctum; pradenter autem ac religiose, multisque præcedentibus exemplis, Ecclesia viventem quando et corrigere posset, si necessarium videretur, in examen adduceret. Certum est igitur quod amentes Eutychiani vel Acephali, com nesciunt quid loquantur, calumniis quibus impetunt Chalcedonense concilium, fidem magis Ecclesiæ quæ fuit ante Nestorium criminentur, in cujus se mentiantur commumione mansisse. Unde nos quoque non sine antiqui temporis Ecclesia ipsum Chalcedonense concilium contra calumnias corum desendimus. Et ideo, vel si concedatur quod cadem prioris temporis Ecclesia, sive postea synodus Chalcedonensis, cognoverunt qua in libris Theodori reprehensibilia judicantur, B nec melius i interpretari potuerunt : cur etiam sic arguantur quoi Theodorum non condemnaverunt, cum potuerint credere quod hæc ab hæreticis in libros ejus fuerint immissa, quemadmedum Theodorus ipse conquestus est? Sic enim dicit in principie cujusdam sui operis cui titulum dedit : De Apolinario et ejus hæresi : c Ante 30 enim jsm hos annes de incarnatione Domini codicem conscripciones usque ad 15 millia versuum pertingentem : in quo Arii et Eunomii de hac re delicta, nec uon etiam Apolinarii vanam præsumptionem, per totum illud opus examinavimus : ut nihil, sicut mea fert opinio, præterirem ex his quæ et ad firmitatem ecclesiastica orthodoxiæ pertinerent, et ad convincendam corum impietatem. Sed hi qui omnia facillime præsumunt, et C præterea rursum ab Apolinario, qui princeps bujus bæresis fuerat, instituti, omnibus quidem similiter septientibus opus nostrum manifestum fecerunt, si quo modo aliqua invenirent valentia ad convincendum ea quæ in eo sunt scripta. Quoniam vero nullus contra certamen scriptis suscipere præsumebat, imitati sunt infirmos athletas et callidos, qui, dum non possunt contra fortiores certare, insidiis eos et machinamentis quibus possunt conautur evertere. Scripserunt enim ip-i inter se procul dubio quædam inepta, quæ a nobis unquam minime dicerentur. Denique bæc ipsa in medio nostrorum scriptorum in quadam parte interposuerunt, et suis samiliaribus demonstraverunt, aliquando autem et nostris, qui per facilitatem snam omnia pronis animis audiebant; et hoc quasi D poterit, quod ea Theodorus sua non esse testatus est. documentum, sicut putabant, nostræ impietatis videntibus præbebaut. Unum autem ex his scriptis erat, duos silios dicere a. Sic enim nos secerunt in boc opere dicentes, quod oporteat putare et dicere duos filios, et vehementer nos istum sermonem defendere, dum nos in illa scriptura ubique manifeste dicere-

\* De hoc capite objectionis dictum est initio libri 1x. Refugiebat Theodorus ne duos filios dicere videretur, cum duos reipsa imprudens statueret, unum naturalem, Dei Verbum, alterum adoptivum, ex Ma-ria natum, qui Verbo conjunctus κατ' εὐδοκίαν, ut docebat, particeps factus sit appellationis filii et hoporis. Sic enim loquitur in Expositione symboli, qua

erat ergo, non solum inepta, sed etiam infirma illa scripta audientibus apparere : quoniam neque firma ratione, neque convenie ni bec possibile erat ostendi: et ab illis ideirco infirmis a erat conscriptum, quatenus ille qui scripserat faciline inde convinci potuisset. Unos ergo ex nostris propter multam facilitatem hæc nostra esse credidit seripta, et hujus rei gratia dignus fide ab illis creditus est qui ista perlegeret, et renuntiavit nobis en quæ fuerant scripta. Cum ergo audissemus, culpavimus quidem illum, quad centra nos dictis sermonibus credidisset de his rebus, quas sæpius et in ecclesia et privatim dicentes nos audivit, cum fideliorem scriptis nostram vocem judicare debuerit, ad decumentum nostræ sententiæ, quam in dogmatibus votum nostrum est conservare. . Accepisti, clementissime imperator, quo livore semper, et qua fallacia institutores Eutychianorum Synusiastæ insidiati fuerint dictis Theodori, et quo modo tentaverint levissimorum catholicorum mentes a doetrina ejus avertere: ut non solum prave interpretarentur ea, quæ ille recte sensu docebat obvius gorum stultitiz, verum etiam libros ejus interposita falsitate corrumperent. At ille binc vel eorum malitiam, vel facilitatem catholicorum fiducialiter argu bat, quod palam prædicaret in Ecclesia Christi quæ same doctrinæ congruerent, et vox ejus sidelior scriptis e set ad documentum sum sententim. Absentis enim scripta, que corrumpi ab inimicis Ecclesiæ possent, vecis ejus testimonio præferri non debuerunt. Quid ergo, si vel Ecclesia illius temporis, vel postmodum synodus Chalcedonensis, cognoscens ea pro quibus culpatur Theodorus quasi magister Nestorii, nec melius interpretari valens, ut eum non condemnaret, credidit ab hæreticis in libris ejus immi-sa? Nunquid debet hæc pia credulitas hærcsi- crimini deputari, cum hinc et ipse Theodorus conqueratur, et alia ejus multa et evidentia scripta demonstrent, quantum longe fuerint ab errore Nestorii ? Quod si dieunt aliqui credi non debuisse Theodoro, quoniam mentitus est Apolinaristas quædam hæretica in eins libris immisisse; nam ipse male rapuit, quod illis voluit imputari : non ego partinaciter contra contendam, sed adhuc concedam eis suspirari qued volunt. Illud interea manifesto vorum est, illud negari non Arguendus itaque fuisse dicatur, si mentitus osienditur, quod posteaquam resipuit, licet prudenter acquieverit veritati, errores tamen aliquando suos erubuit bumiliter consiteri. Cæterum et mentitus non juste diceretur hæreticus, qui quocunque modo suis renuntiavit erroribus, Sc. ibens etiam ad Cerdonem

recitata est in actione 6 synodi Ephesium : και οὖτι δίο φαμέν υίους, ούτε δύο χυρίους έπειδή είς υίος κατ ούσίαν ὁ Θεὸς λόγος, ὁ μονογενής υίος τοῦ πατρος, ὡ περ ούτος συνημμένος τε και μετέχων θεότητος, κοινωνέ. του υίου προσηγορίας και τιμής. Et paulo post: 'Avaipel หลังสง รังงอเลง อิบล์อิอร บ่าลิงาร หล่ xupias, omnem dua tatis filiorum atque dominorum cogitationem excludit.

<sup>1</sup> Cod. Veron., amplius.

<sup>\*</sup> Idem cod., infirmius.

moravimus, idem Theodorus dicit : 4 Non quantam aportuerat habuimus circa istam rem diligentiam. Passi enim sumus quæcunque incipientes, ut evenit, in imperitia scribendi constituti. Siquidem et multas immutationes illo tempore qua nostra susceperunt; quas non est præsentis temporis enarrare : ex qua causa magis negligenter a nobis composita sunt plurima, et maxime illa quæ prima sunt. ». Si ergo vel auterior Ecclesia, vel posterior synodus Chalcedonensis, ex his plurimis quæ per imperitiam negligenter a se composita fatetur, credidit esse que in ejus libris meliori sensu interpretari non potuit; errori cohibuisse dicenda est, quod eum pro his in quious ignorantiam et negligentiam suam sponte culpapabilibus credidit esse laudatum?

## CAPUT II.

Quod etsi aliquando errarit, damnari ut hæreticus non potuerit, quia pertinax non fuit, cum ultro quædam quæ notabantur correxerit.

Est et alied nimirum multo fortius, quod nobis ad defensionem susceptæ causæ proficiat. Nam sanctus Joannes Antiochenus arguens litteris suis Nestoriom aquod beatam Mariam matrem Domini negaret, et ut hoc confiteretur exhortans, post aliqua dicit: e Si videturautem, etiam boni exempli opportune vos commemorabo, cujus meminisse volo, sanctissime frater. Neque enim tempus multum est ex quo apud mes contigit at oblivioni fersitan mandaretur. Recordaris enim certe beati Theodori episcopi in exposi- C zione dicentis aliquid quod recte dici non putaretur, tibi ipsi primo, qui fiduciam in illo tempore habebas, deinde etiam omnibus audientibus. Et qualiter ille, sentiens izsionem et perturbationem quam non minima divulgatio illius dicti excitaverat, et intelligens quia percurbatio faciat discordiam, magis autem et contradictionem et contentionem hominum amantium ex quibuscunque rebus occasiones inquirere huc atque illue dividi, et contentionibus augere scintillam scandali quæ parvula videbatur, quod etiam nunc apud vos contigit: quemadmodum fortissimus ille exsurgens non post multos dies, illud quod ab eo dictum erat, ad utilitatem Ecclesiae sine confusione correxit, et corrigens statim contrivit murmur vel quam judicans turpe aliquid esse corrigere; et hoc scientibus quidem omnibus, quia negligenter et miwas caute ab eo fuerat dictum, excipientibus autem coatinuo correctionem. > Porro totum hoc arrogantiam confundit illorum qui se diligentiores et sapien-

super expositione Psalmerum, sout tertio hbro me- A tiores antiquissimis fratribus jactant, dienntes quod il·lus temporis Ecclesia negligenter et insipienter audiobat Theodorum disputantem, ut oum non argueret in quibus ab ipsis arguitur. Qued absit a pietate symodi Chalcedonensis ut boc diceret aut crederet: abait, inquam, ut hoc crederet, Ecclesiam Christi, si Theodorus, ut dicitur, Nestoriani auctor erroris esset, blasphemias ab eo dictas in Christom vel non intelligere, vel negligere potuisse: cum illud, qued non blasphemum et hæreticum fuit, sed qued recte dici non putaretur, sicut Joannes Antiochemus testatur, non minimam perturbationem excitaverit, nec ante sedata sit quam fortissimus ille exsurgens non post mulios dies, illud quod ab eo dictum erat ad utilitatem Ecclesiz, sine confusione corrigeret. Et vit, non judicavit haroticum, et pro cateris incul- B revera magna fortifudiois fuit ut seipsum interpretaretur, calcare gioriam magisterio longi temporia acquisitam, et ad emendationem dicti sine confusione descendere : maxime cum fretus conscientia, quia non sicut putabatur boe dixerat, facile po-set audientium parvipendere læsionem, quam tamen diu non passus est tradi : quia cito pudoris victor non post multos dies offensionem properavit auferre solo sermone contractam. Non enim ait Joannes a Theodore prave aliquid intellectum, aut saltem negligenter, et minus caute ' ab eo dictum : tanquam de illo lequens qui non rerum intelligentia facrit pravus, sed sermone in hoc minus accommodus. Huie itaque sancti Joannis testimonio quo Nestorium redarguit, quomodo synodus religiosa non crederet? non solum quod tantus fuerit idem Joannes, verum etiam quod Nestorio scribens, quem ad correctionem invitabat exemplo fortissimi viri et bumanæ gloriæ contemptoris Theodori, non eum posset ita confidenter suz conscientise testimonio commonere de recenti facto. quod non solus ipse Nestorius, verum et Antiochena omnis Ecclesia recordari facillime poterat, nisi de manifesta rei veritate præsumptus. Nam neque sine tractatu aliorum ad suum concilium pertinentium sacerdotum, Antiochenus antistes de novi dogmatis assertione corripere palam Constantinopolitanum episcopum posset. Tanto vero testimonio sancta synodus credens, quomodo Theodori memoriam veluti hæretici rejiciendam ab Ecclesia judicaret, in cujus pace ille defunctus est, et cujus pacem sic dilexit, ut accusationem que adversus eum fuerat facta: nequa- D gloriam sue auctoritatis non erubesceret ejus offensioni postponere? Cur autem hanc offensionem incurrerit, prædictus sanctus Joannes docuit dicens : Quoniam dixit aliquid quod recte dici non putaretur, offensionis causam magis in existimatione constituens : quod ejus et \* continuo subsecuta correctio

> νων τον καιρόν, έπειτα καί κάσι τοῦς ακούσασι. Απίτοchenie Ecclesiæ presbyteri ante episcopatum fuerant tum Theodorus, tum Nestorius. Sed Theodorum Mopsuestenum jam episcopum Antiochice concionantem audiebat hoc tempore Nestorius adhuc presbytes insignis et ipse in docendo, ut Geonadius cap. 53 testatur, et ex tempore declamator.

<sup>·</sup> Exstat integra Joannis ad Nestorium epistola in prima parte synodi Ephesinæ; verum ubl Theodori in ea est mentio, irrepserat Pauli nomen pro Theodoro. Sic igitur ex Facundi verbis restituendum est: Μέμνησαί που πάντως του μπακρίου Θεοδώρου ἐπισκόπου, εν έξηγήσει είποντος τι των ου δοξάντων καλώς ε φασθαι πρώτω τέ σοι, τω και παρέπσιασαμένω κατ' έκεί-

<sup>1</sup> Cod. Veron., minus caute animadversum, sed potius negligenter, et minus caute ab eo dictum.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., facilis et.

demonstravit. Ex ipen vero correctione, qua melius A Christiana humilitatis formam et magno specimen semetipsum interpretatus est, sive Ecclesia que illam disputantem audiebat, sive postes sancta Chalcedonensis synodus, non illa solum dicta qua tunc audientes offenderant, sed quæ similia ejundera Theodori debuit æstimare. Quod si etiam contra testimonium sancti Joannis, non per incautelam et negligentiam verbi, sed per intelligentiæ pravitatem, dicatur audientes offendisse Theodorus; nec ita posset correctus, vel ab illius zetatis Ecclesia, vel a sancta synodo hæreticus judicari. Jacobus apostolus dicit: Nolite plures magistri fieri, fratres mei, scientes quoniam majus judicium sumunt 1. In multis enim offendinus omnes (Jac. 111, 1). Cum ergo omnes offendamus in multis, our non omnes aumus hæretici, nisi quia nan offensio, sed pertinan offensionis de-B lensio, facit hereticum? Similiter autom confitor amplius me, et multum amplius in hoc sencti Joannis Antiocheni testimonio, quam, in cæteria, vel ipsius, vel alierum Patrum testimoniis, delectari atque congratulari Theodoro, Nam in illis jam dudum memoratis, quibus, ostenditur quanta doctrinæ ejus fuerit celsitudo, gaudeo quidem, sed novi hoc esse illi commune cam multis. In buc autem quo manife-Ma cordis ejus humilitas intimatur, et acquisitas gloriæ pro fraterna offensione contemptus, paucos admodum socios ei reperio. Multos enim didicimas eminui-se scientia, et maximam pro bac gloriam consecutes; at ubi humanitus lapsi sunt, homines se cognoscere noluerant, et simpliciter admoniti contempserunt credere veritati; atque ita illis ipsa glo- C ria scientie multum obluit ad salutem, quoniam scientia inflat, charitas autem ædificat (I Cor. viii, 1). Minus itaque mihi cognitus esset Theodorus, quamvis tantorum Patrum laudibus prædicatus, nisi qualis esset etiam cum reprehenderetur, Joanne testificante cognoscerem. Verum nec amnibus est imitabile, unde et parum utile foret scientiæ ejus exemplum; c rrectionem vero gratanter accipere, et cito ne placide quod offenderit emendace et imitabile omnibus. et multo utilius invenitur. Proinde in Theodoro discere obstinati dignentur, etiam de facili lapsu sermonis admoniti, apostolicam modestiam pietatemque servare. Nam sic aliquando Petrus apostolorum primus, sicut jam diximus, cum non recte ambularet ad veritatem Evangelii, reprehensus a Paulo minimo D apostolorum (Gal. II, 14), non indigne tulit, nec pro sui primatus gloria resistentem sibi despexit : quoniam charitas qua Paulum ad arguendam prioris culpam fidenter erexerat, eadem Petrum ad suscipiendam minimi correctionem dociliter inclinabat. Hunc itaque virum, non in sola scientia, sed in humilitate quoque cordis ac modestiæ comprobatum, quomodo temporis illius Ecclesia, quomodo synodus Chalcedonensis rejicere posset, cum ex epistola Ibæ recitari laudes ejus adverteret, cujus etiam reprehensia virtuțis exemplum est, et qui lepsus in verbo

<sup>2</sup> Cod. Veron., sumitis.

Idem cod., abundarent projecto, etiam si Theu-

pietatis ostendit? Eaut unne Entychiavi, et calumniis suis, si quid adhuc possunt, adjiciant, fingant de Theodoro quæcunque libuerit; accusent etiam Chalcedonense concilium de cohibentia et consenso malorum. Expavescent ad ista procul dubio leves et faciles corde; caterum prudentes et graves intelligent, quod nihil ex hoc applicent Theodore, cujus purgationi sufficit quod paratus a mper fuit ad corrigendum. Quidquid igitur contra Theodorum dicant. noverint quonism si recipiatur, non magis ipsi atuve Chalcedoneusi concilio, quam omni ascribetur Ecclesia, qua mansuetum et docilem virum neglexit arguere. Verum opto, elementissime imperator, ut humilitatem rationemque Theodori illi qui eum culpant imitari aliquatenus volint : et sieut ille gratanter castigationem suscipiens, quod negligenter et minus caute dixerat corrigere properavit; ita et isti nos vel patienter ferant, et qued crudeliter et disc irdiose fecerunt, emendare tandem aliquendo dignentur. Cæterum Theodorus adeo non fuit a sancta synodo, quemadmodum putant, velut megiater Nestorii condemnandus, ut ejus argueretur exemplo Nesterius, et ideireo damnaretur, quod eum non fuerit imitatus. Quid autem nos hipc volunt æstimare non solu n Eutychiani, qui de Theodoro calumniantur Chalcedonense concilium, verum etiam Nestoriani, qui cjusdem Theodori dictis abuti dicuntur? Quod ipsius exemplo Nestorius increpatus, non statim ex ejus dictis, quasi cadem sentientis, defendere maledicta sua tentavit, et respondere sancto Joanni ac dicere : Theodorus, cojus exemplo me arguis, quem beatum et fortissimum dicis, cadem semper sine ullius offensione docuit. Quod quidem si Nestorius responderet, ita Theodoro præjudicare non posset, sicut nec prophetis et apostolis atque evangelistis, queniam eis vel ipse abusus est, vel eius nunc sectatores abutuntur, atque al i omnes hæretici. Verumtamen sum ille homo, ad respondendum male paratus, et in perniciem suam sufficienter instructus, pibil in erroris sui desensionem ex dictis Theodori, cuius admonebatur exemplo, tentavit assumere; satis ostendit, eius sanæ doctrinæ non sequacem, sed obvinm se fuisse.

## CAPUT III.

Quod tametsi Theodorus in quibusdam errasset, laudari ab Iba poluerit propter alia qua recte scri-

Hee igitur defensioni magaze synodi Chalcedonensis abundarent 3. Nunc autem non ipsa eum laudavit, sed laudantis epistolam, pro fide recta quam continet, pronuntiavit orthodoxam : quod diversom esse quis prudeus, si causam diligenter attendat, ignoret? Potuit enim sieri ut etiam si quædam Theodori dicta culpabilia viderentur, et ea synodus nec ignoraret. nec interpretari melius posset, verumtamen Iban latere potuisse crederet, sicut etiam sanctos Patres Joannem Constantinopolitanum et Gregorium Na-

dorum ipsa laudaret. Nunc autem.

ldem cod., reverentissimum tamen Ibam.

Theodorum docentem advertebat, latere potuisse credunt Eutychiani, ut non superstes condemnaretur idem Theodorus. Igitur quemadmodum sancta synodus antiquam Ecclesiam, cujus pars fuerant memorati Patres, non ex communione et laude Theodori, vel si eum in quibusdam sciret errasse, sed ex propria ipsius Ecclesiæ fide judicare debuit, quod nobiscum Eutychiani fatentur; sic oportuit ut et illam episto'am, non ex laude Theodori, sed ex propria conscriptoris ejus fide, quæ ibidem legitur, judicaret. Ouomodo autem synodus non crederet Ibam reverentissimum latere potuisse dicta Theodori, que anie Nestorium scripta i dicuntur, cum ipsius Ibæ fidem Nestoriano degmati videret adversam? Verum et hoe dus Chalcedonensis crediderit non ignorasse Theodori dicta qua videntur esse culpanda; nunquid ideo ejus epistolam merito rectæ fidei quam continet, orthodoxam pronuntiare non debuit? præsertim cum potuerit idem venerabilis libus ideirco Theodorum ejusque laudare doctrinam, quoniam ea quie in libris ejus reprehensibilia judicabat, vel ab hæreticis immissa, vel ab ipso Theodoro reprehensa, sicut docuimus, sive correcta esse credebat : et non ex eo quod scribendi capiens initium, aliquid aliquando reprehensibile scripsit, aut ex lapsu sermon's incurrit, ejus doctrina judicanda fuerat; sed eo potius quod si quid in ca culpabile videbatur, ipse reprebendit atque correxit. Nam si nemo sapiens Ecclesìam credit bæreticam, quia doctrinam beati Cy-C priani Carthaginiensis episcopi et martyris laudat, cum ille non solum privatim, ut ei visum est, verum eti.:m congregato concilio, definierit ut omnis hæreticus ad Ecclesiam rediens baptizetur, et propter hoc culpatus ab Stephano antistite Romano restiterit, suamque sententium scribens (Cyprian. epist. 14) ad Pompeium, quanta potuit humana argumentatione defenderit, injuriose tractans eumdem beatum Stephanum, a quo fuerat jure culpatus : quomodo epistola venerabilis Ibæ juste diceretur hæretica, quod The dori doctrinam laudavit; qui licet in concilio nihit definierit veritati contrarium, tamen etiam quæ privatim ab eo male fuerant composita, aponte reprehendit, et ubi de sermonis lapsu ab allis reprehensus properavit? Igitur sicut Ecclesia, non approbans beati Cypriani ejusque prædecessoris Agrippini a, qui hoc aute statuerat, de baptizandis omnibus hæreticis definitionem, non solum ipsos, sed et omnes qui cum illis hoe definierunt episcopos patres ascribit, eerumque fidem atque dectrinam, et maxime Cypriani

zianzenum, universamque Ecclesiam, que ipsum A toto erbe radiantem judicat esse laudabilem : sie potuit etiam venerabilis Ibas doctrinam Theodori, etiam in aliquibus culpabilem non ignorans, absque illorum culpabilium approbatione laudare. Sive autem beatus Cyprianus et Agrippinus, aliique cum eis eadem statuentes episcopi; sive Theodorus, vel si et ipse errata non emendasse credatur; sive cæteri doctores Ecclesiæ, ex quorum sententiis hæretici suos errores conantur astruere, intentione mentis atque proposito, sicut arbitramur, ab bæresis crimine defenduntur. quonism ante definitionem Leclesia, in ejus communione permanentes, nimio vel 1 immoderato zelo adversus bæreticos, vei decreverunt talia, vei dixerunt, non post Erclesia in cadem questione sententiam, cum hæretici segregati, astruendo talia ipsam impudemos Eutychianis, quod reverentissimum Ibam syno- B gnaverunt Ecclesiam. Forsitan aliquis dicat: Debuit ergo synodus, si non Theodorum, quia in Ecclesia pace defunctus est; neque totam ejus doctrinam, quoniam multa recte locutus est, ipsa certe qua offendunt ejus dicta damnare. Primum cujus synodi. ut hoc faceret, sequeretur exemplum? Sed ostendatur quælibet synodus alicujus doctissimi viri et in Ecclesia perseverantis, dicta ex multis decerpta damnasse, et ita saltem de concilio Chalcedonensi querantur. Deinde quando evolverentur tot libri Theodori, ut in eis diligentissime atque scrupulosissime quæreretur quod legentes posset offendere? Nam 🖼 faciendum esset, omnia scripta ejus debuit synodes illa discutere, ne si eum ex parte reprehenderet, approbasse cætera videretur : et quod tempus ad bæc sufficeret? vel quando per singula tautorum sacerdotum numerus in unam sententiam conveniret; cum diverso modo moveatur animus auditorum, et quod alium offendit, meliore intellectu alius sine offensione suscipiat? Verum el non Eutychianorum arbitrio serviatur, cur aliquis dicat quod in illa synodo solius Theodori dicta, et non omnium antiquorum in Ecclesia vita excedentium, revolvi ac ventilari debuerint? Nam si Theodori tantum quadam scripta culparet, omeia omnium approbasse videretur, cum veritas non omnia doceat approbanda. Et quis omnium vel nomina sciat qui de Christiana religione scripserunt? Cum ergo omnium omnia synodus examinare non posset, non oportuit ut Theodori dicta damnaret : quoniam sufficit nobis in hoc Apostoli sententia est, non injuriam referre, sed offensionem corrigere D qua dictum est : Omnia probate; quod bonum est tenete (1 Thess. v, 21). Quod si non fuisset hæc ratio. quis judez modestus et prudens, nisi de propositis causis et quæstionibus judicet? At cum nibil episcopo Ibæ accusatores objicerent de laude Theodori in Ecclesiæ communione defuncti, nunquid oportuit sanetam synodum, pro fide ac pace generalis Ecclesia

· Qui primus omnium mortalium, ut Vincentius Lirinensis in Commonitorio 1 scribit, rebaptizandum esse consuit. Prædecessorem Cypriani appellat, sicut Augustinus lib. 11 de Baptismo contra Donatistas, cap. 7. Quotus autem ab Agrippino Cyprianus suc-

cesserit, non liquet. Longo intervallo successisse Cypriunus ipse est auctor epistola .3 vd Jubaianum. Multi jam anni sunt et longa estas ex quo sub Agrippine bana memoria convenientes in unum episcopi plurimi hoc statuerunt.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ser pta Nestoriana dicuntur.

<sup>1</sup> Idem cod., et.

congregatan, novam in privata causa inter litigantes A viorem inveniret causam illius sanetæ synodi quam immittere quæstionem, et in ea tempus expendere? Quasi non sufficeret tam gravi ac diuturna collisione in tantis cos judicifs litigasse, ut aliquid pejus et ipsa, rel accusatorum pertinacia, vel calamitati episcopi qui accusabatur, adjiceret : præsertim cum ille deploraret de pietate sanctæ synodi auxilium quærens, quod jam 20 et amplius carceres mutasset, et ad eam de 40 mansionibus advenisset. Quis hoc hominum præter Eutychianos dicat, quos ratio simul pietasque deseruit, et in quibus nomen solum remansit humanum? Meminerit autem lector quod hæc in defensionem magnæ synodi, nulla necessitate compulsi, ad conceleandam et penitus conterendam vecordium Eutychianorum superbiam dixerimus. Libuit enim nobis illudere illis, et ita causam constituere, tanquam Theodorus aliqua culpabilia scribens non emendaverit, et non solum prædicta synodus Chalcedonensis ea cognoverit, nec melius interpretari potnerit, verum etiam venerabilis lbas hac eadem non ignorans ejus doctrinam laudaverit : quorum nihil probatum est, sed nos hæc ultro concessimus, ut per hoc amplius appareret quam stu'te iidem Eutychiani de sententia synodi super epistola Ibæ prolata querantur, quoniam 1 ne his quidem omnibus concessis reprebensibilis probaretur.

## CAPUT IV.

Quod Theodorum synodus, si apud eam accusatus fuisset, damnare post mortem in Ecclesiæ pace defunctum non debuerit.

Aliquid tamen et istis adjicimus, ut quod penitus factum non est, vel Theodorum, vel ipsum venerabilem Ibam, de Theodori laude ponamus in synodo accusatum. Si ergo propter hoc hæretica dicenda est illa synodus, quod ejus epistolam Theodorum laudantem pronuntiavit orthodoxam, beatus 2 Cyrillus et Proclus, quos honora e se fingunt, ab hæresis crimine defendentur, qui Orientales accusatum apud se Theodorum desendentes, et multo amplius prædicantes, non ut hæreticos damnaverunt, sed potlus communicando eis firmaverunt orthodoxos? ut omittam, quod etiam ipsorum, id est Cyrilli et Procli, adversus camdem Theodori accusationem sententiæ teneantur, quod nec ipse, nec ejus dicta damnanda D sint. Quocirca vel si Theodorus, vel episcopus Ibas accusaretur in synodo pro laude Theodori, non posset ab Eutychianis eadem synodus accusari, quod illam epistolam pronuntiavit orthodoxam, nisi etiam Cyrillus et Proclus consequenter accusarentur, quod judicaverint Orientales orthodoxos, qui accusatum spud se Theodorum desendentes etiam præcipuls laudibus extulerant. Si quis autem adhuc paulo attentius partis utriusque momenta perpenderet, le-

beatorum Cyrilli et Procli. Nam vel si, ut dedimus, accusaretur apud illam Theodorus, levius esset ut absolveret lbam episcopum, qui eum necdum apud se deposita accusatione laudesset, quam quod beatus a Cyrillus et Proclus fecerunt, qui Orientales a quibus idem Theodorus post accusationem laudatus est, judicaverunt orthodoxos. Ubi autem proberi potest quisquam, etiamsi vere suerit bæreticus, ab universali synodo non \* prolata accusatione damnatus? Nam Patres nostri cunctos quos expulerunt hæreticos, prius admonuerunt sapere meliora; deinde condemnationem, si non resipiscerent, comminati sunt, dantes eis etiam tractandi secum inducias, sicut necessarium videbatur. Non hæc absque documento jactamus. Attestantur nobis exempla majorum, quorum forma beatus Cyrillus et Nestorium prius correctum, non quia lapsus erat, sed quia noluit resipiscere, condemnavit; et Theodorum, qui accusatus ante fuerat 4, condemnari prohibuit. Quam sanitatis et modestiæ regulam quidam male transgressi, ne vel sero consteantur errorem, dicunt probare se posse nescio quos hæreticos post mortem fuisse damnatos : quasi vero per hoc probent quod non etiam viventes damnati sint, vel si nostram memoriam ac notitiam fugit. Non enim quisquam scire aut reminisci omnia potest, quia nec omnia qua scripto mandata sunt hactenus perseverant. Ut autem boc omittam, illud certe negare non possunt, quoniam prius correpti sunt, et in judicium adducti, atque convicti; et si ut resipiscerent non cito apoliati aunt honoribus quibus in Ecclesia fungebantur, a fraterna tamen communione remoti sunt. Quid borum jam præcesserat in Theodoro, ut eum synodus etiam apud se accusatum adjud caret? Si quis autem affirmat aliquos ante correctionem ab Ecclesia fuisse damnatos, non tem ipsos quam condemnatores eorum Patres nostros contrarios Apostolo conatur opponere, qui non nisi post unam et secundam correptionem vitari jubet hæreticum (Tit. 111, 10). Verum longe absit a nobis 7 quod catholica et apostolica Ecclesia Apostolo fuerit aliquando contraria! Si quid ergo apud eos valet modestiæ et ordinis ejus auctoritas, quem salubriter ab Apostolo constitutum in hæreticis evitandis, id est excludendis, semper tenvit, desinant cum suis contentionibus impugnare. Non enim sanctam synodum, quæ nihil coutra consuetudinem Ecclesiæ faceret, etiamsi accusatum apud se Theodorum non damnaret; sed potius universam, cujus formam sequeretur, impugnant Ecclesiam. At isti argumentantur, et dicunt in hoc Theodorum ab Ecclesia fuisse depulsum, quoniam sancti Patres in suis libris quos privatim scripserunt, culpaverunt eos qui talia saperent qualia sapuisse dicitur idem Theodorus. Equidem superius jam, non solum testimonio magno-

PATROL. LXVII.

Cod. Veron., quando ne his.

idem cod., beati.

in eodem cod. deest non.

Idem cod., quorum forma custodiens beatus Cy-

Idem cod. , non fuerat.

I ldem cod., a nobis ut credamus quod.

rum virorum, sed étiam dictorum ejas prolatione mon. A cujus nomen titulus præfert, nihil ei de hac nostra stratum est quomodo sapuerit; tamen quoniam afiqua ex innumeris elus libris, velut his quæ protulimus contraria, calumniose decerpunt, et pro illis eum existimant esse damnandum, affirmantes quod Patres nostri in sois libris ante notaverunt quosque talia sentientes: Ideireo ipsorum Patrum similia his que culpant sequenti volumme proferimus, ut suas calumnias adversus magnum concilium excogitatas undique repulsas aspiciant. Sed his quoque sublatis vel paululum dilatis, si, quemadmodum dicunt, jam tunc expulsus erat Theodores, etiam beatus Cyriffus, nec non Joannes et Domnes Antiocheni atque alii orientales episcopi cum eo simil expulsi sunt, cum expulsum condemnare non sinerent; mendaciter quoque Nestorium, vel idem bearus Cyrillus, vel sanctus Cœlestinus Romanus episcopus expulisse dicuntur. Nam si propterea jam depi lsus erat Theodorus quoniam sancti Patres in suis libris cuipaverunt eos qui talia saperent, multo magis Nestorius jam depuisus erat, qui et manifeste prava sapuisse demonstratur, et offensionem aud torum quant profanis vocum novitatibus incurrerat, auferre contempsk. Verum ego hinc ipsorum Eutychianorum dualemeunque conscientiam quæram. Ponamus secusatum apud nos aliquem qui diceretur expellendus quod contraria doceret quibusdum sententiis Patrum; consilium peto, quid agere deberemus. Nunmid hoc nobis occurrit, ut non admonitus neque correptus, ex co tantum ab Ecclesia pelleretur, quoniam Patres in suls libris quos privatim scripscrunt. refutasse invenirentur eos qui talia sentirent; et non C potius quia interrogandus prius et admonendus esset, demonstratis ei sententiis sanctorum i Patrum quibus diceretur esse contrarius; et si non corrigeret, devecandus in concilium; ejus auctoritati si non 'crederet, expellendus? Hoc utique videtur suisse faciendum, hic nobis ordo servandus, hæc habenda humanitatis ratio, vėl si boc non præcepisset Apostolus. Si autem superstitem, non ante admonitum atque correptum damnare non deberemus absentem : quomodo sancta synedus, vel si apud cam Theodorus accusaretur, juste damnare mortuum posset 4? Nam primum quis ejas accusator sic certus esset quod ipsius sint omnia illa capitula que culpantur, ut si ci tanquam accusatori ex more diceretur : Jura per nocondemnari quæris, ista scripserit, jurare auderet? Non enim licebat magnæ illi synodo leviter credere quod graviter dicitur debui-se damnare. Alla enim causa est, com ad instructionem tantummodo aliquid legimus, ut credamus simplicitor ejus auctoris esse

<sup>a</sup> Qui pro Theodoro pugnabant, hac potissimum exceptione utebantur, quam multis locis ingerit Fa-cundus, et quam habet Vigilius ipse in constituto, quod post morteni damnandi non sint qui in pace Ecclesiæ vitam finierint. Impugnatores contra Capitulorum, et jure damnari, damnatos que in Ecclesia

credulitate præjudicantes; alia vere, cum damnatie ejus qui creditur auctor in judicio flagitatur. Unde vel si juraret iste accusator Theodori esse omnia illa capitula, nec ita synodus ad condemnandum in Ecclesiæ pace defunctum juramento ejus deberet adduci. Quid igitar ille accusator amplius agere posset quam testes citare meriti et numeri competent's, qui jurati hoc ipsum testificari vellent? Porro neque hoc quod amplius agi posset ejus condemnationi safficeret. Nam si dum viveret idem Theodorus, adversus eum testes adducerentur, non oportuit in judicium non devocatem pro sola i testificatione damuare. Si vero conventus vel reatus conscientia vel contumacia, indictum præstolari nollet examen, jam non te-B stibus de absente, sed ipsi de se indicanti potius crederetur. Nalla vero correctione sive conventione præcedente damnatus, de iniquitate judicum jure quereretur, et acceptabiliter diceret, quod maligne vel temere adversus absentem falsis testibus credidissent. Propter quod in eadem sancta syno lo pro reverentissimo lba clamaverunt episcopi sæpe dicentes : « Male fecerunt qui eum præter canones damnavermit; quæ adversus absentem facta sunt, evacuentur. Hæc omnes dicimus : nemo condemnat absentem. > At si contra viventem acceptari testes non oportuit ut damnaretur non interrogatus neque conventus, quomodo eos sancta synodus, etiamsi contra Theodorum in ejus testificarentur examine, juste reciperet? An facilius esset mentiri de vivo, et difficilius mentiri de mortuo? Si autem interrogarentur iidem testes, unde certissime scirent illa quæ reprehenderentur, a Theodoro esse conscripta, quid possent credibilius respondere, nisi quod aut in libris auf einsdem Theodori dicerentur, ea reperirent, aut ab ipso dum viveret eius fuisse didicerint? Sed librorum titulum, ad faciendam condemnationem illius viri qui in Ecclesiæ pace et maxima Patrum laude vita excessit, non sufficere supra docuimus, præsertim qu'a conquestus est quosdam suos libros ab haerelicis suisse corruptos; et beatus Cyrillus de illo dixit quia cum non esset in prompto persona quae culpæ supponeretur, incerta capitulorum redargutio fieret, et qui hæc agerent, in incertum currentes et aerem verberantes invenirentur. Quomodo igitur alimen Domini quod Theodorus, quem post mortem D quibus, vel si adducerentur, testibus synodus crederet certum fuisse quod Cyrillus recentiore adhuc rerum memoria incertum fuisse testatus est? Si autem hoc polius dicerent, aucd ab ipso Theodoro eius fuisse a cognoverunt, quid respondere possent si eis diceretur: Ouid igitur causæ fuit ut hæc quæ argui-

> hæreticos fuisse post mortem contendebant, et Thendorum falso dici mortuum in pace Ecclesia, quicad mortem usque contraria Ecclesize dogmata secutus sit. Sic enim disserit Justinianus in Edicto, et synodus v in act. 5.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ip is Patrum.

<sup>1</sup> Idem cod., cujus auctoritati. · Iden cod., quo nihil amplius agi.

Idem cod., sota illorum testificatione.

<sup>1</sup> Idem cod., dum viveret, ejus fuisse.

prespasitos deferretis, quando et in judicio posset adduci, et aut negaret qued ava fuerint, aut melius en interpretari postet, aut, qued extremum est, abjicere subonys stones bone ruigi tes lidilé ? tesson non is de men condemnato Theodore culparetur, etiamsi appd illam accusatus esset, et testes meriti et numeri competentis a l'ejus introdugerentur examen. Verum et hoc Entychianis demus, et constituamus quod prodatem synodo fuerit illa Theodori esse capitula: unde certum baberet qua sucrint intentione prolata? Nam et multa non sicut sentimus elequimur, et multa nou sicut a nobis proferuntur, ita suscipiuntur ab siles; sed et hoc ponamus, quod illa capitula Theodorum errantem scripsisse cognoverint ; unde scire synodus posset utrum ex illis, quemadmodum dictum B nec in ipso tempore quo taxe ignorabant, harreticos est, vel corum similibus essent quæ in suis diotis vel reprehendit vel emendavit idem Theodorus? Nam et boc juste dicitur, quod illorum reprehensio, sive correctio, aliarum quoque similium debuit excusationi proficere. Quod si etiam uon ostenderetur quedam in suis dictis culpasse, sive correxisse Theodorus, et ea quæ in illo reprehendunt Ecclesiam latuisse credantur; unde synodus certum habet ' quod postquam illa scripsit non cognoverit veritatem, inspirante.Deo, qui occulte ac mirabiliter solet in suorum cordibus operari, ut eum sic judicaret tanquam in ipso errore defunctum? Nam vel si probaretur quod usque in die mortis sue aliquid de incarnatione Christi nescierit, tamen cum non esset ab ejus Ecclesia separatus, unde, sicut dixi, certum synodus habe- C ret quod in ipsa hora qua efflaturus erat extremum, magna et investigabilis misericordia Dei, que latroni non ignorata scelera dimisit in cruce, non etiam ipsi dedit pro tantis ejus in Ecclesia laboribus et certaminibus adversus hæreticos, ut ab ignorantia spa resipisceret, et errore damnato latronem sequeretur, in paradiso statim et ipse cum. Christo futurus, qui nunc dicitur de Nestoriano dogmate ante Nestorium fuisse damnandus? Quantos enim hæreticos, quantos Judæos atque gentiles idonea testificatione didicimus in ipso limine mortis fuisse conversos? Sed quia publicus fuit error illorum, non potuit publica non esse conversio, dum reconciliari, dum baptizari ab Ecclesia supplicarent, dum postremo reconciliarentur seu baptizarentur; occultam vero suam ignorantiam, et D a nallo culputam, quam Theodorus dicitur babuisse, cui et orientale concilium attestatur, quod nullam detractionem ab orthodoxis in vita susceperit, et de quo et aliis Procius episcopus dicit, quos nec vivos aliquando culpavimus, posset occulte respuere. Quod si et non occulte, sed aliquibus consciis hanc abjecit, Lunen hoc sanetz synodo esse posset occultum, et de occusto judicare non posset, quia hoc Dei est proprium, dicente Moyse : Que occulta sunt nobis et filies vestris. Unde et beatus Cyrillus ait : Lustissimum apparet prudentibus viris cedere præscienti uniuscujusque voluntatem. Cur ergo culparetur hac syno-

1 Cod. Veron., haberet.

si-, sen une adversus superstitem ad Esqlesiarum A dus, que Deo cederet omnia præscienti, pec auderet. ut quidam, occultorum judex esse, quod solus est Dous? Verum neque illud modestus quisquam, sicut arbitror, definire præsumit, quod hæretici habendi sint omnes, qui non pertinaces, sed ut imperfecti, ef ad discendum parati, minus aliquid in Christiana fide cognoverint; sicut etiam ipse \* Thomas et Philippus apostoli. Nam et Thomse dicitur : Si cognorissetis me, et Patrem meum utique cognovissetis (Joan. x14,7). Et Philippe : Tante tempere vobiscum sum, et nan cognovistis me, Philippe? Et, Non credis quia eyo in Patre, et Pater in me est (Ibid., 9, 40)? Quis orgo tales hæreticos dicat, si præsentem vitam, quamvis adbuc ignorantes, in Acclesia tamen fluierint, quam falli posse non eredunt; cum memorates apostolos, fuisse audeat suspicari? Verum bine quoque postea multa dicemus. Cum vero incertum synodus haberet. et Theodori esse omnia illa capitula pro quibus sb Esclesia diceretur excludendus; quod etiamsi certum heberet, quali tamen fuerint intentione prolata, adhuc el esset incertum : qued si et errasse illum sine dubitatione cognosceret, non et continuo etiam quod errorem postea non emendaverit apparenet; neque si hoc quoque aliqua certa ratione constaret, quisquam pius et gravis definire prasamit, quod shæretici sint omnes qui sine pertinacia in Christiana fide falluntur, si needum instructi in &cclesia pace vicam finiceint : quis nisi temerarius dicat quod illa synodus inter tot incerta debuerit Theodorum sub anathemate condemnare? Sine dubio autem consideras, imperator, quanta Eutychianis corumque fautoribus nulla ratione cogente sponte dedimus, sive concessimus; et tamen eis veritas non concedit, ut sententia magnæ synodi quæ epistolam laudes Theodori continentem pronuntiavit orthodoxam, culpabilis judicetur. Quod si tantæ nobis convictiones quas pro experta obstinatione adversariorum protulimus, defuissent, quis religiosus reprehendere posset hane synodum, quæ quod sibi datum non est usurpare non ausa est? Nam Ecclesiæ suæ nullam Dominus in mortuis ligandi et solvendi tribuit potestatem, cum discipulis sais diceret: Quæcunque alligaveritis super terram, erunt ligata et in cælo; et quæcunque solveritis super terram, erunt soluta et in cæle (Matth. xv111, 18). Eos igitur solum qui sunt in terris ligare accepit et solvere, et idcirco reprehendi non debet quod Theodorum, vel si culpabilem nesset, tamen quia non erat in terris, alligare non ausa est. Aligrum quibus hoc placuit, non ejus fuerit ista pressumptio. Nam sicut non oportuit ut auderet solvere post mortem eos qui al igati erant in terris, quod quidem habere videtur nonnullam pietatis imaginem, ita non oportuit ut auderet eum qui alligatus non erat in terris, alligare post mortem; quod et aperte impietatis est, et ejus potestati non creditum. Quapropter etiam beati Patras definierunt quia non nostrum est judicare cos qui

1 Idem cod., ipsi.

mortuorum.

#### CAPUT V.

Quod Athanasium nemo damnat propter excusationem quam suscepit Dionysii Alexandrini; et quod multo facilius sit Theodorum defendere.

Quomodo autem dicunt Nestorianam esse synodum .non desendentem, nec aliquatenus excusantem scripta Theodori, quem velut magistrum Nestorii criminantur, cum Athanasium scripta decessoris sui Dionysii defendentem dicere non audeant Arianum? Nam neque cum Ariani vellent quædam ex dictis venerabilis Dionysii Alexandrini \* episcopi in testimonium et assertionem sui erroris asciscere, ut ex hoc ostenderent Arium non esse novi dogmatis inventorem, quippe cum Dionysius olim docuisset facturam esse Filium Dei, neque natura proprium, sed extraneum ab essentia Patris, et quia idem Filius non erat antequam sieret, aliaque similia quæ in eodem opere continentur; Athanasius, germanum specimen et probabile catholicæ doctrinæ atque virtutis exemplum, ea constanter excepit, et quamvis nostris auribus dura et ad excusandum difficilia ', defendere non relugit, et prius eorum auctorem Dionysium per hoc voluit esse purgatum, atque ab Arianorum crimine alienum, quod ipse non sicut Arius, cum viveret, de impietate fuerit accusatus, aut de episcopatu dejectus; neque velut hæresim defendens, de Ecclesia sieut ille discesserit, sed in ejus permauserit unitate : deinde melius hæc ipsa interpretari conatus est. Unde convenientius puto, ut si non om-.nia, quia prolixum est, aliqua tamen in propriis verbis ostendam. Etenim, ait, et Judæos in quibus contra legem agebant, redarguebat Dominus dicens: .Hoc Abraham non fecit (Joan. viii, 40); et istos im-.pios et mendaces eadem ipsa veritas redarguit b, quoniam Arii aliquid Dionysius episcopus neque sensit, neque veritatem ignoravit. Sed et tunc temporis Judæi, et nunc isti novi, a patre suo diabolo hanc furiam adversus Christum rebellem hæreditati sunt : quod magno indicio est quia calumniari tantum volunt illi viro, et non attendere quod neque ab aliis episcopis de impietate accusatus est, aut de episcopatu dejectu«, sicut isti de clericatu ; neque ille velut

- Tota Dionysii accusatio, ut Athanasius ἐν τῆ ἀπολογία ύπερ Διονυσίου επισκόπου 'Αλεξανδρείας docet, ab episiola quam contra Sabethum scripserat ad Euphranorem et Ammonium, de que Romæ purgare se coactus st apud Dionysium papam. In ea continebantur hæc omnia quæ Facundus ab co perperam dicta commemorat. Cæterum Athanasius Dionysium vult non errore aut ignorantia, sed κατ οἰκονομίαν bæc scripsisse contra Sabellianos. Basilius vero epist. 41, dum in contrarium tendit, κακού κακόν διαμείψαι, et

tronorate defuncti sunt, sed solius judicis vivorum et A dem bene defunctus est, et memoria ejus nunc usque cum Patribus celebratur, et nomen ejus scriptum est. Si enim aliquid istorum sentiret, vel de his quæ scripsit excusationem non faceret, sine ambiguitate etiam ipse similia pateretur. Et suffecissent quidem ista ad redargutionem novorum Judæorum, eorum qui Christam negaverunt, et Patres accusaverunt, et omnes Christianos fallere noscuntur 2. Quoniam vero accusationes e se habere putant ad accusandum episcopum, partes aliquas epistolæ ejus age et ipsas videamus : ut etiam ex hoc eorum vanitas demonstretur, et quiescant vel sero blasphemare Dominum apud seipsos, confiteantur autem vel cum militibus, videntes testificantem creaturam, quia vere iste Filius Dei est, et non est ex creaturis. Dicunt itaque in illa B epistola beatum Dionysium dixisse facturam et factum esse Filium Dei; neque natura proprium, sed extraneum ab essentia Patris eum esse, sicuti est agricola ad vitem, et navis opifex ad navem : et quia tanguam factura non erat antequam fleret. Ita est, scripsit : confitemur et nos esse talem epistolam ejus. Sed sicut illam scripsit, ita et alias plurimas scripsit; et oportebat eos et illas legere, ut ex omnibus, et non ex ista sola, fides illius viri agnoscatur. . Et deinde sequitur eorum quæ memoravimus excusatio : quam non in isto, quia prolixum fuit, sed in ejus opere lector inquirat. Aspicis vero, Auguste, quæ heatus Athanasius in Dionysio excusanda su-ciperet, non ob aliud, nisi quia non ex levi sono verborum, sed ex intentione dicentis æstimanda sunt quæ dicuntur. Dicentis autem intentio, cum jam persona defunctá est, ex communione \* religiosius æstimatur. Hoc est enim quod ait : Si enim aliquid istorum sentiret, vel de iis quæ scripsit excusationem non faceret. sine ambiguitate etiam ipse similia pateretur : tanquam dicens: Non quod in verbis sonat debenus attendere, sed credere potius de Ecclesia Christi, quam regit ipse qui sanguine suo redemit, quoniam ni i hæc bona intentione proferret, aut aliis eins dictis auferretur offensio, sine dubio Dionysius in ea non maneret episcopus. Igitur Athanasius, qui non tantum verbi doctrina, quantum passionibus, trinæ unitatis erat assertor, et cujus tota vita marty ium fuit. auctoritati se subdit Ecclesiæ, et quod Dionysio communicavit usque in finem, hoc solum judicat hæresem defendens, de Ecclesia discessit, sed in ea- n ejus purgationi sufficere, ita ut illum pro talibus dic-

> incaute lapsum putat. 'Αντιβαίνων γάρ σφοδρώς, inquit, τη ασεβεία του Λίβυος, έλαθεν έαυτον είς το έναντίον που ύπο της άγαν φιλοτιμίας ύπενεχθείς. Ne eventu etiam discrepant inter se. Nam Basilius haresis Augmœanæ semina jecisse affirmat Dionysium. Athanasius contra immerito Arianos ὁμόδοξον καὶ ὁμόφρον» rententiæ sure astipulatorem jactare ait Dionysium. cum ex aliis ejus scriptis deberent, non ex hac una epistola, de illius side docurinaque sacere judicium. In Græco, διελέγξει, coarguet.

ἐπεχειρούντων apud Athanasium in epistola de senten-

<sup>1</sup> Cod. Veron., nimis difficilia. 1 Idem cod., verbis ejus ostendam.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., fallere moliuntur. Græca vox est

In Graco, προφάσεις, excusationes, vel occasiones.

Idem cod., communione Ecclesiæ religiosius.

tis non condemnare dico, verum nec leviter culpare 1 A dem verbis quibus Arianis ille respondit, ego quopræsumat; sciens quoniam si hoc faceret, totam, quæ illi communicavit, culparet Ecclesiam. Et nescio qui, quos utinam vere nesciremus, prædicatum a tantis Patribus Theodorum in reprehensionem Ecclesiæ condemnare præsumunt, et insuper sanctam synodum, quod hoc non præsumpserit criminari? Quid est autem quod in illo inexcusabile jam invenerant, si in Dionysio potuit excusari, quod facturam esse dicit Filium Dei, et extraneum ab essentia Patris, et quia non erat antequam sieret, cum Patres apud Nicæam anathematizaverint eos qui dicunt : Erat quando non erat, et antequam nasceretur non. erat : et qui dicunt factum vel ex alia essentia esse Filium Dei? Sed Athanasius, vir magna ratione et gravitate fundatus, et cui tanquam experientissimo B Demonstrem vero illis et causam cur talia scripscrit, duci summa prælia adversus hostes Ecclesiæ merito. crederentur, noverat ipsis exercitatus periculis hæreticorum fallacias prudenter excipere. Nam et illi non minore, imo callidiore astutia, incautis frequenter illudont, ut quos in Ecclesia catholica, velut in castris cujusdam magnæ reipublicæ sapientes et fortes viderint, ne illorum vel consilio credamus, vel tonfirmemur exemplo, quia suos facere non possunt, vel nobis faciant esse suspectos. Et ob hoc ille, non velut quidam levis, atque ad omnia a corum factionibus movebatur : ut quemadmodum malitiosí ac timidi, et tam malitiosi quam timidi, duces exercitus solent, quia Dionysium Ariani videri sibi conscium volebant et amicum, eum crudeliter et temere condemnaret, et quem secum propugnatorem adversus C hostes habebat, a cœlestibus castris excluderet. Hunc itaque doctissimum atque sanctissimum virum imitari, clementissime imperator, hujus rationem et circa pacem Ecclesiæ observantiam sequi debemus. Nam illorum deridemus crudelitatem qui ad defendendum suos ignavi, ad condemnandum vero festini, de reprehensione majorum ignominiosam et hæreticis communem gloriam captant. Nam credo quod magistros militiæ tuæ hanc in castris a te sibi creditis erga hostium dolos et suorum defensionem cautelam præcipias observare, quam magistermilitiæ Christi Athanasius observavit : et ideo non dignos existimes Ecclesiarum Dei præpositos, quales si castrorum tuorum haberes, judicares indignos. Nunc ergo, nus, qui et in episcopatu defunctus est, et non solum in epistola quam nostra synodus pronuntiavit orthodoxam, verum etiam in illis epistolis quarum auctoritate Romani Leonis dogmaticam defendit epistolam, magna prædicatione laudatus, ita de Christo quemadmodum Nestorius sensit, et in desensionem sui dogmatis, sicut de Dionysio Ariani secerunt, quædam de libris ejus capitula ad aliud intendentia, et adversus alies conscripta protulerunt, quæ indigeant excusari, confestim formam quam nobis beatus Athanasius de Dionysio præbuit, sequar, et iis-

que istis pro Theodoro Mopsuesteno respondeam, dicens: Nequidquam illi viro calumniamini, qui neque ab aliis episcopis de impietate accusatus est, aut de episcopatu dejectus, sicut Nestorius, neque ille velut hæresem defendens ab Ecclesia discessit, sed in eidem bene defunctus est. Si enim aliquid istorum sentiret, vel de his quæ scripsit excusationem non faceret, sine ambiguitate etiam ipse similia pateretur. In aliis quoque responsionis ejus ordinem tenens, iterum dicam, quia sicut ista scripsit Theodorus, ita etiam alia plurima scripsit, et oportet vos et illa legere, ut ex omnibus, et non ex istis, sides viri illius agnoscatur. Et proferam ejus multa Nestoriano errori contraria, de quibus pauca libris alligavi . et doceam quod contra Synusiastas, qui temporibus ejus maxime fervebant, ubicunque inventa occasione securius talia loquebatur, necdum ex diverso Nestorii sollicitante persidia. Et mihi quidem, vel quibusque catholicis, hæc sola contra Nestorianos sufficient, quæ magno Athanasio contra Arianos illo tempore suffecerunt. Quæ autem nos amplius habeamus pro Theodoro, quam Athanasius pro Dionysio habuit, ostendere, quin potius ostensa commemorare non differam. Providit enim misericordia Domini, vel pro nostra inscitia, qui minus habiles ad defendendum sumus, vel pro pertinacia contrariorum, qui manifestæ nolunt acquiescere veritati, ut multo pluribus modis Theodorus excusari quam Dionysius posset. Quod enim nos asserimus, adeo diversum fuisse a Theodori sensu Nestorium, ut a reverentissimo Joanne Antiocheno admonitus 8, non ausus fuerit dictorum illius testimoniis sua male dicta desendere.: quod utique non omitteret, n'si catholici viri doctrinam contrariam sibi videret. Beatus Athanasius nihil tale in defensionem venerabilis Dionysii quod diceret habuit : quia non sicut Theodori Nestorius, ita Dionysii Arius exemplo fuerat admonitus et convictus. Deinde quod Theodorus ultro semetipsum reprehendens in expositione psalmorum, confessus est quod negligenter a se composita fuerint plurima, et maxime illa quæ prima sunt, et quod perhibuit aliqua in suos libros ab Apolinaristis immissa. Possumus ergo Nestorianis dicere quod ex illis plurimis st mihi Nestoriani dixerint : Theodorus Mopsueste- p negligenter ab eo compositis credenda sint illa ipsa. quæ putant suo dogmati convenire, aut ex eis quæ Apolinaristas in suos libros immisisse conquestus est. Possumus etiam proferre quod in quinto de Incarnatione libro idem Theodorus ait, et nos in nostro superiore posuimus, quod ubicunque de Christo disputans alterum et alterum dieit, non persona, sed natura alterum dicat. Hæc omnia quæ nobis superabundant, beato Athanasio ad excusandam Dionysii epistolam desuerunt. Quem cum Eutychiani vel Semieutychiani Acephali culpare non audeant, quomodo Chalcedonensem synodom culpent, quæ Theodori-

<sup>1</sup> Cod. Veron., saltem culpare.

Idem cod., ad omnia mobilis corum.

<sup>1</sup> Idem cod., restra.

Idem cod., libris superioribus allegavi.

<sup>1</sup> Idem. cod., exemplo ejus admonitus

damuare?

CAPUT VI.

Quod Basilius Gregorii Thaumaturgi, et Hibarius An-Bochent ac Sirmiensis concilii dicta quædam duriora excusarint; et Theodorum codem modo excusare synode liouerit, si koc suscepisset.

Sanctus autem Basilius magnum Gregorium a, qui miraculorum operatoris cognomen accepit, ut Θαυματουργός vocaretur et vocetur a Græcis, non ab Arianorum tantum, qui creatoram et facturam Filium dicunt, verum etiam a contrario Sabellianorum errore defendit, qui unam Patris et Filli subsistentiam d'eurt, quamvis hac et prædictus Gregorius dixisse videatur. Unde idem sanctus Basilius, loquens de quibusdam, qui auctoritate insius Gregorii excusare svam perfidiam nitebantur, e Immiserunt, ait, quoddam experimentum per epistolam ad unanimem nostrom Anthimum Tyanorum episcopum, quod magnus Gregorius dixerit in Expositione fidei Patris et Filii personas intellectu quidem esse duas, subsistentiam adlem esse unam, hoc aulem quia non dogmatice dictom est, sed certative in sermone ad Gelianum, non potuerunt conspicere qui in subtilitate sensuum semetiosos beatificant : in qua multæ sunt falsitates corum que scribuntur, sicut in ipsis sermonibus ostendemus, si Deus voluerit. Kursus vero pagano sa-Hisfaciens, non arbitrabatur opus esse subtilitatis ratiocinatione circa verba. Est etiam ubi et consentiendum sit consuctudini contradicentis, ut non ad necessaria reluctetur. Quapropter et multas invenies ibi voces, quæ nanc hæreticis maximam virtutem præbeant, sicut creaturam, et facturam, et si quid tale est. Multa autem dicta et de conjunctione quæ ad bominem facta est, ad divinitatis referent rationem qui inerudite audiunt Scripturas : quale est et boc quod ab his circumfertur. > Proinde quomodo synodus juste anathematizaret Theodorum in Ecclesize pace defunctum, cum propterea Athanasius et Basilius Dionysium atque Gregorium a criminibus talibus tantisque defendant, quod in Ecclesiæ pace

· Ea est Basilii épist. 64 ad Neoccesarienses, pag. 849. Ως άρα Γρηγορίου είπόντος έν έκθέσει πίστεως, D Haripa nai Tiòn imenda μέν είναι δύο, ὑποστάσει δέ έν. Qua verba non exstant in Ecthesi revelata Gregorii, neque in altera, que á xara pipos nivres inscribitur. In alia igitur erant, quam scripsorat ad Gelianum sive Ælianum, ut legitur apud Basilium. Posterioris zata μέρος fidei locum insignem recitat Anastasius in Ecloge, quem opera pretium fuerit execribere, quia Latina versio depravata non injuria torsit Scholastem. Εκ τῆς κατά μέρος πίστεως Γρηγορίου τοῦ μεγά-λου, και θαυματουργοῦ · Βαὶ ἔστι Θεὸς ἀληθινὸς ὁ ἄσαρκος ἐν σαρκίφανερωθείς 'τέλεως τῆ ἀληθινῆ καὶ θεία τελειότητι' οὺ δύο πρόσωκα, ἀλλά δύο φύσεες ' οὐδέ τέσσαρας προσnuvele légouer Gedr, nai Yior Geor, nai andressor, nai Ηνεύμα άγιον. Διὸ καὶ ἀναθεματίζομεν τούς ούτως ἀσεδούντας, τους άνθρωπου το τη θεία δοξολογία τιθέντας. "Ημείς φαμευ άνθρωπου άναλαμδανόμενου ύπό του Θεού είς σωτηρίαν ήμων, ένα την όμοιωσεν του έπουρανίου λάδωμεν, και θεοποιηθώμει πρός όμοιότητα του φύσει

1 Cod. Veron., accusatum.

dicta non excusare voluit, sed noluit non excusatum 4 A defencti sunt? aut quomodo epistolam venerabilis libe pro laude Theodori pronuntiaret hæreticam, cum bæe Athanasii et Basilli scripta hæretica dicere n n auderet? aut quomodo Eutychiani eamdem synodum culpant, quod apud se non accusatum Theodorum snathematizare non præsumpserit, cum istos Patres a quibus Dionysius atque Gregorius etiam excusantur, culpare non possint? Sed sliud quod majus est, proferamus. Nam beatus Hilarius b. Arianorum potentissimus atque acerrimus expugnator, et constantissis us fidei Christiauæ confessor, in epistola quam de exsilio scripsit episcopis provinciæ Germaniæ primæ, et Germaniæ secundæ, et primæ Belgicæ, et Belgicæ secundæ, et Lugdunensis primæ, et Lugdunensis secundæ, et provinciæ Aquitanicæ, et provinciæ Novempopulamæ, et ex Narbonensi plebibus et clericis Tolosanis, et provinciarum Brit nniarum episcopis, non unius hominis verba privatim dicta, sed publica decreta concilia approbat, quibus octuaginta nostri Patres pro Paulo Samosateno repudiaveru it ut homousios, id est unius essentiæ cum Patre Filius vocaretur, et pationem cur hanc vocem repudiaverint talem reddit, quoniam memoratus Paulus hæreticus solum Patrem Deum esse confitebatur, Filium vero a Marin matris generatione coepisse, et hominem tautum esse dicebat; et docebat propterea maluisse illos Patres remoto homousio homœousion statuere, id est similis essentiæ, quoniam similitudo unionem non permittit intelligi. At cum Arius postea homœousion C male intelligeret ac doceret, et negans Filium cum Patre unius esse substantiæ, sic diceret similem Patri, sicut Joannes apostolus de se atque aliis adptionis filiis dicit : Nunc filii Dei sumus, et necdum manifestatum est quod sumus 1 : scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti est (I Joan. III, 2). Cum ergo prave homœousion Arius prædicaret, alii Patres bomousion resumpserunt. Proinde Hilarius, ut in neutris Patribus accusaret Ecclesiam, que utrosque habeit bono-

άληθενού του Θεου, κατά σάρκα δι ανθρώπου, Κυρίου ύμων Ίρσου Χριστου. Interpres corruptum nactus

exemplar, pro àllà dio pious, contrario sensu legerat, vidi dio pious.

In epistola de synodis. Male, inquit, incoiatan Samosatenus confessus est, sed nunquid melius Ariani negaverunt? octoginta Patres episcopi olim respuerunt, sed trecenti decem et octo nuper receperunt. Et probando autem, et improbando, ut mox addit, unum utrique statuerunt. Eodemque modo Athanasius idem argumentum tractans de synodis Arimini et Seleucize, utrosque laudat, tum eos qui Antiochize contra Samosatenum repudiarant, tum eos qui apud Niczam adversus Arianos approbarunt. 'ALL' ever, in-Quil, τούτους, ούτε έκείνους όσκον αλτιασασθαι\* πάντες γάρ έπρέσδευον τὰ Χριστοῦ και πάντες σπουδήν έσχή xata ton albetinon, xaj of his ton autocates, of ge την φρειανήν αξρεσεν κατέκριναν, ορθώς δε και σύτοι παπείνοι, και παλώς πρός την υποπειμένην υπόθεσα γεγράφασι.

Idem cod., postea prave.

<sup>1</sup> Idem cod., futuri sumus. Habet Vulgata, quid

Idem cod , Patres econtrario homousion,

ratos, hanc absolutionem quæstioni dedit, quoniam A erge Athanesio, hee Basilio, hee Ililario et omniet l'li octuaginta contra hæreticum improbaverunt homousion, et trecenti decem et octo id ipsum contra hæreticum probaverunt. Hoc quoque adjiciens (Sub finem) : 4 Cogitemus tot sacerdates sanclas et quiescentes jam : quid de nobis erit qui rem eo deducimus, ut quia episcopi non fuerunt, nos quoque nec cœperimus; ordinati enim ab his sumus, et corum sumus successio : renuntiemus episcopatui. quia officium ejus abanathemate sumpserimus. > Verum bæc omnia, quæ vel privatim a sanctis Dionysio atque Gregorio dicta, vel publice in concilio a memoratis octuag nta Patribus 1, non tantum excusandi habere difficultatem videntur, quoniam aute definitionem Nicænæ synodi prolata reperiuntur. Illud est multo amplius, quod idem sanctus Hilarius in eadem B se delatam epistolam, nee de laude Theodori accusasua epistola prolata æque defendit Sirmiense concilium a post Nicænum congregatum, in cuius decretis dictum est : ( Si quis unum dicens Beum, Christum autem Deum aute sæcula Filium Dei obsecutum Patri in creatione omnium non couftetur, anathema sit. > Et iterum : ( Si quis Deum non Dominum Patrem , et Filium quasi Dominum a Domino, duos dirat Deos, anathema sit. Non enim exæquamus vel comparamus Filium Patri, sed subjectum intelligimus. Neque enim descendit in Sodoma sine Patris voluntate, neque pluit ex se, sed a Domini auctoritate, scilicet Patris; nec sedet ad dexteram a semetipso, sed audit dicentem Patrom. Sede ad dexteram meam (Psal. cix, 1). > Rursumque: s Si quis innascibilem et sine initio dicat Filium, tanquam duo sine C principio, et duo innascibilia, et duo innasa dicens. duos dicat Deos, anathema sit. Caput enim quod est principium omnium Christus; caput autem quod est principium Christi Deus. Ita enim ad unum, qui est sine principio omnium principium, per Filium universa referimus. , Et iterum (Cap. 27) : « Confirmantes Christianismi intellectum, dicimus quoniam și quis Christum Deum Filium Dei ante sæcula subsistentem et ministrantem Patri ad omnium perfectionem non dicat, sed ex quo de Maria natus est, ex eo et Christum et Filium nominatum esse, et initium accepisse ut sit Deus, dicat, anathema sit. ) Quæ omnia memoratum Sirmiense concilium 3 sanctus Hilarius pecessarie contra Photinum et & Orientales asserit decrevisse. Quorum sufficientem excusationem fa-n cieps, quomodo sint accipienda demonstrat. Hæc

bus viris sanctis sollicitudo fuit, ne culpatis velat hæreticis eis qui in Ecclesiæ pace atque honore defuncti sunt, ipsa que illos magno honore dignata est Ecclesia culparetur. Et ideo vel si forte inveniantur aliqui in plurimis approbati, qui eumdem Theodorum damnent velut hæreticum, boc probabiliter profecto non faciunt; nec in eo sequendi sunt, in quo consuetudinem Eeclesiæ non sequuntur. Unde si Chalcedonensis synodus, Ecclesiæ morem in defensionem ipsius Ecclesiæ sequens, dicta Theodori similiter excusaret, quis eam de hac pietate atque cautela nisi profanus argueret? Nec tamen et hoc sine Athanasio et Hilario " posset. Porro aliquid tale non fecit, qua hine invidiam sustinet, quod alterius ad tam, pro veræ fidei coulessione quam continct, pronuntiavit orthodoxam.

### CAPUT VIL

Quod adversarii in una damnationis Theodori brevi sententia quatuor in magna vitia incurrerint.

Inspiciamus autem ipsos Eutychianorum fautores. qui dicta in Ecclesiae pace quiescentium, quoniam obscurum aliquid in eis invenitur, damnari magis quam excusari volunt, utrum ita vigilanter cauti sint, ut in suis dictis atque conscriptis reprehendi nullatenus queant. Si enim tam circumspecti sunt. ut in nullo deprehendantur offendere, tolerabile fortasse dicatur quod, sua sapientia freti, ad nos nostrique similes qui in multis offendimus, condescendere non dignantur. Verum quid agemus, quod nullos ab cis in alia causa conditos libros audivimus, quorum discussione irreprehensibilem corum peritiam et pervigilem possimus probare cautelam? Placet ergo eis ut in học libro, quem communi ac diuturno tractatu in præjudicium sanctæsynodi scripserunt, sive scribi fecerunt, perfectam eorum nusquam culpabilem scientiam requiramus? Sed jam etsi non omnes quos continet, quoniam aliud in hoc opere demonstrare suscepimus, multos tamen ex occasione prodicimus errores 4, multa quoque mendacia sibique contraria. Ubi et hoc docuimus quia, cum mendacio studeant, nesciunt vel quomodo mentiantur, et quomodo per eamdem scientiam etiam verum contra se aliquando loquantur. Si antem in boc libro in que subscripserunt, alie-

In quo episcopatu dejectus est Photinus anne Christi 351. Hilarius in eadem epistola: Eam nunç fidem retractemus, quæ non olim, tunc eum Photinus episcopatu dejectus est, conscripta est. Exemplum fidei Sirmio ab Orientalibus contra Photinum conseriplæ: Credimus in unum Deum, etc. Integram enim describit, cum subditis capit bus vel anathematismis

<sup>1</sup> Cod. Veron., Patribus decreta sunt, non tantun Idem cod., Dominum et Dominum, Patrem et Filium, etc.; favent huic lectioni codices alii mss. plures, nt videre est in nova editione sancti Hilarii in lib. de Synodis, seu de fide Orientalium.

Idem cod., memorato Sirmiensi concilio.

<sup>27;</sup> Orientales autem intelligit, quos Athanasius do eadem fide agens Eusebianos vecat, Semiarianos vi-delicet. Quanquam ergo auspectos fidei erant auctores et auctores suos decreta ipsa redolebant, non dubitavit tamen Hilarius eadem, tanquam contra Photinum necessario condita, explicare ae defendere.

<sup>\*</sup> In codem cod. doest et. Unde sensus est : prædicia omnia Orientales in Sirmiensi concilio decrevisse.

Idem cod., Athanasio, Basilio et Hilario.

<sup>·</sup> Idem cod., ejus errores.

nos errores, sive falsos, sive veres arguere intenti A ei dixisse : Domine, si fuisses hie, frater meus non fuisin tantis reprehensi sunt; qua fronte non dicam Theodori, sed cujuslibet hominis dicta culpare præsumunt? At erubescent isti judices i mortuorum, si per totum ipsum librum eorum consideremus inscitiam : et idcirco in ipsa tantum sententia, qua Theodorum cum suis degmatibus damnaverunt, inspicere eam ac demonstrare proposui. Dixerunt enim, sicut parravimus: 6 Si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ a, et ejus degmata, eosque qui put ei similia sapuerunt, aut sapiunt, anathema sit. . In qua sententia intende, quæso, quot et quam magna vitia reprehendam. Primum est, quod eum contra sententiam Patrum et totius Ecclesiæ judicium, in cujus pace defunctus est, anathemati subdiderunt. non dicunt anathema, memoratos quoque venerabiles Patres, et ipsam quæ Theodoro communicavit Ecclesiam, atque omnes præsentes in corpore Christi fideles, qui sive quod in Ecclesiæ pace vitam finierint, sive quod nec errores ejus nec nomen audierint, eum non anathematizant, decreverunt ut anathema fierent : quod aperte contra justitiam et contra morem Ecclesiæ factum esse jam diximus, nec ullum tale invenimus exemplum ubi anathema facti sint, qui alieui hæretico, quem ignorare possunt, non dicunt anathema. Quod nec isti decernerent, nisi ad synodi Chalcedonensis injuriam, quæ, cum and se recitarentur eius laudes, non ei dixerit anathema. Tertium vero est, quod sine ulla exceptione generaliter ejus dogmata et universos qui eis non C dicunt anathema condemnantes, in quibus nec ipsi negant plurima recta esse, non solum quos supra memoravimus Patres, et alios præteriti vel præsentis temporis innocentes, verum et ipsam catholicam fidem, cujus assertionibus omnem hæresem, testante Joanne et Domno Antiochenis atque orientali concilio, Theodorus expugnavit, et quam secundum Cyrillum, ut interim perhibent, magnifice adversus Arianos et Eunomianos asseruit, anathematizare procul dubio convincuntur. Quartum est, quod contenti non fuerint illos tantum anathematizare qui similia sapiunt, sed iterum contra justitiam Ecclesiæque regulam addiderunt, et illos qui similia a sapuerunt. Et quanquam Theodorum nihil male sapuisse probaverint, quantum tamen ad eos attinet, condemnaverunt omnes ab ipso, in quem illum incidisse putant, errore conversos; nihilque illis præstitit sua conversio, quod jam talia non sapiunt, quando et propter hoc damnantur, quod aliquando talia sapuerunt. Ubi quid agent de Martha et Maria sororibus Lazari, quæ familiari devotione ipsi Domino, dum hic in carne degeret, adhæserunt? Et tamen utraque, id est prius Martha ac deinde Maria, legitur

a Ut supra initio lib. in. lisdem quoque verbis et Justinianus in Edicto. Εἴ τις τοίνυν ἀντιποιείται Θεοδώρου, άλλά μή άναθεματίζει αυτόν, και τά αυτού συγγράμ-

1 Idem cod., ei similia.

set mortuus (Joan. 31, 21,). Quæ licet crederent quod ipse esset Filius 3 Dei qui in mundum venisset, tamen non dicerent, si fuisses hic, si eum cognoscerent sicut Deum ubique esse præsentem. Eadem ergo sapuerunt quæ dicitur sapuisse Theodorus, et cum Theodoro simul anathematizatæ sunt. Et quantos vel eo tempore in Evangeliis et apostolicis scriptis tales fuisse cognovimus? quantos etiam nunc tales in grege fidelium, sola sanctorum mysteriorum participatione et simplici præceptorum obedientia placentes Den vidimus? cum et ipsi primi pastores ejus apostoli sic aliquando sapuerint, quos omnes cuin Theodoro vidimus in boc anathemate condemnatos? Nam etsi dicantur Thomas et Philippus, qui aiunt. Secundum autem quod, condemnando omnes qui ei B Ustende nobis Patrem, et sufficit nobis (Joan. xIV, 8), non hominem tantummodo credidisse Christum, sed Deum, quamvis Patre minorem aut separatum a Patre, propter quod etiam dictum est : Non creditis quia ego in Patre, et Pater in me est (Ibid., 10)? similia procul dubio sapuerunt eis quæ putatur sapuisse Theodorus. Non enim dissimilis aut minoris ignorantiæ fuit, vel minorem credidisse Deum, vel a Patre Filium separatum. Nisi forte sic nobis error Nestorianus displicet, ut placeat Arianus. Quomodolibet ergo sapuisse dicantur, aut eadem procul dubio aut similia sapuerunt. Pro hac ergo præcipiti et inconsiderata sententia sua respondeant qui tantummedo alienis calumniari sciunt, sua vero defendere nesciunt; et si quid possunt, ab istis vinculis manifestæ veritatis absolvant : et forte credimus quod acceperint potestatem ligandi eos qui super terram non sunt, quam nec apostoli acceperunt. Ecce quatuor magna vitia, non obscura, nec de aliquibus secretis educta, sed clara et manifesta, eos docuimus incurrisse. Quomodo igitur ille subtilis eorum intellectus in nocte obscurarum quæstionum elucubratis excogitationibus adversus aliena dicta pervigil, in suis obtusus inventus est et medio die lethargicus? In quantis autem librorum voluminibus isti censorii mortuorum judices tantos et numero et magnitudine fecisse deprehenduntur errores? Nonne una brevisque sententia est, quæ semel tincto calamo scribi potest : « Si quis non anathematiz t Theodorum Mopsuestiæ, et ejus dogmata, eosque qui aut similia n ei sapuerunt aut sapiunt, anathema sit? Et in his paucissimis syllabis longo tempore meditatis, tam multi sapientes, et, quod est amplius, alienorum dictorum scrupulosissimi et calumniosissimi discussores, in ea ipsa calumniæ suæ sententia sic erraverunt, ut etiamsi vera forent quæ in denotationem sanctæ synodi de Theodoro jectant, non possent eorum erroribus comparari. Et audent isti discutere ac reprehendere illustris doctri-

> ματα, καί τούς τὰ όμοια αὐτῷ φρονοῦντας ἡ φρονήσαντας, ὰνάθεμα ἔστω.

<sup>1</sup> Cod. Veron., At ego minus arbitror apparere, quam nescil sint alque ignari isti judices, etc.

<sup>3</sup> Idem cod., Chris'us Filius Dei.

<sup>·</sup> Idem cod., se vinculis.

næ viros, quorum sunt innumeri libri, qui non A creditur, qui non probatur correctioni restitisse dum sine magnis et multis erroribus semel intinctum calamum scribendo fundere potuerunt? Illud etiam considerandum est, quod Theodorus, necdum Nestorianis apparentibus, in alios intendens, et oppugnantibus Synusiastis obvius, aliquam 1 a offensionem ad aliud pergentis transitu sermonis incurrit. Isti vero, quod non immerito venia caret, longo pacis odio seduli et quieti, si tamen quieti, non solum multipliciter et graviter erraverunt, sed inter se ac tantos Patres, et universam quæ Theodoro communicavit Ecclesiam, ipsos quoque apostolos, interposuerunt anathema. Quod ille in quibus ab eis reprehenditur non fecit, qui nunc pro solo præjudicio synodi sub anathemate condemnatur. Unde si ante centum annos audax et asperum sanctis Patribus apparebat, ut anathema im- B ipsum potius cum suis condemnetur auctoribus ?? ponerent \* dictis in pace Ecclesiæ mortuorum, quanto nuncaudacius est atque asperius, ut non solum corum dicta, quod constat olim prohibitum, sed personæ quoque damnentur ? Et a Patres illi qui condemnare prohibebant Theodori et aliorum dicta consultissime dicebant: Quis enim nostrum speret non defungi? aut a quo non dictum est aliquid, quod alium possit movere? caventes utique, ne tali exemplo ipsorum quoque dictis post mortem imponeretur anathema: quantum nos metuere debemus exemplum posteris dare, quo non solum dicta post mortem dicentium, sed personas quoque condemnent? Nam si Theodorus post tantos suæ defunctionis annos detestandus

· In ms., obliquam.

viveret; si Theodorus condemnatur, qui neminem condemnavit in Ecclesiæ pace defunctum; si Theodorus excluditur, qui non invenitur in Ecclesiæ præjudicium scripsisse aliquid, de quo ipsa conturbaretur Ecclesia : quid de nobis agitur, si multis tumultuosa nostra prasumptioni contradicentibus, non exemplum tantummodo, verum etiam causam posteris demus adversus nos talia præsumendi? si tamen dicenda videatur illa præsumptio, et non magis præsumptionis digna reprehensio. An forte cuipiam videbitur indignum, ut qui in Theodori condemnatione, tot sanctos Patres, tot innocentes, tot placitas et familiares Christo personas, atque ipsos anathematizaverunt apostolos, ne tantum facinus maneat. Corrigant ergo nimis profanam temeritatem suam, aut, si nibil se putant corrigendum fecisse, facti rationem reddant, et non in alienorum reprehensione dictorum, sed potius in suorum defensione subtilitatem ingenii, de qua multum gloriantur, ostendant. Hoc de vestra justitia petimus, ut si respondere tentaverint, ultra eis non liceat sub titulo vestri nominis sua et profana conscribere : quia licet docentibus apostolis didicerimus quod Deo magis quam hominibus oporteat obedire, quantum tamen in nobis est optamus et Deo obedire et hominibus, dum ea volunt et imperant homines quæ contraria non sint obedientiæ quam Dco debemus.

- · Idem cod., vana et profana.
  - Idem cod., magis optamus.
  - \* Locus in mendo cubare videtur.

# LIBER UNDECIMUS.

# CAPUT PRIMUM.

Quod multi Patres antiqui similia dixerint iis quæ in Theodoro reprehenduntur, alque imprimis Eustathius Antiochenus.

Multa sunt equidem dicta quibus calumnias Eutychianorum magnam synodum Chalcedonensem etiam de Theodori causa criminantium ex omni discidimus parte. Quid enim jam superest unde causari possint, quando non solum ea concidentes i quæ finxisse illos monstratum est, verum etiam plurima quæ nec conficta sunt, nostra sponte ut eis illuderemus dantes. sic quoque docuimus eamdem synodum invicta et evidenti ratione desendi? Attamen, quia voluimus eis amplius quam in superioribus fecimus comprobare, quomodo multorum Patrum doctrinam quos et ipsi nobiscum honorare se dicunt, in condemnatione dogmatum Theodori criminentur; et quia non tam pro memorata synodo, quæ jam satis abundeque purgata est, quam pro eisdem Patribus decertamus; statuimus in hoc volumine magnorum virorum dieta proferre similia, ad excusandum difficiliora his pro quibus eum putave unt, tanquam magistrum Nestorii, anathemate percellendum: ut in plurimis exemplis

 Tomo V operum Cyrilli, part. 11, pag. 193. Cod. Veron., concedentes.

videant quod sapientissimus Joannes Antiochenus cum orientali concilio scribens beato Cyrillo de quibusdam capitulis supradicti Theodori dixit a : c Sed illis quæ putantur obscura, similia multa et a plurimis anterioribus ejus, et gloriosis Patribus dicta invenimus; et periculum impendet non leve, ne istis etiam illos solvamus, ejus viri reprobantes dicta, qui in episcopatu defunctus \*, agonibus autem adversus Arianos et Eunomianos et alios hæreticos decem millibus per omnem suam vitam ubique decoratus est : qued si fiat, multa etiam ab aliis sanctis Patribus apte dicta retractaturi sumus3. » Et post aliqua : Quis enim, inquit, nostrum speret non defungi? aut a quo non dictum est aliquid, quod alium possit movere? . Etsuffecerat quidem hac protestatio tanti concilii ad compescendam temerariorum audaciam, quod multa similia capitulis, quæ in Theodoro culpant qui occasionem faciebant contrario dogmati quo tenebantur, etiam a plurimis anterioribus et gloriosis Patribus dicta invenient. Sed quoniam modo ei non creditur, cui hactenus bene creditum fuit, et ratio ejus sana contemnitur qua rursus ait : Aut a quo non

<sup>1</sup> Col. Veron., obliquam offensionem.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Idem cod, imponeretur.

<sup>·</sup> Idem cod., Et si Patres.

<sup>1</sup> Idem cod., quidem defunctus.

<sup>3</sup> idem cod., retractaturi sumus et reprobaturi. Et post.

sitate compellimurex eisdem multis similibus Patrum. dictis aliqua proferre, et in que movere possiet estendere, ut Eutychiani corumque satellites dissimu-. lare sea possint, qued in condemnatione dogmetum Theodori necessario etiam ipsorum Patrum doctrina in qua inveniuntur similia, condemnetur. Nam bestus Eustachius Antiochemus episcopus a, qui primus in Nicemo concilio fuit, sexto adverses Arianos libro. de eo quod ait Dominus: Nemo scit diem illum (Matth. xxiv, 36); . Dicarous, inquit, cujus roi gratia Filius hominia diem proprii adventua ignorat. Neque enim dubium est, quia et boc causa utilitatis bominum providens adiavenit omnium creator et generis opifex Deus. Sicut enim hosninem causa salutis hominum causa divini beneficii komini competenter abscondit; ne forte ineffabilia mysteria similis generia hominibus homo indicans, et diem secundi adventus ostenderet. » Quid tale, queso, in dictis Theodori contra aynodem Chalcodonensem Eutychiani hacteaus invenerunt, aut se invenire finzerunt? Ut enim omittam quod hie ait, Filius hominis diem proprii adventus ignorat, nec saltem dixit, ignoravit, ut ante resurrectionem tantum, non etiam post resurrectionem, ignorantem eum dixisse videretur, quando neque in ejus sidelibus ulla ignoratio remanchit. Ut ergo hoc, sicut dixi, præteream, quoniam facile dici potest secundum illud tempus quod ante resurrectionem Christus hic egit, locutus beatus Eustachius. Ut illud hominum Verbo coaptavit et Deo, quod Eutychiani procul dubio in Theodoro, si ipse hoc diceret, accusarent, tanquam prius exstiterit homo, qui Verbo coaptaretur et Deo : illud certe quod ait, Propterea Christo diem judicii competenter absconditum, ne similis generis hominibus homo diem secundi adventus ostenderet, nescimus hactenus Eutychianos in Theodoro criminatos, sed nec aliquid tale, quod buic sententiæ comparetur. Nam cum Apostolus raptus in paradisum audiret arcana verba quæ non licet homini loqui, nec cuiquam prodiderit, sed divini secreti custos fidelis inventus est, quomodo dicitur guod Deus Christo, non dicam ut Deo guod est, sed tantum ut homini, qui tamen inferior Paulo non esgeneris hominibus proderet : tanquam non posset, quod Apostolus ejus servavit, commissum sibi seryare secretum. Quanquam nec illud quod ait Eu-

\* Scribendum Eustathius, Εὐστάθως: sic enim omnes vocant. Eustachins etiam simili errore alibi dictus, qui Ibæ judex suit cum Photio, cum alii Eustathium nominent. Hujus του άγίου Εύσταθίου έπισχόπου 'Αντιοχείτς, και όμολογητοῦ, varia citantur a Theo-doreto in Dialogis : Έρμηνεία in Psalmos; Λόγος εἰς τὸ, Κύριος επτισε με; Λόγος περί ψυχῆς. Item els τὰς ἐπι-ραρὰς τῆς στηλογραφίας, και τῶν ἀναθαθμῶν. Visuntur præteren in bibliotheces antiquis ejustlem ὁμιλία in llexaemeron, είς τό τῆς ἐγγαστοιμύθου θεώσημα, Cujus

dictum est aliquid, quod alium possit movere, neces- A stachius, homines Christo similes esse genere, bu tychiani leviter in Theodoro præterirent; sed profecto calumniarentur, quod hominem tantum, non etiam Doum crediderit Christum, cui genere similes omnes homines prædicasset, Itemque in codem libro: c Dum sederit, ait, Filius hominis in sede majestatis qua (Matth. x1x, 28), alia quidem videtur loqui persona, de altera autem facit manifesta sermonem. Ergo divinus Spiritos de homine clare dicens apparet: Dum sederit Filius hominis in sede majestatis sue, sine contradictione denuntians quia supervenientes glorias homo suscepit justitia et virtute ornatus, et excelsum regni solium rite percipiecs. Duid etiam bie dicimus! uunquid Theodorus alicubi verba Christi de senictipso loquentis sic Verbo coaptavit et Deo : sic et insignem judicii diem B tractavit, ut diceret aliam de alia loqui personam, quemadmodum beatus Eustachius, cum tractaret eius verba dicentis: Dum sederit Filius kominis in sede majestatis sue. Nonne de omnibus pro quibus Theodorum culpant, id conantur suspiciose vel calumniose colligere, qued in Christo alteram Dei, alteram hominis intelligi personam voluerit? quod ille quidem graviter exaccratur; at Eustachius aperte dicit, in verbis unius Christi de semetipso loquentis, quod alia persona de altera manifeste sermonem faciat, et non de Deo, sed de homine clare dicens apparent: Dum sederit Filius hominis in sede majestatis sum. Verum nec illud quod ait, Supervenientes glorias homo suscepit justitia et virtute ornatus, Eutychiani in Theodoro ferre possent, sed accusarent eum sine dubio, quasi dicentem quod quoque relinguam, quod ait, Hominem causa salutis C Christus homo tantum fuerit, non etiam Deus, cui gloria accesserit quam ante non habuerit, et justitiæ virtutisque profectu eam fuerit consecutus, in 1 tanto merito etiam regni solium rite perceperit. Rursus autem codem libro de verbis Christi disputans dicit : e Omnia mihi tradita sunt a Patre meo (Matth. x1, 27), manifeste ex persona hominis prophetare cognoscitur, sicut et ante probavimus. Iste enim maximas et accidentes virtutes percipit ad meliora dignitate procedens. > Ecce et bic cum loquentem Christum perhibet ex persona hominis prophetare, subauditur quod alteram dicat esse Dei personam. Nam cum et de homine loquens diceret : Iste enim maximas et accidentes virtutes percipit, tantumdem valet ac si diceret : lile vere non percipit tanquam Deus. Diset, propterea diem judicii absconderit, ne similis D cendo ctiam quod Christus accidentium virtutum perceptione ad meliera processerit, et accepisse cum quod aliquando non habuit, et profecisse testatur. Oui octavo quoque libro sic ait : «Contemplandum

> libri meminit sanctus Hieronymus in Viris illustribus. Ex hoc autem opere adversus Arianos, alium etiam locum profert Anastasius in Ecloge his verbis: Εύσταθίου 'Αντιοχείας έκ του κατά 'Αρριανών λόγον ' Εί γάρ κτιστός, ούκ άρα γεννητός εί δε γεννητός, ούκ άρα κτιστός. Έπει μηδέ οίον τε περί την αψτήν φύσεν έκατέρω» στρέφεσθαι το γένος σημείου τε, ότι αδύνατου είπειο περίτην αυτήν φύσην το κτιστον ύπάρχει», και το απ τιστον, καθολικόν γάρ παράλογον τῷ διδασκάλω.

autem quomodo loquens Deo et dicens : Et civitates A îpsumque Christum, cujus homini præparatam perdestruzisti (Psal. 1x, 7), rursus alterum introducit Dominus inferens, Et Dominus in aternum manet. Paravit in judicio sedem suam (Ibid., 8, 9). Manifestissime etenim alii de alio loquens apparet : significavit quia judex est qui præparavit ei sedem tanquam pries son habenti hunc honorem; sic videbater loqui, quasi per figuras enim indicabat propheticas. quoniam homo ex membris justitiz templum decenter factus, et sacratissimo habitans Verbo, virtutis 1 adeptus est perpeteum solium. Loquens, inquit, Deo rursus altefum introducit Dominum. > Hoe si Eutychisni in Theodoro invenirent, profecto in reprehensionem synodi Chalcedonensis que laudes ejus continentem epistolam judicavit orthodoxam, bicipiti nos argumentacione constringerent, ita dicentes : Si bæc de Patre et Filio dixit, quomedo Filius alter est Dominus, cum scriptum sit : Quoniam Dominus Deus noster, Dominus unus est (Deut. vi, 1)? Neque enim sic dicitur Pater Dominus, et Filius Domiuns, et Spiritus sanctus Dominus, ut tres Domini, et non potius unus dicatur Dominus : sient neque ita dicitur Pater Deus, et Filius Deus, et Spiritus sanctus Deus, ut tres Dii, et non potius unus dicatur Deus. Si autem de Deo Verbo et assumpto homine loquens, eidem assumptum bominem alterum Dominum dixit, arguitur unum Christum in duos Dominos divisisse. Atque hoc verbis etiam subsequentibus affirmarent, quibus dictum est : Alii de alio loquens apparet; et iterum : Quia Deus judex præparavit assumpto bomini sedem, tanquam prius non habenti hunc kono- C rem. Cum vero tanta invidia criminentur in epistola venerabilis lbæ, quod ait templum et inhabitantem in eo; quæ illis ad exaggerandum verba suflicerent, si boc dixisset quod Eustachius ait, Quoniam homo ex membris justitiæ templum decenter factus est, ut sacratissimo cohabitans Verbu? Nam si inhabitare, quod thas ait, duas dicant significare personas, cum anima suum corpus inhabitans una cum eo persona sit, quanto magis cohabitare, et ipsius cohabitationis virtute adeptum esse hominem perpetuum solium? Item in eodem libro : « Non enim ait, qui regni sedem habet, alteram sibi apparat sortem; sed cui non adest sedis potentia. Ergo hæc ad hominem Christi maniseste respiciunt. Neque autem Omnipotenti hæc reponenda sunt proprium habenti sceptrum; neque D Verbo ipsum regnum habenti quod etiam Pater habet; sed in Christo dicendum, Dominus in calo praparavit sedem suam. Nam omnium simul creaturarum dominator propter divini Verbi commixtionem. > Attendant ergo quale sit etiam hoc quod ait, Non Deo Verbo regnum habenti alteram sortem apparatam, sed potius, cui non adest sedis potentia, id est homini Christi. Nec saltem dixit, homini Dei Verbi,

 Synodicæ Athanasii ad Antiochenos mentio facta est lib. vi, cum de hypostasi ageremus. Sed aliam constat epistolam fuisse, de qua hic sermo. Apparet

hibet sedem, simul cum Dee Patre et ejus Verho omnium ereaturarum dominari asserit. Nec tamen pro his quoque, qua needum exorto Nestorio secura simplicitas lequebatur, ejus est anathematizanda doctrina: quod tune nobis constare poterit, si nullius antiquorum Ecclesiæ prædicatorum pro talibus dicta damneatur. Alioquin cujuslibet eorum scriptis anathematizatis, sicut Joannes sapientissimus et orientale concilium dixit, necesso est et ca quæ ab aliis Patribus sunt dicta complecti. Sufficiat ergo posteris quod temporum suorum hæreticis repugnantes illæsam castodierunt Ecclesiam. Sufficiat quod nobis quoque adversus cos arma quamplurima labore suo atque industria præparantes, cum magna laude de hoc sæ-3 culo transierunt. Non injuriam successores labori decedentium debent, non convicia referenda sunt. Post certamen bene defunctis victoribus triumphi gioriam negasse aliquis inveniatur ingratus : nescio si quisquam præter nos contumeliam retulit. Quidam prædicator Ecclesiæ sic præsentes expugnavit hæreticos, ut in nullo, aut certe in parvo, futuris occasionem daret : hic dignus laude præcipua judicetur. Quidam vero in hostes obvios intentus, aliis non quasi latitantibus in insidiis, qui nondum fuerent, sed exorturis quandoque provide a c vigilanter occurrit : hic minima, aut etiam nulla, si videtur, dignus laude ducatur, non tamen vel incautus patrize propugator inter hostes habendus est. Unde beatus Eustachius, quanquam multos possit talibus dictis offendere, non tamen condemnatur, velut Nestoriani auctor erroris: sed honoratur cum multis et præ multis Patribus, tanquam Nicæni concilii primus existens; et Eutychianis nullam hinc invidiam commoventibus, solemniter inter suos decessores ac successores ad sacrificia nominatur. Et fortasse propterea nihil inde accusant, quia in hoc, quod ultimum posuimus, testimonio dixit, Propter divini Verbi commixtionem. Ubi enim memorati Eutychiani ab aliquo prædicatorum Ecclesiæ dictum invenerint Deum Verbum homini esse commixtum, secundum suum dogma dictum existimant.

# CAPUT II.

Quod apud beatum Athanasium quædam reperiantur non minus difficilia his quæ in Theodoro reprehen-

Multa vero superioribus similia ex dictis ejusdem beati Eustachli proferre possemus, quæ possent in uno Itractari volumine; sed ista legenti sufficiant, quoniam volumus ad aliorum scripta transire, de quibus æque non omnia quæ his similia dixeruut. sed aliqua tantummodo proferimus. Quid ergo etiam sanctus Athanasius dicat in epistola ad Antiochenos «

autem, quidquid ad refellendos Apolinaristas in ea scripserit, nunquam Athanasium in Christo duas personas distinxisse, sed in una eademque persona

<sup>1</sup> Cod. Veron., virtute.

<sup>1</sup> ldem cod., minus provide.

<sup>3</sup> Idem cod., non uno.

et legis doctor existens, Proverbia Salomonis legens et duas personas de Domino inveniens, unam quidem circa hominem quem ex Maria pro nobis futurus erat assumere, alteram autem circa Verbum quod ante omnia sæcul i æterne ex Patre natum est; et de Jesu quidem ex Maria scribit Timotheo: Memor esto Christum Jesum resurrexisse a mortuis ex semine David, secundum Evangelium meum (II Tim. 11, 8); de Den Verbo autem, quod cum Patre semper est, dixit, quoniam est omnia 1. > Hanc autem sancti Athanasii ad Antiochenos epistolam, in qua scriptum est duas esse personas, hominis assumpti, et Dei Verbi assumentis, et alia Scripturæ verba Domino Jesu qui ex Maria, alia vero Deo Verbo congruere, in tanta ut ex illa hæresi conversi sua subscriptione ita se sapere faterentur. Unde successor ejusdem Athanasii Petrus, scribens ad episcopos, presbyteros atque diaconos qui sub Valente imperatore Diocesaream fuerant exsules missi, « Sine Deo quippe est, inquit, et in omnibus reprobus, qui non confite ur integrum hominem salvasse adventu suo Salvatorem. Et si totum salvat, totum assumpsit, non in adjutorium salvationis, sed ad totius salvationem. Nullus ergo pie se sapere existimans infidelis magis existat. Si vero quærere studet, discat ex epistola quam ad Antiochenos beatæ memoriæ episcopus Athanasius scribit. ubi omnia diligenter exponit, quam legere incipientes orthodoxi, et ita sapere et subscripsisse confirmant. > In eadem ergo ad Antiochenos epistola, in C qua heatæ memoriæ episcopum Athanasium sucressor ejus Petrus omnia diligenter exposuisse perhibuit. hoc quoque continetur : Jesus Christus heri et hodie, ipse et in sæcula (Hebr. xIII, 8). « Heri quidem ante sæcula sempiternitatem significat; hodie autem terrenum sæculum; in sæcula vero, post transitum hujus vitæ. Jesus Christus autem, qui juxta hominem salvatoris intelligitur, non est ipse : qui enim provectum ætatis suscepit, aliquando infans existens, et aliquando vir incipiens quasi annorum 30, sicut ait Lucas, non potest ipse esse. > Quomodo itaque Theodoro condemnato non etiam Athanasius accusetur, quasi duos Jesus, et duos Christos docuerit; quia primum loquens de Jesu Christo, qui est heri et hodie in sæminem salvator's intelligitur, non est ipse, et rationem subjicit cur ipse esse non possit? Quanquam si

duna naturas perfectas, ίνα είς η τὰ ἐκάτερα, τέλειος κατά πάντα, Θεὸς καὶ ἄνθρωπος ὁ αὐτός : quæ ipsius Athanasii verba sunt libro ι adversus Apolinarium περί σαρχώσεως Χριστοῦ.

"Εχθεσις πίστεως inscribitur apud Athanasium. In hac, ut in aliis sæpe, vitioso usus est interprete Fa-cundus, qui ων pro ων legerat in illis verbis ἀρχή όδων κτισθείς ήμεν, έν τη γη ών, έδειξεν ήμεν έκ σκότους vas. Principium viarum nobis factus, cum in terris

- 1 Cod. Veron., eruditus apostolus, et legis.
- \* Hec exstant apud Athanasium tom. I, pag. 99, cdit. BB.
  - \*\* Apud Athanasium, ibid., pag. 100, ubi Montfau-

debenius inspicere : « Ex veteribus enim eruditus 1 A Theodorus hoc diceret, non duos tantum, verum etiam tres Jesus Christos Eutychiani, secundum suas calumnias, in his verbis significatos vellent intelligi. Non enim hoc saltem dictum est, Jesus Christos autem, qui juxta salvatorem intelligitur, sed juxta hominem salvatoris : ut alium significatum esse dicerent Jesum Christum, alium vero hominem juxta quem esset ipse Jesus Christus, et rursus alium salvatorem, cujus esse diceretur idem homo. Denuo in eadem epistola : « Est, inquit, Spiritus vitæ sanctus cum Patre et Filio in singulis prophetarum per generationes transiens, qui indicat quæ erunt et quæ fuerunt. habens oculos ante et post, hoc est, sicut diximus, scientiam futurorum atque præteritorum, quæ in Salomone narrat ex persona filii hominis ex Maria, et auctoritate adversus Apolinaristas suscepit Ecclesia, B Filii Dei Verbi, quod ab initio erat apud Patrem : et duas personas significans, de homine quidem ex Maria creato et plasmato, de illo vero qui ante sæcula est sine principio, et æternæ nativitatis. Quoniam ergo verborum seductores, et non eruditi spiritu observantes errare faciant indoctos, dicentes, a quadringentis annis est operatio corporis Domini, et quomodo in eum quidam referunt quod dictum est : Dominus creavit me principium viarum suarum in opera ejus (Prov. VIII, 22), cum dicat Scriptura ante montes et colles, ante fontes et ante sæculum generatum et creatum? Hæc dicentes a quibusdam laudari putantur, non dividentes quæ persona prophetico spiritu de corpore Domini clamat, et quæ de æterna ejus a Patre generatione docet. > Sunt multa similia in hac epistola quæ adversus Apolinaristas dicta Nestoriani quoque in assertionem sui erroris assumant. Sed non ideo Athanasius aut ejus doctrina damhanda est. Igitur nec Theodorus aut ejus doctrina ideo dicatur a synodo debuisse damnari. Sed ad alia ejus opuscula transire delegimus. Dicit itaque idem beatus Athanasius in expositione symboli : « Qui in fine sarculorum descendens ex sinu Patris \*, ex immaculata Virgine Maria nostrum assumpsit hominem Jesum Christum, quem pro nohis passioni tradidit; > et post pauca, Principium viarum conditus nobisest in terra. quas " nobis osiendit de tenebris lumen, salutem ex errore, vitam ex mortuis, introitum ad paradisum de quo exclusus est Adam; in quem iterum intravit per latronem, sicut dixit Dominus : Hodie mecum eris in pacula, postea dixit quia Jesus Christus, qui juxta ho- D radiso (Luc. xxIII, 43); quo et Paulus intravit, ascensum in cœlum, que præcursor pro nobis ingressus est dominicus homo b, in quo judicaturus est vivos

versaretur, lucem nobis de tenebris exhibuit.

b κυριακός ανθρωπος. Hominem dominicum dici aliqua ratione Christum posse non inficiatur Augustinus, ipse tamen aliquando a se dictum retractat lib. 1. cap. 19, cum sit utique Dominus. Quam etiam ob causam Apolinaristas, quod ita loqui solerent, castigat Gregorius Nazianzenus epist. 1 ad Cledonium : Mà àna τάτωσαν, inquit, οἱ ἄνθρωποι, μηδέ ἀπατάσθωσαν, ἄνθρωπον άνουν δεχόμενοι τον χυριακόν, ώς αύτοι λέγουσι.

1 Idem cod., ante omnia.

conius legendum conjicit in terra, in QUA. Græca sunt: άρχη όδων κτισθείς ήμων, έν τη γη ών, ήμεν εδειξεν, κ.

lus quæ nobis condita est ad plantationem nostram, nova est et non vetus, nobis et non eis qui ante nos, Jesus qui i juxta salvatorem factus est homo, qui interpretatur pastor a, salus, interdum etiam salvator. > Calumnientur igitur et buic, tanquam secundum Nestorium alterum dicenti Filium Dei, alterum vero nostrum hominem Jesum Christum: quia non ait Filium Dei semetipsum tradidisse pro nobis, sicut Apostolus dixit; sed potius quia Filius descendens ex sinu Patris assumpsit nostrum hominem Jesum Christum: quem? hoc quod ait a dominicus homo, in quo judicaturus est vivos et mortuos, quisi devio sensu alterum putaverit Dominum Filium, qui judicaturus est vivos et mortuos; alterum vero domitur etiam quod similiter ait, Jesus est, qui juxta salvatorem factus est homo, dicentes quod ex eo Jesum a salvatore diviserit, quoniam eum juxta salvatorem potius quam salvatorem dixit. Scripsit etiam librum contra Manichæos b, cujus principium est : Dissolvit errorem veritas, in quo sic ait : « Quando enim hominem Jesum video, intelligo qualis est; quando autom modum contemplor, admiror neque agnosco, mutatio quippe admirationem præstat. Et essentiæ quidem mutatæ non sunt, manet enim corpus non alterum effectum: neque enim corpus in incorporeum versum est, neque anima altera per essentiam exstitit. Sed manentibus essentiis studia non manserunt. Nequaquam enim essentialia sunt studia: nam manerent cum essentiis, et non auserrentur. > Si omnia C non audent. quæ pro sua stoliditate nostri præsumptores nec desendere nec intelligere bene potuerint, pro ipsorum voluntate damnanda sunt : quomodo non etiam ista damnanda sunt<sup>3</sup>? aut si hæc bene intelligere possunt atque defendere, cur non etiam illa Theodori, quæ in synodi Chalcedonensis præjudicium culpantur , bene intelligunt atque desendunt? Ecce Athanasius boc etiam dicit, quia cum modum contemplatur in homine Jesu, admiratur, neque agnoscii, eo quod ei nutatio admirationem præstat. Dicant ergo nobis

μάλλον δέ τον κύριον ήμων και Θεόν: Ne alios decipiant homines isti, nec ipsi decipiantur, hominem dominicum, ut ipsēloquuntur, vel potius Dominum nostrumet Deum, mentis expertem profitentes.

• In Graco, πή μέν σωτηρία, πή δί σωτήρ, interdum D salus, interdum salvator : quare hic perperam pastor.

- b Tituli hujus, vel exordii, nullus hodie liber exstat Athamasii. Congruit autem et titulus, et exordium libro Serapionis Thmueos episcopi adversus Manichæos, in eoque sunt verba quæ recitat Facundus, et tribuit Athanasio. Sed levior in auctoris nomine fraus suerit
- Cod. Veron., Jesus est, qui. Textus Gracus habet, Ίησοῦς ἐστα.
- Idem cod., Jesum Christum, quem pro nobis tradidit passioni. Calumnientur et hoc quod ait, dominicus iomo. elc.
- Athanasius, ibid., pag. 101, 'Η δέ πτισθείσα ήμεν είς χαταφύτευμα σωτηρία, χαινή καί ου παλαιό, ήμεν τε καί ου πρό ήμων, Ίησους έστιν, ό κατά τον σωτήρα γενό-עבשם ב מאלף שחקב בל ב ביף עומים שות החוף עלי ששרחף ומ, החו לל ששcop. Id est : Creata po ro nobis in plantationem salus,

et mortuos. > Et post aliquanta : c \* Ea vero sa- A qua ratione sub anathemate condemnato Theodoro ejusque dogmatibus, Athanasii possit doctrina defendi, si secundum verborum sonos, et non secundum mentis intentionem judicanda sunt dicta majorum? et doceant quæ mutatio in homine Jesu facta est, non mutatis essentiis; vel quæ in illo studia ipsis manentibus essentiis non manserunt. Hæc enim si Theodorus inveniretur dixisse, sic eum detestarentur, quasi Christum a pravitate vitæ et a malis studiis ad meliora studia prædicasset esse conversum: quod Athanasius profecto non sensit, et absit a nobis ut hoc illum sensisse credamus, quod non solum personali divisione, sicut Nestorius, hominem Jesum a Deo Verbo, verum etiam studiis non bonis aliquando putaret fuisse divisum! Porro et hoc ultini um hominem, in quo judicaturus est. Calumnien- B mum, et alia s ejus superiora quæ memoravimus, intellectorem quærunt. Nam cum Dei adjutorio defenduntur multo facilius quam ipse beatus Athanasius Dionysii sui decessoris dicta desendit. Et possemus quidem hæc ipsa, pro facultate quam Dominus præstat, quomodo recte intelligantur ostendere, et benigno ac pio Patri hanc in suis dictis officii vicem redhibere, quod ipse prius in dictis Dionysii sui decessoris exhibuit; nisi quia longum est, et in hoc opere non scripta venerabilium Patrum interpretari. sed Eutychianorum calumnias pro magna synodo confutare suscepimus; quarum repulsioni sufficit, si talia vel difficiliora his pro quibus ab ea dicunt Theodorum et ejus laudatricem epistolam debuisse damnari, ostendantur illi Patres dixisse, quos culpare

## CAPUT III.

Quod Amphilochius Iconiensis similia etiam iis scripserit quæ in Theodoro reprehenduntur.

lgitur et ex dictis beati Amphilochii Iconiensisc episcopi aliqua proferamus, quem et sapientissimus Joannes Antiochenus cum orientali concilio probatissimum doctorem pronuntiavit, et imperatores Gratianus et major 6 Theodosius talem judica verunt, ut præciperent, sicut quarto libro memoravimus,

quam in nomine Jesu quod hic perperam verbis illis intextum est, nec legitur apud Serapionem, qui de iis hominibus tantum agir qui a pravis moribus ad meliora studia convertuntur, quod de Christo Domino cogitare impium est. Quare Facundo imposuit qui

hunc ei locum suggessit. e ()uod superius de Athanasio dictum est, idem de Amphilochio in his ejus sententiis intelligendum, duas in Christo naturas distinguere, non personas. Hoc enim diserte professus est in epistola ad Seleu cium, quam citat Leontius, τήν του Θεού μορφών, καί

- 3 idem cod., damnentur.
- \*Idem cod., culpant.
- Idem cod., illa.
- Idem cod., et Valentinianus et major.

nova et non antiqua, nobis et non ante nos, Jesus est, qui quatenus Salvator, factus est homo : quæ quidem ox, Jesus, aliquando salus, aliquando salvator redditur. Hinc Facundi versio reformanda.

Amphilochii et Dioderi, atque aliorum similium communione catholici probarentur. Hic itaque de co quod dictum est. Qui misit me Pater, major me est, cum sermonem faceret, cujus est principium, Laborare nos secil certamen hæreticorum, sic ait : « Vides quod major est Pater dicente Eamus (Matth. 2241, 46), non dicente: Inhabitabo in eis et inambulabo (11 Cor. vi, 16). Vides quod major est Pater dicente : Ego sum vitis (Joan. xv., 1), non dicente: Ego plantari vitem veram (Jer. 11, 21). Et ut non longum extendam sermonem . breviter, hæretice, te requiro. Qui natus est ex Deo ante sæcula, passus est, an qui ex David in ultimis temporibus generatus est Jesus? Si quidem divinitas passa est, dixisti blasphemiam; si autem homo, sicut veritas habet, quare non appli- B dat : et homine crucifixo Deus non turbatur. > Pute cas bomini paesionem, aut humilia non consuis verba? . Proinde accusari etiam iste doctor probatissimus potest, tanquam alterum significans qui dixit, Eamus, et Ego sum vitis; alterum vero qui dixit, Inhabitabo in eis, et, Ego plantavi vitem veram; et aperte prædicans quia non ipse qui natus est ex Deo ante sæcula, passus est; sed ille potius qui ex David in ultimis temporibus generatus est 1. Qui etiam disputans de eo quod dictum est : Amen amen dico vobis, qui verbum meum audit, et credit ei qui me misit, habet vitam æternam (Joan. v., 24). « Si das, inquit, carni passiones, da ei et humilia verba; et cui ascribis miracula, supernos apta sermones. Qui enim miracula facit Dens, juste excel·a loquitur operum digna; qui autem patitur homo, bene humilia lo-1C dixisse inveniatur contraria illi errori in quem crediquitur digna passionum. > Hic quoque culpetur similiter dicens, quod non ille qui miracula facit Deus, ipse sit etiam qui passus est homo. Item in quodem sermone, cujus principium est, Affer, hodie certativos attingamus sermones b, loquens de eo quod dictum est: Ascendo ad Patrem meum et Patrem vestrum, et Deum meum et Deum vestrum (Joan. xx, 17), « Communis est, inquit, pater; pater ipsius quidem propter naturam, noster autem, propter gratiam::communiter autem et Deus diciture, sed noster quidem Deus est, quia ex non exstantibus nos ut essemus fecit : ejus autem Deus est secundum carnem. Ipse enim eam formavit in virgine, ipse eam unxit in Jordane, ipse eam prædicavit, ipse eam glorificavit in passione, dextera sede dignam faciens. Heec enim omnia qui

πάν του δούλου μορφάν, συντελείν είς: έν πρό รัชส Tio ซึ่งอำชาสม. Quo etiam special quod in altera epistola seribens ad Penebarium disconum Sidensem ait his verbis: 'Ασεβής οντως έστι, και της άληθείας άλλότριος, ο μη λέγων τον Χριστόν τον σεκτέρα τών όλων και π.ιητήν, κατ' άμφω τὰ εξ ών έστε κατά φύσεν, κύτεξ-ούσιον και ένεργή, και πάσης ἀνάγκης ελεύθερου. Benique Theodoreius, qui has ipsas Amphilochii sententias pene omnes profert in Dialogis, eo profert, ut duarum in una persona Christi naturarum proprietales ostendat.

\*Theodoretus dialogo III hoc membrum citat, ix

illes solos ecclesias habere qui ex prædicti sancti A ascendit ad Patrem sumens habet, non qui est in Patre. > Et in hoc loco accusetur, quod non eum eui est in Patre dicit esse qui ascendit ad Patrem. Rersus de eo quod dictum est, Pater, si fieri potest, transeat a me salix iste, cujus initimm est, Tunc sicut miles legitimus, ita dicit : « Si enim oportet Filium hominis teadi, quomodo dicis, ei feri potest, transcat calix iste? omnino autem si pati nolchas, quid dicebas, transcat calix iste? Non ego qui cœlum seci, qui fundavi terram, sed secundum te homo dicit declinans mortem... Item inde: « Quoniam ego, ait, Deus et homo sum, dic quis est qui passus est. Si Deus passus est, dixisti blasphemiam; si autem caro possa est, quare passionem non applicas ei cui timorem injicis? alie enim patiente alius non formiquod in boc quoque capitulo non possit non monere lectorem quod alium dicat esse hominem qui passus est, et alium Deum qui nibil crucifixe bemine formidabat. Quamobrem si quis Theodorum vel ejus dicta damnaverit, consequenter etiam Eustachium, Athanasium atque Amphilochium probatissimos dostores, vel corum dicta, damnare cogitur. Quid ergo, si aliquis Theodori vel cujusquam in Ecclesiae pace defuncti, nobis error apparent, approbandus atque sequendus est? Absit. Sed quærendum est prius, et com instructioribus conferendum, ne quod culpabile mobis apparet, ab sauctore suo alia intentione prolatum sit; nec ex co quod nobis videtur, non interrogatus judicandus est ille qui dixit, maxime si alia tur incidisse. Nam sæpe serupulosa et subtilis interrogatio, sicut hereticorum dolos investigatos exherrait, ita simplicitatem catholicorum se invenisse gavisa est. Quod si tam certus error est aliquerum in pace Ecclesize defunctorum, ut his que diximus nequeat excusari, sine illorum infamio, sine offensione et conturbatione Ecclesiæ, tacitis corum nominibus, ipsis erroribus occurratur: ut et debita reverentia exhibeatur prædicatoribus in Ecclesia pace defunctis, et nulli catholico sit offensa defensio veritatis. Sic viros sanctos et graves, nec se de aliorum reprehensione jactantes, fecisse novimus, quos convenientius atque :utilius imitamur. Sieut autem illerum dectrina qui extra Ecclesiam constituti multa ipse eam suscitavit a mortuis, in nube vacua evexit, D vera et necessaria conscripserunt, non potest pre hisdem rectis et necessariis catholica judicari, ita

> τοῦ κατά Δρειανών λόγου; et Leontius vicissim verba illa, Διάκρενον λοιπόν τάς φύσεις, quae Theodoretus Dialogo I et il citarat, έπ τοῦ λόγου ε΄ς τὸ, "Ο Πατώρ μου μείζων μου έστί, citat ipse έχ τοῦ πρὸς Αραφούς λόγου. Ex quibus liquet duplicem huic Amphilochii libro titulum fuisse.

> b θέρε, σήμερον, etc. Vertendum fuerat Age, non affer : sed cujusmodi Græcorum versionibus uti soleat Facundus, jam monui. Hujus porro Amphilochianæ orationis mentionem apud alios exstare non memini: reliquas, ut dixi, commemorat Theodoretus.

<sup>4</sup> Cod. Veron., est Jesus. Qui.

<sup>&#</sup>x27;Idem cod., Deus Beus; sed.

estendantur errasse, non pro eis condomnanda est velut hæretien.

## CAPUT IV.

Quod in Gregorii libris adversus Eunomium similia exstent its que in Theodori libris reprehenduntur.

Verum quid etiam sanctus Gregorius dicat in libro adversus Eunomium tertio a proferamus. « Neque vivisicat, inquit, Lazarum humana natura, neque jacentem lacrymat impassibilis potestas; sed proprium est hominis quidem lacrymare, vivilicatio autem ejus quæ revera vita est. Non pascit millia hominum egestas humana; non currit ad ficum potestas omnipotens. Quis est fatigatus ex minere? et quis sine labore omnem mundum verbo constituit? quis est iste splendor gloriæ? et quid est quod clavis confixum est? quæ forma in passione alapis percutitur? et quæ ex æternitate glorificatur? Manifesta enim sunt ista, etsi nulla interpretentur oratione. Quoniam plagæ quidem servi sunt, in quo Dominus existat; honores autem Domini, circa quem servus agnoscitur. > Attendis quemadmodum sanctus Gregorius, non arbitrans duos Christos aut Illios b, doceat hominis quidem fuisse proprium lacrymare, vivilicare autem ejus quæ revera vita est : et interrogans hæreticum orthodoxus dicat, quis est fatigatus ex itinere? et quis sine labore omnem mundum verbo constituit? et extera. Ac deinde in hoc sentent am claudat, aftirmans quoniam plagæ quidem servi sunt, in quo Dominus existat; honores autem Domini, circa quem serves agnoscitur. Nunquid ergo hæc secundum errorem Nestorii talia dixisse credimus, quasi alterius subsistentiæ sit Dominus qui exstabat in servo, et alterius servus in quo exstabat? vel alterius personte sit Dominus cui ascribendus est honor, et alterius servus qui circa Dominum agnoscitur, et cui plagæ sint deputandæ? Qui rursus codem opere libro quarto: « Sicut enim, ait, qui non cognovit peccatum, peccatum efficitur, ut auferat peccatum mundi; sic item caro suscipiens Dominum, Christus et Dominus efficitur. Immutatur enim propter adumationem in hoc quod non erat per naturam. > Et post pauca : « Notum sit omni domui Israel, quoniam quem vos crucifixistis. Hac demonstratione ostendere se putant creaturam esse unigeniti Dei essentiam. Quid ergo, die mihi, num ante mundum fuit crux? num ante oninem creaturam exstitit Pilatus?

· Gregorii Nysseni adversus Eunomium libri sunt 13, sed non uno modo citari omnes solent. Qua hic zaim primo luco proferuntur ex tertio ejus operis Libro, eadem tertio quoque libro assignat Ecloge A mastasii; at Leontius secundo libro attribuit : reip-a autem exstant in quarto editionis Græco-Latinæ; codemune modo in quinto exstant reliqua omnia, que Facundus citat ex quarto : cujus varietatis causas investigare supervacaneum est.

domesticorum Ecclesia doctrina, vel si in aliquibas A num primum Jesus, et postea Verbum? num antiquior caro quam divinitas? nam ante mundi constitutionem Gabriel ad Mariam evangelizavit? Nonne ille home qui juxta Christum est, sub Casare Augusto principium generationis accepit? Verhom autem in principio erat Deus et rex nester ante secula, secundum qued et prophetia testificatur. Non vides qualem confusionem sursum atque deursum, juxta proverhium, commoves Verbo Dei? Quinquagesima post passionem dies fuit, quando hæc ad Judæos concionabatur Petrus dicens : Quoniam kunc quem vos crucifizistis, Christum et Dominum Deus fecit (Act 11, 36)? Non attendis ordinem verborem, quid primum. et quid secundum in cis que dicuntur positum sit? Non enim dixit, quem Deus secit Dominum, crucificistis; R sed quem vos, inquit, crucifixistis, hunc Dous Christum et Dominum fecit. » Hic etiam de incarnationis Christi mysterio loquens dicit quod care suscipiens Dominum Christus et Dominus efficitur. Nec tamen arbitrandum est qued Gregorius hominem tantum, qui non etiam Deus esset, prius exstitisse crediderit, qui Dominum susciperet. Quid autem respondere potverunt Semieutychiani, vel fautores eorum, si eis dicatur : Qui Theodorum putatis a synedo Chalcedonensi fuisse damnandum, our Gregorium non damnatis? Namque cum Christum, id est unctum, non nisi Deum credamus incarnatum, ipsaque unctio humanæ magis naturæ conveniat, unda et inse ait que care suscipiens Dominus Christus efficitur; ipse iterum dicit: Nonne ille homo qui juxta C Christum est, sub Casare Augusto principiom generationis accepit? Verbum autem in principio erat Deus. Si igitur caro, id est homo, suscipiens Dominum factus est Christus, quis est item ille homo qui junta Christum est sub Casare Augusto principium generationis accipions? aut quare confusionem sursum atque deorsum, juxta proverbium, Verbo Dei asserit commoveri de eo quod dietum est, quonism hune quem vos crucifixistis Christum et Dominum Deus feeit? et admonet ut ordinem verborum Eunomius contra quem agit, intendat, et quid primum sit vel secundum in eis quæ dicuntur intelligat; atque infert : Non enim dixit, quem Deus socit Dominum, vos crucifixistis, sed quem vos, inquit, crucifixistis, hunc Deus Christum et homlnem \* secit. frominum eum et Christum Deus fecit hunc Jesum, " Quid ergo? non et ante passionem Christus et Dominus fuit, qui postea crucifixus est, sed post crucifixionem Christos et Dominus factus est merito passionis? Et quomodo supra dietum est, caro suscipiens Dominum Christus et Dominus officitur? nun-

> Eunomius Basilio inter catera objecerat duos ab eo Christos et Domino prædicari. Gregorius, cui proposita in his libris erat Basilii desensio, calumnism lib. 17 refellit. Δύο Κριστούς, inquit, καί δύο Κυpious légers huis hristours ouz ex ten hactepen élégχειν την αίτιαν έχων, άλλα πρός το δοκούν κατ έξουσίαν τῷ ψεύδες χρώμενος. Nedom ut in hac ipse sententia fuisse videri queat.

<sup>·</sup> Doninum ex dictis superius legendum videtur.

quid post crucifizionem Dominum caro suscepit? A dans quidem passionibus humanitatem, operationem Proinde si hæc, ut dixi, Eutychianis objiciantur, Gregorium quoque damnabunt? an ea melius intelligere et exponere conabuntur? Nam et sanctus Athanasius in libro quem de Trinitate conscripsit, sicut tertio nostro memoravimus, ad naturarum distinctionem similiter dixit: « Verbum enim et Filius Dei semper erat Dominus Deus, et non post crucifixionom factus est Dominus Christus; sed, ut prædixi, humanitatem ejus effecit divinitas Dominum et Deum. > Sed ad propositum revertamur. Dicit itaque rursus idem sanctus Gregorius eodem libro : · Divinam Scripturam in manibus ad exponendem habentes vetat magnus Apostolus aniles novitates suscipere: crucem animadvertens, crucem intelligo, et humanum nomen edoctus, conspicio eam quæ B significatur ex nomine ipso naturam. Istum itaque doceor a Petro factum esse Dominum et Christum; istum qui in oculis nostris factus est ab eo dici non dubito: quoniam et concinunt sibi invicem sancti, et in aliis omnibus rebus, et in hac parte. Sicut enim iste eum qui crucifixus est Dominum factum esse dicit, sic et Paulus inquit superexaltatum post passionem et post resurrectionem. > Animadvertat et in hac sententia lector, quia cum dicit : Istum itaque doceor a Petro factum esse Dominum et Christum; et iterum repetit dicens: Istum qui in oculis nostris factus est ab eo dici non dubito, tantumdem valet ac si diceret : Istum, non illum qui ante secula Dominus crat; nec tamen doos filios in isto et in illo docet intelligi. Et superiorem suam sententiam firmans, C. rursus eum post crucifixionem asseverat Dominum factum, cum ait : Quia, sicut Petrus eum qui crucifixus est Dominum factum esse dicit, sic et Paulus inquit superexultatum post passionem et post resurrectionem. Quocirca sicut eum post passionem et resurrectionem asserit exaltatum testimonio Pauli dicenlis: Humiliavit semetipsum factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis : propter quod et Deus ilum exaltavit, et donavit illi nomen quod est super omne nomen (Philip. 11, 8, 9): ita eum post passionem quoque et resurrectionem aftirmat Dominum factum, quod ' de illo etiam Petrus apostolus ait : Notum sit omni domui Israel, quoniam Dominum eum et Christum Deus fecit, hunc Jesum quem vos crucicirca utrumque quod pietatis est reservetur, ea quæ humana sunt per assumptionem glorificata demonstrat, et ea quæ divinitatis per descensionem nullo modo polluit. Sed dans quidem passionibus humanitatem, operationem autem resurrectionis illius qui passus est divinæ virtuti; et sic mortis experientia ad illum qui communicavit passibili naturæ refertur, propter eam quæ ad eum est hominis adunationem; et altiora item et divina nomina ad hominem simili modo descendunt . Nunquid si Theodorus diceret,

autem resurrectionis illius qui passus est divinæ virtuti, non ad præjudicandum Chalcedonensi concilio sapientes viri 1 jactarent, quod ideo dicit illius qui passus est, tanquam alterius personæ sit Deus Verbum qui passus non fuerit? aut quod ibi subsecutus adjecit : Et sic mortis experientia ad illum qui communicavit passibili naturæ refertur, non accusarent in Theodoro, sicut solent, dicentes quia non ejusdem personæ credidit Deum quem hominem, ut diceret, illius qui passus est, id est hominis, ad illum refertur \*, id est ad Deum Verbum; et hominis passionem per relationem ipsi Deo Verbo ascribi, sicut ad hominem altiora, quas sunt Dei Verbi, et divina nomina simili modo descendunt. Rursus eodem libro de hoc ipso loquens : « Si enim deceret, inquit, in illa excellenti natura dicere aliquid secundum profectum contigisse; verbi gratia, ut ex privato rex sieret, ex humili excelsus, ex servo Dominus, deceret fortasse et Petri vocem divinæ unigeniti coaptare personæ . Quoniam autem divinitas, quidquid illud est quod a nobis esse creditur, semper eodem modo se habet, et omni additamento superior exstat, diminutionem nequaquam percipiens; necesse est omnibus modis ad humanitatem referre sermonem. Deus enim Verbum, quod erat in principio, hoc etiam nunc est, et semper permanet, semper rex, semper Dominus, semper altissimus, semper Deus: nihil horum per profectum sumpsit, sed omnia quæcunque dicitur, virtute suæ naturæ consistit. Ille autem ex homine per assumptionem ad Deum exaltatus, aliud consistens, et aliud effectus, proprie et vere Christus et Dominus factus esse dicitur. Ex servo enim et ex subjecto regem, et Christum eum ex obediente fecit, et quod humile erat superexaltavit, et humanum habenti nomen donavit nomen quod est super omne nomen. > Ilis quoque consideratis, videant qui Theodorum cum suis dogmatibus judicaverunt esse damnandum, tanquam dicentem per profectum aliquid accessisse Christo secundum humanitatem; quoniam sive hoc Theodorus dixit . sive non dixerit, Gregorius interim dicit, quia secundum profectum ex privato rex, ex humili excelsus, ex servo Dominus in suscepta humanitate factus est Christus. Nam Deus Verbum, quod erat in prinfixistis (Act. 11, 36). Item dicit eodem libro : « Ut D cipio, hoc etiam nunc et semper est, nec aliquid horum per profectum sumpsit. Ille autem ex homine per assumptionem ad Deum exaltatus, cum aliud per naturam consisteret, aliud effectus est, proprie et vere Christus et Dominus factus est : quem Dei Verbi assumptio ex servo et ex subjecto regem fecerit, et Christum ex obediente. Accuseut igitur et Gregorium tanquam duos inducentem filios, quia dixit: Deus Verbum nihil per profectum sumpsit; ille autem ex homine per assumptionem ad Deum exaltatus est. Et quasi dicentem, quod aliquando

<sup>1</sup> Cod. Veron., secundum quod.

<sup>\*</sup> Idem cod., nostri jactarent.
\* Idem. cod., referri

<sup>·</sup> Idem cod., naturæ.

Idem cod., dixerit.

etiam rex esset et Dominus, aut prius obediens tabtum fuerit, et postea ipsius obedientiæ merito Christus effectus; aut sic fuerit unquam humilis, ut excelsus quoque non esset; aut aliquando humanum nomen habuerit, ut non haberet etiam nomen quod est super omne nomen : quia et hoc Gregorius dixit; L'uod humile erat superexaltavit, et humanum habeati nomen donavit nomen quod est super omne nomen. Accusent etiam quod ait : Ille autem ex homine 4d Deum exaltatus, proprie et vere Christus et Domibus factus esse dicitur, quasi Christus et Dominus factus homo esse desierit, ut diceretur ex homine Christus et Dominus factus. Quanta vero talia in libris hujus sancti Gregorii possint inveniri, ex hec lector conjiciat, quia nos non solum ex eodem B set indagare nec impietas placide et reverenter acejus opere, verum etiam ex eodem libro tanta protulimus, quanta necessaria causæ judicavimus. Nec tamen pro talibus dignom est ejus doctrinam sub anathemate condemnari. Primum quidem, quia non infamia digni sunt, qui præsentem vitam com gloria finierunt. Deinde ' Patres quoque orientales dicebant : « Si autem quidquam, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in Theodori vel aliorum litteris, hoc retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his prælatam gloriam dedicamus, et non ex illis eos judicamus de quibus aliqui atrociter eos accusant. Impossibile enim est, cum homines sint qui in Ecclesia docent, ut calumniantium vituperationes effugiant. . Deinde quia multa C hinc etiam læsio atque confusio generatur Ecclesiæ. Unde iterum Patres memorati dicebant : « Quid non hinc læsionis vel corruptionis et confusionis plenum generetur, si aperiamus januam his qui volunt dicta transcuntium Patrum evertere? quale damnum non apertum erit, dicta non solum refutare, sed etiam anathematizare? > Ut enim aliud alicui placeat, aliud pon in aliquorum dictis, sive antiquorum, sive posterorum, sive nunc nostrorum, alia ratio est: ut autem et anathema eis imponatur, arbitramur audax et asperum apparere. etsi personæ cum dictis non anathematizentur.

## CAPUT V.

milia sint iis quæ in Theodori scriptis reprehen-

Sed jam ad sancti Joannis Constantinopolitani dicta pergamus, ut aut ipse quoque cum Theodoro antiquo amico et a principio condiscipulo, communem ab Eutychianis ferat invidiam, aut et ab illo atque a synodo Chalcedonensi repellat. Qui in sermone quodam, cujus est principium, Iterum equorum cursus, sic ait : « Quando ergo dicit : Si possibile est, trans-

• In Græco, Babai, papæ! non simpliciter, etc.

<sup>1</sup> Cod. Veron., Unde.

Dominus Jesus sic fuerit servus ac subjectus, at non A eat calix iste, et, Non sicut ego volo, sed sicut tu, nibil aliud ostendit, nisi quia carnem vere circumamictus est timentem mortem. Timere enim mortem, et subtrahi, et agoniam habere, illius est. Nunc quidem eam desertam et nudam reliquit ab operatione propria, ut ostendens cjus infirmitatem, manifestaret ejus naturam. > Jam quidem etiam libro tertio, quomodo idem beatus Joannes Christum secundum humanitatem mortom docuerit timuisse, probavimus. Sed illud modo volumus attendi, quod ait : Nunc quidem eam desertam et nudam reliquit ab operatione propria, com sic cam sibi Deum Verbum in unam subsistentiam adunasse credamus, ut ab en divelli nequeat in æternum : quam tamen recto sensu, quem Eutychianorum stultitia non poscipere, Joannes ab illo perbibet esse deserram. Qui rursus in commento Epistelæ ad Ephesios libro tertio dicit : « Considera quantum est inter hominis et Dei naturam medium, et ab hac vilitate in illum eum honorem devexit : non uno gradu transcendit, et secundo, et tertio habe .: non simpliciter dixit sursum, sed super sursum, nam virtutibus supernis superior est. Ergo illuc evexit eum qui ex nobis est; ab ultima meta ad supremum evezit principatum, post quem non est alter honor : super omnem. inquit, principatum: non hoc quidem, hoc autem non, sed et super omnem potestatem et virtutem et dominationem, et omne nomen quod nominatur in cœlo et in terra, superior factus est. Hoc de eo qui a mortuis suscitatus est dignum mirari, de Dei auteni Verbo nequaquam. > Neque bic dicendo, quod natura divina assumptum evexit eum qui ex nobis est, duos voluit intelligi filios. Unde nec ita illud debemus accipere, quod in fine hujus sententiæ dixit, Hoc de eo qui a mortuis suscitatus est dignum mirari, de Dei autem Verbo nequaquam. Item eodem libro : « Duo enim, inquit, maxima fecit : ipse in novissimam humilitatem venit, hominem in excellentiam magnam evexit, in sanguine ejus salvavit. Dixit illud prius, qui semetipsum tantum humiliavit; dicit hoc postea magnum et supremum. Et licet nullo digni efficeremur, sufficiebat; et si præter hoc digni efficeremur absque occisione, sufficiebat : quando autem duo sunt , cujus sermonis magnitudi-Quod apud Joannem Chrysostomum quædam etiam si- p nem non evincat atque transcendat? > Non grande est aliquid resurrectio, quando ista considero: de isto dicit: Deus Domini nostri Jesu Christi, non de Deo Verbo. Quis autem vel hic Joannem dicat Nestoriani dogmatis inventorem quia dixit : Ipse in novissimam humilitatem venit; item : De:s Verbum hominem in excellentiam magnam evexit; item : Ille \* in cujus sanguine nos salvavit? vel quia inferius ait, de isto dicit Deus Domini nostri Jesu Christi, non de DeoVerbo, tanquam Dominus noster Jesus

> evexit principatum. ldem cod., id est, ille.

<sup>\*</sup> Idem cod., ud supremum. Sic paulo superius ait Joannes Chrysostomus: ab ultima meta ad supremum PATROL. LXVII.

sit etiam Deus Verbum. In interpretatione quoque Epistolæ ad Hebræos sermone 14 de eo quod seriptum est : Sicut consummatio per Leviticum sacerdotium erat, ita locutus est : c Dicit alter propheta, Dolus non est inventus in ore ejus : hac est nulla calliditas. Iloc forsitan quisquam de Deo dicat, et. non erubescit dicens, quia Deus non est callidus, neque dotosus. De eo vero qui secundum carnem est, habebit forsitan rationem. > flic etiam, quamvis dicat non de Deo Verbo scriptum quod ait propheta, Dolus non est inventus in ore ejus, sed de eo qui secundum carnem est, non tamen duos voluit accipi Christos aut tilios. In sermone quoque de ascensione Domini a cujus est initium, Festivitatem quit, differentiam sic dicerc. Ad angelos suos quidem dieit : Qui facit angelos suos spiritus (Hebr. 1, 7); ad Filium autom, Dominus creavit me : aut quia Dominum eum et Christum Deus fecit. Sed neque itlud de Filie dictum est, neque hoc de Deo Verbo, sed de eo qui secundum carnem est. > Vides quomodo Joannes in ista quoque sententia dicat quia non de Filio dictum est, Creavit me, sed de eo qui secundum carnem est; nec tamen a veris et piis tidelibus eum qui secundum carnem est Filium negasse credatur.

#### CAPUT VI.

Quod in sanctis Patribus, si quid errant, excusanda sil intentio, ne hærelici credantur.

Cur autem hæc, vel ipsius sancti Joannis, vel cæterorum, si qua memoravimus Patrum, aliaque multa, quæ prolixitatis vitandæ gratia memorare nolumus, non creduntur hæretica, nisi quia dictorum offensionem dicentium excusat intentio, secundum quam de verbis melius judicatur? Ipsa est intentio mentis. quæ velut quidam oculus, corpori, ita non solum dictis nostris, sed operibus quoque præsidet : de qua Dominus ait : Lucerna corporis tui est oculus tuus. Si fuerit oculus tuns simplex, totum corpus tuum lucidum erit; si autem oculus tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrosum erit. Si ergo lumen quod in te est tenebræ sunt, ipsæ tenebræ quantæ erunt (Matth. vi. 22, 23)? Itaque simplex horum Patrum oculus, id cst

\* Chrysostomi eie avalue diversas sententias proferunt Theodoretus dial. n, et Leontius Byzantius l.b. I, uterque ex oratione, και ότε σταυρού μυείαν èπετελούμεν. Profert et Joannes Cyparissiota ex altera, cujus initium est Φαιδρά μίν πάσα έορτά. Quæ

- 1 Cod. Veron., prava intentione.
- \* Montfauconius in præfat. ad tom. XII opp. Chrysost., § 8 : « Exploratum videtur, inquit, alia post Chrysostomi obitum emissa exemplaria fuisse Ilomitiarum in Epist. ad Hebræos, quæ in multis diversa erant a Constantini pre-byteri exemplari. Hujus rei testem proferre possumus Facundum Hermianensem, qui lib. x1, cap. 5, locum affert ex homilia 13, quam ivse sermonem 14 vocat; quia nempe in exemplari

Christus non secundum subsistentiæ unitatem ipse A tante Nestorii quæstione, hærcticis talia respondebant, totum corpus doctrinæ illorum lucidum fecit. Si quis autem nunc oculo nequam, id est insentione t contra Ecclesiam, his Patrum verbis, vel etiam ipsius divinæ Scripturæ, abutatur in assertionem Nestor ani dogmatis; totum corpus ejus tenebrosum erit. Non est autem nobis in hac vita concessum, ut propositum nostræ mentis opus æquiparet, et talis tantaque sit actio qualis et quanta est nobis intentio; sed quod perfecte lucet in bona intentioné, aliquantum vesperascit in sermone vel opere. Quod si ipsa intentio tenebrescat, multo magis dicta vel facta, quæ ab illa processerint, tenebrosa erunt. Hinc ergo Dominus etiam hoc adjecit: Si ergo lumen quod in te est tenebræ sunt, ipsæ tenebræ quantæ erunt? Proinde sie hohodie celebramus mirabilem : « Utique oportebat, in- prum, vel quorumcunque talium Patrum scripta lcgenda sunt, ut sicubi nos aliquid in eis offenderit, aut melius hoc interpretemur, aut interpretandum melioribus relinquamus. Si vero tam certus est enror ut excusari nequeat, credames quod postea emendare potuerint, vel si non legatur ubi emendaverint; ne non tam ipsos de subrepente lapsu, quam Christi Ecclesiam de sedula ejus approbatione culpemus. Quod si et aliqui, pro ambiguitate novæ quæstionis, de qua necdum una generaliter sententia tenebatur, sicut aliquando fuit cum beatus Cyprianus omnes hæreticos crederet baptizandos, aut pro securitate illius temporis, quia necdum sicut nos ex altera parte contrariis quæstionibus pulsabantur, aut quia Ecclesiam forte latuit, ut non admoneren-C tur, in ipso dicantur errore mansisse, infirmitatem labentium religiosa excuset intentio; et quoniam in Ecclesiæ charitate manserunt, crodamus quod eorum culpas ipsa charitas texerit, sicut scriptum est : Charitas cooperit multitudinem peccatorum (I Petr. 17, 8). Nam quis in Ecclesia Christi sic inbumanus atque immitis est, ut virum Dei Augustinum, tanta pietate præditum, etiamsi in his quorum fide im moramur errasse, et non admonitum in errore permansisse cognosceret, hæreticum diceret aut putaret? qui in exordio suorum de Trinitate librorum, « Nec pigehit autem me, inquit, sicubi hæsito, quærere; nec pudebit, sicubi erro, discere. Proinde quisquis hæc legit, ubi pariter certus est, pergat mecum; b ubi errorem suum cognoscit, redeat ad me; ubi meuni. intentio, qua pro Christi Ecclesia, necdum sollici- D revocet me. Ita ingrediamur simul charitatis viam,

> utraque excusa est tomo V editionis Anglicanæ. Hæc autem, cujus testimonio utitur Facundus, hactonus edita non est.

- b Doest hic ubi pariter hæsitat, quærat mecum.
- 1 ldem cod., martyr Cyprianus.

suo longa illa hypothesis seu argumentum ante homilias positum pro sermone primo numerahatur et inscribebatur: id quod non semel in aliis commentariis vidimus. Hic porro Facundus cum Mutiano Scholastico interprete non omnino consentit. .- Locus autem hic a Facundo citatus exstat in eodem tomo XIL p. 131.

tendentes ad eun de quo dictum est : Quærite fa- A lectores exhortati fuerint ut eos de errore corripient . ciem eius semper (Psal. civ. 4). Et hoc placitum pium atque tutum coram Domino Deo nostro cum omnibus inierim, qui ea quæ scribo legunt, et in omnibus scriptis meis, maximeque in his ubi quæritur unitas Trinitatis, Patris et Filii et Spiritus sancti; quia nec periculosius alicubi erratur, nec laboriosius aliquid queritur, nec fructuosius aliquid invenitur. > Quis itaque Augustinum sic ingredientem vium charitatis et ad Deum tendentem, ut profiteretur quod sicubi erraret, eum discere non puderet, et hortantem ut ab inso revecaretur errore, hæreticum diceret, vel si in his, sicut jam diximus, probaret errasse, et nemine admonente etiam in errore mansisse, cum ipsa præparatio mentis ad corrigendum, et exhortatio ejus ut a suo revocaretur errore; plus quam correc- B libro superiore docuimus negligentiam suam etiam tio debeat æstimari? Nam sæpe verecundia pressi, aut etiam necessitate constricti, corriguatur a 1 : iste autem sine ulla verecundia ut revocaretur omnes qui sua legerent divina testificatione constringit : e Et boc, inquit, placitum, pium atque tutum coram Domino Deo nostro cum omnibus inierim qui ea quæ scribo legunt. > Ergone huic tutum, slout credidit, non esset hoc placitum pium coram Domino Deo nostro cum emnibus qui sua legerent initum, etiamsi non admonitus in aliquo permansisset errore? quis nisì crudelis aut dicat aut credat? Tales igitur æstimemus et alios doctores Ecclesiæ, qualem se nebis Augustinus ostendit? et nullum dicemus hæreticum in Ecclesiæ pace atque benere defunctum. Quid enim me lædit, si de omnibus taliter sentiam, vel si c non omues fuerint tales? Hic forsitan aliquis dicat : Sed de Augustino recte sic audis a, cujus animum professio sua declarat : de aliis autem qua ratione sic credas? Quasi vel ipse qui contradicit certum habeat quod hoc alii quoque non dixerint; tanquam omnia omnium legerit omn:umque meminerit; aut vel ipse animus Augustini ideo talis fuit, quoniam taliter est locatus, et non potius quoniam talis fuit, ideo taliter est locutus : ac per hoc, etiamsi nihil tale dixisset, idem tamen esset habitus animi ad corrigendum quod juste offenderet præparati. De quo si etiam sic bene sentiremus, et pium procul dubio esset et verum, quanquam videretur incertum. Hoc igitur et de aliorum animis sentiamus, quia interim pium est, vel mus, hoc quoque certum non erit, sed certa impietas erit : melius ergo est ut de duobus illud eligamus incertum, in quo certa pietas approbetur, quam hoc incertum, in quo impietas certa damnetur. Arbitror autem quoniam et ipsi qui nolunt de cæteris doctori-Lus Ecclesiæ similiter ut de Augustino sentire, quia non inventunt ubi similiter et illi dictorum suorum

impium judicent credere quod nemo cætererum fuerit ad corrigendum paratus, si quid merito legentem in eius dictis offenderet. Si ergo impium est credere quod nullus alius fuerit ejusdem propositi, undo scit ne ille fuerit talis quem æstimat \* damnandum? Omnifarie ergo colligitur, quod nemo pro tali ignorantia, in Ecclesize duntaxat pace defunctus, nisi ex magna impietate ac temeritate damnetur. Unde si aliquis apud sanctam synodum Chalcedonensem Theodorum accusaret, et aliquos ostendere posset atque ostenderet ejus errores, modeste ac pie procul dubio prædicta synodus faceret, si eliam de incerto ejus animo bene sentiret. Nunc autom accusatus est apud illam , nec animus ejus erat incertus, quem in opere in quo ab amico Cerdone laudatus est, sponte provideque confessum, ne quis auctoritate nominis inductus sequeretur errantem, et offensionem auditorum non contempsisse, cum diceret aliquid quod recte dictum non putaretur; sed perniciosi pudoris victorem eamdem offensionem quam per incuriam verbi contraxerat abstulisse. Quæ correctio illum non ab his tantum in quibus evidenter apparuit, sed a similibus quibusque purgavit. Cur ita 7 non laudetur in cateris ejus sana doctrina, cum et in ipso errore laudanda sit, per quam nos exemplo potius quam verbis docuit et errata sponte fateri, et reprehensam offensionem sine pudore corrigere? Nihil igitur est quod de causa Theodori synodus sancta culpetur. Neque enim cuiquam auctoritate dictorum ejus imposuit, ut sine ullo examine legerentur, et quidquid scripsit inconcussum atque discussum teneretur ab omnibus. In his igitur habeatur de quibus Apostolus ait : Omnia probate; quod bonum est tenete. Aliter itaque Scripturas divinas legimus quæ canonicæ vocantur, aliter autem corum qui legendi atque scribendi studio proficientes, per acquisitam quotidiano labore facultatem, sicut potuerunt, de his locuti sunt : ex quibus erat et ille vir sapientissimus ac modestissimus Augustinus, qui tertio quoque de Trinitate libro sic ait : « Sane cum in omnibus litteris meis, non solum pium lectorem, sed etiam liberum correctorem desiderem, multo maxime in bis ubi ipsa magnitudo quæstionis utinam tam multos invensi videatur incertum ; quod si et male de illis sentia- D lores habere posset quam multos contradictores habet. Verumtamen sicut lectorem meum nelo esso mihi deditum, ita correctorem nolo sibi. Ille me non amet amplius quam catholicam veritatem b; sicut illi dico, Noli meis litteris, quasi Scripturis canonicis inservire, sed in illis et quod non credebas cum inveneris, incunctanter crede; in istis autem quod certum non habebas, nisi certum intellexeris, noit

- In ms. corriginur.

b Apud August., fidem, iste se non amet amplius quam catholicam veritatem.

<sup>1</sup> Cod. Veron., corrigimur.

Idem cod., credis.

<sup>3</sup> Idem. cod, corriperent.

<sup>·</sup> Idem cod., existimat esse damnandum.

Idem cod., nec accusatus apud illam Theodorus,

nec.
• Idem cod., nominis ejus.

<sup>1</sup> Idem cod., itaque.

ex tua opinione rel contentione, sed ex divina lectione, vel inconcussa ratione corrigere. Si quid in eis veri comprehenderis existendo, non est meum, at intelligendo et amando et tuum sit et meum ; si · quid autem falsi conviceris, errando fuerit meum, sed jam cavendo, nec tuum sit nec meum. > Aliter itaque, sicut iste vir prudentissimus docet, canonicas titteras legimus, in quibus necesse est etiam quod non credimus, cum invenerimus, incunctanter credere; aliter autem, vel ipsius Augustini, vel talium cæterorum; in quibus quod habemus incertum, nisi certum intellexerimus, non firme retinere debemus. Oui etiam Hieronymo scribens dicit (Epist. 19): e Ego enim sateor charitati tuæ, solis eis Scripturarum libris quæ jam canonicæ appellantur didici hunc B timorem honoremque deferre, ut nullum eorum auctorem scribendo errasse aliquid firmissime credam: ac si aliquid in eis offendero litteris quod videatur contrarium veritati, nihil aliud quam vel mendosum esse codicem, vel interpretem non assecutum esse auod dictum est, vel me minime intellexisse non ambigam. Alios autem ita lego, ut quantalibet sanctitate doctrinaque præpolleant, non ideo verum putem, quia ipsi ita senserunt, sed quia mihi vel per illos auctores canonicos, vel probabili ratione quod a vero non abhorreat, persuadere potuerunt. Nec te, mi frater, sentire aliud existimo: prorsus, inquam, non te arbitror sic legi tuos libros velle, tanquam prophetarum vel apostolorum, de quorum scriptis quod omni errore careant dubitare nesarium est. C Absit hoc a pia humilitate et veraci de temetipso cogitatione: qua nisi esses præditus, non utique diceres, utinam mereremur complexus tuos, et col'atione mutua vel doceremus aliqua, vel disceremus. > Tenentes ergo hujus sapientissimi viri sententiam, et divigam auctoritatem libris non canonicis non ascrihamus, nec humanam compossionem, sicubi scriptores corum quasi homines lapsi sunt, denegomus. Quid enim faciat, cujus animam cum caro corruptibilis aggravet, et deprimat terrena inhabitatio sensum multa cogitantem, suscepti officii necessitate docere compellitur: nisi ut quæ scribit aut dicit, ipsius Ecsiæ pro qua et a qua suscepit docendi periculum, discussioni sententia que permittat? Sed si officio alieno incubuit, si quod ei non est creditum usurpavit, merito venia caret, nec posset aliquatenus excusari, qui

· Edit. Bened., meas litteras.

b ld rectius, quam singulari numero Scholium, ut in vu'gatis exemplaribus Cyrilli Theodoretus dial. 2. Κυρίλλου ἀπό τῶν σχολίων. Anastasius presbyter in Ecloge τῶν χρήστων cap. 3, uhi Scholiorum exor-dium, quod Latine tantum editum est, recital his verbis : Ευρίλλου έν άρχη του α σχολίου. Το Χριστός ενομα ούτε όρου δύναμευ έχει, ούτε μιν την τινος ούτίαν ο τι ποτί έστι συμαίνει καθάπερ άμέλει και το "Ανθρωπος, 🕯 Ίππος, ἡ Βοῦς \* πράγματα \* δέ μάλλον ένεργούμενα περί τινα ποιείται δήλωσιν. Singula ergo capita saum quod-

1 Cod. Veron., vel nullo modo particeps facia concupiscentiæ, exitu.

sirmiter retinere : ita illi dico, Noli in meis litteris A se ultro ac temere aljenis ingessit pericu'is. Doctorem vero Ecclesiæ excusat loci necessitas, si ea in quibus offenderit corrigere sit paratus.

#### CAPUT VII.

Quod Cyrilli quoque plurima sint Theodori dictis quæ reprehenduntur similia : quorum decem profest

Sed jam ex dictis quoque beati Cyrilli aliqua proferamus, ut et bine lector intelligat utrum recipiendum sit quod in præjudicium synodi Chalcedonensis eum perhibent quædam Theodori scripta, post ejus mortem, quasi Nestoriana culpasse. Atque ut appareat quia superius memoratorum Patrum testimonia ex multis pauca protulimus, hujus qui et Nestorii condemnator fuit, et quem fecerunt Diodori scripta Theodorique culpasse, dupla, id est decem proferemus, et ipsa pauca de pluribus. Nam in libro quem Scholia nuncupavit b, titulo septimo, Quan esse dicimus adunationem : c anima, inquit, omnia quæ sunt corporis esse reputat sua, licet per naturam propriam expers sit passionum corporis, et naturalium, ct quæ extrinsecus accidunt. Movetur enim corpus in concupiscentias naturales, et consentit c anima, nullo quidem modo particeps facta concupiscentiæ, tamen exitu delectationem propriam d ducit. Et si forte a suo corpore deprimatur aut torqueatur, condolet quidem qued soum corpus patitur, ipsa vero in sua natura nullum patitur omnino tormentum, tamen super bæc quoque dichnus esse adunationem. quæ est in Emmanuel facta. Erat enim necesse cum suo cerpere adunatam ei animam dolere, ut timend i passiones subditam cervicem Deo submitteret. > Hæc si Theodorum invenirent Eutychiani dixisse, quemadmodum putamus singillatim omnia ventilarent, dicentes imprimis, quomodo anima expers est passionum corporis, si consentit cum movetur corpus in concupiscentias naturales? aut quomodo rursus consentions concupiscentiis naturalibus, nullo modo fit particeps concupiscentiæ 1, exitu tamen delectationem propriam ducit? aut quomodo corpori potius concupiscentia tribuitur, cum anima etiam sine corpore concupiscere possit, corpus vero non possit? Namque cum dicitur, Caro concupiscit adversus spirilum, spiritus autem adversus carnem (Gal. v. 17). non aliud intelligitur, nisi quia carnalis terrena affectio animæ adversus bonam ejus affectionem quam habet de divino Spiritu, concupiscat; s cut illa etiam quæ dono Spiritus datur, affecti i concuni-

D que Scholium continebant : inde libro nomen Scholia.

· In Græco συναισθάνεται, simul sentit.

d Τὸ τῆς ὁρέξεως ἀποτέλεσμα.

<sup>•</sup> In ms. regio, прачистое висрупций оч.

<sup>•</sup> Græca longe aliud sonant : Kay si καταξαίνοιτο τυχόν τὸ σῶμα, καὶ σιδέρω καταξαίνοιτο, συναλγεῖ μέν. ίδιου πασχοντος σώματος. Et si forte corpus percutiatur ac serro laceretur, condolet quidem, quippe cum suum corpus putiatur. Vitiosa interpretatio Facundum ejus vestigiis hærentem transversum mox

<sup>2</sup> Idem cod., id est terrena.

8:8

seit adversus carnalem. Deinde qua ratione dicitur ' A crederet, quod aliquando nec ipsi apostoli creditequia cum a corpore suo deprimitur aut torquetur, condolet quidem quod suum corpus patitur, ipsa vero in sua natura nullum patitur omnino tormentum? Si enim nullum patitur omnino tormeutum, quomodo a corpore suo torquetur? aut quomodo sine suo tormento condolet, cum nemo condoleat, nisi qui doleat? an torquetur quidem et dolet, sed non sua natura? Et quid invenitur in rebus, quod extra suam naturam torqueatur, ut doleat? In tantum vero animæ natura non est passionibus \* aliena, ut multa etiam sæpe tormenta, vel si pro suo corpore, non tamen a suo corpore patiatur, id est sollicitudinis, metus, tristitiæ, tædii, zeli et cæterorum. Super bæc autem et ille dives qui non est misertus Eleazaro, in inferno sine corpore suo torquetur. Sed his omis- B sis, illud magis considerare volo, quantam invidiam synodo Chalcedonensi Acephali commoverent, si Theodorus dixi-set: Super hæc quoque dicimus adunationem, 2 quæ est in Emmanuel facta : erat enim necesse cum suo corpore adunatam ei animam dolere, ut timendo passones subditam cervicem Deo submitteret? Hæc ergo si Theodorus dixisset, quomodo exclamarent cum maxima invidia et detestatione dicentes: En cujus laudes continentem epistolam synodus Chalcedonensis pronuntiavit orthodoxam, qui in tantum non Deum et Dei Filium credidit Christum ut existimaret non pro nostris doloribus auferendis cojus vulnere sanati sumus, sed ipsi potius necessarium fuisse quod doluit, ut tin ore passiouum non superbiret, sed subditam cervicem Deo submit- C teret. Hoc quoque dicerent, quia nec perfecta saltem virtutis hominem credidit Christum, quem putavit ab elatione temporalium passionum timore compesci, quibus virtus exerceri solet. Nam si imperfecti sunt qui metu coercentur æterni supplicii, apostolo Josnne de talibus quoque dicente, Timor non est in charitate, sed charitas of foras mittit timorem. quoniam timor pænam habet; qui autem timet non est perfectus in charitate (I Joan. 1v, 18):nedum illi, quos præsen ium molestiarum timor retrahet a peccatis. Quod si quisquam adversus tales Eutychianorum querelas, alia ejusdem The dori de quibus paucissima superius memoravimus, scripta proferret in qu.bus Christum confessus est ante secula naturaliter esse Doum, et gignenti Patri semper æqualem; illi proti- D quasi Nestoriana culpaverit, et non potius imitator nus contra referrent ac dicerent: Tolerabilius fuerat ut Christum natura Deum et Patri semper æqualem non

\* Grace sunt "pud Leontium lib. 1: "Οτι δέ ἀσύγχυτοι με ενήπασιν αί φύσεις, ήγουν ύποστάσεις, έντευθεν εισόμεθα, το γγρ τοι χρυσίον έπαλολιμμένου τω ξύλω μεμένοχεν όπερ ήν παί κατεπλούτει μίν το ξύλον έως τοῦ χρυσίου την δόξαν' πλήν ούχ ἀπέστη τὸ είναι ξύλον. Duas hypostases in Christo duas subsistentias dicere si voluit Cyrillus, merito reprehenditur. Sed quid alienius a dogmate Cyrilli? Hypostases ergo posuit hoc loco pro substantiis, Athanasii exemplo et Alexandrinorunt, quam util'um quem sempiternum credidit Deum, timore passionum crederet ab elutione compressum. Rursus autem eodem libro, titulo decimo, quid dixerit, vel quid prima fronte solus ipse titulus præferat, advertamus. Nam hoc in illo se ostensurum esse promisit dicens: Quod et adunato Deo Verbo veræ humanitati, inconfusæ tamen subsistentiæ permanserunt; utque hoc probaret subjecit ista: c Erectum est secundum Dei voluntatem sanctum tabernaculum per desertum, et in eo multis modis formabatur Emmanuel. > Et post alia : « Quod autem naturæ sive subsistentiæ a inconfusæ manserint, hinc scimus. Aurum enim superpositum ligno mansit id quod erat; et ornabatur quidem lignum auri decore, tamen lignum esse non desiit. Quod vero arca in Christi accipiatur imagine, pluribus possit probationibus declarari. , Consideret ergo lector quomodo asseratur quod in Christo naturis inconfuse manentibus subsistentiæ quoque permanserunt, quæ nunquam fuerunt : quoniam semper ad Dei Verbi subsistentiam humanitas illa pertinuit, punquamque sibi velut in propria persona subsistit \* assumentis subsistentiam nacta, et in illam nascendo transiens, vel transeundo nascens, cui causa oriendi, totumque quodorta est, ipsa fuit assumptio. Itemque ad Acacium Melitinensem b; c Quo autem modo, inquit, incarnatus et homo factus est si quis perscrutetur, contemplabitur ex Deo Deum Verbum, et servi formam sumpsisse, et in similitudinem hominum factum, secundum quod scriptum est; et secundum hoc solum considerabitur naturarum, seu subsistentiarum differentia. Hic quoque, sicut duarum naturarum, sic etiam subsistentiarum considerandam esse differentiam docet. > Rursus interpretans Epistolam ad liebræos dicit lib. 11 5: c Cum dixerimus quia Verbum caro factum est, carni communicavit secundum subsistentiam ineffabiliter, et quomodo nec intelligi potest. Tunc etenim, tunc et uniuscujusque subsistentiæ persona intellectu suscepta simul concurrit naturis ad unitatem. » Quis sciens Cyrillum prædicasse quod ita Deus Verbum carni communicavit, ut in eo my. sterio non solum duæ naturæ ad unitatem concurrerent, sed etiam duæ subsistentiæ atque person.r., non miretur cum audit quod Biodori ac Theodori scripta sui decessoris Athanasii, scripta omnium in pace Ecclesiæ quiescentium studuerit excusare? Qui postea

rum more de quo dictum est lib. vi. Quare substantias reddere debuit interpres, non subsistentias. Ligni vero et auri comparatio qua utitur, dispar ac dissimilis hac in parte.

<sup>1</sup> Cod. Veron., anima dicitur.

<sup>1</sup> Idem cod., esse adunationem.

<sup>\*</sup> Idem cod., perfecta charitas. Ita etiam in vulgata:

<sup>\*</sup> Forte, a passionibus.

Edita est Græce ac Latine Cyrilli ad Acacium epistola post synodum Ephesinam num. 35, ubi tav φύσεων, ήγουν ύποστάσεων διαφορά rectius, quemadmodum dicebamus, exponitur naturarum seu substantiarum, quam ut hoc loco subsistentiarum.

Idem cod., assumentis subsistentiæ nata.

Ilcin cod., libro tertio.

in codem opere libro quarto; e Ergo, inquit, reflo- A Assuefaciens ad vitam apiritalem proprium jam ruit et velut renatu; est, qua i ex radice secunda, omnium nostrum salvatoris Christi homo, ad incorruptionem et antiquarum causarum virtutem per sæcula se vicit. > Si calumniari libet, objiciatur et isti: tanquam alium salvatorem Christum, et alium crediderit hominem ipsius Salvatoris Christi; quia non ait, et velut renatus est, quasi ex radice secunda, omnium nostrum Salvator 1, sed, omnium postrum salvatoris Christi homo; et addant insuper dicentes : Si Christus, id est unctus, est homo, quoniam non nisi natura humana in illo uncta est, qui rursus est ille homa qui dicitur Christi? neque enim Dei Verbi dicium est homo, sed Christi, qui sie Deus creditur, ut et homo esse credatur. In expositione quoque Isaiæ prophetæ libro quarto sic ait : « Ergo quantum ad B cius clamamus : Abba, Pater. Inhabitat autem Verincredulorum acerbitatem, et inepte illis meditatam con radictionem, inaniter laboravit Salvator, et in vanum et in nihikum dedit fortitudinem suam. Nec enim sustinuit, sicut dixi nuper, sacras ejus prædicationes stelidus Israel, non honoravit ejus laborem. Labor enim erat Verbo, ut fieret secundum nos, et humanam sustineret parvitatem. Sed judicium meum, inquit, apud Dominum, et labor meus coram Deo meo. Agnovit enim, inquit, Pater quos consumpsi labores pro corum salute : propter hoc et judicium ab eo prolatum est. > Ecce Deum Verbum, de quo Gregorius, sicut supra memoravimus, dicit quia sine labore omnem mundum constituit; Cyrillus dicit quaniam laboravit ut fleret secundum stiam in humano corpore pateretur impassibilis ejus divinitas, quam nec anima nestra patitus ex corporis parvitate; sed potius ex lege peccati, quæ in nostris membris est mentis legi repugnans : nam futura vita pullam in incorruptibili corpore patietus angustiam. Nec non in commente Evangelii secundum Matthæum, libro secundo : « Quando, inquit, baptizatus est Christus, tunc a spiritu duci dicitur, hoe est habita. re spiritualiter, vel vitam agere spiritualem. > Et post pauca: Assuefaciens ad vitam spiritalem proprium templum, in que jam Deus Verbum, et in quemdam inconsuctum et incompositum vitæ modum transformans ea quæ nostra sunt, et in novitate vitæ quæ nondum fuerat prius agnita, reformens, jejunium agit ita longum. » Nunquid antequam baptizaretur Christer, non spiritalem vitam egit, aut baptismo Joannis indiguit, ut illo sacratus institueretur etiam spiritaliter vivere; cum neque illi qui ab apostolis baptizabantur in nomine ipsius Domini nostri Jesu Caristi, eguerint Joannis baptismo sucrari? Quomodo ergo dicitur, quia cum baptizatus esset Christus, spiritaliter vixit, et qued scriptum est ; Tunc Jesus ductus est a spiritu ut tentaretur a diabolo (Matth. sv, 1), Loc s gnificatum esse creditur ut habitaret spiritabier et vitam ageret spiritalem? Itemque dicitur :

templum, in quo Deus Verbum, quasi prius eidem templo, consuetudo fuerit vitæ carnalis, quod de Spiritu sancto conceptum aliud quam vitæ spiritalis esse non potult. Quomodo igitur assuelieri dicitur ad spiritalem vitam, cum ad eam non studio, sed natura fuerit ordinatum? cui nihil unquam defuit ad perfectionem largitatemque virtutis : quoniam de eo scriptum est: Non enim ad mensuram dat Deus spiritum (Joan. M., 34). Et item : De plenitudine ejus nos omnes accepimus, et gratiam pro gratia (Joan. 1. 16). Exponens etiam Eyangelium seeundum Joannem, libro primo sic ait : « Dii et Dei filii per fidem ostendimer. Inhabitavit enim in nobis, qui secundum naturam Filius est et Deus. Propterea et in spiritu bum sicut in omnibus, et in uno, quod propter nos et ex nobis susceptum est templum, ut omnes habens in semetipso, reconciliet et omnes in une corpore apud Patrem. > Si ex verborum sonis, et non ex intentione, doctores Ecclesiæ judicentur, quid de isto putabimus qui dixit : Inhabitat autem Vorbum Dei sicut in omnibus, et in van, quod propter nos et ex nobis susceptum est templum? Quid erge Cyrillum Nestorii damnatorem boc sensisse eredimus, quia Deus Verbum sic inhabitat in uno templo, qued propter nos et ex nobis susceptum est, quemadmodum communiter in omnibus habitat, et non putius ut una esset ipsius labitantis Dei Verbi templique persona? cum Theodorus, qui condemnatur quasines, et humanam sustineret parvitatem : quasi angu- C Nestoriani anctor erroris, sicut in tertio libro mesnoravimus, dicat : « Inhabitato quidem a Dea Verbo ah igsa in utero matris plașmatione; inhabitato vere non secundum communem inhabitationem, neque juxta cam que in multis intelligitur gratiam, sed juzta quamdam excellentem, seeundom quam etiam adunari dicimus utrasque naturas, et unam junta adunationem effectam esse personam. • Discant ergo Eutychiani eorumque fautores, antiquorum Eeclesiæ prædicatorum scripta aut melius interpretani, aut melioribus interpretanda relinquere, ne Theodoro, qui ab eis dicitur multo deterior fuisse Nestorio. deteriorem beatum Cyrillum dicere compellantur : qui non propteres dixisse credendus est, luhabitat autem Verbum sigut in amnibus, et in une, quod propter nos et ex nobis susceptum est templum. quasi una persona Dei Verbi templique non fuerit; sed potins quia divinitas ejus s in proprio templo. inconvertibilis mansit. Namque in isto incarnationis. mysterio duo quædam intelligenda et confitenda sant : scilicet et unum esse personam Dei hominisque, es duas inconfusas mausisse naturas. Quantum ad unitatem personæ attinet, Deus Verbom nen sieux in omnibus, ita in uno, quod propter nos et ex moisisusceptum est templum ! : quanto vero ad id greed dux natura sine confusione monscrunt, Deus Ver-

<sup>1</sup> Cod. Veron., Salva or Christus, sed.

<sup>🛂</sup> ldem cod., ejus etium.

<sup>2</sup> Idem cod., templum inhabitat.

bum sicut in omnibus, et in uno, quod propter nos et ex A judicemini; in quo autem judicaveritis, judicabimini: nobis susceptum est templum inhabitat; quia sicut in omnibus habitans inconvertibilis ejus divinitas manet, ita et in uno, quod propter nos et ex nobis susceptum est templum, inconvertibilis ejus divinitas mansit. Hac igitur intentione dictum credamus, ut nec improbemus dicentem, nec approbemus errorem. Possemus et aliorum ex bis quæ memorata sunt dictorum ejus non contemnendam reddere rationem, et sine dubio dectiores plurium possent. Ob hoc igitur non est temere de mortuis judicandum. Dicit autem et hoc ex persona Domini eodem opere libro quarto, Pater, si possibile est: c Non possum morte obtinere vitam his qui in eam ceciderant, si moritur mors me moriente. Certum est antem quia secundum carnem dicit. Transeat calix. Verumtamen quia non potest, B intentionis, quam sequi docebatur. Quid autem rurinquit, aliter fleri, non sicut ego volo, sed sicut tu. Respice quomodo deficiens quidem rursus hominis natura, quantum ad eam attinet, sublevatur autem per unitum ad eam Verbum ad divinam audaciam et ad sapientiam juvenilem edocetur, ut non propriis voluntatibus quod videbatur faceret, sed intentionem divinam potius sequeretur. > Propterea Theodorum rejus demonibus blasphemasse dixerunt, quia dixit quod Dominus timuerit passionem. Quod si recipimus, Cyrillum quoque cogemur dicere pejus dæmonibus blasphemasse, qui nos admonet ut respiciamus quomodo deficiens hominis natura, quantum ad eam attinet, sublevatur per unitum ad eam Verbum ad divinara audaciam. Hoc autem quod adjecit, et ad sapientiam juvenilem edocetur, ut non C propriis voluntatibus quod videbatur faceret, doctiores cum quibusdam quæ superius memorata sunt interpretentur, si tamen Eutychiani eorumque complices velint admittere. Nam cum Athanasius, qui decessoris sui Dionysii scripta purgavit, aliquid invenitur tale dixisse quod legentem posset offendere; vel cum Basilius, qui magni Gregorii dicta; sive Hilarius, qui concilii contra Paulum Samosatenum congregati, atque Sirmiensis constituta defendit; fas non est omnino de tantæ pietatis viris male sentire, qui ex semetipsis alios æstimantes, excusare studuerunt dicta majorum, et qualiter a se dici possent, tal ter ab illis prolata et ab Ecclesia suscepta crediderunt, ut in ea permanerent episcopi. Sed et quicunque alii venerabiles Patres, quos dicta præcedentum non legimus excusasse, aliquid tale dixerunt, denotandi procul dubio non sunt, quando et ipsi ejusdem pietatis suisse credantur. Cum vero de beato Cyrillo in destructionem synodi Chalcedonensis Eutychiani cum suis satellitibus dicunt, qui non forte interveniente aliqua occasione, sed sedulo et ad hoc instituto opere, Theodori a tantis Patribus prædicati dicta notaverit : quid aliud ' nisi ut ipse in his quæ memoravimus cæterisque similibus inexcusabilis judicetur? Veritas enim dicit : Nolite judicare, ut nen

in qua mensura mensi sueritis, melietur vobis (Matth. vii, 1, 2). Si ergo vel ipsi beato Cyrillo parcunt, si enm volunt in talibus excusari, non ulterius contra Chalcadonense concilium dicant, quod non parcens mortuis accusaverit iusignis testimonii viros et plenos dierum in maxima Ecclesiæ dignitate defunctos. Attendere sane debent in bac sententia, qui cum dicit humanam naturam per unitum ad eam Verbum sublevari, ut non propriis voluntatibus quod videbatur faceret, sed intentionem divinam potius sequeretur, duas doceat voluntates, si tamen duas tantum. cum solius humanæ naturæ non propriam, sed proprias esse dixerit voluntates, quas, ut ipse locutus est, docebatur Christus non facere, et aliam divince sus in eodem opere atque in eodem libro dicat de duabus Christi voluntatibus, de quibus etiam beatum Athanasium tractare tertio nostro libro docuimus, lector advertat. « Quid erat, inquit, voluntarium et non voluntarium Christo? a Jodais exhonoratio. detractiones, injuriæ, plagæ , soper bæc quoque calumnize, et quod est in omnibus ultimum, mors corporis. Sed si fuisset possibile ut non passus obtineret in nobis quod stu lebat, non voluisset pati. Quoniam autem omnino et inexcusabiliter futuri erant Judei præsumere quæ in eo facta sunt, suscepit ut pateretur, et fecit voluntarium, quod non erat voluutarium, propter utilitatem ex passione. > Attendant ergo quemadmodum beatus Cyrillus, etsi non iisdem verbis quibus sanctus Athanasius, duas tamen voluntates doceat in Christo fuisse, cum dicit et voluntarium et non voluntarium suisse a quod passus e-t. et quia quæ propter nos volens passus est non voluisset pati, et quia fecit voluntarium quod non erat voluntarium: nec ber hoc duos Christos aut filios prædicasse credatur. Quod si dicitur istud voluntarium. hæc quidem propter nos volens passus est Christus, et non voluntarium Christo, vel quod volens passus est quod non voluisset pati, non duas divinæ humanæque naturæ voluntates ostendere, sed humanæ tantum, propter aliud et aliud, aliam atque aliam voluntatem; quod in natura divina a non congruit, ut eamdem rem velit simul et nolit : superest ut exceptis his voluntatibus, alia fuerit in Christo eademque in Patre et Spiritu sancto, naturæ divinæ voluntas, cui aliud et aliud convenire non possit. Proinde hoc ab Eutychianorum vel Semieutychianorum fautoribus exspectamus, ne in condemnatione doctrinæ Theodori doctrinam quoque beati Cyrilli pro his atque hujuscemodi cæteris damnent. Quod si beatum Cyrillum condemnare nesas existimant, nec Theodorum in præjudicium sancti çoncilii culpent, quasi Nestoriani erroris auctorem. Jam vero si et post exortam ac diffamatam Nestorii quastionem beatus Cyrillus talia vel taliter est locutus, quid

<sup>1</sup> Cod Veron., quid aliud faciunt, nisi.

Idem cod , plagæ, flagella et sputa.

Idem cod., ei fuisse.

<sup>4</sup> Idem cod., nec tamen.

a ldem cod., quod naturæ divinæ non congruit.

catholicos se, non de unius Theodori, sed de magnæ

synodi Chalcedonensis reprehensione jactarent, illo-

rum Patrum similibus dictis eos duxi convenientius coercendos, quos non audent culpare velut hæreti-

cos : non quod eosdem Patres videri notabiles velina,

sicut illi Theodorum ad evacuandam auctoritatem

magnæ synodi volunt videri notabilem; sed ut eis

ostenderem quod sine his Patribus quos culpare non

audent, Theodorum pro similibus, vel eamdem synodum, quod eum non damnaverit, culpare non

possint. Sic Dominus, cum sabbato per sata transiret,

et discipuli ejus esurientes corpissent vellere spicas

et manducare, culpantibus eos Pharisæis, et dicen-

tibus : Ecce discipuli tui faciunt quod non licet eis

facere sabbatis, respondit : Non legistis quid fecerit

David quando esuriit, et qui cum so erant : quomods

intravit in domum Dei, et panes propositionis comedit,

quos non licebat ei edere neque his qui cum illo erant,

nisi solis sacerdotibus? Aut non legistis in lege quia

sabbatis sacerdotes in templo sabbatum violant, et si e

crimine sunt (Math. x11, 2-5)? Sicut ergo Dominus

Pharisæis apostolos culpantibus bæc respondens, non

prophetam David et qui cum illo erant, neque sacer-

dotes voluit videri notabiles, sed potius ut ipsi Pha-

risæi sanctarum et indubitatæ auctoritatis persona-

rum exemplo coerciti, innocentes discipulos non

culparent: ita nos non venerabiles Patres offendere

delectavit, sed Eutychianorum satellitumque eorum

præsumptionem talium exemplorum objectione com-

pescere : quibus hoc dicimus, ut si hac Eustathii, Athanasii, Amphilochii, Gregorii, Joannis et Cy-

rilli, dicta quæ memoravimus, melius interpretari possunt, etiam Theodori melius interpretari dignen

tur : si non, et 4 doctioribus ea relinquunt, etiam

Theoderi sic relinquant. Quod si putantes memoratorum Patrum dicta melius interpretari non posse,

non tamen ex his quæ necdum sollicitante Nestoril

quæstione minus examinate prolata sunt, laudabilem corum doctrinam existimant judicandam : boc etiam

de Theodori doctrina sanctam synodum judicasse

non arguant. Nam quia non ignorantia, sed obstinatio facit hæreticum, et in superioribus multa jam dixi-

mirum si Theodorus, necdum contradicente Nestorio, A igitur Eutychiani eorumque complices, doetos et calumniam sive suspicionem inopinati erroris incurrit? Cognoscis autem ex his quæ memoravimus, clementissime imperator, quod veraciter sapientissimus Joannes Antiochenus cum orientali concilio scribens beato Cyrillo, ne quædam excerpta ex dictis Theodori sub anathemate damnarentur, addit atque nit: « Excerptis enim istis similia quædam invenimus apud beatum t et nobilem Athanasium, quædam etiam apud beatum Basilium, quædam apud Gregorium utrumque, multa vero et apud Amphilochium sæpius dicta; non parva vero et apud communem Patrem beatum Theophilum. Sunt enim quæ tua sauctitas ita confitetur, ut eumdem de illis habeas intellectum. His ergo commoniti, non ex hæreticorum vel quorumque minus intelligentium arbitrio. dicta omnium in pace Ecclesiæ quiescentium judicemus; sed potius ex intentione dicentium: quoniam hæc quæ quocunque modo videntur lectorem offendere, non segregantes semetipsos adversus Ecclesiam, sed pro Ecclesia scripserunt adversus hæreticos. Nunquid enim probare quisquam potest quod contra cos talia dixerunt qui sacramento dominicæ incarnationis unam Dei Verbi atque hominis factam credebant esse personam, et non potius adversus illosqui duas in una Christi persona denegabant mansisse naturas? > Si quis igitur dicat illo tempore, cum non hisdem quibus nos hæreticorum quæstionibus Ecclesia pulsaretur, et necessaria hæc adversus alios hæreticos, et catholicis innoxia fuisse : nunc autem, Nestorianis occasionem simplicem decipiendi quarentibus, abstinendos esse sideles, maximeque parvulos, ab scriptorum talium lectione : cui sano ac prudenti displiceat hoc sanum prudensque consilium? ut quoniam hostes quos modo nos patimur, aliter armantur adversus Ecclesiam, ejus quoque fideles ac propugnatores in aliis sese armis exerceant; atque ita sine antiquorum Ecclesiæ prædicatorum Infamia, ab hæreticorum insidiis calumnietur . Nec videbitur insultare defunctis, aut religioslores nos aut sapientiores in aliorum reprehensionibus ostentare, et gloriam de ignominia defunctorum appetere : quod ita beatus Gregorius in Apologetico suo notat : « Omnes, inquit, ex hoc docti et catholici volumus videri, si alios reprehendamus, et impios judicemus. » Cum

> 3 Idem cod., Ecclesia municiur. Nec, etc. b

mus, et sequenti libro aliquanta dicemus.

· Idem cod., si vero doctioribus.

## LIBER DUODECIMUS.

# CAPUT PRIMUM.

Qued hareticum faciat non ignorantia, sed obstinata defensio falsitatis; et quod hæretici non statim judicandi sint qui in aliquibus erraverint.

Defensio magnæ synodi Chalcedonensis, quam eriminantur Acephali quodepisto'am venerabilis Ibæ doctrinam Theodori laudantem judicavit orthodoxam, compalit nos. Orientalium maxime admonente concilio, quædam ex dictis antiquorum Patrum proferre quæ legentes non minus quam illa quæ in ipse Theodoro culpant, offendere videantur. Et quoniam contemnenda non est talis offensio, nec omnia quæ ex dictis corum protulimus possumus excusare, neque si possemus tempus sufficeret ad excusanda etiam cætera quæ in ipsorum atque aliorum Patrum scripris possunt offendere : hac compendiosa et secura.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ter beatum. Idem cod., quæ e iam tun.

omnes in Ecclesiæ pace defunctos ratione defendi- A sto lac robis potum dedi, non escam, nondum enim mus, ut doceamus quod nullum eorum hæreticum digne judicare possimus, vel si quidam inveniuntur aliquid de hujusmodi quæstionibus ignorasse. Non autem me quisquam illud in præsenti libro putet aggressum, ut definiam quid sit quod hæreticum faciat : quia boc tantum monstrare proposui, quod quidem jam in superioribus acceptabili, sicut æstimo, ratione monstravi, neminem pro talium quæstionum ignorantia, in Ecclesia viventem, sive defunctum, qui se docilem Christianæ doctrinæ præbet aut præbuit, hæreticum debere judicari. Nam si nunc Ecclesia quadam Christi schola est, omnosque fideles ejus Christi d'cuntur esse discipuli, nec quisquam potest veraciter dici discipulus, qui non aliquid diseit, neque discitur nisi quod ignoratur; procul dubio B aliter sentitis, et hoc vobis Deus revelavit b. Verumtaaut docilis ignorantia non facit hæreticum, aut omnis Christi discipulus erit hæreticus. Et quis jam catholicus esse dicetur, si omnis qui de Christiana religione aliquid discit, hæreticus est dicendus? Quod si etiam credantur aliqui sic omnia didicisse, ut nihil jam possint habere quod discant; quia tamen aliquid ignorabant antequam discerent, ex hæreticis videbuntur facti catholici : atque ita colligitur, ut nullus inveniatur in Ecclesia Christi, qui non aut esse aut fuisse perhibeatur hæreticus: at hoc dicere vel putare cum impiissimum, tum ctiam nimis absurdum est. Seire igitur debemus quod hæreticum non faciat ignorantia quæ doctrinæ veritatis contumax non est, sed potius obstinata defensio falsitatis. Ad hanc obstinationem pertinere dicimus, imo principatum in ea C tenere sirmamus, illas etiam doctrinas quas quidam non quasi minus intelligendo Scripturas divinas, sed e's aperte resistendo, sola prosumptione spiritus condiderunt, sicut Manichaus atque Origenes a, et cateri, qui non ut alii sequentes carum intentionem. in abstrusis quæstionibus erraverunt, sed super illas elati melius se crediderunt vel sapere, vel dicere 1. Nam si obstinatus ille dicendus est qui non cedit Ecclesiæ constitutis earumdem Scripturarum auctoritate firmatis, quanto deterioris obstinationis dicendus est qui ipsis divinis Scripturis dedignans acquiescere, înviolabili earum plenitudini aut abrogat veritatem, aut aliquid deesse putat quod propria debeat adinventione supplere? Quibus autem in rebus hac obstinatio hæresis habenda sit, majoris est quæstionis, et intentione \* hujus operis alienæ: nunc quod proposuimus exsequamur. Dicimus ergo, quod alienus a Christo sit omnis hæreticus. Corinthiis autem dicit Apostolus: Non potui loqui vobis tanquam 3 spirituabbes, sed quasi carnalibus : tanquam parvulis in Chri-

" Urriusque cognati multis in rebus errores ac deliria fuerunt, par proinde adversus sacras litteras audacia. Quod ergo de Manichæis ad solitarios scripserat Athanasius, fictis illos dissertationibus suis divinas Scripturas adulterantes, fabulas narrare. Mxνε χαεοι γάρ, Inquit, καπηλεύουτες τας θείας γραφάς τοίς ίαυτων ἐπιπλάστοις λόγοις μ θολογούστο. Hoc de Ori-

poteratis; sed nec nunc quidem potestis: adhuc enim estis carnales (1 Cor. 111, 1). Si igitur Corinthii, qui adhue perfectam scientiam in ministerio absconditam nesciebant, hæretici non erant, quia, sicut ait Apostolus, in Christo parvuli e ant : quomodo quisquam, sive adhuc vivens, sive defunctus in Ecclesia Christi propter solam ex parte ignorantiam judicetus næreticus, de qua nemo redarguit ut correctionem recipere nolaisse dicatur? Philippensibus etiam scribens: Ego me ipsum, inquit, non arbitror comprehendisse; unum autem, quæ quidem retro sunt obliviscens, ad ea vero quæ ante sunt extendens me, ad destinatum sequor, ad palmam supernæ vocationis Dei in Christo Jesu. Quicunque ergo persecti hoc sentiamus: et si quid men ad quod pervenimus, in hoc ambulemus (Philip. 111, 13-16). Quæ cum ita sint, quid de hisdem Philippensibus credimus, quibus dicebat Apostolus. quod aliter sen'irent, et quos monebat, ut in eo interim ad quod pervenerant ambularent, id est proficerent? flæreticos ergo tales pronuntiabimus, an indoctor cathelicos? Sed hærcticos dicere non audebimus, quibus cum tota Ecclesia communicabat Apostolus. Restat igitur ut cos, licet indoctos, et aliter quam docet veritas sentientes, catholicos tamen fuis-e dicamus. Nec non et Colossensibus ita scribit : Etse corpore absens sum, sed spiritu vobiscum sum: gaudens et videns ordinem vestrum, et id quod deest utilitatis fidei restræ (Coloss. 11, 5). Nunquid ergo debuimus istos hæreticos dicere, quoniam videbat Apostolus quod illis ad utilitatem fidei deerat? absit. Nam quemodo spiritu cum talibus idem esset Apostolus, et eorum ordini congauderet? De illa quoque mulicre, quæ erat in fluxu sanguinis ab annis 12 et in medicos erogaverat omnem substantiam suom, nec ab ullo potuit curari, quid sentiendum est? Non enim Deum crediderat Christum, cum simbriam vestimenti ejus attingeret. Nam dicente Domino, Quis est qui me tetigit? et respondente Petro et qui cum illo erant : Piaceptor, turba te comprimunt et affligunt, et dicis quis me tetigit (Luc. vni, 45)? rursumque Domino dicente: Tetigit me aliquis: nam ego nori virtutem de me exisse (Ibid., 46', nec prodente quid factum fuerit ut illa potius quæ sanata erat, testis divinæ vir-D tutis existeret, sicut ibi secutus evangelista dicit: Videns autem mulier quia non latuit, tremens venit (Ibid., 47), et procidit ante pedes ill'us : et ob quam causam illum tetigerat, indicavit coram omni populo, et quemadmodum confestim sanata sit. Igitur ex verbis Lucæ dicentis : Videns autem mulier quia non

gene ad Menam scribens innuit Justinianus, illum sacras litteras in speciem interpretandas suscepisse, iva των Έλληνων μυθολογίας, και την Μανιχαϊκήν αύτου πλώνην είσαγάγη : ut gentilium fabulas, et Manichaicas quibus laborabat errores induceret.

<sup>4</sup> Cod. Veron., docere.

<sup>\*</sup> Idem cod , ab intentionc.

b ἀποχαλύψει, revelabit.

<sup>\*</sup> Idem cod., quasi.

<sup>1</sup> Idem cod., mysterio.

latuit, intelligimus quis sic tetigerat ut lateret : latere A ciperet, quasi nescienti, sicut et illa mulier quæ sanautem posse non crederet Deum. Christum ergo non Deum crediderat, quem latere posse crediderat, adeo ut quod in se factum seiret, indicandum ei putaret. Sic enim et alius resert erangelista : Mulier autem timens et tremens, sciens quod factum esset in se, venit et procidit ante eum, et dixit ei omnem veritatem (Marc. v, 33); ut quod prius zegrotæ pudor absconderat, sanæ devotio fatere:ur. Et fortassis ideo retro tetigit Christum, ut ipso quoque actu signaret, quod non rjus anterius, quo præcedit omnia, secundum quod dictum est : In principio erat Verbum, sed humanitatem, qua postea Verbum caro factum est (Joan. 1, 4, 14), fide contigerit. Sicut enim nobis ad rerum significationem verha sunt data, sic omnipotens Dens, cujus potestati subjecta sunt omnia, et cujus B stra, quæ nobis tantum magna videtur atque persesapientia singulariter novit in usum doctrinæ etiam voluntarios nescientium motus convenienter aplare, quascunque res volucrit actu creaturæ suæ significat. Unde non incongrue puto quod ideo et ad simbriam tantum vestimenti ejus accessit, quæ pro mensura sidei suæ non potuit ad excellentiam majestatis ejus accedere; sed ad id quod piæ incarnationis fuit, per quam inclinatus in terras humilitati nostræ propinquior factus est. Nec mirum, si fides hujus mulieris fuerit imperfecta, vel quod in ipsa imperfectione de Christi misericordia receperit sanitatem, cum in ipsis quoque videatur apostolis tales aliquos fuisse, sicut jam de Thoma et Philippo docuimus, per quam tamen virtutes perficiebant in populo. Nec incredibile sit quod licet Deum non crederet Christum, dicebat ta- C men quia vel si vestimentum ejus tetigero, salva ero : eum scriptum sit in Actis apostolorum, quod tantum fideles Christi de ipsorum quoque discipulorum ejus virtute crediderint, ut non solum super languidos deferrentur a corpore Pauli sudaria vel semicinetia; et recedebant ab eis languores, et spiritus nequam egrediebantur (Act. xix, 18): verum ctiam quod credentium in Domino multitudo virorum ac mulicrum in plateis ejicerent infirmos, et ponerent in lectulis et grabatis, ut veniente l'etro saltem umbra illius obumbraret quemquam eorum (Act. v. 13-16): dum concurreret multitudo vicinarum civitatum Hicrusalem, afferentes ægrotos et vexalos a spiritibus immundis, qui curabantur omnes. Placet igitur, ut istam quoque mulierem condemnemus inter I hæreticos pro ca fide qua sanari meruit, et de qua ei Dominus dixit : Filia , fides tua te salvam fecit , rade in pace (Luc. viii, 48) ? Si enim damnanda est parvulorum fides ab eis qui magnæ et perfectæ fidei sibi videntur, cur non et ista damnetur? cur non etiam Maria et Martha sorores Lazari, quoniam utraque Domino dixit . Si fuisses hic, non fuisset mortuus frater meus (Joan. x1, 21, 32) ? Quod, sicut jam diximus, profecto non dicerent, si Deum crederent Christum. Quis enim Deum alicubi putet absentem ? Martha vero, etiam cum veniret ad monumentum Dominus et lapidem qui superpositus erat tolli præ-

guinis fluxu curata est, indicandum putavit dicens: Domine, jam fetet, quatriduanus enim est (Ibid., 39). Cur ergo non et istas familiares Christo personas hæreticas suisse dicamus, si et ignorantia simplex hæreticum facit ? imo cur non omues Dei cultores ab initio mundi, qui vel sicut Corinthii et Philippenses atque Colossenses, vel sicut i-tæ mulleres, minus aliquid credentes de his quorum side mundamur, sanctam et simplicem vitam in præceptorum Dei obedientia finierant? Hoc est autem mirum, quod et illius mulieris quæ fuit in fluxu sanguinis imperfecta et parvula fides, perfectam et magnam exigit de Christi justitia sanitatem, harum vero sororum, stupendam promeruit quatriduani fratris resurrectionem. At nocta, ut non parcamus mortuis, vel si verum esset quod dicitur, imperfectis, nec parvum valet aliqu'd impetrare. Disputamos incessanter atque incondite de fidei Christianæ dogmatibus, volentes in reprehensione aliorum docti et religiosi videri : et quæ reverenter parceque tractanda sunt, cœlestia passim mysteria ventilamus. Inabe jam nomen eis relictum est, quo sunt nuncupata mysteria. Nam inter otiosas fabulas et vulgares habentur necessariæ et paucis committendæ fidei quæstiones. Et in his omnibus videmur nobis causam pietatis agere, conturbantes Ecclesiam, in cujus pace defunctos pro parvula, sicut putamus, fide velut hæreticos abdicamus, cum ipsi apostoli aliquando fuerint in side impersecti, nunquam tamen hæretici; cumque adhuc parum de Christo crederent, magnam potestatem acceperant spirituum immundorum, ut ejicerent eos et curarent omnem languorem et omnem infirmitatem, mittente eos Domino, atque mandante 1: Euntes prædicute, dicentes : quia appropinquarit regnum cælorum : infirmos curate, mor uos suscitate, leprosos mundate, dæmones ejicite: gratis accepistis, gratis date (Matth. x, 7, 8). Si vero apostoli nec in ipso ignorantiæ suæ tempore fuerunt hæretici, qua ratione quisquam eos qui tales de hac vita transierunt, affirmare possit hæreticos? et si illi, qui piæsentem habebant ipsam in corpore veritatem, potuerunt absque crimine secus aliquid de illo minusve sentire; cur hæresis crimini deputetur, si quisquam in Ecclesia pietate præditus, obedientiæ devotus, subjectus et habilis ad discendum, aliter de illa senserit, quod reprehensum corrigere sit paratus? Quocirca omnes qui in discipulatu sunt veritatis, et semetipsos rationi dociles et subjectos auctoritati præbent Ecclesiæ, si aliter sapiant de his quorum fide mundantur, vel propter incapacem suam intelligentiam, vel minus rem animadvertendo quam opus est, impie procul dubio tanguam hæreticos exsecrantur 2. Qui enim statuit in corde suo firmus hoe credere, quod in talibus doctrina et fides habet Ecclesiæ, quamvis non perfecte omnia de hisdem sapiat vel loquatur; quia tamen scientiæ suæ non confidit, et multa in quibus errat aut dubitat, ab

<sup>1</sup> Cod. Veron., ita mand inte.

<sup>2</sup> Idem cod., exsecramur.

Ecclesia recte teneri non dubitat, ubi positus velut A tur, quantum in hac vita concessum est, evaluerunt in schola veritatis pium babet discendi propositum; non est dicendus inimicus ipsius veritatis, quod est bæreticus, sed perficiendus potius discipulus. Imperfectus iste profecto nibil sui cordis adinventione confictum propria quadam auctoritate docere præsumit, sicut quidam hæretici, neque talia docentes sequitur; sed auctoritati divinarum litterarum innititur, atque ubi earum intelligentiam nen fuerit assecutus (in multis siquidem, pro illarum magna profunditate, humanus caligat aspectus), cognoscens quid inde statuerit universalis Ecclesia, errori suo pia cordis humilitate renuntiat, quia nonquam sibi ne aliter saperet interdixit. Sicut ergo sunt perfectiores quidam, qui magno sapientize dono praevalent mente contemplari, que tantummodo credun-B tur ab aliis in vita a perfectis, ita multi sunt imperfecti in Ecclesia Christi, et tamen in servanda ejus unitate perfecti: qui eum per ignorantiam suam in plurimis errent, in nullo tamen errare eredunt Eeclesiam cujus se confidunt unitate salvari. Quamobrem vel si nobis sapientiores videmus, quanquam scriptum sit quod pietas est sapientia : non debemus istos Dei cultores ab Ecelesia ejus expellere, nec a muria Sion spiritalis ejectos inter ejus adversarios deputare. Circumdate, inquit propheta, Sion, el complecimini cam; narrate in turribus ejus; ponue corda restra in virtate ejus, ol distribuite domes ejus (Psal. XLVII, 43); vel, sieut alii codices habent. Distribuite domus \* gradus ejus., Circumdare igitur omnes defensionibus nostris, et amplecti potius in C charitate debenns, qui pertinent ad Sion, nec quolibet eins gradu constitutes excludere : sed ita superioribus in ea honorem magnum reddere qui debetur, ut ctiam inserioribus ejus quibusque dilectio non negetur. Hoc enim est quod ait : Distribuite gradus ejus, quod alibi dicitur: Ordinate in me charitatem (Cant. 11, 4). Sieut ergo non ideo quorumdam persectorum in side spernendus est inserior gradus, quod son poesent intellectu capere veritatem, quia hoe sublimioris gradus alii possunt : ita nes ipsi spernendi sunt, vel ab Ecclesia post mortem, quod est crudelius, sub anathemate condemnandi, qui licet imperseetæ fidei suisse videantur. quia non in omeia que tam multa et magna contipotuerunt intendere, omnia tamen vera et recta esse in Ecclesiæ fide non dubitaverunt, ut in ea perficieudi manerent; ac per hoc ita credentes, juxta quemdam gradum, et ipsi videntur in side persecti, qui se perficiendes ex unitate Ecclesice crediderunt. Mi ergo excellentiore gradu intelligentiæ præditi, asam rem cujus in futurum revelatio plena serva-

attingere. Illi etiam fide tantummedo perfecti ad eum 7 propius accesserunt. Isti vero inferiores, quos tertio gradu posuimus, quanquam per aliquod longius intervallum, ad idem tamen aspiciunt, et illuc habent veniendi propositum. Qui si hæretici judicentur, quota pars nobis, non dicam de oumi plebe, sed de ipsis Ecclesiarum propositis relinquetur quæ catholica debeat judicari; cum et illes excellentioris intelligentie, necessitate suscepti officii per ardua gradientes, nonnunquam lapsos sinus pietatis excipiat, qua se auctoritati subdunt Ecclesico cujus magistri sunt, ut non glorietur omnis caro in conspectu ejus? Non igitur hæresis dicenda est, nisi contradictio superborum pervicaz, quæ-sibi ne akud sapiat interdicit, et admonifa contemnit acquiesca: e veritati. Illa magis contunaciter sh Ecclesia separari deligit, vet in ea deluse latere, quam pravam mutare sententiam. Sed ignorantes in es discernimus a dolesis, quia nee probantur sufficienter aliquando correpti pre his que minus intelligunt, nec suis rationibus occultis corrumpunt facilium mentes, sed libere solent et simpliciter aperire quid sentiunt. Si quis autem et in ipsis Christi discipulis, quos habuit cum hic conversaretur in carne mortali, quærat eognoscere, quantum differat inter rationis patientem, vel auctoritati contumacem spiritum que aguntur kæretici, qui scandalizari et separare semetipses magis sont prompti, quam discere; et inter minus capacem intellectum pierum, massuete opportunitatem præstolantium disciplinæ, et servantium unitatem spiritus in vinculo pacis; in uno capitulo Joannis evangelistie similiter inveniet, abi l'ommus dixit : Ego sum panis vivus, qui de cælo descendi : si quis mandusaverit ex hoc pane, vivet in æternum (Joan, Vi,51,52). Et: Qui manducat meam carnen, et bibit meum sanguinem, in me manet, et ego in illo (Ibid., 57). Sieut misit me vivens Pater, et ego vivo propter-Patrem, et qui manducat me, et ipse vivet propter me-( Ibid., 58). Et litigantibus Judæis, et dicentibus ad invicem : Quomodo potest his nobis carnen suam dare ad manducandum (Ibid., 53)? multi oliam ex discipulis ejus audientes dixerunt : Durus est liic sermo, quis potest eum audire (Ibid., 61)? propterquod, sicut in consequentibus narrat : Mutti discinet Christiana religio, sicut dignum est, animum p pulorum ejus abierunt retro, et jam non cum itlo ambulabant (Ibid., 67). Ecce est ille spiritus rationis impatiens, et auctoritati contumax quo aguntur hæretici, qui scandalizari et separare semetipsos magis aunt prompti quam discere. Ignorantia vero piorum mansucte opportunitatem præstolantium disciplinæ, servantium unitatem spiritus in vincolo pacis, ita in consequentileus aperitur. Adjungit enim illic evan-

<sup>-</sup> Abundat vox illa domus; nam in Græco καταδίελεθε τὰς βάσεις αὐτός.

<sup>1</sup> God. Veron., Scripturarum.

Hem cod., veram intelligentiam.

Idem cod., in fide.

Lu eodem cod., deest domus.

I ldem cod., qui.

<sup>4</sup> Idem cod., isti.

<sup>7</sup> Idem cod., ad cam.

gelista sic referens : Lixit ergo Jesus duodecim : nun- A Fructus enim justitiee, secundum Paulum \* apostoquid et vos vultis abire (Ibid., 68)? quod nisi æque mysterium non intelligentibus, sed non æque immitibus et auctoritati contumacibus, minime diceretur. Cur interrogarentur utrum et ipsi abire vellent, si quod mystice dictum fuerat cognovissent? nam mysterium cognoscentes scandalizari et abire non possent. Sed interrogati sunt ut responderent, utrum eos, quamvis non intelligentes quod dictum est, boni tamen magistri teneret auctoritas; et nobis pietatis et mansuetudinis hujus salubre in eis præberetur exemplum, ut sicubi non intelligimus, auctoritati redamus. Denique sic ibi interroganti Domino respondit et Petrus, uknon ideo se diceret nolle abire, quod mysterium intellexerit, sed quia illud ipsum 1 procul dubio pertineret. Ait enim: Domine, ad quem ibimus? verba vitæ æternæ habes : et nos czedidimus, et cognovimus quia tu es Christus Filius Dei vivi (Joan. vi, 69). Quod si mysterium intellexisset, hæc potius dixisset : Domine, cur abeamus non est, cum credamus nos corpor s et sanguinis tui fide salvandos. Multum itaque differt inter hæreticorum proterviam immitem corpus Ecclesiæ discindentem, vel in Ecclesia corde ticto latentem, et minus capacem catholicorum intelligentiam, doctrinæ Christi subjectam, et servantem unitatem spiritus in vinculo pacis. Quem spiritum illi profecto non habent qui se ab Ecclesia segregant, apostolo Juda dicente: Hi sunt qui segregant semetipsos, animales, spiritum non ficto corde in Ecclesia latent : Sanctus enim Spiritus disciplinæ sugiet fictum (Sap. 1, 5). Non-ergo debemus hæc multum discreta confundere, nec idem putare quad longe diversum est. Ob hoc igitur saucti Patres, quorum apostol cam regulam videntur quidam male transgressi, non his Ecclesiæ doctoribus condemnationem statuerunt, qui parem ejus ad finem usque servantes, in quibusdam sidei Christianæ forsitan erraverunt; sed illis qui post unam et secundam correptionem, manifestata etiam regula veritatis, per synodum paterna constituta servantem. aliud credere ac docere præsumerent : quia nec possent solos ipsos condemnare absque omni Ecclesia, quæ cum eos adverteret, non arguit talia præsunt improbata, cum eis non essent incognita. Pervides igitur, clementissime imperator, quantorum damnatio consequatur, si quisquam ex talibus posterorum præsumptione damnetur : tanti vero penditur in unitate corporis Christi manere, et non contentiosum se objicere, sed docilem subjicere animum veritati, ut pro pacis ipsius et charitatis fructu, quod forsitan \* aliter sapitur quam vera fides exigit, purgetur a Domino, ut plus in pace fructificet;

lum, in pace seminatur facientibus pacem (Jac. 111, 18): ideo quod a Dominus in Evangelio dicit : Ego sum vitis vera, et Pater meus agricola est : omnem palmitem in me non ferentem fructum, tollet eum, et omnem qui fert fructum, purgabit eum, ut plus fructum afferat (Joan. xv, 1, 2). Nec mirum videatur, si permanentes in compage corporis Christi, et servantes unitatem spiritus in vinculo pacis, per ipsam charitatem a suis purgentur erroribus, cum scriptum sit, quod universa delicta operiat charitas (Prov. x. 12). Quemadmodum vero multorum vitam pro Scripturæ Dei testimonio a qua laudati sunt, impiam dicere non audemus, licet aliquibus eorum factis graviter offendamur; sic etiam multorum doctrinam pro Ecclesiæ quod a tali magistro diceretur, ad vitam æternam B Dei testimonio a qua honorati sunt, hæreticam dicere non debemus, licet in aliquibus eorum dictis graviter offendamur: atque ut illos, quamvis a divina Scriptura laudatos, non arbitramur in omnibus imitandos, ita nec istos, quamvis ab Ecclesia honoratos. arbitremur in omnibus approbandos. Hanc autem reverentlam ipsi divinæ Scripturæ deferimus, ut non credamus quod aliquid findigne laudavit 7. Et ideo cum audiamus Apostolum inter alios justos Samson quoque laudantem atque dicentem : Deficiel enim me tempus enarrantem de Gedeon, Barac, Samson, Jephte, David, Samuel et prophetis: qui per fidem vicerunt regna, operati sunt justitiam, adepti sunt repromissiones (Hebr. x1, 32, 33), et cætera : intelligimus quod ut se idem Samson cum allophylis habentes (Jud., 19). Sed nec illi hunc habent, qui C ruinæ ingentis necaret oppressu, non suæ calamitatis impatientia, sed nutu divino inspiratus hoc feceril. Alioquin nec sufficiens ei virtus daretur, ut tantæ magnitudinis fabricam, in quo gens allophylorum convivia celebrabat, suis manibus quateret atque dejiceret; neque si nutu proprio sibi necem ingereret, inter justos ab Apostolo laudaretur : et ideo factum ejus ex divinæ Scripturæ testimonio, non ex nostra consuctudine judicamus. Item cum ab eadem Scriptura videamus laudari David, qui perpetrato adulterio homicidium quoque conjunzit. quoniam in ca simul legimus, quod horum scelerum pomitentiam egerit, idcirco ab ea credimus esse laudatum. Cum vero laudet etjam pontificem Aaron. qui vitulum fecit in Coreb, ut adoraretur a populo dicantes. Omnium quippe fuerant, a quibus non D (Exod. xxxII), nec refert ubi eum tanti sacrilegii pœnituerit, exigit a nobis reverentia quam eidem sanctæ Scripturæ debemus, ut quanquam hoc tacuorit, non tamen credamus quod eum laudare possit, nisi de tanto sacri'egio pœnitentem. Hauc igitur observantiam tenere nos oportet et in his quorum doctrina in Ecclesia Dei recepta est; ut si quid nos in eorum verbis offenderit, prius quæramus, ne forte non ipsi veritatem, sed nos eorum intentionem minus potuimus invenire. Et quemadmodum illud opus

<sup>1</sup> Cod. Veron., quidquid illud esset, quod,

<sup>1</sup> ldem cod , condennare doctores.

Idem cod., si quid forsitan.

Idem cod., Jacobum.

Idem cod. , ideoque.

Idem cod., aliquem.
Idem cod., laudoverit.

nostra consuetudine judicamus : ita et horum dicta ex Ecclesiæ testimonio, et non ex nostra intelligentia judicemus. Si vero certus illorum est error, sicut David atque Aaron, non nisi pro ejus correptione credamus fuisse laudatos, sive hoc ostendatur, quemadmodum Theodorum quæ minus caute protulerat ostendimus emendasse; sive hoc forte non possit evidenter estendi : nam aliter illos Ecclesia Dei approbare non possit. Sicut autem nimis indecorum est et offensum, ut eorum peccata quibus testimonium justitiæ Scriptura Dei perhibuit, curiosissime requirentes enumerata denotemus, hinc volentes sancti atque incontaminati videri: ita nimis indecorum est atque offensum, ut ignorantiam eorum quibus testimonium sanæ doctrinæ Ecclesia Dei perhi- B telligentium, aut vitarent aut solverent quæstiones. buit, scrupulosissime perquiramus, et si quos eorum deprehenderimus vel putaverimus errores, in unum congestos ventilemus, binc volentes videri docti atque catholici. Sed quemadmodum illorum peccata, ita et horum si qua invenitur ignorantia, sufficit ut cum legimus improbemus, Apostolo dicente: Omnia probate, quod bonum est tenete (I Thess. v, 21). Atque ut illorum vitam, non ex quibusdam culpabilibus factis impiam, sed ex aliis multo pluribus rectis justam, secundum Scripturæ Dei testimonium judicamus : ita et horum doctrinam, non ex quibusdam culpabilibus dictis hæreticam, sed ex aliis multo pluribus rectis catholicam secundum Ecclesiæ Dei testimonium judicemus. Unde sancta synodus Orientis Theodosio scribens dicebat : c Si autem quid- C quam, imperator sancte, obscurum aliquis inveniri dicat in Theodori vel aliorum litteris, hoc retractari necessarium non est. Quorum enim vita in sacerdotio et ministerio optimum habuit finem, his prælatam gloriam dedicamus, et non ex illis eos judicamus de quibus aliqui atrociter eos accusant. >

# CAPUT II.

Quod retractari non debeant ea quæ in synodo semel sunt constituta.

Sed ecce, quod ultimum nobis ad demonstrandam rationem totius causæ remanserat, etiam de laude Theodori Mopsuesteni satis superque docuimus, hanc epistolam velut hæreticam juste non posse culpari; nos tamen, sicut prædictum est, non in nostra ratione, quanquam videatur invicta, sed in auctoritate sancti concilii quo 1 suscepta est, constituimus 1 firmitatem. Sufficiat igitur instructioni parvulorum nostrorum, ne scandalizentur in his quæ de illa conficta sunt, quod omnia diverso atque multiplici, et in obsequium veritatis undique concurrente genere defensionis exclusimus. Nec apud se reputent dicentes, car mon magis illud concilium, quod ipsam epistolam merito rectæ fidei quam continet, orthodoxam

- Edit. Leon., ctiam in co.

Samson ex divinæ Scripturæ testimonio, et non ex A judicavit, cunctorum quæ in illa calumniantur hæretici, rationem actis inseruit? cum intelligere debeant, quod accusatoribus Ibæ epistolæ nihil in eam opponentibus, necesse non habuerit in talibus immorari. Quod si propterea succensendum magna synodo putetur, quia futuras hæreticorum calumnias non prævertit, Ipsis quoque prophetis atque apostolis succenseatur necesse est, cum multa sint in corum litteris quorum cum ipsi possent sine ulla dissicultate pandere rationem, maximo nunc studio atque labore ab ingeniosissimis atque doctissimis exponuntur. Cognoscant igitur, quod his difficultatibus fidem ac fietatem Ecclesiæ suæ Christus exerceat. Nam utique magis prophetæ, magis atque apostoli, futuras quas pra:videbant calumniantium vel non in-Attendant quod Petrus apostolus dicat: Dilectissimus frater noster Paulus, secundum eam quæ data est illi sapientiam scripsit vobis, ut in omnibus epistolis, loquens in eis de his in quibus sunt quædam difficilia intellectu, quæ indocti atque instabiles pervertunt, sicut et cæteres Scripturas, ad proprium suum interitum. Vos igitur amantissimi, præscientes cavete, ne infanstorum errore seducti decidatis a corroboratione vestra (II Petr. m, 15-17). Ecce non solum cum præviderent non vitaverunt futuras, sed eliam cum præsentes viderent, non nobis absolverunt indoctorum atque instabilium, quas ex corum litteris opponunt Ecclesiæ, quæstiones. Nec quisquam illis imputare Christianus audet, quod talia locuti sunt quæ iidem indocti atque instabiles pro intellectus difficultate perverterent; sed Dei potius in hoc judicium contremiscit, quod hujusmodi tentationibus illud impletur, ut qui in sordibus est sordescat adhuc, justus autem justiora faciat, et sanctus sanctiora (Apoc. xxu, 11). Unde si quam reverentiam deferimus etiam synodalibus constitutis ab Ecclesia universali receptis, in omnibus quæ obscura in eis et ad intelligendum difficilia reperimus, divinam voluntatem cognoscere atque approbare debemus. Cognoscis autem, serenissime imperator, quod non immerito beatissimus Leo temerarios a retractatione prædictæ synodi coercebat, cum Leoni principi scriberet dicens : Nihil prorsus de bene compositis retractetur. Qui rursus, cum ab eo suis litteris flagitaret memoratus Augustus, ut in regiam civitatem veniens aliquid in ejusdem synodi statutis vol corrigeret, vel suppleret, quod fieri sine detestabili prævaricatione non posset; sic ei rescribit (Epist. 125): « Litteras clementiæ tuæ, plenas virtute fidei et lumine veritatis, veneranter accepi : quibus cuperem in eo a quod præsentiam meam pietas vestra necessariam existimat, obedire, ut majore fructu conspectum b vestri splendoris assequerer; sed magis vobis e arbitror

e Edit. Leon., id vobis.

Edit. Leon., majorem fructum conspectu.

<sup>\*</sup> Cod. Veron., a quo.

<sup>\*</sup> Idem cod., ejus constituimus.

Idem cod., quod accusatoribus Ibæ episcopi nihil hine opponentibus, necesse non hubuerit.

placiturum, quod eligendum ratio demonstravit. A rissima tuba sue auctoritatis intonat inquietorum au-Nam cum sancto spiritali a studio universæ b pacem Ecclesiæ muniatis, nihilque sit convenientius sidei defendendæ, quam his quæ per omnia instruente Spiritu sancto irreprehensibiliter definita sunt inhærere: ipsi videbimur bene statuta convellere, et auctoritates quas Ecclesia universalis amplexa est, ad arbitrium hæreticæ petitionis infringere, atque ita nullum collidendis ecclesiis modum ponere, sed data licentia rebellandi, dilatare magis quam sopire certamina. Unde quia post illas Ephesinæ synodi impietates, quibus Dioscori scelere fides catholica refutata, et perversitas Eutychiana suscepta est, nihil ad conservationem tidei Christianæ utilius potuit ordinari, quam ut prædicti facinus sancta synodus colestis cura doctrinæ, ut nihil in cujusquam opinione resideret, quod a prædicationibus vel propheticis vel apostolicis dissonaret : ea scilicet moderatione servata, ut rebellibus tantum ac pertinacibus ab Ecclesiæ unitate rejectis, nulli correcto venia negaretur : quid probabilius? quid religieslus poterit pietas vestra decernere, quam ut que non tam humanis quam divinis sunt statuta decretis, nullus ultra sinatur impetere; ne vere digni sint tantum Dei munus amittere, qui de veritate ipsius ausi fuerint dubitare? » Perspicis quemadmodum Leonem principem moneat, his quæ per omnia instruente Spiritu sancto in memorata synodo irreprehensibiliter definita sunt inhærere atque decernere, ut quæ non tam humanis quam divinis sunt statuta decre- C tis, nullus ultra sinatur impetere. Quomodo ergo non profane retractantur, ut non dicam reprehendantur, divina decreta? Sed quis hujus Romani antistitis gravitatem non prædicet? quis tantam constantiam non honoret? Movere hunc posset wilo modo sæcularis potestas a sententia non retractandi quæ divinitus fuerant constituta, quem corporaliter loco movere non potuit? Splenderet equidem procul dubio ubicunque sol esset; sed in cœlo sol longe honoratius longeque decentius, ubi locus ejus est summus et congruus universis pariter illustrandis, ne multos deserat, cum declinat ad aliquos. Denique tanta libertatis atque rationis ejus auctoritate permotus etiam religiosissimus princeps, supervacuam, quin potius multis nocituram, cupiditatem deponit, D et tanquam pacis filius, hoc et ipse sequitur, quod eligendum ratio demonstravit. Ille tamen, velut æterna lege præfixus in quodam suæ dignitatis et fidei firmamento, sic luce veritatis irradiat, et quasi cla-

Edit. Leon., et spiritali. contra Timotheum parricidam, qui Alexandrina seb Edit. Leon., in universum. dis pervasionem Proterii cæde cumularat, et pro

<sup>\*</sup> Exciderunt epistolæ duæ Leonis, quarum fragmenta subjiciuntur. Prior hæc ad episcopos et clericos Ægyptios scripta, qui a Timotheo Æluro pulsi Constantinopolim confugerant, camque ob causara confessores appellantur. Posterior ad clericos Constantinopolitanos. Utriusque idem erat argumentum,

sibus inhibendis, et dicit (Epist. 78): ( Quæ patelacta sunt quærere, quæ perfecta sunt retractare, et quæ runt definita convellere, quid aliud est quam de adeptis gratiam non referre, et ad interdictæ arboris cibum improbos appetitus mortiferæ cupiditatis extendere? » Verum autem his atque aliis multis hujusmodi, quæ Leoni principi sa pissime scripsit ille vir Dei, minus quam volo, et quam mese affectioni debeo demonstravi, quanta suerit ejus sollicitudo atque cautela pro custodienda reverentia synodalium statutorum. Nam in illis omnibus superius memoratis, neque ulterius retractare, neque discutere se posse professus est ea quæ semel fuerant Chalcedonensi definita concilio, velut que nosset Chalcedoneusis sholeret, et tanta illic haberetur B non tam humano quam divino spiritu constituta. In eis autem quæ adhuc commemorare disposui, alios etiam qualemounque disputationem 1 de memorata synodo cum hæreticis intre probibuit. Namque cum scriberet non solum episcopis, sed etiam clericis catholicis et confessoribus ex Ægypto e apud Constantinopolim constitutis, sic eos admonuit : « Omni itaque dilectioni vestræ studio ac labore nitendum est ne ulla insidiantium disceptatio possit admitti, neve hoc ab hæreticis valeat obtineri, quo evangelicam fidem manifestum est impugnari. Nam definitarum rerum quas tantæ synodi vel Christianissimi principis sanxit auctoritas, et apostolicæ sedis confirmavit assensus, nihil oportet discuti, ne contra fas aliquid videatur infringi; multumque fidei et sacerdotali constantize derogatur, si cum his qui homicidiis et surore repleti sunt, ac volunt convertere Evangelium Christi, et facinore suo Deo probantur exosi, superfluæ et plurimum nocituræ altercationis conflictus habeatur. > Leo tam fortis ac præpotens nec suæ virtuti fidit, nec aliis permittit, de rebus apud Chalcedonam sicut Deo placuit definitis altercari saltem atque confligere; et nescio qui præsumunt etiam decernere congregati, et impiam vocare epistolam quam catholicam sancta illa et magna synodus judicavit. Scribens etiam presbytoris, diaconibus et clericis Constantinopolitanæ Ecclesiæ, dicit: e Habemus propitio Deo magnum et divinitus præparatum Christianissimi imperatoris auxilium: quem scriptis meis quantum causa expetit obsecravi, ne improbis parricidarum petitionibus in aliquo clementiæ auz præberet assensum, neque ullo mede sineret sanctæ . Chalcedonensis synodi definitiones, quæ vere de cœlestibus prodiere decretis, tanquam necessaria retractatione violari : cum insidiatores

synodo Chalcedonen i, quam oppugnabat, ut est apud Liberatum cap. 15. Tum ergo scriptas liquet, cum a Leone Augusto de eadem re missa est ency clica ad omnes provincias, quæ post synodum edita legitur cum rescriptis provinciarum, de quibus dicium est lib. ii, et hoc ipso capite iterum dicetur.

piorum ad hoc subrepere velle manifestum sit, ut A quis semel judicata ac recte disposita revolvere et statuta evangelicis prædicationibus et Patrum traditionibus consonantia novo faciant infirma judicio, ut 3 dum disceptatio admittitur, auctoritas auferatur. > Quid ergo se dicunt novitiæ diligentiæ repertores novitii suo decreto Chalcedonensem synodum confirmasse, cujus statuta evangelicis prædicationibus et Patrum traditionibus consonantia, magnus hie Christi sacerdos novo potius sensit insirmanda judicio? Quæ quidem sicut sirmari non indigent, ita infirmari non possunt. Verumtamen, quantum in istis est præsumptoribus, novo ea fecerunt infirma judicio, etiam si nihil contrarium judicassent. Unde Marcianus quoque imperator post sacerdotum sententiam aliquid tractare impium duxit atque sacrilegum, nec cuiquam semel judicata recte- B que disposita revolvere, et de his publice disputare permisit, qui suo edicto omnibas discussionem eorum quæ Chalcedone judicata sunt negans. « Vere. ait, impius et sacrilegus est qui post tot sacerdotum sententiam opinioni suæ aliquid tractandum reliquit. Extremæ quippe dementiæ est in medio et perspicuo die commentitium lumen inquirere : quisquis post veritatem repertam aliquid ulterius discutit, mendacium quærit. Nemo itaque vel clericus vel militaus, et alterius cujuslibet conditionis, de side Christiana, publice congregatis populis et audientibus tractare præsumat in posterum, et hoe tumultus et perfidiæ occasionem requirens. Nam injuriam facit judicio religiosissimæ synodi, si quis semel judicata ac recte Et infra, postquam diversas pro transgressorum conditione statuit pænas : « Universa ergo, inquit, quæ a sancta synodo Chalcedone statuta sunt custodiri debeant, nihil postea dubitari. Hoc itaque nostræ commoniti tranquillitatis edicto, abstinete profanis vocibas, et ulterius definite de divinis disputare, quod nefas est: quia non solum divino judicio peccatum hoc prout credimus punietur, verum et am legum et judicum auctoritate coercebitur. > Ecce Marcianus princeps, verus reipublicæ pater et verus Ecclesiæ tilius, sacerdotalium non prævius, sed pedisequus deeretorum, edicto suo pronuntiat quod quisquis post veritatem repertam aliquid ulterius discutit, mendacium quærit; et post hanc ejus sententiam, ab Ecclesia Dei receptam, nescio qui se jactant in- D solenti discussione invenisse alteram veritatem. Ille dicit : Injuriam facit judicio religiosissimæ synodi, si

· Perspicue secundi ordinis sacerdotem vocat presbyterum, et paulo post primi ordinis sacerdotes, episcopos. Sic enim distingui olim solitos observatum est ad Sidonium lib. IV, epist. 25. Inde et secundi ordinis homo dietus presbyter in synodo 11 Symmachi papar cap. 6: Nefas dictu est obli-

1 Cod. Veron., insidias impiorum. Alia lectio insidiatores piorum, quam ex Facundo in murgine epistolæ sancti Leonis 431 adnotavit Quesnellius, inter falsas amandari posse videtur; non enim eam juxta nostri codicis adem Facundus expressit.

publice disputare contendit; et isti dicunt honorasse synodum, de cujus judicio judicaverunt : ino cujus judicium dissolventes, impiam vocaverunt epistolam, quam pronuntiavit illa catholicam; et sanctorum Patrum sententiam labefactare nituatur episcopi, de qua Marcianus princeps nemini vel disputare permisit. Sit ejus memoria in benedictionibus, et ista vox ei pro talibus meritis semper a toto reddatur: per quem non solum desperatæ reipublicæ salus, verum etiam Ecclesiæ diu concussæ requies data est.

#### CAPUT III.

Quod principum sit in causis fidei obedientiam exhibere, non ea sibi usurpare quæ sunt propria sacerdotum, docet exemplo Marciani et Leonis imperatorum.

Cognovit ille quibus in causis uteretur principis potestate, et in quibus exhiberet obedientiam Christiani. Et ideo, ne impius atque sacrilegus videretur, post tot sacerdotum sententiam opinioni sum nibil \* reliquit. Sicut qui meminerat exitus Oziæ , qui postquam prævaluit multis gentibus, et factus est gloriosus, exaltatum est cor ejus, ut jucensum poncret super altare, quod non licebat nisi solis sacerdotibus filiis Aaron : propter quod ejus obstinatissimam frontem quam reverentia deseruerat, lepta confudit. Sciens igitur ille modestissimus princeps. Oziæ regi non impune cessisse, quia sacrificare præsumpsit, quod licitum est singulo cuique etiam sedisposita revolvere et publice disputare contendit. » C cundi ordinis sacerdoti a : multo magis impone sibi cedere non posse cognovit, vel quæ jam de fide Christiana rite fuerant constituta discutere, quod nullatenus licet: vel novos constituere canones, quod non nisi multis et in unum congregatis primi ordinis sacerdotibus licet. Ob hoc itaque vir te perans, et suo contentus officio, ecclesiasticorum canonum exsecutor esse voluit, non conditor, non exactor : qui nec remoto præjudicio, quod violentia Dioscori apud Ephesum religioni inferre tentaverat, novam fidei regulam contra ejus errorem ipse constituit, nequa Chalcedone a Patribus constitutam retractari coegit. Verum non solius Oziæ regis exitu, quanquam nimium metuendo, Marcianus imperator potuit tum moveri e; sed Chore quoque, Dathan et Abiron : quorum Chore licet de siliis esset Levi, qui ex omni populo Israel electi, et sacro templi ministerio fuerant deputati; tamen quoniam simul omnes usurpa-

> gatione qua se connectit summus pontifex, ca hominem secundi in Ecclesia ordinis non teneri. Et apud Himcmarum epist. 7, cap. 20 : Et si de episcopis ita admissa sunt, de presbyteris videlicet secundi ordinis viris non dimillenda sunt.

<sup>1</sup> Idem cod., et.

Idem cod., novitio.

ldem cod., nihil tractandum reliquit.

<sup>5</sup> Idem cod., regis Oziæ.

<sup>1</sup> ldem cod., tam moneri-

cum dicerent : Certi estate , quod in omni Synagoga

omnes sancti sunt, et est Dominus in illis: et vos

quare premitis Synagogam Domini (Num. xv1, 3)?

Sed non ideireo potuit justificari superbia, quæ in

operimentum sui contemptus talia solet obtendere.

Nullus enim melius Deum laudat, quam is qui ejus

in se judicium probans, quod aliis est creditum non

usurpat. Jam vero si et illius præcepti memor fuisse

credendus est 1, quod de ipsis Levitis filiis Caath

dicitur : Non tangent sancta, ne moriantur (Num.

xviii, 5); quomodo se crederet condemnationem

æternæ mortis effogere, si de Christiana fide vel nova decerneret, vel jam decreta discuteret? Sed pa-

rum est, non tangere sancta, quibus indicitur etiam

nus ad Moysen et Aaron dicens : Nolite disperdere a

tribu sua plebem Caath de medio Levitarum : hoc facite eis, et viv. nt, et non morientur accedentibus illis

ad sancta sanctorum. Aaron et filit ejus ingredientur,

et ordinent cos, unumquemque prout portandi locum

habet, et non intrent desubito videre sanctum 3 (Num.

IV, 17-1(): neve potuit exitio suo terrere principem

Christianum. Qui cum de domo patris ejus adduce-

retur arca super plaustrum novum imposita, que-

niam cum calcitrarent boves extendit manuin, et te-

nuit eam ne caderet, iratus est indignatione Dominus

contra eum, sicut Scriptura dicit: Et percussit eum super temeritate : qui mortuus est ibi juxta arcam Do-

mini (II Reg. vi, 7) : et ut formidiuis æternæ memoria

posteris quoque relinqueretur, vocatum est nomen

loci illius Oza 4 4. Propter quod etiam David, qui

eam lætabundus adducens præcedebat cum omni

Israel, extimuit Dominum in illa die dicens : Quo-

modo ingredietur arca Domini ad me (11 Reg. v1, 9)?

et noluit divertere ad se aream Domini. Si existima-

tionem cordis male præsumpti sequimur, nonne ma-

gis illud plectendum videbitur, arcam Domini quam

putabat esse casuram, non continere cum pesset?

Sed pro divini timore \* præcepti, non pro temera-

riorum suspicione, judicare debemus. Nam is qui

Levitis nunriatum esse didicerat: Non tangent san-

cta, ne moriantur, quomodo legitime posset inter-

dicta contingere, qui licet in districto temporis arii-

culo, non repentino pavore nutantis arcæ moveri,

sed observantia divini præcepti retineri debuit?

Cum igitur Oza, non ex proposito consilioque trans-

gressus, sed inopino et fortuito casu præventus, pro

solo inconsulto tactu extremum suz temeritatis sup-

plicium luit : qua probabili ratione Marcianus Augu-

runt officium sacerdotum, ut immolaro Deo aude- A pro Synagoga loqui, et in Dei laude verba jactare. rent, qued multo minus est quam de fide Christiana decernere, terræ dehiscentis absorpti voratu, novo et singulari suo exitio stupendum cunctis exemplum præsumptoribus reliquerunt. Quomodo ergo sibi laico religiosus et sapiens imperator crederet impune cessurum, vel sanctorum Patrum quæ de tide jam decreta fuerant retractare vel nova ipse decernere, cum filiis Levi, id est Chore, et his qui eum de sua tribu secuti sun', quamvis in templi servitium de populo segregati 1, sed et Dathan, et Abiron, id quod incomparabiliter minus esse probavimus, impune non cessit? Præcesserant equidem multa populi illius et magna peccata, et quod omnium peccatorum maximum crederetur, idololatrize quoque profanatione contaminatus cum suo sacerdote jam fuerat. B non videre, sicut scriptum est : Et locutus est Domi-Nam postquam liberationis suæ causa mirabilibus plagis vastatam vidit Ægyptum, et per medium mare sicco pede transivit, fecit ei extorquenti Aaron vitulum in Choreb, et adoraverunt sculptile, et mutaverunt gloriam suam in similitudinem vituli comedentis senum (Psal. cv, 19, 20), dicentes : Hi sunt dii tui, Israel, qui te eduxerunt de Ægypto (Exod. XXXII, 4); et Aaron ædificavit altare ante eum, et adduxit holocaustomata, et obtulit hostiam salutis, et consedit populus manducare et bibere, et surrexit ludere. Nec tamen, cum in eis vindicaretur hoc malum, tale aliquid factum est quale in vindicta præsumptionis illorum legimus factum, ut pœna singular's atque mirabilis singulare præsumptorum scelus ostenderet. Propter quod etiam Moyses ibi dicit : In hoc scie- C tis quoniam Dominus misit me facere omnia opera ista, el quoniam non a me facio; si secundum mortem omnium hominum morientur isti, et si secundum visitationem omnium hominum visitatio erit illorum, non Dominus misit me (Num. xvi, 28, 29). Illic Aaron summus sacerdos et formavit vitulum, et ædificavit altare, et attulit holocaustomata, et obtulit hostiam; unde scriptum est : Vidit Moyses populum, qui dissipalus est. Dissipavit enim cos Aaron, ut essent in gaudium adversariis suis (Exod. xxxII, 25) : et veniam facti consequitur. Illic autem Chore, Dathan et Abiron, quamvis Deo vero sacrificarent, quia tamen ad corum non pertinebat officiam, novo et incredibili supplicio puniuntur; tantumque penditur apud divinam justitiam, si in ejus obsequiis ordo quem D constituit conservetur \*, ut deterius hoc judicet, quam si falsis diis quod soli ipsi debetur obsequium, deferatur. Videbantur illi quidem divini ordinis contemptores, cum insurgerent in Moysen et Aaron,

· Vulg., Percussio Ozæ.

1 Cod. Veron., segregatis.

1 Idem cod., memor fuit Marcianus Augustus, imo

quia memor suisse credendus est, quod.
\* Idem cod., sanctum, et non morientur. Quid Ozia filins Aminadab parumneve potnit. Legendum est Oza: Hebraice 7777; Græce 'O', a. Filius dictur Abinadab in textu llebraico et Vulgata editione, in Græca autero Aminadab, lib. II Reg., cap. VI.

Idem cod., percussio Uzia. Legendum Osa.

Idem cod., tenore.

Idem cod., sedula observantia.

<sup>\*</sup> Logen 'um videtur, non conservetur.

disceptationem revocare præsumeret? Sed enim prædicatoribus veritatis, quasi bobus, de quibus dicitur: Bovi trituranti os non infrenabis (I Cor. 1x, 9), nonnunquam contra stimulum calcitrantibus videtur Ecclesia, cujus illi vectores doctoresque 2, velut arca illa nutare; sed non est Ozæ officii continere. Præcedit illam suus David, qui deducit exsultans : ipse manu fortis invisibiliter eam regit, per quos eam regi constituil. Et ideo nutare quidem potest, cadere nunquam potest. Nihil igitur habes, Oza, quod simulatione piæ sollicitudinis excuseris, quia divino judicio pro temeritate percuteris. His autem atque hujusmodi rationibus et exemplis augustæ memoriæ Marcianum communitum et edoctum suisse credibile est, putione fœdaret. Quod si etiam minus ejus animo que memoravimus occurrerent 1, modestum virum sua procul dubio ratio temperavit, qua cogitare et nosse facillime potuit, Christi solius esse regnum cum sacerdotio simul habere : quoniam etsi quidam reges in ejus venturi figuram sacerdotio functi sunt, tamen cum manifesta lux veniret in mundum. umbras removens futurorum, nulli alteri dedit quod sibi singulare servavit; sed in diversos dona sua distribuens, sic quæ propria sunt sacerdotii , regibus interdixit. Quocirca quemadmodum vir sapiens non profanum judicaret hoc velle videri, quod solus est Christus? Sed cum vel decreto sancti et magni concilii, v. l auctoritate ipsius principis Marciani, ab postea Leone in imperium succedente, rursus corum factionibus pulsaretur; volens cos non sua tantum, sed communi Ecclesiæ responsione confundere, hoc et ipse fecit quod imperatorem decuit Christianum, ut per metropolitanos episcopos litteras generales mitteret, consulens de Timotheo Alexandrino episcopo parr.cida, vel de Chalcedonensi concilia, ut convenientibus secum coepiscopis suis et clericis sua responsione signarent quid eis videretur. Quibus litteris boc quoque adjiciendum judicavit, ut diceret : Respondete sine aliquo timore, et sine gratia alicujus et odio, ante oculos tamen timorem Dei omnipotentis ponentes, scituri quod divinæ majestati de causa bujusmodi dabitis rationem. His ergo acceptis, iidem metropolitani cum suis collegis, sicut erant D commoniti, de sua quisque provincia responderunt tam concordi atque constanti sententia, quam solet multos unire spiritus veritatis. Nam licet e diversis longeque distantibus locis data, nihil tamen habuerunt omnium responsa diversum, quibus decreverunt irretractabiliter esse custodienda Chalcedonensis decreta concilii: protestantes, sicut libro secundo jam memoravimus, atque dicentes: « Neque iota \*

stes, que apad Chalcedonem constituta sunt 1, in A vel unum apicem pos: umus, aut commovere, aut commutare corum quæ apud illam definita sunt. > Et iterum: ( Quoniam, sicut soli nihil minus est ad demonstrandum quià sol est; sic et magna et sancia et universali synodo Chalcedonensi minus quidembonorum nihil omnino est, neque additamento aliquo eget, neque detractione, ab Spiritu sancto veluti divino quodam sole \* cendita. Etenim qui in ea secundum tempus damnati sunt, indigni sacerdotalis ordinis judicati, decreto ac judicio magni Dei velut impii condemnati sunt. Qui vero in ea suscepti sunt, injustam et tyrannicam ante sustinentes inscriptionem, confestim decreto sancti Spiritus juste suscepti sant : in quibus est et nostrorum temporum secundus Abel, beatus Flavianus. > Ad hæc omnia (onne imperii sibi commissi decorem alieni officii usur- B tempserunt attendere, qui de sententia tantæ syncdi ausi sunt judicare, existimantes quia vel deesse illi potuit aliquid quod supplere, vel incese quod emendare deberent. Considerandum vero est que fuerint illo tempore Christianæ libertatis in quam somus vocati responsa, cum Leo religiosissimus imperator, non de temporali potestate quam acceperat, sacerdotes Dei terreret, sed potius contra timorem humanum timorem eis Dei omnipotentis incuteret. Ait enim : Respondete sine aliquo timore humano, et sine gratia alicujus et odio, ante oculos tantum timorem Dei omnipotentis ponentes. » Nec sibi eos rationem ipsius sum responsionis daturos esse pramonuit, ut dici forsitan possit, boc eos respondisse, quod ejus animo placiturum crederent, qui eis dixit : « Scituri hæreticorum collisionibus requiescens Ecclesia, C quod divinæ majestati de causa hujusmodi dabitis rationem. . Quod ille princeps non pro sola Christianæ religionis disciplina et observantia dixisse credendus est, verum etiam quod nulla coactorum decretorum esse possit auctoritas, et extremæ sit vanitatis vel proferre adversus aliquem, vel recipere sententiam potestati concessam: cum et ipsum nomen sententiæ pereat, quando non illud dicitur quod sentitur. Unde nec aliquid præstatur çausæ de qua sic fuerit judicatum, et contradicentibus multum ex hoc firmitatis accedit. Convincitur enim non recte quisque judicasse, quod compellente alio judicavit. lline aliquando jam conturbata fuit Ecclesia, cum in ea sibi saccularis potestas per imperatorem Constantium quod ei non datum est usurparet. Pro quo beatus Hilarius in epistola cujus partem in decimo libro protulimus, dicebat: c Post multum et gravem omnium nostrom ob eas res quæ irreligiose ab impils gerebantur dolorem, ex eo intra nos tantum communio dominica continetur, ex quo his perturbationibus vexari Ecclesia cœpta est, ut exsulent episcopi, demutentur sacerdotes, plebes terreantur, fides periclitetur, humano arbitrio ac potestate doctrinæ dominicæ decreta statuantur. > ldcirco igitur piæ memoriæ

<sup>1</sup> Cod. Veron., constituta sunt in concilio rectorum et congregatione mugaa opera Domini exquisita in omnes voluntates ejus, in disceptationem.

<sup>1</sup> Idem cod., doctoresque sunt, relut.

<sup>\*</sup> Idem cod., occurrerunt.

PATROL. LXVII.

Idem cod., sicut quæ propria sunt regni sacerdotibus, ita que propria sunt sacerdotii regibus interdixit.

Idem coil., unum iota.

Idem cud., sale.

arbitrio ac potestate præsumpsit doctrinæ dominicæ decreta statuere, nec quidquam solis creditum sacerdotibus usurpavit. Hinc etiam quæ temporibus ejus definita sunt, sine ullius vielentiæ causatione fidenter hæreticis opponuntur : quoniam sciens quod post adventum Domini gentiles tantum principes imperium simul sacerdotiumque tenuerunt, judicavit non decere principem Christianum quod fuit aliquando gentilium. Quod si dominari appeteret fidei Christianæ. quod nec Apostolus appetivit, qui dixit : Non enim dominamur fidei vestræ, sed adjutores sumus gaudii vestri (11 Cor. 1, 23), prius ipse quod ei videbatur pro libito suo decernens, postea supervacue ad subscribendum Christi sacerdotes adduceret, et cogeret bis que ipse adinvenerat manus assentorias dare. B curam illerum adhibe, et sic considera a le (Eccli. xxxti. Qui si ea tanquam concilii decreta susciperent, quæ unius laici essent composita voluntate, statucret omnia cui de talibus causis judicare non competit; illi vero nihil decernerent quibus competit judicare. Menior eliam prædietus Augustus, quod nusquam coactum concilium nisi falsitati subscripsit 1, sicut in Arimino factum est Constantio compellente, et apud Ephesum opprimente Dioscoro, confirmationem tidei sacordotum dimisit examini, quorum et commissa est potestati : quæ tunc vere facta creditur, si non sæcularis potestatis sententiæ subscribater. Aliud est enim, cum in concilio locum judicis inter allos episcopos quisque tenens, quod sentit subscriptione designat; aliud autem, cum sicut testis adducitar, et quod est deterius, nolens placito alieno C subscribit. Unde licet falsum nomen synodalium decretorum bujusmodi scripturæ præferant, ad hoc tamen proficiont, ut ostendant quales causæ sint quibus nisi compulsus nemo subscripsit; qual s illi qui subscribere compulerunt, et quales qui humanæ præsumptioni cesserunt. Hoc quoque non nesciens idem religiosissimus imperator, quod pauci admodum ratione, multi vero auctoritate ducantur, non solum non extorquere, sed nec praire tentavit sententiam sacerdotum; ut dum in causa, licet jam decreta et manifesta, corum magis eligit exspectare judicium, omni populo, quantam reverentiam sacerdotali auctoritati deferre debeat, ipsa sua exspectatione monetret. Quod si prior hoc quod æquum erat constiquod constituerat roborari, quamvis justum religiosumque decretum, multis tamen faceret tali præsumptione suspectum. Promptius enim crederetur ab eis qui minus capaces sunt rationis quod non veritati obedissent. Si qui enim a decreto subscripsissent episcopi, sed potius temporali timuissent resistere potestati, atque ita veris rebus quæ multis est utilis abrogaretur auctoritas. Et quis explicare potest quæ mala consequentur eos qui divinæ dispositionis or-

Leo quietem non conturbavit Ecclesiæ, quia non suo A dinem non sequentur? Potro cum in his, quæ tam Marciani principis quam Leonis temporibus constituta sunt, nihil habeant Semieutychiani quod querantur, cur fautores eorum nova retractatione in irritum ea deducere voluerunt? Nunquid enim Marcianus ac Leo ad confirmandam præcipitem sententiam suam concilia congregabant, rursumque mutati. pro sui animi discursatione, cogebant Dei sacerdotes pristina mutare decreta, ut ia ludibrium gravitas, et in satietatem veniret exspectanda reverenter synodalis auctoritas? Illi nunquam dispensationem divinorum sacramentorum Ecclesiæ prædicatoribus abstulerunt. Quoniam sciebant quod, sicut in admonitione regum per Salomonem Dominus dixit: Rectoren: teinstituorunt? ne extollaris: Esto in illis, quasi unus ex ipsis, 1, 2): sic proprie de prædicatore divini verbi rursus idem Dominos in Evangelio dixit : Quis putas est fidelis dispensator et prudens, quem constituit Dominus super familiam suam, ut det illis in tompore tritici mensuram? Beatus ille servus quem cum venerit Dominus, invenerit ita facientem (Luc. xu, 42, 43). Qua verba Evangelii quemodo religiosos et sapientes principes non moverent, ne se tanti negotii periculis insolenter ingererent? Primum quod iste servus non erogator. sed dispensator dicitur a Domino constitutus : cui vigilantissima discretione opus est ut unicum sibi officium probabiliter possit implere. Ideo non tautum fidelis, verum etiam prudens a Domino quaritur : qui non æqualiter familiæ sibi creditæ, nec eodem modo eroget; sed omnibus, pro cujusque captu et habitu mentis dominicam moderate atque convenienter dispenset annomam. Deinde quod in tempore admonetur tritici dare mensuram. Sape enim quæ opportune prolata salubria forent, incongruo tempore nocuerunt. Ergo et opportunitas observanda est, ut in tempore tritici mensura familiæ dispensetur. Si quis igitur horum periculorum nescius, cum videri doctus appetit, importune ac nulla utilitate suadente, spontaneis quæstionibus Ecclesiam turbat, hic non dispensator familiæ dominicæ. sed dissipator est et mysteriorum Dei dispersor. Quod iili principes esse timuerunt; et idcirco, non tantum quia vires eorum superabat tanti negotii magnitudo, verum etiam quia non acceperant, non tuere vellet, et postea querere episcoporum sententia D sibi assumpserunt hujus dispensationis officium. Unde nihil est quare dicantur infirma vel minus idonea que contra hæreticos corum sont temporibus constituta; quoniam extra judicium atque auctoritatem sacerdotum gesta sunt, quorum sententiam et ipsi principes sequebantur, non immemores quod quemadmodum Petrus apostolus dicens : Deum iimete, regem honorificate (I Petr. 11, 17), non laicis tantum, sed ipsis quoque sacerdotibus commendet principes honorare; sic etiam cum Paulus ejus

<sup>·</sup> Káticov, confide.

<sup>1</sup> Cod, Veron., subscripscrit

<sup>1</sup> ldem cod., ejus.

<sup>1</sup> ldem cod., confide.

<sup>!</sup> Idem cod., injunctum.

Obedite propositis vestris, et subjacete eis; Ipni enim pervigilant quasi rationem reddituri pro animabus vestris; ut cum gaudio hoc facjant, non gementes : hoc enim non expedit vobis (Hebr. XIII, 17), non tantum plebeiæ multitudini, neque solis proceribus, sed ipsis quoque regibus demandatur ut chediant et subjaceant præpositis Ecclesiæ Christi, suasque animas sacerdotum rationi commissas intelligant, si non inaniter funguntur nomine Christiano. Ideoque neminem sacerdotum premebant, ut cum gaudio facerent omnia, et non gementes, quoniam hoc sibi non expedire Apostolo admonente credebant. Inde est quod eorumdem sacerdotum decretis modo premuntur bæretici, quia ipsi a quibus constituta sunt non offenduntur ' oppressi.

#### CAPUT IV.

Quod Zeno imperator de rebus fidei deceruere præsumens, Ecclesiam dinturno et gravi schismate turbarit.

Ea vero quæ postea Zeno imperator , calcuta reverentia ordinis Del, pro suo arbitrio ac potestate decrevit, quis accipiat? Quis attendat in quibus potestas inconsiderata non quod expediret, sed sibi liceret, attendit, nec intellexit quod non confusio faciat unitatem? Nam si unitas non hæreticorum conversione, sed contagio et commissione facienda est, cur Acephali tautum, et non omues hæretici, admitterentur in Ecclesiam suis erroribus a non ante dampatis, neque receptis defluitionibus quæ adversus memoratos Acephalos ad Ecclesiam reverti priore loce sie dicit : « Flavius Zeno pius, victor, triumphator, maximus semper Augustus orthodoxis episcopis, archimandritis et populis, per Alexandriam, et per Ægyptum, et Pentapolim, et Libyam constitutis. > Et postquam eos vocavit orthodoxos, commonet ut socientur Ecclesiæ, dicens : « Conjungimini igitur matri spiritali Ecclesiæ, ut una divina communicatione frummini. > O virum prudentem et undique circumspectum, qui incubare præsumpsit officio sacerdoium! Orthodoxos vocat Acephalos, si nihil aliud, ab Ecclesia separatos. Cur igitur eos hortatur ut conjungantur matri spiritali, si ex ea disjuncti permanserunt orthodoxi? Ut una, inquit, vina communicatione iidem alieni a Deo, Isti sue-

· Zenonis Henoticon, sive Unitivum, ut Liberatus interpretatur, editum ad Alexandrinos, cujus hic capita quædam excutiuntur, Græce integrum habet Evagrius lib. 111 Historiæ, cap. 24; Latinam versio-nem aliam Liberatus cap. 18. Idem ejus scribendi anctorem Zenoni Acacium fuis-e tradit cap. 17; ab Acacio ipso dictatum quosdam affirmasse narrat Theophanes in Chronico. Τότε, inquit, και ένωτικου ἐποίφσε Ζώνων, καὶ πανταχοῦ ἐξέπεμψεν, ἀπὸ Ακακίου τῶν Ecoroteveroundles ύπαγορευθέν, ώς φασί τους. Heno-tico recepto confusi primum Alexandriæ cum hære-

coapostolus Christianis omnibus legitur dicens: A runt orthodoxi? an habebant quidem divinam communicationem, sed unam cum Ecclesia non habebant! Ergone possunt duze divinze communicationes esse dissentientes ad invicem sibique contrariæ? Sed si unus est Deus Zenonis , una est et divina communicatio. Quod si duæ et a se dissentientes divinæ communicationes dicuntur, consequitur ut non solum due esse dii, sed ab invicem quoque dissentire credantur. Et quid mali non b Augustus prima potestas sæculi, cum te non cogitans divinæ subditam potestati, terminos tibi præfixos excesseris? Orthodoxos appellans ab Ecclesia Dei dissentientes, et alterius divina communicationis dicis esse participes. Quæ si hoe ipsum, quod tibi omnia licent, caminum esse tua probationis intelligeres, etiam ipsius purpuræ qua It vestiris specie, id est colore semper admonita, velut in medio flammæ te credcres constitutam. Iterum vero dicit : a Sancta enim mater nostra Ecclesia sicut proprios filios vos suscipit, amplectimini cam, Desiderat enim post longum tempus dulcem vestram vocem audire. Adjicite vos ergo illi. > Quo fructa rogo amplectantur Ecclesiam? quo fructo se illi adjiciant, cum et ab ca segregatos vocet orthodoxos, ct divinæ communicationis participes esse credat? Sed quid adhuc potestas mundana sibi et non rationi confidens agat accipite. Nam volens sisdem Semieutychianis satisfacere, in hoc edicto fidem suam exposuit, profitens quod Niczmum, Constantinopolitanum. Ephesinum concilium susciperet; tacens autem de Chalcedonensi, et duarum Christi naturarum errores corum constitutæ sunt? Exhortans quippe C professionem refugiens : quasi non antidoto sanandi sint morbidi, sed ad aliorum contagium colligendi. Comagne scriptum sit: Loquebar in testimoniis tuis in conspectu regum, et non confundebar (Psal. CETHI, 46), rex confundabatur in conspectu subjectorum loqui quod verum est. Hoc merebatur de justitia divina Dei contemptor, ut qui ejus ordini subditus esse noluit, subditos vereretur. Qui etiam aliud deterius addens.ait, e qued sanctæ quæ ubique essent catholicæ Ecclesize, et qui sis præssent Deo amabiles sacerdotes non aliter crederent. Duasi omnium fides Ecclesiarum ex ejus voluntate penderet, et nemini liceret aliter credere quam præciperet imperator. Videbat, ut arbitror, quosdam timidos, vel rerum temporalium cupidos, sibi favere, et ex illis cæteros divina communicatione fruamini. Nunquid sine di- p astimabat : quibus etsi vocem contradictionis abstulerat, animum corte mutare non petuit. Nec enim

> ticis orthodoxi; tum exinde Constantinopoli et Antiochiæ, ac toto demum Oriente labes eadem secuta. Victor Tononensis: P. C. Theodorici V. C. orientales episcopi, præter paucos, per Henoticum Zenonis communione atque consensu polluti Petri Alexandrini, Petri Antiocheni, et Acacii Constantinopolitani episcoporum, synodo Chalcedonensi renuntiant. De hoc item Facundus contra Mutianum : Zeno imperator ipsum concilium promulgato sprevit edicto.

<sup>1</sup> Cod. Veron., ostenduntur.

<sup>1</sup> Idem cod., hæresibus.

b Forte, agis.

a Idem cod., id est alieni.

In codem cod. deest Zenonis.

amplius aliquid mundi potestas valet in his quos a A ipso tantum, et usque ad ipsum, fides catholica stalibera fidei assertione retraxerit, nisi ut in illud incidant quod Dominus ait : Qui me erubuerit et sermones meos, hunc Filius rominis erubescet cum venerit in majestale sua, et Patris, et sanctorum angelorum (Luc. 1x, 26). Aliquos igitur jus' mundanæ potestatis Ecclesiæ valet auferre, nullum tamen sibi acquirere. Melius ergo est ut semet intra limitem suum contineat, quem cum transgreditur, perdere multos potest, lucrari neminem. Nam et suas habent officinas vel artifices omnia quæ ex proposito docere v demus. Nunquam enim de textrino personare incudes audivimus, et ignem illic in fornacibus auhelare. Nunquan comperimus a sutore quæsitum quæ cujusque fabrica: longitudini proportio latitudinis con-Quoniam illi integre scire possunt, qui ab ipsius artis sunt præceptoribus instituti. Solæ in contemptu sunt divinæ litteræ, quae nec suam scholam nec magistros habeant, et de quibus peritissime disputare se credat qui nunquam didicit. Deinde cum palatii causæ transferantur 3 ad Ecclesiam, quomodo Ecclesize causam ad palatium transferebat? Postremo nunquid jam domuerat vel pacaverat omnes infensas reipublica, barbaras nationes? jam per diversas imperii sui provincias seditiones ac seditionum causas abstulerat? jam cunctis criminalium sive civilium causarum querelis convenientem dederat finem? Cum igitur his non sufficeret, quibus nemo sufficere potest, quemodo, si cogitaret tanta loci sui pericula, et de omnibus se rationem Deo credere: redditurum, etiam pe- C riculis se alienis immergeret, vel si talem præsumptionem divina justitia non damoaret? His autem non contentus, hoc quoque ad injuriam sanctæ synodi Chalcedonensis adjecit dicens: « Adunate ergo vos, in nullo dubitantes. Ilac enim scripsimus vobis, non innovantes fidem, sed ut vobis satisfaceremus. Omnem vero aliter sapientem, sive nune, sive quandoque, sive Chalcedone, sive in quaeunque synodo, anathematizamus. > Ad hoc autem detestandom facinus adulantium laudibus cum credinaus excitatum. enm ei dicerent, quema:lmodum solent, quod omnes suos decessores sapientia et religione præcelleret; quod nullus ei posset in universis, qui essent vel fuissent. Dei sacerdotibus comparari : quod in

ret. Quibus ille credulus, existimavit per singularem sapientiam, quam ei præter assentatores nemo tribuerat, invenire se posse rationem faciendæ unitatis, quain pullus ante per tot tempora potuerit invenire. Denique sic in memorato dixit edicto: « Coaptentue membra membris, quæ inimicus boni ex multo tempore separare festinavit : scit enim quoniam si integrum Ecclesiæ corpus impugnet, facile superatur. Ex hac ergo divisione contigit, per tantas generationes tantorum annorum, ut alii quidem lavacro regenerationis fraudati de hac vita discederent. > et cætera. Quod consentiamus prædicationi potentie sæcularis. quæ post tantas generationes, fallendo vel tacendo quod verum est, facere se posse credidit unitatem; venirel, et quanta utriusque congrueret altitudo. B dicemus etiam nos, quod nisi aggregati simus Entychianis, integrum non sit corpus Ecclesize. Sed væ nobis est, si absque Acephalis truncos nos credimus remansisse. Cumque beatissimus Leo diceret: Nau nullo modo fieri potest ut qui divinis audent contradicere sacramentis, aliqua nobis communione socientur; ille contradictores in Ecclesiam misit, dans sanctum canibus, et conculcandas ante porcos projiciens margaritas. Denique in ipsos temeratores conversi disruperunt eos, et ab Ecclesia diviserunt. Propter quod etiam grande ac diuturnum schisma a factum est, donec misericors Deus per vestræ pie atis ministerium eos redderet unitati. Unde et maximam gloriam consecuti estis, quam ut in finem custodiatis optamus, nihil agen es buic prædicabili facto vestro contrarium. Sed memineritis quæ tunc fuerit lætitia populi Christiani, cum totus catholicus orbis vos paternorum decietorum cu todes, vos recuperatores pacis ecclesiasticæ, vos violati ordinis ejus viudices pradicaret. O quam suaviter nomen vestrum per ora laudantium ferebatur! quam gratus illius memorandi ves ri operis erat auditus! Et ideo considerate, quæsumus, et videte, sive quæ vos illo tempore, sive quie principes Marcianus et Leo temporibus suis per ordinatum sacerdotale officium gesserint, et quæ contra egerit Zeno, divinæ dispositionis ordine calcato. e alieno abutens officio, cum adulantibus credit, cum eorum se laudibus æstimat, cum illis præconiis elevatur quibus omnino gravatur humanitas: non attendens quod Apostolus admonens dixit : Opus au-

lum quod qui tem orientalium populorum ambiguo ca-

ligante suscaverat, redintegratæ pacis serenitate deter-

sum : et eam cum Romano antistite vos habere concor-

diam, quam velut geminos apostolorum principcs mundo assignare convenial. Quis enim, qui vel catho-

licus dici potest, de tantarum ac talium Ecclesiarum

pace non gaudeat, quas relut in coelo positum religio-

nis signum pro gemino sidere mundus aspectal? Quis non merito delectetur infirmantium reditu incolumique

statu, cum aliis ovibus intra claustra salvatis, illa quæ

vitio errantis arbitrii fuerat evagata, calestibus caulis

lætitia plaudente revocatur?

Annorum, ut contra Mutianum scribit, prope 40, D Adjecit, inquit, vir illustris (Laurentius) omne nubia Felicis III pontificatu ad Hormisdam usque, cujus temporibus in communionem recepti Orientales, et pax Ecclesiæ reddita est anno Christi 519, adnitente imprimis agud Justinum imperatorem Justiniano tum adhuc comite. Vigilius in encyclica: Et ideo si causa Ecclesia ordinatur, ut pacem ei quam arunculi sui piissimus princeps fecit temporibus, et modo restituat, ego sacramentis opus non habeo, sed statim egredior. Exstant Justiniani gratulatoria de pace constituta litteræ ad Hormisdam. Exstat et Aviti Vienneusis ad Joannem Constantinopolitanum ejusdem argumenti et gratulationis epistola nondum edita, qua publicam ex ea pace lætitiam declarat.

<sup>1</sup> Idem cod., non transferantur.

<sup>1</sup> Cod. Veren., vis.

<sup>1</sup> Idem cod., hoc integer.

tem suum probet unusquisque, et tunc in semetipso A Apostolus: Obedite præpositis restris, et subjacele eis: gloriam habebit et non in altero (Gal. vi, 4): id est, ut testimonio sum conscientim fidat, non ut eo relicto glorietur in ore laudantis. Et suavis quidem assentatio videtur, sed perniciose recipitur: amara vero nonnunquam veritas, semper bene tamen accipientibus salubris est. Illa blanditur et decipit, hæc castigat et corrigit.

#### CAPUT V.

Conclusio totius operis, cum parænesi ad Justinianum ut Theodosii exemplo errorem agnoscat.

Quam si tenerent magnifici sacerdotes, et non inde vellent placere principibus, unde parasiti fallaces incautis solent patronis illudere, nunquam in contumeliam sanctæ synodi Chalcedonensis dicerent : e Si quis dicit rectam esse ad Marim impiam epistolam, aut eam desendit, et non anathematizat eam, anathema sit, a neque statuerent ut si quis non anathematizat Theodorum Mopsuestiæ, et ejus dogmata, eosque qui aut similia ipsi sapuerunt aut sapiunt, essent anathema. In quo, sicut ostendimus, non solum memoratam synodum Chalcedonensem et Antischenam, verum etiam prioris temporis quæ Theodoro communicavit Ecclesiam, atque omnes præsentes in corpore Christi fideles, qui et dogmata et nomen ejus ignorant, sed et sanctas ac familiares Christo personas, ipsosque apostolos, et catholicam fidem sub anathemate damnaverunt. Et hinc se putant excusabiles, quod hoc non sua sponte fecerunt, sed alienam fuerunt secuti sententiam : minus attendentes quod pastores gregem ducere, non grex pastores debeat. Unde nec error pastorum gregi, sed gregis pastoribus, si non arguerint, imputatur. Ad Ezechielem Dominus dicit: Fili hominis, speculatorem dedi te domui Israel, et audies ex ore meo sermonem. In eo cum dixero peccatori, Morieris, et non sueris locutus ut careat impins a viu sua; ille quidem in iniquitate sua morietur, sanguinem autem ejus de manu tua requiram. Tu autem si prædixeris impio vium suam iniquam, et non avertatur ab ea !; ille quidem in iniquitate sua morietur, et tu animam tuam liberabis (Ezech. m., 17-19). Ad hanc autem domum Israel certum est etiam principes populi pertinere, et ipsis quoque speculatores esse prepositos : quorum eulpas si pro acceptatione personarum dissimulaverint sacei dotes, ipsis procul dubio tanquam cobibentibus ascribe tur. Quod si et concedatur quod eis non suerit vetandi facultas, quis concedat quod eis defuerit vitandi potestas? atque ideo vel si non potucrunt hac prohibere ne fierent, potuerunt saltem decimare ne facerent. Cur autem sacerdos, cujus est populi peccata portare, oneri suo non consulat, ut omnem pro cujus peccatis offert sacrificium prohibeat a peccate? Scriptum est enim : Et portabit Aaron judicia filiorum Israel (Exod. xxviii, 29). In quo intelligiums quia pro peccatis populi sacerdotes judicabuntur. Unde et illud quod supra memoravimus ait

ipsi enim pervigilant quasi rationem reddituri pro animabus vestris (Hebr. xin, 17). Hinc iterum dictumest: Et portabit Aaron peccata corum (Exod. xxvm, 38). Quapropter, si principes non alieni sunt a populo Dei, et pro ipsis quoque offertur sacriscium, sacerdotes etiam ipsorum peccata portent necesse est. Et ideo nec temeritati nec arrogantiæ deputetur, si sacerdos etiam principem peccare prohibeat. Humanus enim sermo est et omni acceptione dignus dicentis: Non aggraves onus meum quod suscepi pre tua salute portandum. Non enim est aliud cum dicit cuiquam sacerdos, Noli peccare, quam si dicat, Sarcinam quam pro te sustineo noli gravare. Ac per hoc si princeps quoque pro suis peccatis intercesso-B rem vult babero sacerdotem, etiam in suis peccatis castigatorem ferre non dedignetur, ut pro illo intercedens possit audiri : ne dicatur ei quod Jeremiæ dictum est: Noli orare pro populo hoc, et ne postuloveris misereri illius, et non accesseris ad me pro eis, quiu non exaudiam te (Jer., vii , 16). Quod metuens. beatæ recordationis major Theodosius imperator, cujus semper memorabilis erit in Ecclesia Christi memoria, quanquam sorpe de magnorum harbarorum præliis et de maximorum tyrannorum triumphaverit, non tamen ex hujuscemodi victoriarum frequentia, in quibus Trajano, filio gehennæ, comparari non potest, veram meruit gloriam; sed de supplici et publica peccati sui pœnitentia, quam expugnato regali fastigio placide atque bumiliter antistite Ambrosio castigante suscepit, et indictum sibi debitæ satisfactionis tempus ab Ecclesiæ communione remotus implevit. Pie admodum credens et sapienter intelligens, quod non ex temporali potestate qua fuerat etiam sacerdotibus Dei præpositus, sed ex eo pervenire posset ad vitam, quod illis erat ipse subjectus. Unde credendum est quia si nunc Deus aliquem Ambrosium suscitaret, etiam Theodosius non decsset. Sed cum minor est exigendi aducia, minor et reddendi devotio. Non est autem magnus amator veritatis, cui eam personæ commendat auctoritas. Sed quoniam ad illud quo longi sermonis ambitu tendebamus aliquando perventum est, obsecro te. clementissime imperator, per mansueludinem et modestiam Christi, ut indignum me non indigne ac-D cipias neque spernass Nam si vera sunt quæ dicuntur, non ideo debent abjici, quod ea vobis abjectus insinuat. Quid enim tua interest per cujus os tibi loquatur veritas, quæ aliquando etiam per os asinæ loqui dignata est? Quod si Nathan propheta querendus videatur quoties princeps deliquerit, ubi nunc inveniemus Nathan, ut princeps argui possit, quem peccasse certum est ut David? Et ideo qui peccavit son alterum Nathan quærat, quoniam puto quod nec ipse præsumat meritis se comparare sancti David. Siquidem non regno tantum, sed in ipsa quoque prophetia cujus selummodo habebat auctoritatem

vehementer increpans peccatum prodebat occultum; nos autem hoc supplices petimus emendari, quod si velimus celare non possumus, nec exaggeramus quod non in multos peccatum est. Et non tale aliquid petineus corrigi, quale fuit quod excommunicatione uleiscebatur Ambrosius. Illud enim, quamvis fuerit male gestum, creditum tamen erat Theodosii potestati. Ouod autem nunc factum est, vel si rectum fuisset, recte now freret : quie mulli regum hinc aliquid agore, sed solis est sacerdetibus datum. Verum sic queque præravens, ne videar mensuram, non quidem officii, sed meriti mei transgressus, nihil hine imputare presumam. Hoe tantum simpliciter rogo, ut illos ipsos quos in isto decreto novitio probavimus esse damnatos, fideli mente consideres. I Imprimis Philippum ot Thomam Christi discipulos, qui ob hoe anathema facti sunt quod aliquando his quæ dicitur sapuisse Theodorus similia sapuerunt. Deinde sanctos Patres qui Chalcedona convenerant, et epistolam Ibæ reverentissimi episcopi per suam sententiam rectam esse dixerunt; nec anathematizaverunt Theodorum Mopsuestiæ, cum ex ea recitari laudes eius audirent : insuper et epistolam beati Leonis illarum epistolarum exemplo vel testimonio defenderunt, in quibus et defensus est idem Theodorus et laudatus. Quorum venerabilium Patrum primum memoratum Leonem animo contemplare, qui propter quod approbatis gestis ejusdem concilii prædictam non anathematizavit epistolam, cum ipso-Chalcedonensi concilio a quo judicata est orthodoxa, C amathema factus est. Orientalem quoque synodum, quam a sapientissimo Joanne Antiocheno congregatam, et a Chaicedonensi concilio approbatam ostendimus intuere, quod i non solum non anathematizavit Theodorum Monsuestiæ et eius dogmata, verum etiam anathematizari prohibuit, eo quod multa similiter dicta et ab aliis anterioribus et gloriosis ejus Patribus inveniret. Eui sanctæ Orientalium synodo velut præsidentem aspice Joannem Constantinopolitanum, Theodori condiscipulum, et Gregorium Nazianzenum: quorum sententiæ congruens, adversus calumniosos Ecclesiæ conturbatores ejusdem Theodori scripta defendit. Huic synodo etiam beatus Cy-

Nathan, multo fuerat excellentior rex David. Et ille A rillus accedat, qui ejus decrete consentiens, et simul prohibens quadam Theodori dicta redargui, dixit quod occasionem facerent contrario dogmati, quo tenebantur hi qui eam condemnari volebant. Accedat etiam beatus Proclus Constantinopelianus, qui non solum- pariter vetuit abdicarl Theodorum, verum etiam testatus est quod eum nec vivum aliquando culpaverit. Accedat etiam venerabilis Domnus Antiochenus, qui sui decessoris Joannis aliorumque præcedentium collegarum sententiam tenens, Euryebi Apolinaris hæresiarchæ impictatem renovare tentanti, et ob hoc Diodorum atque Theodorum anathematizare præsumenti, primus restitit ad imperatorem Thendosium scribens. Quibus omnibus, ut de persona Theodori prajudicaretur Chalcedonensi concilio, æque anathema dictum est, quod suo exemplo, sive testimonio, vel decreto prohibuerunt ne aut ipsi aut dogmatibus ejus anathema diceretur. Sed ecce nos, religiose imperator, quocunque nisu tot sanctas reverendasque personas in conspectum tum mentis adduximus : quis dabit, ut tu quoque considerans quod ex Illis sint isti condemnati qui in regeneratione justorum, cum sederit Filiushominis in sede majestatis suæ, sedebunt et ipsi super sedes duodecim judicantes duodecim tribus tsrael, illis oculis in eos intendas quibus te ab els non dubitas judicandum, non quibus nunc Christi sacerdotes conspicis ad tempus tibi subjectos? Intuere igitur oculis fidei qua credis in Christum. velut in quadam coelesti curia considentes, summo et primo loco Philippum et Thomam reverendos apostolos, sequenti deinde ordine omnes quorum sententias memoravimus, simulque damnatos esse docuimus, beatissimos Patres: quibus licet pro tantæ causæ merito verba minime commendare possimus, quia nec persona permisit, quis tamen corum condemnationis conscius, vel tacitum ferre possit aspectum, cum fideliter intelligentem magis terreant ipso silentio? Videntur enim per boc condemnationem suam, nisi quantocius auseratur, futuro judicio reservasse, cujus et irretractabilis erit sententia, ef sine fine perpetuum quod sententiam fuerit consecu-

Cod. Veron., qua.

#### SYNOPSIS CHRONICA ANNORUM VIII

Præcipua quæque digerens et illustrans, quæ in trium Capitulorum causa contigerunt-

Anno Christi 546. Justiniands imperator Theodori Cæsariensis episcopi suasu libram edit adversus tria Capitula, corumque damnationi Mennam CP. et alios patriarchas cum episcopis suis subscribere cogit. Vigilium etiam eadem ex causa Rema evocat.

Anno Christi 547. Vigilius urbem regiam ingressus viii kalendas Februarii, Mennam et alios Capibelorum damnatores a communione suspendit. Mennam postea, Theodoræ Aug. rogatu, in communionem recipit die 29 Junii. Justinianus frustra vim adhibet ut a Vigilio damnationem extorqueat.

Anno Christi 548. Vigilius pacis studio ad dammanda Capitula inflexus conventum habet episcoporum cui Facundus interfuit, et suam unumquemque sententiam scripto proferre jubet. Allatas ad se responsiones episcoporum mittit in palatium; et judicatum inse ad Mennam Sabbato sancto profert, in quo Theo- A gatos sacramento, redit in domum Placidianam. Sed dorum Mopsuestenum cum dogmatibus suis, Ibæque epistolam, et scripta Theodoreti, salva synodi Chalcedenensis reverentia, damnabat, Afris, Illyriis, Daimatis, aliisque in trium Capitulorum defensione nerstantibus.

Anno Christi 549. Rusticus et Sebastianus diaconi sub anni exordium a Vigilio deficiunt, et judicatum impugnantes. Vigilium per provincias, tanguam synodi Chalcedonensis prævaricatorem infamant. Qua de re missus ab Aureliano Arelatensi Anastasius, litteras Vigilio attufit pridie Idus Julias.

Anno Christi 550. Vigilius Valentiniano episcopo Scythiza xv kalendas Aprilis, et Aureliano Arela-Tensi uz kalendas Maii rescribit, docens in judicato suo nibil admissum fuisse contra synodum Chalcedo- B aliis, Chalcedone relicta redit Constantinopolim. nensem. Rustico et Sebastiano falsi rumoris auctorihus gradus sui honorem et ministerium abrogat. Urgente porro Justiniano, ut absolute ac sine mentione synodi Capitula damnaret, rem ad concilium generale deferendam persuasit, receptoque interim cum aliorum episcoporum manibus judicato quod ante secerat, omnem deinceps usque ad concilium de Capitulis quæstionem annuente principe interdicit.

Anno Christi 551. Justinianus instigante Theodoro edicta in Capitulorum damnationem contra interdictum proponit. Vigilius reclemat, et excommunicationem in eos indicit qui assensum præbuerint. Quam ob rem incenso ira Justiniano, in basilicam Saneti Petri in Hormisda Augusto mense confugit: unde illum per vim abducere conatus prætor populi tu- C Chronico notat, anno 17, id est anno Christi 558. multu repellitur. Accepto tandem per imperatoris le-

multis rursum injuriis affectus, et insidiis appetitus, noctu iterum sub natale Christi Chalcedonem abiit ad sanctam Euphemiam.

Anno Christi 552. Missi a Justiniano ad revocandum Vigilium senatores sex v kalendas Februarii re infecta redeunt. Missus etiam seorsini semel atuna iterum Petrus referendarius, primo cum charta contume i s in Vigilium referta pridie kalendas, deinde ut ad reditum excitaret, pridie nonas. Nonis vero Februarii Vigilius encyclicam de calamitatibus suis seribit, depositionisque sententiam in Theodorum quam ante sex menses condiderat, profert in luccin. Edictis posthæc sublatis a Justiniano, libellisque fidei et possitentias oblatis a Menna, Théodoro et

Anno Christi 553. Professiones aliæ Vigilio die Theophaniorum editæ a patriarchis, Eutychio qui Mennæ mortuo successerat, Apolinario et Domno. Synodus y generalis inchoata iy nonas Mai . Cui abnuens interesse Vigilius, ut suam scripto sententiam expromeret, constitutum pridie idus Maias misit ad Justinianum, in quo trium Capitulorum desensionem resumit, et de iis quæ a synodo Chalcedonensi judicata suerant, novari quidquam vetat. Cæterum synodus v tria Capitula damnavit. Vigilius vero, quod damnationem approbare refugeret, in exsilium pulsus. Inde aliquot post annos Narsetis comitis operarevocatus, cum Urbem repeteret, morbo in Siciliaexstinctus est post consulatum Basilii, ut Victor in

## FACUNDI

# LIBER CONTRA MOCIANUM SCHOLASTICUM:

Oportuerat, venerabiles filli, ut qualecunque hoc opus a vobis impositum vestris ex more nominibus dedicarem. Sed metuens ne tanquam latebrarum nostrarum conscii, persecutorum quos fugimus incideretis in calumnias, nominare vos nolui. Nec pro vo-Lis id przeloqui necessarium fuit, qui nostrze pressuræ non estis expertes; sed pro aliis ignorantibus, in quorum manus hæc forte ventura sunt. Volo autem vos posse quia nuntius quem misistis, gravi me infirmitate reperit laborantem : ita ut in talibus die-Lus, sicut et ipse poterit vestræ sublimitati referre, nec usque in horam tertiam valeam differre jejunium.

Indicavit autem mibi ex vestro mandato, quod pro sæculi nostri meritis et Mocianus jam reprehendere audeat conciliorum decreta, palamque jactare quod episcopi Africani aliarumque provinciarum indigne statuerint vitare communionem corum qui manifesto proniulgatoque decreto reveriti non sunt impugnare Chalcedonense concilium. Quando autem nobis cessare, quando requiescere conceditis, qui nes et Mociano respondere compellitis? Sed hoc quoque comperi, memorato nuntio mihi narrante, quia idem Mocianus volens ad interdictata transgressorum communionem ignaros quosque deflectere, quædam

\* Non abs re, ut opinor, Baronius Mutianum hunc illum e-se putat qui Chrysostomi Homilias in Episto-La in ad Hebræos et ad Philemonem Latinas fecit. Congrunnt enim præter nomen ætas et professio. Hic ergo cum Africanos amistites, propteres quod se a

Vigilio et ab Ecclesia trium Capitulorum causa post ilius judicatum segregarant, merito redargueres, Facundus tum exsul hoc ei libello respondit. In quo nihil mirum si concitatior in Mutianum videatur, qui Vigilio ipsi papæ non parcat.

benti Augustini dicta circumferat ; et quæ ille contra A veniri, quem fatu tatis, bentus arguit Augustinus, Donatistas convenienter locutus est, inconvenienter ipse ad decipulam simplicium causæ nitatur aptarepræsenti. Sic aliquando etiam Faustus Gallus o in quæstione liberi arbitrii, male intellectis et incongrue adhibitis ipsius beati Augustini sententiis, fallebat et in assensionem sui erroris inducebat incautos : qui tamen a sanctæ memoriæ Fulgentio Ruspensi detectus atque convictus est. Quid autem in hoc mirenur? Neque enim melius loqui potnit Augustinus, quam prophetæ, quam apostoli et evangelistæ; quorum verbis similiter male intellectis, et incongrue adhibitis, tam multi hæretici suos desendere conantur errores. Gaudeo tamen quod eum nuntiastis aperte jam confiteri quia Theodorum Mopsuestenum episcopum iu Ecclesiæ pace defunctum, ejusque doctri- B nam, cujus laudes in concilio Chalcedonensi recitatæ sunt nemine refragante, sed et epistolam Ibæ antistitis Edesseni, quæ ibi est orthodoxa judicata, et Theodoreti episcopi Cyrri scripta, qui assertor illic inventus est epistolæ dogmaticæ papæ Leonis, in ipaius concilii Chalcedonensis præjudicium damnaverint impugnatores Ecclesiae. Nam sanctus frater Abba Felix b \*, inter alia mala quamplurima quæ nohis de illo scripsit, etiam hoc retulit, quod amicus factus fuerit Theodoro Cappadoci, et eum sæpius præsentaverit imperatori, quia capitula ei quædam subministravit pro damnandis post mortem in Ecclosize pace defunctis. Sed et Carthagine similiter, ut advertimus, astruebat quod prædictus Mopsuestenus Theodorus juste ac regulariter post mortem facrit C condemnatus. Nunc ergo, quoniam indicastis eum culpare quæ prius velut recta et inculpabilia defendebat, sed hoc tamen asserere, quod ipsorum impuguatorum Ecclesiæ communio sit ferenda, atque ad confirmationem ipsius assertionis beati Augustini verbis contra Donatistas pro'atis abuti : coegit me. ut voluistis, non consideratis viribus valetudinis meze, et quomodocunque ineptis ejus assertionibus respondere. Nam et codices ad necessaria testimonia requirenda, tanquam sugato et in latebris constituto, mihi nunc desunt : quia i ipse unus est e cui nullus placeat. Si autem videtur quia nos Donatistis similes sumus, cur ipse non erubescit Tychonio similis in-

quod reprehendens de suo schismate Donatistas, eis communicaret? An aliud iste nunc facit, qui Africam schisma fecisse atque ab Ecclesia segregatam esse confirmat, et ei communicat? cumque sibi solus videtur sapiens, factus est unus ex illis de quibus dicit Apostolus: Evanuerunt in cogitationibus suis, et obscuratum est cor 2 corum : dicentes enim se esse sapientes, stulti fuchi sunt (Rom. 1, 21). Cur autem solis Donatistis, qui a schismate prosiluerunt iu hæresim, ut postea etiam de baptismate et divina Tricitate male sentirent, et non omnibus hæreticis, vel ab ipso beato Augustino, vel ab aliis Ecclesica doctoribus exprobratur quod málos in Ecclesia ferre noluerint, nisi quia Bonatistæ, nullis intercedentibus decretis quibus oppugnata dicaut antiqua de fide decreta, sese ab Ecclesia diviserunt; alii vero, qui decretorum intercessione sunt separati, non de impatientia discessionis, sed de solo sue dogmate culpantur, quia justam et necessariam haberent causam discedendi, nisi insi in dogmate fallerentur? Scripsit beatus Gelasius Romanus episcopus adversus Acephalos magnum opus; nec eos vel ipse, vel alius quisquam culpavit de impatientia, dicens quia vel si prava essent Chalcedonensis concilii definita, communionem malorum ferre debuerant, nec se ab Ecclesia segregare; sed de hoc solo culpantur, quod sanam doctrinant recipere noluerunt. Cur, queso, nisi quod isti decretis intervenientibus, non sicut Donatistæ ob alias sunt causas ab Ecclesia separati? Non ergo ulterius abutatur in suam aliorumque perniciem novus hic doctor assertionibus et exemplis quibus Donstistæ repulsi sunt; sed attendat potius, qui, secundum prophetæ dictum : Noluit intelligere, ut bene ageret (Pšal. xxxv, 4). aliam esse Donatistarum causam, et aliam quæ nunc agitur, in qua tot Patrum nostrorum sectamur exempla. Nam et cum Acacius Constantipopolitanus episcopus aliquid adversus auctoritatem synodi Chalcedonensis auderet, non equidem, sicua nune factum est, decreto cum anathemate constituto. sed sola i i imicis ipsius synodi communione permissa: prævidens apostolica sedes quod, sicut exitus docuit, hæc remissio ad destructionem concilii memorati pertenderet (postea quippe Zeno imperator, qui cis

\* Episcopus Reiensis : quem Avitus Viennensis, ad D codem postea, quod quintæ synodo scriptis suis ob-Burgundionum regem epist. 4 scribens, Faustique ipsius ad Paulinum epistolam refellens, ortu Britannum, habitaculo Reiensem fuisse ait. Ac Britanuum prorsus suisse innuit etiam Sidonius lib. 1x, epist. 9, quod de Britannis Gallis supra Ligerim, ut Sidonius alibi loquitur, sitis accipiendum est. Ideo Facundus Gallum vocat

b Afer Gillitani sive Guillensis in Africa monasterii hegumenus. Hunc ut incentorem pravitatis Rustici diaconi Vigilius cum Rustico ipso damnavit. Cum

<sup>1</sup> Mutilus locus, quem vidit Sirmondus, neque suppleri potest ex codice nostro, in quo duo integri versus trectarent, in exsilium ejectus est a Justiniano ibique mortuus. Victor Tononensis: P. C. Basilii V. C. anno 17, Felix hegumenus monasterii Gillitani in exsilio apud Sinopem de hac vita migravit ad Domi-

e Mutilum hoc loco librum videri, et verba ista declarant cum superioribus non cohecrentia, et alia quæ post aliquot pagellas de Hilario et cæteris, velut ante dicta, commemorat.

injuria temporis detriti sunt. Cod. Veron., insipiens cor.

<sup>\*</sup> In hunc locum videsis Mazochii Commentarium in vet. marmor. Calendar. ecel. Neapol. vol. 1, p. g. 127, not. 70, et pag. 50, ad diem 31 Jan.

communonem præberi mandaverat, a minoribus ad A clesiarum doctor Ililarius, et cæteri antiquiores cum majora prosiliens, ipsum concilium promulgato sprevit edicto), eumdem Acacium, quamvis prædicto Zenone resistente, damnavit. Qui mortuus queque per libellos ordinandorum episcoporum nunc usque daninatus est. At postquam contigit ut in libellis suis episcopi ordinandi Theodorum Mopsuestenum cunt suis degmatibus, et epistolam Ibæ, et Theodoreti scripta damuarent, memoratus Acacius etalii concilii Chalcedonensis adversarii, damnationi subtracti sunt. Quia igitur supradictus Zeno, sedis apostolicæ decreta contemuens, prædicto Acacio communicabat, et omnes Ecclesias in sui regni finibus constitutas idem facere compellebat, Anasta io deinde in imperium et in præsumptionem similem succedente, omnis Oriens, præver a lmodem paucos qui in illa multitudine occulti R latebant. a communione sedis apostolicæ remo!us per 40 ferme annos usque ad tempora Justini permansit. Et cum quidam per illud tempus ejusdem partis episcopi communionem sedis apostolicæ sibi ac suis Ecclesiis postularent, non impetraverunt, donec principis Justini temporibus Acacii damuationi subscriberent. Nec tamen quisquam eorum dixit: Nos zizania nou sumus, sed zizania toleramus, ne simul eradicemus et triticum. Cur autem et hoc apostolicæ sedi non dicerent, si et tulibus causis similitudo ista congrueret : lato nos recte facimus, nos in mandatis Evangelii permanemus, qui zizania toleramus, quam vos, qui pro zizaniis simul eradicastis et triticum, aut discessistis a tritico? Quid igitur hic dicemus, religiosi filii? Nunquid per tot annorum C spatia non est inventus quisquam in Romanis sacerdotibus, a Felice Acacii damnatore a usque ad Hormisdam, qui Orientis reconciliavit Ecclesias, inter quos fuerat enim \* beatus Gelasius in sanctitate vitæ atque scientia per universum mundum celebrioris famæ gloria prædicatus, non est inventus vel in Romano clero, 1 Christiana plebe inibi consistente, vel in cunctis occidentalibus Ecclesiis, qui vel tantum esset pro Ecclesiarum unitate sollicitus quantum magister hic novus novissimis temporibus destinatus; ut nemo cognosceret et doceret quod in eadem quoque causa malorum communio toleranda foret, ne cum zizaniis eradicaretur et triticum? si fas est credere quod scientia et disciplina servandæ unitatis a beato coepit a Augustine, cujus adversus p judicium Nicami concilii procedente decreto cum Donatistas convenientia scripta inconvenienter iste causæ præsent nunc adhi! et. Et ideo pra clarus Ec-

· Post epistolam Felicis III papæ ad Acacium de ipsius damnatione datum Venantio consule, sequitur in codice Sanctæ Mariæ Virdunensis edicium ejusdem perbreve, nondum hactenus vulgatum, in hæc verba:

Edictum sententiæ Felicis papæ directum propter Acacii episcopi Constantinopolitani damnationem.

eo Patres quorum supra meminimus, non observaverunt quæ ad custodiam pertinent unitatis, ut priusquam aliquid contra Nicænum concilium statueretur. ab eorum qui hac moliebantur rese communione subtraherent. Quamvis, ut diximus, ipsi Donatistas ante damnaverint, tamen nunquid et apostolica sedes, cum postea pro violati. Chalcedonensis concilii decretis resistente Zenone damnaret Acacium, hæc atque hujusmodi scripta beati Augustini non legerat: tametsi putetur minus per semetipsam intelligere potuisse quæ ad observantiam pertineant unitatis, ut Acacium damnaret, quem sine multo tritico imperator expelli non sineret? Sed nec Romana Ecclesia reconciliare debuit Orienti - Ecclesias, et eas in communionem sub debita satisfactione recipere; sed Ecclesiæ potius Orientis, quæ zizania toleraverant, Romanam Ecclesia n reconciliare debuerunt a tritico separatam. An propterea factum non est quod iste adhuc per Ecclesiam catholicam sicut nunc docere non posset? aut potius quod necdum ad Ecclesiam catholicam devenisset qui hanc perversam atque confusam ei vult inferre doctrinam, et utinam non Augustini nomine coloratam? Nam vult apostolicam sedem, quæ tune aliis culpam d'misit, ipsam potius cum cæteris qui ejus in Acacio sententiam servaverunt. veluti pro facto schismate fuisse culpabilem; et more suo nemini parcens, illos quoque Orientales quibus petentibus dimissa est, videri vult ad schismaticos Occidentales fuisse conversos, quos ipsi ad se convertere debuerunt. Et hæc quidem nobis ad istius convictionem sufficerent, si adversarii, quos et ipse culput non inferentes anathema Chalcedonensi concilio, neque in nos omne:, sed aliquid adversus ejus auctoritatem gerentes, ipsi potius a nobis, sub anathemate damnarentur. Nune autem, illis impie gerentibus, et nos ac Patres nostros anathematizantibus, seseque per hoc anathema segregantibus ab universa Christi Ecclesia, nos qui Deo regente in paterna sententia et communione perstamus, nos, inquam, in Ecclesia cui dederunt anathema, statuimus secundum Christianæ religionis observantiam non communicare ab Ecclesia segregatis. Non igitur vel hoc isti concesserim id nos fecisse quod cum suis collegis Ililarius fecit, qui nullo adhuc in præprima contrariorum molimina præsumpsissent . properaverunt ab eorum se communione dividere.

Acacius, qui secundo a nobis admonitus statutorum salubrium non destitit esse contemptor, meque in meis credidit carcerizandum, hunc Deus cœlitus prolata sententia de sacerdotio fecit extorrem. Erzo si quis episcopus, clericus, monachus, laicus, post hanc denuntiationem eidem communicaverit, anathema sit Spiritu sancto exsequente. >

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cod. Veron., omnique Uhristiana plebe.

<sup>·</sup> Idem cod., cæperit.

<sup>\*</sup> Legendum forte etiam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cod. Veron., præsensissent.

Non isti concesserim quod Africana Ecclesia se ab A geretur ejus auctoritas. Deinde videte quod non ab impugnatoribus Chalcedonensis concilii segregaverit, sed porius quod lam sogregatis communicare vitaverit. Unde acceptabilius potest quisquam diligentior et in zelo Dei serventior, exemplo Hilarii, nos de tarditate culpare, quam de schismate vel de festinatione Mocianus arguere. Quis porro, nisi vecors ac sibi sapiens, et, sicut dicit Apostolus: Frustra inflatus sensu carnis suæ (Coloss. II, 18), contra totius Ecclesiæ judicium, non respiciens vel exitum rerum qui consecutus est, reprehendere andeat Hilarium prudentem ac moderatum gubernatorem Ecclesiæ, qui neque ipsis Galliarum episcopis, quod eos in tantacausa tacuisse crederet, nec adversariis restitisse, litteris saltem communicare pertulerit? aut quis illum non audens reprehendere, Africanam levitatis B synodorum, per quas munitur Ecclesia, consrentur vel impatientiæ reprehendat Ecclesiam; quæ non nisi aperto jam promulgatoque decreto anathematizatum videns Chalcedonense concilium, et omnes qui ejus sententiam tenent, dammatoribus Patrum suorum ac suis communicare vitavit, non quasi Augustini adversus Donatistas doctrinæ contraria, se i Ililarii i contra impugnatores universalis synodi observantiam consecuta? Ut autem noveritis quomodo in adjutorio Dei qui nos regit ac dirigit, Augustinum concorditer Il: lariumque sectemur, nec 608 sibi velut contrarios opponamus, ut altero approbato improbemus alterum, sed pro causarum diversitate utrumque sectemur, accipite quæ in judicio ipsius Vigilii a inter alia fuerim prosecutus, sicut editæ nobis ab officio tertiæ actionis gesta declarant. e Peto, inquam, de justitis C vestra, utrum suscepta sit a synodo Chalcedonens? epistola Ibæ, qua velut Nestoriana damnata e-t, inquiratis; et dum constiterit non obesse synodo qued pars adversa de Theodori persona proponit, sic ex qua proferre volunt relegi permittatis: ne forte quæ aguntur ad retractationem videantur memoratæ synodi pertinere. Ego enim fatcor simpliciter beatitudini vestræ, non pro Theodori Mopsuesteni damnatione me a contradicentium communione subtraxisse. floc enim vel si approbandum non sit, serendum tamen existimo, nec tantam esse causam judico, pro qua deberenns a communione multitudinis segregari. Sed quia ex persona Theodori epistolam lbæ Nestorianam probare conati sunt, et ex epistola Ibæ synodum a qua suscepta est improbare. In his itaque verbis meis cognoscitis imprimis pro statu generalis synodi me fuisse sollicitum, ne quod Acephali semper quæsierunt, in retractationem deducta fran-

isto nune discimus quia pro Ecclesiæ unitate ferendi sunt mali, sieut docuit Augustinus. Nam eum dixi: Ego enim fateor simpliciter heatitudini vestræ, non pro Theodori Mopsuesteni damnatione me a communione contradicentium subtraxisse, hoc enim vel si approbandum non sit, ferendum tamen existimo, nec tantam esse causam judico, pro qua deberemus a communione multitudinis segregari, doctrinæ Augustini memorem me fuisse monstravi. Sed quoniam et Hitario ejusque collegis contrarius esse non debui, qui cum procul dubio multos et ipsi maios in Eccleslis \* sufferrent, schismaticosque dammarent, non tamen ferendos judicaverunt esse \* illos Ecclesiarum præpositos, qui suis decretis auctoritatem generalium infringere : propterea secutus adjeci, dicens ideo me istorum vitasse communionem, quia ex persona Theodori episto'am lbæ, in qua ejus doctrina laudata est, Nestorianam probare conati sunt, et ex epistola Lize synoduni a qua suscepta est improbare. Nam que ulia causa fuisse dicenda est, ut post centum et viginti suæ defunctionis aunos damnaretur cum dogmatibus suis episcopus in Ecclesise pace defunctus, vel epistola cujus auctor incertus dicitur? Non enim vel hoc fatentur quod Ibe sit, sed quod ejus esse dicatur. Aut cur tantorum in boc episcoporum subscriptio quæreretur, nisi quia non paucorum, sed multitudinis consensus præjudicare posset universe concilio? Et quoniam judex hoc se nescire Angebat, petivi simul ac dixi : « lloc ergo primum me demonstrare præcipite, ut doceom false negari quod a sancta synodo Chalcedonensi recepta fuerit, et omnia contradicentium figmenta redarguam, quibus eam in destructionem synodi Chalcedonensis velut impiam damnaverunt. > Sed quoniam occulta ejus ante judicium policitatio tenebatur, in qua se spopondit eadem capitula damnaturum, ut se quasi per ignorantiam posset abluere, probationem quam offerebam, quamque ipse instanter exigere debuit, me facere non permisit. Sed gestis de medio sublatis, quibus causa coeperat aperiri, et interrupto suo judicio, a considentibus episcopis flagitavit, ut quid eis de causa videretur prolata quisque in scriptis responsione signaret. Et quia illi episcopi maxime Constantinopolini occurrerant in efbs adventure, quorum nutla in had causa subscriptio tenebatur, et de sua suerant integritate securi, per occasionem hujus interrogationis ipsi quoque separatim compulsi sunt ab adversariis

· Hæc illa est Vigilii apud Constantinopolim synodus, cujus facta est mentio in præfatione librorum 12: Adductus est, inquit, Romanus episcopus, in cujus examine cum gestis super hac causa disceptaremus, mediante conflictu interrumpi acta præcepit, et ab universis epis: opis qui aderamus expetiit ut scripto quisque responderet quod ei de his Capitulis videretur. Hujus

acta, præter hæc quæ a Facundo recitantur, interiere : nisi quod ex ea natum constat judicatum Vigilii ad Mennam archiepiscopum, in quo tria Capitula sub aliqua di pensatione, salva synodi Chalcedonensis re-verentia, condemnabat, ut docet epistola cleri Romani ad legatarios Francorum tomo I Conciliorum Galliæ.

<sup>1</sup> Idem cod., Hilario.

<sup>1</sup> Idem cod., Ecclesiis Dei.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem cod., etiam illus.

tuit sententiam suam, sequi quod nobis præbuit pri-

scæ integritatis exemplum. Nam priusquam hoc et

ipse committeret, scribens de itinere Constantino-

politano episcopo, qui præjudicio magnæ synodi primus assensit, sed quem litteris suis præveniens,

ait : « Quapropter credidimus indicandum quod do-

minus filius noster clementissimus imperator per Leonem illustrem virum nos sereuissimis hortatur

affatibus, ut pacem quam Christus Dominus Deus et

Salvator noster supra omnia holocausta diligit, vobiscum et cum universis fratribus et coepiscopis no-

strie, et custediente stabili sirmitate servemus. Quam

piissimi principis adhortationem libenter amplecti-

mur. Sed si pacis bonum, sicut locum sacerdotii tui

care te necesse est quie pax in Dei Ecclesia sit te-

nendo, cum Apostolus, qui Dominum nostrum spi-

ritum in se loqui perhibuit, ait: Pax Christi, qua

exsuperat omnem sensum, custodiat corda vestra et

intelligentias vestras (Philip. 1v. 7). Ipse autem Christus Deus noster volens perfectæ a pacis indicia de-

monstrare, dicit : Pacem meam relinquo vobis, pacem

meam do vobis : non quomodo mundus dat, ego do

vobis (Joan.xIV,27). Quaiem enim mundus dare pos-

sit, ipse nes instruit per prophetam qui ait : Dicentes,

pax, pax, cum non esset pax (Jer. vi, 14). Et illud si-

mili ratione pensemus, quia in apostolorum actio-

nibas de perfecta pace sie est de credentibus in

Domino declaratum, quod erat in illis cor unum el

rena et cœlesti pace discernenda inveniamus scripta.

Que quia vos non credimus ignorare, sufficiat ex-

cerpsisse pauca de plurimis, ut magis tuæ fraternitatis po-sit æstimare judicium quæ pax potius s

sacerdotibus sit tenenda. » Nonne perspicuum est et

evidenter apparet ex his quæ memoravimus, quod et

ipsi contrarii qui a nobis in multis dissentiunt, in hoc

tamen consentiant, quod in talibus causis prævari-

catorum sit vitanda communio? et quod illa pax a

Dei sacerdotibus in Ecclesia sit tenenda quae statum

ipsius non subvertat Ecclesiæ? subvertitur autem, st

ejus de side generalia constituta decretis aliorun-

sacerdotum qualibet occasione frangantur. Propter

quod et illes qui talibus communicaverant veniens

sic rursus in memoratis suis litteris dicit : ( Quando

nobis non sit incognitum quia diaconus Stephanus

tunc responsalis nostræ, cui per Dei gratiam præside-

mus, Ecclesiæ, cum plarimis Christianis quandin

vizit a tua se communione suspenderit; et in Siciliensi

insula constituti, fratre et coepiscopo nostro Datio

Ecclesiæ quomedo dictaverunt in præjudjejum magni A anathematizasset Ecclesiam, servare nos in ille onorconcilii respondere. Ac ne postea subtraherent, et quæ scripto responderant judicio non offerrent, jam sub prosecutione ipsorum atque custodia palam ad Hlum deducebantur tradere sua profama et detestanda responsa. Oculis nos hæc vidimus. Acephales coram Poso judice alacres et exsultantes aspeximus, cum episcopes ad eum adducerent eadem responsa portentes. Et quando hæc sic inhæreant cordibus audientium, aut sic ea detestari ac lugere possitis, sicut nos, in quorum animis ipsorum malorum adhuc imago versatur? Suscipiens vero ille memoratas responsiones, post aliquot dies ad palatium detalit, atque alteri tradidit parti, in præjudicium synodi Chaicedonensis cum aliorum chirographis qui antea subscripecrant reservandas. Verum ne suis traditor videre- B convenit, sapienter attendas, et advertere et prædirur, talibus verbis eos fefellit, ut diceret : Quid apad nos reservamus Ista contraria synodo Chalcedonensi proponta, ut inventa quandoque in Ecclesiæ Romanæ scrinio a nobis approbata credantur? Sed afferamus illa in palatium, et de illis agant : ipsi jam noverint. Quasi ea seindere vel urere ipse non posset. aut per suam evacuare sententiam, aut ipsis a quibus fuerant data refundere : quæ nec suscipere ab eis, neç extorquere debuerat, si vere præjudicium gene. ralis synodi præcavebat. Atque ista a solita fictione. fingens ejus præjudicium se cavere, hoc pro voluntate contrariorum fecit, quod ei si dissimulemus præjudicet. Quomodo enim non præjudicet, si demonstrentur 70 circiter episcopi cum Romano antis ite Constantinopolim congregati, ut illos occittam C anima una (Act. 17, 52). Multa ergo sunt que de terqui sute subscripserant, condemnasse cum approbatoribus suis epistolam a Chalcedonensi concilio approbatam? et illum episcopum, cujus doctrinæ laudes in memorato Chalcedonensi concilio recitatæ sunt nemine resistente, cum suis dogmatibus anathemati-2250 post mortem, scientibus cæteris, et in corum communione manentibus? Ob hoc ergo necessarium fuit non modo ab corum nos communione subtrakere, verum etiam, quia potiorem videbantur in Ecclesia tenere locum, qui primi huic præjudicio-imperatore jubente cesserunt, ne ipsorum magis tenenda sententia videretur, commemorare, quod alibi fecimus, quomodo sive Menas Constantinopolitanus, sive Zoilus Alexandrinus, sive Antiochenus Ephremius, et Petrus Hierosolymitanus, antequam vel D in regiam civitatem a communione suspendit b. Qui consentirent vel cederent, testati sunt fieri non debere. Ob hoc etiam de ipsius episcopi Romani chirographis, vel prius ambitionis impulsu, cum sieri arderet episcopus, vel postea venalitate parti alteri factis, necessarium duximus non tacere, ne ancteritate nominis ejus præjudicium fides vera sufferret. Quod si boc non fuisset, neque ipse prius universam

referente, didicimus quod et ipse et alii consacerdocommunicatione multavit, ut dictum est ad lib. 17. Theophanes in Chronico: 'Ως καὶ ἀκοινωνησίαν τεσσά-

<sup>·</sup> Cod. nnus ms., præfatæ. b Mennam in primis, qui trium Capitulorum damnationi primus consenserat, quatuor mensium ex-

Cod. Viron., et quid de illis agant, ipsi jum no-DEFTINA.

<sup>2</sup> Idem cod., ita.

nihilominus communione subtraxerint; et dum causas exorti quæreremus scandali, ante die us frater et coepiscopus noster re-pend t loc frate: nitatis tuæ fecisse personam, quod a nulio deces-orum tuorum decessorumque nostrorum temporibus qualibet fuisset ratione commissum. . Cernis quod non solus hic judex ejusque diaconus 1, sed et Datius Mediolanensis episcopus, eum aliis sacerdetibus, talium prævaricatorum communionem ferendam esse non duxerit? Quid igi'ur adhuc nobis de hoc quæstio commovetur, unde nec inter contradicentes invicem ulla est contradictio, nec inter dissentientes in multis habetur ulla dissensio? Nam judex asserit quod invitus illud protulerit judicatum 4. Nos contra re-pondemes quod ultro per ambitionem poliicita- B tione facta peccaverit, nec ulla sustinuerit torments, quibus cessisse credatur. Cumque hoc invitum se fecisse asserat, rursus ibidem dicit quod ignoraus fecerit. Nos vero probamus non eum potuisse ignorantem facere, quod invitum se asserit admisisse. Post hiec etiam videri vult nihil in præjudicium Chalcedonensis egisse concilii. Cui nos suas excusationes opponimus : quia nisi hoc egisset quod pra judicaret, nequaquam se vel de principum violentia, vel de sua Ignorantia purgare atque absolvere niteretur. Cum igitur multa inter nos de his atque aliis inveniatur esse dissensio, inde tamen convenit inter partes, et apud omnes sine ulla controversia constat, quod in talibus causis prævaricatorum sit communio vitanda. Denique nec Sorcius præcipuum decus partis ipso- C rum, et quem esse nisi cum talibus non deceret, huic sent ntiæ contradicit, imo vero et aliquid amplius ipse dicit. Nam scribens beato seni Boetho b, priusquam navigaret, quæ damnaverat resumpturus, anathema quod Africana concilia non fecerunt, in eos protulit dicens : « Anathema izo Eutychem cum omnibus sectatoribus ejus adjutoribusque ipsius, quicunque conantur tomum sancti concilii Chalcedonensis in aliquo infringere; et quicunque epistolam thæ quam illud sanctum concilium Chalcedonense suscepit, anathemat, anathema mihi est. > Proinde si Mociano displicet in simili Nicteni concilii causa observantia Hilarii et aliorum collegarum eius, per quos orthodoxa fides in illa tempestate servata est

tes nostri, et multi filii Ecclesia Christiani, a tua se A atque ad nos intaminata pervenit; si displicet etiam sollicitudo et cautela sancti atque doctissimi orthodoxi viri Hieronymi; si displicet in Chalcedonensis quoque concilii causa dudum nobis præbitum in Acacio a tantis præsulibus apostolicæ sedis exemplum, universalis Ecclesiæ consensione firmatum; si displicet quod in præsenti quoque ipsius concilii oppugnatione statuerunt Africana concilia; si displicet quod aliarum quoque provinciarum episcopi faciendum esse viderunt, sicut Illyrici atque Dalmatiæ: placeat vol quod ipee Vigilius, vel quod ipee Sorcius sensit, quod in hujusmodi causis communio talium prævaricatorum, vitanda sit. Ideiros beatus quoque Stephanus prasul apostolica sedis, cum sonctum Cyprianum atque alios Afros episcopos, de baptizandis omnibus hæreticis decrevisse cognosceret, quamvis, ut dictum est, nullo interposito anathemate, neque adversus ulla concilii generalis antiquiora decreta aut conniventes hæreticis talem senentiam protulissent, continuo tamen ei denunifivit quod si qui hoc auderent, ab Ecclesia pellerentur: et Stephani potius quam Cypri-ni sententiam tenet Ecclesia, non solum de non rebaptizandes hæreticis, verum etiam de rebaptizantibus non ferendis. Sel vir prudentissimus Augusti: us, ad arguendos de suo schismate Donatistas, qui aucroritate beati Cypriani sacrilegium quo baptisma iterant conantur defendere, sufficere credidit ejus exemplum : quia eum aliter quam plures aliarum provinciarum episcopi de baptismo saperet, non tamen se quemadmodum ipsi Donatistæ ab Ecclesia segregavit. Segregaret autem, si inter se ac dissentientes anuthema definisset 2. Hoc igitur exemplum beati Cypriani hujus assertionem mihil adjavat, ut videtis, sed quomodo nos potius adjuvet, videre debetis. Dicimus ergo quoniam sicut quamvis reliant zantes Donatistas damnemus ab Ecclesia separatos, non tamen damnamus Cyprianum et socios ejus, qui nullius anathematis interpositione ab Ecclesia se diviseruat, cum de bap:ismate definirent quod nune videtur occasionem Donatistarum errori dedisse. Ita quamvis damnemus Nestorianos ul Ecclesia separatos, non tamen damnamus Mopsucstenum Theodorum, qui nullius anathematis interpositione ab Ecclesia a divisit, vel si aliquid scripsit, quod forte nunc videtur occasionem Nestoria-

ρων μανών δούναι Μανά τῷ Κωνσταντανουπόλιως έπι- D tum, nunc constitutum vocat; prolatunique ostendit σχόπω είς ἐπιτίμιον. Quem tamen postea Theodora rogato, ut Theophanes idem refect, in communionem recepit die 29 Junii.

· De quo proxime jam dictum est. Clerici Romani ad Francorum legatos constitutum appellant. Hoc enim est quod ab imperatore postea recepisse Vigilium narrant. Præstitit, inquiunt, Deus ut hac ratione sanctus papa Vigilius constitutum quod in ipsa causa sererat, publice in conventu reciperel, denuntians quia si quis Græcorum episcoporum usque ad universalis concilii tractatum de istis Capitulis aliquid secisset, aut facientibus acquievisset, a communione sedis apostolicæ alienus existeret. De boc etiam agens Vigilius ipse in epistola ad Rusticum et Sebastianum, nunc jud ca-

die sabbato sancto, missumque ad Mennam Constantinopolitanum. Sed longe diversum ab hoc judicato aliud fuit constitutum quod Vigilius de eadem re aliquot post annos, cum synodus v inchoaretur, edi-

dit ad Justinianum pridie idus Maias P. C. Basilii 12.

b lloc est primati. Sic enim ob ætatis prærogativam appellari solitos in Africa primates provinciarum alibi ostendimus. Primas autem Boethus fuit Byzaceuze provincize. Victor in Chronico: P. C. Ba-silii V. C. anno 12 Primasius quoque Acametenss monasterio relegatur. Sed Boetio primate Byzaceni concilii morte prævento, ut ei succederet, memorata damnationi protinus assensit.

<sup>1</sup> Cod. Veron., diaconus Stephanus.

<sup>2</sup> ldem cod., defixisset.

<sup>2</sup> Cod. Veron., se at Ecclesia.

norum errori dedisse. Et sicut nobis sufficit senten- A trem, et sufficit nobis (Joan. xiv. 8), impune cessit tias de baptismo Cypriani et sociorum ejus respuere, nec sub anathemate condemnare, ita si quid forte minus intelligens Theodorus male scripsit, sufficit nobis respuere, nec sub anathemate condemnare : quoniam hanc reverentiam semper Ecclesia detulit in gremio pacis suæ atque honore defunctis, ut non solum eos qui forte in talibus quæstion bus per ignorantiam humanæ infirmitatis errassent, verum nec ipsa eorum dicta, sicut hæreticorum, sub anathemate condemnarot. Hæreticum enim non humanæ infirmitatis ignorantia, sed pervicacia facit. Unde bestus Augustinus in labro de Catechizandis Rudibus: e Quanquam, inquit, et illi qui catholici ex hac vita migrarunt, et aliquid litterarum Christianarum posteris reliquerunt, in quibusdam locis opusculorum B non esse manifertum est : quia cum dictum sit : Que suorum, vel non intellecti, vel, sicuti est humana infirmitas, minus valentes acie mentis abditiora penetrare, et verisimilitudine a veritate aberrantes, præsumptoribus et audacibus fuerunt occasioni ad aliquam hæresim moliendam atque gignendam. > Catholicos itaque dicit ex hac vita migrasse catholicus Augustinus, qui in Ecclesia constituti per humanam insirmitatem minus valuerunt acie mentis abditiora penetrare, et veris militudine a veritate aberraverunt: nec vult eos hæreticos dici, quamvis præsumptoribus et audacibus occasioni fuerunt ad aliquam hæresim moliendam atque gignendam. Et ideo beatum Cyprianum ejusque collegas, qui per humanam infirmitatem in quæstione baptismatis erraverunt, vel Theodorum Mopsuestenum, si a veritate in aliquo C forte aberrasse monstretur, et de hac vita in ipso positus errore migrasse, hæreticos non dicimus, quos usque in fine mansisse in Ecclesia catholica non negamus. Frustra igitur nescio qua iste ad causam non pertinentia solice sibi colligebat exempla, quibus probare nitebatur sæpe dictum Mopsuestenum Theodorum juste ac regulariter fuisse damnatum. Non enim, si quisquam damnandus a episcopus, qui moriens hæreticum in suis facultatibus testamento fecit bæredem, acie mentis ut hoc faceret abditiora prnetrare non valuit, aut verisimilitudine a veritate aberravit; sed manifestum facinus non infirmitatis ignorantia, sed voluntatis pravitate commisit. Inde est quod Philippo dicenti: Domine, ostende nobis Pa-

tanto tempore Christum non cognovisse. Anania vero et Sapphiræ subtrahentium de pretio sui prædii commissum paulo ante delictum mortis pæna est protinus consecuta. Aliter itaque judicatur a Domino simplex pietatis ignorantia, et aliter duplex conscientia pravitatis. Et apostolica quidem sedes per beatum Gelasium nefas judicat post mortem condemnare a quempiam in Ecclesiae pace defunctum. cum dicit : Ouod super nostræ facultatis est modulum, divino judicio relinguamus. Non autem nobis poterunt imputare prævaricationis offensam, si viventibus remittamus, quod Ecclesiæ Deo largiente possibile est, qui nos cuiam mortuis aut veniam aut condomnationem dare poscunt, quod nobis possibile ligaveritis super terram, erunt ligata et in cœlo (Matth. xviii. 18), quos non esse jam constat super terram. non humano, sed suo judicio reservavit. Nec audet Ecclesia sibimet vindicare quod ipsis beatis apostolis conspicit non fuisse concessum. Si enim licet ligari mortuos, licet et solvi; et si licet mortuis damnationem inferre, licet et veniam dare. > Sed si forte cuiquam videtur illam tenere sentent am qua damnandi creduntur aliqui in Ecclesiæ pace defuncti, et non magis hanc apostolicæ sedis quæ soli hæc intelligit divino judicio reservatum, et concesserit quoniam si licet ligari mortuos, licet et solvi, et si licet mortuis damnationem inferre, licet et veniant dare : consequens non est ut ei propterea videatur etiam Monsuestenus Theodorus esse damnandus. Non enim eos impetit illa sententia qui, sicut beatus Cyprianus ejusque socii, per humanam infirmitatem minus potuerunt acie mentis abditiora penetrare, et verisimilitudine a veritate aberraverunt, sed eos potius qui probantur scientes volentesque peccasse. Insuper et notem est quod de hac Theodori causa tum fuer t judicatum, cum Apolinaristic progenitores Acephatorum, cum quibusdam dictorum ejus capitulis eum quærerent abdicari, et a Joanne Antiocheno atque orientali concilio, nec non Cyrillo Alexandrino, et Proclo Constantinopolitano repulsi sunt. Sed nunc in præjudicium magnæ synodi Chalcedonensis resuscitatur ejus quæstio ante centum et viginti agnos finita et oblivioni jam tradita. Cui præjud cio quo-

\* Gelasii verba sunt e synodo Romana in qua ab- D stitutum Vigilii cum judicato confundi, et alia persolutus est Misenus episcopus. Cujus alia quoque in camdem sententiam similia exstant in aliquot ejus epistolis. Idem etiam argumentum, eodem Gelasii utens testimonio, uberius tractat Vigilius in constituto. In quo propterea Theodori Mopsuesteni aliorumive dicta et errores qui objiciebantur, ita condemnat, ut ipsos tamen auctores in pace defunctos minime damnandos decernat. Sed quoniam et con-

turbate in hac tota causa referri vulgo solent, haud abs re visum est, præcipua rerum capita, tum ea præsertim quæ ad Vigilium spectant, quantum ex cleri Romani ad legatos epistola, atque ex Vigilii ipsius encyclica, constituto et aliis, observare licuit, suis annis singula \* brevi compendio distincta sub oculos hic ponerc.

<sup>1</sup> Idem. cod., quousque.
Idem cod., damnandus est.

<sup>·</sup> Idem cod., et quæ (apostolica sedes) asserit quoniam, etc.

<sup>\*</sup> Itlam synopsim tanquam facem omnibus Faoundi scriptis, in fine librorum 12 collocavimus,

niam communicare timuerunt beata memoria Ma- A eadem sequitur, quoniam sicut videtis actionem illi rianus Doracenus et Basiliscus Serdicensis episcopus, sed et Lampridius presbyter et abbas Hierosotymitani monasterii, Mocianus eos Constantinopoli, ut se commendaret, in gehennam, abitisse dicebat. Sed non hac via pergitur in gehennam, quam Hilarius cum suis collegis, quam Hieronymus tenuit in causa Niczeni concitti, quam tot apostolicze sedis antistites postea secuti sunt, cum temporibus Zenonis viderent Chalcedonense concilium similiter impugnari. Sed illa gehennæ est via, quam pro voluntate Constantii apud Ariminum et Seleuciam Isauriæ ingressa est temporibus Sirmiensis multitudo: quam et iste secutus est, qui Wandalis regnantibus Arianus fuit; deinde imperio succedente Romano, cum temde palatio præjudiciis catholi æ religionis exortis

consiliarii præstiterunt : qua non contentus, adhue ambire non cessat ex aliorum quoque perditione atiquid sublimius adipisci. Sic quippe tempore isto proficitur; et sicubi potest, per tales adjutores a consueta nequitia, testimoniis inconvenientibus undecunque collectis, etiam hoc suadet, quod licet Chalcedonense concilium retractetur. Ubi vero id non potest suadere, aut nefandum illud judicatum excusat, aut condemnationem defendit Mopsuesteni Theodori; aut si nihil horum potest, sub nomine pacis et regis, ad pollutam communionem vel temporalis utilitatis cupidos, vel indoctos et improvidos constur inducere: llos invitans promissionibus, istos verisimilibus rationibus fallens, qui legunt tantum vel pore versus est ut cotholicus videretur; nunc etiam B audiunt que scripta sunt, causam vero pro qua scripta suat non requirmet.

1 Cod. Veron., Marinianus.

Idem cod., tales invenit auditores.

## FACUNDI

# EPISTOLA FIDEI CATHOLICÆ

## IN DEFENSIONE TRIUM CAPITULORUM.

Ex tomo III Spicilegii domni Lucie Dacheris

Movet quosdam et requirunt quæ sit trium Capi- C circumsepta ab omnibus hæresibus denotanda, cu a tulorum causa, pro qua universa totum pene per orbem scandalizantur Christi membra; dicuntque quid potest catholicæ Ecclesiæ nocere damnatio quæ facta est Capitulorum, sive personarum sit sive dictorum? Præsertim, inquiunt, eum et ipsi damnatores se profiteantur cum non damnantibus fidem tenere, uno symbolo baptizare, unoque ritu tam solemnia lectionum, quam etiam sacrificii ordinem celebrare. Quibus, quoniam compendiose rationem sibi reddi flagitaut, sic breviter Domino largiente respondendum est, ut isti ipsi trium Capitulorum damnatores, qui negare non possunt causam eorum in Chalc-donensi sancto concilio ante centum et viginti fere annos fuisse determinatam, dicere primitus cogantur, utrum catholicæ Ecclesiæ in qua baptizati sunt antequam eorum damnatio impie proveniret, nocuerint an non nocuerint. Si nocuisse dixerint, notam erroris et criminis catholicæ Ecclesiæ convincuntur importare : ut aut bæretica, quod dici nesas est, fuerit, cum quos isti velut hæreticos damnaverunt, illa non solum non damnavit, sed insuper et laudavit, dictaque eorum ex decretis Chalcedonensis synodi orthodoxa pronuntiavit; aut certe ignorantiæ nubile

per tot annorum curricula nescivit, neque intelligere potuit, quod isti ante 15 aut 16 annos, variis et peregrinis contra apostolicum præceptum abducti doctrinis et obsequendo jussionibus palatinis cognoverunt. Ac per hoc et ipsi hæretici sunt, et ab hæreticis baptizati, neque adhuc ab aliquo reconciliati: quoniam, sicut dicunt ipsi, sunt catholici qui nuper tria Capitula damuaverunt, vel damnant, ipsisque damnatoribus communicant; bæretici autem qui nec damnaverunt, nec damnant, nec damnantibus communicant. Quæ cum ita sint, aut illa utique fuit, sicut vere fuit, et est, eritque catholica Ecclesia, que tria Capitula nec damnavit, nec damnat, nec istis scelestissimis daninatoribus eorumque communicatoribus D nisi sub merita satisfactione communicat: et isti procul dubio hæretici, qui noviter admiserunt, quod in Ecclesia quæ eos regeneravit non acceperunt : aut si illa, quod audire sacrilegum est, non fuit catholica Ecclesia, isti simili modo remotis anbagibus hæretici sunt, quia, ut dictum est, ipsa eos Ecclesia baptizavit quæ Capitula ista nunquam damnavit. Quas ob res utrolibet objecto respondeant, hæretici convincantur necesse est. Si anten, quod

verum est, nihil nocuisse eadem Capitula per cen- A Deum cui credidit, perdidisse convincitur. Qui autem tum et amplius, ut prædictum est, annos catholicæ Ecclesize dixerint, multo magis magisque se reos inte'ligant inexcusabiliter : animadvertant quantum mali contra ejus decreta commiserint damnando quod illa non damnavit; cognoscant quid egerint, et suntiant se ab ea præcisos, cuius decreta quantum in insis est convellentes, hæreticorum se catervis favendo corum votis pertinaciter aggregarunt. Siquidem ab Acephalis hæreticis, id est Semieutychianis, exquisita et elicita Capitulorum damnatio; et Vigilii atque Pelagii Romanorum prævaricatorum, et Primosii Byzaceni præcipui doctoris Acepholorum, edita contra Ecclesiam scripta protestantur. Quæ cum its sint, quomodo jam et illud eis poterit constare, quod di unt unam se cum non damnantibus fidem B Spiritus sancti in Constantinopolitano contra Macetenere? Cum nos in uno Domino nostro Jesu Christo Dei et hominis Filio, duarum naturarum proprietatem in unitate personæ confiteamur, quod catholica semper custodit et docet Ecclesia. Isti autem parendo Acephalis, et in scripto dicentes: 4 Anathematizamus impiam epistolam Ibæ quam ad Marim Persam scripsit, com his qui vindicant eam, et reetam esse dicunt, vel partem ejus : a omnem procul dubio anathematizasso probantur Ecclesiam, quæ eam vindicavit et vindicat, rectamque esse dixit, et dicit: ut pote quæ hoc de Incarnatione Christi, in qua salutis nostræ sacramentum consistit, confletur quod eadem per omnia continet epistola. Yerba quippe ejus lem epistolæ, ubi sanitas catholicæ confessionis, post alia sic se habent : c Ecclesia autem sic dicit : C Duz naturze, una virtus, una persona, quod est unus Filius Dominus noster Jesus Christus. > Quapropter si bæe duarum naturarum Domini nostri Jesu Chrisu in unitate personæ confessio, ut isti dixerunt, impia est et sive Deo, dicant ipsi noviter quid sit pium rectæque Christianorum Adei conveniens. Profecto ergo, sicut veritas eos ex operibus et scriptis corum redarguens fateri cogit, aut unom in Christo naturam, sicut Entychiani vel Acephali, quorum votis cesserunt, et ab Ecclesia recesserunt, dicunt, aut autlam : qued quam sit impium et blasphemum. atque a catholica veritate alienum, quisquis sana est præditus mente absque dubitatione cognoscet. Nanc deinde illud pertractemus, quod dicunt verbis. uno se symbolo baptizare, utrum rehus et effectibus D verum eis esse constet. Quod ut liquido clareat, ipsius symboli primitus consideranda est atque pensauda vis magnitudoque veritatis; quon am nisi precesserit per quod creditur, virtus munusque credulitatis, quod subsequitur, nequaquam conceditur, sicut scriptum est: Nisi credideritis, non intelligetis (Isa. vii, 9, juxta LXX). Symbolium itaque, collatio sive pactum quod fit homini cum Deo, patres nostri catholici doctores interpretari docuerant. Quoniam ergo pactum cum Deo fecinus, et sic in uno sanctæ Trinitatis nomine baptizati sumus, si quis unum iota vel unum apicem ex pacto quod cum Deo init dissolverit, sine dubio fidem qua Deo credidit, et ipsum

sint qui hoc violaverint pactum mox videbimus, cum ipsius symboli verba, non quidem in ordinem prolixitatis vitandæ gratia, sed admodum delibando posuerimus. Principium itaque symboli hoc est: Credimus in unum Deum Patrem omnipotentem: et in unum Dominum Jesum Christum Filium ejus, natum ex Spiritu sancto et Maria Virgine, qui sub Pontio Pilato crucifixus est ct sepultus; tertia die surrexit a mortuis; ascendit in cœlum, sedet ad dexteram Patris, unde venturus est judicare vivos et mortuos, et reliqua. En certe in boc nunc omnis consistit quæstio de vivorum mortuorumque judicio: quod contra nullam aliquando hæresim, ut illud de æqualitate Patris et Filii in Niezno concilio contra Arium, vel de omnipotentia don um, in symbolo est add tum, a nulla unquam bæresi, nisi ab hac novissimis temporibus velut ex compacta omnium hæreticorum fæce exorta, violatum est; per damnationem scilicet vivorum mortuorumque quam sic in scripto protulerunt, dicentes inter alia: «Si quis defendit impium Theodorum et impia ejus conscripta, sed non anathematizat eum et impia ejus conscripta, et omnes qui suscipiunt vel defendant eum, et dicunt orthodoxa eum exposuisse; et qui scripserunt pro eo, et eadem illi sapuerunt, vel scribunt pro eo vel implis ejus conscriptis, et eos qui similia illi sapiunt vel aliquando sapuerunt, talis anathema sit. S: quis defendit impia Theodoreti scripta, sed non anathematizat ea, ct eos qui similia ejus sapuerunt vel sapiunt, talis anathema sit. Si quis defendit impiam epistolam quam dicitur Ibas ad Marini Persam hareticum scripsisse, sed non anathematizat eam et defensores ejus, et eos qui dicunt eam rectam esse, vel partem ejus, et cos qui scripserunt, vel qui scribunt pro ea, vel pro impietate quæ in ea continetur, et præsumunt eam defendere, talis anathema sit. » Qua blasphema sententia et illos mortuos quos in corpore constitutos nemo damnavit, nec hæreticam e-rum doctrinam quisquam judicavit, imo vero, sicut evidentissimis documentis probari potest, orthodoxam synodica Patrum pronuntiavit auctoritas, et devota hactenus conservavit conservatque posteritas. et ipsos Patres qui eos dictaque eorum laudaverunt, et nos viventes pari cum eis anathemate quantum in ipsis est, involverunt. Ubi est ergo quod Chri-tiani videri volunt, aut dici, symbolique se custodire fidem inani multiloquio jactitant, qui judicium sibi quod soli Filio Pater dedit, superba satis nimiumque dolenda temeritatis audacia usurpaverunt, cum per hujusmodi præsumptionem etiam diaboli supergredi probentur insaniam? Siquidem ille superbissimo cordis appetitu dixit: Ero similis A'tirsimo (Isa. xiv, 14). Hi autem præveniendo judicium Dei, et opere mortifero damnationem mortuorum vivorumque non sibi consentientium perpetrando, non jam æquales aut similes, sicut ille adhuc de suturo dixit, Ero, sed superiores esse suo Domino quantum ad eorum attinet intentionem, constituerunt. Et non erubeocunt miseri ore sacrilego atque impudenti procaci- A Deum superbiza cristas erexerunt, praripiendo tate dicere se unam cum damnantibus fidem tenere! Quasi vero non et dæmones credant et contremiscant, sed operationem non nisi erroris, quam et Istæ noviti:e pestes exercent, habere noscuntur ipsi errantes et alios in errorem mittentes. Neque tantummodo verbis mendacibus in errorem traducentes, sed violentis insuper persecutionibus ad consentiendum sibi vel communicandum quos potuerint pertrahendo cogentes. Et non intendunt infelices neque animadvertunt, quod non eos juvet, imo et satis gravet, dictis polliceri nosse Denni, factis antem negare? Quoniam revera si veraciter confessi, sive alii pro eis cum haptizarentur professi sunt credere se in Deum Patrem omnipotentem, et in Jesum Christum Filium ejus, et in Spiritum sanctum, quod symboli B dentissimis documentis et veridicis rationibus patertenet auctoritas, veraciter quoque credere debuerunt et patienter exspectare eumdem Filium Dei et hominis Jesum Coristum Dominum nostrum tempore præfinito venturum de cœlis ad judicandum vivos et mortuos; et non ipsi nune impia vehementer atrocitate, et viventes nos, et mortuos olim catholicos pontifices non solum judicare, verum etiam quasi perpetuæ sententiæ anathemate condemnare. Sed forsitan pro sua sanctitate et mirabilium operum efficacia, ut pote judices vivorum et mortuorum, a semetipsis, quin imo a patre suo diabolo constituti, hos ipsos mortuos quos damnaverunt resuscita se se dicunt, et sic audita eorum causa, sicut Dominus in Evangelio dicit: Ego sicut audio judico (Joan. v., 30), judicii sententiam adversus eos protulerunt. Quæri- C mus ergo ab eis quando redivivos eorum cineres collegerint, eosque resuscitaverint, aut ubi ad judicandum sederint. Nempe in valle Josaphat judicaturus est Dominus omnes gentes, quamvis et alium habeat intellectum. Nunquid tamen vallis Josaphat Constantinopolis, ubi hoc inchoatum sacrilegium? Nunquid vallis Josaphat cæteræ urbes et civitates, quæ nefa dum in damnatione vivorum et mortuorum prolatum subscripsere suscepereque decretum? Dicant etiam et ostendant ubi damua: os suos constituerunt, ut a nullo non damnante, nisi tantum a damnatoribus, sciatur an ipsis solis aditus reseratus est iuferorum locus? Dicant deinde nobis viventibus, quos cum pridem mortuis damnaverunt, quando hos mori secerint, protinusque resuscitaverint, sicut in D illo, vel ante illud Domini judicium erga hos quos in carne viventes ejus adventus invenerit futurum catholica confitetur Ecclesia. Quod si hæc et alia, quæ tempore soli Deo cognito ventura credimus, facere nequiverunt, quæ dementia corda eorum invasit, oculosque corum fumosa sua vanitas, velut densarum palpabiliumque tenebrarum opaca nox, obcæcavit, ut non viderent nec perseveranter tenerent quod in symbolo quando baptizati sunt acceperunt? Sed pr suo libita, modo muneribus corrupti, modo honoribus et ambitionibus illecti, modo etiam peregrinæ sive potius serpentinæ versutiæ doctrina circumducti, ventoque superbiæ affiati et inflati, contra

judicium ejus, novumque errorem per damnationem vivorum ac mortuorum condendo, et veterem restaurando, cum et Acephalorum fautores consortesque effecti sunt, et cæteris hæreticis dextras dederunt, ut liceat eis quoties libuerit et quomodo libucrit orthodoxorum pontificum decreta rescindere vel damnare. Neque enim, ut ignorantes quidam dicuet. trium Capitulorum geritur causa, sed omnium poutisicum, qui, ab apostolis apostolorumque successoribus usque ad synodum Chalcedonensem, in qua eadem Capitula orthodoxa sunt judicata, ac deinceps ad nostra usque tempora in una cademque desensione atque communione perdurantes, catholici ex bac vita emigrarunt, perpetrata doletur damnatio. Quod evinarum traditionum hic latius ostendere possemus, si castigata sineret brevitas. Quibus diligenter con-ideratis atque libratis, judicet quisquis judicium Dei metnit, quisquis Dei Filium tempare opportuno in forma servi quam pro nobis suscepit venturum credit et consitetur judicem manisestum, quem credendo didicit in plenitudine temporis venisse occultum, si hi tales qui superbiores et excellentiores audacia diabolo, Antichristo quoque existunt deteriores, Christiano saltem nomine censendi, et non potius Antichristi ministri appellandi, modisque omnibus sint fugiendj. Quæ cum ita sint, quomodo jam eis poterit constare quod credere se dicunt in Deum Patrem et in Filium ejus, quod præcedit in symbolo, cum non eis constet quod illic sub equitur de uno eodemque Christo specialiter dictum, qui venturus est judicare rivos et mortuos. Quoniam isti, sicut superius dictum ostensamque est, et in mortuis olim et in viventibus nobis damnationis sum jacula vibraverunt. Sed his præmissis aliud adhuc videamus. Si enim mortuos quos damnaverunt prave docuisse et hæretico sensu libros conscripsisse dicunt, quærimus ab eis utrum cum viverent admeniti sint juxta morem catholicæ observantiæ ac discip!inæ, ut sanum rectumque saperent, pertinaciter restiterint, convictique de errore suo, vel in aliquo concilio accersiti, ut Arios in N'cæno, Macedonius in Constantinopolitano, Nestorius in Ephesino primo, Eutyches atque Dioscorus in Chalcedonensi, condemnati suerint necne. Si sactum dixerint, mox ferri synodalia gesta flagitaverimus, sicut horum proferuntur, ubi condemnatus corum error, ubi prolata adversus eos sententia doccatur. Si ostenderint, rursus quærimus quomodo per centum et amplius annorum seriem universam catholicam latuerint Ecclesiam, cum et humanæ leges triginta annis humanas adimant quæstiones, et Dominus nos:er Jes is Christus apostolis suis potestatem ligandi atque sovendi tantummodo quæ super terram sunt divinam dederit legem. Aut ubi putamus eadem delituerint gesta, ut nuper ad damnantium solummodo, nou etiam ad non damnantium notitiam pervenire potnissent? Si autem, quod magis verum certumque est, proferre aliquid tale antiquitus gestum nequeunt, quis proferimus synodicas epistolas Antiocheni concilii in desensionem Theodori dictorumque ejus, qui ab istis novo jam hæresis nomine crimineque cauteriatis, id est Necrodioctis sive Porcianistis a, damnatus est. Congregata deinde sanctæ Chalcedonensis synodi. cujus auctoritati nullus nisi hæreticus contradicit. gesta demonstramus; ubi non solum beati Theodori laudes susceptæ et recitatæ, et cum admirabili gloria prædicatæ sunt, verum etiam epistola venerabilis Ibæ, quæ ab istis ut impia condemnata est, orthodoxa illic pronuntiata docetur atque laudata. Theodoreti quoque doctrinam dudum et a principio orthodoxæ sidei concinere in cadem. synodo acclamatum, et digni utrique, hoc est Theodoretus et Iba, episcopatu judicati sunt, et gubernare sicut pridem Ecclesias sibi B tot præclaris pontificibus vel universæ per totum creditas ordinati. Quibus præostensis proponimus istis Capitulorum nostrisque damnatoribus, eorumque communicatoribus, quid de eodem magno Ch Icedonensi concilio sentiant, utrum catholicum illud dicant, an non? Si dixerint : Catholicum est, respondemus: Vos ergo procul dubio hæretici estis. Quoniam vel quod, vel quos illi Patres ibidem præsidentes laudaverunt, et catholicæ fidei convenire pronuntiaverant, vos ut hæreticos et impios condemnastis : unde conficitur, velitis nolits, sicut consequentia exigit rationis, ut illos quos damnaverunt bæreticos, id est Nestorium, Eutychem atque Dioscorum, vos eos orthodoxes, etsi non verbis pro hominum forsitan timore, operibus certe, et effrenatis persecutionibus, et catholicerum pontisicum depulsionibus, et hæreti- C corum subrogationibus, scriptoque in catholicos prolatis damnationibus pronuntiatis atque prædicatis. Denique in una eademque Chalcedonensi synodo inter alia bæc quoque definita consistit causa, approbatio scilicet et damnatio trium. Ecce enim astant quodammodo ex una parte ejusdem concilii Theodorus, quamvis fam defunctue, sed in synodicis epistolis ejus laudes continentibus, ibidemque relict s et ap; robat s, viveus, Theodoretus quoque et Iba laudati et orthodoxi pronuntiati; et ex alia nihilominus parte Nestorius in Epheso quidem primo damnatus, sed iterato damnationis vinculo Chalcedone illigatus: Eutyches etiam atque Dioscorus illie similiter ut hæretici condemnati. Quid dicitis? Nunquid non ita est? Nunquid, ciis obducta sit, negare poteritis ita esse? Quod si et megare præ confusione vestra duplici volueritis, ecce adsunt gesta Chalcedonensis concilii, ecce assistunt sexcenti et triginta pontifices illic congregati : vociferant nimirum per eam, et dicunt : Nos laudes Theodori in pace et communione catholica Ecclesia defuncti relectus cœiui nostro suscepimus et approbavious. Nos vero venerabiles Theodoretum et Ibam orthodoxos pronuntiavimus, atque in definitionem catholica fidei nobiscum subscripaisse veraciter no-

in veritate quod proferant non habent, nos econtra A vimus. Epistolam quam venerabi'is lba Mari Persæ scripsit, relectam a nobis orthodoxam esse judicavimus, et judicium nostrum concorditer subscribendo confirmavimus. Nos Nestorium ante quidem damnatum iterata damnatione cum Eutyche atque Dioscoro, sancto nobis Spiritu præsidente, prostravimus: qui judicium nostrum violare nititur, hæreticus est; qui decreta nostra in aliquo convelle e pertentat, alienus a catholica fide, alienus a Christiano nomine est. Qui enim hos quos catholicos pronuntiantes laudavimus damnat, illos et econtrario quos ut hæreticos condemnavimus laudat, et ideo hæreticus est quisquis bene a nobis definitis non acquiescit, quisquis legitimo et catholico ordine determinatis superbus resultat. Hæc audientes quid, regamus, dicturi estis mundum diffuse catholice Ecclesie, qui corum statuta devote semper custodivit, hactenusque in suis reliquiis ubique propagatis custodit; ni i forte verum dicere volucritis, et quomodo futura erat hæresis Necrodioctarum sive Porcianistarum? Si autem dixerint: Hæreticum est Chalcedonense concilium, non est jam necessarium contra eos noviter decertare, nisi ut habeautur ab universis in veritate catholicis sicut ille qui a Domino in Evangelio interrogatus quod ei nomen esset, respondit : Legio, quia multi sumus (Marc. v, I). Quoniam revera qui sanctæ et magnæ Chalcedonensis synodi auctoritati contradicere in aliquo præsumit aut pertentat, et Arianus est, et Macedonianus, et Nestorianus, et Eutychianus et Acephalus, vel quidquid ex variis impietatis hærotica germinibus derivari, eisque coaptari poterit, contra quas utriusque pestes ipsius synodi vigilavit intentio. ut et præteritos hæreticos iterata damnatione percelleret, et præsentes anathematizaret, et futures præsago Dei Spiritu damnationis vinculis cum corum sequacibus modoque quolibet participibus innecteret. Jam porro de hoc quod dicunt eodem ritu lectionum solemnia, vel sacrificii ordinem celebrare, possemus breviter respondere, quoniam præcisis, sicut docuimus, ab unitate catholica nihil prosit divini nominis verbis fictis facta invocatio, nec usurpata et ab Ecclesia tracta celebratio; cum et diabolus Dominum tentans Scripturarum protulerit testimonia, sed unde destrucretur, non unde meniretur; ipsæque sanctæ quantolibet callo duritiæ frons vestra solitis menda- D Scripturæ non in legendo, sed in intelligendo consistant, et diversi hæretici quod bene et salubriter in catholica acceperant, præcisi jam perniciose et lethaliter retinuerunt. Possemus et illud de sacrificio dicere quod initio mundi Dominus ad Cain dixit : Si recte offeras, recte autem non dividas, peccasti. Sed et illud quod prævaricatoribus, pactamque Dei violantibus, sacerdotibus idem Dominus per prophetain dicit: Cum multiplicaverilis preces vestras, avertam faciem meam a vobis. Et cum obtuleritis sacrificium miki, non suscipiam illud de manibus vestris, nec pla-

<sup>·</sup> Forte, Sercianistis, a Sursio vel Sorcio, cujus mentio in lib. contra Mocianum, col. 861 C, 862 B, misi forte legendum Porcius.

cabor vobis, quoniam iniqui sunt cœtus vestri (Isa. 1, A plo ostenditur et probatur, obnoxios onines et culpas 43, 45); multaque similia quæ commemorare longum est. Sed opportunum judicavimus etiam gloriosissimi martyris et episc pi Cypriani, vel unum aut duo contra eos pro simili causa scripta proferre testimonia; quia diligenter cordis oculis considerata atque perspecta animadvertet quisquis corde intelligeus est, si ultra novorum hæreticorum sacrificia appètere debeat. Hie namque in epistola pro sancto Cornelio similiter martyre et episcopo urbis Romæ, quem Novatianus hærcticus expulerat, et se loco ejus, sicut et nune a novellis hæreticis factum est, subrogaverat, ad Magnum scripta post alia dicit : . Si autem grex unus est, quomodo potest gregi annumerari qui in numero gregis non est? Aut pastor haberi quomodo potest, qui manente vero pastore, et in Ecclesia Do- B mini ordinate succedente • ac præsidente, nemini ipse b succedens et a seipso incipiens, alienus fit et profanus, dominicæ pacis ac divinæ unitatis inimicus, non habitans in domo Dei, id est in Ecclesia Dei, in qua non nisi concordes atque unanimes habitant? Denique quam sit inseparabile unitatis sacramentum, st quam sine spe sint, 'et' perditionem sibi maximam de indignatione Dei acquirant qui schisma faciunt, et relieto episcopo alium sibi e pseudoepiscopum constituunt 4.... Quod si aliquis illud opponit, ut dicat eamdem Novatianum legem tenere, quam catholica Ecclesia tenet, et codem symbolo quo et nos baptizere, eumdem nosse Denm Patrem, eumdem Filium Christum, eumdem Spiritum sanctum; sciat qui hoc spponendum putat, hoc adjuvare tales non passe. C Nam et Core, et Dathan, et Abiron, cum sacerdote Aaron et Moyse eumdem Deum noverant, pari lege et religione viventes, unam et verum Deum qui colendus atque invocandus fuerat, invocabant; tamen quia loci sui ministerium transgressi contra Aaron sacerdotem, qui sacerdotium legirimum dignatione Dei atque ordinatione perceperat, sacrificandi sibi licentiam vindicaverunt, divinitus percussi, pænas statim pro illicitis conatibus rependerunt, nec potuerunt rata esse et proficere sacrificia irreligiose et Illicite contra jus divinæ dispositionis oblata. Quare qui Novatiano, sive cæteris hujusmodi patrocinantur, frustra contendunt. Atque ut magis intelligi posset contra hujusmodi audaciam, quæ sit censura divina, res, sed et participes pœnis destinari, nisi se a communione majorum separaverint, præcipiente per Moysen Domino, et dicente: Separamini a tabernaculis hominum istorum durissimorum, et nolite tangere ab omnibus que sunt eis, ne simul pereatis in peccalo eorum (Num. xvi, 26). Et quod comminatus per Moysen Dominus fuerat implevit : ut quisquis se a Core, et Dathan, et Abiron non separasset, pœnas statim pro impia communione persolveret. Quo exem-

et pænæ e qui se schismaticis contra præpositos et socerdotes Dei irreligiosa tumeritate miscuerint, sieut etiam 'per Oscam' prophetam Spiritus sanctus contestatur, et dicit : Sacrificia eorum tunquam panis luctus; omnes qui manducant en contaminabuntur (Ose. 1x, 4): docens scilicet et ostendens omnes omnino cum auctoribus supplicio conjungi, qui fuerint corum peccato contaminati. ) Quid hoc testimonio evidentius? Quid lucidius? Quid dici veracius potest? Ecce enim omnes omnino pari reatu parique pæna constrictes docet, quotquot fuerint malorum communione polluti. Quid ergo est, quod quidam quasi se excusantes dicunt; ipse scit episcopus meus si damnavit quempiam talibus comminetur, dicens : Ta autem odisti disciplinam, et abjecisti sermones meos retro. Si videbas furem, currebas ei, et cum adulteris portionem tuam ponebas (Psal. xLIX, 17, 18). Et infra manifestat et comprobat Paulus apostolus (Rom. 1. 32) morte dignos esse et ad pœnam venire, non tantum illos qui male faciunt, sed etiam eos qui talia agentibus consentiunt : qui cum malis et peccatoribus. et pœnitentiam non agentibus illicita communicatione miscentur, nocentium contactibus polluuntur, et dum junguntur in culpa, sic nec in pœna separantur. At isti: Sed non consentimus, inquiunt, damnationi mortuorum. O intolerabile malum! O inauditum opprobrium! non consentire quasi verbis, damnationi dicunt, et consentiunt operibus, quod deterius est, exsecrabili communioni; cum magis cumulatior maneat pæna eis qui et non ignorant veritatem, et tamen communicant veritatis inímicis. Si enim hæresim fecerunt. sicut docujmus, hi quibus communicatis, dampando vivos et mortuos; si ad hæreticos exierunt, faciendo quod Acephali voluerunt, hæretici profecto utrisque admissis remanserunt. Quomodo ergo qui hæreticis communicant, hæresis crimine teneri negabuntur? aut qua fronte catholicæ communicare sibi videntur? An quia manufactas ecclesias palatino suffulti suffragio depulsis catholicis pervaserunt, ideo vos fidem catholicam pacemque Christianam in parietibus esse arbitramini? Si hoc opinamini, audite quod etiam sanctus flilarius episcopus confessor et doctor egregius quibusdam episcopis tempore Constantii imperatoris, quo sic Ariani sub nomine pacis et regis invenimus in tali facinore non solum duces et aucto- D pervaserant universas pene totius orbis locales ecclesias, sicut nunc Eutychiani sive Acephali, de hac re scribat, post alia dicens: « Oro vos, episcopi, qui hoc esse vos creditis, quibusnam suffragiis ad prædicandum Evangelium apostoli usi sunt? quibus adimi potestatibus Christum prædicaverunt, gentesque fere omnes ex idolis ad Dominum transtulerunt? Anne aliquam sibi assumebant e palatio dignitatem? > Et infra: « Unum moueo, inquit, cavete Antichristem; male enim vos parietum amor cepit, male Ecclesiam

<sup>·</sup> In hoc Cypriani testimonio Facundus aliqua prætermittit, verba etiam mutat.

<sup>·</sup> Cypr., ordinatione succidanea præsidente.

Redundat ipse.

c Cypr., sibi foris.

d Que hic desunt, videnis apud Gppr. epist. 76.

<sup>·</sup> Ms., futuros.

Pei in tectis ædificiisque veneramini, male sub his A sic tenenda ut ad illos nos exeamus, et quod illi sunt, pacis nomen ingeritis. Anne ambiguum est in his Antichristum esse sessurum? Montes mibi et silvæ et lacus, et carceres, et voragines sont tutiores. In his enim propheræ erant manentes, et spiritu Dei prophetabant. . Hac interim pro brevitate prolata sufficiant testimonia, quoniam si amplius coacervare vel ratiocinari vellemus, legentium forsitan memoriam overaremus. Nunc jam illud quoque breviter commemorare debemus, quod ex beati Augustini opusculis contra Donatistas scriptis obji junt, dicentes: Dixit sanctus Augustinus: Bona est pax, habete pacem; bona est unitas, diligite unitatem, non scindatur unitas. Sed hæc et talia egregii doctoris testimonia, quantum eos supp'odant, nos vero stabiliant, nequapotius opponunt, nolebant scindere unitatem; si nolebant bellum inferre catholicæ Ecclesiæ, per quod pax violaretur; quod in ea invenerunt, hoc utique scrvere et viriliter custodire, sicut supra ostensum est, debuerunt. Onod autem illa, aut ab illa non acceperunt, tanquam vere noxium et lethale fugere cavereque debuerunt. Nam habenda est pax, secundum apostolicam doctrinam, cum omnibus, si fleri potest, hominibus, non tamen cum omnibus tenenda. Siquidem longe aliud sit habere aliquid, aliud tenere. Non solum igitur cum schismaticis et bæreticis, sed etiam cum Judæis carnalibus atque paganis habenda est pax. Sed jila profecto pax, per quam eos exoptamus et cupimus Deo acquirere, et veritati unitatique sociare catholicæ; propter quod etiam ut convertan- C tum est præmium gloriosum. tur, secundum mandatum Dei pro eis oramus: non

hoc nos quoque efficiamur. Denique quod bentus Augustinus dicebat et suadebat Donatistis, habere pacem, diligere unitatem, egregie satis et salubriter dicebat: ipsos enim cupiebat, quemadmodum et nos istos, damnato errore suo ad catholicam redire, sicut in multis opusculis contra eorum schisma scriptis luculentissime edocet. Non ut ipse, ant quisquam orthodoxorum relicta, quod absit, catholica, erro-i eorum communione sacrilega misceretur. floc et nos istis cum magna pace dicimus: Damnate errorem quem induxistis, auferte damnationis malum quod intulistis, per quod et hæretici facti, et hæreticorum fautores exstitistis; et nobiscum pacem habentes, et sicut pridem tenentes, universos hæreticos quam perspiciunt. Si enim isti qui hæc contra se B confudistis, et catholicæ vos unitati reddidistis. Quisquis itaque hæc legis, eloquium noli quærere, sed res poudusque veritatis diligenter intuere. Et si prævaricatorum communione pollutus non es, ora Deum ut perseveres. Si vero aut ignoranter aut violenter lapsus es, reparare ad catholicam veritatem recurrendo festina, communionem ejus resumendo: omnibus siquidem pænitentibus promissa est venia. Nemo desperatione frangatur. Nullus serpentinis deceptionibus ulterius irretiatur: quoniam, sicut transgressoribus et impænitenti corde permauentibus sempiternum cum diabolo præparatum est supplicium, sie a Domino Deo pactum ejus conservantibus, et fidei catholicæ fundamenta custodientibus, novitatesque profanas devitantibus, æternum et sine fine reserva-

ANNO DOMINI DZLVII.

# FULGENTIUS FERRANDUS,

CARTHAGINIENSIS ECCLESIÆ DIACONUS.

# NOTITIA.

[Ex Gallandio.]

- sancti Fulgentii Ruspensis episcopi autaffinem fuisse ant consanguineum, et prænomen et sancti præsulis modeste ab eo commemoratum genus illustra pene peranidet, inter discipulos sancti Fulgentii eminuit, quem propterea suum magistrum appellat (b): dignus plane tanto instituture discipulus. De eo plura præ-clare, ut assolet, scriptor emmentiasimus (c): « Ferrandus, inquit, Africanos episcopos in Sardiniam
  - 1. Fulgentius Forrandus, si Chiffletium audias (a), D Trasamundi regis justu deportatos secutos, in comobio ab exsulante ibidem sancto Fulgentio constructo, monachum induit. Hilderico mitissimo rege anno 523 episcopos ab exsilio revocante, una cum Fulgentio in Africam reversos, a Bonifacie archiepiscopo Carthaginiensis Ecclesite ob eximiam morum ac doctrina excellentiam diacouns inauguratus, omnium sermone ubique celebrabatur. Ille sancti Augustini præ cæteris libros diurna nocturnaque manu versabat;
  - (a) Chiffi. præfat. ad Opp. Ferrend.(b) Ferrand: epist. 2, infra, pag. 889.
- (c) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. passo, c. 9, Opp. tom. III, pag. 855.

enim post recitates quasdam Augustini sententias, sufficere eos, inquit (a), a præserim ingenio atque studio tuo, quo ejus dicta sia cartissime ac frequentissime legis, ut in eis plurima possis similia reperire. 9 Tantam autem ubique doctrinæ famam sibi comparaverat, ut ejus sententiam viri insignes in rebus difficilioribus exquirerent, ut idem ipse in gravioribus controversiis sanctum Fulgentium consulebat, quo doctiorem ea tempostate Africa habuit neminem. > Hactenus V. C. floruit Ferrandus Justini et Justiniani temporibus. Ex veteribus, ejus meminere eum laude Victor Tunonensis (b), Facundus Hermia-neusis (c), Crescomus episcopus Africanus (d), auctor anonymus Ildefonso Toletano subjectus (e), Sigehertus Gemblaceusis (f) et Gratianns (g). Vixisse Ferrandum usque ad annum 548 asserunt absque testibus Pagius (A) et Natalis Alexander (i). Porro id unum compertum habemus, eum jam diem obiisse anno 1 547, quo Facundus Hermianensis suos libros pro defensione trium Capitulorum scripsit, ut infra osten-demus. In iis enim Ferrandum « laudabilis in Christo memoriæ  $\imath$  virum appellat episcopus ille Africanus (j). Observat autem Chifiletius (k), sub ejus obitum Africanas Ecclesias trium capitulorum diuturna tempestate fuisse perturbatas, et secundum hanc haud longo intervallo Ferrandum e vivis excessisse.

II. Magno nomine, ut cum Baronio loquar (1), Ferrandom sua tempestate claruisse, et de questioni-bus consuli solitum difficillimis, epistolæ ipsius quæ exstant sat's docent, et quantæ fuerit æstimationis æque significant. Eas inter epistolas duæ primum comparent ad sanctum Fulgentium Ruspensem epi-scopum, quibus ejusdem Fulgentii responsiones ex nova operum sancti Patris editione subdidimus. Et în priore quidem duplicem de salute Æthiopis catechumeni questionem proponit Ferrandus; qui scili-cet baptizatus fuerat, cum jam vi morbi esset mentis impos, et non percepta eucharistia mortuus (m). Hinc (duplex Ferrande scrupulus obortus : primo an adulto sufficere ad salutem posset aliena confessio; deinde an qui accepto baptismi sacramento, mortis velocitate præpeditus, carnem Domini manducare non potuit, salutis compos esse posset. Duplicem hanc quæstionem separatim Fulgentius expendit : ac priori quidem respondet, sincerum baptismi desiderium prius habitum sufficere, dummodo adhuc vivo, tametsi nihil sentienti, baptismus conferatur; alteri vero, nemini baptizatorum fraudi esse, quod morte præventus eucharistiæ particeps esse nequiverit; cum per ips m baptismum, si minus sacramento, saltem re sacramenti donatus sit; eam enim esse vim baptismi, ut corpori nos cujus caput est Christus inserat, ac verum ejus membrum efficiat : que incorporatio ipso eucharistiæ sacramento significetur. In posteriore autem ad Fulgentium epistola, quinque Ferrandus eidem quæstiones proponit: ad quas exstat prolixa et doctrina Fulgentii atque ingenio digna responsio. De duabus prioribus quæstionibus episco-po Ruspensi a nostro diacono Carthaginiensi propositis hæc observat Norisius (n) : « Cum dissidia, inquit, de uno ex Trinitate summa animorum contentione agitarentur, Ferrandus duplicis inde exorue

quod ei laudi datum a præceptore Fulgentio in l'bro A quæstionis solutionem a Fulgentio petiit, quem ut de Quinque Quæstionibus eidemmet juscripto; et- magistrum semper excoluit. Nam pierique propositionem de Christo uno ex Trinitate aversabantur, tum ne divisionem ac separationem personarum a divina natura in mysterio sanctissimæ Trinitatis inducere viderentur; tum etiam ne concedentes unum e Trinitute pascum, ipsam quoque divinitatem pas-sam dicere cogerentur. Utramque sibi propositam difficultatem duobus ac viginti espitihus discutit f'ulgentius, ac duobus præsertim postremis totam perrumpit, appellatis luculentis ac splendidis sancti Augustini testimoniis. > Hæc ille.

III. Anatolio diacono urbis Romæ tertia epist la inscribitur, in qua Ferrandus de duabus Christi naturis edisserit, ac monachorum Scytharum capitula solidis argumentis comprobat, et oppositas objectiones docti-sime refutat. Hac vero de epistola idem qui modo laudatus Norisius (o): « Cum, inquit, eadem quæstio de uno ex Trinitate post Hormisdæ mortem litigiosas inter doctos disputationes Romæ subinde excitaret, Anatolius Romanze Ecclesize disconus, dubius in quam partem descenderet, ea de controversia Ferrandum consuluit : qui prolixam epistolam rescribens, universam quæstionem summa eruditione penitus profligavit, præcipue discutiens quod veluti absurdum de uno ex Trinitate in carne passo propositioni validiore impetu objiciebatur, quodve etiam graviorem Anatolio dubitationem afferebat, ac propterea de illa solummodo consultabat. Idem etiam alteram quæstionem solvendam proposuit, nempe num beata Virgo yere ac proprie Dei genitrix dici possit: quod fuerat alterum monachorum Seytharum capitulum, ut alibi ostendi (p), de quo etiam diutius in Oriente disceptatum fuit, ut ex Facundo Hermianensi intelligimus. > Hæc aliaque pluravir doetissimus: qui postmodum de tempore quo scripta fuit ejusmodi epistola, hæc habet (q): « Nulla chronologica nota in laudata liactenus epistola apparet , ex qua annus quo scripta fuerit innolescat. Arb tror tainen exaratam fuisse prius quam anno 535 Joannes II apostolico decreto diuturnioribus il'is controversiis finem imposuit. Nam neque de propositioni-bus a summo pontifice in fidei dogmata ascriptis, Anatolius Romanæ Ecclesiæ diaconus veluti de rebus dubiis Ferrandum consultasset; neque hic rescribens, pontificiam sanctionem qua nullum dein-ceps dubitationi locum dabat, silentio prætermisisset. . Baronius enimvero anno Christi 535 banc Ferraudi epistolam illigat, quam tradit sua ipsius estate hand pridem editam cum aliis ejus opusculis ab Achille Statio Lusitano (r), quamque deioceps ad duos mss. codices exactam emendavit supplevitque Chisselus: cui quidem Baronium secuto, data videtur eo ipso anno 533 quo et Edictum Justiniani de fide catholica tertio ejus consulatu notatur.

IV. Sequitur epistola quarta ad Engippium presby-terum, de essentia Trinitatis, et de duabus Christi naturis. Italus fuit Eugippius, sancti Severini Norico-rum apostoli et Gelasii papæ discipulus, atque abbas Lucu!lanensis prope Neapolim Campaniæ. Ad ipsum item exstat epistola quinta sancti Fulgentii, qui eum compresbyterum appellat. De eo autem hæc Cassiodorus (s): « Convenit etiam ut presbyteri Eugippii opera necessario legere debeatis, quem nos

<sup>(</sup>a) Fu'gent. de Quinq. Quæst. cap. 11. (b) Vict. Tun. Chron. ad ann. 547.

<sup>(</sup>c) Facund. Herm. lib. IV, cap. 3. (d) Crescon. præfat. ad Breviar. Canon. (e) Anon. de xu Script. Kucl. cap. 11

<sup>(</sup>f) Sigeb. Gembl. lib. de Scriptor. k. cl. cap. 11. (g) Gratian. dist. 63, cap. 34. (h) Pagi, ad ann. 529, § 14. (i) Natal. Alox. Hist. Eccl. secul. vi, c. 4, art. 5.

<sup>(</sup>j) Facund. Herm. loc. cit. (k) Chi'fi. præfat. ad Opp. Ferrand.

<sup>(4)</sup> Baron. ad ann. 529, § 9.

<sup>(1)</sup> Isaron. ad ann. 529, § 9.
(m) Mang. præfat. ad Opp. sancti Fulgent.
(n) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. pass.
cap. 9, Opp. tom. 1tt. pag. 8 5 seq.
(o) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. pass.
cap. 9, Opp. tom. 1tt. pag. 858.
(p) Id., ibid., cap. 3, pag. 797.
(q) Id., ibid., pag. 861.
(r) Baron. ad an. 553, § 28.
(s) Cassied. de lustit. divin. litter. cap. 93.

<sup>(</sup>s) Cassiod, de lustit. divin. litter, cap. 23.

enlaribus litteris eruditum, sed divinarum Scripturarum lectione plenissimum. Hic ad parentem nostram Probam virginem sacram ex operibus sancti Augustini valde altissimas quæstiones ac sententias, ac diversas res deflorans, in uno corpore necessaria nimis dispensatione, et in trecentis triginta octo capitulis collocavit. Innuit hic nimirum Senator Collectaneum Augustinianum ab Eugippio confectum, cohortante Marino abbate, > nuncupatumque c de-minæ merito venerabili et fractu sacræ virginitatis in Christi gratia semper illustri Probæ, o ut ipsemet in præfatione profitetur. Ilujus virginis Probæ laudes celebrat Fulgentius (a), quam e avis atavisque natam consulibus et deliciis regalibus enutritam » perbibet, eidemque duas epistolas quartam et quintam inscribit. Ex quibus ergo tempus compertum habemus quo floruit Engippius ad quem scribit noster diaconus Carthaginiensis. Qua de re consulas velim Sirmondi Carthaginiensis. Qua de re consulas velim Sirmondi epistolam ad Chiffictium (b). Iline item exploditur commentum de duobus Eugippiis, quorum alter Italus, Africanus alter fuerd, Miræo (c), Bollando (d), Caveo (e) aliisque probatum. Nimirum in errorem lapsi sunt eruditi viri, Sigeberti auctoritate ducti, qui de Eugippio verba faciens sic alt (f): e Eugippius abbas hortatu Renducis [leg. Reducis] Neapolitani episcopi deflorans libros Augustini episcopi Ilipani episcopi deflorans libros Augustini episcopi Ilipani episcopi deflorans magnes utilitatis ad Probam ponensis, dedit codicem magnæ utilitatis ad Probam virginem, et per manus ejusdem Renducis episcopi obtulit Ecclesiæ Neapolitanæ. Fuit tempore Pela-gii II et imperatoris Tiberii Constantial. I Hic vero bifariam errat Sigebertus: primum, quod excer, la Augustiniana hortatu Reducis præsulis Neapolitani ab Eugippio confecta esse scribat, cum in sua præfatione aliter profiteatur idem Eugippius, ut paulo ante ex eo intelleximus; secundo, quod Eugippium tempore Pelagii II ac Tiberii vixisse tradat, cum longe ante Pelagii Il pontificatum ac Tiberii imperium, hoc est longe ante annum 578, Lucullaneusem abbatem in vivis egisse cum ex modo dictis, tum ex C mox dicendis plane constet. Purro errati originem in Sigeberto primus detexit data ad Labbeum epistola itlustriasimus Petrus de Marca archiepiscopus Tolosanus, quam ille in addendis ad suam dissertationem de scriptoribus ecclesiasticis evulgavit (g). Rem latins deinceps prosecuti sunt do tissimus Mabilionius (4), atque haud ita pridem doctrina et eruditione præsta s Mazoch us (i). Hosce triumviros adeat lector, ut et Eugippii ætatem, et tempus quo ad eum epistolam scripsit Ferrandus, penitius agnoscat: neque Norisii V. C. ductu abripiatur, qui Sigeberti verba de cribens, illum errasse haud inte lexit (j). Cetterum de hujusmodi Ferrandi epistola hæc habet Chiffletius (k): c Hauc a fine, ut videtur, trunca-tam damus ex editis, nullum ex mss. codicibus ad eam perficiendam subsidium nacti. Cum autem Arlanismon pracipue petat, sitque in ea mentio quastionis ab Ariano comite propositz, eo conjectura feror, scriptam esse Vandalis adhuc in Africa rerum potientibus; et quidem regnante Hilderico, cujus erga D catholicos propensio viam catechesi aperiebat, adcoque ante annum Christi 531, quo Hildericus a

quoque valimus, virum qui.lem non usque adeo sæ- A Gilimere pulsus et regno spoliatus e.t. » Huc usque enlaribus litteris eruditum, sed divinarum Scriptu- Chiffictius. Exstat autem hæc epistolæ etiam in appendice ad Opera sancti Fulgentii Ruspensis episcopi.

V. De eodem argumento quo superiorem episto-lam ad Anatolium, alteram scripsit Ferrandus numero quintam ad Severum, scholasticum Constantinopolitanum, qui nostri diaconi Carthaginiensis donopolitanum, qui nostri diaconi Carthaginiensis do-ctrinze fama permotus, in magna controversia de uno ex Trinitate passo, ejusdem sententiam per litte-ras flagitarat: « Doctissimam epistolam, inquit Nori-sius (l), remisit ad Severum Ferrandus. Quod vero erat modesti vir ingenii, ac de semet humiliter sen-tlens: « Loquantur, ait (m), et prædicent quibus ho-nor sacerdotii docendi auctoritatem tribuit; nos discere parati sumus, docere non præsumimus. In-terroga igitur, subdit, vir prudentissime, ai quid veterroga igitur, subdit, vir prudentissime, si quid veritatis cupis audire, principaliter aposteliece sedis antientem, cujus sana doctrina constat judicio verita is, et sulcitur munimine auctoritatis. > Sententia enimvero tanio digna doctore, qua controversiam de uno ex Trinitate principaliter apostolicæ sedis antistiti dijudicandam ac definiendam dimittit : edoctus nimirum a magistro suo Fulgentio ejusque institutis imbutus, cujus exstat effatum illud plane aureum (#): e Duorum, inquit, magnorum luminarium, Petri scilic-t Paulique verbis, tanquam splendentibus radiis illustrata, eorumque decorata corporibus, Romana quæ mundi cacumen est, tenet et docet Ecclesia, tolusque cum ea Christianus orbis, et ad justitiam nibil hæsitans credit, et ad salutem non dubitat con-fiteri. > Cæterum de tempore quo hujusmodi Ferrandi epistola suit exarata, hae habet citatus modo vir doctus (o): « Annus quo laudata epistola scripta est, ignoratur. At cum episc pi Africani anno 525 ab exsilio Carthaginem redierint, post obitum Hormisdæ ea epistola scripta apparet, Ferrando jam tum diacono Carthaginiensis Ecclesiæ. At Chiffletius (p): « Responsionem, inquit, Ferrandi ad Seve-rum scholasticum Constantinopolitanum refero ad annum Christi 532, cum adhuc v veret Fulgentius episcopus : quem sub initium e istolæ tacite quesi videtur, non potius quam se de tanti momenti con-troversia conveniri. Porro, subinfert, hanc Ferrandi ad Severum epistolam hactenus mendis obsitam, et aliquot periodis a fine mutilam, nunc integram expurgatamque porrigimus ex codice sancti Augendi atque etiam ex codice Carmelitanorum Discalcestorum conventus Claromontani apud Arvernos. »

VI. Sexta Ferrandi epistola missa perhibetur ad Pelagium (qui postea Romanus pontifex fuit) et Anatolium, disconos urbis Romæ, de epistola ibas episcopi Edesseni, adeoque pro tribus Capitulis concilii Chalcedonensis adversus Acephalos. Hujus epistolæ meminit in primis Facundus Hermianensis his verb s (q): « Venerabiles Pelagius et Anatol.us, Remani diaconi, debitam officio suo et loco sollicitudinem pro Ecclesia Dei gerentes, laudabilis in Christo me-moriæ Ferrando Carthaginiensi diacono scripserunt, ut habito de hac causa (trium Capitulorum) dili-genti tractatu cum reverendissimo ejusdem Ecclesiæ Carthaginiensis episcopo, vel aliis quos et zelum fidei et divinæ Scripturæ sciret habere notitiam,

(a) Fulgent, epist. 2, num, 31.

(b) Sirmond. Opp. tom. IV, pag. 756 seqq., edit. Paris.

- (c) Mir. Schol. ad Isidor. cap. 13, et Sigebert. cap. 39 de Scriptor. Eccl.
- (d) Bolland. Act. Sanct. Jan., tom. 1, pag. 483,
- (e) Cav. Hist. litter. tom. 1, ad ann. 511 et 553, pagg. 498 et 527.

- (/) Sigeh. de Script. Eccl. cap. 59. (g) Labb. dissert. de scriptor. eccl. tom. I, pagg.
  - (A) Mabill. Analect pag. 00 seq., nov. edit.

(i) Mazoch. Comment. in vet. marm. Kalcad. Neapol., vol. I, pagg. 125-135.
(j) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 21, tom. 1, pag. 515.

(k) Chifflet. præfat. ad Ferrand. § 4.
(l) Noris. Hist. controv. de ano ex Trinit. cap. 9. tom. III, pag. 856 seq. (m) Ferrand, epist. 5, ad Sever., cap. 1, infra, pag.

90 1.

- (n) Fulgent, lib. de Incarn, et Grat, cap. 11, (o) Noris, loc. cit. pag. 858. (p) Chifflet, præfat, ad Opp. Ferrand, num.5, (7) Facund, Herm. lib. 17, cap. 3, sub fin.

commune ofinibus viderctur. > Ejusdem præterea epistolæ meminit incertus auctor libelli de x11 Scriptoribus ecclesiasticis, qui Isidoro Hispalensi et indefenso Toletano subjici solet (a): « Ferrandus, inquit, ad Pelagium et Anatolium, Romanos diaconos, consulentes eum utrum liceat quemquam damnare post mortem, effidit rescriptum, ubi in er alla sie locutus est, dicens : « Quid prodest dormientibus Beclesiam perturbare? Si quis adbuc in corpore mortis hujus accusatus et danmatus, antequam mereretur absolvi, de Ecclesia raptus est, absolvi non potest ulterius immano judicio. Si quis accusatus et absolutus, ante diem sacri examinis repentina vocatione præventus est, intra sinum matris Ecclesiæ constitutus, divino intelligendus est judicio reservari. De hoe nullus homo potest manifestam proferre sententiam : cui si Deus indulgentiam dedit, nihil nocet nostra severitas; sed si supplicium præaravit, nihîl prodest nostra benignitas. , Exstant B paravit, nuiti prouess nosta companio pistola (b), ex hujusmodi verba in bac Ferraudi epistola (b), ex quibus constat hunc locum ab isto auctore anonymo relatum, mutilum esse atque corruptum, sic propterea reformandum : Quid prodest cum dormientibus Rabere certamen, aut pro dormientibus Ecclesiam perturbare? Si quis... de sæculo rantus est.... Si quis accussins et absolutus, in pace Ecclesiæ trans-ivit ad Dominum, condemnari non potest humano judicio. Si dvis accusatus, ante diem sacerdotalis examinis... divino intelligendus est judicio reservatus, etc. Vidit hunc anonymi locum Baronius (c), quem Isidoro Hispalensi ascribit, et deperditam duxit Ferrandi epistolám, ex qua noverat cumdem locum fuisse desumptum.

Verum hanc ipsam demum epistolam summe ex-petitam, ex duobus mas. codicibus sancti Augendi et Arvernens's paulo ante memoratis in lucem edidit Chiffetius. Qui ad eamdem hæc inter alia præmittit (d): « In hac epistola cum nihil inveneris de Theodoro Mopsuesteno aut Theodoreto, sed tantum de C epistola lbæ; non tamen dubites velim quin omnium trium Capitulorum defensionem contineat. Etenim cum bas in ea épistola et Theodorum Mopsuestenum laudet magnopere, et ipsis Theodoreti aculeis Cy-rillum Al-xandrite sanctum antistitem perstringat, speret unam hanc epistolam trium de quibus agitur Capitulorum argumenta fuisse complexam. Porro de teta trium Capitulorum historia, præter Liberatum in Breviario, Facundum Hermlanensem et Vi-ctorem Tunonensem in Chronico, egit copiose et accurate Baronius in Annalibus. Quam tragordiam qui diligenter spectaverit, intelliget non allo fortasse u-um unquam malum dæmonem nequiori stratagemate, quo Ecclesiæ catholicæ turbaret quietem pacemque convelleret Ac nescio an non in ista quæ maxime in Africa desæviit tempestate, Ferrandus ipse aut exsul (ut alii quam plurimi), aut intra do-mesticos parietes mœrure confectus occubuerit. Ceric Facindus per ea tempora ad Justinianum imperatorem scribens, dum lib. Iv, cap. 3, de Ferrando e laudabilis in Christo memoriæ i mentionem facit, jam tum illum e vivis excessisse haud obscure significat. > Ilæc ille.

Caterum cedro digna omnino sunt, proptereaque baud pra termittenda, quæ hac in epistola de conci-

(a) Auct. anonym. de xu Script. Eccl. cap. 11.

consulentibus, responderet quit observandum in A forum et Romani pontificis auctoritate tradit Ferrandus his verbis (e): « Universalia concilia , inquit, præcipue illa quibus Ecclestæ Romanæ consensus accessit, secundæ auctoritatis locum post canonicos libros tenent. > Et paulo post de statutis loquens a synodis universalibus cenditis (f) : « Sufficere judicatur, alt, ad plenam confirmationem, si perducta in notitiam totius Ecclesiae, nullum offendiculum moveant vel scandalum fratribus, sed apostolicæ fidel convenire firmentur, apostolicæ sedis roborata consensu. Præterea docet ibidem (g) quod si quispiam a judicatis in syuodo Chalcedonensi, tunc « ad majora judicia provocaret, appella-tioni forsitan secundum consuetudinem locus palerej; sed quo iret, aut ubi majores reperiret in Ecclesia judices, ante se habens in legatis suis apostolicam sedem, qua consentiente, quidquid illa definivit sy-nodus, accepit robur invictum? Quæ quidem verba docil simus cardinalis expendens (h), ait doce o primo Perrandum concilia universalia secundum auctoritatis locum post canonicos libros ex accedente apostolicæ Romanæ sedis consensu obtinere, ut suprema in definiendo auctoritas ex apostolica sede tierivet, atque in ea sola resideat deinde docere, inquit, eundem diaconum Carthaginiensem, quoda synodo Chalcedonensi nullus poterat appellare, quia apostofica sedes ad quam solam a synodis potest provocari per suos legatos synodalibus decretis consenserat : quo plane consensu synodum invictum robur accepisse. > Hæc ex Ferrando Norisius : cujus observata, exscripta deinceps a viris doctis. Maiali Alexandro (i) et Josepho Augustino Ursio (j), hic quo-

que rursus adnotasse libuit. VII. Sex hactenus reconsitas Ferrandi epistolas excipit Paræneticus ad Reginum comitem de vu Regulis innocentiæ. Occasionem huic operi elucubrando præbuit ipse Reginus. Ilic enim antea duo petierat a sancto Fulgentio sibi explananda: primum, quid de quæstione illa famosa nuper Alexandriæ agitata sentiendum esset, num videlicet Christi caro corruptibilis an incorruptibilis esset ; deinde , qualis esse debeat dux religiosus in actibus militaribus.

At cum morte præoccupatus sanctus Ruspensis epi-

scopus, vix partem responsionis ad Regini comitis quæsita priorem confecisset, inchoatum opus ma-gistri, partem nimirum illius posteriorem, Ferrandus absolvit ejus discipulus, ipso flagitante Regino-Cui quidem Ferrandi operi, ut integra demum habeatur ad præfati comitis postu'ata responsio, par-tem priorem epistolæ sancti Fulgentii subjectmus. e fluc vero Ferrandi opus, ait Chilstetius (k), hactenus mire perturbatum ac deformatum mendis, nativo suo decori ex eodem de quo supra sancti Au-gendi codice restituimus. Scripium est autem, subdit, haud multo post oblium sancti Fulgentii, quem die sabbati, calendis Januarii, anno æræ Dionysianæ 553 contigisse alibi ostendimus. s llæc ille. At de anno sancti Fulgentii emortuali statuendo dispar est virorum eruditorum sentent'a. Et Baronius quidem ait (1), sommum illud Ecclesiæ Africanze decus anno 529 supremum diem obiisse ipsis calen-

dis Januarii. Pagius vero (m) et Bollandus (n) Baronium pene assectantur. Porro contra Norisius, Chiffletio adhyrens (o), sancti præsulis Ruspensis mor-tem consignat anno 534, non autem sumo 534, ut mi-

(i) Nat. Alex. Hist. Eccl., sæc. vi, cap. 4, art. 5, tom. V, pag. 407.
(j) Orsi de Irreform. R. P. judic. lib. 111, cap. 17,

tom. II, pag. 124 seq.

(k) Chifflet, præfat, ad Opp. Ferrand. num. 6.

(1) Baron. ad ann. 529; § 1. (m) Pagi, ad ann. 529, § 15.

(n) Bolland. Act. S. net. tom. I Jan., pag. 52, not. margin.

(o) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 24, tom. 1, pag. 532, 554.

<sup>(</sup>b) Ferrand. epist. 6, ad Pelag. et Anat. cap. 7, infra, pag. 925.

<sup>(</sup>c) Baron. ad ann. 529, § 9. (d) Chifflet. præfat. ad Ferrand. Opp. num. 9. Ferrand. epist. 6, cap. 7, infra, pag. 925.

<sup>(</sup>f) id., ib.d., cap. 9. (g) ld., ibid., cap. 6.

<sup>(</sup>h) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. passo, cap. 9, tom. 111, pag. 857.

senientiam in medium adducunt, apud ipsos le-

VI.I. Ferrandi Operum collectionem claudit ejus Breviatio Canonum, qua num eidem sit certo tri-buenda, barere abs re videtur Christianus Lupus (b). De hoc Ferrandi opere fuse agunt Gulielmus Voellus et Henricus Justellus (c), ex quibus pleraque de-scripsit Pagius (d). Et illud quidem in primis obser-vant, Ferrandi collectione nullam esse apud Latinos autiquiorem: ejusque opus præcipuum et plane.sin-gulare, habendum censent; in quo nimirum canoni-cam omnem disciplinam, triginta duobus supra du-centa capitibus, ad singula subnotatis canonibus et decratis, via et rationa directis autos canonibus et decretis, via et ratione digestis auctor complexus est. Monent præteres e his errasse illustrissimum Annalium conditorem: primum, quod Ferrando tra-centa prorsus capitula tribuat (a); deinde, quod Cresconii Breviarium Canonicum cum Breviatione Canonum Ferrandi confundat (f); dum ait Cresconium sua collectioni cam subjecisse, quam codem ferme tempore Ferrandus elaboravit, sed alio plane ordine, non citando, sed recitando canones, quamque merito Breviarium appellaverit. Nam, inquiunt, præterquam quod Ferrando faciat Creaconium æqua-lem, qui revera ducentis fere annis posterior fuit, certissianum est ex omeibus libris editis et mas. opus Ferrandi es-e duntaxat ducentorum et triginta duo rapitulorum, et a Cresconiana collectione plane diversum. Etenim licet in methodo et ratione ir dendi conveniant, ordo tamen Ferrandi multo spectabilior est et accuratior quam Crosconianus. Porro alia permulta edisserunt idem viri eruditi, in quibus nempe different et consouent Ferrandus et Crescopius, ex laudata ipsorum praefatione repetenda.

Verum en in primis jure attendenda videntur, que de hoc Ferrandi opere solide simul ac erudite disserie Ct. autoressor Franciscus Florens in dis- C sertatione de origine, arte et auctoritate juris canonici (g). Il'ud unum hic addimus ex Chiffetio (h), in sua Breviatione id si ecrasse Ferrandum, non ut omnes aute sua tempora editos canones colligeret, sed eos duntaxat qui pro tempore ad cleri Africani disciplinam sufficerent. Chiffletio astipulatur Lu-pus (i), additque præterea, nostrum Diaconum Carthaginiensem suum forsitan Canonum Breviationem concinuasse ad abolendum et proscribendum priorem Ecclesia Africana codicem, in quo litigiesa ac

devia acta erant alpha et omega.

Neque vero prætermittenda existimamus quæ de lac Ferrandi Breviatione aliis viris doctis ob ervata comperimus. Et primum quidem Franciscus Florens, quem modo laudavimus, in hujusmodi Ferraudi opere aliquos nævos deprehendisse sibi visus est, quos detegere ac emaculare sibi sumpserat in nova quam parabat Ferrandi editione (j). Quo judicio admonitus Paschasius Quesnellus, in uno et altero

aus recte produnt Cil. Ballerinii fratres (a); qui hac A Forrandiano capitulo periodum facere aggresses cos, item de re alia plura loc. cit. adversus Fontanini quo Florentis assertum astrucret (k). Utriusque Utriusque tamen viri facinus imbecillibus niti conjecturis comprobagunt eruditi fratres Ballerinii (1): quorum studio præteres in eadem Ferrandi Canonum Brevistione plures obscurze allegationes explicate, alie suppletæ vel emendatæ proferuntur, quas novæ edit on utiles fore lidem viri docti augurantur (m).

Caterum quo anno Ferrandus suam contexuerit Breviationem, plane incompertum habemus, cum operi suo nullam temporis notati nem appinxerit. In eam tamen sententiam cum laudato Florente libens concesserim (n), quam paulo ante Veello quoque ac Justello probatam vidimus, auctorem nempe nostrum Latinorum Collectorum qui exstant, esse antiquissimum. Dionysius enim Exiguus, ut ipsi videtur, illus meminit in præfatione Interpretationis novæ Canonum, quam contexere jussus est a Laurentia, confusione, ut ait, priscæ translationis offenso (c). • Verum utcunque se res babeat, eodem sane tempere quo Dionysius, vixit Ferrandus, atque ante ipsum Dionysium e vivis excessit. Cæterum in Ferrandi Breviatione Canonum edenda, exemplar quidem Chiffetianum secuti sumus ex mss. codicibus integritati sue restitutum; ad illud tamen cam rursus exegimus, quod postea evulgarunt Voellus et Justellus (p) ex prima Pithœi editione vetusto e codice Trecoasi descripts, ab iisdem viris Cll. diligentissime collata cum disus posterioribus, Altaserrani soilicet et ipsius Chiffictii, quas ille Augustoriti Pictonem anno 1630, hic vero Divione anno 1649, typis consignari curarunt.

IX. Reliquam est ut verba faciamus de Vita sancti Fulgentii Ruspensis episcopi, quam indubiis Ferrandi epistolis et opusculis subjiciendam existimavimus. Sed in primis audiendus Chiffletius, qui hae de re sic proloquitor (q): a llane Vitam que hactenus anonyma prediit, a Ferrando conscriptam esse, mea jam olim conjectura fuit, quam et postea deprehendi placuisse viro doctissimo Petro Pithœo in præfatione Breviariorum Ferrandi et Cresconii (r). Sed et Auhertus Miræus in Bibliotheca Ecclesiastica (\*). . Sunt, inquit, qui putant, ab eodem f'errando diacono conscriptam esse Vitam sancti Fulgentii Ruspensis episcopi, que in omnium est manibus. > Quin etiam in eodice Carthusiae Portarum recensetur Vita sancti Fulgentii, proxime ante lucubrationes alias Ferrandi, ad Reginum, ad Severum, ad Anatolium, ad Pelagium : præclaro indicio quod ex cadem officina Vita quoque illa prodierit. In eam vero senjentiam insoper his inclinor rationibus. Primum, in epistola de quinque Quæstionibus Ferrandus Fulgentium cabsentem magistrum » se compellare profitetur (t) : qued voluti explicat în prologo Vitæ Pulgentii, cum se in ejus disciplina vixisse refert in monasterio Sardinize Caralitano (x). Deinde libros a sancto Fulgentio elaboratos pluribus locis enumerans (v), nusquam meuninit datarum ad se epistolarum de dusbus aut de quinque quæstionibus, nusquam

(a) Baller. Observ. ad Noris. Opp. lib. 11, cap. 14, tom. IV, pag. 933.

(b) Lup. de Appellat. dissert. 2, cap. 33, pag. 741, edit. Mogunt. 1681.

- (c) Voell. et Justell, præfat. ad Biblioth. Juris canon. vet. pag. 6 seqq.
  (d) Pagi, ad ann. 527, §§ 14 et f5.
- (e) Baron. ad ann. 419, § 90. (f) ld., ad ann. 527, § 76. (g) Fr. Flor. Opp. Juridic. part. 1, pag. 27, edit. Paris. 1679.
  - (4) Chifflet, præfat, ad Opp. Ferrand, num. 1.
- (i) Flor. loc. cit., pag. 28. (k) Quesu. dissert. 15 ad Opp. sancti Leon. cap. 2, tom. H, pag. 389 seyq. edit. Lugd. 1700.
- (!) Baller. ad Opp. spacti Leon. t. III, p. 998 seqq. (m) Isid. Tract. de antiq. canon. collect. part. IV. cap. 1. Isid., ibid., pag. 246 seqq.
  - (n) Flor. loc. civ.
- (o) Apud Voell. et Justell. Bibl. Jur. can. vet. tom. I, pag. 101.
  (p) id., tbid., pag. 448 seqq.
- (q) Chifflet. præfat. ad Opp. Ferrand. num. 8. (r) Pith. præfat. ad Ferrand. Breviat. Can. pag. 305, edit. Paris. 1687 fol.
- (s) Mir. Schol. ad incert. auctor. libell. de xu Scrip. Eccl. cap. 11.
- (1) Ferrand. epist. 2, num. 1, infra, pag. 889. (w) Vit. sancti Fulgent., prolog., num. 3. Vid.
- infra, pag. 961.
  (v) lbid., capp. 22, 24, 28, 29.

epistolas ad Reginum comitem ab co paulo ante obi- A simus, mihi vidotur ipsa de auctore Vitse si tum conscriptæ, quam ipse telam pertexere dignus judicatus est. Hæe scilicet silentio pressit ex modestia, quæ alius a Ferrando non prætermisisset. Ad hæc, eum non dicat se vel funeri præsentem adfuisse (quod alioqui non esset omissurus) hoc in diaconum Carthaginiensem recte convenit, qui procul Ruspa degeret. Denique si voces singulas, si commissuras et vincula orationis, si crebra similiter cadentia, totamque in ca historia styli faciem propius spectes, dices, opinor, non esse ovum ovo similius. Istam igitum Fulgentii Vitam, Ferrandi, ut censeo, genuinum Propius Propius Company (1988) opus, acceptam e propylaco editionis Parisionsis Ope-rum Fulgentii, contuli cum ea quam Jeannes Bollandus noster, ex plurimis exemplaribus meliorem factam, Januario suo intexuit (b), nec non et cum bonæ notæ ms. endice Divioneusi. Scriptam autem pulo anno transacto post mortem Fulgentii, nempe anno Christi 534, cum jam consecratus esset in Ru-spensem episcopum Felicianus, calendis Januarii cum dominica concurrentibus, die anniversarlo obitus sui decessoris. > Huc usque Chiffletius. In ejus autem sententiam, præter Pithœum et Miræum ab eo laudatos, deinceps ivit quoque Christianus Lupus; qui de Ferrando sermonem habens (a) : « Est enim omnino ille idem, inquit, qui scripsit Vitam sancti Fulgentii. > Postmodum vero Lupo accessit et Natalis Alexander (c). Aliter tamen censuit Norisius V. C. (d), quem postea certatim secuti sunt Pagius (e), Mangeanth:s, editor Operum sancti Fulgentii (1), atque haud ita pridem Fontaninus (g). Sed Norisii verba exscribere libet : « Putat Chillletius, inquit, hunc qui magistri gesta litteris consignavit, esse Ferrandum diaconum, virum ob insignem eruditionem ce'eberrimum, addens anno 534 opus illud evulgasse. Sed levibus conjecturis in eam opinionem fertur; quibus tamen pluribus cruditis viris id persuasit. Quod vero res a Fulgentio gestas idem anno niensom nominat; qui sane, dum illa scribebantur, fatis jam concessorat. Obiit vero Bonifacius anno 535, liclisario consule, ul testatur Turonensis epi-scopus, qui eo tempore vivebat in Africa. > Hæc Illa. Qua quidem dum relego, et cum iis confero qua alibi de Ferrando postea conscripsit vir doctis-

(a) Bolland, Act. Sanct., Jan., tom. I, pag. 32 seq (b) Lup. do Appellat. dissert. 2, cap. 3, pag. 598; et cap. 33, pag. 741.
(c) Nat. Alex. Hist. Eccl. sæc. vi. cap. 4, art. 5,

tom. Y, pag. 407.
(d) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 24, tom. I, pag. 534.

(c) Pagi, ad ann. 529 & 14.

Fulgentii sententiam mutasse, camque demum eidem Ferrando asseruisse. Nimirum a'io in opere sermonem instituens ille de nostro diacono Carthaginiensi(A): e Ferrandus, inquit, Africanos episcopos in Sardi-niam Trasamundi regis jussu deportatos, secutus, in econobio ab exsulante ibidem sancto Fulgentio episcopo Ruspensi constructo, monachum induerat. At hee accepisse hand potuit V. C. nisi ab auctore Vitæ sancti Fulgentii; ea cuim nuspiam alibi legas. De se autem loquens auctor ille, sic ait (i) : « Salutiferis ejus (Fulgentii) monitis ad suscipiendam professionem monachorum conversus, in illo parvissimo monasterio quod sibi apud Sardiniam pro Christi nomine relegatus effecerat.... diebus ac noctibus ante eum positus vixi, quando me super mel et favum dulciora cœlestis ejus eloquii flumina frequenter ir-rigabant. ) Ubi vides scriptorem hune de Ferrando nihil, omnia vero ista de se ipso prolocutum. Cum itaque vir eminentissimus tradiderit Ferrandum in cœnobio ab exsulante in Sardinia sancto Fulgentio constructo monachum induisse, neque ista ex alio scriptore haurire potnerit quam ex eo qui, Vitam sancti Fu'gentii conscribens, non nisi de se ipso ca litteris consignavit, agnovit igiturde se illa enarrasse Ferrandum, adeoque ipsummet Vitæ sancti Fulgentii auctorem fuisse.

X. Quod superest, reliquis hujusce Vitse sancti Ruspensis e, iscopi editionibus posthabitis, eam typis excudendam tradidimus, quam diligentissime adornavit Mangeantius, ejusdem sancti Fulgentii Operum editor paulo ante laudatus. Cæterum non est cur hic memorem S. Ferrandum redivivum, toc est, Vitam S. Hectoris Fulgentil Ferrandi, primum in Africa diaconi Carthaginiensis, tum in Hispania Carthaginis Spartaria episcopi, denique archiepiscopi Toletani, quam anno 1650 Lugduni publici juris fecit Joannes Ferrandus, Aniciensis, soc. Jesu theologus. Companyilium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor, scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium sano cous cuius aditor scriptarum fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluorementalium fluoreme 534 descripserit, plane falsum est. Nam cap. 29 menthium sane opus, cujus editor, scriptorum fluxæ sanctæ memoriæ Bonifacium » primatem Carthagi- C fidei nomine atque auctoritate usus, Ferrandum Afrum Hispaniæ attribuit, atque diaconum in Hispania episcopum semel iterumque constituit. Operis levitatem palam ostendit Chiffletius Animadversione in sanctum Ferrandum redivioum, quam Scriptorum veterum de Fide cathólica quinque opusculis attexuit

ediditque Divione 1656.

(f) Mang. Vit. sancti Fulgent., sub init., not. (g) Foutan. Disquis. de corp. sancti Aug., etc., § 3,

pag. 5.
(a) Noris. Hist. controv. de uno ex Trinit. pass., cap. 9, tom. III, pag. 855.
(i) Vit. sancti Fulgent., prolog., § 5. Vid. infra,

pag. 961.

## FULGENTII FERRANDI

#### **EPISTOLÆ** ET OPUSCULA.

EPISTOLA PRIMA.

jam vi morbi essel mentis impos, ac non percepta eu-D charistia mortui.

Ferrandus diaconns Fulgentio proponit duas quastiones, de salute Ethiopis catechumeni, baptizati cum

Domino heatissimo et cum omni veneral que sus-

eipiendo patri Fulgentio opiscopo, Ferrandus d'ico- A nito Deo carnis sue materiam ministrasse, consubnus in Domino salutem.

1. Qui terrenis indigent facultatibus, nec diuturni operis continuato labore, vel honestæ artis industria, etc. — Reliqua videsis inter Opera Fulgentii tom. LXV, col. 378.

#### EPISTOLA II.

#### Ferrandus Fulgentio, quæstiones quinque promonens.

Domino beatissimo et cum omni veneratione inspiciendo sancto patri Fulgentio episcopo, Ferrandus diaconus iu Domino salutem.

1. Sæpe multa volui affectu interrogare discendi : sed absentem magistrum frequentibus epistolis compella e, por itorum raritas ex itineris longinquitate prohibuit, etc. - Reliqua videsis inter Opera Fulgenhi, tom. LXV, col. 392.

#### EPISTOLA III.

#### AD ANATOLIUM DIACONUM URBIS ROMA.

De duabus in Christo naturis : et quod unus in Trinitute, natus passusque dici possit.

1. Post epistolam beati papæ Leonis, et salubris Chalcedonensis decreta concilii, sancte frater Anatoli, non indiget Eutychetis olim damnata perfidia p'eniore disputatione convinci. Sepultus ergo jaceat in cineribus suis nefandæ hæreseos profanus inventor. Semel illum fulmine anathematis judicantium sacerdotum percussit auctoritas: quid opus C est iterum cadaver examine gladio veritatis infici? Doctrinam simul carentem lumine ra ionis perpetui silentii carcer abscondat. Interdum pessima dogmata, dum quasi expugnanda proferuntur, veneno pestifero simplicium corda perturbant. Satius est ista nescire, fidemque catholicam supplosis profacis novitatibus inviolabilem custodire: manentibus in pristina firmitate quæ sunt etiam synodalibus roborata definitionibus. Aut si magis necessarium putas bæreticorum mendacia semper reselli , linguam meam jussionis tuæ clavibus aperi : fe-tinabo, quantum gratia posse donaverit, obedire suaviter imperanti. Præbe dexteram boni favoris, et orationis scuto audum protegens pectus, in campum liberi acies impias, eorum qui male occisi conantur hæreditatem vindicare damnosam, sine labore pugnabitur. Nec arma sunt eis nova, nec castra. Muros apostolicæ prædicationis illis volunt adhuc spiculis debellare, quæ signifer hæreticorum jactavit inaniter. præda factus volatilibus cœli. Duo autem, quantum legimus, erroris sui tela portabat Eutyches, undo exeuntem de dominico latere tanquam perfidus miles vuluerare cupiebat Ecclesiam. Negans enim Mariam semper virg nem saucti Spiritus operante virtute, nascituro ex humanis visceribus unige-

- stantialem Filium matri fateri nolebat; et propter hoc sancians catholicæ unitatis integritatem, retorti mucronis impetu nexio, Verbi incarnati duas substantias credere dubitans, unam penitus absciadobat. Sed ille qui per arma justitize dextra et sinistra pugnat in suis, unam quidem sententiam lethaliter nocituram continuo viribus evacuatam sic debilitavit. ut vix aliquem modo reperire possis, qui negare andeat Domino Jesu Christo materni corporis veritatem. Plurimos vero personæ unius singularitas ab opinione duarum substantiarum terret incautos. Utrisque tamen nos propositionibus, ne contempsisse vestrum videamur imperium, respondemus; et sequentes regulam Patrum, tibi quoque notissima lo-B quemur intrepidi.
- 2. Bene enim peritiam tuam nosse confido, quoniam si, secundum quod hæreticus sapuit, imo potius desipuit, caro Verbi Dei secundum carnem nascentis a carne-Virginis pronuntiatur extranea, sine cansa Filius Dei, etiam filius hominis factus asseritur. Quomodo enim naturaliter filius est hominis. qui originem non habet ex homine? Nullam vero originem habet ex homine, si conceptus in utero virginali carnem non traxit ex carne? Constat eum sine semine patris materna viscera fecundasse; sed qualis erit Mariæ fecunditas, si non sit ex illa qua per eam nascitur caro? Verbum caro factum est, et habitavit in nobis, Joannes dicit evangelista (Cap. 1. v. 14). Ouæris unde factum est caro? Beatus Paulus inquisitioni tuze respondeat: Postquam venit plenitudo temporis, mistl Deus Filium suum sactum ex muliere (Gal. IV, 4). Filium ergo suum misit Deus, id est, Verbum suum carnem fecit Deus; sed unde? Ex muliere. Si igitur ex muliere Verbum caro factum est, caro Verbi indubitanter sumpta est de muliere. Mulier bic semper Virgo Maria, sexus nomine mulier nuncupatur, qua propterea salvo pudore concepit et peperit Deum, quia de ea veritatem carnis Deus homo factus accepit. Alioquin si fabricavit sibi Creator creandus novi generis carnem, vel ex nihilo, vel unde voluit, apparere subito debuit oculis mortalium, a quam decem mensibus tolerare parvi ventris hospitium, cujus magnitudini non sufficit colum. Quid necessarium fuerat ut Joseph, certaminis mecum, si its placet, egredere : contra D sponsus fidelis, videns conjugem castissimam, prius quam convenirent, effici genitricem, suspicaretur adulterium, quia nesciebat adhuc cœleste mysterium? Fieret unigenitus Deus homo sicut sine homine patre, ita sine matre, si nihil ei accipiendum fuit ex matre. Veniret ad filios hominum nullius hominis filius, si nihil habiturus esset commune cum filis hominum. Repugnat nimis ista sententia, veritatis pudor opprimit considerantem diutius. Virgo filium generat mirantibus omnibus, et sterilia remansisse putantur viscera generantis, quia nihil ex se profundunt in membra mascentis? Terra herbas gene-
  - " Hie subintelligendum est potius, ut passim apud antiquos scriptores.

stantiæ qualitatem : Maria Filium Dei concipit, Filium Bei parit, et in eo non agnoscit sue substantize proprietatem? Tolerabilius profecto peccare jadicabitur, qued Domiaum Jesum Christum nihil accepiese suspicans de Maria, tacet etiam patum; petivitati enim magnam facit injuriam, quisquis aliquam facit inter substantiam gignentis et geniti disserentiam; redarguente banc pessimam blasphemiam Doctore gentium, ubi veræ fidei titule clariore principia Epistolæ decoranda cognescens., hoe sermone con, it adificare Romanos: Paulus servus Jesu Christi, vocatus apostolus, segregatus in Evangelium Dei, quod ante promiseral per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo, qui factus est ei ex semine David secundum carnem; qui prædestinatus est Filius Dei B in virtute secundum spiritum sanctificationis, ex resurrectione mortuorum Jesu Christi Domini nostri (Rom. 1, 1-4).

5. Dicat nunc hæreticus quomedo Filius Dei factus est ex semine David secundum carnem. Joseph certe nihil seminavit in Maria, cui dicitur ah angelo: Spiritus sanctus superviniet in te, et virtus Altissimi obrumbrabit tibi. Quare Christus ex sernine David iterum dicitur? quare ille natus inter homines sine humano semine, factus dicitur ex semine David? Non leviter, neque perfunctorie prædicationis hujus oportet con-iderare virtutem. Memor quippe Apostolus doctrinæ suæ similiter alio quoque loco Timotheum charis-imum discipulum surrexisse a mortuis ex semine David secundum Evangelium meum (II Tim. 11, 8). Quis proinde inscruit nativitati ejus semen David in substantia humanitatis? Ubi potuit sieri de semine David? Si sine homine natus est patre, qua ratione ergo fieret ex semine David, nisi carnem suscepisset ex matre quæ pertinebat ad semen David? De semine enim David Maria. et de carne Mariæ Christus; quamvis sine semine maritali, tamen cum proprietate naturæ. Propter hoc Psalmista cantat prophetico spir tu : Dominus dabit benignitatem, et terra nostra dabit fructum suum (Psal. Exxxiv, 13), quia in manifesta carnis a se acceptæ substantia, María genuit Dominum suum. Nam si aliunde caro Christi nasceretur, terra, id est Maria, nullatenus daret fructum suum, sed alienum; nec D dum, et per peccatum mors (Rom. v. 12). In ista carne iterum sanctus Apostolus semen Abrahæ Christum esse significaret, ita loquens : Abrahæ dictæ sunt pronissiones, et semini ejus. Non dicit : et seminibus, quasi in multis; sed, tanquam in uno ; et semini tuo. quod est Christus (Gal. 111, 16). Quid apertius? Quid evidentius? Nonne sic et semen Abrahæ Christus, quomodo ex semine David propter Mariam, per Mariam, de Marin? Tollat impius disputator Christo materiam carnis, quam Maria ministravit, et doceat quomodo est semen Abrahæ Christus, aut quomodo factus est ex semine David. Nunquid superfluo sacramento vernaculum proprium fidelis Abraham constringere videbatur, quando plenus fide, præscius etiam futurorum: Mitte, aichat, manum tuam sub femur meum, et jura

rat insensibiles, nullusque eie negat terrenm sub- A per Deum coli (Gen. xxiv, 2). Diccret utique : Tange pectus meuni cogitationibus sanctis splendidum: tange manus innocentiæ dete locupletes; tange caput nullius obnoxium criminis. Cur honestiora membra prætermittuntur, et sub solo femore juraturus ponere compellitur manum? Magnum aliquid in boc femore. latebat : caro quippe Christi ibi latebat, quæ fuerat ex ejus propagine nascitura. Propterea tacto femere terribilis profertur juratio per Deum cœli: quia Dens cœli erat ita secundum carnem nasciturus, sicut nasci solent quos generatio nomine femoris significata conformes utique his de quibus formantur assignat.

4. Caro itaque Christi de matre sumpta est, ideo amplius vera est; sed plane sancta est, quia divinitatis adunatione mundata est. In carne Christi natura est nostræ carnis, sed non reperitur culpa naturæ. Sie caro Christi carni Marin et similis est, et dissimilis : similis , quin inde traxit originent; dissimilis, quia non inde contraxit vitiatæ originis contagionem : similis, quoniam, licet voluntarias, tamen veras sensit insirmitates; dissimitis, quoniam aullas penitus neque per voluntatem, neque per ignorantiam commisit Iniquitates : similis, quia passibilis et mortalis; dissimilis, quia incoinquinabilis, et vivificatrix etiam mortuorum : similis genere, dissimilis merito : similis specie, dissimilis virtute : similis, quia similitude est carnis peccati, dicente Apostolo : Deus Filman suum misit in similitudinem carnis peccati (Rom. vu. 3). Ecce quantum caro Christi docetur a Maria causam novæ existentiæ naturaliter assecuta secundum monet : Memor esto, inquiens, Jesum Christum re- C solemnita em partus humani, sequestrata necessitata concubitus maritalis, ut non sit quidem caro peccati, quia caro est Dei; sit tamen similitudo carnis peccati. quia veraciter nata est de carne mortali : merito etiam mortalis, quia materiam traxit de carne mortali. In carne enim non habentis omnino peccatum, per quam januam voluntaria mors introiret, nisi de carne ejus nasceretur cui potuit inesse peccatum et per peccatum mors? Plenius hoc lucidis sermonibus explicemus. Caro Christi non erat in iniquitatibus concepta: propter quid ergo conditionem mortis videtur experta? Manifeste scimus, non necessitate, sed voluntate pro nobis mortuum fuisse Filium Dei. Sanctus tamen testis est Apostolus veritati, veraciter dicens: Per unum hominem peccatum intravit in mun-Christi peccatum non intravit. Unde mors, quamvis voluntaria subintroivit, nisi quia eum sine peccato nasci divina fecit potentia, sine peccato autem mori divina fecit misericordia? Verumtamen per hoc quod in illo fuit materna substantia, nullo meliu- documento probabitur Christus habuisse carnem de matre morta i, ni si per supplicium mortis. Gratia illi, qui carnis humanæ suscipiendo naturam sine culpa, pon tamen sine pæna culpam removit : pænam finivit. et naturam sanavit, ut quia nobiscum est ei natura communis. Oportebat camque eum, sicut sacerdotem, quod pro nobis offerret, a nobis accipere; si autem non accepit ex Maria carnis materiam, non accepit a nobis quod posset offerre pro nobis; et quomodo

doti postro pos oportuit jannolandam Deo victimam; dare; Filius-autem Dei Patris unigenitus, in carne mortali sacordos noster effectus, non aurom, non argentum, non hircorum sanguinem, sed corpus obtulit proprium. Victima ergo nostra, corpus est ejus; et si corpus ejus accepit, a neb's itaque corpus accepit; et hoc tonc accepit, quando enm sancta Maria concepit. Consubstantialis proinde matri credendas est, sicut consubstantialis est Patri. Consubstantialis etiam matri etiam nebis diabolumvicit : ideo de captivitatis profundo totum geaus hominum misericors elevavit. Victus est Adam, blanditiis muliebribus de ligno vetito edere persuasus; vicit Christus, furore Judaico et ciamoribus in patibulo ligni suspensus. Quid prodest Adam B Christi victoria, si non est ejus in Christo substantia? et quomodò id fieri potuit, misi eum sic genuisset Virgo María, ut præberet ei sine iniquitate materiam carnis, in qua nasci temporaliter posset et pati?

5. Sic omning, sic sentiendum Ddes admonet vera, Christum corpus habuisse verum, non aereum, non phantasticum, non aliundo formatum, sed carneum; de carne Virginis sumptum, licet non carnaliter seminatum, rationalis animte inspiratione vivificatum; tale quale nos habemus, absque peccato: tale in quo diabolus falleretur, ut putans escam, deglutiret hamum. Diabolus onim nisi videret in Christo Salvatore verum corpus et matri consubstantiale, nec tentare auderet, nec occidere. Præterea in quo nihil suum videbat, ipso Domino discipulis suis nat- C rante : Ecce veniet princeps mundi hujus, et in me inreniet nihil (Joan: xiv, 30), utique peccati : nam pleno in illo fuit natura mairis, id est nostra; quam velut sibi aliquid deberet, antiquus ille peccari fenerator invasit, crucifixit, occidit; et per indebitam exactionem, quidquid ei debebatur amisit : juste vicius et juste punitus; quia ea caro vicit in Christo. quæ vieta fuerat in Adam. Hæc namque fuit justitia Dei, ut per illam carnem mortis auctor vinceretur in Christo, quam vicerat in Adam, et illa caro sino percato moreretur, ut deleretur omne peccatum, quæ fuerat mortua per peccatum : mirabiliter operante gratia Salvatoris, et mors pænæ peccati medicina fleret postea peccatorum. Peccavit Adam, et mortuus est, omnesque posteros suos æternæ mortis compedibus D terius quæstionis limen intravimus, ipsa veritate jaalligavit; mortuus est Christus, et quia non peccaverat, omnes peccatores' a mortis dominio liberavit. Si ergo alía esset natura carais, in qua non peccaverat Christus, et mortuus est, non per justitiam, sed per potentiam diabolus vinceretur. Oportebat autem per justitiam vinci. Justitia vero ipsa fuit, ut in ea carne veniret Redemptor, quam fererat supplicio obnoxiam remanere tentator. Ideo Dous home fieri voluit, ut facile homo posset recenciliari Deo per hominem Deum. Inter Deum quippe justum et bominem precatorem magna separatio centigerat; nec Deus bomini proximus erat in aubstantia, nec justo peccator coeptabatur in gratia. Deus ergo se humilians

fengi potuit sempliterai munere sacerdotis? Sacer- A factus est home justus, et homini peccatori reconciliatus est Dous. Factus est Deus quod non erat, homo: et factus est homo similiter quod non crat, justus. Si autem justus Deus ita forte fleret home justus. ut non ejus esset substantia cujus faerat homo neccator, nec haberet aliquid propriem de substantia peccatoria, in mternum remaneret homo peccator. Nunc veto per similitudinem substantiæ effecti participes gratize, justificati sumus in illo unigenito Deoqui pro nebis seri voluit homo sincilis nobis. Unde etium sanctissimus Paulus incarnationis mysterium tractans, ita de Christo loquitur ad flebræos: Nusquam enim angelos apprehendit, sed somen Abraha apprehendit. Unde debuis per omnia fratibus similari. ul misericors fieret et fidelis pontifex ad Deum ut repropiliaret delicta populi (Hebr. 11, 16, 17). Ouis enpituli bujus explicare dignis sermonibus valent intelloctum? Debuit inquit, per omnia frattibus similari. O stultæ bæresis imperite defensor! quomodo poterit Christus fratribus similari per omitia, si dissimilis foerat in substantia? Quomodo similis omnino erit in substantia, nisi carnem suscipiendo de Maria? Desinat cor profanum talia meditari. Qui negat Christom veri Dei Filium verum veritatem carnis de vera matre mirabiliter assumpsiese, totum vult mediatoris evacuere negotium. Mediator quippe non est nisi duorum, quos a se invicem separatos tunc ipse medius existendo rite ac firmiter copulat, si utrisque sit similis per substantiam, ques sibi facit anpropiaquare per gratiam. Christus autem Dei et hominum mediator existens, sicut Vas electionis insinuat : Unus Deus, unus et mediator Dei et hominum. home Christus Jesus (I Tim. 11, 5); si non sic e-t home de homine, quomodo Deus de Deu? si non sic est consubstantialis homini matri, quomodo consubstantialis est Deo Patri? Si substantia ejus divina cum Des communis est, substantia vere humana non putatur eum hominibus esse communis, incassum mediatoris vel personam portaf, vel officium gerit. Ve. rumtamen quia sic est niediator ut verus sit mediator et Patri et matri, et Der et hominibus consubstantialis est; ac per hoc non univs, sed duarum plane substantiarum, quia munquem mediator unius notest esse substantiæ.

> 6. Vide, frater sanctissime, quam latenter alnuas rescrante. Dam volumus enim per officium medistoris reperire, vel potius probate substantiæ humana proprietatem, similitudinem, veritatem, ne Virginis matris amput remus fecunditatem , duarum substantiarum manifesta distinctio nominato et considerato mediatore resplenduit. Quia utique mediator et unas est, si personum consideres cui nomen mediatoris accessit, et inter duas res dissimilis substantiæ mediator existens, non ni i per deas substantias officiam potest mediatoris implere. Cujus enim persona una fuerit et natura, nullatenus potest inter duas substantius mediator esco vel dici, quia apud illam substantiam cui minime coeptatur

ris; et lanc est verus mediator, quando ut duarum di-similium substantiarum copulet divisiones substantialem gerit eum utrisque communicaem; per ipsam communionem removens divisionem, ut sint utraque usum, per illum mediatorem convenientia in unum, cum quo fuerunt, antequam convenirent, unom. Consideremus hoe plenius in nestro mediatore, Domino scilicet Christo; cujus quidem veraciter una persons (quia non decet unius nediatoris duas care personas), verumtamen non est una natora, quantris unius mediatoris. Quin kæc una natura (quenism Dei et hom'num mediator est) aut cum Des illa erit utique communis, aut cum hominibus. Absolute namque, quantumlibet reclamet hæesse communis, quia Deus creator, nos creature sumus; Dens aternus, nos temporales; Deus incomprehensibilis, nos comprehensibiles; Deus sine loco. nos in loco; Deus infinitas et immeasus, nos circumscripti et determinati. Rursus ergo fiducialiter dico: natura Christi si una est, aut cum Dee Patre illi, aut cum hominibus potest case communis: Deo et hominibus nunquam potest esse communis. Est autem Christus union substantia cum Patre, quod Graci dicunt homousion, secundum Niconi concilii absolutam professionem. Una ergo natura Christi Jesu, cum Patre est illi communis. Et in qua ratione fleri potest ul noster sit mediator, nisi habeat unde et cum Patre sit unum, et nobiscum sit unum? Quod apertissime in Evangelio jam proximus passioni demonstrat, C orans Patrem talibus verbis : Ut sint unum, sient et nes unum. Ego in eis, et tu in me (Joan. xvii, 22, 25). Die nihi, qui unam prædicas escentiam Christi, quomodo est ipse in sobis, et quamodo est in ille l'ater? Quia una est substantia Patris et Filii. Ideo etiam lese in nobis est, quia particeps fleri voluit nostræ substantiæ. Non est ergo jam una substantia, sed duse : una in qua est cum Patre unum, altera in qui est nobiscum unum; una per quam est in illo l'ater, altera per quam est ipse in nobis vere; verus mediator, habens unde sit proximus Deo, unde proximus nobis; ut faciat etiam nos proximos Deo, per se utique qui sieri voluit proximus nobis. Sed si forte lu, quem consideratio mediatoris ad prædicationem veritatis eludere, non omnino unius mediatoris duas casen:ias negas, sed ex h's duabus unam fieri potuisse confirmas, require deligentius, si Verbum et caro una cospit esse na ura, utrum possit caro et Deus Pater unius essentia prædicari. Consequenter enim quia Verbum Patris est Filius, et indubitanter una est substantia Patris et Filii; sicut Deus Pater cum Verbo suo unius est substantiz, sic cum carne Verbi sui unius invenietur esse substantize, :i caro et Verbum fieri potuit una subgranția.

7. Superadjicietur buie opinioni etiam t.lis absurditas, at quia omnis caro humana ejusdem est substantir, caro autem Christi hum.na erat, quæ unius

una metura ejus, caret process officio mediato. A tedetandiz accumiam vas carpit este cam Verbo, el per Verbon etian com Patre; caro queque nestra el divinitas Patris, unius dicatur esse no-ura: : quol nolles emaine Christianes vel andire, vel tenui saltem cogitati ne debet recipere suspicandum. Quisquis proinde unam Christi asserit esse substantiam, cogitet alied quot facile c-ivis potest apparere, nisi oenlos cordis ejas fames contentionis obscuset, per hanc union in Christo substantiz praedicationem Patrem queque natum de Maria virgine, crucifixum sub io Pilato, et sepakum videri. Nam si am est alia natura, quam de carne Virginis matris ut nasci temperaliter posset, accepit unigenitus Dons, sedsusceptæ carais et suscipientis divinitatis una Lucta est quomodocunque natura ; hee una natura aut non reticus, una natura non potest Deo hominibusque B erkt etiam Patris, et quomodo prudicabitur homonsion Patri, quod Grzei dieunt, unius substantiz ref escentiz? aut si crit et Patris, et in ipsa natus, crucifixus est Filius, videant quomodo Pater aut innascib.lis, aut impassibilis prædicetur. Imo non solum Pater, sed Spiritus quoque sanctus (quoniam et ipe cum Patre et Filio unius creditur esse substantiz vel essentiæ) sociabitur possionibus Fi ii; ac si omnis dispensatio dominicæ incarnationis ad totam Trinit tem pertinere putabitur, et non solius Filii Dei mater beata Maria, sed totius Trinitatis erit mater. Pl num facere hoc apostolicis nitamur exemplis. Beatus Apostolus ita loquitur : Vetus homo noster simul crucifixus est, ut evacuetur corpus peccati (Rom. VI, 6). Quomodo simul vetus homo noster solo Christo in ligno pendente, nisi quia secundum eam substantiam pependit in liguo, quam sumpsit ex nobie! Item alio loco memoratus apostolus dicit: Et simul conresuscitavit, et sedere secit in colestibus in Christo Jesu (Ephes. 11, 6). Respondeatur quomodo simul conresuscitati, aut simul consedienus in coelestibus, ni-i per illius substantiz communionem quam sumpeit ex nobis? Si ergo in unitatem divina substantiz suæ naturam Filius Dei suscepit, ut divinitatis et carnis una posset esse natura, quod adunatum es divinitati ejus omni Trinitati adunatum est : maxime quia inseparabilia sunt opera Trinitatis, quia una est substantia vel essentia Trinitatis. Trinitas est autem Pater, et Filius, et Spiritus sanctus; in personis tres. in substantia vel essentia unum. In qua essentia vel duarum substantiarum compellit invitum, volens vim D substantia si natus aut passus est Filius, s'mul Pater, et Spiritus sanctus et passus est. Sed si Filius tantum passus est, sieut fidei catholien docuit antiqua traditio, in alia natura passus est. Et qua est alia, nisi humana? Si ergo alia est humana, alia divina natura, non est una in Christo ex duabus fa-

> 8. Solent Ariani nobis objicere talem propositionem. Passa est, inquiunt, divinitas Filit, aut non est passa. Si respondeamus: Non est passa, dicant: Ergo purus homo crucifixus est. Si respondeamus, quod respondere debemus : Passa est, sed secundum carnem, ipsa tamen in boc quod est impassibilis permanens, respondent ; Ergo aut passa est divinitas

Patris, si passa est divinitas Filii; aut non est una A nomine naturali duntaxat censeat vocitandam; ut divinitas Patris et Filii. Proponentibus hoc Arianis ita convenit lingua catholica respondere: Pater et Fili:s substantia unum sunt, non personis : una est natura Patris et Filii; sed alia est persona Patris, alia Pilil. Filius vero suscipiens carnem, id est, homin's plenam perfectamque naturam, sic eam suscipere dignatus est, ut una persona sieret carnis et Verbi, non tamen una natura. Deus honno factus naturam sibi adunavit humanam, sed in unitatem personæ quam non habet cum Patre communem, non in unitatem substantiæ quam habet cum Patre communem. Ideo non Trimitas, sed tantummodo Filius et natus et passus est. Alia est natura, secundum quam passus est Filius : sed quia unam esse fecit persosonæ divinits Filii dieitur passa quidquid protulit [An pertulit?] caro. Persona autem F.lii non est ea quæ est Patris, quia alia est Patris : ideo tantummodo Filius passus est. Isti autem qui, sicut unam personam Domini Jesu Christi, sic unam volunt prædicare naturam, quid respondebunt Arianis? Argumenta eis sine dubio cuncta deficient; et aut Arianis consentient, ne unam Patris et Filii divinitatem prædicent; aut Patripassianis sociabuntur, errore sacrilego miserabiliter obligandi. Revertatur ad sensum pfissimum furor hæreticus; et qui es naturis duabus in Domino Jesu Christo unam factam fatetur, dicat mihi que harum periit, ut una sieret ex duabus. Divina perire non potuit, humana non debuit. Aut si altera in alteram commutata: et si alteram in alteram potuisse commutari suspicabitur, dicat rursus utrum divinitas in carnem, an in divinitatem caro conversa sit. Si enim divinitas ad inferiorem carnis reducta est qualitatem, deteriorata cognoscitur; et jam sibi potius creator bonus miseriam procuravit, quam nobis misericordiam præstitit. Si vero perman us inviolata divinitas absorbuit substantiam carnis. ut hoe esse inciperet caro quod Verbum, quis tolerabiliter audiat creaturam prius cuncta accidentia recipientem pervenisse ad ge us et potentiam creatoris, ut estet subito sine quali ate, sine quantitate, sine tempore, sine loco, sine situ, sine passionibus,

9. Timeo ne amplificatio reaturæ creatoris sit potius imminutio, tanquam Deus indiguerit additamento carnis augeri; quia et multo facilius mutari potoisse illa natura dicetur, in quam potuit altera communiari. Nimis absurdam sententiam silentio mancipemus; et si nullam de duabus his naturis in alteram potuisse transferri liqui-lo c'aret, respondeat utrum forte permixtio naturarum duarum, nullius earum proprietate servata, novam naturam novi gemeris fecerit. Et si hanc unius mediatoris unam naturnm prædicare voluerit, non interim requiro quali

militer animalibus unum nascitur animal, et dicitur mulus; ex duabus quoque substantiis ignis et ligni fit una res, et vocatur carbo; neque anima sola, aut corpus, homo; neque equus solus, aut asinus, mulus; neque ignis solus, aut lignum, carbo potest naturali nomine vocari; sic oștendere valeat ex duabus naturis, divinitate scilicat et humanitate, si una facta est natura, quid vocari naturaliter debeat. Christus quippe nomen est officii; Emmanuel nomen est utrasque substantias quas adunatas contestatur insinuans : naturæ autem nomen istius substan:iæ quæ una ficri potuisse dicitur ex duabus, neque legi, nenam sue divinitatis et carnis, propter unitatem per- B que per linguam cujuslibet dis; utatoris audivi. Nomen hor, sicut dixi, vehementer inquiro. Sed potius hoe propono, hoc cogitandum prædicatori unius in Christo substantiæ, licet nolit, oppono : Si una est Christi natura composita ex duabus, non talis Patris natura, non est talis Spiritus sancti. Quomodo ergo erit Filius homousion Patri vel Spiritui sancto? Una Patris Spiritusque sancti natura simplex est, caret compositione; Christi autem, quæ facta firmatur ex duabus una natura, composita est, caret simplic tate. Quid ergo dicemus? Urget nos licet invitos violentia veritatis, aut unam Christi naturam non prædicare; aut Patris, et Filii, et Spiritus sancti, id est sanctæ Trinitatis unam substantiam vel essentiam negare. Sed si unam substantiam vel essentiam Trinitatis nullius audet assercre perditionem, dicat utrum sit C negemus, Arianorum dogmati videmur præbere consensum. Ne ergo videnmur similes Arianis, unam Christi quamvis ex duabus naturam non prædicemus, sed unum Christum potlus ex duabus et in duabus naturis confitendum; nec Arianorum polluamur veneno, nec superflua delirantis Eutychetis inebricmur disputatione. Deus unigenitus, Dei Filius verus et proprius unus fuit, quando In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Hoe erat in principio apud Deum. Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso fuctum est nikil (Joan. 1. 1-3). Unns atque idem est, quando Verbum caro factum est, et habitavit in nobis. Propterea priusquam Virgo Maria conciperet, Deus Trinitas creavit nos; et posteaquam sanct. Spiritu fecundante pesine habitu, perdita conditione facturæ, solo faciendi D perit Emmanuel, id est, nobiscum Deum, Daus Trinitas redemit nos : ante dispensationem carnis Deus noster Trinitas; post negotium crucis, et post spolia infernorum, Deus noster Trinitas. Quare hoc? quia sicut unus fuit, est, et erit Pater, qui de Virgine non est natus; sicut unus fuit, est, et erit Spiritus sanctu:, qui similiter de Virgine non est natus; ita unus est etiam Filius, qui de Virgine natus est. Assumptio illi fuit alterius a ad unam personam.

quomodo ex naturis duabus, anima et carne, facta est una natura, cui nomen est homo; ex duolius si-

10. Crevit ergo per nativitatem carnis in Christo numerus substantiarum, singularitas vero persona perseveravit. Ideirco quamvis alia sit actura divinitatis, alia humanitatis, non fit Trinitas illa quaterni-

tas, quia personarum est Trinitas, que in Christo A nitas comunicatur, et unusquisque corum dum de una permansit. Unus est proinde Christus, et semper unus, propter unius personæ singularitatem, quæ in eo nec dividi, nec subdividi, nec duplicari potest, quamvis ex duabus et in duabus credatur case naturis. Libere igitur absque ulla formidine confiteamur unius Christi naturas duas, divinam scilicet et humanam, Verbuin et carnein, manifestis distinctionibus apparentes : et quid secundum earum proprietatem rite possit intelligi, per omnia divina volumina simpliciter audientes, nullatenus dubitemus, quædani verba divinitati, quædam vero humanitati ejus sine separatione prorsus aptari. Si quis com me interrogat : Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 20), utrum vox ista secundum divinitatem prolata sit, an secundum humanitatem; fiducialiter respondeo : Secun- B Filius, nisi : Noli eum quarere inter creaturas? Fidum divinitatem, non secundum humanitatem. Et si quis iterum requirat : Pater major me est (Joun. xiv. 28), utrum yox ista secundum divinitatem prolata sit, an secundum humanitatem; fiducialiter respondeo: Secundum humanitatem, non secundum divinitatem : neque tamen propter hoc aliqua carum vox Christi non erit; utraque enim vox ad unum pertinet Christum, cuius est divinitas et humanitas : separatio hie pulla introducta est, quia unam vocem secundum unam substantiam posse intelligi diximus. secundum alteram veno negavimus. Cuilibet enim nature vox conveniat, ideo sine separatione non convenit alteri, quia illius persona est, cujus est utraque natura. Necessitatem semo nobis ingerat, unam prædicare naturam. Duos filies ignorat fides C catholica, quaternitatis assertores omnino detestatur; et ideireo nune, quantum arbitror, quibusdam rectæ fidei custodientibus regulam, placuit unum de Trinitate passum fateri. Nihil quippe aliud sentent a hæc insinuare cognoscitur, nisi ipsom esse passum in carnz, qui de Patre Deo natus est, id est, Christum, ne putetur homo porus tolerasse passionis injurias. Hoc ergo dicit, qui unum de Trinitale passum dicit. Non est quarta persona qui passus est, sed ad numerum pertinet Trinitatis. Manens enim Dei Filius impassibilis secun lum divinitatem, per susceptionem naturæ passibilis passioni subjacuit. Et quamvis alia sit in illo natura per quam semper impassibilis perseverat, alia per quam dicitur temporaliter passus, ipse tamen impassibilis passus est : non alius est impassibilis, et alins passus est. Iste autem impassibilis, ipse est Dei Filius, Deus unigenitus, ante sæcula ex Deo Patre naturaliter natus; et de matre, postquam venit plenitudo temporum, misericorditer, quia voluit, genitus : sine quo Trinitas nunquam fuit: quoniam, sicut jam superius enarravimus, Trinitas est, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus : et sive Patrem, sive Filium, sive Spiritum sanctum subtraxeris, Trinitas esse non potest; nec Pater, nec Filius secundum divinitatem, nec Spiritus sanctus creaturis connumerantur; nec Pater, nec Filius secundum divinitatem, nec Spiritus sanctus de mundo hoc, aut de creaturis esse perhibentur; sed sola invicem Tri-

Trinitate esse dicitur, a creaturis cæteris seque-

14. Omnis enim res aut Deus est, aut creatura. Si Deus est, creatura non est; si creatura est. Deus non est. Deus autem Trinitas est unius substantize vel essentiæ; creatura per multimoda diversarum substantiarum distribuitur genera. Qui ergo Dens est, et. proprie. id est, verac ter Dens est, aut Pater, aut Fi ies, aut Spiritus sanctus est. Et quia neque Pater solus, neque solus Filius, neque solus Spiritus sanctus Trinitas est, sed simul Pater, Filius et Spiritus sanctus: et l'ater unus est de Trinitate, et Filius unus est de Trinitate, et Spiritus sanctus unus est de Trinitate. Quid ergo dieit, quicunque dieit : Unus de Trinitate lius ergo secundum divinitatem, quia non est creatura, sed creator, unus est de Trinitate; et quia ipse secundum humanitatem dignatus est pati, propter hoc unus de Trinitate dicijur passus. Tale est itaque, quantum conjicio, ima polius quantum credo : Unus est de Trinitate passus, quale est dicere : Deus est passus. Sicut autem auisquis Deum prædicat passum, non substantiam divinitaris facit passibilem, sed divinitatis impassibilis et humanita is qua subjacuit passioni, unam monstrat esse personam, sie unum de Trinitate passum prædicans, unitatem persona commendat in utrisque naturis : excludens Nestorianæ hæreseos nefariam perfidamque doctrinam duos filios inducentis. Neget igitur unum de Trinitate passum, qui negare vult Deum passum. Quomodo autem Deus passus sit bene omnes ficieles intelligunt, secundum carnem scilicet, secundum quam potuit Deus. Alioquin su cipiendæ carnis nulla remaneret causa probabilis, si potuisset per ae ipsam passioni subjacere divinitas. Ita nota sunt hæc pene omnibus Christianis, ut quandocunque prædicari audiunt Deum passum, non intelligant nisi Filium Dei, nec opinentur aliter passum, nisi quomodo pati et debuit et potuit Deus, secundum substantiam carnis quant suscepit ex matre. Sic ergo quoties unus de Trinitate dicitur passus, nemo saltem interrogare compellitur: Qui unus? utrum Pater? an Filius? an Spiritus sanctus? Sed mox dixeris passum, continuo intelligent Filium, quem solum aciunt contestantibus D Evangeliis passum, vigilante in eis etiam ad boc scientia rectæ prædicationis : ut quamvis asserens unum de Trinitate passum, non adjiciam, secundum carnem; ipsi tamen recte dictum, quasi hoc adjecerim sentiant, si tamen procul expellatur contentionis affectus, universa quæ audit magis solitus impugnare quam credere. Nibil plane diutius cogitans reperire valui, unde possit hæc sententia (quod a quibusdam jactitatur) Eutychianis favorem præbere. Primum quippe mendacium delirantis Eutychetis hoc fuit : unigenitum Deum, quando sieri homo dignatus est, n n sibi assumpsisse carnem de utero virg nali ; secundum vero : non esse nunc in Christo substantias duas, divinitatis et humanitatis sed ex duabus his unam

genier utrasque sententias, et si vel uni carum coaplari potest ista sementia que unun de Trinitate passum fatetur, sellicitius inquiramus.

12. Quid, rogo, proficit ad negandum Fifio Dei materni corporis veritatem, quando unus de Trioltate passus asseritor? Nonne, si unus de Trinitate est, vere Filius Dei est? et si passus est, vere habet anaterni corporis veritatem? Alioquin tolle corpus ex matre sumptum, et quomodo pati potuit pura divimitas? Perpende qualis est caro Mariæ, sine dubio passibilis et mortalis : et ergo esset caro Verhi passibilis et mortalis, et illa carne habet originem quæ fuit passibilis et mortalis. In proleigitur cognosce similitudinem generis per testimonium passionis; et expugnari mitate passus asseritur, velis notis adverte. Sine du bio enim : sub his verbis etiam prædicator unius in Christo substantice confutatur. Ut sit enim Christus anus de Trinitate, ad divinitatem pertinet; ut credatur passus, ad humanitatem. Non esset qui passus est, unus de Trinitate, nisi unam haberet com Patre et Spiritu sancto divinitatem. Non esset passus qui unus est de Trinitate, visi consubstantialem matri haberet humanitatem. Sileat ergo unius nature in Chri bo prædicator. Duas enim naturas commemorat, qui unum de Trinitate, passum fatesur. Suspiciones suas inaniter rodit, quisquis bene dicta dum male countur intelligere, calumniari, potius, quam deceri studet. Unum de Trinitate passum Mestorienis non immerito cui accidisse astimant passiones. Eutychianis autem unum de Trinitate passum-non recte placet, si tamen placet. Ipsi enim duas Christi permanere naturas. evidenter negare contendunt, quibus per hoc capitulum manifeste contradicitur : insinuata una sabstan-Lia per bec quod unus de Trinitate; insinuata queque alia per hochqod pasqus infertur. Passio enim commemorata testimonium est natura passibilis : natura passibilis intellecta, maxime in itio qui unus de Trinkate, duarum substantiarum clarissimum reddit distinctionem. Sed forsitan aut nimium suspiciosus, aut omnino tardus auditor :: aperta locutione desiderat instrai : videlicet ut quoties confiteri delectamur ant Deum passum, aut unum de Trinitate passum, quia et Paten Deus, et Spiritus sanctus Dous, et simul tota P Trinitae Deus; et Pater unus de Trinitate, et Spiritus sanctus unus de Trinitate. Sed dicentes Denm passum, consisse inference, ecoundum carnem, no aut tom Trimitas passionem suscepiese, aut ipse Filius in substantia divinitatis que est illi cum Patre commumis, passes putetur. Et in hac quidem parte mos gerendus est talibus; et si sic audire desiderant, sic etiam nos loqui convenit: Unus de Trinitate, id est Filius, una persona de tribus personis, passus est secondum carnem, quam suscepit ex nobis, ut dignaretur passionem telerare pro nobis.

43. Addomus verba manifesta ne occasionem demaus inte pretationi malitiosm, putemurque allud

factan, esse substantiam. Retractemus igitur dili- A credere quam sentimus. Admonendus tamen videtur cui prolata simpliciter suspicionem commovent ver-.ba, non toties ant divinitatem Christi, aut humanitatem negari, quoties non simul sono vocis enuntiantur : Unus est, ait Apostolus, Deus Pater, ex quo omnia; et unus Dominus Jesus Christus per quem omnia (I Cor. VIII, 6). Ecce Dominum Christom dixit, hominem tacuit, nec tamen ideo negasse putandus est. Rursus in alio loco ad Timoth um scribens: Unus est mediator Dei et hominum homo Christus Jesus (1 Tim. 11, 5). Ecce, hominem dixit; Deum tacuit; non tamen ideo negavit (tanta quippe virtus est sacramenti ineffabilis); et sic in unam personam duas naturas singulariter et mirabiliter adunavit Deus homo misericorditer-factus, nt Christum Jesum magis Butychianos quam foveri, quando unus de Tri- B sive Beum dioas, hominem quoque simul inteligas : sive hominem confitearis, Deum quoque simul intelligas. Humana est in illo divinitas, et divina est humanitas. Propterea ille magis evjusdam separa innis aut divisionis seminat suspicionem, qui duas naturas -alitervion intefligit , nisi ambas audierit nominari. -Ecce audivimus in Evangelio vocem Christi dicentis: Pater major me est (Jean. x17, 28); quod secundum humanam videtur dixisse naturam : nunquid ideo pulahimus eum non habere in se divinitatem, secundom quan dixit in alio loco: Ego et Pater unum su-.mus (Joan. x, 30)? : Nonne quando dixil : Pater major me est, tacuit, Ego et Pater unam sumus? et quando dinit : Ego et Paler unum sumus, tacuit, Paler major me est? Nibil tamen horum negavit. Dicamus ergo displical Introducere enim quartam personam volunt. C. ei, si videtur, dicenti, Pater major me est; adde, Domine, Ego et Pater unum sumus; ne Ariani non arbitrentur æqualem. Multa occurrunt simil a pio stu--dio requirentibus. Ecce iterum dicit ipse Salvator: . Ego ex ere Altissimi prodivi (Eccli. xxiv, 5), quod secundum divinitatem locutus est. Dicamus ei, adde. Domine: Ex utero virginali, quod pertinet ad humanitalem; no putent Manichmi vel Eutychiani, quia non es natus ex carne. Liceat nobis inter scientes quomodo credamus simpliciter loqui. In nomine Domini Jesu spestoli baptizabant : nunquid quia Patrem et Spiritum sanctum tácebant, ideo negabant? aut ideo baptismus ille non dabatur in nomine Patris, et Filii, ot Spiritus sancti, quia in nomine Domini Jesu baptizasse apostoli perhibentur? Nonne propter unius substantiæ rommunionem, et propter unum nomen individuze Trinitatis etiam solo Domino Jesu nominato, Pater quoque et Spiritus sanctus in virtute illius nominis quod unum est ex tribus, nominati esse cognoscuntur? Ita etiam si solum divinitatem Christi nominem; jam simul humanitatem nominavi, quam sibi adunavit ex Virgine; et si solam humanitatem notoinem, simul divinitatem nominavi, eui est adusata. Possunt hæ duæ substantiæ in Christo sine invicem loquendo proferri, non possunt sine invicem credendo cognusci.

14. Nam ecce apud Miletum majoribus natu Ecclesiæ salubria monita beatus dum traderet Paulus; Attendite juquit, vobis et universo gregi, in quo ves

Spiritus sanctus constituit episcopos regere Ecclesiam A unum de Trinitate, quod est, unam personam de Dei, quam acquisivit suo sanguine (Act. xx, 28). Dic modo, gentium Dector, et responde nobis aliquid, quod etiam nos multam suspiciosis oporteat respondere. Dixisti Deum Ec lesiam acquisisse sanguine suo: quare non addidisti Filium? quid si alius Patrem putet ? quid si alius Spiritum sanctum? quia et Pater sine dubio Deus, et Spiritus sanctus Deus est. Aut si Deum simpliciter nominasti, vel quando eum dixisti acquisisse Ecclesiam sanguine suo, diceres quomodo habeat sanguinem Deus, et adderes, secundun carnem: ne quis putet quia etiam divinitas habere aut effundere sanguinem po est. Scio quid huic percontationi Vas electionis sine mora respondent. Nosti, o fili, prædicationem meam; quare dubiam putasti sententiam meam? Jam ego dizi : Pater Filio B quamvis adjuncto sibi cujuslibet substantiz vocabulo proprio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum (Rom. viii, 52), ut Filius tantum passus a gentibus crederetur. Jam ego dixi : Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, sed semelipsum exinanivit, formam servi accipiens, in similitudinem hominum factus, et hab'tu inrentus ut homo. Humiliavit se, factus obediens usque ad morten, mortem autem crucis (Philip, 11, 6-8), ut in humana substantia mortuus rite crederetur: , quem tamen ut Deum cognosceres, fiducialiter alibi locutus sum : Ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula (Rom. 1x, 5). Cognosco, sancte Paule, doctrinam veritatis plenissimam, nec mihi sententia tua in libro Actuam sanguine suo acquisivit Eccles am suam (Act. xx, 28), non esse nisi Christum Jesum Filium Dei, nec habuisse sanguinem, nisi secundum substantiam carnis. Sed propter istos ista dixi, qui nune audientes unum de Trinitate passum, dicunt : Adde, secundum carnem; quasi aliter intelligi debeat, etiamsi eg mon addam; vel addere multum necessarium sit, quod etiamsi non addatur, apparet. Libenter tamen evigi a me patior quod ultro reddere sum paratus. Incunctanter profert lingua quod retinet conscientia. Unus de Trinitate Filius Dei Christus Jesus, qui est una persona de tribus personis, passus est secundum carnem. Tu vero si jam credis non malitiose unum de Trinitate passum dici, die similiter unam personam de tribus passam, id est, Filium Dei Dominum Jesum Christum secundum carnem: ne si unam personam de tribus pussam profitere nolucris, quartam confiteri inveniaris; et sine ulla ambiguitate Nestorii judiceris errore possessus.

45. Omnis ergo catholicus aut unum de Trinitate pa-sum simpliciter andiat, simpliciter dicat; aut loquens caute, non tamen infideliter; unam personam de tribus passam fateatur; nec ideo quempiam judicet hæreticum, qui unum de Tripitate passum illo sensu dicit, quo etiam ipse unam personam de tribus passam veraciter dicit; simulque ambulare viam Domini properemus, pacem tenentes. Iloc est quippe

tribus personis : quoniam si d cas, Una est persons Ciristi, nihil aliud dicis, quam, Unus est Christus. Et si dixeris, Unus est Pater aut Spiritus sanctus. nihil alind dicis quam, Una est persona Patris aut Spiritus sancti. Potest quidem unus etiam substantiam significare, sed si addes sub-tantiæ proprium manifestum que vocabulum, sient quando dicis, Triuitas unus, et continuo subinfers, Deus. Alioquin tolle nomen quod adjungis, ubi substantia significatur, et dic, si audes : Pater, et Filius, et Spiritus sanctus unus sunt. Quis enim non continuo, Unus sunt, secundum personam dictum consequenter intelligat, et Sahellii redarguat vanitatem? Vides ergo quia proprie unus ad personam pertinet significandem, possit etiam substantiam significare. Simpliciter erge audiamus, unum de Trinitate passum, id est, unam personam ex tribus personis. Nec mihi quispiam velit opponere : Si dicimus unum de Trinitate, dicamus unum de humanitate, sicut dicimus Denm, et rursum dicimus hominem. Deum quippe cum dicimus, recte etiam hominem dicimus, quia et Deus et homo nomina substantiarum sunt. Unus autem, quia proprie personam significat; Unus et unus nequaquam cogitemus dicere, ne duas videamur asseverare personas, Ideo plane unum de Trinitate constemur, et non unum de humanitate ; quia Deus venit ad uterum Virginis, et adventu suo munus ei largiens fecunditatis sine sorde libidinis, hi manam sibi naturam potenter apostolorum dubia unquam fuit. Intellexi Deum, qui C atque inessabiliter adunavit, tanto vinculo unitatis, nt persona Verbi floret persona carnis, et deinoeps una Verbi persona esset et carnis. Ideo dicere nullatenus possumus unum de Trinita e et unum de bumanitate, vel unum Trinitatis et unum humanitatis, quia in Christo Jesu personam propriam separatim non habet humanitas, sed persona Verbi Dei 2 quo suscepta est, ipsa illi facta est propria. Distinguimus ergo naturas duas Christi in vocabulis, in officiis, non in personis, ideo securus dicit Apostolus : Nos autem prædicamus Christum erucifixum, Judais quidem scandalum, gentibus autem stultitiam; ipsis vero vocatis Judais et Gracis Christum Dei virtulem et Bei sapientiam (1 Cor. 1, 23, 24). Ecce Christus crucilixus ipse est Dei virtus et Dei sapientia. Quare ergo bono sensu sicut ego. Si autem dubitas adhuc, die D pon dicatur unus de Trinita'e passus ? An Christas Dei virtus et Dei sapientia non est unus de Trinitate? Sed hoc qui negat, aperte dicat etiam secundum divinitatem Filium non esse unum de Trinitate. Si autem secundum divinitatem Christus unus est de Trinitate, et secundum divinitatem virtus Dei est et sapientia; Christus autem crucifixus virtus Dei est et sapientia; recte utique dicitur, quia unus de Trinitate est passus.

16. Nec movere quempiam debet, si vere hanc sententiam, sicut a quibusdam dicitor, Eutychetis protulit apocrisiarius in Chalcedonensi concillo. Sape etiam per ignorantes loquitur veritas. Patres autem nostri in concilio positi, sensum loquentis, non-

verba considerantes, nec illum propter hanc senten- A cujus personam significantes dicimus unum de Tritiam pronuntiare catholicum, nec ipsam sententiam carholicis tune inserere definitionibus voluerunt, ne viderentur intellectum loquentis a approbatse, quam verba. Mirabiliter tamen Spiritus sanctus post a fideles admonuit, etiam per hanc sententiam reviaci Eutychianistas, in qua duarum plesa est prædicatio naturarum, ut nequaquam dicere: Si unus est Christus de Trinitate, et Trinitas unius est substantice, Christus autom Deus et homo est; unius ergo substantise. Christas quippe et unus est de Trinitate, et Dous et hemp est, et non est unius substantire : ne humanitas quoque, quam suscepit, consubstantialis sit Trinitati; quod sana doctrina condemnat. Recordor, aliquando triplicem me intellexisse causam, ana dubitare quos am de hac sententia cogeret. Prima scilicet, ne, quadam separatione intercedente, alia esset Trinitas et alius qui unus esse de Trinitate dicitur, sient alius est Pater, alius est Filius, quando de Patre Filius esse dicitur; et alia civitas, aliusque homo qui de civitate es-e narratur. Sed et l'ater quamvis habendo Filium Pater sit, ipse tamen Patris nomine non se esse Filium monstrat: et ideo dum de Patre esse Filius dicitur, alter esse Pater, alter esse Filius intimatur. Et civitas hominum est muhitudo, non homo : et ideo dum de civitate quispism dici ur, alter ipse esse, altera civitas invenitur. Trinitas au ein Pater, et Filius, et Spiritus sanctus est ; ileo securus dicis : Filius unus est de Trinitate ; nec potest esse plius Filius, et alia Trinitos, quia dubitationi: videtur, notentibus dicere, unum de Trinitate passum, ne divinitatis substantia fieri passibilis videatur. Sed hoc impossibile et auribus et mentibus catholicis jta semper apparet, ut suspicari h. c malitize potius qu'im cautelæ sit : maxime quenjam dum unus de Trinitate dicitur passus, et Triuitas personarum habet significationem, cuivis facile apporet propter unam personam Verbi impassibilis carnisque passibilis unum de Trinitate passum pronuntiari. Tertia vero dubitationis est causa, ne dicentibus: Unus de Trinitate passus, inquisitor acerrimus dicat : Quid unus? et respondentibus : Filius, iterum dicat : Ergo si unus est Filine de Trinitate, vel unus est Trimi:atis, filiorum est Trimitas, aut Trimitatis ast Filing. Respondentibus : D.us, dicat : Quesnado est qui-piant unus Dous de Trimitate, com non sit unus Daus, nici Trinitas? Huic autom dubitationi Cacile occurritur, ei quid sit Trinitus consideremus. Trinitas epim (quod serpe dicendum cot) personarum est Trinitas. Quid ergo Trinitas, nisi tres personæ? Que sunt tres persona, misi P. ter, Filius et Spiri-Fus sanctus? In haz ergo Trinitate, neque Patresb invenis, ne que Filios tres, neque Spiritus sanctos tres : et propterea securus dicis : Unum Filium de Trinitate, quia non est in Trinitate Filius nisi unus;

nitate passum, quia ipse tantum rite éreditur passus. qui cum esset vere et proprie Dens, vere et proprie factus est homo, ut non immerito vere et proprie mater Dei beats Maria eredatur. Ex Maria epim semper virgine nec divinitas pasei potuit sine humanitate, nec humanitas sine divinitate.

17. Frustra expavescit quisquis sestimat consubstantislem divinitati matrem futuram, si veraciter et proprie Maria mater fuerit Dei; profecto enim quia veraciter et proprie generanti semper est consubstantialis file qui nascitur, accepit ab ea Bens unde ei ficret consubstantialis, et sic ex ea nasci dignatus est. Ha igitur proprie, sicut veraciter, Maria divinitatem Filii genuit, sed incarnatam. Sine carne enim divisitatem sempiternam generare non posset homo mertalis. Quid autem, proprie genuit? Manifeste geavit, contestantibus signis et virtutibus Deum esse. qui ex homine nascitur. Quid est, proprie genuit? ipsa ei materiam carnis secundum quam generatur. operante quidem Spiritu saneto, vernmtamen ex suis visceribus tribuit, et ideo quem sic nasci oportuit. etiam proprie genuit : quis in humana éum natura gemil, quam nullo dubitante proprie genuit. Quisquis autem putat aut dicit ex una substantia generari muliatenus potuisse substantias duas, veraciter d'eit. si separatim generatas audierit. None vero in maano illo et mirabili sacramento, quod manifestatum est in carno, divina substantia secundum humanam substantiam proprie nata est; quia non separatim sine Filio nulla est Trinitas. Secunda vero causa C nata cet, nee bumanitatem proprie natam sibi divinitas adunavit : sed adunando cam sibi proprie nata est. Dicam adhue planius pro coptu infirmitatis meæ, si removeat Dons veritatis tenebras falsitatis a Ince hujus disputationis. Proprie est nata de Patre divinitas pura, proprie est nata de matre eadem incarnata divinitas. Et hoc distat inte- unius Fill Dei duas generationes, quod in divina generatione nulla fuit humanitas: In humana generatione adunata fuit humanitati proprie nascenti divinitas. Si enim dizero. vel dicere voluero : Maria semper virgo proprie genuit humanitatem, non proprie genuit divinitatem. videbitur sub alique mode hominem purum genuisse, quem nullo modo ita genuit, quia Verbum carnem factum proprie genuit. Recte ergo, quantum arbi-D tror, dicimus et confitemur : Maria verzeiter est mater Dei Christi, ut non esset suspicio phantasise. Recte etiam confiteiaur : Maria proprie mater est Dei Christi, ut untlatenus flominem purum, qui pro moritis operum bonorum postea proveheretur in Deum. vel superveniente in se Filio Dei, vocari aut effici inciperet Dous, ked Deum sine initio, ex certo initio hominem factum concepisse et genuisse credatur, luveniri potest plane alius conven ens modus, quo sine scandalo hire sententia proferatur, si ita unusquisque dicat : Maria proprie mater Dei Christi, ut sin-

tim seguntur, neque Filios taes, neque Spiritus sancies TRES.

a the subintelligendum potius, ut supra, num. 2. b. Legendum suadere v. dentur tres Patres que sta-

deatur commune cum exteris, lose enim Salvator in Evangelio nuntiantibus sibi : Eece mater tua et fratres (mi foris stant quærentes te : Quæ cst, inquit, mater mea, aut qui sunt fratres mei? Et extendens manum in discipulos, ait : Ecce mater men et fratres mei. Et omnis qui facit voluntatem Patris mei qui in celis est, hic meus frater et soror, et mater est (Matth. X:1, 4?-50). Omnia orgo faciens voluntatem Patris ejus, mater est eins. Sed Maria ideo proprie mater est, quia nascendo de ea secundum carnem factus est filius cius. Multæ mulieres Deum timentes parturiunt Deum Christum mente, non carno: sola autem Maria Deum Christum peperit etiam carne; et ideo sola proprie mater est Dei, quia nulla alia sic mater est Dei, Beatus Apostolus dum Romanis scriberet, ait: B instruere. Noto prædicatorem Verbi Dei, testimonio Si Neus pro nobis, quis con ra nos? Qui etiam proprio Filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum (Rom. viii, 52). Dicat ergo mihi aliquis, utrum pro-Arrius Filius Dei l'atris, ipse est proprius filius Virginis matris, an forte non habuit Maria proprium titium, quem l'eus habet proprium Filium? Sed et Maria habet proprium filium, quia genuit, non adoptavit : ct illum habet proprium filium, quem habet Deus proprium Filium, quia dues silies munquam fides catholica prædicat. Restat ergo ut si Deus Dei proprius Filius, ipse est etiam matris Virginis proprius lilius, proprie eum genuerit. Alioquin si illa proprie non genuerit, nec ille proprius est filius. Proprius est autem silius; ergo illa proprie genuit: veruntamen secundum hamanitatem, secundum quam C divinitatis. Prius etiam confiteatur nec ea que sunt potuit Deus pasci.

18. Superest nunc, in conclusione hujus voluminis, eisdem duabus sententiis de quibus inter se disputantium fratrum proliza fit altercatio, ne qua remanere vel suspiciosis videatur ambiguitas, dare quamdam fidei regulam, qua præcedente simplicitas loquentium manifestetur, et audientium remov. atur scandalum. Dicturus ergo unum de Trinitate passum, prius asserat omnipotentis Dei unam substanlium, tres esse personas : ex quibes una persona, id est Filius, Deus permanens, homo factus, et natus et passus ait; neque Patre neque Spiritu sancto pariter incarnato, quamvis opus nostræ redemptionis tota fuerit Trinitas operata. Sie autem passum esse Filium fateatur, ut credens intelligat non potuisse D reat suspicionibus, unittat contentiones, et de cetero eum pati in ipsa substantia, qua Deus, et cum Patre et cum Spiritu sancto unus Deus est, sed in illa quam sine Patre et Spirita nancto suscepit ex matre. Sed ideo divinitatem Filii recte posse a fidelibus diei passam fuisse, quia ipsius est caro que passa est, et ad ejus personam pertinet quam can Patre et Spiritu sancto non creditar habere communem. Postquam vero et Deum Dei Filium passum, et non in divinitate ipsa passibilem, factum, sed humanitate que passibilis fuerat, intellexerit passum; confiteatur nihilominus ipsius unius Filii Dei Domini Jesu Christi duas esse naturas, vel substantias. Et cum plenius bæc pro modulo ingenii vel eloquii sui incul-

gulare hoc coelestis operationis beneficium non vi- A caverit, Chalcedonensis dec eta cencilii, et pape Leonis epistolam sequi se in omnibus profit atur. Superadjiciens, per incarnationem Filii Dei non crevissa Trinitatem, nec quartim Trinitati accessisse personam; quia divinitatis et humanitatis in Uhristo singularitor permansit ipsa persona; quod Nesterius doos introducens filios negat, ut merito jam sectatoribus ejus fidelis catholici lingus respondens, ad re movendam quaternitatem; dicat unum de T initate passum; quem tamen insinuet secundum divinitatem esse unum de Trinitate, secundum bumanitatem vero passum. Dicturus ergo unum de Trinitate Christma. prius ista qua diximus dicat; maxime quando contradicentibus aut male suspicantibus loquitur; et alium non ædificat, qui eum malo sensu talia putat tantum conscientiæ suæ esse contentum : perducere conetur ad cor aliorum, qued recte ac fideliter sentiat; nec pigritia, nec superbia revocetur, tanquam inculcans rem dubiam, donec omni carent ambiguitate. Sit multiloquus, quantum necessitas coegerit, dum tamen obscura brevitate neminem scandalizet. Similiter dicturus beatam Mariam vere et proprie Deum genu'sse, prius illa omnia confitens, divinitatem Filii Dei jam de Patre natam, nec nasci, nec proprie nosci asserat petuisse, nisi carnem nostri generis et animæ rationalis substantiam, id est plenum hominem, suscepisset : neque initium divinitati per nativitatem temporalem datum fuisse, sed carni, cujus initium vel conceptio non fuit nisi susceptia divinitatis, posse ab humanitate, nec ea que sunt humanitatie, posse a divinitate Christi separari; sed sive illud quod secondum divinitatem, sive illud and secundary humanitatem dictum, gestum, toleratumve est, utrique substantiæ ejus esse commune. Propter unam (quod sæpe non piget inculcare) personam, quam prædicat rectæ fidei prædicator; quamvis noverit, secundum humanitatem de visceribus matris proprie natam fuisse divinitatem, securus tamen dicit : Maria Deum proprie genuit; illum genuit, qui sic homo creditur, ut Deus non negetur. lile autem qui has dubitat profetre sententias, si cuncta que solent sub heretico latere sensu manisestis absolutisque sermonibus audierit refutari, causum de Trinitate passum, vel Mariam proprie matrem Dei esse sic accipions, quomodo dicitur a catholicis, etiamsi aliter hoe affirmare nitantur baretici; doctoribus orthodoxis aures simplices præbeat.

#### EPISTULA IV.

#### AD EUGIPPIUM PRESBYTERUM.

De essentia Trinitatis, et de duabus Christi naturis.

1. Domino beatissimo fratri Eugippio presbytero Ferrandus exiguus, in Domino salutem.

Charissipie, considera quales habeat vires ab Ariano comite nuper proposita quæstio. Sed prius quibus in-

ter se sententiis vel dogmatibus Ariani et catholici d.f. A humanam substantiam non habentem subsistentem ferant, deliberemus. Ariani volunt individuam Trinitatem prædicare, sient Scripturæ prædicant unum Deum. Ca:holici vero præcepta legis salubriter audientes : Andi, Israel, Deus tous, Deus unus est (Deut. vi. 4), ne videantur sub unius Dei religione fidem Trinitatis excludere, tres personas unius substantia prædicantes, ipsam Trinitatem unum Deum simpliciter cousitentur; et de omni sancta Trinitate sapienter dictum intelligunt : Audi, Israel, Deus tuus, Deus unus est. Ariani, Patris et Filli et Spiritus sancti tres substantias prædicant, et ideo eorum potestatem dividunt, unitatem vitant, immensitatem minuunt, et per errores majori Patri minorem Filium subjiciunt; minorem autem Filio Spiritum sanctum dicunt. Catholici e contrario Deum Patrem, Deum Filium, Deum Spiritum B sanctum, ne tres Deos gentibus inducere videantur, unius esse bonoris, glorize, magnitudinis, aternitatis. divinitatis, æqualitatis, essentiæ consitentur; et nemini alterum præponere cupientes, de Patre tamen Filium natum, de Patre et Filio Spiritum sanctum procedere sentiunt.

2. Arianos si interrogare volueris unde sit Filius, timent dicere, de Patris essentia : ne gignentis et gemiti probetur una divinitas, et confirmetur aqualitas. Timent rursus ex nihilo natum Filium profiteri, ne Creator accipiens originem similem creaturis, unigen ti privilegio spoliatus, perdat gloriam creatoris. Aliunde vero Filium natum, id est, ex aliqua subjacente materia, multo amplius timent astruere; ne videstur quælibet res ante eum fuisse, per quem facta C sunt omnia. Talibus erroribus respondent catholici : Credite quia natus est de Patris essentia : si negatis, dicite unde sit. Dicunt etiam minorem Filium, quia negant esse æqualem. Catholici vero dicunt eum secundum divinitatem a-qualem, secundum humanitatem autem minorem. Æ jualitas ejus secundum divinitatem non habet initium; verumtamen nec æqualitas competens divinitati, nec minoratio congrua corni habet unem. Sive ergo secundum carnem minor, secundam divinitatem dicatur æqualis, idem atque unus est Christus, vere Filius Dei, et vere filius hominis. Æqualis enim perseverans factus est minor: minur factus, permansit aqualis. It ideo totus minor, totus arqualis : quia servatur in eo utraque natura, et quam habuit, et quam assumpsit ex matre. Alioqui D Ouis enimego, aut qualis ego, cui liceat de dubiis rebus si una in Christo et persona existeret et natura, non posset unus Christus uni Patri et minor et æqualis dici.

3. Dicimus etiam de Christo quod vere unus est Christus. Sapientibus tamen mentibus, quoties aucount, Unus est Christus, engitare convenit quomodo sit unus; utrum unam habendo personam, an unam naturam. Si non potest dici una n habere naturam quem suscepisse alteram dicimos, potest tamen dici unam habere personam, quoniam persona illa semper manens naturæ semper manentis ita mirabilem postea naturum sine persona volunturie suscepit, ut manentemque personam, in unitatem suam suscipiens, ad se faceret pertinere; sieretque deinceps humanitas illa divina quæ Dei coepisset, ex quo esse coepisset, babere personam : divinitas illa humana. quoniam sibi in unitatem personæ veraciter humanam voluit adunare naturam.

4. Dicimus ergo, Unus est Christus, unus est Deus, hominisque silius ; id est, una est Christi Dei hominisque persona : non tamen dicimus unam esae Christi Dei hominisque naturam. Concordantes cum Apostolo volente probare unitatem personæ: Nam in quo, inquit Corinthiis, quod donavi, si quid donavi, propter vos in persona Christi (II Cor. 11, 10). Nunquid non melius personas diceret, si vellet in Christo duas significare substantias? Evidentem similiter adhibens differentiam sub-tantiarum dicit alio 1000 : Elsi crucifixus est, ex infirmitate crucifixus est. sed vivit ex virtute Dei (II Cor. xiii, 4). Nonquid non ipse crucifixus est qui vivit? et tamen qui ex infirmitate crucifixus est, ex virtute Dei vivit. Unde ad amorem commendationemque personæ unius, sic unus Christus prædicatur, ut aliquando una ejus vel humana natura vel divina commemoretur, et utraque tamen intelligatur : quoniam inest unitas, ut qui unam nominet, ambas significet. Propter quod Apostolus solam humanitatem tangit, ad Timotheum dicens : Unus est Deus, unus mediator Dei et hominum. homo Christus Jesus (1 Tim. 11, 5). De divinitate dicit ad Coriniliios : Nam elsi sunt qui dicantur dit (.i. quidem sunt multi), nobis tamen unus Deus ex quo ounia, et unus Dominus Jesus Christus per quem omnia (1 Cor. viii, 5). - Desunt teliqua.

## EPISTULA V. ·

### AD SEVERUM SCHOLASTICUM CONSTANTINOPOLITANDM.

Quod Dominus noster Jesus Christus sit unus de sancte et individua Trinitate.

1. Magnorum virorum mihi negotium conaris adjungere, propter eos qui Deum nostrum Jesum negant unum este de sancta et individua Trinitate, quid seutiam delectatus audire. Sed hoc, fateor, ingenii mei pusillitas aut vir valet, aut assumere omnino non audet. s'atutam proferre sententiam, novosque sermones in electionis auctoritate, utrum suscipi debeant, recentioribas definite temporibus? Utinam mihi fide simplici, quam catholica per universum mundum docet Ecclesia, sic donet Deus e-se confentum, ut omni, si fieri patest, hujus vi æ miserabilis tempore orationi 'et jejunlis vacans, plangam cum pusillis fratribus me's delicta multa et gravia, sive quæ jam doleo commissa, sive quæ adhuc cogor ex carnis fragilitate committere! Beatum me profecto tu ic astimabo. quando positus in silentio monasterii, illum versicalum psalmi per momenta cantavero: Dixi: Custo-

diam vias meas, ut non delinquam in lingua mea (Psal. A rio Arius propter tres personas, tres voluit pradicare xxxvin, 1). Loquantur et prædicent quibus honor sacerdotii docendi auctoritatem tribuit; nos discere parati sumus; docere alios non præsumimus. Interroga igitur, vir prudentissime, si quid veritatis cupis audire, principaliter apostolicæ sedis antistitem, cujus sana doctrina constat iudicio veritatis, et sulcitur munimine auctoritatis. Interroga plurimos per diversa terrarum loca pontifices, quibus scientia cœlestium præceptorum divinitus inspirata, famam grandem sui cum veneratione collegit. Istos sine dubio et ad disputandum idoneos, et ad suadendum frequenti exercitatione paratos, nec vituperaberis si consulas adhuc incertus; et laudaris a si sequaris veraciter doctus. A me autem sic expete debitum charitatis, ne incurrere suadeas culpam temeritatis.

2. Sufficit mihi, propter bea i Petri manifestam sententiam, quæ fidelibus cunctis generaliter loquitur: Parati ad respondendum omni poscenti vos rationem de side et spe quæ in vobis est (1 Petr. m, 45); sciscitanti quomodo credamus, illico respondere: Creilere nos in unum Deum Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, Patrem a nullo genitum, Filium de Patre unigenitum, Spiritum sanctum de Patre ingenito et Fillo unigenito semper procedentem; ita ut hac beata Trinitate, quam unum diximus Deum, Pater non sit Filius aut Spiritus sanctus, Filius nunquam sit Pater aut Spiritus sanctus, Spiritus sanctus nec Pater sit aliquando, nec Filius, sed Pater solius Filii Pater sit, ut Filius solius Patris Filius, Spiritus vero sanctus Patris et Filii communiter Spiritus. Si- C mul autem bi tres naturaliter unus Deus, propter id, quod unus Deus, unam habentes substantiam; propter id, quod Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, tres personas; propter id, quod unes Deus, simul omnia inseparabiliter operantes; propter id, quod Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, quædam sibi propia vindicantes: sicut generare solius Patris, et nasci solius Filii, et precedere de ambobus, solius confitemur Spiritus sancti. Sicut Patrem solum locutum de nube : Hic est Filius meus dilectus, in que mili bene complacui (Matth. 111, 17); Filium solum de Virgine natum, et a Joanne in Jordane flumine baptizatum; et Spiritum sanctum solum in columbæ specie descendisse. Olim quippe illos veritas confutavit hæreticos, qui sic unum Deum Trinitatem dicere volue- ppit, quia non hominem paratum invenit, sed naturunt, ut quem Patrem fatebantur, ipsum sibi Filium, ipsum fingérent Spiritum sanctum : dum scilicet qui manens in cœ!estibus creaturæ totius Pater fuit, protensus in Virginem, et nascendo inter homines Filius fleret; rursusque dispensationis humanæ consummato mysterio, super apostolos in linguis igneis veniens, Spiritus sanctus vocaretur: hoc errore compulsi non Filium Dei Patris, sed Patrem credere crucilixum. Unde eos etiam Patripussianos appellari vetustas estendit. Ita igitur propter u :am substantiam Sabellius tres noluit sateri personas, sicut e contra-

substantias. Apostolica sane Ecclesia tres personas contra Sabellium numerans, unam vero substantiam vel essentiam contra Arium vindicans, ita dictum sibi meminit : Audi, Israel, Dominus Deus tuus, Deus unus est (Deut. vi, 4); ut bic unus Deus non sit solitarins, sed Trinitas, Pater scilicet, Filius, et Spiritus sanctus. Qua confessione prælata, magnum pictatis et mirabile sacramentum (I Tim. 111, 16), quod manifestatum est in carne, justificatum est in Spiritu, opparuit angelis, prædicatum est in gentibus, creditum est in mundo, assumptum est in gloria, subscquenti veneratione pandentes, ita pro redemptione humani generis humanam naturam credimus suscepisse, ut ille qui Trinitate persecta Deus unigenius p permanehat ac permanet, ipse ex Maria ficret primegenitus in multis fratribus (Rom. viit, 29); et hunc eamdem quem genuerat Deus Pater aute onnas tempora, ipsum generaret homo mater, postquam venit plenitudo temporum.

5. Principaliter enim fides nostra Christum lei Filium sie prædicat hominis filium, ut unum dicat bi et homipis filium; nee alterum in divinitate Chistum veneretur, alterum in humanitate, sei guen in divinitate, ipsum in humanitate. Propteres edim Deus factus est homo, quia non est alies Deus, alus homo; sed omnino qui Dous, ipse homo; et propter hoc, qui bomo, ipse etiam Bens, Jesu- Chrisius Deminus noster. Manens enim Pens Filius una in Trinitate persona, venit ad Virginem; nec sibi aliam de ea personam assumpsit, sed aliam sic unitatem personæ suæ suscepit, ut persona que semper erat, naturam susciperet carnis, haberetque duas una Christi persona naturas. Nec ambigere oportet quemodo credatur humana natura, ex initio sui. Dei Verbihabuiste personam; scientes quia non hominem formatum, neque conceptum, neque vita sua quadam vei in matris utero vivere jam incipiontem D. us assumpsit; sed omnino antequam aliquid Maria conciperet, ante omnem formati formandivo kominis causam, liess volens homo fieri, virginalis palatium ventris intravit; et virtute divinitatis mumus largiens fecunditalis, assumpsit ex ca quam habere voluit mattem, nostri generis veram carnow. Et ipsa assumptione conceptus et natus, non utique personam aliam susceram potius humanani, in qua ipse Deus home nasceretur, accepit. Mabuit igitur humana natura, er 400 est creata, personam; sed unam cum Deo, qui cam suscipiendo creatus est. In proinde qui-quis luic fidei contradicis, ostende mihi in Christo sine divinitate aliquando humanitatem, et tune fatebor quod habuerit propriam e:iam sola humana matura personam. Quia vero divinitas quidem Verbi Dei sine humanitate fuit, humanitas vero sine divinitate nunquam fuit; ideo habuit divina natura personam. quam bumanæ naturæ, quando e.m suscepit, induulla confusione inessabiliter adunata, unius crederetur esse personæ; dum cujus est divinitas, ipsius est humanitas; et cujus est humanitas, ipsius divinitas: et licet alia sit divina natura, alia sit humana natura, non sit tamen alius Christus, cujus est divina natura, et alius Christus, cujus est humana natura; sed idem sit unus Christus, cujus est humana et divina natura. Neque enim sic in Christo, sicut in prophetis inhabitavit Dei Verbum, sed Verbum caro factum est, ut habitaret in nobis (Joan. 1, 14). Hic est Dominus Jesus Christus. De nullo denique propheta, quamvis ex persona Dei multa sæpius loquantur, Scriptura sancta narravit quod esset super omnia Deus. De Christo autem fiducialiter Apostolus clamat: Ex quibus est Christus secundum carnem, qui B est super omnia Deus benedictus in sæcula (Rom. 1x, 5). Si quis enim negaverit Christum Dei hominisque filium unam habere personam, duos prædicat Christos; et si duplex adorandus vel colendus est Christus, non Trinitatem, sed quaternitatem adorat. Si quis iterum unam Christi dicit esse naturam, et quamvis eum ex duabus negare non audeat, in duabus tamen substantiis confiteri veretur aut dubitat, hic aut unius naturæ abolitionem, aut utrarumque asseverat confusionem. Nisi enim de duabus unam simul abstulerit, aut utrasque confuderit, unam quomodo prædicet non habebit.

4. Hos Scripturarum testimoniis, ut epistolæ modus teneatur, breviter refutantes, verba Salvatoris C nostri primitus consideremus, quibus fixam regulam divini baptismetis tradens, hoc apostolis suis dicens . Ite, baptizate omnes gentes in nomine Patris. et Filii, et Spiritus sancti (Matth. xxviii, 19). Illos enim qui putant Christum unam non habere personam, interrogo: Nominato in baptismate Filio, si non est una Dei bominisque persona, quæ persona nominatur? Si dixerint, Filii Dei, nec hunc esse confitentur filium hominis, quem Filium Dei; ergo omnis a regenerationis sacramento gratia mediatoris aufertur. Unus est enim, sicut dicit Apostolus, mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus (1 Tim. 11, 5). Et si (quod absit) nominato in haptismate Filio. sola Filii Dei persona nominatur, et persona Filii Dei hominis non commemoratur, mediator non no- D minatur. Et quomodo sine mediatore Pater reconciliatur? aut si forte non reconciliatur, ut quid baptismus datur? Si autem reconciliatur, per mediatorem reconciliatur. Si per mediatorem reconciliatur, mediator iste non est tantum Deus, neque tantum honio, sed Deus homo; ut jungat hominem, habens in una eademque persona cum Deo divinitatem, cum hominibus humanitatem, et propter hoc mediator. Nam si alter fuerit Deus, alter homo; id est, aliam personam habyerit Deus Christus, aliam homo Christus; nec persona illa Christi que habet cum Deo divinitatem, mediator noster est, quia non nobiscum

sit; ut et nature susceptrix, et nature suscepta, sine A habet humanitatem; nec persone filit hominis que nobiscum habet humanitatem, mediator noster est, quia non habet com Deo divinitatem. Proinde si cum baptizamur, illam tantummodo personam quæ habet cum Deo divinitatem, nominamus, et quomodo sine mediatore reconciliamur? Restat ergo ut si nominato in baptismate Filio mediatorem nominare volumus, ipsum Filium non dividamus; sed hunc esse Deum, quem hominem confitentés, negatores unius personæ veraciter confundamus. Alioquin quomodo verum erit, quia quicanque in Christo baptizamur, in morte ipsius baptizamur (Rom. vi, 3), si quando Filium in baptismate nominamus, non unam personam Dei hominisque, sed personam solam Filii Dei sine persona filli hominis nominamus; quando si vere fuissent duæ personæ, ad commemorandam mortem Christi in qua nos baptizari docet Apostolus, persona filii bominis commemorari debucrat? Secundum hominem enim mori potuit Christus. Sed si ille qui personam unam negare constur in Christo, ne excludat incornationis a baptismate sacramentum, nominato Filio personam filii hominis asseverat nominari; non ergo in unito Trinitatis nomine baptizamus. Neque enim Trinitas potest dici, ubi Deus Dei Filius non nominatur, si persona tantum filii hominis inculcatur.

> 5. Ut ergo Trinitas tota in baptismate nominetur, et mediatoris gratia non sileatur, et mortis Christi commemoratio renovetur, unam Christus habere personam veraciter agnoscatur; ut nominato in baptismate Filio, hæc una persona nominari intelligatur de qua dicit etiam Paulus vas electionis : Nam et ego quod donavi, si quid donavi propter vos, in persona Christi (II Cor. 11, 10). Quæ persona totum habens quod est Dei, totum habens quod est hominis, veraciter dicit quod Joannes evangelista commemorat : Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, filius hominis, qui est in cœlo (Joan. 111, 13). Quomodo enim nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, si non est una Christi persona, qui descendit et ascendit? Nonne si duas habere personas putetur, aliz erit sine dubio persona susceptrix. alia persona suscepta? alia quæ est de Deo Patre nata, alia quæ est Dei Filio, quando incarnari voluit, adunata? Et si ita est, susceptrix persona descendit, ut ascenderet persona suscepta; et jam falsum erit : Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit. Descendit enim persona Filii Dei et ascendit persona bominis, ac sic non illa quæ descendit ascendit. Hoc secundum pravitatem malæ intelligentiæ eorum qui duplicant Christum, disputandi necessitas compulit loqui. Cæterum ideo vere nemo ascendit in cœlum. nisi qui de cœlo descendit, quia una est ascendentis descendentisque persona, secundum naturam divini. tatis inclinante miseratione descendens, secundum naturam humanitatis eum tropæo immortalitatis ascendens. Huie enim rei testimonium dans gentium Doctor, aperte pomit : Qui descendit, ipse est et qui

si non alius, una proreus, cadem inceparabilisque persona, de qua recte dicitur : Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de calo descendit (Joan. 11, 13); et propter quam tardis mentibus inculcandam rectissime sequeretur, Filius hominis qui est in cœlo. Hic enim quære : si non est una Dei hominisque persona, quomodo dicit : Filius kominis qui est in celo, quando adhuc necdum passus loquebatur in sæculo? Quomodo est, inguam:, quomodo est in colo filius hominis ante mortem crucis, ante gloriam resurrectionis a ante triumphum ascensionis, nisi quia adhæsit ad unitatem personæ Filio Dei, qui nunquam recessit ex cœlo; et ideo est filius hominis in cœlo, quia ibi est semper Filius Dei, qui factus est filius hominis? Mirum quippe, mirum, nisi intelligatur, apparet. B Dominus dicit : Nemo ascendit in cælum, nisi qui de cœlo descendit; et quasi interrogaret aliquis : Quis est iste? confestim sine dubitatione respondit: Filius haminis qui est in cœlo. O Domine Jesu. In prinpio Verbum, et Verbum apud Deum, et Deus Verbum; nonne antequam descenderes, et Verbum caro Ceres et habitares in nobis, Deus tantum suisti, Patri et Spiritui sancto consubstantialis, atque una in Trinitate persona? Quomodo ergo nunc ais: Nomo ascendit in cælum, nisi qui de cœlo descendit; et statim personam descendentis insinuans sequeris, Filius hominis qui est in cœlo? Quomodo descendit silius hominis, antequam tu fieres filius hominis, nisi quoniam tu qui eras ab initio Filius Dei, tu Deus unigehominis; et sic factus es filius hominis, ut non altera esset persona tua, altera filii hominis?

6. Hare denique una commendatur, quando Pharisai interrogantur a Christo: Quid vobis videtur de Christo? cujus filius est (Matth. xxII, 42)? Et respondentibus, David, dicit Jesus : Quomodo ergo David in spiritu vocat eum Dominum, dicens : Dixit Dominus Domino meo, Sede ad dexteram meam, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum (Psal. CIX, 1)? David enim vocat eum Dominum, et quomodo silius ejus est? Ubi Pharisæj quidem convicti sunt et humiliati; sed nos tamen, si pie quæramus, admoniti. Quare enim filius David Dominus David, nisi quia Dominus David ipse factus est fillus David? Nam profecto și non esset una Christi persona, non pos. D set esse filius David, Dominus David. Sed ideo est titius David, Dominus David, quia personam quam haber Dominus David, ipsam habet filius David. Ilæc una persona, postulanti Philippo et d centi: Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis; Tanto, inquit, tempore vobiscum sum, et non cognovistis me? Philippe, qui me videt, videt et Patrem. Quamodo tu dicis, Ostende nobis Patrem (Joan. xiv, 8, 9)? Cum enim Philippus non videret oculis carnalibus nisi hominem qui loquebatur, audivit sibi ore hominis dici : Qui me pidet, videt et Patrem. Quare hoc, nisi quia ipse homo est Deus, quem qui videt, videt et Patrem? Alioquin si non esset una Dei hominisque persona, non dice-

escendit (Ephes. 1v, 10) : ipse plane, non alius; et A ret, Qui me videt; jam visus in carne, videri adhuc volens in divinitate, sed diceret potius, Qui videt Deum meum, videt personam Dei mei. Quid est autem dicere videnti se, Qui videt me, nisi dicere: Ego sum qui videor, ego qui non videor? Et qui me jam foris carnaliter videt, si videt intus spiritaliter. non alterum, sed me; hic profecto qui sic videt me, videt et Patrem. Et secutus statim: Ego in Patre, et Pater in me (Ibid., 10). Quando diceret caro mortalis, Ego in Patre, et Pater in me, visi ipse propter unitatem personæ esset Deus immortalis, qui crucifigendus fuerat homo mortalis? Audi eum adhue unius esse veritatem personæ modis pluribus allegantem. Cum interrogaret discipulos suos : Quem me, inquit, dicunt homines esse filium kominis (Marth. xvi, 13)? Post opiniones multas et varias hominum quibus alii Eliam, alii Jeremiam, alii Joannem Baptistam, alii unum ex prophetis opinabantur esse Christum Dei, Dominum prophetarum, distinguere se Dominus a famulis volens, unumque se Christum inculcare videntibus cupiens : Vos autem, ait, quem me esse dicitis (Ibid., 15)? Respondit Petrus : Tu cs Christus Filius Dei vivi (Ibid., 16). Hic si una persona Filii Dei et filii hominis non fuisset, quomodo beatus Petrus appellante se Christo filium hominis, velut contradiceret adderct: Tu es Christus Filius Dei vivi? Christus dicit : me filium hominis : Petrus dicit. Tu es Filius Dei vivi. Si non est una Christi persona, de alio Petrus interrogatur, alium confitetur. Interrogatur, Quem me esse dicunt homines filium nitus, tu una in Trinitate persona, factus es filius C hominis? et respondet : Tu es Christus Filius Dei vivi. Sed si beatus Petrus nunguam meruisset magistri sermone laudari, nisi insum confiteretur de quo interrogabatur, a quo ei diceret. Tu, a quo audierat. Me, Ipse est filius hominis, qui est Filius Dei vivi. De quo Paulus ad Hebræos scribens, ut unius eum personæ semper ostendat, ita ait : Jesus Christus her i et hodie, ipse est et in sæcula (Hebr. x111, 8). Ubi ipse quod semel posuit, etiam ter intelligi voluit, tanquam diceret: Jesus Christus ipse heri, ipse hodie, ipse et in sæcula : heri, antequam acciperet carnem; hodie, quando, juxta vaticinium Jeremiæ prophetæ, Hic Dens noster, et non æstimabitur alius absque illo: qui invenit omnem viam scientiæ, et dedit eam Jacob puero suo, et Israel dilecto suo. Post hæc in terris risus est, et cum hominibus conversatus est (Bar. 111. 36-38). Sive modo, quando sedet ad dexteram Patris in sæcula, sive quando judicare venturus est vivos et mortuos (sicut omnis Ecclesia in symbolc confitetur), semper ipse, nunquam alius.

7. Carnem quippe suscipiendo, naturas adunavit, non personam duplicavit. Naturas plane adunavit. sine confusione permanentes, et in sæcula permansuras. Sic enim adunavit, ut nec divinitas in humanitatem mutaretur, nec humanitas a divinitate absorberetur, sed utraque natura incolumis custodita suis officiis uteretur, suis operibus agnosceretur, suis nominibus vocaretur, verumtamen personis propriis non distingueretur. Non sic enim advanta sunt dun-

substantiæ, divina scilicet et humana, ut sieret una A tactum? quam videndam promiserunt angell. dicensub-tantia; sed at esset unius personæ, atque ox eis unius semper existeret Christus. Absit enim ut dum unam cogit veritas prædicare personam, duas audeamus negare naturas. Si enim creator factus est creatura, si Verbum factum est caro, si Deus habitu inventus est ut homo; nec creator creari, nec Verbum caro fieri, nec Deus esse homo potuit sine alterius susceptione natura. Et si altera est natura suscepta, dua sunt profecto naturæ, non una. Sed si ex duabus facta esse asseritur una, quæ facta sit debet primitus dici. Quamvis enim ex duabus substantiis una aliqua vix valeat sieri sine ambarum confusione aut unius abolitione, tamen quoties ex duobus fit aliquid unum, nova res fit; et si nova res fit; novum necessario naturæ nomen existendo noviter sumit. Verbi gratja, B est natura Christi, quomodo ascendit in coelos? si alia est in nobis natura animæ, alia corporis : illa spiritalis, ista terrena; illa invisibilis, ista visibilis. Et quia ex his duabus una est facta natura, novum naturæ nomen indepta est, ut diceretur homo. Separatim enim dicitur anima, separatim corpus; nec anima potest nuncupari corpus, nec corpus potest nuncupari anima, simul autem corpus et anima recte nuncupatur homo. Nec natura animæ est natura corporis, nec natura corporis est natura animæ; simul autem constans ex natura corporis et anima, una est natura humana. Proinde si divina natura et humana natura confirmantur uffam fecisse naturam. inveniatur etiam quam naturam, quæ nec divina appelletur, nec humana; sed sicut nova, ita novo nomine nuncupata. Nullus plane tergiversator, et unius C naturæ contentiosus assertor, in hujus articulo propositionis, naturæ quam ex duabus unam fingit, novum nomen apponat, et eam Christam dici respondeat; quia Christus nomen officii est, non naturze. Ab unctione enim Christus; unctio vero temporalis dispensationis indicium, non substantiæ videtur esse vocabulum. Ille enim qui ex duabus factam credit unam (sæpe dico), dicat quam unam. Ista enim una, nec divina dici poterit, nec humana, sed quocunque slio nomine: quod nomen si quis. invenerit, naturæ unius assertor tolerabiliter erit. Ego tamen valde tnetuo unius naturæ professionem confidenter assuinere, quoniam si una est natura Christi, aut tota erit zqualis Patri, aut tota Patre minor. Si tota agualis, secundum quam dicit: Pater major me est (Jam. xiv, 28)? si tota miner secundum quam dicit,: Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 30)? Aut impassibilis, aut passibilis. Si impassibilis, secundum quam dicitur Christus passus, mortuus, crucifixus? si passibilis, aut Christus jam unam natoram non habebit cum Patre, ut segregetur a passionibus ejus Deus Pater; aut si hæc una natura quam limbet cum Patre communem, passibilis erit, Pater quoque passibilis erit, et jam non catholici Christiani, sed hæretici gloriabuntur Patripassiani. Addo adhuc : si una est natura Christi aut invisibil's asseritur, aut visibilis; si invisibilis, quam viderunt qui crucifixerunt? quam videruit apostoli usque ad

tes: Sic veniet, quemadmodum eum vidistis euntem in cœlum (Act. 1, 11)? Sed si visibilis, quid volebat dilectore suo in futuro manifestare, quando dicebat: Et ego diligam eum, et manifestabo ei me ipsum (Joan. xiv, 21), jam manifestatus secundum carpem? Aut cur ita clamat Evangelium : Nemo novit Filium, nisi Pater (Matth. x1, 27)? Sine dubio enim auod videmus novimus; el nemo potest dicere non subjacere notioni, quem subjacere confessus fuerit visioni.

8. Movet adhuc, quoniam si una est natura Christi, aut ubique diffusa est, aut localis : si ubique diffusa, quare verba symboli sic recitamus: Tertia die a mo tuis resurrexit, ascendit in colos, sedet ad dexteram Patris? Qui respondebit mihi, si ubique diffusa ubique diffusa est, quomodo specialiter de ea dicitur : Sedet ad dexteram Patris? Sed si localis est, certe sapientia Dei, quæ est Christus (I Cor. 1, 24), allingit a fine usque ad finem fortiler, et disponit omnia suaviter (Sap. vIII, 1). Et ubi est quod recedens a discipulis suis secundum præsentiam carnis, Ecce ego, ait, robiscum sum usque ad consummationem soculi (Matth. xxviii, 20)!Erubescamus ergo duas negare naturas, ut in uno Christo appareat quæ natura sit æqualis Patri, quæ minor Patre; quæ passibilis, quæ impassibilis; quæ visibilis, quæ invisibilis; quæ ubique diffusa, quæ localis; dum tamen unus sit Christus, et æqualis et minor, et impassibilis et passibilis, et invisibilis et visibilis, et ubique diffusus et localis: totus æqualis, non totum æqualis? totus minor, non totum minor; totus invisibilis, impassibilis, ubique diffusus, sed non totum. Hic vero si requiras, quid est totum Christus? respondeo; Verbum Dei, anima rationalis et caro. Sive enim Verbum dicas, totus est Christus, sed non totum, nisi adhibeas animam rationalem et corpus. Sive animam rationalem dicas, totus est Christus, sed non totum, nisi adhibeas Verbum et carnem. Sive carnem dicas, totus est Christus, sed non totum, nisi adhibeas Verbum et animam rationalem. Totus ergo Christus ubique est secundum Verbum, sed non totum ubique est; quia non est ubique anima rationalis et caro, cum quibus est totum. Totus Christus apud inferos fuit secundum animam rationalem, sed non totum, quia caro ibi non fuit, cum qua est totum. Totus Christus in sepulcro fuit secundum carnem, sed non totum, quia anima rationalis ibi non fuit, cum qua est totum : Verbum tamen Dei et cum anima sua apud inferos, et com carne sua in sepulcro fuit, quia naturaliter ubique dissum, nec anima spa nec carni suæ aliquando defuit. Sive igitur Verbum, sive anima ratio alis, sive caro significe ur, totus Christus significatur, sed non totum. Neque enim erit totum, nisi şimul Verbum, anima rationalis et caro, Quare autem Verbum totus Christus, et anima rationalis totos Christus, et caro totos Christus, msi quia una est Verbi, animæ rationalis carnisque persona? Quare iterum Verbum sine anima rationali et carne

Verbo non totum Christus, nisi quia alia est Verbi, alia rationalis animæ carnisque natura? illa divina, ista humana? Hla simplex, ista composita? cum tamen una ipsa Christi persona, quæ duas, divinam et humanam, id est simplicem et compositam, videtur adunare substantias, non sit composita, sed in singulis simplex, et in utrisque simplex; et ita simplex, sient suit antequam in sua unitate susciperet humanam naturam; ut haberet deinceps substantias duas, unam (sicut diximus) simplicem, aliam vero compositam.

9. Sed quid jam pluribus immoramur? De incarpatione Christi bac est sides mea, per quam sateor, ex duabus et in duabus substantiis unam Christum babere personam. Nec movet quomodo potuerit ha- B bere duas una Christi persona naturas, cum videamus divinitatis unam substantiam tres habere personas. Si enim mihi dicat aliquis: In Christo ostende mihi secundum numerum naturarum, numerum personarum; respondebo intrepidus: Ostende mihi etiam tu in deitate secundum numerum personarum, numerum naturarum. Si enim non potest esse natura sine persona, nec persona potest esse sine natura. Sed si dicitur in Trinitate omnes tres personas unam habere naturam, quia illa una natura omnium trium est personarum : ita ego in Christo dicamutrasque naturas unam habere personam, quis illa significans existere cujusque, est quæ allum distinguit ab alio. Unde rite personarum duarum in Christo videtetur quispiam exsurgere prædicator, si Deus ille non C fuisset homo, aut homo ille non fuisset Deus, alium ab alio sua distinguente persona : dum secundum superioris intellectum definitionis, proprietate incommunicabili sic unum Christum personam divinitatis significaret existere, ut eum ab allo qui in humanitato credendus fuerat, separaret. Verumtamen absit hoc a fidelibus mentibus, longe fiat a Christianis disputationibus. Proinde illi quos negare asserit Dominum nostrum Jesum Christum unum esse de sancta et individua Trinitate, si fatentur Dominum nostrum Jesum Christum Deum esse, Dei Filium, factum Bominis Alium; et ideo nominato Domino Jesu Christo non hominem purum, sed divinam simul et humanam substantiam nominari; si fatentur Deum ctum; et hunc Filium sine quo Trinitas nunquam fuit, et quo carnem suscipiente mansit Trinitas; sicut semper est Trinitas, ex inkio incarnationis suz, ipsum esse intelligunt Dominum Jesum Christum: quid ad nos, quibuslibet verbis rectam prædicent fldem? Videndum potius reor et considerandum diligentius, cur Dominus Jesus Christus unus esse de sancta et individua Trinitate nimis caute a quibusdam negetur. Tribus enim modis, quantum mea fert opinio, sententiæ hujus suspecta redditur propositio.

son totum Christus; aut anima rationalis et caro sine A Prin us modus est, ne ideo Dominus Jesus Christus unus esse de sancta et individus Trinkate prædicari putetur, ut alius ipse, alia Trinitas de qua unus ease dicitur, inculcetar : velut cum de Patre esse Filium credimus, alius est proceil dubio Filius, alius Pater de quo est Pilius; aut quando, verbi gratia, de civitate illa, sive illa esse aliquem indicemus; in tantum alius est lose, alia civitas; ut sine illo manent civitas sicut fuit cum illo, quamvis ipso solus dici c'vitas nequest. Hic vero sensus magle illis proficit. qui supponere volunt quartam Trinitati personam.

10. Secundus modus est. Fortasse Dominus Jesus Christus, unus esse de sancta et individua Trinitate fraudulenter intimetur; propter hoc videlicet ut non ejos humanitas, quam suscipiendo in unitatem personæ suæ vocari cæpit Dominus Jesus Christus, sed divinitas elus propter quam asseritur unus esse de sancta et individua Trinitate, prædicetur esse passibilis, quoties Dominus Jesus passus pro salute bominum non tacetur. Hic vero sensus aut Arianos juvat ad deteriorandam Filii divinitatem, aut unius tantum in eo naturæ interserit opinionem, dum daarem personarum timet incurrere suspicionem. Tertius adhuc modus est, ne firmantibus a nobis Dominum Josum Christum unum esse de sancia et individua Trinitate, confestim a nobis quæratur, Quid unus? Verbi enim gratia, si voluero dicere, Gabriel unus est ex angelis Dei, interrogatus, Quid unus? respondeo. Angelus, quia jam illos omnes angelos dixi. Aut si iterum similiter loquar, Ephesinam Ecclesiam unam esse de septem Ecclesiis ad quas Joannes seribit apostolus, interrogatus, Quid unam? mox respondeo, Ecclesiam, quia jam illas septem Ecclesias dixi. Pari ratione si homines tres accessisse aliquo, aut recessisse allunde pronuntiem, cum dixere, Unus ex his venit ad me, interrogatus, Quid unus? mox respondeo, Homo, queniam illos tres homines dixi. Cum vero dixerimus, Dominum Jesum Christum unum esse de sancta et individus Trinktate, intersegati, Quid unus? non possumus dicere, unus Dens. quia Trinitas illa non cet Deorum; nee pervaittit ratio ut dicamus : Dominus Jesus Christus unus Deus est de sancta et ludividua Trinitate; sed dicimus petius : Tota Trinitas unus Deus, Similiter interpogati. Onid unus? quando diclimus Dominum Jesum. Chri-Trinitatem, Patrem esse, et Fillum, et Spiritum san- D stum unum esse de sancta et Individua Trinitate. non possumus respondere, Filius, quia Trinitas illa non est filiorum; unus enim in Trinitate. est Filius. Et si dicitur ita dici : Dominus Jesus Christus, maus est de sancta et individua Trinitate, tanquam si dicatur, una persona, rectissime loc dicitur; sed convenientibus modo, si hoc ita v.detur, una persona b quam unus dicitur, ne parum intelligentibus, aut male suspicantibus scandalum procuretur. Quibus ergo modis hæc sententia ab aliquantis refellenda vel cavenda judicetur, simpliciter dixi: exterum ego

<sup>\*</sup> Forte, affirmantibus. Sed nihil muto : quia mox witio § 11 verbo firmere utitur auctor.

b Hic videtur decsse, potius.

nee volentibus nee noientibus dicere contradixi : A quia nihil a me certum posse definiri, in hujus epistolæ capite jam prædixi.

11. Cæterum si certa ad nos mandavit opinio (quod firmare ideo dubito, quia nihi: exinde tuis litteris intimatum non inaniter cogito), miror quomodo hi qui Dominum nostrum Jesum Christum negant unum esse de sancia et individua Trinitate, consteri eum dicantur unum esse ex soncta et individua Trinitate. Quid barum propositionum differentia moliatur, audire cuperem; si liceret, præsentes interrogarem: vellem dicere, si daretur sermonem sine studio contentionis inserere. Si enim dicendus est unus ex Trinitate Dominus Jesus Christus, propter unitatem personæ utique dicendus est, ut ostendatur quia ille Deus unigenitus ipse factus est homo. Cur non ergo B dicatur etiam, de Trinitate, ut ostendatur similiter pertinere ad essentiam Trinitatis, quia assumpta servili forma contumeliam pertulit mortis? Sed si co sensu non dicitur unus esse de sancta et individua Trinitate, sed ex sancta Trinitate Dominus Jesus Christus, ut ostendatur nibil substantiæ cum Trinitate habere commune: sicut ideo nos dicimus ex Deo, et non de Deo, quia alia est nostra, alia Dei substantia (omne enim quod de aliquo fuerit, etiam ut ex codem aliquo sit necesse est; non tamen omne quod ex aliquo erit, continuo etiam de eodem aliquo esse potest : sicut omnia ex Deo, non tamen de Deo; Filium vero unigenitum, et de Deo et ex Deo esse rectissime confitemur); videt etiam prudentia vestra, purum ab his hominem prædicari Dominum Je- C sum Christum; et omnino hunc sensum, nisi forte melius aut aptius exponatur, periculosissimum judicari. Unde desistendum a contentionibus reor, exspectandum potius persuadens, patienterque hanc dubitationem ferendam, donec universalis Ecclesias auctoritate vel pronuntietur suscipienda, vel prodatur abjicienda. Neque enim fides vera, si de hac sententia taceatur, minus prædicabitur; aut nisi per hanc sententiam roboretur, minus sirma existimabitur: cum, etiamsi ita esset, sequi nos apostolica verba plus deceret, ubi nobis dicitur: Verumtamen in quad pervenimus, in eo ambulemus; et, Si quid aliter sapitis, hoc quoque vobis Deus revelabit (Philip. su, 16, 15). Ad hoc pervenimus, scire Dominum Jesem Christum ex duabus atque in duabus substantiis D vel naturis, unam habere personam. Hoc teneamus, boe sapiamus, hoc prædicemus; et si quædam verba minus caute proferamus, aut plus forte solliciti taceamus, velut ai quid aliter saperemus, hoc quoque Deus nobis revelubit.

#### EPISTOLA VI.

AD PELACIUM ET ANATOLICM DIACONOS URBES NOME.

Pro épistola 16# episconi Edesseni, adeoque pro tribus capitulis concilii Chalcedonensis: adversus Acephalos.

1. Dominis beatissimis et devotis obsequiis vencrabiliter prosequendis, sanctis fratribus et condiaconis, Pelagio et Anatolio Ferrandus exiguu«. Valde maximas sum passus angusti s, quando scripta vestra suscepimus, cujus perturbationis indicium longa taciturnitas fu t. Nam si considerare dignemini quam festinus esse soleam semper ad obediendum jussionibus vestris, non minori devotioni responsionis hujus deputabitis moras. Quare enim diu silerem, nisi trepidarem, non veritatem dicere de quæstione nuper exorta, silentibus sed adhue Africanis Ecclesiis, ante tempus proferre sermonem? Simpliciter tamen, compellente jusaione vestra, quod credimus loquimur, ut scire dignemini quia vobiscum corde, vobiscum fide, vobiscum secundum bonam spem, yobiscum in charitate non ficta. Quæcunque enim sapienter, breviter, veraciter intimatis, eadem credimus, eadem sentimus, eadem loquimur.

2. Verbis apostolicis suadeam ministros sedis apostolicæ gloriosos: State, et tenete traditiones quas didicistis (11 Thess, 11, 14). Non expedit antiquorum Patrum qui Chalcedonensi noscuntur interfuisse concilio vituperari deliberationem, retractari judicium, motari sententiam : ne synodus venerabilis, apud omnes Ecclesias Orientis et Occidentis per annos tam plurimos sine aliqua dubitatione firmata, perdat subito reverentiam suam; nec possit in definitionibus sidei robur inslexibile custodire, si cœperit ex aliqua parte fragilis aut reprehensione digna convinci. Quidquid semel statuitur in concilio et congregatione sanctorum Patrum, perpetuam debet obtinere jugiter firmitatem. Qua enim fronte cantabimus : Quanta audivimus, el cognovimus ea, el patres nostri narrarerunt nobis (Ps. LIXVII, 3); si quoties libet, toties licet eorum decreta rescindere? Per illos sapientis imos judices Ecclesia catholica dixit quod catholica Ecclesia custodiret, vel potius quod usque nunc custodivit; car hodiernis nune iterum disputationil·us. minime tunc reprobatam reprobamus epistelam? Fons est signatus, catholica Ecclesia; Jacobus vero apostolus clamat : Nunquid sons de codem foramine emanat dulcem et amaram aquam (Jec. 18. 11)? Si dulcis aqua manavit ad proferendas fidei definitiones ex ore pristingrum sacer.lotum, quomodo fieri potuit ut ex ore corum, non aliorum, quasi ex corum foramine manaret in negotio venerabilis Ibæ episcopi, non dulcis aqua, sed amarior felle? Cum timore ac tremore dieo, sed tamen dico: Si tunc in quolibet negotio propinavit fidelibus amarum gustum Chalcedonensis concil i laudabilis disputatio, demus manes haretieis, ut liceat eis salutaris antidoti potionem quasi mortiferam criminari, nobis præbentibus occasionem, dum iu. verbis pugna est, dum de novitatibus quæstio est. dum de ambiguis occasio est, dum de auribus querela est, dum de studi:s certamen est, dum de consensu difficultas est. > Quæ verba, non mea, sed beati fli-Lirii, in secundo libro contineri quem ad Constantium imperatorem scribit, beatitado vestra plenius novita Perpendite ergo, fratres, inter quos scopulos fluctuet navis evangelico prædicationis. Clamat Isaias: Va his qui ponunt tenebras lucem (Isa. v, 20); et nos au-

demus asserere quia patres nostri tenebras fucem A municasse significavit. Si merebatur pro beati Cyrilli esse dixerunt, quando epistolam Nestorio saventem damnare noluerunt, imo etiam suscipere voluerunt? Ergone patribus postris coaptabitur prophetica maledictio: Væ his qui ponunt tenebras lucem? Nonne ipsi fuerunt sicut luminaria in mundo, verbum vitæ continentes, quorum fides imposuit silentium perfidis? quibus recte credentibus omnis credidit mundus 1

3. An dicitur: Bene crediderunt, sed Ibæ venerabitis epistolam male susceperunt? in sua confessione veraces fuerunt, sed fallaci confessioni præbuerunt incautam consensionem? Quis ferat tortuosas inutilium quæstionum contentiones? Si pars aliqua displicet in concilio Chalcedonensi, cum periculo dis-Paulus manifeste profitetur : Modicum fermenti totam massam corrumpit (I Cor. v, 6). Si in illa massa sanctarom definitionum, vel exigui fermenti potest acida commixtio reperiri, tota massa judicabitur noxia; vel certe, ut magna extenuemus, inutilis ad efficiendum panem, qui confirmat cor hominis. Quid igitur profuit quia ibi Nestorius, ibi Eutyches anathematizantur? Ecce, damnatores Nestorii et Eutychetis recepisse culpantur epistolam, blasphemiis faventem Nestorii, vel ambiguis, vel manifestis. Quid utique? Si nescientes admiserunt, ignorantiæ notam, quod absit, incurrisse videbuntur, ut corum penitus evacuetur auctoritas, si vero scientes, aliud fortasse senscrunt, aliud sunt interlocuti, fictionis crimine non carebunt; resistentes vero eorum dogmatibus, multo C amplius insultando elamabunt : Ecce congregata apud Chalcedona synodus, sidera a magnum pondus auctoritatis minime dubitatis, uno atque eodem tempore Nestorium damnavit, et Nestorii b revocavit errorem, recipieus epistolam sidei catholicæ omnino contrariam; sicut modo sentire cœpistis, intelligentes, quamvis sero, quam toti illi episcopi noluerunt intell gere veritatem. Plangamus et oremus, ut cito talis error abolitus transeat, repudiatus evanescat, et perpetuo silentio sepeliatur. Totum concilium Chalcedonense, cum est totum concilium Chalcedonense, verum est : nulla pars illius habet ullam reprehensionem; quidquid ibi dictum, gestum, judicatum novimus atque firmatum, sancti Spiritus operata est memoriam repentinis contradictionibus infamamus, cum Salomon plenus Spiritu sancto manifeste pronuntiel : Memoria justi cam laudibus (Prov. x, 7)?

4. Quid si procedentes e tumulis suis, coram Deo coi vivunt, apud quem fideliter requiescunt, in novissima resurrectione dicant viri religiosi : Cur epistolam reprobastis, cujus catholicam esse dictionem sensimus, diximus, judicavimus, et judicium nostrum subscribendo firmavimus? An quia venerabilis Ibas, Alexandrinæ Ecclesiæ pontificem sanctum Cyrillum vituperavit? Sed idem sancto Cyrillo postea se com-

munione non minimam gratiam. Ut sancti Cyrilli capitula propter ambiguitatem et locutionis obscuritatem, cum Orientalibus episcopis parum intelligendo culparet, humanæ fuit infirmitatis: ut dicta sua bene interpretanti facilius crederet ac libentissime consentiret, omnino sacerdotalis fuerat charitatis, sine ullo dispendio veritatis. Cur epistolam nos damnaremus, ubi tanquam præterita, sunt utraque narrata per illius sancti Cyrilli fideles interpretationes? Ipsc. ipse sanctus Cyrillus non venerabili lbæ, sed pluribus Orientalibus episcopis auferre scandalum malæ intelligentiæ properavit, bene interpretando capitula sua: et nos pro injuriis ejus, historiæ modo quid centigeplicendi totum placet. Vas electionis sanctissimus B rat exponentem reprobaremus epistolam? Si contraria veræ fidei regulis in illa epistola venerabilis Ibas episcopus locutus fuisse firmatur, propter aliquanta vel ambigua, vel obscura quæ faciunt hoc videri, nostra debet esse sententia melior, quia nos ex ore ejus qui dictavit epistolam sensum valuimus investigare verborum. Postremo quare putaremus epistolam favere Nestorio, cujus auctor, nobis præsentibus, jubentibus, audientibus, voce viva minime dubitavit anathematizare Nestorium, suscipiens tomum papæ Leonis, et consessionem veræ sidei nobiscum subscribendo confirmans? Hæc audientes, quale responsum daturi sumus tot inclytis rectoribus et magistris Ecclesiarum? Præcipue cum rex justus sederit in throno?

vituperatione culpam, merebatur pro restaurata com-

5. Caveamus, fratres, insidias diaboli. Si nefandus error Nestorii latere putatur in hac epistola venerabilis Ibæ episcopi, quam Patres receperant, neque magnis neque parvulis nocet : error quippe Nestorii publice damnatus est in Chalcedonepsi concilio. Si vituperatio sanctissimæ recordationis Cyrilli scandalum movet, at abjiciatur epistola quam Patres receperunt, laudatus est ibi, multumque laudatus; quando ejus dictorum suorum interpretatio removisse firmatur sinistræ suspicionis offensionem, reconciliatis paci ejus Orientalibus episcopis: in qua pace omnes sibi communicantes pariter dormierant, et hanc epistolam talia referentem ne leviter culpandam • esse dixerunt. Merito tunc præsente Marciano imperatore religioso, sacerdotes omnes qui concilium pacis mentiinessabilis et secreta potentia. Quare tot justorum p bus pacificis inchoatum definitionibus ecclesiasticæ pacis convenientibus finierunt, in pace fraterna redierunt ad suarum plebium loca, sine odio, sine invidia, sine contentione, concordes, unanimes, commune testimonium perhibentes. Ibi fuit in legatis suis sedes apostolica, primatum tenens universalis Ecclesiæ; ibi aliarum venerabilium sedium pontifices, astuti ut serpentes, simplices ut columbæ; ibi ex minoribus civitatibus ingens turba pastorum, dominici gregis caulas pastorali sollicitudine gubernantium. Nemo ibi damnavit aliquem nolentibus cæteris, nemo absolvit nolentibus cateris; omnes sibi con-

<sup>\*</sup> Videtur legendum cui dare.

b Codex Arvernensis roboravit

c Forte, ne leviter quiban culp.

sentientes, et Doctoris gentium verba libenter im- A tur irritum farere quod præcesseres suos gensisse plentes, obedierunt dicenti sibi : Obsecto vos, fratres, ut id ipsum dicatis omnes, et non sint in vobis schismata (I Gor. 1, 10). Ideo eorum judicium mansit, et in sua stabilitate permansit nullatenus immutandum, quia judicantium sacerdotum nec dignitas fuit. inferior, nec numerus parvus, nec auctoritas minor. nec ignobilis electio, nec superflua præsumptio, nec insipiens deliberatio, nec vulgaris assensus, nec infructuosus labor, nec tranquillitati Ecclesiarum contrarius finis. Ad sedandas prieteritas contentiones venerunt, præsentes ampulaverunt, etiam futuras mitigaverunt : addere quidpiam post corum definitiones, mutare, minuere, nihil est aliud e quam novas seminare discordias. Nemo culpare festinet bene deposita [An disposita], nemo recta corrigere. Quid B erit firmum, si quod statuit Chalcedoneuse concilium vocatur in dubium?

6. Plura hine possem querelis luctuosis sub quadam tragosdia siebiliter deplorare; sed sufficere mibi videtur quid Ecclesia Justinianæ Carthaginis, per linguam gloriosi pontificia sui beatæ memoriæ Ca preoli, clementissimo principi Theodosio scribentis, rationabiliter definivit, dicens : « Nihil in divinis humanisque actibus, nibil tam in sacris quam in publicis rebus obtinere ullam poterit firmitatem, si ea quæ debito sententiæ judicialis fine clauduntur, post annorum spatia et quælibet volumina sæculorum, tanquam in emendatione Patrum velut instructor præsumat emendare posteritae. > Et in alia epistola ad Ephesinum concilium per Versulam directa diaconum: · Habet quidquid forte nuper exoritur, discussionis necessitatem, ut aut recipi probatum, aut damnatum possit excludi. Ea vero de quibus antea jam judicatum est si quis admiserit in retractationem vocari, videbitur de fide quam nunc usque tenuit ipse dubitare. > Ecce jam non statuta tantuni synodalia, sed pene cunctorum sirmata judicia, vocari rursus in examen nimis esse culpabile memorabilis doctor Carthaginiensis Ecclesiæ profitetur; quomodo ergo nunc olim judicata judicabuntur? Si tunc aliquis accusator epistolie cujus catholica esse dictatio claruit ad majora judicia provocaret, appellationi forsitan secundum consuctudinem locus pateret; sed quo iret? aut ubi majores reperiret in Ecclesia judices? ante se habens in legatis suis apostolicam sedem, qua consentiente, quidquid illa definivit synodus, accepit robur invictum? Vox igitur adempta volentibus male assumpta defendere, quomodo iterum restituetur? quis erit post tantos ac tales pontifices negotii jam peracti novus et idoneus cognitor? ex quibus mundi partibus aut civitatibus meliores antiquis episcopis congregabuntur episcopi, quibus potestas detur sententias emendare majorum? vel qua spe confidenter assumant aliquid definire, videntes talium virorum judicia repente cassari? Quomodo successoribus nostris poterit placere quod agimus, si per nos docebun-

cognoverint? Unde hæc nova cautela? nunquid post papam Leonem, Anatolium, Maximum, Juvenalem, vel cateros illius temporis sacerdotes, nullus fuit ex eorum successoribus qui legeret attentius, et intelligeret epistolam venerabilis Ibæ episcopi male synodo in ertam fuisse? Modo cœpit hæreticorum querela movere catholicos, ut cogitent hanc epistolam reprobare.

7. Ilabeo dicere: si retractentur Chalcedonensis decreta concelii, de Nicæna synodo cogitemus, ne simile periculum patiatur. Universalia concilia, præcipue illa quibus Ecclesix Romanæ consensus accessit, secundæ auctoritatis locum post canonicos libros tenent. Sicut legentibus Scripturam divinitus inspiratam non licet aliquid reprehendere, quamvis minime valeant altitudinem coelestis oraculi comprehendere, sed pius lector et quod non intelligit credit, ut quod credit mercatur intelligere; sic omnino nec aliter concilia que vetustas firmavit et custodivit devota posteritas obedientiam de nobis exigunt, nullam relinguentes dubitandi necessitatem. Longe illa sunt de quibus Apostolus dicit : Omnia probate ; quod bonum est tenete: ab omni specie mali abstinete vos (I Thess. v. 21, 22). Ouæ autem finiuntur judicantibus episcopis sanctis, et ad beati b memoriam perducta diligentius examinantur atque firmantur, sequenda sunt, amplectenda sunt : in retractatione sub qualibet pietatis occasione teneri non debent; præcipue apud posteros, jam secundum carnem mortuis qui judicium protulerunt, et ibi jam constitutis ulvi, juxta Evangelium, Pater non judicat quemquan, sed omne judicium dedit Filio (Joan. v, 22). Quid prodest cum dormientibus habere certamen, aut pro dormienti bus Ecclesiam perturbare? Si quis adhuc in corpore mortis hujus accusatus et damnatus, antequam mereretur absolvi, de sœculo raptus est, absolvi non potest ulterius hamano judicio. Si quis accusatus et absolutus in pace Ecclesiæ transivit ad Dominum, condemnari non potest humano judicio. Si quis accusatus ante diem sacerdotalis examinis repentina vocatione præventus est, intra sinum matris Ecclesias constitutus, divino intelligendus est judicio reservatus: de hoc nullus homo potest manifestam proferre sententiam; cui si Deus indulgentiam dedit, nibil nocet nostra severitas; si supplicium pr.eparavit, nihil prodest nostra benignitas.

8. Vetat nos Aposiolus plus sapere quam oportet sapers (Rom. xa, 3); quicunque ergo aliter sentit, et rectum putat case quod sentit, sub hac devotione pietatis loquatur, scribat, disputet, in negotio praisertim religionis, ut neminem dictis suis obedire compellat invitum; nec unius hominis sententiam valere tantum credat, ut præjudicium generet aliter sentientibus. Potest unusquisque rectam prædicaus fidem, quod sentit scribere, non tamen ad subscribendum que ipse scripserat, alios provocare. Quan-

<sup>4</sup> l'ic re:tituo nibil aliud ex Græco oùôiv €τερον.

b Hic videtur decesse Petri.

stolos, sanctissimi illi præclarique doctores, quibus per Spiritum sapientiæ et scientiæ concesserat Dominus docere catholicos, et hærcticos expugnare? libros tamen suos a nemine subscriptos posteris reliquerunt. Consideremus quid beatus Apostolus moneat : Prophetæ duo vel tres dicant, vel cæteri examinent (I Cor. xiv. 29). Nunquid dixit: Subscribant, aut subscribere compellantur? Diligentius examinari enæ dicta sunt jubet, ne consensus facilis incurrat errorem: s't uniquique liberum, postquam legerit quod unus homo dictavit, non ita dicta ejus accipere quasi canonicas scripturas; sed cogitare quid eligat, quid respuat, quid sequatur statim, quid cum prodentioribus arbitretur fratribus conferendum; nulla flat necessitas generare sibi præjudicium aubscribendo, ne allud postea sentiat, si aliud postea sentiendum revelatá demonstraverit veritas: patienter autem ferat pius scriptor sollicitudinem piam requirentium veritatem, nec festinet auditorum tenere manum, sed per suavem sensum paratus meliora. sentientibus consentire.

9. Cujus humilitatis exemplum beatus pontifex Augustinus, in charitate Christi pene omnibus catholicæ Ecclesiæ doctoribus præbens: « Nec pigebit, inquit, me, sicubi hæsito, quærere; nec pudebit, si erro, dicere. Proinde quisquis hæc legit, ubi pariter cerius est, pergat mecum; ubi pariter hæsitat, quærat mecum; ubi errorem suum agnoscit, redeat ad me; uhi meum, revocet me. Ita ingrediamur simul charitatis viam, tendentes ad eum de quo d'etum est: Quærite faciem ejus semper. Et hoc placitum, piuch atque justum coram Domino Deo nostro. Cum omnibus interim qui ea quæ scribo legunt, etc. (Aug. lib. 1 de Trinit. cap. 2, 3). > Sola enim sunt, ut superius jam sæpe diximus, in canonicis libris præcepta divina, et in generalibus synodis paterna decreta, non refutanda nec respuenda; sed custodienda et amplectenda; præcipiente sancta Scriptura: Audi, fili, legem patris tui, et ne spernas consilium matris tuæ (Prov. 1, 8; v1, 20). Lex enim patris fulget, quantum mihi videtur, in canonicis libris; consilium matris in universalibus conciliis continetur; ubi propteres qui conveniunt tales sacerdotes statuta sua subscribunt, ut dubium non relinquatur a quibus est habita disputatio : cæterum præter illos qui statuunt 🛡 quæ statuenda sunt, nuflus cogit ultra subscribere; sufficere enim judicatur ad plenam confirmationem, si perducta in notitiam totius Ecclesiæ nullum offendiculum moveant, vel scandalum fratribus, sed apostolicæ sidei convenire firmentur, apostolicæ sedis roborata consensu.

10. Dignetur itaque bestitudo vestra tres istas regules ordine et sermone quo potuimus intimatas diingenier attendere, et (si nostra placet humilis persussio) custodire. Ut concl'il Chalcedonensis vel similium mulla retractatio placeat; sed que semel statuta sunt, intemerata serventur. Ut pro mortuis fratribus nulla generentur inter vivos scandala. Ut

tum laboraverunt in prædicatione verbi, post apn- A millus libro suo per subscriptiones plurimorum dare velit auctoritatem, quam solis canonicis fibris Ecelesia catholica detulit. Illad quoque tranquillitati Ecclesiarum proficere poterit, si nullus velit præscribere quid sequatur Ecclesia, sed tenere quod Ecclesia docet; ipsa Domino per Moysen in cantico Deuteronomii dicento: Interroga patrem tuum, et annuntiabit tibi ; seniores tuos, et disent tibi omnia ( Deut. xxx11, 7). Tune quippe implebitur etiam Doctoris gentium suavis doctrina, Cerinthios admonentis et dicentis: Cum conveneritis, unusquisque vestrum psalmum habet, doctrinam habet, interpretationem habet: omnis ad ædificationem fiant (I Cor. 11v, 26). Ecce, interrogatus, propter obedientiam silere non potni, respondens magistris discipulus, dectis indoctus, ma-B joribus minor. Examinate, quesumus, propter charitatem, si potuit bæc parva responsio comprehendere veritatem; et, si quidem placuerit, discretio vestra perpendat utrum prodi debeat fratribus.

#### EPISTOLA VII.

AD REGINUM COMITEM PARÆNETICUS.

Qualis esse debeat dux religiosus in actibus militaribus, seu de septem regulis innocentiæ.

1. Socialis vitæ laboribus exercendus, ignorantia pueritiæ mox ut rationalis homo caruerit, aut Dec incipit, dux illustris Regine, aut sæculo militare. Propter hoc apostolus Paulus: Nemo, ait, militans Deo implicat se negotiis sæcularibus (Il Tim. 11, 4); ostendens esse milites Dei, sicut sunt etiam milites sæculi. Duplex ergo militia duo genera militum signat: alios militia corporalis laborare cum mundo. secundum voluntatem terreni regis astringit; alios militia spiritalis ad cœlestia castra per gratuitam gratiam cœlestis imperatoris adducit. Milites sæculi passionibus et desideriis variis tenentur obnoxii; milites Dei carnem suam crucifigunt cum vitiis et concupiscentiis. Illi dapibus nutriuntur; isti virtutibus. Illi rapere aliena conantur; isti etiam propria vel patienter perdere, vel misericorditer contendant erogare. Illi propriis utilitatibas consulunt: isti communibus. Illi gerunt unde falsis laudibus extollantur: isti quærunt unde sempiternis præmiis honorentur. Illis tribuit imaginem latitiæ vanitas; istis vera confert gaudia veritas. Illi perituram patriam, pariter perituri, salvare ac semper tenere festinant; isti nunquam perituram, ne in æternum pereaut, possidere desiderant. Illis vivere labor est, et mori supplicium; istis vivere Christus est, et mori lucrum. Illi præliantur contra inimicos visibiles; isti contra învisibiles. Illos avaritia crudeles; istos misericord:a facit benignos. Illos invidia contentiosos; istos mansuetudo pacificos. Illi per superbiam pro suis hominibus litigant; isti per humilitatem alter alterum existimant superiorem sibi. Per illos Babylonia regitur; per istos et in istis a Domino Jerusalem conlestis administratur. Et plerumque contingit ut corporibus adunati (quamvis mentibus separati) simul milites Dei et milites sæculi prosperitates et adversitates sentiant temporales. Sed milites sæculi proDei, sive in prosperitate, sive in adversitate-immobiles perseverant; quia gloria corum testimonium est conscientias ipaerum; ubi requiescunt quando tribulationes patitur mundus; ubi non timent hostem continentia perpeti, quando suppetit abundantia voluptatum, de radice temperalis felicitatis germinans spinas cupiditatis. Milites Dei libenter audiunt beatum Jeannem commilitoribus propriis tuba fortiore clamantom: Nolite diligere mundum, neque es que in mundo sunt. Si quis diligit mundum, non est cherites Patris in co; quoniem omne qued in mundo est, concupiscentia carnis est, et cancupiscentia oculorum, el ambitio seculi, que non est ex Patre, sed ex mundo est. Et mandus transit et concupiscentia ejus : qui autom facit voluntatem Dei, manet in eternum (I Joan. B n. 45-17). Quibus audientibus atque obedientibus huic saluberrium admonitioni, quoties occulta dispensatio niissimi Creatoris potestatem judicandi ac disponendi terrenam rempublicam tribuit, tunc ex parte militia seculi non est gravioribus referta peccatis: tune facile corripiuntur inquieti, consolantur pusikanime, suscipiuntur infirmi; licentia scelerum demitur improbis, et bene agendi sortitur innocentia.

2. Rogemas ergo precibus assiduis eum qui disponit orbem terræ in æquitate, faciens universa secundum consilium voluntatis suze; quoniam de ipso Psalmista veraciter canit: Omnia quecunque voluit, fecil in colo el in terra, in mari el in omnibus abyssis (Ps. CXXXIV, 6); ut videlicet milites suos sub habitu C militiæ sæcularis latentes promovere dignetur ad maximas dignitates : regens eos intus, et regendi alios scientiam tribuens; siest tibi quoque, dux il-Justris Regine, jam donasse cognoscitur. Et ideo laudabili sollicitudine venerabilis memoriæ Fulgentium pontificem Ruspensis Ecclesize interrogasti qualis tibi militaribus actibus occupato regula sit spiritalis propositi retinenda. Saplenter profecto responsum sapientiæ a sapiente quæsieras, nec interroganti, nee interrogato sancta prudentia defuit. Et tu quod ille docens poterat, juni gerebas; et ille hoc docere poterat quod tu gerebas, ut mores tuos tu in sermonibus ej is agnosceres, et sermones suos ille ex tuis moribus approbaret. Modo autem quia semipleni libelli imperfecta dictatio, nibil huic tuze interrogationi cognoscitur respondisse (principia enim gloriosi operis, primam quæstionem litterarum tuarum diutius ventilant: Utrum caro Christi corruptibilis an incorruptibilis fuerit; unde adhuc disputans doctor i le cgregius, antequam fideliter ratione fidei reddita de actibus militaribus cum pietate tractandis inciperet loqui, transivit ad æternæ beatitudinis immortalia gaudia, Verbum Dei, quod in corde et ore semper babuit facie ad faciem contemplaturus), importabilem sarcinam super humeros debiles ponis, ut me jubeas tanti viri quasi hæreditarium debitum solvere. Nunquid ego sic repletus sum sapient'a sient ille? Nunquid eadem mibi facultas eloquii? Nunquid

sperites extellit, adversitas dejicit; milites autem A similis data est auctoritas dignitatis? aut vel ipsa saltem conversationis innocentia talis est mihi, quem prateritis ac presentibus excessibus implicatum mentis pariter et corporis gravat infirmitas? Quid igitur faciam? Volo satisfacere desiderio tuo, nec valeo: maxime quando cogitans et retractans merita iniquitatum mearum, superbize proximum judico ducere alios per justitlas semitas per quas ipse non ambulo.

> 3. Væ mihi misero, donec misereatur Altissimus. Ecce ego militiæ ecclesiasticæ vinculis alligatus, curis sæcularibus dissipor; et quomodo in sæculo militanti militiæ spiritalis audeam legem ostendere? Plorandumne mihi est, an loquendum? Vita alterius erudienda videtur, an mea potius corrigenda? Virtus prima est, bene vivere; secunda est, recte docere; frustra autem recte docet, qui bene non vivit ; ego ergo necdum bene vivens, quomodo recte doceam? Verumtamen quia non homo docct hominem, sed Deus doctor est omnium, nec humana mandata, sed divina quæris audire, præteriens qualis ego sum, cognosce qualis esse debeas; imo potrus qualem to esse nobis congaudentibus gaudeas.

> 1º Gratiæ Dei adjutorium tibi necessarium per actus singulos crede, dicens cum Apostolo: Gratia Dei sum id quod sum (I Cor. xv, 10). 2° Vita tua speculum sit, ubi milites tui videant quid agere debeant. 5° Non præsse appetas, sed prodesse. 4° Dilige rempublicam sicut te ip um. 5° Humanis divina præpone. 6° Noli esse multum justus. 7° Memento ta esse Christianum.

Videtur enim mihi per has septem regulas in actibus militaribus posse homines esse spiritales et Deo placere; nullumque dispendium pati morum bonorum, sed proficere potius ad incrementa majora lustitiæ. Si vis ergo perfectus esse miles Dei inter milites sæculi, tene firmiter quod diximus breviter. Si enim gratiam confitearis, requiescet super te Spiritus timoris Domini. Si vita tua speculum sit, ubi milites videant quid agere debeant, requiescet soper te Spiritus pietatis. Si non præesse appetas, sed prodesse, requiescet super te S, irltus scientiæ. Ille enim scit præesse, qui vult prodesse. Si diligas rempublicash sicut te ipsum, requiescet super te Spiritus fortitudinis. Si humanis divina præponas, requiescet Super te Spiritus consilii. Si libenter audias : Noti esse multum justus, requiescet super te Spiritus intellectus. Si memineris te esse Christianum, requiescet super te Spiritus sapientiæ; et per septiformis Spiritus abundantiam misericors Deus (sicut veracissime amici sui fidelissimo Job dixerunt) : In sex tribulationibus liberabit te; in septima non langet te ma'um. In same eruet te de morte, et in bello, de manu gladii. A flagello lingua absconderis, et non timebus calamitatem cum venerit. In vastitate et same ridebis. et bestias terræ non formidabis, sed cum lapidibus regionum pactum tuum, et bestie terre pacifice erunt tibi. Et scies quod pacem habeat tabernaculum tuum; et visitans speciem tuam, non peccabis (Job. v, 18-24).

singiliatim de his septem generibus disputantem benevolus et intentus advertas; illud principaliter sciens, neminem sine gratia Dei recte intelligere, neminem juste vivere. Dominus enim dat intellectum, Dominus quem voluerit religiosum facit. Nihll boni ex nobis habemus : Omne datum optimum, et omne donum perfectum (lacobo apostolo contestante) desursum est, descendens a Patre luminum, apud quem non est transmutatio nec momenți obumbratio (Jac. 1, 17).

PRIMA REGULA. Ommem gloriam Deo tribue.

4. Prima proinde est regula, quam tenere inter actus debeas militares, ut nihil viribus tuis superbius assignes, sed omnia quæ sapienter, aut fortiter, aut feliciter geris, ad laudem referas potentissimi Creatoris: memor semper quid populo Israelitico ingredienti terram promissionis Moyses loquatur, humilitatis sanctæ volens omnes habere virtutem. Dicit enim : Ne dicas in corde tuo : Virtus mea et potentia wea fecit mihi virtutem hanc magnam; sed memor eris Domini Dei tui, quiu ille tibi dat potentiam ad fac'endam virtutem (Deut. vm, 17, 18). Sicut plenius etiam propheta Jeremias admonet : Non glorictur sapiens in sapientia sua, et non glorietur fortis in fortitudine sua, et non glorietur dives in divitiis suis; sed in hoc glorietur qui gloriatur : intelligere et scire quoniam ego sum Dominus, qui facio miscricordiam, et judicium, et justiciam super terram (Jer. 1x, 23, 24). Frequenter ig tur, et (si fieri potest) indesinenter, voce cordis et corporis clamabis: Domine, fortitudo mea, et adjutorium meum in die malorum (Jer. 3vi, 19). Et iterum : Sana me, Domine, et sunabor; salvum me fac, et sal us ero, quia gloria mea tu es (Ibid. xvii, 14). Ista enim dicendo, sancti Pauli doctrinam sequi videberis, dicentis: Qui gloriatur, in Domino glorietur (11 Cor. x, 17). Et tunc super te prophetica sententia complebitur: Benedictus homo qui confidit in Domino, et erit Dominus spes cius : eritque sicut lignum fructiferum secus aquam, et in humorem mittet radices suas; non timebit cum venerit æstus, et erunt in eo frutices numerosi; ct in anno siccitatis non timebit. et non deficiet a faciendo fructum (Jer. xvn. 7. 8). Deficiet autem si obliviscatur illius, de quo fidelis Isaias fidelibus narrat : Deus sempiternus, Dominus qui creavit terminos terræ; non deficiet, neque laborabit, nec est investigatio sapientiæ ejus. Qui dat lasso virtulem, et his qui non sunt fortitudinem et robur multiplicat. Deficient pueri, et laborabunt, et juvenes infirmitate cadent. Qui autem sperant in Domino, mutabunt fortitudinem, assument pennas sicut aquilæ: current et non laborabunt, volabunt et non deficient (Isa. xL, 28-31). Curre, miles Dei, festinanter, ut numero talium sociatus, negotia militaria securus geras. Si enim consilio uti necessarium fuerit, respondet tibi continuo Sapientia: Meum est consilium, et mea tutela (Prov. vm, 14). Si in prælio dimicandam, fortissimi Davidis audies vocem: Non in glado, neque in hasta salvat Dominus : ipsius est bellum (1 Reg. xvn, 47). Si contra hostiles impetus præten-

Necessarium plane est ut partitionis ordine custodito. A dere disponas exculsias, psalmus cogutanti respondet: Nisi Dominus custodierit civitatem, in ramum vigilat qui custodit eam (Ps. cxxvi, 1). Si parvus exercitus contra hostism multitudines innumerabiles educendus sit, orante Judith pretinus confortaberis, consona oratione dum gemehundus exclamaveris : Non in multitudine est fortitudo tua, neque virtus tua in polentatibus; sed humilium (Judith. 1x, 16) es Deus, indigentium auxiliator, infirmorum opitulator. Si coacordia militum quaritur, recordaberis scriptum: Domini est pax (Judie. vt, 24). Si obedientia, voce psalmi Domino Deo tuo cantabis: Eripies me de contradictionibus populi (Ps. xvi., 44); sub nomine 20tem populi etiam multitudo militum non absurde intelligitur: maxime quia in l'ujusmodi populo sæpe B abundat contradictio, severitate naturali materiam seditionibus ministrante. Periculosa est autem militum contradictio; cædibus enim rapinisque vicina est : et dulcis obedientia , dum monitis salutaribus sapientissimi ducis libenter obtemperat: Nec dubjiari penitus oportet in actibus militaribus supernæ virtutis auxilio duces fortissimos indigere, clamante David, et quasi in concione generis humani respondente eis qui confidunt in virtute sua : Benedictus Dominus Deus meus, qui docet manus meas ad prælium, et digitos meos ad bellum. Miscricordia mea, et refugium meum, susceptor meus, et liberator meus, qui subdit populos sub me (Ps. cxLm, 1,2). Hoc quippe intelligens, 2 Domino tibi populos subjici, voluntatem Domini procul dubio facere properabis, et non potestate sola terrebis subditos; sed tranquilla consilia præbebis obedientibus, dans operam talis esse, quales vis alios invenire.

#### SECURBA REGULA. Vila lua sil militum speculum.

5. Secunda quippe regula est innocen:iæ militaribus actibus occupato, ut quasi in speculo, sic in illo milites videant quid agere debeant; et magis ens imitatio ad bonum provocet, quam potestas. Dux enim sapiens illuc debet ire, quo cupit ducere subdi os; ideo enim dicitur dux, quia ducit; et seipsum utique seducit, si per viam regiam putat posse ambulare, quos ad foveam malæ vilæ, malum exemplum præbendo perducit. Tu esto ergo signifer disciplinæ sanctissimæ; tu erige tropæum virtutis, intuendum jngiter carteris; tu imitandus appare, quique te audit præcipientem, non te redarguat aliter operantem. Pone semper in corde tuo sermones Apostoli dicentis : Inexcusabilis es , o homo omnis qui judicas; in quo enim alium jud'cas, te ipsum condemnas; eadcm enim agis quæ judicas (Rom. 11, 1). Et quæ culpabilia pronuntias, vitare prius studebis, postea condemnare : quæcunque laudabilia, operari prius, postea jubere. Vita quippe optimi ducis, speculo comparata, bene inspicitur, si luceat in ca, non simulato colore, sed verissima prorsus ostensione, fides, justitia, misericordia, patientia, continentia, et non imprudens a stimatio futurorum. Pid lis dux eris, si judicio sapientium, non sermonibus adulatorum, proberis ce cogno: caris recte credere, neminem fallere, promissa

tium, non sermonibus adulatorum, proberis et cognoscaris perseverantes in malitia punire, bonis favere, singulorum merita discernere, reddare omnibus debita. Misericors dux eris, si judicio sapientium, nou sermonibus adulatorum, proberis; et cognoscaris diligere pauperes, gubernare subjectos, indigentibus nanistrare, postulantibus venum clementer ignoscere, docere insipientes sapientiam, revocare in Angitiis ambulantes a via sua mala, Deum regore pre inimicis, pacificare discordes. Patiens dux eris, si judicio sapientium, non laudibus adulatorum, priberis et cognoscaris laborare pro utilitatibus aliorum sine emolumento cupiditatis, injurias pati nec facere, non habere ulciscendi libidinem, metu adversitatis nullatenus frangi, desiderio prosperitatis minime B rapi, perseverare in his quæ bene assumpseris; sperare misericordiam Dei, etiamsi distulcrit subvenire; nihil cito sine consilio facere; quidquid imperat superior, obedienter excipere; quidquid præcipis inseriori, sine perturbatione disponere. Contineas dux eris, si judicio sapientium, non laudibus adulatorum, proberis et cognoscaris res alienas nec concupiscere, nec auferre dum possis; nibil agere violenter, nihil fraudulenter, nihil sine modo, nihil propter voluptatem, nihîl propter, avaritiam, nihîl vetitum legibus aut consuetudini contrarium civitatis vel gentis, si tamen ipsa consuetudo nec religioni nocet, nec bonis moribus adversatur. Alioquin consuetudo mala sicut morbus antiquus, nisi expellatur, occidit. Nihil ergo adversus consuetudinem, sed bo- C nam, gerere, virtus est continentiæ. Profecto autem si continens dux eris, etiam de futuris non imprudens invenieris existimator, sive vigilando contra insidias adversariorum, sive sciendo qui soleant eventos rebus singulis deputari, unde oriantur seditiones, undo nova bella nascantur, unde dissolutio severitatis, unde rapinarum damnosa licentia, ut hæc omnia in suis amputate radicibus iter sepientissimo duci quietissima dispositionis aperiant.

6. Audienda sunt etiam Joannis Baptistæ fidelissima monita, quæ milites audicrent, quando eis interrogantibus : Quid faciemus et nos? non ait : lte, arma depon'te, bellorum fugito certamina, solis orationibus vacantes, imperatoris pracepta contemnite, sed alia quædam proposuit observanda, dicens : Neminem concutiatis, nulli calumniam faciatis, contenti estote stipendiis vestris (Luc. 111, 14). Concutere vero est aperte facere violentiam, calumniari, occasionem nocendi requirere. Quoniam qui stipendiis suis noluerit esse contentus, aut frena disciplinæ simul disrumpit, aut temerariis excessibus al ena diripit (et hoc prohibens sanctus Joannes dixit: Neminem concusseritis), aut requirit causas offensionis ut sub aliquo justitize colore terreat innocentes, atque avaritize suze, vel potius rapacitati satisfacere cogat invitos; qued prohibens sanctus Joanues dixit. Nulli calumniam feceritis. Et remota Lujus duplicis malitiæ perversitate, quid sequendum fuisset adjecit :

perficere. Justus autem dux eris, si judicio sapien- A Contenti estote etipendiis restris. Beati erunt milites, si hæc præcepta custodiant; beata respublica, si tales meruerit habere milites; beatus dux, in cuius exercitu tales esse contigerit plurimos : verumtamen plus beatior apparebit si ipse suerit talis, neminem scilicet concutiens, nulli calumniam faciens, contentus stipendiis suis. Nam profecto quanto dignitate major existit, tanto magis et concutere, et calumnias facere potest, et non esse contentus stipendiis suis. Line autem plerumque maxime civitatibus afflictio nascitur, hine gravissima crudelitates, hine mille artibus lucri exquisita compendia, bine venalitas in judiciis, hine remissio in præliis, hine totius reipublicæ diminutio, si dux cœperit non esse contentus stipendiis suis, et super emolumenta publica, privatis amplificari commodis cupiens, utilitatis tantum suæ curam gerat, salutem vero vel securitatem negligat subditorum. Talis dux non est circa æquales modestus pariter et suavis, sed litigiosus et avarus: non est circa inferiores mansuetus, communis et facilis. sed crudelis, personarum acceptor et difficilis. Sub isto disciplina militum cito deterioratur; cui enim provincialium velint milites parcere, quos ab ipso duce pati conspexerint fraudem? Quomodo contenti erunt stipendiis suis, qui ducem suum nobilitari sentiunt de facultatibus alienis? Nonne quando dux aliquem concutit, ipsis utitur ministris ad violentiam? quando alicui calumniam facit, per ipsos negotium fraudis exercet? Imperando ergo eis frequenter iniquitatem, contemnere eos efficit æquitatem. Vult itaque dux sapiens ut sit miles quietus, pacificus es subditus? sit ipse justus, misericors, temperatus, et in sua administratione non præesse diligat, sed prodesse. Imitetur bonis actibus Samuelem; comparet sibi liberam fiduciam verecundæ et honestæ libertatis, ut ingenua fronte dicere valeat subjectis sibi, sicut dixit Samuel: Ecce adsum ego; respondete contra me in conspectu Domini, et in conspectu christi ejus; si vitulum alicujus tuli, aut asinum alicujus tuli, aut alicui vestrum per potentiam nocui, aut aliquem oppressi, aut de manu alicujus accepi pro exoratione vel calciamentum. Respondete adversum me, et reddam vobis (I Reg. x11, 2, 3). Et respondeatur etiam ei quod dixerunt ad Samuel: Nemini nostrum nocuisti, nec per potentiam aliquem oppressisti, nec confregisti nos, neque accepisti aliquid de manibus nestris (Ibid., 4). O quam gloriosus dux erit ante faciem principis, qui ista audire meruerit ! magnificabunt eum proceres, benedicent humiles, sequetur illum fama divitiis omnibus melior. Dabitur ei, sicut scriptum est, fidei donum electum, et sors in tempto Dei placidior, bonorum laborum fructus bonæ famæ (Sap. 111, 14). Et si forsitan removeatur, aut rempublicam non administrare jubeatur, manebit et permanebit in omnium dilectione quasi præsens. Ouisquis autem successerit ei, non quod reprehendat, sed quod miretur inveniet. Si tamen magis prodesse diligat, quam præse. Multi enim præsuet, sed omnino pauci prosunt eis populis quibus prautilitate subjectorum, magis præesse appetit quam prodesse. Talis autem dux inutilis est, et injustus : nec regere potest stantem rempublicam, nec reparare collapsam.

TERMA REGULA. Non processe appelas, sed prodesse.

7. Tertia ergo est regula innocentiæ actibus militaribus occupato, si ideo præsis, ut prosis. Prodesse autem videberis, si tempus et locum tuæ administrationis intelligas. Et tempus quidem considerabis, dum sapienti discretione perpendes utrum pacificum sit, an tumultibus bellicis inquietum. Sæpe enim quod in pacis otio vindex disciplina persequitur, inter turbas et gladios cauta tolerat patientia. Locum vero recte considerabis, utrum sterilis an fertilis; ntrum nutriendo exercitai sufficiens, an minus idoneus; utrum desolatus et incultus, an inconcussus et diligenter appareat exaratus. Quoties enim reparatione indiget locus, ubi gubernare videris exercitum, contemnenda sunt omnia lucra privata, etiam quæ sihi consuctudo jam libere vindicat; et severitatis paulo rigidior temperanda censura. Præter hæc quoque doobus modis prodesse videberis, si neminem lædas, et illos qui solent aut volunt lædere prohibeas quantum potes, imo quantum posse donaverit Christus. Tunc autem dux optimus neminem lædet, si in omni prætorio illius non audeat aliquis amicus, cliens, medicus, armiger, aut propter officili publici devotionem lateri ducis semper adjunctus, concessa beneficia vendere. Quid enim miseros juvat, si dux exhibiat continentiam boni ducis, et alius sibi de potestate illius occasionem faciat avaritiæ satiandæ? Tales habeat socios aut ministros, qualem se esse debere cognoscit. Quisquis enim duci familiariter inhæret, cui multa exsequenda committit, manus est ducis; et merito quidquid illi accipiunt, ad illum sine dubio creditur pertransire : nec potest esse ducis optimi fama bona, quando fuerint ministerla mala. Deinde, quomodo corripiet extraneos, nisi primitus correverit suos? Quis dubitet in exercitu constitutos facilius ad committenda prosifire facinora, si viderint assistentes duci perperrare ficentius deteriora? facile autem custodiet omne vulgus, quamvis indomiti exercitus, quod homines duci valde familiares servaverint. Caveat ergo et diligenter caveat, ne quis bominum auorum miseris noceat; et dum se benum putat, maius propter maios puletur; quibus aut favere dicendus est aut consentire, quando ipso præsente talia gesserint, qualia etiam si ipse non geret, non habere credetur, sed fingere bonitatem. Non potest sapiens dux excusari de ignorantia, quoties forsitan dixerit : Ego nescio, ann audivi, nullius ad me querela pervenit. Per èpsum namque quid agatur a suis, oportet inquiri; quia nemo eas audet publicis interpellationibus accusare, quorum violentias alii tinient, alii patiuatur. Dux ergo perscrutator acerrimus effici nullatenus dubitet, cui ex hac diligentia publicæ severitatis nascatur auctoritas; ut omnino prosit, quando neque a

sout. Quisquis privatis honoribus inbiat, despecta A se neque ab alio sinit quempiam lædi. Potest plane per hanc diligentiam sic acquirere famam bonam, ut etiam si persona superior lædere voluerit subditos. libera intercessione subveniat : et parcendum facile persuadeat, quibus ipse primo pepercerit.

8. Pulchre autem nos via disputationis ad hune hicum deduxit, ubi necessarium bonis ducibus diceremus, etiam suggerendo principibus, prodesse subjectis. Novimus enim plurimos, ut placeant potioribus, minus consulere inferioribus. Ex corum numere esse arbitror qui provinciæ ubi administrant, indigentiam sive tribulationes celando, salvom auntiant permanere quidquid aspiciunt lapeum, gloriam suam putantes si mentiantur stare quod norunt perilsse. Coguntur vero ut verbis imprebis credulitatem comparent, multiplicare miserorum provincialium damna; per qum videanter quesi lucra, sed inimica prorsus reipublicae, piissimis principibus providere, reparationem potius regionis impedientes. Et ubi apparere gestiunt utiles, ibi sunt procsus inutiles. Imponendo enim graviora opera, succumbere faciunt populos fatigatos; nee relinguunt suecessoribus suis præter luctus et lacrymas. Nole te istis similem reperiri. Si prodesse ditigis, non præsse, præsta aliquid dignum memoria, quod recordetur pesteritas, et temporum tuoram nulla nascatur oblivio. Da operam divites relinquere quos inveneris pauperes, abundantiam providere ubi eti×m tu penuriam pertulisti; et si quidem sufficit virtus tua, provinciam sine tarditate restaura; si vero pii> C simi operis inest voluntas, deest facultas, defer hec ad conscientiam potestatis superioris. Esto testis fidelis alienarum miseriarum. Supplica, obsecra, donec impetres adjutorium. Labora diu petendo, ne alii diuturnas augustias perferant laborando; to enim judicaberis præstitisse quidquid universitati pestulante te præstabitut. Noli apparere similis ad horam placere volentibus; qui videntes, aut sentientes, aut interdum etiam perferentes in provinciis ubi militant mala, per relationes falsas nuntiant bona, lætissimo nuntio putantes sibi præstari, ut vel utiles administrationi quam geruut, vel necessarii videantur. O ingemiscendum nelas i dum quærunt præesse, non cogitant prodesse; sed privati honoris injustam potentiam per aliena servare conantur incommoda. D Quos tamen aliquando maliguæ ambitionis a-tutia decipit, dum cœperit sama publica loqui qui d tacent, repertique fuerint in sua professione meudaces. Avertat Deus hanc dementiam semper et hos mores a ducibus optimis, qui prodes e diligunt, non præesse!

QUARTA REGULA. Dilige rempublicam siout te ipsum.

9. Tunc enim respublica bene gubernatur, et de magnis potest liberari periculis, si dux ejus tantum eam diligat, quantum se ipeum. Manifesta quippe sententia est veteris legis : Diliges prosimam tuam sicut te ipsum (Lev. xix, 18): qu'im Novi Testamenti prædicator ideneus ita repetendo confirmat et innovat Paulus: Omnis, inquiens, lex in uno sermont

completer; in eo quod diligis proximum tuum sicut te A men aliquanta loca satis rara, quæ, misericordia Doipsum (Gal. v, 14). Quis autem melior proximus estimandos est duci sapientissimo quam respublica, cujus ei et negotia, et status, salusque committiur? Diligat ergo eam sieut se ipsum, quia diligendo eam sicut se ipsum, desiderabit cam videre pacificam, quietam, fructiferam, sine aliqua perturbatione tranquillam, sicut ipse utique quantum potest nititur, ut pacificus, quietus, opuleatus, et sine aliqua sit perturbatione tranquillus. Ingredere igitur tu, virorum eptime, quoties cogitas qualis esse in actihus militaribus debeas, ingredere conscientize tuz lati-sima penetralia. Vide ibi quomodo cupias habere ketitiam; et diligenter cave, ut respublica, quam di igis sicut to ipsum, nullam possit pati tristitiam. Considera quia nec damnum tibi vis evenire, g nec dolorem, nec dedecus: et ab istis malis eripere festina rempublicam. Si displicet tibi quando ipse privation violentiam pateris, edire debes quorum violentiis respublica tribulatur. Si rapinas bonorum tuorum tolerare formidas, consuctudinem rapiendi tolie raptoribus. Si detestaris, et inimicum veraciter putas, quicunque te fulsis accusationibus appetiverit, exsecrabites judica provincia totius accusatores. An forsitan difficile arbitrari, ut patiatur accusatores tota provincia? Mihi crede, sapius patitur. Accusatores ejus sunt ambitores, quibus.ut potestas detur opprimere pauperes, impossibilia pollicentur; et desolatis, belli quoque incursu jam perditis regionibus, statum pristinæ stab litatis ascribun : adhuc vigere cuncta mentientes, adduc posse non functio- C nes solitas, sed nova quoque, si adjiciantur, tributorum pondera sustinere. Culpant au em susurris absconditis ministros Ascalis exactionis, desidesque cos, aut nimium remissos, voluntarie nulla providere lucra reisublicæ mentiuntur; sibi vero dum commissa fuerit actio, per nimiam fidelemque diligentiam cuncta effici prospera. Sed (o pertinax cupiditas!) diligentia eorum, crudelitas; ratio, deprædatio melius appellatur. Ideo cupiunt emere gravissimas actiones, quia cogitant vendere; promittunt falso, ut vera subripiant; blandiuntur ut noceaut; piam quasi sollicitudinem pro utilitatibus publicis gerunt, sed affligero simul omnia et deteriorare moliuntur. Evertere cupiust, non gubernare; dissipare, non custodire; devorare, non pascere. Materiam se- D ditionibus, incrementa miseriis, causam fle:ibus subministrant : hoc agentes, cum provincia prope mortua, ne tardius moriatur. Sepi aures tuas spinis (Eccli. xxviii, 28), ne audias vocem maligne loquentium. Quando cos conspicis agrorum laudare fertilitatem, nuntiare abundantiam pluviarum, loca frequenter amæna depingere, time fabulam blandam. Sermo hojusmodi viscus est : hærere ibi nullatenus debet boni ducis voluntas. Nec requirendum conseas utrum aliquid veraciter narrent; artifici enim consuctadine vitiorum non minus canti ad noceadum, licet sciant omnia deperiis e, quærunt ta-

mini protegente, meruerunt vel illæsa servari, vel forsitan parum lædi. Quorum nomina commendata memoriæ frequentius recitantes, comparatione eorum magnitudinem generalis calamitatis extenuant. et dicunt (sicut probare sine dubio potnisti) : His functionibus provincia sufficit; ille enim locus tantum habet utilitatis. O miseri quorum os locutum est vanitatem, et dextera corum, dextera iniquitatis (Ps. CXLIII, 8) ! Si bono suo apertos habent oculos, unde populus gemit? Aspiciant si statera justa sit in labiis corum. Prius numerent quanta perierint, postmodum quanta remanscrint. An ibi nahil vident. ubi pietas indigetur; et hoc luminibus sollicitis notant, unde invidia generetur?

10. Longe fac viam tuam ab illis, domum tuam semper inveniant clausam. Displiceant tibi nozia suggerentes, et se displicuisse cognoscant. Ipsis quippe adhæret familiariter etiam turba pessima delatorum, qui latenti murmure ducibus optimis facultates insinuant alienas; ut laqueis avaritim captivati, piæ administrationis perdant opinionem, si acquiescant improbis suasionibus, et cogitent quæ sibi nuntiantur auferro. Quid sliud nisi calumnia innocent bus hominibus excitatur? Detestabile profecto genus humanum a nimisque abominabile, delatores. In cujus prætorio minime emerserint, ipse diligit rempublicam sicut se ipsum; nolens aliis facere quod ipse pati noluerit. Ilæc enim quarta est innocentire regula militaribus actibus occupato, quam teues et tenere firmiter debes, ut diligas rempublicam sicut te ipsum, charitate libera. Gujus abundanti repletus dulcedine Moyses, dum videret populum Israel, rempublicam scilicet suam, peccasse omnipotenti Deo, timeretque justissimi judicis futuram soveritatem, sic placare arripuit irascentem: Obsecro. inquit, Domine, si dimittis eis peccatum, dimitte; sin autem, dele me de libro tuo quem scripserunt manus tuæ (Exod. xxxn, 51). Consideremus quid proderat Moysi alios salvos facere, si periret. Sed quia rempublicam diligebat semper sicut se ipsum, cha itatis hujus sacrificio Deum placavit; et nec ipse periit, nec populun quem regebat perire permisit. Hune David sanctus æquali virtute di'ectionis imitatus, percutiente angelo civitatem : Convertatur, inquit, manus tua in me et domiem patris mei. Isti qui oves sunt, quid fecerunt (II Reg. XXIV, 17)? Da hominem qui rempublicam sic diligat, et videbis quantum Deo placeat, etiam militaribus actibus occupatus. Profecto dignus es ut talium similis vivas, paratus laborare pro requie subjectorum; paratus etiam mortem subire, si permiserit Deus, ut de mortis pericule tibi subditos liberes. Plus time, dux optime, provinciam sieri deteriorem, quam te ipsum minuentibus opibus pauperiorem : divitias inæstimabiles judica famam bonam. Verumtamen quia omnis homo qui di-'igit se ipsum, plus debet diligere Deum quam se ip um (alioqui minus diligens Deum, non diligit, sed se ipsom, plus diligat Deum quam rempublicam, divinaque negotia præponat humanis.

QUINTA REGULA. Humanis divina præpone.

11. Et hæc erit quinta regula innocentiæ militaribus actibus occupato, sic considerare temporalia, ut plus attendat æterna; sic consulere præsentibus actibus, ut plus de suturis cogitet præmiis. Evenit enim frequenter, quod ignorare non potes, sapientiæ Spiritu cuncta revelante sensibus tuis, ut aliquid fleri necessitas cogat quod æterna lex prohibet, verbi gratia, ne incegnita proferamus exempla : si plures in exercitu fortissimo reperiantur hæretici, infidelitatis sententiam falsam pertinaci animositate vindicantes, et propter hoc hæreticis parcere vel consulere dux catholicus suadeatur, aut nefaudi erporis prædicatoribus exercendarum licentiam tribuere blasphemiarum, patienter ferens propter scandalum quod pati formidat, etiam eos lavacro secundi baptismatis pollui, jam semel renatos; nempe tam malæ sunsioni consentiens, licet aliquem videatur util tatem bonorum temporalium præstitisse subjectis, sibi interim nocuit; dum de adjutorio Dei minus sperasse judicatus, interdum deteriora quam formidat pericula tolerat; et nec in sua side constans, exercet competenter zelum religionis, nec evadit ruinam gravissimæ tribulationis, quia præposuit terr. na cœlestibus, et voluntatem Creatoris offendere nullatenus dubitavit, placere volens hominibus mente corruptis. Beatus ergo eris si, militaribus actibus occupatus, pro file vera quain tenes, nemini blandiari.; et adversus cam canes procedentes ex officina men. dacii latrare prohibeas : spem tuam ponens in illo cujus potestati nemo resistit impune; quem si osenderis, sine causa de multitudine præsumis exercitus; si habueris propitium, neque militem superbum, neque violentum timebis hostem. Principaliter ergo cura tibi sit occupato militaribus actibus, ut fides catholica semper vincat adversarios suos. Hanc defende inter arma et gladios, banc persuade mentibus armatorum.

12. F.des autem catholica est, Patris et Filii et Spiritus sancti unam contra Ar,um substantiam, vel essentiam, tres adversus Sabellium prædicare personas: ut cum l'ene intellecta suerit in essentia unitas, in personis proprietas, vera quoque in majestate ado- D retur æqualitas. Tres enim sunt, qui i alius est Pater, alius Filius, alius Spiritus sanctus. Sed hi tres unum sunt, et summe unum sunt, quia singillatim Deus est Pater, Deus Filius, Deus Spiritus sanctus : neque tamen ties dii, sed unus est Deus, de quo Scriptura sancta dicit : Audi, Israel, Dominus Deus tuus Deus unus est (Deut. vi, 4). Suspicionem nam que solitarii Dei removet Trinitas, et unum Deum credentibus ostendit una substantia. Non sic una, ut per singulos semiplena, in omnibus siat tota, et ideo sit una; sed una numero, genere, virtute, plenitudine. Quam sicut hahet in omnibus, ita non caret in singulis. Tanta in solo Patre, quanta in Filio et Spiritu sancto; tanta

odit se ipsum), quicunque diligit rempublicam sicut A in solo Filio, quanta in Patre et Spiritu sancto; tanta in Spiritu sancto, quanta in Patre et Filio. Tanta postremo in singulis corum, quanta in duobus. Tanta in deobus, quanta in tribus. Tanta in tribus, quanta in singulis. Nihil quippe est ibi gradibus ordinatum, nibil qualitate diversum, nibil quantitate minimum, nihil luco separatum, nihil tempore posterius, nihil inefficax, nihil passibile. Ubi hoc tantummodo recipit distinctionem, quod ad invicem sibi sunt, Pater scilicet ad Filium, Filius ad Patrem, Spiritus sanctus ad eos de quibus et cum quibus et Spirit is it sanctus est, ut ipse solus in Trinitate appelletur sanctus; propriumque sit Patris generare, proprium Filii nasci, proprium Spiritus sancti de atroque pracedere. Pater quippe unius Filii est Pater, Filius unius Patris est Filius, Spiritus sanctus et Patris et Filii est Spiritus. Ad solum Patrem generatio, ad solum Filium nativitas, ad solum Spiritum sanctum pertinet de utroque processio. Merito dum salutis nestræ necessitas exspectaret, ut propter homines liberandos Deus homo nasceretur ex homine, non est natus secundum carnem Pater, quia Filius nunquam fuit, non Spiritus sanctus, qui nec Pater fuit aliquando nec Filius. Sed natus est Filius ut ipse lieret filius Virginis matris, qui est Filius Dei Patris : et per temporalem nativitatem Dei omnipotentis nun erus nullo modo cresceret filierum, neque duos filios faceret unici Filii secunda nativitas. Maxime qu'a idem ipse unus Filius, sempiterno Patri coæternus, consubstantialis, æqualis, quem solum oportebat etiam filium hominis fieri, postquam venit plenitudo temporis, ut vir sieret ex muliere, redempturas viros ac mulieres, in uno sexu temporaliter natus ut utrumque salvaret, unum eligendo in quo nasceretur, alium unde nasceretur, ita suscepit substantiæ nostræ veritatem, ne personæ suæ duplicaret singularitatem, duarum substantiarum gigas, sel unius tamen ejusdenique personæ. Verbum quippe ante carnem, una natura, et una persona; Verbixo earo factum, duæ naturæ, et una persona. Verbum ante carnem, homousion Patri; Verbum caro factum homousion et Patri et matri. Verbum ante carnem sine initio temporis inessabiliter genitus; Verbum caro factum postquam venit plenitudo temporis, mirabiliter et singulariter, sine morbo libidinis procreatus. Verbum ante carnem novum fabricans mundum; Verbum caro factum, percuntem redimens mundum. Verbum ante carnem, divina faciens: Verbum care factum, simul divina faciens, et humans, quomodo voluit, patien . Verbum ante carnem, unigenitus Deus; Verbum caro factum, Emmanuel. quod interpretatur Nobiscum Dous. Idem tamen ipse. Verbum caro factum, qui prius in principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum : quia non homo Deus, sed Deus factus est homo ut homo e-set Deus, id est Christus Jesus. Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbirates est esse se æqualem Deo, sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem hominem fac us, et hat itu inventus ut homo. Humiliavit senietem crucis. Propter quod et Deus illum exaltarit, et donavit ei nomen, quod est super omne nomen; ut in nomine Jesu omne genu flectatur cælestium, terrestrium et insernorum; et omnis lingua confiteatur quia Dominus Jesus Christus in gloria est Dei Patris (Philipp. 11, 6-11).

13. Hic est Dominus Jesus, qui in Trinitate perfecta Filius nominatur, quando in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti baptizari juhemur. Hic est magnus et parvus, excelsus et humili. impassibilis et passibilis, immortalis et mortalis, sine peccato inter homines vivens et peccata hominibus donans : per omnia similis nobis absque peccato, et per omnia similis Patri, qui nobis eum misit in similitudinem ca-nis peccati, et de peccato damnavit pecca- B religionem valen es. Neque enim decase poterunt ex tum in carne. Veraciter et proprie Filius Dei Patris, veraciter et proprie Filius Virginis matris. Super cœlos vita viventium, super terram medicina languentium, apud inferos resurrectio mortuorum. Mediator Dei et hominum, propter duas substantias, sive naturas, quarum est illi una cum Deo, altera nobiscum c mmunis. In una cademque persona, in qua verus factus est mediator, non babens initium deitatis de Maria; sed habens inde materiam carnis quam suscepit ut nasceretur. Habens nostri generis carnem, non aeriam, non phantasticam, non de cœlo depositam, non aliunde factam: quamvis humanam, nullis sordibus originalis iniquitatis ex aliqua parte pollutam, non ex voluptate carnis et sanguinis, sed Spiritus sancti superveniente virtute formatam, ratio- C malisque animæ inspiratione vivificatam. Proprie ac veraciter humanam, id est de matre, sed tamen sine homine patre. Corruptibilem, quia famem, sitim, dolorem, mortem voluntarie quidem, sed tamen veraciter sensit. Incorruptibilem, quia nullius in se delicti, vel originalis, vel proprii stimulum sentiens, iniquitati nulla victus cupiditate consensit. Nec sepulta potuit pervenire ad corruptionem putredinis, beneficio resurrectionis: quando portans manubias inferorum surrexit idem ipse semper unus Christus, per quadraginta dies cum discipulis conversaturus, et sie ad cœlum mirabiliter ascensurus. Ubi modo ad dexteram Patris sedet, venturus in claritate, qui prius veneral in hamilitate : judicaturus vivos et vero remissionem peccatorum largiturus, æternamque vitam, si tamen in Ecclesia catholica perseveraverint ab omnium vitiorum contagione mundati. Catholica quippe Ecclesia statio est, ubi vulnera nostra bonus medicus sanat. Filius est promissionis, quisquis eam usque ad effusionem sanguinis vindicat.

14. Propterea, dux optime et fidelis, tene omnia dogmata ejus, prædica, vindica, duc ad eam volentes, compelle nolentes, non dolore suppliciorum, non metu gladii sævientis, sed modesta correptione, et severitate plena dilectionis. Procul absit timor diabolo militans. Sciant hæretici quia catholicus es; sciant catholici quia detestaris hæreticos. Desiciat

ipsum factus obediens usque ad mortem, mortem au- A temporibus administrationis tuæ peccantium synagoga, crescat numerus electorum. Si gloriosus efficitur cujus labore dilatantur fines imperii, quanto erit g'oriosion cujus labore catholica multiplicatur Ecclesia? Gaude ad lucra Christi, dole in di-pendiis. Semperque in corde tuo maneat apostoli Petri sententia, principes sub hac interrogatione culpantis: Cui, inquit, obedire oportet? Deo an hominibus (Act. v, 29)? Hoc itaque tu, dux fidelis, quoties fidei tux fervor profanos milites scandalizat, ore et corde dic : Cui obedire oportet? Deo an' hominibus? Respondente autem conscientia tua: Deo, loquere, fac. ordina quod diligit Deus; ut quicunque jam contrarii veritatis existunt, aut sequantur volentes, aut remaneant murmuranies, et nihil adversus orthodoxani altera parte, quibus placeas in opere bono, quorum corda tibi tenacius inhæreant. Ubique habet fi es vera dilectores suos. Quantumlibet exto latur iniquitas, veritas vincit. Sed pone, sint forsitan in mulitudine exercitus plures hæretici, pauci catholici: magis te oportet viribus fortissimis niti, ut, si gratia Dei respezerit, omnes milites sortissimos facias catholicos, aut certe paucos dimittas hæreticos. Parum adhuc loquor. Ad illas fortasse missus es regiones ubi nullum reperias orthodoxum, vel certe rariss:mos ac latentes. Ibi quoque virili:er semina verbum vitæ ad gloriam Christi: redargue multitudinem perfidorum sine verccundia, sine formidine, sine dubitatione; nec prius cogites quomodo eos regas imperislibus legibus, sed quomodo corrigas eloquiis spiritalibus : territosque nomine auctoritatis primitus doctrinæ sanctæ repugnare prohibeas, deinde psulatim consentire suadeas. Utile tibi est recta sentire, si al os quoque non deseras in pravitate. Boni ducis instantia plerumque multis præbuit eccasionem salutis. Sed si forsitan desperas illos posse salvari, bonum est saluti convenientia prædicare; quia voluntatem Deus coronat, non facultatem. Seminare pertinet ad officium diligentis agricolæ; superni est muneris ut terra fructificet, votisque cultoris sui respondeat. Hac plane circa subditos usus industria facile etiam potestatibus sublimibus, et ipsis quorum munere dux effectus es regibus, si qua forte contraria veræ sidei senserint, et non cedere poteris, et mortuos, et damnaturus incredulos; credentibus D repugnare, paratus ad martyrium disces. Alioqui qui metuens inferiores offendere, minus exsequitur causam propriæ religionis, quomodo merebitur cum proplieta David canere: Luquebar de testimoniis tuis in conspectu regum, et non confundebar (Ps. GIVIH, 46)?

> 45. O si boni duces inciperent humanis divina præponere, maximis erroribus remedia providerent. Late patet virtus ista, per plura et plura justitie itinera funditur. Humanis divina præpone; et vidua oppressionem non perferat, propter spem lucri prætereuntis; papilli substantia tutoris minime indigest beneficio; pessimam victoriam injustus litigator amittat; sacerdotum postulationibus libenter pate-

esse dixerunt, quando epistolam Nestorio faventem damnare noluerunt, imo etiam suscipere voluerunt? Ergone patribus nostris coaptabitur prophetica maledictio: Væ his qui ponunt tenebras lucem? Nonne ipsi fuerunt sicut luminaria in mundo, verbum vitæ continentes, quorum fides imposuit silentium perfidis? quibus recte credentibus omnis credidit mundus ?

3. An dicitur: Bene crediderunt, sed ibæ venerabilis epistolam male susceperunt? in sua confessione veraces fuerunt, sed fallaci confessioni præbuerunt incautam consensionem? Quis ferat tortuosas inutilium quæstionum contentiones? Si pars aliqua displicet in concilio Chalcedonensi, cum periculo displicendi totum placet. Vas electionis sanctissimus B Paulus manifeste profitetur : Modicum fermenti totam massam corrumpit (I Cor. v, 6). Si in illa massa sanctarum definitionum, vel exigui fermenti potest acida commixtio reperiri, tota massa judicabitur noxia; vel certe, ut magna extenuemus, inutilis ad efficiendum panem, qui confirmat cor hominis. Quid igitur profuit quia ibi Nestorius, ibi Eutyches anathematizantur? Ecce, damnatores Nestorii et Eutychetis recepisse culpantur epistolam, blasphemiis faventem Nestorii, vel ambiguis, vel manifestis. Quid utique? Si nescientes admiserunt, ignorantiæ notam, quod absit, incurrisse videbuntur, ut eorum penitus evacuetur auctoritas, si vero scientes, aliud fortasse senscrunt, aliud sunt interlocuti, fictionis crimine non carebunt; resistentes vero eorum dogmatibus, multo C amplius insultando clamabunt : Ecce congregata apud Chalcedona synodus, sidera \* magnum pondus auctoritatis minime dubitatis, uno atque eodem tempore Nestorium damnavit, et Nestorii b revocavit errorem, recipieus epistolam sidei catholicæ omnino contrariam; sicut modo sentire ecepistis, intelligentes, quamvis sero, quam toti illi episcopi noluerunt intel-I gere veritatem. Plangamus et oremus, ut cito talis error abolitus transcat, repudiatus evanescat, et perpetao silentio sepeliatur. Totum concilium Chalcedonense, cum est totum concilium Chalcedonense, verum est : nulla pars illius habet ullam reprehensionem; quidquid ibi dictum, gestum, judicatum novimus atque firmatum, sancti Spiritus operata est inessabilis et secreta potentia. Quare tot justorum p memoriam repentinis contradictionibus infamamus, cum Salomon pienus Spiritu sancto manifeste pronuntiel: Memoria justi cum laudibus (Prov. x, 7)?

4. Quid si procedentes e tumulis suis, coram Deo coi vivant, apud quem fideliter requiescunt, in novissima resurrectione dicant viri religiosi: Cur epistolam reprobastis, cujus catholicam esse dictionem sensimus, diximus, judicavimus, et judicium nostrum subscribendo firmavimus? An quia venerabilis Ibas, Alexandrinæ Ecclesiæ pontificem sanctum Cyrillum vrtuperavit? Sed idem sancto Cyrillo postea se com-

demus asserere quia patres nostri tenebras lucem A municasse significavit. Si merebatur pro beati Cyrilli vituperatione culpam, merebatur pro restaurata communione non minimam gratiam. Ut sancti Cyrilli capitula propter ambiguitatem et locutionis obscuritatem, cum Orientalibus episcopis parum intelligendo culparet, humanæ (uit infirmitatis: ut dicta sua bene interpretanti facilius crederet ac libentissime consentiret, omnino sacerdotalis fuerat charitatis, sine ullo dispendio veritatis. Cur epistolam nos damnaremus. ubi tanquam præterita, sunt utraque norrata per illius sancti Cyrilli fideles interpretationes? Ipse, ipse sanctus Cyrillus non venerabili lbæ, sed pluribus Orientalibus episcopis auferre scandalum malæ intelligentiæ properavit, bene interpretando capitula sua: et nos pro injuriis ejus, historiæ modo quid contigerat exponentem reprobaremus epistolam? Si contraria veræ fidei regulis in illa epistola venerabilis Ibas episcopus locutus fuisse firmatur, propter aliquanta vel ambigua, vel obscura quæ faciunt hoc videri, nostra debet esse sententia melior, quia nos ex ore ejus qui dictavit epistolam sensum valuimus investigare verborum. Postremo quare putaremus epistolam favere Nestorio, cujus auctor, nobis præsentibus, jubentibus, audientibus, voce viva minime dubitavit anathematizare Nestorium, suscipiens tomum papæ Leonis, et consessionem veræ sidei nobiscum subscribendo confirmans? Hæc audientes, quale responsum daturi sumus tot inclytis rectoribus et magistris Ecclesiarum? Præcipue cum rex justus sederit in throno?

> 5. Caveamus, fratres, insidias diaboli. Si nefandus error Nestorii latere putatur in hac epistola venerabilis Ibæ episcopi, quam Patres receperunt, neque magnis neque parvulis nocet : error quippe Nestorii publice damnatus est in Chalcedonepsi concilio. Si vituperatio sanctissimæ recordationis Cyrilli scandalum movet, at abjiciatur epistola quam Patres receperunt, laudatus est ibi, multumque laudatus; quando ejus dictorum suorum interpretatio removisse firmatur sinistræ suspicionis offensionem, reconciliatis paci ejus Orientalibus episcopis: in qua pace omnes sibi communicantes pariter dormierant, et hanc epistolam talia referentem ne leviter culpandam • esse dixerunt. Merito tunc præsente Marciano imperatore religioso, sacerdotes omnes qui concilium paeis mentibus pacificis inchoatum definitionibus ecclesiasticæ pacis convenientibus finierunt, in pace fraterna redierunt ad suarum plebium loca, sine odio, sine invidia, sine contentione, concordes, unanimes, commune testimonium perhibentes. Ibi fuit in legatis suis sedes apostolica, primatum tenens universalis Ecclesiæ: ibi aliarum venerabilium sedium pontifices. astuti ut serpentes, simplices ut columbæ; ibi ex minoribus civitatibus ingens turba pastorum, dorninici gregis caulas pastorali sollicitudine gubernantium. Nemo ibi damnavit aliquem nolentibus cæteris, nemo absolvit nolentibus cæteris; omnes sibi con-

<sup>·</sup> Videtur legendum cui dare.

b Codex Arvernensis roboravit

c Forte, ne leviter Quidan culp.

sentientes, et Doctoris gentium verba libenter im- A tur irritum facere quod præcesseres suos gensisse plentes, obedierunt dicenti sibi : Obsecto vos, fratres, ut id ipsum dicatis onmes, et non sint in vobis schismata (I Gor. 1, 10). Ideo eorum judicium mansit, et in sua stabilitate permansit nullateuus immutandum, quia judicantium sacerdotum nec dignitas fuit inferior, nec numerus parvus, nec auctoritas minor, nec ignobilis electio, nec superflua præsumptio, nec insipiens deliberatio, nec vulgaris assensus, nec infructuosus labor, nec tranquillitati Ecclesiarum contrarius finis. Ad sedandas præteritas contentiones venerunt, præsentes amputaverunt, etiam futuras mitigaverunt : addere quidpiam post corum definitiones, mutare, minuere, nihil est alind a quam novas seminare discordias. Nemo culpare festinet bene deposita [An disposita], nemo recta corrigere. Quid B tam non licet aliquid reprehendere, quamvis minime erit firmum, si quod statuit Chalcedonense concilium vocatur in dubium?

6. Plura hine possem querelis luctuosis sub quadam trago:dia flebiliter deplorare; sed sufficere mibi videtur quid Ecclesia Justinianæ Carthaginis, per linguam gloriosi pontificis sui beatæ memoriæ Ca preoli, clementissimo principi Theodosio scribentis, rationabiliter definivit, dicens : « Nihil in divinis humanisque actibus, nibil tam in sacris quam in publicis rebus obtinere ullam poterit firmitatem, si ca quæ debito sententiæ judicialis fine clauduntur, post annorum spatia et quælibet volumina sæculorum, tanquam in emendatione Patrum velut instructor præsumat emendare posteritae. > Et in alia epistola ad Ephes: num concilium per Versulam directa diaconum: · Habet quidquid forte nuper exoritur, discussionis necessitatem, ut aut recipi probatum, aut damnatum possit excludi. Ea vero de quibus antea jam judicatum est si quis admiserit in retractationem vocari, videbitur de fide quam nunc usque tenuit ipse dubitare. > Ecce jam non statuta tantum synodalia, sed pene cunctorum sirmata judicia, vocari rursus in cxamen nimis esse culpabile memorabilis doctor Carthaginiensis Ecclesiæ profitetur; quomodo ergo nune olim judicata judicabuntur? Si tune aliquis accusator epistolie cujus catholica esse dictatio claruit ad majora judicia provocaret, appellationi forsitan secundum consuctudinem locus pateret; sed quo iret? aut ubi majores reperiret in Ecclesia judices? ante se habens in legatis suis apostolicam sedem, qua consentiente, quidquid illa definivit synodus, accepit robur invictum? Vox igitur adempta volentibus male assumpta defendere, quomodo iterum restituetur? quis erit post tantos ac tales pontifices negotii jam peracti novus et idoneus cognitor? ex quibus mundi partibus aut civitatibus meliores antiquis episcopis congregabuntur episcopi, quibus potestas detur sententias emendare majorum? vel qua spe confidenter assumant aliquid definire, videntes talium virorum judicia repente cassari? Quomodo successoribus nostris poterit placere quod agimus, si per nos docebuncognoverint? Unde hac nova cautela? nunquid post papam Leonem, Anatolium, Maximum, Juvenalem, vel cateros illius temporis sacerdotes, nullus foit ex eorum successoribus qui legeret attentius, et intelligeret epistolam venerabilis lbæ episcopi male synodo in ertam suisse? Modo cœpit hæreticorum querela movere catholicos, ut cogitent hanc epistolam reprobare.

7. Ilabeo dicere: si retractentur Chalcedonensis decreta concelii, de Nicæna synodo cogitemus, ne simile periculum patiatur. Universalia concilia, præcipue illa quibus Ecclesia Romana consensus accessit. secundæ auctoritatis locum post canonicos libros tenent. Sicut legentibus Scripturam divinitus juspiravaleant altitudinem cœlestis oraculi comprebendere. sed pius lector et quod non intelligit credit, ut quod credit mercatur intelligere; sic omnino nec aliter concilia quæ vetustas firmavit et custodivit devota posteritas obedientiam de nobis exigunt, nullam relinquentes dubitandi necessitatem. Longe illa sunt de quibus Apostolus dicit: Omnia probate; quod bonum est tenete; ab omni specie mali abstinete vos (I Thess. v. 21, 22). Quæ autem finiuntur judicantibus episcopis sanctis, et ad beati b memoriam perducta diligentius examinantur atque firmantur, sequenda sunt, amplectenda sunt : in retractatione sub qualibet pietatis occasione teneri non debent; præcipue apud posteros, jam secundum carnem mortuis qui judicium protulerunt, et ibi jam constitutis ubi, juxta Evangelium, Pater nou judicat quemquan, sed omne judicium dedit Filio (Joan. v, 22). Quid prodest cum dormientibus habere certamen, aut pro dormienti bus Ecclesiam perturbare? Si quis adbuc in corpore mortis hujus accusatus et damnatus, antequam mereretur absolvi, de sæculo raptus est, absolvi non potest ulterius humano judicio. Si quis accusatus et absolutus in pace Ecclesiæ transivit ad Dominum, coudemnari non potest humano judicio. Si quis accusatus ante diem sacerdotalis examinis repentina vocatione præventus est, intra sinum matris Ecclesia constitutus, divino intelligendus est judicio reservatus: de hoc nullus homo potest manifestam proferre sententiam; cui si Deus indulgentiam dedit, nibil nocet nostra severitas; si supplicium praparavit. nihil prodest nostra benignitas.

8. Vetat nos Apostolus plus sapere quem oportet sapere (Llom. xu, 3); quicunque ergo aliter soutit, et rectum putat case quod sentit, sub hac devotione pietatis loquatur, scribat, disputet, in negotio prasertim religionis, ut neminem dictis suis obedire compellat invitum; nec unius hominis sententiam valere tantum credat, ut præjudicium generet aliter sent.entibus. Potest unusquisque rectam prædieaus fidem, quod sentit scribere, non tamen ad subscribendum quæ ipse scripserat, alios provocare. Quan-

<sup>■</sup> Lic restituo nibil aliud ex Græco oùdiv straov.

b llic v.detur decese Petri.

bus sanandis remedium voluit prævidere " qui dixit : A nis crimine nulla matrimonii dividendi causa per-Noli esse multum justus. Inter alia quippe, detractionis abscondito jaculo neminem vulnerabimus, nec in moribus bene viventium sollicitius inquiremus unde culpentur, si loquatur unicuique nostrum per Spiritum sanctum fidelis Scriptura: Noli esse multum justus. Quia utique multum justus esse culpabiliter nititur, qui per omnem justitiam proximi examinat vitam, fragilitatis humanæ consideratione postposita; tanquam sine peccato valeat vivere quisquis incipit peccata vitare; præsertim Jacobo apostolo confirmante : In multis enim offendimus emnes (Jac. 111, 2) ; unde non immerito revocatur superbus detractor ab elatione judicand, cum dicitur ei : Noli esse multum justus; ut libenter impleat quod Vas electionis et doctor gentium loquitur Paulus : Si præoccupa us Ba vana gloria Christianum revocavit, et ad miserifuerit homo in aliquo delicto, vos qui spiritales estis. instruite hujusmodi in spiritu mansuetudinis; considerans le ipsum, ne et lu tenteris (Gal. vi, 1). Hoc est itaque: Noli esse multum justus, quod est: Considera te ipsum, ne et tu tenteris. Cæterum qui sic delinquentibus irascitur, quasi ipse delictorum penitus expers babeatur, continuo in barathrum crudelitatis miserabiliter cadit. Et clamante memorato apostolo: Alter allerius onera portate, et sic adimplebitis legem Christi; nullius onus portans per patientiam, fit importabilis omnious, paulatimque odio crescente multorum, januam primi:us seditionibus, deinde publicis aperit præliis; cupiendo esse multum justus, vere factus injustus, et nomine aut officio duc's indignus. Necessarium proinde sermonem, dux optime, sæpius repeto, ( et hanc tibi sextam regulam innocen iæ militaribus actibus occupato vehementer inculco: Noti esse multum jus:us. Pietas ad omnia utilis est (I Tim. 1v, 8); non ego, sed idem sanctissimus Paulus narrat, Licot justitia faciat ducem terribilem, pietas facit amabilem. Gubernationi autem reipublicæ, securitati salutis, bono concordiæ plus prospicitur, quando dux optimus amari eligit, non timeri. Dux amabilis murus est patriæ. Qui vero in omni tempore, continuato vigore met endus apparet, omnes subditos efficit infideles; facile timet proditionem, facilius patitur : extraneus vivit inter suos; tantum postremo timet, quantum timetur; et hoc infelicitatis flagello nullatenus caret, nisi, cunctis mansuelus et comis effectus, esse justus multum.

SEPTIMA REGULA. Memento le esse Christianum.

19. Memento te esse Christianum, quo facilius possis pra cepta Christi servare. Christus enim mansuetudinem docens, legis quoque justitiam temperavit; hac distinctione legem Evangeliumque discernens. Et quia in lege non licebat occidere, non licebit in Evangelio vel irasci. In lege namque adulterium vetabatur; in Evangelio, etiam videre ad c 11cupiscendum mulierem pars esse perpetrati adulterii judicatur. In lege libellus repudii suflic eb it ad conjuges separandos; in Evangelio, sine f rnicatio-

mittitur. Prohibuit lex falsum jurare; jussit Evangelium penitus non jurare. Vindictæ modum lex sta uens, dixit antiquis: Oculum pro oculo, dentem pro dente (Lev. xxiv, 20); discipulos vero Evangelii nullam voluit Christus ex pectare vindictam, sed percussom semel percutienti monuit alteram prabere maxillam. Mille passus angariatum dao millia ambulare pracepit, interdicens omnimodis talionem. Lex inimicis odium retribui permisit, dilectionem vero amicis indulsit; Evangelii vero sacra præceptio: Diligie, inquit, inimicos vestros; benefacite his qui oderunt vos; et orate pro persequentibus et calumniantibus ros (Matth. v, 41). Cumque his amplioribus virtutibus excellere legi Evangelium demonstrasset, cordiam cui solus Deus testis est provocavit. Orationis quoque regulam simul et verba credentibus tradens, hac conditione constrinxit orantes, ut quicuuque postulat sibi propria debita relaxari, profiteatur se aliena donare: nibil accepturus a Domino, si nihil voluerit præstare conservo. Quia et jejimi Christiani simplicitas justum judicem placat; et ibi congregare divitias, ubi cor habere jubetur, in cœlo scilices ubi habitare festinat, non in terra unde per singulos dies migrat: remansurus in tenebris totus, nisi mentis ejus intentio, tanquam oculus corporis. ad illuminanda bonorum operum membra signpliciter luccat. Jam vero quod non servire duobus domin s admonetur, quod de crastino non cogitare, quod non judicare, ne judicetur; quod in oculo fratris stipulam videre, in suo trabem non videre culpator; et imperatur ei ne sanctum canibus det, ne margaritas mittere audeat ante porcos; petiturus ut accipia, quasiturus ut inveniat, pulsaturus ut aperiatur e : multis modes et rationibus demonstratur quantum debeat laudabilis propositi curam gercre Christianus, ne in eo tanti vocabuli dignitas videatur errare.

20. Propterea ut per singula qua superius ex Evangelio inseruimus recurrat intentio, quando te potestas ducis ejicere gladium de vagina compellit, memento te esse Christianum, cui sine causa frat-i suo irasci non licet; et diutius cogita, ne vindicia quam videris inferre justum transeat modum. Quoniam si irasci nefas est Christiano, multo magis ocdidicerit sibi quando alterum judicat dicere : Noti D cidere. Sic ergo puni reum, dux Christiane, ut miscricorditer feriens, non hominem, sed vitium perdere cupias; et publicam disciplinam, ne pereat, reo pereunte, conservare festines. Ubique fidel tuæ memor, sicut in facinoribus evitandis, ita in flagitiis corrigendis. Solet quippe maxima potestas ad pœsas se laxare peccati, quoties falsa felicitas ipsa fit major infelicitas; ut quia prohibere nemo audet scelera committentem, aut librat quod licet, aut licere putetur omne quod libet. Talibus itaque tentationilms pulsantibus mentem, quamvis suppetat honoris dignitas, clientumque numerosa familia; quamvis forte laudetur peccator in desideriis animæ suæ, et qui

Dei, sive in prosperitate, sive in adversitate-immobiles perseverant; quia gloria corum testimonium est conscientiæ ipsorum; ubi requiescunt quando tribulationes patitur mundus; ubi non timent hostem continentia perpeti, quando suppetit abundantia voluptatum, de radice temporalis felicitatis germinans spinas cupiditatis. Milites Dei libenter audiunt beatum Jeanuem commilitoribus propriis tuba fortiore clamantorn: Nolite diligere mundum, neque ea quæ in mundo sunt. Si quis diligit mundum, non est charitas Patris in co; quoniam omne qued in mundo est, concupiscentia carnis est, et concupiscentia oculorum, et ambitio sæculi, quæ non est ex Patre, sed ex mundo est. Et mandus transit et concupiecentia ejus : qui autom facit voluntatem Dei, manet in eternum (I Joan. E prima est, bene vivere; secunda est, recte docere : ez, 45-17). Quibus audientibus atque obedientibus buic saluberrique admonitioni, quoties occulta dispensatio piissimi Creatoris- potestatem judicandi ac disponendi terrenam rempublicam tribuit, tunc ex parte militia seculi non est gravioribus referta peccatis: tune facile corripiuntur inquieti, consolentur pusikanimes, suscipiuntur infirmi; licentia scelerum demitur improbis, et bene agendi sortitur innocenția .

2. Rogemus ergo precibus assiduis eum qui disponit orbem terræ in æquitate, faciens universa secundum consilium voluntatis suze; quoniam de ipso Psalmista veraciter canit: Omnia quecunque voluit, fecit in cœlo et in terra, in mari et in omnibus abyssis (Ps. CXXXIV, 6); ut videlicet milites suos sub habitu C militiæ sæcularis latentes promovere dignetur ad maximas dignitates : regens eos intus, et regendi alios scientiam tribuens; sicat tibi quoque, dux il-Instris Regine, jam donasse cognoscitur. Et ideo laudabili sollicitudine venerabilis memoriæ Fulgentium pontificem Ruspensis Ecclesiæ interrogasti qualis tibi militaribus actibus occupato regula sit spiritalis propositi retinenda. Saplenter profecto responsum sapientiæ a sapiente quæsieras, nec interroganti, ner interrogato sancta prudentia defuit. Et tu quod ille docens poterat, jum gerebas; et ille hoc docere poterat quod tu gerebas, ut mores tuos tu in sermonibus ej is agnosceres, et sermones suos ille ex tuis moribus approbaret. Modo autem quia semipleni libelli imperfecta dictatio, nilil huic tuæ interroga- D super te Spiritus consilii. Si libenter audias : Noti tioni cognoscitur respondisse (principia enim gloriosi eperis, primam quæstionem litterarum tuarum diutius ventilant: Utrum caro Christi corruptibilis an incorruptibilis fuerit; unde adhuc disputans doctor i le egregius, antequam sideliter ratione sidei reddita de actibus militaribus cum pietate tractandis inciperet loqui, transivit ad æternæ beatitudinis immortalia gaudia, Verbum Dei, quod in corde et ore semper habuit facie ad faciem contemplaturus), importabilem sercinam super humeros debiles ponis, ut me jubeas tanti viri quasi hæreditarium debitum solvere. Nunquid ego sic repletus sum sapient'a sient ille? Nunqui l eadem mibi facultas eloquii? Nunqui l

speritas extelit, adversitas dejicit; milites autem A similis data est auctoritas dignitatis? aut vel josa saltem conversationis innocentia talis est mihi, quem præteritis ac præsentibus excessibus implicatum mentis pariter et corporis gravat infirmitas? Quid igitur faciam? Volo satisfacere desiderio tue, nec valeo: maxime quando cogitans et retractans merita iniquitatum mearum, superbim proximum judico ducere alios per justitlas semitas per quas ipse nun

> 3. Væ mihi misero, donec misereatur Altissimus. Ecce ego militiæ ecclesiasticæ vinculis alligatus, curis sæcularibus dissipor; et quomodo in sæculo militanti militiæ spiritalis audeam legem ostendere? Ploraudumne mibi est, an loquendum? Vita alterius erudienda videtur, an mea potius corrigenda? Virtus frustra autem recte docet, qui bene non vivit ; ego ergo necdum bene vivens, quomodo recte doceam? Verumtamen quia non homo docet hominem, sed Deus doctor est omnium, nec humana mandata, sed divina quæris audire, præteriens qualis ego sum, cognosce qualis esse debeas; imo potius qualem te esse nobis congaudentibus gaudeas.

> 1º Gratiæ Dei adjutorium tibi necessarium per actus singulos crede, dicens cum Apostolo: Gratia Dei sum id quod sum (I Cor. xv, 10). 2° Vita tua speculum sit, ubi milites tui videant quid agere debeant. 5° Non præsse apperas, sed prodesse. 4° Dilige rempublicam sicut te ip-um. 5° Humanis divina præpone. 6° Noli esse multum justus. 7° Memento ta esse Christianum.

Videtur enim mihi per has septem regulas in actibus militaribus posse homines esse spiritales et Deo placere; nullumque dispendium pati morum bonorum, sed proficere potius ad incrementa majora Justitiæ. Si vis ergo perfectus esse miles Dei inter milites sæculi, tene firmiter quod diximus breviter. Si enim gratiam confituaris, requiescet super te Spiritus timoris Domini. Si vita tua speculum sit, ubi milites videant quid agere debeant, requiescet soper te Spiritus pietatis. Si non præesse appetas, sed prodesse, requiescet super te Spiritus scientiæ. Ille enim scit præesse, qui vult prodesse. Si diligas rempublicam sicut te ipsum, requiescet super te Spiritus fortitudinis. Si humanis divina præponas, requiescet esse multum justus, requiescet super te Spiritus intellectus. Si memineris te esse Christianum, requiescet super te Spiritus sapientiæ; et per septiformis Spiritus abundantiam misericors Deus (sient veracissime amici sui sidelissimo Job dixerunt) : In sez tribulationibus liberabit te; in septima non langet te ma'um. In same eruet te de morte, et in bello, de mi mu gladii. A flagello lingue absconderis, et non timebis calamitatem cum venerit. In vastitate et fame ridebis. et bestias terræ non formidabis, sed cum lapidibus regionum pactum tuum, et bestie terre pacifice erunt tibi. Et scies quod pacem habeat tabernaculum tuum; et visituns speciem tuam, non peccabis (Job. v, 19-26).

singillatim de his septem generibus disputantem benevolus et intentus advertas; illud principaliter sciens, neminent sine gratia Dei recte intelligere, neminem joste vivere. Dominus enim dat intellecium. Dominus quem voluerit religiosum facit. Nilill boni ex nobis habemus : Omne datum optimum, et omne donum perfectum (Jacobo apostolo contestante) desurum est, descendens a Patre luminum, apud quem non est transmutatio nec momenti obumbratio (Jac. 1, 17).

Paima REGULA. Omnem gloriam Deo tribue.

4. Prima proinde est regula, quam tenere inter actus debeas militares, ut nihil viribus tuis superbius assignes, sed omnia quæ sapienter, aut fortiter, aut feliciter geris, ad laudem referas potentissimi Creatoris: memor semper quid populo Israelitico ingredienti terram promissionis Moyses loquatur, humilitatis sanctæ volens omnes habere virtutem. Dicit enim: Ne dicas in corde tuo: Virtus mea et potentia wea secit mihi virtutem hanc magnam; sed memor eris Domini Dei tui, quia ille tibi dat potentiam ad fac endam virtutem (Deut. vni, 17, 18). Sicut plenius etiam propheta Jeremias admonet : Non glorietur sapiens in sapientia sua, et non glorietur fortis in fortitudine sua, et non glorictur dives in divitiis suis; s. d in hoc glorietur qui gloriatur : intelligere et scire quoniam ego sum Dominus, qui facio miscricordiam, et judicium, et justi iam super terram (Jer. 1x. 23, 24). Frequenter igitur, et (si fieri potest) indesinenter. voce cordis et corporis clamabi : Domine, fortitudo C mea, et adjutorium meum in die malorum (Jer. xvi. 19). Et iterum : Sana me, Domine, et sanabor; salvum me fac, et sal. us ero, quia gloria mea tu es (Ibid., xvii, 14). Ista enim dicendo, sancti Pauli doctrinam sequi videberis, dicentis: Qui gloriatur, in Domino glorietur (11 Cor. x, 17). Et tunc super te prophetica sententia complebitur: Benedictus homo qui confidit in Domino, et erit Dominus spes ejus; eritque sicut lignum fructiferum secus aquam, et in humorem mittet radices suas; non timebit cum venerit æstus, et erunt in eo frutices numerosi; cl in anno siccitatis non timebit, et non deficiet a faciendo fructum (Jer. xvii, 7, 8). Desiciet autem si obliviscatur illius, de quo sidelis Isaias fidelibus narrat : Deus sempiternus, Dominus qui creavit terminos terræ; non deficiet, neque laborabit, nec est investigatio sapientiæ ejus. Qui dat lasso D virtutem, et his qui non sunt fortitudinem et robur multiplicat. Deficient pueri, et laborabunt, et juvenes infirmitate cadent. Qui autem sperant in Domino, mutabunt fortitudinem, assument pennas sicut aquilæ; current et non laborabunt, volabunt et non deficient (Isa. xL, 28-31). Curre, miles Dei, festinanter, ut numero talium sociatus, negotia militaria securus geras. Si enim consilio uti necessarium fuerit, respondet tibi continuo Sapientia: Menm est consilium, et mea tutela (Prov. vm, 14). Si in prælio dimicandam, fortissimi Davidis audies vocem: Non in gla-Ao, neque in hasta salvat Dominus : ipsius est bellum (1 Reg. xvn, 47). Si contra hostiles impetus præten-

Necessarium plane est ut partitionis ordine custodito, A dere disponas excubias, psalmus cogutanti respondet: Nisi Dontinus custodierit civitatem, in ranum vigilat qui custodit eam (Ps. cxxvi, 1). Si parvus exercitus contra hostism multitudines innumerabiles educendus sit, orante Judith protinus confortaberis, consona oratione dum gemehundus exclamaveris : Non in multitudine est fortitudo tua, neque virtus tua in palentatibus; sed humilium (Judith. 1x, 16) es Deus, indigentium auxiliator, infirmorum opitulator. Si concordia militum quæritur, recordaberis scriptum : Domini est pax (Judie, vi, 24). Si obedientia, voce psalmi Domino Deo tuo cantabis : Eripies me de contradictionibus populi (Ps. xvi., 44); sub nomine 24tem populi etiam multitudo militum non absurde intelligitur : maxime quia in l'ujusmodi populo sæpe B abundat contradictio, severitate naturali materiam seditionibus ministrante. Periculosa est autem militum contradictio; cædibus enim rapinisque vicina est : et dulcis obedientia , dum monitis salutaribus sapientissimi ducis libenter obtemperat: Nec dubjiari penitus oportet in actibus militaribus supernæ virtutis auxilio duces fortissimos indigere, clamante David, et quasi in concione generis humani respondente eis qui confidunt in virtute sua : Benedictus Dominus Deus meus, qui docet manus meas ad prælium, et digitos meos ad bellum. Miscricordia mea, et refugium meum, susceptor meus, et liberator meus, qui subdit populos sub me (Ps. cxLIII, 1,2). Hoc quippe intelligens, a Domino tibi populos subjici, voluntatem Domini procul dubio facere properabis, et non potestate sola terrebis subditos; sed tranquilla consilia præbebis obedientibus, dans operam talis esse, quales vis alios invenire.

#### SECURDA REGULA. Vila tua sil militum speculum.

5. Secunda quippe regula est innocentiæ militaribus actibus occupato, ut quasi in speculo, sic in illo milites videant quid agere debeant; et magis cos imitatio ad bonum provocet, quam potestas. Dux enim sapiens illuc debet ire, quo cupit ducere subdi os; ideo enim dicitur dux, quia ducit; et seipsum utique seducit, si per viam regiam putat posse ambulare, quos ad foveam malæ vitæ, malum exemplum præbendo perducit. Tu esto ergo signifer disciplinæ sanctissimæ; tu erige tropæum virtutis, intuendum jugiter catteris; tu imitandus appare, quique te audit præcipientem, non te redarguat aliter operantem. Pone semper in corde tuo sermones Apostoli dicentia : Inexcusabilis es , o homo omnis qui judicas; in quo enim alium jud'cas, le ipsum condemnas; eadem enim agis quæ judicas (Rom. 11, 1). Et quæ culpabilia pronuntias, vitare prius studebis, postea condemnare : quæcunque laudabilia, operari prius, postea jubere. Vita quippe optimi ducis, speculo comparata, bene inspicitur, si luceat in ca, non simulato colore. sed verissima prorsus ostensione, sides, justitia, misericordia, patientia, continentia, et non imprudens a stimatio futurorum. Pid lis dux eris, și judicio sapientium, non semnonibus adulatorum, proberis et cognoscaris recte credere, neminem fallere, promissa

tium, non sermonibus adulatorum, proberis et cognoscaria perseverantes in mulitia punire, bonis favere, singulorum merita discernere, reddere omnibus debita. Misericors dux eris, si judicio sapientium, non sermonibus adulatorum, proberis et cognoscaris diligere pauperes, gubernare subjectos, indigentibus nánistrare, postulantibus venom clementer ignoscere, docore insipientes sapientiam, revocare in fingitiis ambulantes a via sua mala, Deum rogare pre inimicis, pacificare discordes. Patiens dux eris, si judicio sapientium, non laudibus adulatorum, priberis et cognoscaris laborare pro utilitatibus aliorum sine emolumento cupiditatis, injurias pati nec facere, non habere ulciscendi libidinem, metu adversitatis nullatenus frangi, desiderio prosperitatis minime B rapi, perseverare in his quæ bene assumpseris; sperare misericordiam Dei, etiamsi distulcrit sulvenire; nihil cito sine consilio facere; quidquid imperat superior, obedienter excipere; quidquid præcipis inferiori, sine perturbatione disponere. Contineas dux eris, si judicio sapientium, non laudibus adulatorum, proberis et cognoscaris res alienas nec concupiscere, nee auferie dum possis; nihil agere violenter, nihil fraudulenter, nihil sine modo, nihil propter voluptatem, nihîl propter, avaritiam; nihîl vetitum legibus aut consuetudini contrarium civitatis vel gentis, si tamen ipsa consuetudo nec religioni nocet, nec bonis moribus adversatur. Alioquin consuctudo mala sicut morbus antiquus, nisi expellatur, nam, gerere, virtus est continentiæ. Profecto autem si continens dux eris, etiam de futuris hon imprudens invenieris existimator, sive vigilando contra insidias adversariorum, sive sciendo qui soleant eventos rebus singulis deputari, unde oriantur seditiones, unde nova bella nascantur, unde dissolutio severitatis, unde rapinarum damnosa licentia, ut bac omnia in suis amputato radicibus iter sapientissimo duci quietissima dispositionis aperiant.

8. Audienda sunt etiam Joannis Baptistæ fidelissima monita, quæ milites audicrunt, quando eis interrogantibus : Quid faciemus et nos? non ait : lte, arma depon'te, bollorum fugite certamina, solis orationibus vacantes, imperatoris præcepta contemnite, sed alia quædam proposuit observanda, dice::s: Neminem concutiatie, nulli calumniam faciatis, contenti estote stipendiis vestris (Luc. 111, 14). Concutere vero est aperte facere violentiam, calumniari, occasionem nocendi requirere. Quoniam qui stipendiis suis noluerit esse contentus, aut frena disciplinæ simul disrumpit, aut temerariis excessibus al ena diripit (et hoc prohibens sanctus Joannes dixit : Neminem concusseritis), aut raquirit causas offensionis ut sub aliquo justitize colore terreat innocentes, atque avaritiza suze, vel potius rapacitati satisfacere cogat invitos; qued prohibens sanctus Joannes dixit . Nulli calumniam seceritis. Et remota Lujus du licis malitiæ perversitate, quid sequendum fuisset adjecit :

perficere. Justus autem dux eris, si judicio sapien- A Contenti estote : tipendiis vestris. Beati erunt milites, si hæe præcepta custodiant; beata respublica, si tales meruerit habere milites; beatus dux, in cujus exercitu tales esse contigerit pluvimos : verumtamen plus beatior apparebit si ipse fuerit talis, neminem scilicet concutiens, nulli calumniam faciens, contentus stipendiis suis. Nam profecto quanto dignitate major existit, tanto magis et concutere, et calumnias facere potest, et non esse contentus stipendiis suis. Line autem plerumque maxime civitatibus afflictio nascitur, hine gravissimæ crudelitates, hine mille artibus lucri exquisita compendia, binc venalitas in judiciis, bine remissio in præliis, bine totius reipublicæ diminutio, si dux cœperit non esse contentus stipendiis suis, et super emolumenta publica, privatis amplificari commodis cupiens, utilitatis tantum suæ curam gerat, salutem vero vel securitatem negligat subditorum. Talis dux non est circa æquales modestus pariter et suavis, sed litigiosus et avarus; non est circa inferiores mansuetus, communis et facilis, sed crudelis, personarum acceptor et difficilis. Sult isto disciplina militum cito deterioratur; cui enim provincialium velint milites parcere, quos ab ipso duce pati conspexerint fraudem? Quomodo contenti erunt stipendiis suis, qui ducem suum nobilitari seutiunt de facultatibus alienis? Nonne quando dux aliquem concutit, ipsis utitur ministris ad violentiam? quando alicui calumniam facit, per ipsos negotium fraudis exercet? Imperando ergo eis frequenter iniquitatem, contemnere eos efficit æquitatem. Vult occidit. Nihil ergo adversus consuctudinem, sed bo- C itaque dux sapiens ut sit miles quietus, pacificus et subditus? sit ipse justus, misericors, temperatus, et In sua administratione non præesse diligat, sed prodesse. Imitetur bonis actibus Samuelem; comparet sibi liberam fiduciam verecundæ et honestæ libertatis, ut ingenua fronte dicere valeat subjectis sibi, sicut dixit Samuel: Ecce adsum ego; respondete contra me in conspectu Domini, et in conspectu christi ejus; si vitulum alicujus tuli, aut asinum alicujus tuli, aut alicui vestrum per potentiam nocui, aut aliquem oppressi, aut de manu alicujus accepi pro exoratione vel calciamentum. Respondete adversum me, et reddam vobis (I Reg. x11, 2, 3). Et respondeatur etiam ei quod dixerunt ad Samuel : Nemini nostrum nocuisti, nec per potentiam aliquem oppressisti, nec confregisti nos, neque accepisti aliquid de manibus nostris (Ibid., 4). O quam gloriosus dux erit ante faciem principis, qui ista audire meruerit! magnificabunt eum proceres, benedicent humiles, sequetur illum fama divitiis omnibus melior. Dabitur ei, sicut scriptum est, fidei donum electum, et sors in templo Dei placidior, bonorum laborum fructus bonæ famæ (Sap. 10. 14). Et si forsitan removeatur, aut rempublicam non administrare jubeatur, manebit et permanebit in omnium dilectione quasi præsens. Quisquis autem successerit ei, non quod reprehendat, sed quod miretur inveniet. Si tamen magis prodesse diligat, quam prate se. Multi enim pratuat, sed omnino pauci prosunt eis populis quibus prasout. Quisquis privatis honoribus inhiat, despecta A se neque ab alio sinit quempiam lædi. Potest plane utilitate subjectorum, magis præesse appetit quam prodesse. Talis autem dux inutilis est, et injustus : nec regere potest stantem rempublicam, nec reparare collapsam.

TERMA REGULA. Non processe appelas, sed prodesse.

7. Tertia ergo est regula innocentiæ actibus militaribus occupato, si ideo præsis, ut prosis. Prodesse autem videberis, si tempus et locum tuæ administrationis intelligas. Et tempus quidem considerabis, dum sapienti discretione perpendes utrum pacificum sit, an tumultibus bellicis inquietum. Sæpe enim quod in pacis otio vindex disciplina persequitur, inter turbas et gladios cauta tolerat patientia. Locum vero recte considerabis, utrum sterilis an fertilis; utrum nutriendo exercitai sufficiens, an minus idoneus; utrum desolatus et incultus, an inconcussus et diligenter appareat exaratus. Quoties enim reparatione indiget locus, ubi gubernare videris exercitum, contempenda sunt omnia lucra privata, etiam quæ sihi consuetudo jam libere vindicat; et severitatis paulo rigidior temperanda censura. Præter hæc quoque doobus modis prodesse videberis, si neminem lædas, et illos qui solent aut volunt lædere prohibeas quantum potes, imo quantum posse donaverit Christus. Tunc autem dux optimus neminem lædet, si in omni prætorio illius non audeat aliquis amicus, cliens, medicus, armiger, aut propter officii publici devotionem lateri ducis semper adjunctus, concessa beneficia vendere. Quid enim miseros juvat, si dux exhibeat continentiam boni ducis, et alius sibi de potestate illius occasionem faciat avaritiæ satiandæ? Tales habeat socios aut ministros. qualem se esse debere cognoscit. Quisquis enim duci familiariter inhæret, cui multa exsequenda committit, manus est ducis; et merito quidquid illi accipiunt, ad illum sine dubio creditur pertransire : nec potest esse ducis optimi fama bona, quando fuerint ministeria mala. Deinde, quomodo corripiet extraneos, nisi primitus correverit suos? Quis dubitet in exercitu constitutos facilius ad committenda prosifire facinora, si viderint assistentes duci perperrare licentius deteriora? facile autem custodiet omne vulgus, quamvis indomiti exercitus, quod homines duci valde familiares servaverint. Caveat ergo et diligenter caveat, ne quis bominum suorum miseris noceat; et dum se bonum putat, maius propter maios puletur; mibus aut favere dicendus est aut consentire, quando ipso præsente talia gesserint, qualia etiam si ipse non geret, non habere credetur, sed fingere bonitatem. Non potest sapiens dox excusari de ignorantia, quoties forsitan dixerit : Ego nescio. man audivi, nulfius ad me querela pervenis. Per épsum namque quid agatur a suis, oportet inquiri; quia nemo eos audet publicis interpellationibus accusare, quorum violentias alii timent, alii patiuntur. Dax ergo perscrutator acerrimus effici nullatenus dubitet, cui ex hac diligentia publicæ severitatis nascatur auctoritas; ut omnino prosit, quando neque a

per hanc diligentiam sic acquirere famam bonam, ut etiam si persona superior lædere voluerit subdites. libera intercessione subveniat; et parcendem facile persuadeat, quibus ipse primo pepercerit.

8. Pulchre autem nos via disputationis ad hune locum deduxit, ubi necessarium bonis ducibus diceremus, etiam suggerendo principibus, prodesse subjectis. Novimus enim plurimos, ut placeant potioribus, minus consulere inferioribus. Ex corum numere esse arbitror qui provinciæ ubi administrant, indigentiam sive tribulationes celando, salvum auntiant permanere quidquid aspiclunt lapsum, gloriane suam putantes si mentianter stare quod nerest perilsse. Coguntur vero ut verbis imprebis credulitatem comparent, multiplicare miserorum provincialium damna; per quie videanter quasi luera, sed inimica prorsus reipublica, piissimis principibus providere, reparationem potius regionis impedientes. Et ubi apparere gestiunt utiles, ibi sunt pressus inutiles. Imponendo enim graviora opera, succumbere faciunt populos fatigatos; nec relinquent successoribus suis præter luctus et lacrymas. Nele te istis similem reperiri. Si prodesse diligis, non præesse, præsta aliquid dignum memoria, quod recordetur posteritas, et temporum tuorum nulla nascatur oblivio. Da operam divites relinquere quos invenoris pauperes, abundantiam providere ubi etiam tu penuriam pertulisti; et si quidem sufficit virtus tua, provinciam sine tarditate restaura; si vero piis-C simi operis inest voluntas, deest facultas, defer hoc ad conscientiam potestatis superioris. Esto testis fidelis alienarum miseriarum. Supplica, obsecra, donec impetres adjutorium. Labora diu petendo, ne alii diuturnas augustias perferant laborando; to enim judicaberis præstitisse quidquid universitati postulante te præstabitur. Noli apparere similis ad horam placere volentibus; qui videntes, aut sentientes, aut interdum etiam perferentes in provinciis ubi militant mala, per relationes falsas nuntiant bona, lætissimo nuntio putantes sibi præstari, ut vel utiles administrationi quam gerunt, vel necessarii videantur. O ingemiscendum nelas! dum quærunt præesse, non cogitant prodesse; sed privati honoris injustam potentiam per aliena servare conantur incommoda. Quos tamen aliquando maliguæ ambitionis a-tutia decipit, dum cœperit fama publica loqui qui d tacent, repertique suerint in sua professione mendaces. Avertat Deus hanc dementiam semper et bos mores a ducibus optimis, qui prodesse diligunt, tron præesse!

QUARTA REGULA. Dilige rempublicam sicul le Ipsum.

9. Tunc enim respublica bene gubernatur, et de magnis potest liberari periculis, si dux ejas tantum cam diligat, quantum se ipsum. Manifesta quippe sententia est vateris legis : Diliges prosimum mum sicut te ipsum (Lev. xix, 18): qu'im Novi Testamenti prædicator ideneus ita repetendo confirmat et innovat Paulus: Omnis, inquiens, lex in uno sermone

- 138. Ut abjectum clericum alia Ecclesia non ad- A mittat (Conc. Zellen., ex epi-tola papæ Sirici).
- 439. Ut non liceat elericum a populo excommunicari, sive præsente siye absente episcopo (Conc. Septimunic.).
- 140. Ut ministri non habeant licentiam in secretario ingredi (Conc. Laudic., tit. 21).
- 141. Ut ministri orario non utantur, nec relinimant Ostia (Conc. Laodic. tit. 21; item 41).
- 142. Ut non exorcizent illi qui necdum ab epi-copo sunt provecti (Conc. Laodic., tit. 25).
- 143. Ut bis in anno per singulas provincias concilia fiant (Conc. Nicæn., tit. 5; conc. Antioch., tit. 20; conc. Carthag., tit. 3).
- 144. Ut concilium universale non flat, nisi can a communis, id est, totius Africæ coegerit; ut synadus plenaria tune dicatur, cum episcopus metropolitanus adfuerit (Conc. Anti. ch., tit. 16).
- 145. Ut hi qui se absciderunt, de clero eximantur (Conc. Nicæn., tit. 1).
- 143. Quæ sint pænitentiæ tempora iis qui prævaricaverunt decernenda (Conc. Nican., tit. 16; conc. Anquirit., tit. 3; item 4, 5, 6, 7, 8, 9).
- 147. Ut sponsatæ puellæ, si abaliis raptæ fuerint, sponso priori reddantur (Conc. Anquirit., tit. 11).
- 148. Quemadmodum hi qui irrationabiliter vixerint, suscipi debeant (Conc. Anquirit., tit. 16).
- 149. Ut hi qui s'cut muta animalia vixerunt, inter energumenos orent (Conc. Anquirit., tit. 17).
- situm violant, digamorum constitutum impleant gradum (Conc. Anquirit., tit. 19).
- 151. Ut qui adulterium commiserit, septem aunos pœnitentiam agat (Conc. Anquirit., tit. 20).
- 152. Ut mulieres fornicantes quæ parvulos suos necant, aut abortu a, decem annis pœnitentiam agant (Conc. Anquirit., tit. 21).
- 153. Ut qui voluntarie homicidium fecerint, in novissimo vitæ reconcil entur (Conc. Anquirit., tit. 221.
- 454. Ut qui casu homicidium fererit, quinque annis pœnitentiam agat (Conc. Anquirit., tit. 23).
- 455. Ut qui ariolantur, vel in domo sua hojus artis alios introducunt, quinque annis pœnitentiam agant (Conc. Anquirit., tit. 24).
- 156. Ut mulier quæ duobus fratribus nupserit, in extremis suis reconcilietur (Conc. Novacæsar., 1.1. 2).
- 157. Ut quicunque concupiscentiam non consummat, per divinam judicetur gratiam liberatus (Conc. Novacæsar , tit. 4).
- 158. Ut catechumeni peccantes, nisi se correxerint, abjiciantur (Conc. Novacæsar., tit. 5).
- 159. Ut qui manducantem carnes, ex fide condemnandum crediderit, anathema sit (Conc. Gangr., tit.
- · Deest excutiunt, aut aliud vocabulum cjusdem potestatis.

- 160. Ut qui domum Dei contemptibilem duxerit, anathema sit (Gonc. Gangr., tit. 5).
- 161. Ut qui nuptias condemnat, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 9, 10).
- 162. Ut si qua mulier virilem habitum assumpserit, a athema sit (Conc. Gangr., tit. 13).
- 163. Ut bi qui uxores aut viros dimittunt, alteri non nubant; sed aut continentes maneant, aut sibi reconcilientur (Conc. Carthag., tit. 7).
- 161. Ut si qua mulier quasi rel gionis causa, virum dimiserit, anathema sit (Conc. Gangr, tit. 14).
- 165. Ut quicunque continentiæ causa die dominico jejunaverit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 18).
- 166. Ut quicunque sanus corpore jejunia communia dissolverit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. B 20 b).
  - 167. Ut quicunque martyrum memorios contempserit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 21).
  - 168. Ut quicunque non commun cantes, nec orationem facientes, Scripturas tentum divinas in ecclesia audire voluerint, abjiciantur (Conc. Antioch., tit. 2).
  - 169. Ut quicunque post diversa peccati pænitentiam fideliter gesserit ad communionem revocetur (Conc. Laodic. tit. 2).
  - 170. Ut scenicis atque histrionibus reconciliatio non negetur (Conc. Carthag., tit. 42).
  - 171. Ut ad faleas memorias martyrum nullus accedat (Conc. Carthag., tit. 17).
- 172. Ut bi qui nominantur Cathari, accedentes ad 150. Ut quicunque virginitatem profitentes propo- C Ecclesiam, si ordinati sunt, sic maneant in clero (Conc. Nicæno, tit. 7).
  - 173. Ut Pauliani baptizentur . (Conc. Nicieno, tit. 15).
  - 174. Ut venient s a Novatianis vel Montensibus per manus impositionem suscipiantur (Conc. Zellens., ex episto'a papæ Sirici).
  - 175. Ut non liceat hæreticum rebaptizari, baptiz tum in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 1, item Carthag., tit. 48).
  - 176. Ut hæretici in hæresi permanentes domum Dei non ingrediantur (Conc. Laodic., tit. 6).
  - 177. Ut Novatiani vel etiam Quartadecimani non recipiantur, nisi prius hæresim suam condemnave-D rint; ita ut symbolum sidei doceantur, et chrismate ungantur (Conc. Laodic., tit. 7).
    - 178. Ut quicunque convertuntur ab hæresi, qui dicuntur secundum Phrygas, baptizentur (Conc. Laodrc., tit. 8).
    - 179. Ut non liceat in hæreticorum cœmeteria ad orationem faciendam catholicis introire (Conc. Laodic., tit. 9).
    - 180. Ut nullus ad Ecclesiam pertinens filios suos hæreticorum nuptiis societ (Conc. Luodic., tit. 50).
    - 181. Ut Christiani non judaizent, nec in sabbato vacent (Conc. Laodic., tit. 28).
      - b Videtur legendum tit. 19.
      - " Rehapitzentur.

se ipsum, plus diligat Deum quam rempublicam, divinaque negotia præponat humanis.

### Quanta angula. Humanis divina præpone.

11. Et hæc erit quinta regula innocentiæ militaribus actibus occupato, sic considerare temporalia, ut plus attendat æterna; sic consulere præsentibus actibus, ut plus de futuris cogitet præmiis. Evenit enim frequenter, quod ignorare non potes, sapientiæ Spiritu cuncta revelante sensibus tuis, ut aliquid sieri necessitas cogat quod æterna lex prohibet. verbi gratia, ne inecgnita proferamus exempla : si plures in exercitu fortissimo reperiantur hæretici, infidelitatis sententiam falsam pertinaci animositate vindicantes, et propter hoc hæreticis parcere vel consulere dux catholicus suadeatur, aut nefaudi erporis prædicatoribus exercendarum licentiam tribuere blasphomiarum, patienter ferens propter scandalum quod pati formidat, etiam eos lavacro secundi baptismatis pollui, jam semel renatos; nempe tam malæ sunsioni consentiens, licet aliquem videatur util tatem bonorum temporalium præstitisse subjectis, sibi interim nocuit; dum de adjutorio Dei minus sperasse judicatus, interdum deteriora quam formidat pericula tolerat; et nec in sua fide constans, exercet competenter zelum religionis, nec evailit ruinam gravissimæ tribulationis, quia præposuit terrana coelestibus, et voluntatem Creatoris offendere nullatenus dubitavit, placere volens hominibus mente corruptis. Beatus ergo eris si, militaribus actibus occupatus, pro file vera quam tenes, nemini blandiaris; et adversus eam canes procedentes ex officina mendacii latrare prohibeas : spem tuam ponens in illo cujus potestati nemo resistit impune; quem si osenderis, sine causa de multitudine præsumis exercitus; si habueris propitium, neque militem superbum, neque violentum timebis hostem. Principaliter ergo cura tibi sit occupato militaribus actibus, ut fides catholica semper vincat adversarios suos. Hanc defende inter arma et gladios, banc persuade mentibus arma-

12. Fides autem catholica est, Patris et Filii et Spiritus sancti unam contra Ar um substantiam, vel essentiam, tres adversus Sabellium prædicare personas; ut cum l'ene intellecta fuerit in essentia unitas. in personis proprietas, vera quoque in majestate ado- D retur æqualitas. Tres enim sunt, quin alius est Pater, alius Filius, alius Spiritus sanctus. Sed hi tres unum sunt, et summe unum sunt, quia singillatim Deus est Pater, Deus Filius, Deus Spiritus sanctus : neque tamen ties dii, sed unus est Deus, de quo Scriptura sancta dicit : Audi, Israel, Dominus Deus tuus Deus unus est (Deut. vi, 4). Suspicionem nam que solitarii Dei removet Trinitas, et unum Deum credentibus ostendit una substantia. Non sic una, ut per singulos semiplena, in omnibus flat tota, et ideo sit una; sed una numero, genere, virtute, plenitudine. Quam sicut hahet in omnibus, ita non caret in singulis. Tanta in solo Patre, quanta in Filio et Spiritu sancto; tanta

odit se ipsum), quicunque diligit rempublicam sieut A in solo Filio, quanta in Patre et Spiritu sancto; tanta in Spiritu sancto, quanta in Patre et Filio. Tanta postremo in singulis corum, quanta in duobus. Tanta in deobus, quanta in tribus. Tanta in tribus, quanta in singulis. Nihil quippe est ibi gradibus ordinatum. nibil qualitate diversum, nibil quantitate minimum, nihil luco separatum, nihil tempore posterius, nihil inefficax, nihil passibile. Ubi hoc tantummodo recipit distinctionem, quod ad invicem sibi sunt, Pater scilicet ad Filium, Filius ad Patrem, Spiritus sanctus ad eos de quibus et cum quibus et Spirit is et sanctus est, ut ipse solus in Trinitate appelletur sanctus; propriumque sit Patris generare, proprium Filii nasci, proprium Spiritus sancti de atroque pracedere. Pater quippe unius Filii est Pater, Filius R unius Patris est Filius, Spiritus sanctus et Patris et Filii est Spiritus. Ad solum Patrem generatio, ad solum Filium nativitas, ad solum Spiritum sanctum pertinet de utroque processio. Merito dum salutis ne stræ necessitas exspectaret, ut propter homines liberandos Deus homo nasceretur ex homine, non est natus secundum carnem Pater, quia Filius nunquam fuit, non Spiritus sanctus, qui nec Pater foit aliquando nec Filius. Sed natus est Filius ut ipse fieret filius Virginis matris, qui est Filius Dei Patris : et per temporalem nativitatem Dei omnipotenti- nun erus nullo modo cresceret filiarum, neque duos filios faceret unici Filii secunda nativitas. Maxime qu'a idem ipse unus Filius, sempiterno Patri coæternus, consubstantialis, æqualis, quem solum oportebat etiam filium hominis fieri, postquam venit plenitudo temporis, ut vir sieret ex muliere, redemptures viros ac mulieres, in uno sexu temporaliter natus ut utrumque salvaret, unum eligendo in quo nasceretur, alium unde nasceretur, ita suscepit sabstantiæ nostræ veritatem, ne personæ suæ duplicaret singularitatem, duarum substantiaram gigas, se l unius tamen ejusdenque personæ. Verbum quippe ante carnem, una natura, et una persona; Verbuin earo factum, duæ naturæ, et una persona. Verbum ante carnem, homousion Patri; Verbum caro factum homousion et Patri et matri. Verbum ante carnem sine initio temporis inessabilitor genitus; Verbum caro factum postquam venit plenitudo temporis, mirabiliter et singulariter, sine morbo libidinis procreatus. Verbum ante carnem novum fabricans mundum; Verbum caro factum, percuntem redimen; mondum. Verbum ante carnem, divina faciens; Verbum care factum, simul divina faciens, et humans. quomodo voluit, patiens. Verbum ante carnem, unigenitus Deus; Verbum caro factum, Emmanuel. quod interpretatur Nobiscum Deus, Idem tomen ipse. Verbum caro factum, qui prius in principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Vorbum : quia non homo Deus, sed Deus factus est homo ut homo e-set Deus, id est Christus Jesus. Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitrates est esse se æqualem Deo, sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem kominum fac us, et ha'itu inventus ut homo. Humiliavit senie-

229. Ut liceat passiones martyrum legere in nata- A diem Paschæ audiant tempore concilii (Conc. Carhbus corom (Conc. Carthag., tit. 46).

250. Ut soli Ecclesiæ Carthaginis liceat alienum clericum ordinare (Conc. Carthag., țit. 54).

234. Ut omnes Ecclesiæ ab Ecclesia Carthaginis

thag., iit. 5).

202. Ut nullus erdinetur visi probatus vel episcoporum examine, vel populi testimonio (Conc. Carthag., tit. 19).

## VITA SANCTI FULGENTII,

RUSPENSIS EPISCOPI

(Quam videsis Fatrologiæ tom. LXV, col. 117).

ANNO DOMINI DXL.

## JUSTUS SANCTUS

## EPISCOPUS URGELLENSIS.

#### NOTITIA (ex Fabricio).

S. Justus Urgellensis sive Urgelitanus in Hispania episcopus, qui subscripsit concilio Tolerano 11, anno 527 [al. 531], atque Herdensi an. 542 [al. 546], et cujus mysticam Expositionem in Cantica canticorum ad Sergium papam (non Romanum, sed Tarraconensem episcopum) metropolitanum suum, memoratam Isidoro Hisp. cap. 21, Nonorio HI, 25, Trithemio c. 210, edidit Menradus Maltherus, Ilaganoæ 1529, recusam in Micropreshytico Basil. 1550, in Ortho loxographis utrisque edit. an. 1555 et 1569, et in Bibliothecis Patrum universis, Paris., Colon. et novissima Lug'unensi t. IX, p. 731; et separatim Georgio Rostio curante, Halæ Sax. 1617. Præmissa epistola ad Sergium edita etiam in Dacherii Spicilegio, tom. III, pag. 312 (edit. novæ tom. III, pag. 119). et in Conciliis Ilispaniæ cum notis cardinalis de Aguirre, t. II, pag. 273; et altera epistola ad Justum diaconum, quo hortante laborem hunc in se su cepi-se profitctur. Confer Nic. Antonium IV, 1; Bibl. Hispanæ veteris tom. 1, pag. 208 seq.; Acta Sanctor. tom. Vf, Maii 28, p. 773.

#### EPISTOLA S. JUSTI URGELLENSIS.

#### AD SERGIUM PAPAN.

Domino meo vere piissimo, et præcipue Dei gratia copioso, semperque in Christo beato, domino Sergio papæ, Justus episcopus.

Sciens te tam solerti studio pro refrigeriis pauperum laborasse, ut illis temporariam consolationem, tibique acquisieris æternam mercedem. et jam satis D te d'judicans totum ad Dei eloquia, ex quibus nunquam fuisti vacuus, pro animæ cultura converteris; quoddam tibi in corporali specie spiritale exenium dirigere procuravi; quod si tibi Christus non ex nostro merito, sed ex suo munere fecerit esse gratissi.

R mum, forsitan proveniet, et in dichus jejunii quodammodo refectus ad mensam venies, et antequam cibum accipias quiddam prægustasse persenties. Nec hoc dicens transmissionis hujus meritum, priusquam approbes, arroganter insinuare studeo; sed intercedente charitate, in qua te totum possideo, ita de tuo tanquam de meo animo præsumen«, tibi acceptum fore absque ulla ambiguitate confido. Igitur in Christo-Je:u germanum cordis mei esse non nesciens libellum de traciatu libri canonici qui Can ici Canticorum præscribitur, quem nuper Christo illuminante edidimus, tibi primum censui offerendum. In quo mor nostra potius, sed ea quæ tua sunt, quia sic diligitis, te suscepisse cognoscas : quem precor ut cum ea sollicitudine qua in Christo viges, sæpe recenseas: ut si quid illic corrigendum persenseris, integra libertate commoneas. Et sic cæteris in Christo fratribus relegendum, vel si fortasse placuerit offeras transcribendum. Itaque quia sic accidit ut membranis desistentibus, minutioribus litteris eamdem scripturam, in paribus quaternionibus su ciperent, nec studiose fabrefactis lateralibus ambiretur; si memoratam rem Alicujus meriti esse censueris, quia hoc ipsum, us præfatus sum, donante Domino, tuum est, ut diligentiori studio transcriptum utilius coaptetur quantocius studebis. Quod opus si laude dignum processerit, te auctorem referam Christo; si vero reprehensioni patuerit, quia utriusque est, statim assumam sociom temetipsum, quia decori sic te condecet hæc quie Deus contulit coaptari, ut non de negligentia vituperium, sed de industria charitatis suscipias fructum: ut fratres nostri qui pracessorum Patrum tractatibus epulantur, etiam his neotericis quæ eis ex charitate offerimus, non pro nostro merito, sed pro Dei dono et sua benevolentia vesci quodammodo delectentur. Ave nunc in Christo, piissime, nostramque pusillitatem sanctis orationibus in Domino fove.

scat auditus. Frequentetur oratio. Lectionis studium, A quamvis undique occupationibus irruentibus, igne desiderii spiritalis (remota tepiditate) fervescat. Quare enim dux optimus opprimit viduam? quare pupillum lædi sinit? quare pro injusto litigatore judicat? quare difficile aut raro ad ecclesiam pergit? quare non legit? nisi quia divinis humana præponit? Præpone ergo divina semper humanis; omnia tibi religiosæ voluntatis et opera et verba, quamvis inter militares actus, salva erunt. Eleemosynarum vero sacrificium quis ita posset offerre sicut dux optimus. eni magnitudo potestatis abundantes præhet oceasiones misericordiæ tribuendæ, si tamen divina præponat humanis? An inaniter Daniel propheta Nabuchodonosor dicit : Consilium meum placeat tibi, rex, miserationibus pauperum; et erit Deus parcens peccatis tuis (Dan. 1v, 24)? nisi quoniam poten ioribus potentior est facilitas eleemosynarum? Quibus etiam secundum genus elecmosynæ amplius operari possibile est, ignoscere seilicet delinquentibus? Ipsi en m magis laudabiliter veniam donant, querum Iracundia muntius mortis est. Ipsi gloriosius diligunt inimiers, quibus exigere vindictam sanguinis licet. Utraque epera miser cordiæ in potestate habes, si divina præponas humanis. Et in hoc maxime agnosceris humanis divina præponere, quando nulli fallaciter inras, nee subdolo sacramento decipis aliquem. Liert hostis sit antiquus, licet immania e reipublicæ infixerit visceribus, non videtur falsa juratione fallendus: etiamsi vita ejus impediat, mors proficiat paci; nec si C quidem, dux optime, compellaris falsum jurare. Sic uni homini, sic populo, sic plurimis gentibus cum quibus bella gerenda susceperis, aut sine juramento perseverans, assume certamen; aut nullatenus audeas violati sacramenti facinore perpetrato rempublicam liberare vel adjuvare. Quid enim prodest ei vincere, quem diabolus vicit, ut victoriæ spe falsum juraret? B num est ut semper humanis divina præpouas, et voce sancti Job libere, libenter loquaris : Sicuti pendentes super me fluctus maris, ita timui Deum (Job. xxxi, 23). Propter hoe Psalmista dum cancret: Domine, quis habitabit in tabernaculo tuo? aut quis requiescet in monte sancto tuo (Ps. xiv, 1)? re-pondet sibi ex persona Dei talibus verbis: Qui tingua sua, nec fecit preximo sue malum, et opprobrium non accepit adversus proximum; qui furat proximo suo, et non decipit (Ibid., 3, 4). Ille ergo habitabit in tabernaculo Domini, et requiescer in monte sancto ejus, qui jurat proximo suo et non decipit. Nie autem jurat proximo suo et non decipit, qui quedeunque jurat sermonibus, implet operibus. Nemo autem putet hostem cui jurat non debere proximum deputari; propter hoc enim juratur, ut proximus reputctur. Ex quo igitur vult amicus effici, legemque pacis amplectitur, jam proximus est; et jam qui Adeliter jurat, proximo suo jurat, et non decipit.

16. Pessimum nesas salsa juratio, et si paulo altius consideres, inntilis semper, maxime exercitum gubernantibus. Mutabilia enim juvenum corda, sacramenti vinculo frequenter ligantur, ut fide stabili bella suscipiant; et tunc firma sit securitas ducibus. ci religionis timor jurare falsum non sinat milites. Quam grave itaque et quam perniciosum, ut videans vel sentiant solvi facile sacramentum, ducisque sui invitentur exemplo leve æstimare perjurium? Quidquid proinde juramento intercedente confirmas, ratum semper observa; sive inimico gratiam, sive veniam reo, sive laborantibus tecum præmia politicearis; et hoc, adhibita invocatione nominis Dei, credibile facias operando; nullius utilitatis consideratione. nullius periculi formidine debes irritum facere. Fixus et peccata tua eleemosynis redime, et in ustitias tuas B sit et immutabilis sermo, cujus fidei testis est adhibitus Deus. Una plane causa solvendæ jurationis exstit, si aliquid iratus juraveris, unde possis Deum per quem juras offendore. Verbi gratia, si tibi pro delinquentibus nunquam posse satisfieri terribiliter jurra; si interitum civitati, vel populo, jurans mineris; si penitus in ecclesia non orandum; vel alia quæ divinus timor prohibet, humanæ tentationis ad præsens victus infirmitate, juraveris exsequenda: tunc plane non est perficienda juratio, quia non ibi divinis bumana præponis, sed divina potius contempla-is; ut magis sic te jurasse pœniteat, dum complere quod juraveris pudet. Etiam sic quippe divina præponuntur humanis, illorumque verborum teneri incipiet regula, quæ vetans homines cito jurare, imo nungnam volens jurare: Nolite, ait in Evangelio, jurare, neque per celum, neque per terram : sit autem cerms vester, est est, non non (Matth. v, 36). Quae u ique quisquis operatur, imitator existit ipsius Filii Dei, de quo beatus ita loquitur Paulus : Non est in illo EST et non; sed est in illo fuil (11 Cor. 1, 18,49) semper. Immutabilis quippe est, sicut verus Deus, et cum Patre et Spiritu sancto naturaliter unus Deus. Cujus nomen inquirens fidelissimus Moyses, voce sibi cœlitus reddita tremebundus audivit : Ego sum qui sum. Et dices filis Israel : Qui est, misit me ad vos (Exed. nr. 14). Profecto magna est gloria in co manere qui est, eum sequi qui est : et quia nos mutabiles facit infirma natura, nec possumus immutabili Des per æqualem potentiam comparari, ut sicut semper in loquitur veritatem in corde suo, qui non egit dolum in p nobis est, ita et nos in ilio valeamus esse; sit saltem sermo noster, est est, non non; et sive juramento intereedente, sive cessante, nilamur in verita'e certissimi permanere. Divina namque est veritas, unde multum veraciter Dei Filius dixit : Ego sum seri as Joan. xw, 6). Et sicut de charitate recordamur Joannem dixisse: Oni manet in charitate, et Deus in illo manet (I Joan. 1v, 16); ita similiter si velimus dicere, non mentimur : Qui manct in veritate, in Den manet, et Deus in illo manet. Præponamus igitur veritatem conctis utilitatibus temporalibus, et tunc rite inveniemur humanis divina præponere. Verifatætte plane nobis aut ratio manifeste demonstret, sut Scriptura divinitus inspirata commendet, aut sacer- A scriptum liabes : Sine offensione estote, Judais et dotum doctrina fidelis ostendat. Sub specie enim veritatis plerumque falsitas vindicatur; et nisi adsit bonis ducibus pia cordis humilitas, ut quoties requirunt veritatem, sæcularis dignitatis removeant potestatem, miserabiliter anteponentur humana divinis; aut temere audent, quamvis dux, tamen Ecclesiæ discipuluz, Ecclesiam docere; nec judicia sequi sacerdotum, sed velle potius de sacerdotalibus judicare judiciis.

17. Occasione quadam venimus ad hunc locum, quantum arbitror, necessarium volenti semper humanis divina præponere. Ut dux bonus, in omnibus quidem, si pie sapis, Ecclesiam consulas, sacerdotibus obedire festines, sine illorum consilio nihil geras quorum precibus adjuvaris. Præcipue tamen inter B officia religionis, solum discas obedientiam deferre: et si quando aliquis scrupulus mentem movet, non sequaris facile sententiam propriam, nec aliis persua 'ere coneris, nisi prius cam sacerdo ibus agnoveris placuisse. Memento quid tibi in Deuteronomio Deus loquatur': Interroga patrem tuum, et annuntiabit tibi; presbyteros tuos, et dicent tibi omnia (Deut. XXXII, 7). Consule ergo quos Deus scientire Dominus consuli debere commonuit. Etiamsi tibi scientize plenitudo, si facultas n ajoris eloquii s pp.tat, inclinata cervice ad humilitatis sanctæ propositum, consule sacerdotes. Consule autem pie quærendo, non violenter quid re-pondeant imperando. Nec tibi unquam placeat in provinciis ubi ducatum geris cano um decreta rescindere. Si enim publicas leges transgredi metuis quas C taribus actibus occupato. Quidquid enim dixeris, homo constituit, quo modo Spiritus sancti definitionibus obriare tentabis? An ignoras quia Spiritu sancto acti Locuti sunt Patres, quorum si jussa rescindimas, loqu nti per cos contumeliam ingerimus? poteritque forsitan apostolica nobis increpatio competenter aplari : Zelum Dei habent, sed non seeundum scien'iam (Rom. x, 2). Volens ergo halle e zelum Dei secundum scientiam, tene ordinem rectum, cave perversum. Rectus ordo est ut sacerdotes doceant, laici doce :::tur; et omnis qui se ad Ecclesiam pertinere gloriatur, legibus vivat Ecclesiæ, maxime his quas antiquitas roboravit; unde etiam consuctado sine lege, quam tamen Ecclesiæ sanctæ traditio custodiendam jugiter posteris tradidit, eadem rev. rentia videtur custodienda, et nullatenus amovenda si non est fidei veræ  ${f D}$ contraria. Nec offendat animos tuos Ecclesiarum consuetudo diversa, dum fides est una. Parvulis enim mentileus ac pene stultis, hoc irrepit vitium, consuetudigem suæ Ecclesiæ, ubi vel natus vel enutritus, in a.iis Ecclesiis quærere; et si aliquam dissonantiam consuctudinis viderit, patitur repente scandalum fidei. Tu vero, vir sapiens, Ecclesiæ ad quam perveners si approbat fidem, sequere statim consuctudinem, nec usurpes aliquam sacri ritus l'acere novitatem. Si enim te scanda'izat mutata consuetudo, potest similiter populum scandalizare, cujus voluntatem sibi dux optimus in relius bonis semper conciliare festinat : aposto'ica verba frequentius recolens, ubi

Græcis, et Ecclesiæ Dei (1 Cor. x, 32). Melius igitur videtur, ne quod offendiculum detur Evangelio Chiisti, multitudine scandalizata populi Christiani, patienter dux sapiens offensionem tuam toleres, donce alterius consuetudinis (in quo offenderis) aut rationem quoquo modo capias, aut suscipias dilectionem, si tamen, ut sæpe dicendum est, nullum timetur periculum sidei. Quod enim sidei non repugnat, hoc solum debet æquanimiter sustineri, pro scandalo scilicet populi : quia et hoc utique ad custodiam pertinet fidei, vitare scandalum populi. Populus quippe scandalizatus facile ad schismata prosilit, et cis quomodo omnis sides periclitetur in schismate. Eonum itaque est ut, te favente, te consentiente, et nullatenus prohibente, secundum piissimas Patrum definitiones unaquæque Ecclesia consuetudinem suam sequatur: et tu illius consuetudinis particeps efficiaris quam tenet Ecclesia ubi pro tempore vel administrationis necessitate fueris conversatus. Alioquin diligere solita, et horrere vehementer insolita, nimia est justitia, non laude, sed reprehensione dignissima, si placet sapientissimi sententia Salomonis: Noli esse justus multum; neque sapias plus quam necesse est, ne obstupescas (Eccle. vii, 17). Quid est, ne obstupescas? Ne remaneas frigidus. Quis remanet frigidus? Cui fervor sub:rahitur charitatis. Noli ergo esse multum justus.

#### SEXTA REGULA. Noli esse multum justus.

18. Et hæc tibi sexta sit innocentiæ regula, mili gesseris, disposneris, ut Deo et hominibus placeas, et fervore charitatis mirabiliter iniquitatis frigus excludas, noli esse multum justus, neque sapiens plus quam necesse est. Incurrit quispiam gravissimi facinoris culpam, meretur judicialem sentire censuram? tempera, dux optime, impetum severitatis; et dum rco supplicia inferuntur, interioribus auribus pietas dicat : No'i esse multum justus (Ibid.). Amicitiæ alius immemor, debita exhibere neglexit officia? dignus est abjici, meretur sentire asperam læsionem; cobibe, obsecro, rectum dolorem, noli retribuere similia. Ne æstimes quasi inimicum, sed corripe adhuc velut amicum; respondente tibi sapientissimo Salomone: Noli esse multum justus. Esto ergo justus, sed noli esse multum justus. Esto justus, ut corripias inquietos; noli esse multum justus, ut consoleris pusillanimes, ut suscipias infirmos, et patiens sis ad omnes. Considera quibus imperes, et quam dura corda slectere eupias; ut modo minando, modo feriendo, modo veniam largiendo, nullatenus quidem remanere impunita militum peccata dimittas, neque tamen semper excessibus corum supplicia condigna retribuas, dicens tibl ipsi : Noli esse multum justus. C quanta, dux sapientissime, dissimulanda sunt, quants toleranda, quanta leviter attingenda, quanta sacerdotum quoque intercessionibus concedenda, ab illo qui sapienter audit : Noli esse multum justus! Potes alia atque alia tacitus considerare vitiorum genera, qui-

bus sanandis remedium voluit prævidere a qui dixit : A nis crimine nulla matrimonii dividendi causa per-Noli esse multum justus. Inter alia quippe, detractionis abscondito jaculo neminem vulnerabimus, nec in moribus bene viventium sollicitius inquiremus unde culpentur, si loquatur unicuique nostrum per Spiritum sanctum fidelis Scriptura: Noli esse multum justus. Quia utique multum justus esse culpabiliter nititur, qui per omnem justitiam proximi examinat vitam, fragilitatis humanæ consideratione postposita; tanquam sine percato valeat vivere quisquis incipit peccata vitare; præsertim Jacobo apostolo confirmante; In multis enim offendimus emnés (Jac. 111, 2); unde non immerito revocatur superbus detractor ab elatione judicand, cum dicitur ei : Noli esse multum justus; ut libenter impleat quod Vas electionis et doctor gentium loquitur Paulus : Si præoccupa'us Ba vana gloria Christianum revocavit, et ad miserifuerit homo in aliquo delicto, vos qui spiritales estis, instruite hujusmodi in spiritu mansuctudinis; considerans le ipsum, ne et lu tenteris (Gal. vi, 1). Hoc est itaque : Noli esse multum justus, quod est : Considera te ipsum, ne et tu tenteris, Cæterum qui sic delinguentibus irascitur, quasi ipse delictorum penitus expers habeatur, continuo in barathrum crudelitatis miserabiliter cadit. Et clamante memorato apostolo: Alter alterius onera portate, et sic adimplebitis legem Christi; nullius onus portans per patientiam, fit importabilis omnious, paulatimque odio crescente multorum, januam primitus seditionibus, deinde publicis aperit præliis; cupiendo esse multum justus, vere factus iniustus, et nomine aut officio duc's indignus. Necessarium proinde sermonem, dux optime, sæpius repeto, C. judicare, ne judicetur; quod in oculo fratris stipuet hanc tibi sextam regulam innocentiæ militaribus actibus occupato vehementer inculco : Noli esse multum jus: us. Pietas ad omnia utilis est (1 Tim. 1v. 8); non ego, sed idem sanctissimus Paulus narrat. Licot justitia faciat ducem terribilem, pietas facit amabilem. Gubernationi autem reipublicæ, securitati salutis, bono concordiæ plus prospicitur, quando dux optimus amari eligit, non timeri. Dux amabilis murus est patriæ. Qui vero in omni tempore, continuato vigore met endus apparet, omnes subditos efficit infideles: ficile timet proditionem, facilius patitur : extraneus vivit inter suos; tantum postremo timet, quantum timetur; et hoc infelicitatis flagello nullatenus caret, nisi, cunctis mansuetus et comis effectus, didicerit sibi quando alterum judicat dicere : Noli D esse justus multum.

SEPTIMA REGULA. Memento le esse Christianum.

19. Memento te esse Christianum, quo facilius possis pra cepta Christi servare. Christus enim mansuetudinem docens, legis quoque justitiam temperavit; hac distinctione legem Lyangeliumque discernens. Et quia in lege non licebat occidere, non licebit in Evangelio vel irasci. In lege namque adulterium vetabatur; in Evangelio, etiam videre ad c 11cupiscendum mulierem pars esse perpetrati adulterii judicatur. In lege libellus repudii suffic eb it ad conjuges separandos; in Evangelio, sine f rnicatio-

mittitur. Prohibuit lex falsum jurare; jussit Evangelium penitus non jurare. Vindictæ modum lex sta uens, dixit antiquis: Oculum pro oculo, dentem pro dente (Lev. xxiv, 20); discipulos vero Evangelii nullam voluit Christus ex pectare vindictam, sed percussum semel percutienti monuit alteram prabere maxillam. Mille passus angariatum dao millia ambulare pracepit, interdicens omnimodis talionem. Lex inimicis odium retribui permisit, dilectionem vero amicis indulsit; Evangelii vero sacra præceptio: Diligie, inquit, inimicos vestros; benefacite kis ani oderunt vos; et orate pro persequentibus et calumniantibus tos (Matth. v. 44). Cumque his amplioribus virtutibus excellere legi Evangelium demonstrasset. cordiam cui solus Deus testis est provocavit. Oraționis quoque regulam simul et verba credentibus tradens, hac conditione constrinuit orantes, ut quicuuque postulat sibi propria debita relaxari, profiteatur se aliena donare: nibil accepturus a Domino, si nihil volucrit præstare conservo. Quia et iritmi Christlani simplicitas justum judicem placat; et ibi congregare divitias, ubi cor habere jubetur, in cœlo scilices ubi habitare festinat, non in terra unde per singulos dies migrat : remansurus in tenebris totus. nisi mentis ejus intentio, tanquam oculus corporis, ad illuminanda bonorum operum membra simpliciter luccat. Jam vero quod non servire duobus domin s admonetur, quod de crastino non cogitare, quod nen lam videre, in suo trabem non videre culpatur: et imperatur ei ne sanctum canibus det, ne margaritas mittere audeat ante porcos; petiturus ut accipia. quæsiturus ut inveniat, pulsaturus ut aperiatur e : multis modes et rationibus demonstratur quanturu debeat laudabilis propositi curam gerere Christianus, ne in eo tanti vocabuli dignitas videatur errare.

20. Propterea ut per singula qua superius ex Evangelio iuseruimus recurrat intentio, quando te potestas ducis ejicere gladium de vagina compellit. memento te esse Christianum, cui sine causa frati suo irasci non licet; et diutius cogita, ne vindicia quam videris inferre justum transeat modum. Quoniam si irasci nefas est Christiano, multo magis occidere. Sic ergo puni reum, dux Christiane, ut misricorditer ferieus, non hominem, sed vitium perdere cupias; et publicam disciplinam, ne pereat, reo pereunte, conservare festines. Ubique fidei tuæ memor, sicut in facinoribus evitandis, ita in flagitiis corrigendis. Solet quippe maxima potestas ad pœnas se laxare peccati, quoties falsa felicitas ipsa fit major infelicitas; ut quia prohibere nemo audet scelera committentem, aut librat quod licet, aut licere putetur omne quod libet. Talibus itaque tentationilus pulsantibus mentem, quamvis suppetat bonoris dignitas, clientumque numerosa familia; quamvis forte laudetur peccator in desideriis animæ sua, et qui continentiæ, memento te esse Christianum. Vide quia videre ad concupiscendum pars est adulterii Christiano. Dient tibi beatus Apostolus: Fornicatores et adulteros judicabit Deus (Hebr. xm, 4). Dicat Job, probatus et non reprobatis: l'e enim magna, et ignis undique ardens est (Job. xxx1, 12), alterius uxorem concupiscere. Dicat iterum sanctissimus Paulus: Nescitis quia corpora vestra membra Christi sunt? Totlens crgo membra Christi, faciam membra meretrici. (1 Cor. vi, 15)? His enim vocibus admonitus, redire poteris facile a pra cipitio v. luptatis. Jam quoties per omnipotentem Denm juras, cogente ad hoe for-

Angua gerit benedicatur, ascendens super speculam A sitan reipublicæ magna necessitate, memor cris sattem cavere perjurium, si minime potueris effugere juramentum. Memento itaque, memento te esse Christianum: militiam ducis laudabiliter gerens, ut frequentibus beneficiis multos tibi facias amicos, cui diligere præcipitur inimicos. Plus esto bonus quam severus: quia hæc est ducis optimi sela perfecta laus, oblivisci semper injurias, ut vere per hanc sertimæ virtutis industriam, dum semper tibi ipse dixeris: Memento te esse Christianum, mercaris et in sæcolo et in futuro vivere feliciter, ubi dab'tur ducibus Christian's perpetuus princip tu .

## **FULGENTII FERRANDI**

#### BREVIATIO CANONUM.

- 1. Ut neophyti non ordinentur (Conc. Nican., B 4it. 2; conc. Sardic., tit. 11, conc. Laudic., tit. 5).
- 2. Ut quicunque laicus ad episcopatum eligitur, prius annum in ministerio ecclesiastico per omices gradus transeat (Conc. Suffetul.).
- 3. I't qui post baptismum sæc lari mil tiæ nomen dederit, ab ordinatione arceatur (Conc. Zellens.).
- 4. Ut episcopus a tribus ordinetur, consentientihus aliis per scripta, cum confirmatione metropolitani vel primatis (Conc. Nican., tit. 4, item tit. 6; conc. Antioch., tit. 19; conc. Laodic., tit. 12; conc. Carthag, sub antistite Genethlio, tit. 10; conc. universa'i Carthag., tit. 49; conc. Zellens., ex epistola papæ Sirici).
- 5. Ut in ordinando episcopo alii quoque episcopi super tres addantur, si ab aliquo fuerit contradictum C (Conc. Carthag., it. 50).
- 6. Ut unus episcopus episcopum non ordinet, excepta Ecclesia Romana (Conc. Zellens., ex epistola papæ Sirici).
- 7. Ut episcopus qui suscepta manus impositione ministerium recusaverit, excommunicatus maneat donec consentiat (Conc. Antioch., tit. 17). Si autem volens a plebe non suscipitur, ad plenari m synodum salvo suo honore sustinere debebit (Conc. Antioch., tit. 18).
- 8. Ut episcopus qui ordinatus non suscipitur, aliam Ecclesiam non occupet; sed in Ecclesia ubi presbyter suerat tanquam presbyter sedeat (Conc. Anquirit., tit. 18).
- mitus inculcentur (Conc. Carthag., tit. 19).
- 10. Ut episcopus ordinatus ab ordinatore suo litteras subscriptas accipiat, ordinationis ejus diem sunul et consulem continentes (Conc. Milevitan.,
- 11. Ut ad eligendum episcopum sufficiat matricis tribitrium (Conc. Septimunic., conc. Macrian.).

- 12. Ut episcopus in villa vel vico non ordinetur (Conc. Laodic., 1.1. 55).
- 13. Ut episcopus non ordinetur in diœcesim quæ episcopum nunquam habuit, cisi cum voluntate episcopi ad quem ipsa diœcesis pertinet; ex concilie tamen plenario et primatis auctoritate (Conc. Carthag., tit. 52, item 54; conc. Carthag. in basilica,
- 11. Ut episcopus in diecesim ordinatus ipsam solam teneat (Conc. Carthag., tit. 51).
- 15. Ut episcopi, et presbyteri, et diaconi non ordinentur, nisi omnes suos Christianos fecerint (Conc. Carthag., tit. 3).
- 16. Ut episcopi, presbyteri, et diaconi ab uxoribus abstineant (Conc. Carthag., tit. 1; conc. Zellens.).
- 17. Ut nullus episcopus, dimi-sa matrice, in dicecesi se constituat (Conc. Carthag., tit. 6).
- 18. Ut episcopi vel clerici de civitate ad civitatem non transcant, neque de provincia ad provinciam (Conc. Nican., tit. 11; conc. Sardic., tit. 2, item 3; conc. Antioch., tit. 3, item tit. 21; conc. Constantinop., tit. 2, item tit. 3).
- 19. Ut episcopi in aliena civitate tres tantummodo faciant septimanas (Conc. Sardic., tit. 15).
- 20. Ut qui metu persecutionis in aliena civitate demorari volurrint, non prohibeantur (Conc. Sardic., tit. 22).
- 21. Ut nullus episcopus, etiamsi a plebe eligatur, 9. Ut epi-copo ordinato statuta conciliorum pri- D vacantem Ecclesiam obtineat, nisi ex auctoritate plenarii concilii (Conc. Antioch., iit. 45).
  - 22. Ut nullus episcopus cathedram cui datus fuerit interventor, plusquam annum teneat; sed ipre eis episcopum petat (Conc. Carthag., tit. 9).
  - 23. Ut interventores episcopi conveniant plebes quæ episcopum non habent, ut episcopum accipiant. Quod si accipere neglexerint, remoto inter-

ventore sic remaneant, quandiu sibi episcopum quæ- A rant (Conc. Macrian.).

- 24. Ut nullus episcopus plehem alienam usurpet (Cone. Carthag. sub sancto Grato, tit. 9; conc. Carthag. sub antialite Genethlio, tit. 9; item conc. Carthag., tit. 5).
- 25. Ut episcopus qui sine episcoporum judicio plebom aliquam quam ad suam cathedram existimat pertinere, tenuerit, causam amittat (Conc. Carthag., tit. 12).
- 26. Ut in plebe aliena nullus sibi episcopus audeat vindicare (Conc. Juncens.).
- 27. Ut episcopus alienum clericum non suscipiet, neque ordinet (Conc. Nicæn., tit. 12; conc. Sardic., tit. 19, item 20; conc. Antioch., tit. 22; B conc. Carthag. sub sancto Grato, tit. 2; item conc. Carthag., tit. 28).
- 28. Ut nullus episcopus alienum monachum vel in ecclesia ordinet, vel in mona-terio suo præpositum faciat (Cone. Carthag., tit. 14).
- 29. Ut episcopus præsentibus catechumenis ordimationem non faciat (Conc. Laedic., tit. 4).
- 50. Ut episcopus qui necessitate compellente ante viginti quinque annos virginem velaverit, nihil ei obsit concilium quod isto numero annorum constitutum est (Conc. Carthag., tit. 18).
- 51. Ut res episcopi non sint obnoxim rebûs ecclesiesticis, sed de his ipse quod voluerit ordinet (Conc. Antioch., tit. 24).
- 32. Ut nullus episcopus hæredes extraneos, vel C hæreticos etiam consanguineos faciat (Conc. Carthag., tit. 15).
- 33. Ut episcopi vel clerici his qui catholici non sunt, nibil per donationes conferant (Conc. Carthag., tit. 23).
- 34. Ut episcopi sive presbyteri ea quæ sunt in locis ubi ordinantur ad alia loca non transferant, nisi causas ante reddiderint (Conc. Hipponireg., tit. 5).
- 35. Ut episcopi quidquid nomine suo comparaverint, cogantur Ecclesiæ refundere; quidquid autem eis donat r, cai voluerint conferant (Conc. Hipponireg., tit. 8).
- 36. Ut rebus ecclesiasticis dispensandis episcopus potestatem babeat (Cone. Antioch., tit. 25).
- 57. Ut præter conscientism episcopi oblationes fructuum ecclesiæ debitas nullus vel dare vel accipere audeat (Conc. Gangr., tit. 7, 8).
- 38. Ut episcopus matricis non usurpet quidquid suerit donatum ecclesiis quæ in diocesi constitutæ sunt (Conc. Hipponireg., tit. 9).
- 39. On Mili episcoporum gentilibus, vel hæreticis, aut schismaticis matrimonio non conjungantur (Conc. Carihag., tit. 21).
- 40. Ut fill episcoporum aut clericorum spectacula non exhibeant nec spectent (Conc. Carthag., tit. 20).
  - " Maie Trec. nt. 41.

- A 41. Ut episcopi filios suos non emancipent nisi jam probatos (Conc. Carthag., tit. 22).
- 42. Ut episcopi non passim ad comitatum pergant (Conc. Sardic., tit. 9, item tit. 10, item tit. 11; conc. Antioch., tit. 11).
- 43. Ut quicunque episcopus ab imperatore publicum judicium postulaverit, honore proprio privetur (Conc. Carthag., cit. 9).
- 44. Ut liceat uniquique episcopo preces constituere, quando de judiciis publicis contra hæreticos aliquid est petendum (Conc. Marazan.).
- 45. Ut episcopus sine metropolitani consilio nihit agat, nisi ea tantum quæ ad gubernationem Ecclesiæ suæ pertinent (Conc. Antioch., tit. 9).
- 46. Ut episcopi sine formata primatis non navigent (Conc. Carthag., tit. 36).
- 47. Ut episcopi rem Ecclesi e sine primatis consilio non vendant (Conc. Carthag., tit, 5; conc. Hipponireg., tit. 9).
- 43. Ut episcopi providentia virginibus que pupilles fuerint, ubi habitent eligatur (Conc. Carthag, tit. 40 °).
- 49. Ut episcoporum judicio poenitentize tempora poenitentibus decernantur (Conc. Carthag., tit. 39),
- 50. Ut e i iscopi judicio Donatista qui apud suos acta poenitentia convertitur, tempus poenitentia vel reconciliationis decernatur (Conc. Carthag., tit. 2).
- 51. Ut episcopus accusatos presbyteros convocatis quinque episcopis audiat; diaconorum cum tribus, reliquorum vero causas ipse solus discutlat (Conc. Carthag., tit. 17).
- 52. Ut autem unus episcopus cognitionem sibi non vindicet, hoc in alio concilio Carthaginiensi actum est.
- 53. Ut nullus episcopus, vel presbyter, vel diaconus excommunicatus communicet (Conc. Nican., tt. 5; conc. Sardic., tit. 17; conc. Carthag., tit. 8 ; conc. Antioch., tit. 2).
- 54. Ut si quis episcopus a synodo fuerit excommunicatus, communicare non audeat; et si fecerit, spem restitutionis non habeat (Conc. Antioch., tit. 4; conc. Hipponireg., tit. 3).
- 55. Ut episcopus, si causam habuerit, a duodecim episcopis audiam (Conc. Carthay. sub sancto Genethlio, tit. 8).
- 56. Ut episcopi qui in causa judices dantur definito temporis die cognoscant (Conc. Septimunic.).
- 57. Ut si duo episcopi in una provincia contentionem habuerint, ex alia provincia non advocent episcopos ad judicium (Conc. Sardie., tit. 4).
- 58. Ut si de accusato episcopo multæ sententice fuerint episcoporum, metropolitanus alterius provinciæ convocetur (Conc. Antioch., tit. 14). Quid in accusationibus episcoporum observari debeat (Conc. Carthag., tit. 15).
- 59. Ut adjudicatus episcopus ad apostolicam sedem, si voluerit, appellet (Conc. Sardic., tit. 5).
  - b Cod. Corb., tit. 9.

- 60. Ut si appellaverit a in onthe lra ipsius non or- A dinetur (Conc. Sardic., tit. 6).
- 61. Ut si a judicibus quos primas dederit appellaverit, alii judices amplioris numeri decernantur. Ut si [Forte, At si] et ab ipsis appellaverit, ad sententiam concilii differatur (Conc. Thenit.).
- 62. Ut episcopis judicantibus condemnatus episcopus, si fuerit apud potiores episcopos absolutus, nihil eis noceat si bono animo judicaverint (Conc. Carthag., tit. 11).
- 63. Ut episcopus qui ab omnibus episcopis provincia fuerit condemnatus, facultatem judicii repetendi non habeat (Conc. Antioch., tit. 15).
- 64. Ut episcopus ab eis episcopis quos elegerit judices condemnatus, appellare alibi non audeat (Conc. Carthag., tit. 3, item tit. 45).
- 65. Ut episcopi qui in aliqua causa judices dantur, ipsi locum audientiæ deligant (Conc. Zellens.).
- 66. Ut depositus episcopus, ad imperatorem causam suam non deferat (Conc. Antioch., tit. 12).
- 67. Ut accusatus episcopus vel quicunque ex clero fuerit apud Ecclesiam accusatus, ad judicia publica non transeat (Conc. Carthag., tit. 18).
- 68. Ut episcopus qui secunda vel tertia auctoritate conventus fuerit, et venire contempserit, ab episcoporum consortio suspendatur. (Conc. Zellens.).
- 69. Ut nullus episcopus, vel presbyter, vel disconus cum Judzis pascha celebret (Conc. Antioch., tit. 1).
- 70. Ut episcopi, presbyteri, vel diaconi non sint conductore:, aut procuratores (Conc. Carthag., tit. C 24).
- 71. Ut episcopi, sive clerici in ecclesia non conviventur, nisi transcuntes (Conc. Carthag., tit. 38).
- 72. Ut episcopi et preshyteri in domo sua oblationes non faciant (Conc. Laodic., tit. 56).
- 73. Ut episcopus a communione non suspendat cum quem asserit de peccato aliquo sibi soli fuisse confessum (Conc. Carthag., tit. 2).
- 74. Ut episcopus sibi successorem non eligat. (Conc. Antioch., tit. 25 b).
- 75. Ut episcopi ad concilium occurrant; aut non occurrentes, in tractoria, vel apud primatem excusationes suas allegent (Conc. Laostic., tit. 38; conc. Carthag., tit. 11).
- 76. Ut exceptis senibus qui loco moveri non pos- D Antioch., tit. 8). sunt et infirmis episcopis, qui admonitus ad concilium non occurrerit, communione privetur (Conc. Marazan.; conc. Thusdril.; item conc. Thenit.; conc.

  Sep imunic.).

  Antioch., tit. 8).

  95. Ut presb
- 77. Ut episcopus qui, non suscepta legatione, universali concilio interesse præsumpserit, ab eis episcopis qui legationem suscipiunt, ad ipsum concilium non admittatur (Conc. Thusdrit.).
- 78. Ut nullus episcopus prioribus suls se audeat auteponere (Conc. Milevit., tit. 2).
  - · Videtur hic deesse alius.
  - b Leg. tit. 6.
  - \* Trec., tit. 9.

- 79. Ut chorepiscopi, id est vicarii episcoparum, nec presbyteros nec diaconos ordinent, nisi tautum subdisconos (Conc. Anquirit., tit. 15; conc. Antioch., tit. 10).
- 80. Ut vicariis episcoporum liceat formatas facere (Conc. Antioch., tit. 8).
- 81. Ut primæ sedis episcopus nou appelletur princeps sacerdotum, vel summus sacerdos (Conc. Carthag., tit. 34).
- 82. Ut primatem proprium Mauritania Sitifensis habeat (Conc. Carthag., tit. 6).
- 83. Ut prime sedis episcopi ex concilio Carthaginiensi episcopi constituantur, quando fuerit oborta contentio (Conc. Carthag., tit. 7).
- 84. Ut primates diversarum provinciarum nomina episcoporum ad Ecclesiam Carthaginiensem mittant (Conc. Carthag., tit. 5).
- 85. Ut presbyter ante triginta annorum ætatem, quamvis sit dignus, non ordinetur (Conc. Novacæsar., tit. 10).
- 86. Ut qui in ægritudine suerit baptizatus non ordinetur presbyter; nisi sorte propter vitam bonam, aut hominum raritatem (Conc. Noracæsar., it. 11).
- 87. Ut presbyter ordinatus si de aliquo crimine confessus [An convictus] fuerit, aut de his qui lapsi sunt, non suscipiatur (Conc. Nicæn., tit. 8; conc. Novacæsar., tit. 11).
- 88. Ut presbyter in convivio secundarum nuptiarum non Intersit (Conc. Novacæsar., tit. 7).
- 89. Ut de oblatione presbyteri conjugati nullus audeat non communicare (Conc. Gangr., tit. 4).
- 90. Ut presbyter inconsulto episcopo, in quolibet loco agenda non audeat celebrare (Conc. Carthag., tit. 7).
- 91. Ut presbyter inconsulto episcopo virgines nou consecret; chrisma vero nunquam conficiat (Conc. Carthag., tit. 43).
- 92. Ut presbyteri civitatis sine jussu episcopi nibil jubeant, nec in unaquaque parcecia aliquid agant (Conc. Anqui.it., tit. 14).
- 93. Ut presbyteri abstinentes a carnibus, tangant eas; ita ut etiam olera quæ cum carnibus coquuntur comedant (Conc. Anquirit., tit. 14).
- 94. Ut presbyteris formatas dare non liceat (Conc. Antioch., tit. 8).
- 95. Ut presbyteri rem Ecclesiæ sine conscientia episcopi non vendant (Conc. Anquirit., tit. 15; conc. Hirponireg., tit. 11).
- 96. Ut presbyter qui reatum incurrerit, a sex vel septem episcopis audiatur (Conc. Carthag. sub antistite Genethico, tit. 8°).
- 97. Ut presbyter qui immolavit idolis, et postea pro side consiivit, honore quidem non privetur; tamen nec sacrisicet, nec sermonem saciat d.
  - 98. Ut presbyter, si uxorem duxerit, deponatur; si
- d Sumptus est canon ex conc.lio Auquiritano, tit. 1.

autem fornicatus fuerit, etiam pænitentiam agere A compellatur (Conc. Novacæsar., tit. 1)

- 99. Ut presbyter vel diaconus, qui deserta Ecclesia sua ad aliam transierit, si post evocationem episcopi sui reversus non fuerit, deponatur (Con. Antioch .. tit. 5).
- 100. Ut presbyter vel d'aconus, si a proprio episcopo exauctoratus sancti ministerii quidpiam presumpserit, spem restitutionis non habeat (Conc. An-· ticch .. tit. 4).
- 101. Ut presbyter vel diaconus, qui se ab Ecc'esia sequestraverit, et in domo sua altare erexerit. deponatur (Conc. Antioch., tit. 5, conc. Carthag., tit.
- 102. Et liceat sive presbyteris sive diaconibus, si interpellare (Cons. Sardic., tit. 18).
- 103. Ut presbyteri alterius regionis præsentibus presbyteris non sacrificent (Conc. Novacæsar., tit. 12).
- 104. Ut diaconi septem esse debeant (Conc. Novacarar., tit. 13).
- 105. Ut diaconi jud cio populi non eligantur (Conc. Laodic., tit. 15).
- 108. Ut diaconi ante presbyterum non communicent (Conc. Nican., tit. 14).
- 107. Ut diaconus pra sente presbytero non sedeat uisi jussus (Conc. Laodic., tit. 19)
- 108. Ut subdiaconus panem non eroget, nec ca'icem benedicat (Conc. Laodic., tit. 25).
- 109. Ut diaconus, vel quilibet clericus ad aga- C pem vocatus, partem non tollat (Conc. Laodic., tit. 21).
- 410. Ut diaconus aut clericus, magus et incantasor non sit, neque phylacteria faciat (Conc. Laodic.,
- 111. Ut diaconus vel etiam laicus sine formata alicubi non proficiscantur (Conc. Laodic., tit. 39).
- 112. Ut diaconi vel quilibet clerici, præter jussionem episcopi ad peregrina non proficiscantur (Conc. Laodic., tit. 40 4).
- 113. Ut diaeoni vel clerici spectaculis quæ in nuptiis exhibentur, non intersint (Conc. Laodic., tit.
- 114. Ut diaconi, vel quilibet clerici aut etiam laici Christiani, ex symbolis convivium non celebrent D (Conc. Laodic., tit. 53).
- 115. Ut diaconi, vel quicunque in s cerdotali ministerio constituti, usuras et lucra, id est sescupla, non exigant (Conc. Laodic., tit. 5).
- 116. Ut diaconi qui immolaverunt, et postea reluctati sunt, in honore quidem suo permaneant, sed ab omni altaris ministerio repellantur b.
- 117. Ut diaconus qui in corporale peccatum incidit, ab ordine ministerii abstineatur (Conc. Nora æsar., tit. 9).
- Tree. 11; Corb. 20; emendandus uterque.
- b Sumptus est canon ex concilio Anquiritano, sit. 2.

- 118. Ut diaconi vel preshyteri si a ministerio remoti fuerint, non eis manus vel tanquam pænitentibus, vel tanquam fidelibus laicis imponantur (Conc. Carthag., tit. 12).
- 119. Ut diaconi non ordinentur qui procuratores. et actores, et tutores, et curatores pupillorum fuerunt, nisi post deposita universa et reddita ratiocinia (Conc. Carthag., tit. 7).
- 120. Ut diaconis solis liceat ad altare ingredi, et communicare (Conc. Laudic., tit. 18).
- 121. Ut ante viginti quinque annos nec clerici ordinentur, nec virgines consecrentur (Conc. Carthag., tit, 9).
- 122. Ut clerici cum mulieribus extrancis non habiinjuste excommunicati fuerint, finitimos episcopos B tent (Cons. Nican., tit. 3; conc. Carthag., sub sancte Grato, tit. 3; Conc. universali Carthag.).
  - 123. Ut nullus clericus seneret (Conc. Nicæn., iit. 14; conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 12 .).
  - 121. Ut lectores orario non utantur, sive legat, sive psallant (Conc. Laodicensi, tit. 22).
  - 125. Ut clericis non liceat administrationem aut procurationem domorum suscipere (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 5).
  - 126. Ut clericus vel laicus non communicet in alia plebe (Conc. Carthag., sub' sancto Grato, tit. 6).
  - 127. Ut clerici sine formata et conscientia episcopi per alienas plebes non vagentur (Conc. Marazan.).
  - 128. Ut superbi clerici coerceantur (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 10).
  - 129. Ut lectores, dum ad annos pubertatis venerint, cogantur aut uxores ducere, aut continentiam profiteri (Conc. Carthag., tit. 27).
  - 450. Ut mulierem clericus non ducat uxorem. Et ut is qui laicus viduam duxerit, non admittatur ad clerum (Conc. Zellens., ex epistola papæ Sirici).
  - 131. Ut non liceat, præter canonicos psaltas qui pulpirum ascendunt et de codice legunt, alium quem libet in ecclesia psallere d.
  - 132. Ut clerici vel continentes, ad viduas vel virgines sine jussu vel permissu episcopi vel presbyteri non accedant (Conc. Carthag., tit. 33).
  - 133. Ut clerici apothecarii vel ratiocinatores non ordinentur (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 8).
  - 134. Ut clerici edendi vel bibendi causa tabernas non ingrediantur, nisi peregrinationis necessitas coegerit (Conc. Laudic., tit. 7, item 24, item 23; conc. Carthag., tit. 35).
  - 155. Ut clerici in aliena civitate non immorentur, nisi causas eorum justas episcopus loci vel presbyteri locorum perviderint (Conc. Carthag. tit. 41).
  - 156. Ut accusatus clericus intra annum causam suam agere debeat (Conc. Carthag., tit. 13).
  - 137. Ut clericus non fiat, cujus uxor cum adhue esset la cus, adulterata est. Et ut clericus uxorem adulteram deserat (Conc. Novacæsar., tit. 44).
    - c Legendum, tit. 13.
    - d Est ex concilio Laodicensi, tit. 15.

- 458. Ut abjectum clericum alia Ecclesia non ad- A mittat (Conc. Zellen., ex epistola papæ Sirici).
- 439. Lit non liceat elericum a populo excommunicari, sive præsente sive absente episcopo (Conc. Septimunic.).
- 140. Ut ministri non habeant licentiam in secretario ingredi (Conc. Laudic., tit. 21).
- 141. Ut ministri orario non utantur, nec reliniquant Oslia (Conc. Laodic. til. 21; item 41).
- 142. Ut non exorcizent illi qui necdum ab episcopo sunt provecti (Conc. Laodic., tit. 25).
- 143. Ut bis in anno per singulas provincias concilia fiant (Conc. Nicæn., tit. 5; conc. Antioch., tit. 20; conc. Carthag., tit. 3).
- 144. Ut concilium universale non flat, nisi causa B 20 b). communis, id est, totius Africæ coegerit; ut synadus plenaria tune dicatur, cum episcopus metropolitanus adfuerit (Conc. Anti. ch., til. 16).
- 145. Ut hi qui se absciderunt, de clero eximantur (Conc. Nicæn., tit. 1).
- 143. Quæ sint pænitentiæ tempora iis qui præva-Picaverunt decernenda (Conc. Nicæn., tit. 16; conc. Anquirit., tit. 3; item 4, 5, 6, 7, 8, 9).
- 147. Ut sponsatæ puellæ, si abaliis raptæ fuerint, sponso priori reddantur (Conc. Anquirit., tit. 11).
- 148. Quemadmodum hi qui irrationabiliter vixerint, suscipi debeaut (Conc. Anquirit., tit. 16).
- 149. Ut hi qui s'cut muta animalia vixerunt, inter energumenos orent (Conc. Anquirit., tit. 17).
- situm violant, digamorum constitutum impleant gradum (Conc. Anquirit., tit. 19).
- 151. Ut qui adulterium commiserit, septem aumos pœnitentiam agat (Conc. Anquirit., tit. 20).
- 152. Ut mulieres fornicantes quæ parvulos suos necant, aut abortu a, decem annis pœnitentiam agant (Conc. Anquirit., tit. 21).
- 153. Ut qui voluntarie homicidium fecerint, in novissimo vitæ reconcil entur (Conc. Anquirit, tit. 22).
- 454. Ut qui casu homicidium fererit, quinque annis pœnitentiam agat (Conc. Anguirit., tit. 23).
- 455. Ut qui ariolantur, vel in domo sua hojus artis alios introducunt, quinque annis pœnitentiam agant (Conc. Anquirit., tit. 24).
- 156. Ut mulier quæ duobus fratribus nupserit, in extremis suis reconcilietur (Conc. Novacæsar., t.t. 2).
- 157. Ut quicunque concupiscentiam non consummat, per divinam judicetur gratiam liberatus (Conc. Novacæsar , tit. 4).
- 158. Ut catechumeni peccantes, nisi se correxerint, abjiciantur (Conc. Novacæsar., tit. 5).
- 159. Ut qui manducantem carnes, ex side condemnaudum crediderit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 2).
- . Deest excutiunt, aut alind vocabulum ejusdem Dolestatis.

- 160. Ut qui domuin Dei contempibilem duxerit. anathema sit (Genc. Gangr., tit. 5).
- 161. Ut qui núptias condemnat, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 9, 10).
- 162. Ut si qua mulier virilem habitum assumpserit, an athema sit (Conc. Gangr., tit. 13).
- 163. Ut bi qui uxores aut viros dimittunt, alteri non nubant; sed aut continentes maneant, aut sibi reconcilientur (Conc. Carthay., tit. 7).
- 161. Ut si qua mulier quasi rel gionis causa, virum dimiserit, anathema sit (Conc. Gangr , tit. 14).
- 165. Ut quicunque continentiæ causa die dominico jejunaverit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 18).
- 166. Ut quicunque sanus corpore jejunia communia dissolverit, anathema sit (Conc. Gangr., tit.
- 167. Ut quicunque martyrum memorias contempserit, anathema sit (Conc. Gangr., tit. 21).
- 168. Ut quicunque non commun cantes, nec orationem facientes, Scripturas tentum divinas in ecclesia audire voluerint, abjiciantur (Conc. Antioch., tit. 2).
- 169. Ut quicunque post diversa peccati pænitentiam fideliter gesserit ad communionem revocetur (Conc. Laodic. tit. 2).
- 170. Ut scenicis atque histrionibus reconciliatio non negetur (Conc. Carthag., tit. 42).
- 171. Ut ad fakas memorias martyrum nullus accedat (Conc. Carthag., tit. 17).
- 172. Ut bi qui nominantur Cathari, accedentes ad 150. Ut quicunque virginitatem profitentes propo- C Ecclesiam, si ordinati sunt, sic maneaut in clero (Conc. Nicæno, tit. 7).
  - 173. Ut Pauliani baptizentur . (Conc. Nicano, tit. 15).
  - 174. Ut venient s a Novatianis vel Montensibus per manus impositionem suscipiantur (Conc. Zellens., ex episto'a papæ Sirici).
  - 175. Ut non liceat hæreticum rebaptizari, baptizatum in nomine Patris, et Filli, et Spiritus sancti (Conc. Carthag., sub sancto Grato, tit. 1, item Carthag., tit. 48).
  - 176. Ut hæretici in hæresi permanentes domum Dei non ingrediantur (Conc. Laodic., tit. 6).
  - 177. Ut Novatiani vel etiam Quartadecimani non recipiantur, nisi prius bæresim suam condennave-Drint; ita ut symbolum sidei doceantur, et chrismate ungantur (Conc. Laodic., tit, 7).
    - 178. Ut quicunque convertuntur ab hæresi, qui dicuntur secundum Phrygas, baptizentur (Conc. Laodir. . 1it. 8).
    - 179. Ut non liceat in hæreticorum cœmeteria ad orationem faciendam catholicis introire (Conc. Laodic., tit. 9).
    - 180. Ut nullus ad Ecclesiam pertinens filios suos hæreticorum nuptiis societ (Conc. Luodic., tit. 30).
    - 181. Ut Christiani non judaizent, nec in sabbato vacent (Conc. Laodic., tit. 28).
      - <sup>b</sup> Videtur legendum tit. 19.
      - " Rehaptizentur.

- 182. Ut nullus cum hæreticis connubia miscent A (Conc. Laedic., tit. 30).
- 183. Ut nullus cum hæreticis aut schismaticis oret, aut ad falsos martyres cat (Conc. Laodic., tit. 32; conc. Carthag., tit. 2).
- 184. Ut nullus ad angelos congregationom faciat (Conc. Laodic., tit. 33).
- 185. Ut nullus a Judæis vel hæreticis feriatica accipiat (Conc. Laodic., tit. 35).
- 186. Ut nullus a Judæis azyma accipiat (Consil. Laodic., tit. 56).
- 187. Ut nullus cum paganis sesta celebret (Conc. Laodic., tit. 37).
- 188. Et nullus Christianus hallare vel cantare in nuptiis audest (Conc. Laodic., tit. 41).
- 189. Ut Donatistarum elerici in suis honoribus & (Conc. Laodic., tit. 50). suscipiantur (Conc. Carthag., tit. 2). 211. Ut nullus pere
- 190. Ut quæcunque Ecclesiæ Donatistarum catholicæ factæ sunt ad eam cathedram pertinent ad quam catholica quæ jam ibi fuerat pertinebat (Conc. Carthag., tit. 10).
- 191. Ut quicunque episcopus ex Donatistis conversus fuerit, plehes que utrasque Ecclesias habent cum episcopo catholico æqualiter dividant (Cencil. Carthag., tit. 11).
- 192. Ut hareticorum beneditiones nullus accipiat (Conc. Laodic., tit. 31).
- 193. Ut qui parvuli apud Donatistas haptizantur ab ordinatione non prohibeantur, si conversi fucriut (Conc. Carthag., tit. 1).
- 194. Ut qui aliquibus sceleribus irretitus est vo- C cem accusandi non habeat (Cone. Carthag., sub sancto Censthlio, tit. 6 a).

Hoc et in concilio Thenitano statutum est,

- 195. Ut excommunicatis, sive clericis, sive laicis, accusare non liceat (Conc. Carthag., tit. 2).
- 196. Ut omnes servi, vel proprii liberti, vel omnes quos ad accusanda publica crimina leges publicæ non admittunt, histriones etiam, hæretici, pagani et Judæi ad accusationem non admittantur (Con.. Carthag., tit. 3).
- 197. Ut qui unum crimen non probaverit, ad aliud pon admittatur (Conc. Carthag., tit. 4).
- 198. Ut accusator, si in loco ubi est ille qui accusatur, violentiam timuerit, locum sibi proximum eligat (Conc. Hipponireg., tit. 5).
- 199. Ut baptizandi symbolum fidei discant (Conc. Laodic., tit. 44).
- 200. Ut qui in ægritudine baptizantur, sani facti symbolum doceantur (Conc. Laodic., tit. 45).
- 201. Ut baptizati post baptismum chrismate ungantur (Canc. Laodic., tit. 16).
- 202. Ut ægrotantibus, 'quando ipsi loqui non possunt, si pro eis alii testimonium dixerint, baptismum non negetur (Cone. Carthag., tit. 41).
- 203. Ut quando de infantibus ignoratur utrum baptizati sint, sine ulla dubitatione baptizentur (Conc. Carthag., tit. 7).

- 201. Ut prægnantes mulieres baptizen'ur quando volucrint (Couc. Novacæsar., tit. 6).
- 205. Ut Christiani cum mul eribus lavacra non habeant (Conc. Laodic., tit. 29).
- 206. Ut post duas l'ebdomadas Quadragesima: ad baptismum nullus suscipiatur (Conc. Laodic., tit. 42).
- 207. Ut in Quadragesima sabbato tantum et dominico offeratur (Conc. Laodic., tit. 47).
- 208. Ut in Quadrage ima, quinta feria ultima behdomada, jejunium non dissolvatur (Conc. Laodic., iit. 43).
- 209. Ut in Quadragesima natalitia martyrum non celebrentur (Conc. Laudic., tit, 49).
- 210. Ut in Quadragesima nuptiæ nou celebrentur (Conc. Laodic., tit. 50).
- 211. Ut nullus peregrinus sine formata episcopi accipiatur (Conc. Antioch., tit. 7).
- 212. Ut die quintæ feriæ septimanæ sanctæ Paschæ secundo offeratur (Conc. Septimunic.)
- 213. Ut in sacrificio absque pane et vino nullus offerat (Conc. Carthag., til. 52).
- 214. Ut diebus Quinquagesina genus non flectantur (Conc. Sardic., tit. 1).
- 215. Ut ante Pentecosten nullus audeat jejnnare (Conc. Septimunic.).
- 213. Ut non liceat in domini is agapem facere, vel in ecclesiis, aut intus accubitus sternere (Conc. Laodic., tit. 27).
- 217. Ut custodiatur fides Patrum trecontorum decem et octo (Conc. Constantinop., tit. 2 b).
- 218. Ut concilierum statuta priscorum ab omnibus observentur (Conc. Zellens.).
- 219. Ut nullus in precibus, nisi ad Patrem d'rigat orationem, et ut prius eas cum instructioribus tractet (Conc. Carthag., tit. 31; item, tit. 7).
- 220. Ut una sit in sacramentis per omne Byzacium disciplina (Conc. Maradian.).
- 221. Ut mulieres quæ apud Gracos presbyteræ appellantur (apud nos autem viduæ seniores, univirue et matriculæ) in ecclesia tanquam ordinatas constitui non liceat (Conc. Laodic., tit. 11).
- 222. Ut mulieres ad altare non ingrediantur (Conc. Laodic., tit. 43).
- 223. Ut sancte oblationes ad vices eulogiarum non dirigantur (Conc. Laodic., tit. 14).
- 224. Ut sabbatis Evangelia legantur (Conc. Lac-die., tit. 16).
- 225. Ut de diversis versibus et sensibus libri unusa canticum non connectatur (Conc. Laodic., tit. 17).
- 226. Ut etiam per solemaissimos parchales dies sacramentum catechumenis non detur, nisi solitum salis (Conc. Carthag., tit. 11).
- 227. Ut corporibus defunctorum eucharistia non detur (Conc. Carthag., tit. 12).
- 228. Ut præter Scripturas canonicas nihil in ecclesia legatur (Conc. Laodic., tlt. 57; conc. Carthag., tlt. 45).

<sup>\*</sup> Trec., tit. 4.

229. Ut liceat passiones martyrum legere in nata- A diem Paschæ audiant tempore concilii (Conc. Carlibus corom (Conc. Carthag., tit. 46).

thag., tit. 5).

250. Ut soli Ecclesiæ Carthaginis liceat alienum clericum ordinare (Conc. Carthag., tit. 51).

251. Ut omnes Ecclesiæ ab Ecclesia Carthaginis

252. Ut nullus erdinetur sisi probatus vel episcoporum examine, vel populi testimonio (Conc. Carthag., tit. 19).

## VITA SANCTI FULGENTII,

RUSPENSIS EPISCOPI

(Quam videsis Fatrologie tom. LXV, col. 117).

ANNO DOMINI DXL.

# SANCTUS JUSTUS

## EPISCOPUS URGELLENSIS.

#### NOTITIA (ex Fabricio).

S. Justus Urgellensis sive Urgelitanus in Hispania episcopus, qui subscripsit concilio Toletano 11, anno 527 [al. 531], atque Herdensi an. 542 [al. 546], et cujus mysticam Expositionem in Cantica cauticorum ad Sergium papam (non Romanum, sed Tarraconensem episcopum) metropolitanum suum, memoratam Isidoro Hisp. cap. 21, Ilonorio HI, 25, Trithemio c. 210, edidit Menradus Maltherus, Ilaganoæ 4529, recusam in Micropresbytico Basil. 4550, in Ortholoxographis utrisque edit. an. 1555 ct 1569, et in Bibliothecis Patrum universis, Paris., Colon. et novissima Lug!unensi t. IX, p. 731; et separatim Georgio Rostio curante, Halæ Sax. 1617. Præmissa epistola ad Sergium edita etiam in Dacherii Spicilegio, tom. III, pag. 312 (edit. novæ tom. III, pag. 119), et în Conciliis Ilispaniæ cum notis cardinalis de Aguirre, t. II, pag. 273; et altera epistola ad Justum diaconum, quo hortante laborem hunc in se su cepisse profitctur. Confer Nie. Antonium IV. 1: Bibl. Hispanæ veteris tom. 1, pag. 208 seq.; Acta Sanctor. tom. VI, Maii 28, p. 773.

#### EPISTULA S. JUSTI URGELLENSIS.

#### AD SERGIUM PAPAN.

Domino meo vere plissimo, et præcipue Dei gratia copioso, semperque in Christe beato, domino Sergio papæ, Justus episcopus.

Sciens te tam solerti studio pro refrigeriis pauperum laborasse, ut illis temporariam consolationem, tibique acquisieris æternam mercedem. et jam satis D te d'judicans totum ad Dei eloquia, ex quibus nunquam fuisti vacuus, pro animæ cultura converteris; quoddam tibi in corporali specie spiritale exenium dirigere procuravi; quod si tibi Christus non ex nostro merito, sed ex suo numere secerit esse gratissi.

B mum, forsitan proveniet, et in diebus jejunii quodammodo refectus ad mensam venies, et antequam cibum accipias quiddam prægustasse persenties. Nec hoc dicens transmissionis hujus meritum, priusquam approbes, arroganter insinuare studeo; sed intercedente charitate, in qua te totum possiden, ita de tun tanquam de meo animo præsumen«, tibi acceptum fore absque ulla ambiguitate confido. Igitur in Christo-Je-u germanum cordis mei esse non nescions libellum de traciata libri canonici qui Can ici Canticorum præscribitur, quem nuper Christo illuminante edidimus, tibi primum censui offerendum. In quo most nostra potius, sed ea quæ tua sunt, quia sic diligitis, te suscepisse cognoscas : quem precor ut cum ca sollicitudine qua in Christo viges, sæpe recenseas: ut si quid illic corrigendum persenseris, integra libertate commoneas. Et sic cæteris in Christo fratribus relegendum, vel si fortasse placuerit offeras transcribendum. Itaque quia sic accidit ut membranis desistentibus, minutioribus litteris eamdem scripturam, in paribus quaternionibus su-ciperent, nec studiose fabrefactis lateralibus ambiretur; si memoratam rem Clicujus meriti esse censueris, quia hoc ipsum, us præfatus sum. donante Domino, tuum est, ut difigentiori studio transcriptum utilius coaptetur quantocius studebis. Quod opus si laude dignum processerit, te auctorem referam Christo; si vero reprehensioni patuerit, quia utriusque est, statim assumam sociam temetipsum, quia decori sic te condecet hæc que Deus contulit coaptari, ut non de negligentia vituperium, sed de industria charitatis suscipias fructum: ut fraires nostri qui pracessorum Patrum tractatibus epulantur, etiam his neotericis quæ eis ex charitate offerimus, non pro nostro merito, sed pro Dei dono et sua benevolentia vesci quodammodo delectentur. Ave nunc in Christo, piissime, nostramque pusillitatem sanciis orationibus in Domino fove.

## S. JUSTI URGELLENSIS IN CANTICA CANTICORUM SALOMONIS EXPLICATIO MYSTICA.

CAPUT PRIMUM. - Num. 1. Oscule'ur me osculo oris A tione rultus ejus sp'enduit sicut sol, ut in Evangelio sui. Vox Ecclesiæ hæc est venientis ad Chr stum in osculo: offensam quam apud Deum homines peccando contraxerant resolvi cupientis, et pacem in qua, dum essemus Deo Patri inimici, per ipsum Filium eins reconciliamur, invenire desiderantis : propter quod propheta ad Deum : Pacem tuam, Domine, da nobis, et omnia reddidisti nobis (Isa. xxvi). In Evangelio quoque (Luc. xv) redeuntem a regione longinqua silium pater deosculatus est. Tunc enim quodammodo venientibus ad se osculum tradidit, quando unicum suum in homine nasci voluit, per quem etiam ut ei pacis vinculo adhæreamus attribuit. Denique et angeli, nascente Christo: Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ volunta:is (Luc. 11), idcirco nostra nobis utique talia dicendo, perspicue docuerunt.

Nom. 2. Quia meliora sunt ubera tua vino, flagrantia unquentis optimis. Ubera Christi, apostolos, evangelistas non incongrue accipimus; per ipsos enim in side nutrimur et spirituali alimento resicimur. Idcirco autem mellora vino probantur, quia evang lica doctrina eminentior quam lex olim data dignoscitur. Denique illic figura, hic veritas; illic tanquam austeritas vini diligendum tantummodo proximum et inimicum odiendum ostendit, hic dulcedo gratice pro in micis orandum, et eos qui nos oderunt admonet diligendos. Ipsa quoque Christi ubera, id est apostolos, unguentis optimis flagrantia declarat, quia tantis virtutibus tantisque enituere miraculis, ut odor justitiæ C corum longe lateque diffusus tune intuentes oblectarei, et usque buc omnes refic'at audientes, sicut unus ex ipsis pronuntiat dicens : Deo autem grat'a, qui semper triumphat nos in Christo Jesu, et odorem notiliæ suæ manifestat in omni loco pro nobis (1 Cor. 1.).

Num. 3. Uleum effusum nomen tuum, ideo adolescentulæ dilexerunt te. Quem unxit Deus, id est Christum, oleo lætitiæ, præ participibus suis (Psal. XLIV), hujus etiam velut oleum effusum est nomen : quicunque enim Christiani a Christo nominantur ipsique chrismate perunguntur, atque in ejus nomine baptizati sancto Spiritu adimplentur, ut unquentum quod descendit a capite in barbam Aaron (Psal. exxxi); · quod verum, perfectum, atque fortissimum declara ; sto, descendit etiam in oram vestimenti ejus, ac totam, usque in finem, Ecclesiam replet; quæ ei inhurendo, sine dubio vestis ipsius est. Nam in transfigura-

legimus, et indumenta ipsius velut nix candida facta sunt (Mat. xvii; Luc. ix), quæ talia nullus fullo suner terrum facere potui!. Nullus enim doctorum ad tan:um nitorem sicut ille discipulos suos aliquando perduxit: vel sie a maculis ablutos, instar nivis candidos in se credentes facit. Hunc ergo adolescentulæ, vel novellæ Ecclèsiæ vel incorruptæ animæ dilexerunt; quæ etiam flagranti unquento repletæ cum Apostolo dicunt : Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis (Rom. v).

Num. 4. Trake me post te, curremus in odorem. Dicit Dominus in Evangelio: Nemo venit i d me nisi Pater, qui misit me, attraxerit eum (Joan. v.). Attrabitut enim ad Christum qui credit in Christo; illi vero curvoce consona clamaverunt, quia ipsum qui est pax B runt post eum, qui eum imitantur vel qui dono ipsius ipsum sequendo proficiunt.

> Num. 5. Introduxit me rex in cellaria sua. Introduxit Christus Ecclesiam in sua cellaria, cum ei revelavit Scripturarum occulta mysteria, sicut Apost ilus ait, ut ostenderet in sæculis supervenientibus abundantes divitias gratiæ suæ in bonitate super nes in Christo Jesu (Ephes. 11). Vel tunc ex toto saucti introducuntur in Christi cellaria, cum eis in fine dicetur: Venite, benedicti Putris mei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi (Matth. xxv).

Num. 6. Exsultabimus et lætabimur in te memores ulerum tuorum super unum. Exsultant sancti et latantur in Domino, cum recordantur quemadmodura per ubera Christi, apostolorum scilicet doctrinis, spirituali lacte nutriti sunt. Quam doctrinam Christi dum priscæ legis præceptis inspiciunt clariorem, in illa vel ex ipsa Christum intuentes intelligunt, quibus ipse in Evangelio dicit : Vestri beati oculi qui vident. et aures quæ audiunt; amen dice vobis, multi prophetæ et reges quæsierunt videre quæ videtis, et non viderunt: et audire quæ audistis, et non audierunt (Matth. 211;

Num. 7. Recti ditigunt te. Nec enim pravi possunt differe æquitatem : illi enim recti sunt et d.ligunt Deum, qui non amore creatura captivi tenentar; sed, s cut rectos decet, pretiosum munus præponentes. Deo auctori omnium dilectione fortissima adhæserum. Sed et illi Deum recte diligere approbantur, qui non solum in beneficiis, sed in flagellis ipsius constituti, id est sacer Spiritus, qui a Deo diffusus est in Chri- D similiter gratias agunt sicut et ille dicebat : Benedicam Dominum in omni tempore, laus ejus in ore mes (Psal. xxxIII): id est, et quando lætitism ex dono capio, et quando dolorem (codem corripiente) suscipio.

Sient afius quoque vehementissima passione proba- A neam custodiret. Et sequitur , Vineam meam non eutus, carne putridus, et sincerus corde locutus est : Si bona suscepimus de manu Domini, mala cur non sustineamus? Dominus dedit, Bominus abstulit, steut Domino placuit ita factum est; sit nomen, etc.

Num. 8. Nigra sum, sed formosa, filia Jerusa!em. zicut tabernacula' Cedar. Nigra consessione percatorum, formosa gratia sacramenti, filia Jerusalem. Ex illa enim primitivorum Ecclesia per Evangelium nata est quæ prima credidit in Jerosalem, vel certe, sicut Apostolus dicit : Illa quæ sursum est Jerusalem, libera est, quæ est mater nostra (Galat. 1v). Et merito, quia assimilat se tabernaculis Cedar; quod interpretatur, obscuritatis; ad cujus filios Apostolus dicit : Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino (Ephes. v). Potest ctiam nigra vocari, cum passionibus, op- B quæ mihi sucrunt lucra, hac arbitratus sum detrimenta probriis, contumeliis et despectui traditur. Considera nigram atque formosam: in Paulo: In omnibus tribulationem patimur, sed non angustiamur; aporiamur, sed non destituimur; dejicimur, sed non perimus Il Cor. IV). Quemadmodum tabernacula Cedar; tanquam purgamenta hujus mundi facti sumus, omnium peripsema; et sicut pellis Salomonis, semper mortificationem Jesu Christi in carne nostra circumferentes, ul vita Jesu maniscaletur in carne nostra mortali.

Num. 9. Nolite me considerare quod fusca sim, quia decoloravit me sol. Id est : nolite me constitutam in persecutione despicere; æstus enim tribulationum sustinui, et quasi decorem temporalis jucunditatis amisi : Per multas enim tribulationes oportet me intrare in regnum Dei (Act. xiv), In iliis namque sum C tuorum : id est, si in ea claritate qua fidelium tuorum de quibus scriptum est : Beati qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur: et vos quidem tristitiam habebitis. mundus autem gaudebit, sed trisitia vestra in gaudium convertetur (Matth. v; Joan. xv1).

Num. 10. Filii matr's mew pugnave: unt contra me. Fili scilicet Synagogæ, qui docentem et arguentem Stephanum martyrem lapidaverunt : Et facta est persecutio m gna in Ecclesia quæ erat Ilierosolymis, et omnes fratres dispersi sunt per regiones Judace et Samariæ (Act viii). Vel illi ctiam pugnaverunt adversus Ecclesiam, qui Paulum prædicantem in gentibus, per civitates singulas persecu i sunt. Similiter et illi qui his qui ex gentibus crediderant, onera legis imponenda censebant, quæ B. Jacobus cum cæteris apostolis salubriter removenda decrevit (Act.xv). Nam et illi qui D Galatas in Christo credentes circumcidi suaserant. perturbantes evangelicam traditionem adversus Ecclesiam puguasse docentur, de quibus Panlus apostolus ait : Neque enim hi qui circumciduntur legem custodiunt, sed volunt vos circumcidi ut in carne vestra glorientur (Gal. vi). De ipsis e:iam dixit : Utinam abscindantur qui vos conturbant (Ibid.).

Num. 11. Posuerunt me custodem in vineis. Vineze quoque ista, Synagoga sunt : Acceperat quippe Saulus potestatem, et epi-tolas a principibus sacerdotum, al quoscunque credentes in Christo reperisset viros ac mulieres, in custodias tradere ut punirentur (Act. 1xet EXU): ut dum ista perpetraret, quasi Synagoga: vistodivi. Factus enim ex Saulo Paulus, ex persecutore prædicator, dum verbum Dei Judæis contradicentibus prædicar: t et omnino sperneretur, eisdem incredulis dixit : Vobis quidem oportebat prædicari rerbum D.i. sed quoniam repulistis illud et indignos res judicestis tanta salute, ecce convertimur ad quates, sic enim præcepit nobis per Scripturam Dominus: Dedi te in lucem gentium, ut sis in salutem usque ad extremum terres (Act xiii; Isa. xiix). Vel sicut ipsa ad Galatas seripsit, Audisiis conversationem meam in Judaismo, quia persequebar Escles am Dei, et expugnabam illam et proficiebam in Judaismo supra mult: s coætaneos meos in genere meo, abundantius æmulator existens pateruarum mearum traditionum (Gal. 1). Et iterum : Sed (Philip. 111), tanquam sub ænigmate dicens : Posmerunt me custodem vineis, vineam meam enim non custodivi.

Num. 12. Indica mihi quem diligit anima mea, nbi pascas, ubi cubas in meridie. Legimus in Evangelio: Si dixerint, Ecce hic est Christus, eece illic, nolite exire (Matth. xxiv; Marc. xiii). Hic enim atque illic, partes esse noscuntur; Christus aut in in Ecclesia catholica tanguam in meridie cubans, mundum universum suo fulgore perfudit, et in spiritu ferventibus requiescit, arque ex ea charitate qua orbem universum irradiat, credentes in se populos quotidie pascit.

Num. 13. Ne vagari incipium per greges sodalium universitas consistit, te habitantem ignoravero, per greges sodalium, id est per congregationes hæreticorum, incipiam oberrare. Sodales quippe Christi ex quadam parte hæretici appellentur, quia nativitatem, pas ionem, et resurrectionem ipsius profitentur; sed quia de ipsis Apostolus ait : Habentes formam pietatis et virtutes ejus abnegantes (II Tim. 111 , non jam sodales, sed adversarii comprobantur.

Num. 14. Si ignoras te, o pulcherrima inter mulieres, egredere et abi post vestigia. Vox Christi est ad Ecclesiam, Si ignoras te, o pulchra inter mulieres: si non intelligis quia tu es illa cui in psalmo dicitur: Audi, filia, et vide, et inclina aurem tuam, et obliviscere populum tuum et domum patris tui, quia concupiscit rex pulchritudinem tuam (Psal. xLIV), quia tu sola accepisti decorem incorruptibilis sacramenti. Et bene ait, inter mulieres, id est, gloriosa inter hæreses : congrue enim mulierum nomine vocitantur, quia virginitatem quæ est in Christo amiserunt. Igitur non oberres, me alibi extra te quærendo ullo modo; in te guppe ubi me hactenus non quærebas, tanquans in meridie requiesco. Jam intellige ubi me pascentem et gubernantem temetipsum quæras, ne volut in nocte quorumlibet simulatio te abducat : quia tantummodo in te certa sinceritas me apud te regnante perdurat, in illis te esse cognosce, quibus post resu-rectionem meam veraciter repromisi : Ecce ego vobiscum sum usque ad consummationem sæculi (Mallh.

xxvIII). Quod si quadam promissorum meorum du- A sessionis odorisero unguento emm perunxit, ut eum bitatione aliquo modo fluctúas, nec meam præsentiam, nec tuam pulchritudinem cognoscis: egredere, at abi post vestigia gregum tuorum. Merito etenim post vestigia gregum perget, quia pastoris præsentiam dereliquit. Et pasce kædos tuos juxta tabernacula pastorum: injustos homines oblectans traditionibus vel conventiculis hareticorum. His etenim redargutionibus objurgari merentur, qui Christum in catholica Ecclosia, vel seipsos Ecclesiam catholicam esse non cognoscuat.

Num. 15. Equitatui mee in curribus Pharaonis. Bicit Abacue propheta: Nunquid in fluminibus irațus es, Domine, aut in fluminibus furor tuus, vel in mari indignatio tua, qui ascendis super equos tuos, et quaevangelistas accipimus? Ideo Christus loquitur ad Ecclesiam. Tunc equitatui meo in curribus Pharaonis assimilavi te, cum sapientes mundi ad meam sidem evocandos converti, ut deposito tumore sæculi, sub me (qui sum salus vera) currendo proficiant; meque circumferendo plis prædicationibus, credentium fide oculis manifestent. Ac sicut princeps mundi hujus qui jam missus est foras, falsis philosophis tanquam claris curribus usus est ad perniciem, ita ego mea sapientia repletis apostolis, credentes instituam ad salutem.

Num. 16. Pulchræ sunt genæ tuæ sient turturis. Castilatem comitem verecundiæ prædicavit. Dicitur cnim genus turturum amisso corporali consortio solitarium incedere, nec carnalem copulam ultra requi verc. Habet itaque Christi spansa eximiam pulchritudinem, quando cum pudore retinet castitatom.

Num. 47. Collum tuum sicut monilia. In collo hi insimuantur qui legem Dei diebus ac nociibus meditari non desistunt, quique etiam velut munda animalia, salutarem doctrinam jugiter ruminando reddunt. lli, quia præclara Ecclesiæ ornamenta sunt, velut sponsæ monitia describuntur.

Num. 18. Murenulas aureas faciamus tibi. Vox ista doctorum est, qui tunc ornamenta Ecclesiæ auro argentoque permixta disponunt, quando spiritales intelligentias eloquii ni:ore disserunt. Murenulæ autem a capite definentes, solent ad cervicem ornandam aptari : et ideireo illæ doctrinæ præclaræ sunt, quæ a capite, id est Christo, procedentes, sic spirituali D officio ministrant, ut cervicem nostram jugo Christi subdendam edoceant, ita ut talibus ab Apostolo dicatur : Non alta sapientes (Rom. 11), etc.

Num. 19. Dum esset rex in accubitu suo. Narrant Evangelia (Marc. xiv; Joan. xii), ante bidoum l'aschæ, recumbente Domino, a muliere habente alabastrum unguenti nardi pistici ejus capiti superfusum, et hic prophetia dicit : Cum esset rex in accubitu suo, nardus mea dedit odorem suum. Igitur tanı hæc quam illa figurate dicta vel facta noscuntur, quia Rege nostro (vel in cruce ubi inclinato capite spiritum reddidit, vel in sepulcro ubi corpore conditus requievi:) in suo accubitu-constituto, Eccles'a piæ con-

voluntarie passum fuisse, et a mortuis resurrexisse die tertia virtute propria, in salutem credentium prædicare non cesset.

Num. 20. Fasciculus myrrhæ dilectus meus. Myrrha species, mortuorum corporibus condiendis apta dignoscitur. Fasciculus itaque myrrbæ Christus passus et mortuus et sepultus. Inter ubera mea commorabitur. Ubera Ecclesia esse eruditi et spirituali lacte redundantes qui nascentes in fide populos nutriunt, illi sine dubio comprohautur, qui mortem Domini, sicut præreptum est, annuntiare dones veniat, omnibus modis non desistant.

Num. 21. Botrus Cypri dilectus meus. Botrus in Cypro, Christus suspensus in crucis ligno: quod genus drigæ tuæ salus (Abac.111)? Ques eques, apostolos et B ligni odoriferum semper et incorruptum est, signum etenim crucis, cum odore chrismatis prænotamus in fronte. Bene autem ait: Botrus Cypri, dilectus meus miki, quia non illis qui crucifixerunt, sed his qui in crucifixum crediderunt, hotri istius dulcedo concessa est. In vineis Engaddi; in Synagogæ populis, ubi dominica peracta est passio. Engaddi interpretator oculus tentationis mex. Lege Evangelium, et invenies Pharismos et Sadducmos nihil alfud intendisse suis interrogationibus, nisi ut Dominum per singula tentarent, et invenirent causas accusandi cum ; quibus ipse dicit: Quid me tenta:is, hypocritæ (Matth. xx11)? Sed tantum bonum passionis Christi, illis quidem gestum, nobis autem qui credidimus constat esse con-Cessum.

Num. 22. Ecce tu pulchra es, amica men. Christus Ecclesiam, quam amicam pacis sua osculo feeit, bis pulchram pronuntiat, s cut Apostolus sanctam corpore et spiritu (I Cor. VII) esse docuit, adjiciens, ocult tui columbarum. Nihil est magis quod faciem ornet in corpore quam dispositio oculorum, per ques convenienter sanctos apostolos accipimus, qui etiam futura prospicere potuerunt; quorum privilegia designans beatus Paulus apostolus ad Corinthios acribens ait: Vos estis corpus Christi (I Cor. x11). Et alio loco: Quosdam quidem posuit Deus in Ecclesia primum apostolos (Ephes. IV), etc. Jam cum dicit, oculi tui columbarum, ipsos apostolos, quibus praceptum est ut e-sent astuti vicut serpentes, et simplices sicut columba (Matth. x), evidenter ostendit : per cujus avis simili udinem, cosdem sancto cliam Spirita repletos case demonstrat.

Num. 23. Ecce tu pulcher es, dilecte mi. Christom, quem pulchrum et decorum Ecclesia hoc leco commemorat, Psalmista sic pronuntiat, dicens: Speciosus forma præ filiis kominum, diffusa est gratia in labiis tuis (Psal. XLIV). Sed heec tua palchritado exinde est, quia In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum; et Verbum caro factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1). Addens antem, lectulus noster floridus, ipsum corpus dominicum in quo Deitas requievit, sincerum odoriserum, ex Virgine natum ostendit.

Num 24. Tecta domorum nostrarum. Domus ista

in quibus Christus habitat, sancti sunt: sicut pro- A copissent loqui variis linguis, musto pleni a populo pheta dicit : quoniam hubitabo in eis (Levit. XXVI; 11 Cor. vi). Tecta autem et laquearia domorum istaram cedrina et cypressina, quæ incorruptibilia et odorifera dignoscuntur, directionem Dei et proximi, quæ per Spiritum sanctum desuper concessa est (id est ut sancti in se sint) demonstrat.

CAP. II. - Num. 25. Ego flos campi, et lilium convallium. Ego decus mundi, ex virginitate humilium.

Nom. 26. Sicut litium inter spinas. Expulso homini de Paradiso dicitur: Maledicta terra in operibus tuis, spinas et tribulos germinabit tibi (Gen. 111); quæ terra. quique caro humana intelligitur, quæ aculeos libidinum et concupiscentiarum spinas producere consuevit. Quapropter quod ait : Sicut lilium in medio spingrum, sic amica mea inter filias: filias hæreses B dicit, que per baptismum quasi renatæ, filiarum nomine nuncupantur; sed spinis comparatæ, corrumpentes et corruptibiles perdocentur. Quam corruptionem Ecclesia nescit, quæ liliorum sinceritati comparata, ultro citroque redolet ac resplendet.

Num. 27. Sicut malus inter ligna silvarum. Dicit Psalmographus, quoniam quis in nubibus æquabitur Domino, aut quis similis erit Deo inter filios Dei (Peal. exxxvii)? Illic adoptione, bic natura est filius; et ideo nullus in sanctis, vel in universo genere bominum, quamlibet silii vocabulo censeatur, Christo similis reperitur; qui fructus sui dulcedine resectioneque electos incomparabili decore præcedit.

Num. 28. Sub umbra illius quem desideraveram. milis ac secura permansi.

Num. 29. Et fructus ejus dulcis gutturi meo. Dicit in Evangelio Dominus : Ego sum vitis, vos estis palmites; qui manet in me, et ego in eo, kic affert fructum multum, quia sine me nihil potestis sacere (Joan. 27). Quamvis igitur fructus oriatur in palmite, ad vitem tamen deputandus est, ex cujus radice palmes cum fructu processit; et ideo quidquid justi in bonis operibus fructificant, totum est referendum ad Christum. In cujus fructibus incomparabilis dulcedo sentitur, Illí etiam sancti qui per gutturis speciem ruminare quæ gustaverant, id est meditari quæ Christi sunt, consueverant, ipsi etiam nimiam dulcedinem ex ejus fructu percipiunt.

surus in cœlos Dominus præcipit apostolis ab Hierosolymis ne discederent, dicens ad eqs: Gaudete, quia vici mundum, et vado ad Patrem; vos vero sedete in civilale quoadusque induamini virtule ex alto. El sicut in Actibus apostolorum scriptum est: Tunc reversi sunt in Jerusalem a monte qui vocatur Oliveti, qui est juxta Jerusalem, sabbati habens iter. Et cum intrassent in conaculum, ascenderunt ubi manebant l'etrus et Joannes. Et post pauca, Hi erant omnes unanimiter congregati cum mulieribus, et matre Jesu Maria, et fratribus ejus; erat autem turba hominum fere centum viginti (Act. 1,12) in hoc loco constituti; et superveniente Spiri u sancto repleti sunt : et cum putabantur. Tunc itaque Ecclesia in cellam vinariam introducitur, quando hæc apostolica congregatie in unitate permanens, Spiritu sancto repletur, sicut et Apostolus dicit: In uno Spiritu omnes nos bapitzati sumus, sive servi, sive liberi, et omnes in une Spiritu potati sumus (I Cor. XII). Quia vero charitas per Spiritum sanctum piorum in corde diffunditur, statim subjunxit, Ordinavit in me charitatem. Hæc enim est ordinata charitas, ut diligat homo proximum suum tanguam seipsum; sic vero diligat Deum, ut etiam seipsum abneget propter ipsum. Diligitur autem in malis quoque non iniquitas quam ipsi faciunt, sed creatura in qua boni a Deo formati sunt. Sed et illa ordinata charitas, ut servi Dominum non sicut malefactores sentiant, nec sicut lascivientes exsecrabi i amore se diligant, sed etiam ubi necesse fuerit semetipsos mutuo expulsa superstitione cum libertate corripiant, secundum illud : Meliora sunt vulnera diligentis, quam fraudulenta oscula b'andieutis (Prov. xxvii); et iterum : Qui arguunt laudabuntur, et super ipsos veniet benedictio (Prov. xxiv).

Num. 31. Fulcite me floribus, stipate me malis. Sanctorum cœtibus conjungi vel circumdari desiderat, quæ pio et casto amore languescit; quia languor non est morbi, sed ineffabilis desiderii secundum illud; Defecit in salutari tuo anima mea, et ia verbum tuum supersperavi, defecerunt oculi mei in eloquium tuum dicentes : Quando consolaberis me (Psal. cxvin)? Felices illi qui tali profectu proficiunt : Eodem protegente quem semper adesse quasivi, hu- C quodammodo enim, qui multum desiderat, languescit et deficit donec optata vel quæsita reperiat.

Num. 32. Lava ejus sub capite meo. Ipse Salomon in Proverbiis ait : Beatus homo qui invenit sapientiam, et affluit prudentia; longitudo dierum in deatra ejus et in sinistra ejus divitiæ et gloria. Ac sic electa Christi Ecclesia sinistram habens sub capite, temporalia sibi subjecta describit; et dextra ejus se amplexari, dum æterna concupiscit, edocuit.

Num. 33. Adjuro vos, filiæ Jerusalem, per espreas. Filias Jerusalem, sanctas et pacificas doctorum animas dicit; quas, per munda et velocia animalia quæ ruminare non desinunt, et in campis sanctarum Scripturarum aluntur, conjurat, ne suscitare faciant, donec ipsa velit : quod Paulum apostolum fecisse Num. 30. Introduzit me in cellam vinariam. Ascen- D cognoscimus, cum virginibus de conservanda sanctimonia, non præceptum, sed consilium dedit (I Cor. vn); et in Evangelio diviti dicitur : Si vis persectus esse, vade et vende omnia que habes, et da pauperibus (Matth. xix). Et alio loco ubi spadones laudantur, qui se ipsos castraverunt propter regnum colorum; et statim adjicitur, qui potest capere capiat. Et iterum Apostelus, cum ad continentiam hortatur : Hoc ad utilitatem vestram dico (inquit), non ut laqueum vobia inii. ciam, sed ad id quod honestum est, hortor, et auod facultatem præbeat sine impedimento Deum obsecrandi (I Cor. vii). Et rursus ad Philemonem : Sine consilio autem tuo nihil volui facere, uti ne velut ex necessitate bonum tuum esset, sed voluntarium. Tunc enim dilecta quordusque velit nullo modo suscitatur, A quando sanctorum vota voluntate spontanea Domino offeruntur.

Num. 34. Vox dilecti mei. Ræe vox Christi, quæ in hae prophetia tantum commemoratur, non iuscite de illa accipitur qua genus mortuorum hominum in Evangelio suscitantur, sicut ipse pronuntiat dicens: Amen amen dico vobis, quia veniet hora in qua omnes qui in monumentis sunt audient vocem ejus, et procedent qui bona secrunt in resurrectionem vitæ (Joan. v). Et in Apocaly psi dicitur: Beatus qui habet partem in resurréctione prima (Apoc. xx). Ille in prima resurrectione partem invenit, qui erutus de mala consuctudine, tanquam a morte Christo vivisicante resurgit.

Num. 35. Ecce iste venit saliens in montibus. Venit Christus saliens in montibus, cum perfectior perfectis B apparuit; transiliens colles, cum omnem sanctorum altitudinem sum majestatis excellentia superavit.

Num. 36. Similis est dilectus meus capreæ. Similis est capreæ, quia in similitudine carnis peccati (Rom. vm), nobis apparuit; similis etiam cervorum hinnulo, quia de sauctis qui serpentem vicerunt, secundum carnem duxit originem.

Num. 57. En ipse stat post parietem. Stat post parietem nostrum cum induitur velamine corporis nostri.

Num. 58. Respiciens per senestras. Cum quiddam sui occuluit, quiddam auteun manisestavit; quasi per senestras et cancellos prospexit. Non enim se ex toto præcipue secundum Deum ostendit, qui Patrem videre cupienti Philippo dixit: Tanto tempore vobiscum C sum, et non cognovistis me; et alio loco: Qui diligit me mandata men custodit et ego diligam eum et manisestabo ei meipsum (Joan. xiv). Vel tunc per senestras et cancellos prospexit, quando plebem in parabolis edocuit. Potest etiam intelligi quod tunc per senestras prospexit, quando in passione, lancea perforato latere, sanguine et aqua manante, redemptionis et lavacri sacramenta produxit.

Num. 39. Dilectus meus loquitur mihi. Dilectus in hoc libro sæpe describitur: quis enim tam dilectus Ecclesiæ quam ille propter quem martyres animas posuerunt? Surge, propera et veni: surge, crede; propera, peracto cursu pii laboris præmium suscipe. Amica mea, reconciliata mihi per mortem; formosa mea, munda facta per lavacrum.

Num. 40. Jam enim hiems transiit. Qu'a temporalis tribulatio finem accepit.

Num. 41. Imber abiit et recessit. Crebra et multiplex tentatio, vel paganorum persecutio quievit.

Num. 42. Flores apparaerunt in terra. Sancti redundaverunt in mundo, mense Novorum, quando Pascha celebratur, exorti; quibus Apostolus dicit: Si consurrexistis cum Christo, quæ sursum sunt sapite, non quæ super terram (C.1. 111).

Num. 43. Tempus putationis advenit. Ili qui in domo Domini sunt plantati, adhibita disciplinæ falce, ab omni superstitione purgati, venturis fructibus præparantur. Num. 44. Vax turturis audita est in terra. Anima, in Evangelio, octoginta quator annorum castissima vidua, non recedens de templo, in jejuniis et orationibus Christum agnoscit, et loquitur de eo omnibus qui exspectabant redemptionem Israel (Luc. 11). Istarum quoque avium combinationem in sacrificium efferri mandavit, qui nil omnino in oblatione Dei præclarum, nisi cum fideles corpore et spiritu sanctificati Domino offeruntur.

Num. 45. Ficus protulit grossos suos. Tandem etiam Sympgoga credentes in Christo produxit Israelitas, sicut et Apostolus ait: Nolo vos ignorare mysterium hoc, quia cacitas ex parte contigit in Israel, donec plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fieret (Rom. x1).

Num. 46. Vineæ florentes dederunt odorem. Congregationes clericorum, monachorum quoque et virginum in Ecclesia prolicium, et per bonam famam et conversationem innotuerunt.

Num. 47. Surge, amica mea, et speciosa mea. Piis appellationibus semper hortatur Ecclesia ut relictis temporalibus ad æterna suspiret.

Num. 48. Columba mea in foraminibus petræ. Non aliud Ecclesia columba vocatur, nisi quia est sine dolo et Spiritu sancto repletur; habitat in foraminibus petræ, quia semper receptaculum habet in his, ex quibus sanata est, vulneribus Christi. Recip ture etiam in cavernom maceriæ, cum sancta ex Scripturis consolatione fovetur, vel cum præcedentium sancturum meritis atque orationibus ex toto protegitur. In his foraminibus petræ, Thomas apostolus tanquam columba, protectionem invenit, cum post resurrectionem contrectatis Christi vulnerum locis, remota omni dubietate, Deus meus et Dominus meus (Joan. 1x), fideliter exclamivit.

Num. 49. Ostende mihi faciem tuam, Sion. Sion interpretatur speculatio, que merito in illis intelligitur qui cam Apostolo dicunt : Nos autem gloriam Dei speculantes, in camdem imaginem transformamur a claritate in clarita em tanquam a Domini spiritu. Et iterum : Non contemplantibus nobis que videntur, sed que non videntur (II Cor. v). Quæ enim videntur temporalia sunt, quæ autem non videntur æterna sunt. Hæc itaque invitatur ut semper ante Deum assistat, sicut Elias qui dicebat : Vivit Dominus, in cujus conspectu asto hodie (IV Reg. m); nec sit de illis quos propheta denotal dicens : Verterunt ad me tergum et non faciem ( Jerem. 11 ); et, vox tua, inquit, in auribus meis (III Reg. xvii); et, clamaverunt justi, et Dominus exaudivit eos et ex omnibus tribulationibus eorum liberavit eos (Psol. xxxIII).

Num. 50. Voz enim tua dulcis. Orationes sanctorum semper Domino acceptæ, gratiaque ejas præsentes, quia de Christi fumine acceperunt, ut in decora justitiæ permanorent.

Num. 51. Capite nobis vulpes parrulas. Dicit per parabolam in Evangelio Dominus (Matth. x111) cum crevisset herba, et fructum fecisset, tune apparuerunt zizania: id est, proficiente Ecclesia numerossa

etiam hæreses surrexerunt, vel in illa side perma- A sed qui sanctis laboribus invigilaverint, ipsi enm nente quam prave sentirent investigatæ sunt. Sic et ille Samson, qui interpretatur sol, captis trecentis vulpibus, eorum caudis ignem apposuit, et fructus inimicorum accendit (Judic. xv). Semper enim hæretici in primordiis, velut ficta religione conspicui, in extremis suis ignem trahunt, gebennæ incendio deputati. Et ideo Capite nobis vulpes : convincite hæreticos, eorumque versutias sanctarum Scripturarum concludite testimoniis. Quos vulpes parvulas dicit, quia nibil magni secundum rectam sidem intelligendo continent; omne enim quod sapiunt, exhibent; qui pusilli sunt demoliuntur vineas, subvertunt plebes, pravis eas traditionibus corrumpentes. Vinea nostra floruit. Ecclesia catholica indeclinabili angmento proficit.

Num. 52. Dilectus meus mihi, et ego illi. Dicit Apostolus: Erunt duo in carne una. Sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo et Ecclesia (Ephes. v). De ipso enim eadem Ecclesia dicit: Dominus pars hæreditatis meæ (Psalm. xv). Et iterum a Patre Filio dicitur : Postula a me, et dabo tibi gentes hæreditatem tuam, et possessionem tuam terminos terræ (Psalm. 11). Habet igitur Christus Ecclesiam in suo corpore et Ecclesia Christum in capite : quæ connexio quia dissociari non potest, merito dixit: Dilectus meus mihi.

Num. 53. Qui pascitur inter lilia. Pascitur inter lilia Christus quando corpus ejus, quod est Ecclesia, sanctorum et virginum cœtibus decoratur.

Num. 54. Donec exspiret dies, et inclinentur umbræ. Donec evangelica traditio in clariore luce proficiat, et figuræ Veteris Testamenti, quæ velut umbræ, in ritu sacrisciorum, typicis observationibus præcesserunt, depellantur.

Num. 55. Revertere, similie esto, dilecte mihi. Dum dilectum insinuat regredi, similemque caprez et hinnulo dicit, Christi in coclos ascensionem, mundis et velocibus animalibus comparandam demonstrat. lizec enim celeri saltu, montium altiora transiliunt; supergressus est autem Christus omnia quæ videntor excelsa, quia de ipso Apostolus dicit : Propter quod Deus exaltavit illum, et dedit illi nomen quod est super omne nomen, ut in nomine Jesu omne genu flectalur, coelestium, terrestrium et infernorum, et omnis D lingua confiteatur quia Dominus Jesus in gloria est Dei Patris (Philip 11). Betbel autem interpretatur domus Dei : ergo super montes Bethel, quia omnibus sanetis qui in cœlo et in terra sunt, Christum prædicat potentiorem.

CAP. IIL - Num. 56. In lectulo per nocies quæsivi. In his qui in fide dormitant, et ignorantiæ tenebris deleti sunt, quæsivit Christum, quem diligit Ecclesia; sed vide quid sequitur: Quæsivi illum, et non inveni. Dicit Dominus ad Adam : In sudore vultus tui comedes panem tuum (Gen. 111). Non enim qui vitio quodam vel sopore inertiæ resolvuntur, ad illius panis qui de cœlo descendit, esum, cito perveniunt,

reperiunt.

Num. 57. Surgam et circuibo civitatem. Consideravi omném gloriam præsentis sæculi, inspexi congregationes infidelium et diversas sectas philosophorum; sed nec illic reperi quem diligit anima mea.

Num. 58. Invenerunt me vigiles: Disputaverunt contra me sæculi sapientes idolorumque cultores. multa inaniter perscrutantes, pluresque libros irritia laboribus conficientes, quibus dixi : Cur incassum superfluo conatu vexamini? Cur frustra vehementer ingenia vestra atteritis? num quem diligit anima mea vidistis? Quandoquidem falso nomine sapientiæ gloriamini, stultam fecit Deus sapientiam (I Cor. 1) vestram, quia Christum illic invenire minime va-B laistis.

Num. 59. Paululum cum pertransissem. Cum pertransissem hujusmodi homines qui in sæculo vana scientia clari putantur, et cum eorum superstitiosis adinventionibus restitissem, corumque sapientiani stultam judicassem, inveni quem diligit anima mea. Inde est quod Apostolus de talibus dicit : Sapientiam loquimur inter persectos, sapientiam autem non hujus sæculi, sed loquimur Dei sapientiam in mysterio, quæ abscondita est, quam prædestinavit Deus ante sæcula in gloriam nostram (I Cor. 11): et quia ipsa sapientia quæ Christus est, apud tales non reperitur, sequitur: quam nemo principum hujus sæculi cognovit; si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent: sicul scriptum est, quod oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, que præparavit Deus his qui diligunt illum (Ibid.). Sed quia apuel spirituales invenit illum quem diligit sponsa, audi quid sequatur : Nobis autem revelavit Deus per Spiritum suum; Spiritus autem omnia scrutatur, etiam profunda Dei (Ibid.).

Num. 60. Tenui eum, nec dimittam. Ita namque adhærebo Christo, in ejus side perseverabo, don:c ipsum in Synagogæ populis tinquam in domo matris prædicans, introducam in cubiculum genitricis meæ: ut Judæi, qui eum hactenus negabant ore, corde rec. piant; illuminatisque mentis oculis corum, in cubiculum, in secreto sanctarum Scripturarum consistentem, qui nobis olim revelatus est aliquando reperiant. Vel tunc Christus in domo matris inducitur, cum ad Jerusalem coelestem Christianus populus, qui est corpus ipsius, sociatur. Ubi est quod oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis, etc.

Num. 61. Adjuro vos filius Jerusalem. Hanc sententiam jam in superioribus constituit, et in quantum Deus audivit, adhibitis testimoniis nos pertractasse meminimus. Sed idcirco iterum in hoc libro arbitror repetitum, ne quisquam doctorum vel muneribus sollicitet, vel minis deterreat credituros, sed tantum quæ sancta sunt prædicet, et voluntarie ad sidem vel religionem credituros sive convertendos

Num. 62. Quæ est ista quæ ascendit per desertum. Per desertum ascendit Ecclesia, quando populas gentium, fido occupans credentium multitudinem, A sincero præditi, velut aurum in sancta congregatione proficit. De ipsa enim in Psalmis canitur: Posnit desertum in stagna aquarum, et terram sine aqua in exitus aquarum (Psalm. Cvi et Cxiii). Virgulta funti ex aromatibus, orationes dicit quæ ex cordis compunctione ad Dominum ascendent a sanctis. Solet enim fumus lacrymas excitare. Myrrha et thus, et universi pulveris pigmenta, mortificationis insignia, vel diversa gratiarum quæ in electis redundant dona, insinuant.

Num. 63. En lectulum Salomonis. Lectulus Salomonis, requies Christi cat; quæ requies Ecclesiæ convenienter accipitur, quam sub numero in Psalmis legimus electam : Quoniam, inquit, elegit Dominus Sion, clegit eam in habitationem sibi. Hæc requies mea in sæcuium sæculi, hic habitabo, quoniam elegi eam genarius totus suis partibus constat, et per denarium ascendit, merito ex fortissimis Israel describuntur, qui præsente Domino in Ecclesiæ custodiam deputantur. Ad ipsam etiam dicitur per prophetam : Super muros tuos, Jerusalem, custodes constitui; tota die et nocte perpituo non tacebunt. Omnes tenentes gladios, ad bella doctissimi. Et uniuscujusque ensis super semur suum (Isai. LXII). Ipsis enim Apostolus dicit: State ergo succincti lumbos vestros in veritate, et induite loricam justitia, et calceati pedes in præparationem Evangelii pacis, in omnibus sumentes scutum fidei in quo possilis omnia tela nequissimi ignea exstinguere; et galeam salutis assumite, et gladium spiritus quod est verbum Dei (Ephes. vi). Illi itaque sunt ad Iella doclissimi, qui contra carnis suæ concupiscentias nove- C runt repugnare; et ille ensem super semur suum utiliter bajulat, qui carnales fluxus atque libidines spiritali cibo mortificat. Quicunque igitur hujusmodi in Ecclesia reperiuntur, hi fortes ex fortissimis Israel, contemplando Deum, esse noscuntur.

Num. 64. Ferculum fecit sibi rex Salomon. Ubi ciborum exhibitio scribitur, fides illic credentium per quam Christus advertitur. Nam cum Dominus mulieri Samaritanæ ad puteum loqueretur, et illa regrediens majestatem ejus cæteris in civitate commanentibus nuntiasset, discipuli ejus supervenientes rogabant eum dicentes: Rabbi, manduca, Ille autem dixit eis: Ego cibum habeo manducare quem vos nescitis. Et paulo post : ex civitate illa multi crediderunt in eum Samaritanorum (Joan. IV). Horum fidem, cibum sibi futurum D os endit, quando discipulis hoc se comesturum quod illi nescirent, paulo ante prædixit. Sed in hoc loco, ut sequentia docent, nomen fercuti, magis instrumentum in quo aliquid deferatur, vel, sicut alia editio habet, gestatorium, quam ipsum cibum ostendit. De lignis Libani: de præcipuis in Ecclesia sanctis.

Num. 65. Columnas ejus fecit argenteas. Sustentacula Ecclesiæ pra paravit ex doctis vel apostolis suis. sicut Paulus vas electionis ad Galatas scripsit: Cum cognorissent, inquit, gratiam Dei Jacobus, Cephas, et Jaannes, qui videbantur columnæ esse, dextras mihi et Barnaba dederunt societatis (Gal. 11).

Num. 66: Reclinatorium aureum. In illis bene epulaturus Christus reclinatorium invenit, qui intellectu

Num. 67. Ascensum purpureum. Ascensus purpureus, martyrum eximiam persectionem in essusione sanguinis docet.

Num. 68. Media charitate construit. Ut ista omnia Ecclesiæ ornamenta construeret, nulla alia causa est nisi quia dilexit nos et tradidit semelipeum pro nobis oblationem et hostiam Deo in odorem suavitatis (Ephes. v),

Num. 69. Egredimini et videte, filiæ Sion. Semper præ oculis habete, sauctæ animæ, regem Salomonem. pacificum nostrum, qui Christus est, quemadmodum passionem sustinuit (Marc., xv; Joan. xix), ut genus humanum ab interitu liberaret; inspicite eum in (Psál.cxxxi).la sexagenario autem numero, quia sexa- B diademate quo coronavit eum mater sus : in illa spinea corona quam capiti ejus Synagoga superposuit in die desponsationis ejus. Tunc enim universam Ecclesiam sibi despondit, quando in patibulum crucia ascendens, ex eadem cruce signum in frontibus omnes in se credentes edocuit, sicut ipse ait : Ego cum exaltatus fuero a terra, traham omnia ad meipsum (Joan. x11). Qui dies passionis suit etiam dies læitic cordis ejus : sicut enim Christus qua bona per suam possessionem, in progenies, et multa tempora fidelibus condonavit.

> CAP. IV. - Num. 70. Quam pulchra es, amica mea. Repetitio sermonis commendat pulchritudinem quam laudat; vel ea sanctorum genera quæ sub specie similitudinum intromittit, consideranda præmonstrat.

> Num. 71. Oculi columbarum absque eo. Simplicitas spiritualium plurimum veneranda, quia se nec extollere noverunt, et conscia puritate magis Deo quam hominibus placere contendunt.

> Num. 72. Capilli tui sicut greges caprarum. Docet Apostolus mulieri capillos pro ornamento datos (I Cor. x1); et ideireo Ecclesia illos populos in ornamento quam maxime habet, qui ex circumcisione primitius crediderunt, qui venditis et in usum pauperum prorogatis facultatibus suis habebant cor unum et animam unam (Act. 14). Hi ascenderunt de monte Galand: Galand interpretatur, acervus testimonii, ac si ascensus, id est profectus corum processit de testimoniis sanctarum Scripturarum, cum illic Christum intellexerunt in quem posten crediderunt.

> Num. 73. Dentes tui sicut greges detonsarum. Denten, prædicatores dicit, qui ea que susceperunt, salubriter comminuendum, in corpus Christi trajiciuat. Hi detonsarum gregibus comparantur, quia deposito vetere homine, in novitate Spiritus processerunt. Ascenderunt quoque de lavacro, cum accepta per baptismata remissione peccatorum profecerum in Christo.

> Num. 74. Omnes gemellis fetibus. Omnes repleti in charitate Christi et proximi, et quia ad misericordiam prompti, idcirco sterilis nemo inter eos (Jos. vi).

> Num. 75. Sicul vitta coccinea labia tua. Rash illa meretrix quæ salvari meruit et Israelítico populo associari, coccineum funiculum in signum salutis per fenestram sum domus appendit. Quapropter illorum

labia decora, quia passionem igitur prædicant, et A referentur ad Christum, qui quos illuminat, conseper ejus sanguinem datam redemptionem annuntiant; mihilque dulcius quod loquantur se invenisse congaudent, sicut et Apostolus ait : Nihil me arbitror inter vos scire, nisi Christum Jesum, et hunc crucifixum (I Cor. 11).

Num. 76. Sicut fragmen mali punici genæ. Illi in facie Ecclesiæ decorem essiciunt, qui, comitante verecundia, castitatem observant; sive sancti martyres, qui, imitantes Chris:i passionem, roseo sangninis sui decore perfusi sunt, absque eo quod intrinsecus latet, præter castitatis et martyrii meritum. Multa sunt et alia sanctorum bona quæ ille novit qui ea in eorum corde concessit.

Num. 77. Sicut turris David collum tuum. Turris dicitur perfectio vel doctrina sanctorum, que non a B admirandi sunt illi doctores qui nascentes in side se, sed a Christo ædificata est cum propugnaculis. cum sanctarum Seripturarum testimoniis, quibus infideles vel hæretici debellantur.

Num. 78. Mille clupei pendent. Potest hæc turris. Scriptura canonica Veteris et Novi Testamenti convenienter intelligi, quæ per Spiritum sanctum velut turris excelsa, constructa est. Mille clypei pendent ex ea. Hic numerus per plenitudinem universitatis accipitur, sicut in Psalmo: Verbi quod mandavit in mille generationibus (Psalm. civ), tanquam diceret, in omnes generationes. Itaque in hac sancta Scriptura, emnis armatura fortium reperitur; ex qua vel contra diabolum, vel contra ministros ejus fortiter repugnatur. Nam et ipse Dominus, cum in deserto a diabolo tentaretur (Matth. 17), ex hac turri arma C distillans labia tua, expositio Scripturarum sacrarum, produzit, cum eum prolatis ex sacra Scriptura testimoniis usquequaque devicit.

Num. 79. Duo ubera sicut duo hinnuli caprece. Duo ubera Ecclesiæ duo sunt Testamenta coaptata duobus h nnulis capreæ gemellis, id est duobus populis qui ex te nutriuntur, circumcisionis videlicet et præputii, ex peccati traduce natis; quæ tamen pascuntur in liliis, dum sanctorum proficiunt pariter exemplis et doctrinis.

Num. 80. Donec aspiret dies, et inclinetur. Donec, sicut Apostolus ail, absorbeatur quod mortale est (11 Cor. v).

Num. 81. Vadam ad montem myrrhæ. Conjungar his qui se propter Deum mortificando creverunt, seque illi offerendo odorem gratiæ propinare non desinunt. D Potest etiam hortus conclusus et fons signatus, ipsa

Num. 82. Tota pulchra es, amica mea. Sicut dicit Apostolus, ut exhiberet sibi Ecclesiam sine macula et ruga (Ephes. v). Nec hoc vacat quod ait, Tota pulchra es, in omnibus scilicet pusillis et magnis. Sed sic, non solum in martyribus, confessoribus, eruditis virginibus, sed ctiam in continentibus, eleemosynariis ac pœnitentibus.

Num. 83. Veni de Libano, sponsa mea, veni. Libanus candor interpretatur: nisi enim quis candorem sacro baptismate quo peccatorum remissio datur, perceperit, ad Christum venire non potest.

Num. 81. Coronaberis de capite Amana, Senir interpretatur lucerna; Hermon consecratio: quæ omnia crat, ipsosque coronat, quos illuminans consecraverit.

Num. 85. De cubilibus leonum. Evocatur Ecclesia de cubilibus leonum et montibus pardorum, quande relicta elatione superba vel diversarum traditione sectarum simplex et humilis venlt ad Christum.

Num. 86. Vulnerasti cor meum, soror mea. Vulnus istud cordis dilectio est. Ingentis amoris itaque in illo oculo, Ecclesia Christo complacuit; quoniam non temporalia, sed æterna prospexit. Sicque jam in uno crine colli; quia non ornari visibilibus, sed futuris studuit; aut forte unus oculus et cripis coltia est credentis Ecclesiæ populus quem Christus sio dilexit, ut animam suam poneret pro co.

Num. 87. Quam pulchræ sunt mammæ tuæ. Quanhomines nutriunt, et garrientlum carnalium molestias populorum tanguam piæ nutrices perferunt. donec quos spirituali lacte educaverint, ad perfectionem perducant.

Num. 88. Pulchriora ubera tua vino. Jam supra, ubera ista apostolos, vel apostolicos viros esse prædiximus, quorum doctrina vinum exuberat : veteris scilicet legis traditionem atque præceptum. Et odor unquentorum tuorum super omnia aromata. Distributio gratiarum quæ per Spiritum sauctum concessa est. quam Apostolus declarat cum d cit : alii datur sermo sapientiæ, alii seientiæ (I Cor., x11) etc., in tantum præeminet, ut cunctas mundi vanitates exsuperet.

Num. 89. Favus distillans labia tua, sponsa. Favus mel et lac in doctrina tua, sub lingua tua, eo qual lacte parvulos nutris, et in melle diversorum vulnerum sive peccatorum putredines tollis.

Num. 90. Et odor vestimentorum tuorum, Dicit per prophetam ad Jerusalem de sanctis: Vivo ego, dicit Dominus, quia omnibus his velut ornamento vestieris et circumdabis tibi eos quosi sponsa. Proinde vestimenta Ecclesiæ, omnes videlicet sancti præclari in verbis et operibus, reddunt suavitatem odoris.

Num. 91. Hortus conclusus soror mea sponsa. Iluic sponsæ, quæ velut hortus concluditur, id est Christi gratia, tam indissolubifi materia circumdatur, ut de ca Isaias propheta dixerit : Non adjiciet ut pertranseat per te omnis incircumcisus et immundus (Isa. L.11). mater Domini S. Maria Intelligi, que virgo concipiens virgoque generans, conclusi horti et signati fontis intemeratum in se decus exhibuit.

Num. 92. Emissiones tuæ paradisus malorum. Profectus tui, congregatio sanctorum martyrum, cum pomorum fructibus; cum reliqua sidelium multitudine quæ justitiæ dulcedine decoratur.

Num. 93. Cypri cum nardo, nardas et crocus. Incorruptio et fortitudo virtutis martyrum, doctrini. bona fama, reperiuntur in universis populis bapticmate in Christo renatis.

Num. 94. Myrrha et aloe cum omnibus. Mortis Christi insignia cum præcipuis S. Spiritus Jonis.

Num. 95. Fons hortorum, puteus aquarum. Fons A de gentium vocatarum; tunc enimostium illi aperitur, pateus erudicio populorum; puteus, profunditas doctrinarum; que fluunt impetu de Libano, cum servore Spiritus emittuntur a Christo.

Num. 96. Surge, Aquilo, et veni, Auster. Unus Spiritus, id est, quia Aquilo atque Auster sunt diversa vocabula, unius Spiritus sancti insinuat dona, Aquilo dum æstuantibus refrigeria præbet, Auster dum duros ad credendum vel bencfaciendum resolvit. Aquilonem autem in bonam partem poni Psalmista docet, Mons Sion latera Aquilonis civitas Regis magni (Psal. xLVII). Et rursum Ezechlel propheta: Est super me manus Domini, et vidi, et ecce Spiritus fulgeus veniebat ab Aquilone (Ezech. 1). Et quoniam in duobus unus advertitur, non ait, Persiate, sed Persia hortum meum, et stuant aromata illius : inspira B credentem populum, et redundent bona opera ejus.

CAP. V. - Num. 97. Veniat dilectus meus in hortum suum. Ingrediatur in Ecclesiam suam et delectetur in operibus sanctorum suorum; vel, pascatur a fidelibus in pauperibus, retributurus pro temporalibus regnum æternum.

Num. 98. Veni in hortum meum, soror mea. Festina ad regnum meum, plebs nomine meo ditata: soror mea, de sanguine meo; sponsa mea, in side mea, sicut et Oscas propheta dicit : Desponsabo te mihi in fide (Ose. 11).

Num. 99. Mescui myrrham meam cum aromatibus meis. Suscipe qui propter me passi vel mortui sunt, cum meritis corum, martyres meos.

tenera vel vehementiore doctrina Veteris et Novi Testamenti eruditi sunt, suscipe in corpore meo.

Num. 101. Comedite, amici, et bibite. Dicit Dominus in Evangelio ad apostolos: Jam non dico vos servos, sed amicos (Joan. xv). Petro autem apostolo in illo vase de cielis emisso in quo ei diversa genera animalium sont ostensa, dictum est : Petre, macta et manduca (Act. x) : id cst, mortifica; quod sunt, et quod ipse es, essee. Ergo comedite, amici, et bibite. Sit vobis lætitis de conversatione populorum in vestram transcuntium unitatem.

Num. 102. Ego dormio, et cor meum vigilat. Propter Christum mori paratus sum, sed post mortem cum ipso regnaturum me esse credo. Ego etiam a temporalibus delectationibus, consopitis quodammodo sen. D sibus, conquiesco; sed futura desidero æternaque conquiro.

Num. 103. Vox dilecti pulsantis. Dicit in Apocalypsi ipse Dominus: Ego sto ad ostium et pulso; si quis aperuerit mihi, introibo cum illo et cænabo cum ipso, et ipse mecum (Apoc. 111). Pulsat Dominus quando quæ bona sunt, vel per doctrinam docet, vel occulta inspiratione sanctorum corda ad bene faciendum instigat. Vel hæc est vox pulsantis in Evangelio: Venite ad me omnes qui laboratis et unerali estis, cl ego reficiam vos (Matih, x1).

Num. 104. Aperi mihi, soror mea, amica mea. Aperiri sibi petit Christus, vel obedientia infidelium, vel in fi-

quando ea quæ pro cepit adimplentur, vel quando in his qui crediderunt ei per sidem introitus reseratur. Soror Christi est Ecclesia de sanguine ejus; amica, quia per mortem ejus reconciliata; columba, de Spiritu sancto, immaculata baptismi sacramento.

Num. 105. Quia caput meum plenum est. Ili qui principali honore in Ecclesia præeminere videntur, quasi caput in Christi corpore advertuntur; et qui in ipsa fidelium congregatione sacramenta visibilia administrant, veluti cincioni describuntur. Sed guia plerumque mortales homines vitiis vel tenebrarum operibus inficiuntur: hi ergo velut guttis noctium prægravati, Christo quasi capiti adhærere videntur. Sed de quibusdam Apostolus ait : Ipsi Christum non sincere annuntiant (Philip. 1). Propterea vox sponsæ, velut pro talibus ingemiscentis subsequitur.

Num. 106. Spoliavi me tunica mea. Veniens ad fidem, veterem hominem secundum pristinam conversationem deposui, et indui novum, qui secundum Deum creatus est (Ephes. IV). 'Si quid etiam contagii dam in terrenis gradior, pedibus meis accessit, Christo lavonte ablutum est; et tunc ministros sacramentoru:n per quos ornari debeo, carnalibus infectos vitiis non sine mœrore conspicio. Et ideireo quia malis quibus renuntiaveram, in quorumdam prævaricatione me fuscari persentio, Spoliavi me tunica mea, quomodo induar illa? Lavi pedes meos, quomodo inquinabo eos? Lugubri corde pronuntio, tanquam apertius loquens: Nunquid condecet ut vestibus peccatorum quibus cre-Num. 100. Comedi favum cum melle meo. Eos qui C dens me exui, iterum induar? Aut sordibus quibus abluta sum, rursus male vivendo inquinari me patiar? vel si oportet ut a profectu ad defectum, vel a nitore justitiæ ad peccatorum nigredinem male conversando regrediar?

> Num. 107. Dilectus meus misit manum suam. Mi sit manum suam per foramen, quando me per passinnum angustias transire perdocuit; et venter mens conturbatus est ad tactum ejus, quando imminente persecutione infirmiores mei conturbati contremuerunt acerbitate pænarum quæ mihi illatæ sunt ex permissa ejus. Tactus autem iste, advenientis plagæ intelligitur cruciatus, secundum illud in Job, dicente Satana ad Dominum : Alioqui tange vssa, et carnem ejus, nisi in faciem benedixerit tibi (Job 1).

> Num. 108. Surrexi ut aperirem dilec'o meo. Evigilans corde Christum confessa sum, nec deterrita suppliciis corporalibus in passionibus et in operibus meis, confessorum mortificatio, et in electis apparuit: In conspectu Domini mors pretiosa sanciorum (Psalm.

Num. 109. Pessulum os ii mei aperui. Omni dubietate remota, Christo credidi, eumque ineffabili amore dilexi, et clara voce in nationibus pra dicavi, atque ut mihi adesset in tribulationibus invocavi.

Num. 110. At ille declinaverat. In hoc quasi declinavit atque transivit, cum me persequentibus tradidit et iniquis, et ut in meum corpus desævirent, ipse permisit.

ejus audiens æstuavi desiderio, quando beatos esse qui persecutionem patiuntur propter justitiam, quoniam ipsorum est regnum cælorum (Matth. v), eodem promittente cognovi.

Num. 112. Quæsivi et non inveni illum. Sic in conculcatione malignantium derelicta sum quasi auxiliator non esset; et qui ab inimicis desenderet, subvenire non posset, sicut et beatus Job in passione positus dixit: Clamo ad te et non exaudis me, et non respicis me; immutatus es mihi-in crudelem, et în furore manus tuæ adversaris mihi.

Num. 113. Invenerunt me custodes. Comprehenderunt me sæculi potestates, qui quasi rempublicam regere noscuntur.

suppliciis in corpore meo debacchati sunt; et onerantes vineulis, in carceribus concluserunt. Prolongantes exquisitis cruciatibus vitam nec mortem celeriter inferentes, ne faciliter ab illatis pænis exui possem.

Num. 115. Tulerunt pallium meum. Etenim quando ccclesias ad solum usque demoliti sunt, et altaria simul cum Evangeliis et cateris libris canonicis, ignibus cremaverunt; quando sacerdotes concluserunt ad metalla condemnatos, quando nec sacrificandi locus, nec baptizandi libertas, nec communicandi est attributa licentia; cum bæc omnia persecutores agerent, tunc quodammodo sponsæ Christi, id est Ecclesix, quasi quoddam pallium abstulerunt.

Num. 116. Adjuro vos, filiæ Jerusalem. Sanctos quosque conjurat si per istas tribulationes, ad ipsum, C contempta vita mundi, perveniant : ut insinuent Ecelesiam in his persecutionibus constitutam, inessabili circa Deum dilectione ferventem, nec tantis et tam borrendis angustiis ullo modo frigescentem.

Num. 117. Qualis est dilectus tuns? Yox interrogantium electorum, et fidem Ecclesiæ ex ejus responsione inquirentium. Qualis est dilectus tuus ex dilecto? id est, qualis est Deus ex Deo, vel Filius a Patre? in similitudine omnium æqualitatem declarans personarum. Qui enim non discernuntur in unius esse naturæ, et in eadem permanere creduntur gloria majestatis.

Num. 118. Dilectus candidus et rubicundus. Candidus quia in principio erat Verbum, et Deus erat Verbum (Joan. 1). Rubicuadus, quia ex Virgine genitus, Verbum caro factum est , et habitavit in nobis. Candidus in virginitate, rubicundus in passione : sicut et propheta de eodem dicit : Quis est iste qui venit de Edom, tinctis vestibus de Bosra (Isa. LXIII)? Edom, sanguis interpretatur; et ideirco ab effusione sangu nis rubicundus. Iste formosus in stola sua gradiens in multitudine fortitudinis suæ. Electus ex millibus. Ipse est de quo in Psalmis : Quis similis erit Deo inter filios Dei (Psal. LXXXVIII)? et iterum, Speciosus forma præ filiis hominum, diffusa est gratia in labiis tuis.

Num. 119. Caput ejus aurum optimum. Legimus in Apostolo: Caput viriChristus; caput antem mulieris vir, caput rero Christi Deus (I Cor. 11). Et ideo sicut in me-

Num. 111. Anima mea liquefacta est. Promissiones A tallis nihil simile auro, ita nec in creaturis quidquam comparabitur Creatori. Est autem caput Christi Deus, secundum quod paulo ante ex Evangelio commemoravimus, In principio erat Verbum, etc.

Num. 120. Comæ ejus sicut elatæ palmarum. Ili equidem sancti cariti suo, id est Christo, adhærere noscuntur qui, in similitudine corvi, se peccatores agnoscunt: de quibus est ille qui dicit: Si justum me voluerim facere coram te, os meum condemnabit me (Job 1x). Et rursum alius : Quoniam iniquitatem ego agnosco (Ps. L) Et consona voce Joannes cum electis pronuntiat : Si dixerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est, si vero confessi. fuerimus peccata nostra, fidelis et justus est qui nobis peccata dimittat et mundet nos ab cumi iniquitate ( I Num. 114. Percusserunt, vulnerarunt me plagis. Et B Joan. 1). Similiter et Paulus : Christus Jesus venit. in hunc mundum peccatores salvos facere, quorum primus ego sum (I Tim. 1). Et quia omnis, secundum Evangelium, qui se humiliat et exaltabitur (Matth. xxIII: Luc. xiv, xviii): hi qui se confessione peccati dejiciunt. secundum quod in boc libro scribitur, palmarum proceritati non immerito comparantur.

Nam. 121. Oculi ejus sicut columbæ. Spiritu sanctiv repleti, electi ejus absque ullo felle amaritudio is permanent, et Scripturarum rivulis populum imbuunt.

Num. 122. Quæ lacte sunt lotæ. Exinde mundiores effecti, quia Christum in carne natum, side non dubia credunt; et sacramento visibili se renatos, ablutos et nutritos agnoscunt, resident juxta fluenta plenissima, id est inter sancti Spiritus affluentissima dona.

Num. 123. Genæ illins sicut areolæ aromatum. S'cut enim in oculis columbarum, jure apostolos accipimus Spiritu sancto repletos, ita et în genis qua vicinæ sunt oculis, cas Ecclesias quæ per apostolos crediderunt quæ velut areolæ aromatum, suavissimum odorem ex sancta conversatione producunt: consitæ a pigmentariis : pils scilicet prædicatoribus. ad quos Apostolus ait: Tu autem cum oleaster esses, insertus es in illis, et socius radicis et pinguedinis olivæ factus es (Rom. x1).

Num. 124. Labia illius distillantia myrrham. Doctores ejus Spiritu vel etiam carne Virginis; in hocque passionem ejus prædicantes, ut pro illo qui pro nobis mortuus est non recusent moriem.

Num. 125. Manus illius tornatiles aurea. In mani-D bus Christi deputantur qui ea quæ bona sunt operari non desinunt. Idcirco tornatiles aurea, quia ad omne opus bonum semper paratæ; plenæ hyacinthis, secundum illud Apostoli : Divites in operibus bonis, facile tribuentes, et thesaurizantes sibi fundamentum bonum in saturo, ut apprehendant veram vitam (I Tim. VI).

Num. 126. Venter ejus eburneus. In ventre ipsius deputantur, qui credentes in fide parturiunt; et churneus etiam ipse venter, fons baptismi ex quo renascimur non inconvenienter accipitur; et quia eboris, defuncti animantis speciosa et incorruptibilia ossa noscuntur, propterea nobis ab Apostolo dicitur: An ignoratis quia quicunque baptizati sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baptizati sumus? Conse, uiti enim

sumus cum illo in baptismum per mortem, ut quomodo A Ut regnet in gentibus, vel in Ecclesiis delectetur : ut surrexit Christus per gloriam Patris, ita et nos in novitate vite ambulemus (Rom. VI). Distinctus sapphiris; adornatus ex se progenifis et in confessione clarissimis sanctis.

Num. 127. Crura illius columnæ marmoreæ. Crura quæ totum corpus bajulant, ipsi sunt sancti qui domum Ecclesiæ, et velut marmoreæ columnæ fundatæ super bases aureas describuntur. Hi enim justi qui cæteros charitate supportant, et Scripturarum consolationibus fulciunt, sicut ait Apostolus: Debemus nos firmiores imbecillitatem infirmorum sustinere, et non nobis placere. Et paulo post, tanquam bases nureas Scripturas sanctas insinuat dicens : Quæcunque scripla sunt, ad nostram doctrinam scripta sunt, ut per patientiam et consolationem Scripturarum spem habeamus (Rom, xv).

Num. 128. Species ejus ut Libani, electus ut cedri. Cmnes sancti qui suavissimum odorem ex bona con versatione dederunt, et in corruptionis integritate perdurant, Deo auctore, tantorum bonorum gratiam perceperunt.

Num. 129. Guttur illius suavissimum. Ili qui mysteria ejus exponunt, et in lege ipsius quotidie meditantur, insocra doctrina saporem suavissimum administrant. Et to:us desiderabilis. Ubi illud adimplebitur quod B. Joan. in Epistola sua dicit: Charissimi, nunc filii Dei sumus, et nondum apparuit quod crimus. Scimus quia cum apparuerit, similes ei erimus et videbimus eum sicnti est (1 Joan. III).

Nom. 130. Talis est dilectus meus. Ad has gratiarum varietates, et ad ista mysteriorum orgamenta justos intendere persuadet, cum sponsi decorem in ejus membris contemplandum insinuat.

Num. 131. Quo abiit dilectus tuus? Tanquam scrutantes atque dicentes : Quia tantam pulchritudinem ejus exposuisti, ut ad quærendum eum, nostrum cor ardens efficeretur, nunc ostende quo abierit, vel ubi declinaverit. Bene autem appellatur Ecclesia virgo, pulcherrima mulierum, quia de ea Paulus sic sidelibus loquitur: Despondi vos uni viro, ut virginem castam exhiberem Christo (II Cor. x1). Et congrue de ipso dicunt : Quo abiit, quo declinavit dilectus tuus. Declinavit enim quodamm do cum in forma Dei esset, et non rapinam arbitratus est esse se aqualem Deo, sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem hominum factus et habitu inventus ut homo; humiliavit se usque ad mortem, mortem autem crucis (Philip. 11). Igitur qui excelsum quæsierit in forma Dei, non eum reperiet nisi credat in formam servi : in qua se idcirco humiliavit, ut nos jacentes erigeret.

CAP. VI .- Num. 132. Dilectus meus descendit ad hortum. Descendit ad hortum suum, quando vis tavit in adventu suo Israel populum suum, sient ipse ait : Non sum missus n'si ad oves que perierunt domus Israel (Matth. 2v). Areolam autem aromatis, ipsam S. Mariam Virginem intelligendam accipimus: ex ca quippe nobis ordo justitiæ ortus est Dominus Je-us Christus. Num. 153. Ut pascatur in hortis, et tilia colligat. ex eis virgines vel sanctos quosque assumat.

Nam. 134. Ego dilecto meo, et dilectus meus miki. Ego Christi regnum et ille rex meus; ego corpus ipsius et ipse caput meum. Pascitur inter lilia, cum in corde virginum requiescit, vel cum illic per gratiam. quam ipse tribuit, quotidie augetur et proficit.

Num. 135. Pulchra es amica mea, pulchra, etc. Pulchra per justitiam; suavis et amica, quia semper pacifica, decora sicut Jerusalem. Dicit Dominus in Evangelio: In resurrectione non nubent neque nubentur, sed erunt sicut angeli in coelo (Matth.:xx11; Luc. xx). Merito autem Ecclesia, sicut Jerusalem decora describitur, cui in æternum similitudo angelorum a Domino

Num. 436. Terribilis sicut castrorum acies. Quanti tyranni et persecutores una cum auctore suo diabolo, conati sunt Ecclesiæ virtutem dirumpere et prævalere nullo modo potuerunt. Habet enim S. Ecclesia castrorum aciem ordinatam, quando imminente Christo, nec martyres persecutio, nec virgines carnalis delectatio, nec misericordes cupiditas, nec humiles temporalis gloriæ devincit ambitio.

Num. 137. Verte oculos tuos a me, quia. Non me semper in corpore conspiciendum requiras, quem spiritu per fidem melius cernis. Idcirco etenim in cœlos ascendi, ut non semper localis tibi appaream qui sic omnia (divinitatis meæ præsentia) repleo, ut ubique adsim, cunctaque contineam, et a nullo loco continear.

Num. 138. Capilli tui sicul greges caprarum, dentes tui sicul grex ovium quæ omnes gemellis felibus, et sterilis, etc. Sieut cortex mali punici. Hos quatnor versus, bis in hoc loco constat esse descriptos, quos Deo donante jam in superiori loco tractavimus : in quibus tamen Judzorum et gentilium populos convertendos cum geminæ dilectionis fructu prædixit, et martyrum gloriam cum eorum meritis declaravit.

Nom. 139. Sexaginta sunt reginæ, et octoginta concubinæ. In sexagenario numero, qui ascendente senario per denarium adimpletur, omnem bonorum perfectionem que ex legis præceptis consummatur, agnoscimus. Quemadinodum autem ipre senarius totis suis partibus constet, breviter adverte : nam sexta pars ejus womm, tertia duo, media autem tria esse probator. Unum autem, et duo, et tria, sex esse quis nesciat? quod in alio numero, distributis partibus et in unum reductis, ita adimpleri difficile invenitur. Itaque reginæ perfectæ sanctorum animæ quæ non sunt peccatorum ancillæ, dicuntur : sic enim scribitur. Ubi spiritus Domini, ibi libertas (11 Cor. 111). Concubinæ autem, quæ, sicut Agar, in servitutem gene rant (Cal. 18), in illis qui suscepto semine verbi Dei non spiritualia sed carnalia sapium, merito deputantur. Adolescentularum autem quarum non est numerus, eorum est multitudo qui quæ semper sancta sunt audire parati sunt, nec tamen quæ audiunt, operibus adimplere contendunt, de quibns Apostolus dicit: Semper discentes, et nunquam ad scientiam veritais

rainum qui Christo tanquam per doctrinam ipsius sociantur, attamen quia in electis non diversitas, sed unitas commendatur, audi quid sequitur.

Num. 140. Una est columba mea persecta. Columba, quia simplex est, et spiritualiter sapit ; perfecta, quia mundum relinquens, me magis quam temporalia aut se diligit, secundum illud : Si vis perfectus esse, vade et vende omnia quæ habes et da pauperibus, et veni et sequere me (Matth. xix).

Num. 141. Una est matris suce electa. Matris suæ cœlestis Jerusalem, de qua Apostolus dicit : Quæautem sursum est Jerusalem, mater nostra est (Gal. 14). Una est ergo illi, quia in futura beatitudine, ipsa tantummodo consociabitur illi.

dicaverunt. Quæ enim sanctæ sunt animæ, quæ Ecclesiam non miris laudibus efferunt, cum etiam nec concubinæ, id est carnales, in ejus præconio sileant, quando eam invictam in martyribus et victricem in virginibus admirantur?

Num. 143. Quæ est ista quæ progreditur quasi. Consurgit quasi aurora, cum spretis tenebrarum operibus caste et sobrie vivit in conjugatis; pulchra ut luna, cum in commentibus candido nitore resplendet; electa ut'sol, cum in virginibus perfectionis decore refulget, sieut illa bont terra in Evangelio, quæ suscepto in se semine verbi Dei, tricesimum et sexages mum atque centesimum fructum produxit; terribilis ut acies ordinata. An non terribilis quæ gentium ritus idolorumque cultus subvertit, et ipsa in fide C Aut idcirco tam crebro ei revertere dicitur, ut etiam Christi perdurans, a gentibus superari non potuit? Est et in eo terribilis multum, cum ei in Petro datur illa potestas ubi dicitur : Quæcunque ligaveris super terram, erunt ligata et in cœlo ; et quæcunque solveris seper terram, erunt soluta et in colo (Matth. xvi et

Num. 444. Descendi ad hortum nucum, ut viderem. Hortus nucum, canonem Veteris et Novi Testamenti designat : se ecies enim nucum aliud ostendit in cort ce. et aliud retinet in medulla. Quod si quis in Scripturis sanctis non discreverit, et quodammodo velut in nucis corticibus interna non quæsierit, et ad partum spiritualis intelligentiæ pervenire non potest. () und autem ait. Ut viderem poma convallis: ut viderem fructum bumillimæ in Ecclesia plebis, sicut in D Deo muniente semper invicti. Psalinis canitur: Quoniam tu populum humilem salwum facies, et oculos superborum humiliabis ( Psal. ZVII ).

Num. 145. Ut inspicerem si floruissent vinea. Ut probarem si in tantum profecisset Ecclesia ut germinarent in ea qui ad martyrii perfectionem attingerent; et rubicandam, propter Christi sui sanguinis effusiosem pulchri essent.

Num. 146. Nescivi, anima mea conturbavit me. Quid mescivit Christus, nisi peccatum? Nescivit etiam illos qui in Evangelio dicunt : Domine, nonue in tuo no. mine prophetarimus, of in nomine two virtutes multas facimus? Et tunc (inquit) dicam illis: Amen dico vo-

perrenientes (I Tim. 111). Et licet ista sint genera ho- A bis, quia nescio vos (Matth. vn): non quod eos quales essent nescirct, sed quia nibil boni ex ipsis esset cognovit. Anima men conturbavit me propter quadriags Aminadab. Aminadab istum quoque in Christo genealogice reperinus. Unde et has quadrigas in bonam partem accipiendas esse cognoscimus: in quibus evangelistas non incongrue accipimus. Porro autem quod ait, Anima mea conturbavit me, hæc conturbatio non est tranquillitati contraria, sed sollicitudini congruens reperitur, secundum illud quod ad Martham in Evangelio dicitur : Quid sollicita es, et turbaris (Luc. x) erga plurima? Et in Psalmis :. Commovisti terram, et conturbasti eam, sana contritiones ejus, quia mota est (Psal. LIX). Unde vero omnes Evangeliorum narrationes narrant nisi per Spiritum Num. 142. Viderunt illam filiæ, et beatissimam præ- B sanctum, secundum illud Ezechielis prophetæ: Quocunque Spiritus ibat, illuc et rotæ pariter ferebantur (Ezech. in et x).

> Num. 147. Revertere, revertere, Sunamitis. Bis Sunamitem istam in libro Regum laudabili in loco reperimus constitutam : id est, tam illam quæ David regi in senectute ministravit, et in ejus complexu virgo quidem pulcherrima permansit (III Reg. 1 ), quam etiam illam cujus Elisæus filium ex promissione natum et post hoc mortuum suscitavit (IV Reg. 1v). Quapropter in hoc nomine sanctam Ecclesiam accipien dam esse quis dubitet? Frequenter vero ei revertere dici:ur, quæ quondam in illo juniore filio in regionem longinquam abiens (Luc. xv) aversa fuerat; tunc etenim reversa est, quando ad Deum ex corde conversa est. si conversa deliquerit, in desperationem non decidat, sed a peccandi consuetudine, spei indulgen ia resipiscat. Quæ vox ad sanctos utique comprobatur. qui conversæ pulchritudinem desiderant intueri.

CAP. VII. - Num. 148. Quid videbitis in Sunamite, nisi. Quid in Ecclesia intuendum est, nisi dispositio eorum qui semper in procinctu tanquam in castris constituti, contra diabolum dimicare non cessant, ideireo utique, ne sideles sidem amittant : ne religiosi apostatæ efficiantur elevati, ne misericordes avaritia obdurentur, ne pœnitentes revertantur ad vomitum, ne virgines integritatis decore careant, ne continentes castimoniæ nitorem amittant? Hi sunt in Ecclesia chori castrorum jugiter in certamine constituti, et

Num. 149. Quam pulchri sunt gressus tui! Quam admirandi profectus in bis qui verbum Dei annuntiant in Ecclesia Christi! sicut Apostolus scriptum in propheta commemorat : Quam speciosi pedes evangelizantium bona! (Rom. x.) Et iterum ipse: Calciati pedes in præparatione Evangelii pacis (Ephes.vi).

Num. 150. Junctura femorum tuorum. Jancturam inmorum tuorum, ex circumcisione et præputio venientium societatem advertimus populorum; et per id. tam illi qui ex femore Abraham secundum carneni propagati sunt, quam illi qui in semine ejus, id est in Christo, meruerant; cum in unitarem fidei copulantur, tanquam monilia que fabricata sunt manu rmonilia, hos in fide populos sociavit, nisi ille de quo Apostolus ait : Ipse est pax nostra, qui fecit utraque unum (Ephes. 11)?

Num. 151. Umbilicus tuus crater tornatilis. Ili qui non extremo, sed in medio Eccles'æ corpore commutantur, umbilicus dicuntur. Crater tornatilis vasa sunt utilia in eo tornatilia, quia ad obediendum vel ad omne opus bonum parata (Tit. 111), nunguam indigent poculis quia Spiritus sancti gratia semper repleta sunt.

Num. 152. Venter tuus sicut acervus tritici. Qui semper sancta Scripturarum alimenta percipiunt, et ea quæ sunt salutaria infra se congerunt, in ven ris similitudine deputantur, et hi velut acervus tritici congestus merito pronuntiantur, quia ex doctrina sana ex qua quotidie replentur, multos affatim reficiunt ; quie doctrina in tantum proficit, ut etiam ad virginitatis observantiam plis persuasionibus mult. s adducat.

Num. 155. Duo ube a sicut duo hinnuli. Duo testamenta duobus hinnulis capreze, id est ex peccati traduce venientihus populis coaptata. Ex his enim operibus nutriuntur, qui originali peccato obnoxii, in Christo tanquam himuli renascuntur.

Num. 154. Collum tuum sicut turris eburnea. Notitia Scripturarum, quæ frequenti in meditatione conquiritur, velut turris eburnea, in colli pulchritudi e designatur. Ideirco autem turris eburnea, quia qui justitiæ in excelsiora proficiunt.

Num. 155. Oculi tui sicut piscinæ in Esebon. Spirituales doctores tui constituti in porta, in Christo sicut aquæ irriguæ ad erudiendos populos. Ideirco namque piscinæ, quia Spiritus sancti repleti sunt scientia. In alio libro etiam ipse. Salomon dicit : Exs:ruxi piscinas aquarum, ut irrigarem silvas lignorum germinantium (Eccle, 11).

Num. 456. Nasus tuus sicut turris Libani. Nasus Ecclesiæ illi sunt qui odorem justitiæ qui est in Christo, percipientes, ad cordis interna trajiciunt. Ili qui in magna virtute consistunt, sicut turris Libani disponuntur. Libanum autem candorem esse jam superius diximus : borum proceritatis candor respicit contra Damascum, quia sapientia eorum, quæ ex D Deo est, illuminat mundum.

Num. 157. Caput tuum ut Carmelus, et comæ. In Carmelo monte, saucti Elias et Elisæus sæpe receptaculum habuere (IV Reg. u) : quapropter in capite Ecclesiæ Domino nostro Jesu Christo, quo sublimius ut est (tanquam in monte Carmelo) et justi habitaculum, et multitudo populorum tanquam diversitas animalium sapientiæ percipiunt alimentum. Comæ capitis istius, sicut purpura regis juncta canalibus; eminentiores quippe sancti, beati videlicet martyres Christi, consimilati per purpuram regalibus ornamemis, et salutaribus semper copulaci intelliguntur doctrinis.

Num. 158. Statura tva assimilata est palma. Per-

artificis, describuntur. Quis enim artifex tanquam A fectio tua pervenit ad præmium, et doctores tui dulces effecti sunt per Spiritum sanctum.

> Num. 159. Dixi, ascendam in palmam. Illi in palmam ascendunt qui in Christi cruce proficiunt, de quibus Apostolus dicit : qui in Christo sunt, carnem suam crucifixerunt cum vitiis et concupiscentiis. Ipsi autem fructus hujus palmæ (sanctæ crucis) præmiæ consequentur, qui illud, si tamen compatimur ut et glorificemur (Rom. viii), cum eodem Apostolo dicunt.

> Num. 160. Et erunt ubera tua sicut butri vinea. Nec etenim alii reperiuntur, qui nascentes in side enutriant, nisi doctores Ecclesic.

> Num. 161. Et odores tui sicut malorum. Et suavitas eruditionis tuæ per cos propagabitur, qui sobric et juste vivendo odorem bonæ conversationis propina e non desinunt.

> Num. 162. Guttur tuum sicut vinum optimum. Possunt etiam in gutture illi sancti intelligi per quos lex et prophetæ et evangelica doctrina pronuntiata est : quæ utique sancta Scriptura eximio sapore prædita, ut vinum optimum redolet ac resplendet, et per Spiritum sanctum potantes inebriat.

> Num. 163. Dignum dilecto meo potandum. De sacra Scriptura Christi potant, cum ex ea Christiani, qui sunt membra ipsius, miris modis et incomparabili dulcedine satiantur.

Num. 164. Labiisque et dentibus illius ad ruminandum. Labia et dentes Christi doctores Ecclesiæ: hi quod sanctum est ruminare non desinunt, cum ea verbo Dei assistunt, quotidiano profectu per nitorem c quan ad nostram doctrinam scripta sunt, quotidie meditantur.

> Num. 165. Ego delecto meo, et ad me conversio ejus. Iluic dilecto, ex voce Ecclesize dicitur : adkæsit anima mea post te, me suscepit dextera (Psal. LXII). Videamus et alibi quomodo ipsa dilecto suo loquatur: Nos autem populus tuus, et oves gregis tui (Psal. xcix). Et, quomodo ad me conversio ejus, dicit pro pheta: Eritque antequam clament, ego exaudiam, adhuc illis loquentibus ego exaudiam (Isai. LXV), dicit Dominus. Sed nulla est ad Ecclesiam tam evidens Christi conversio, nisi cum Verbum caro factum est, et habitavit in nobis (Joan. 1).

> Num. 166. Veni, dilecte mi, egrediamur. Egreditur Christus cum Ecclesia in agro, quando cum sanct s prædictis visitat mundum, sicut in Evangelio scriptum est : Qui seminat bonum semen, est fil u kominis (Matth. xiii; Marc. xiv); ager est mundus. Commoremur in villis; in populis credentibus circumquaque diffusis, in quibus Christus per fidem habitat; non sine Ecclesia, cum eosdem ipsos in suis membris reputans, suam efficit Ecclesiam.

Num. 167. Mane surgamus ad vineas. Ut anima quæ per fidem coli jam meruerunt, in matutinis Christum resurrexisse cognoscant, ne ultra de sui corporis resurrectione diffidant.

Num. 168. Videamus si floruit vinea. Apparent, si fideles, quæ corde crediderunt ore pronuntient, sicut Apostolus ait : Corde creditur ud justitiam, ore autem confessio fit ad salu'em (Rom. x); vel si flores fructus parturiunt, si in eis per sancta desideria pietatis A et filii bominum qui in umbra alarum tuarum speopera prodierunt.

Num. 169, Si florucrunt mata punica. Si illi qui in Christo crediderunt in tanta dilectione proficiunt ut etiam occidi pro ipso omnibus modis delectentur. Yis videre malum punicum, audi in Actibus apostolorum Paulum apostolum : Ego, inquit, non solum judicari in Jerusalem, scd et mori pro Christo paratus sum (Act. XXI).

Num. 170. Ibi dabo t.bi nbera tua. In hac sancta confessione sociabuntur tibi doctores mei, comparati ut patiantur pro te, qui quoque sine fine regnabunt

Num. 171. Mandragoræ dederunt odorem. Ili qui alta radice fide fundati sunt, et quadam disciplinæ vel parcimoniæ austeritate vigere noscuntur, publicis B ciant, secundum quod Petrus apostolus docet: Pascite pridicationibus populos instruxerunt, odorem suavitatis ex conversatione sanctissima propinantes.

Num. 172. Omnia dona nova et vetera. Quoniam tam in patriorchis et prophetis quam in apostolis et mar.yribus ego ipse nova et vetera servavi tibi; quia illi te pronuntiaverunt et crediderunt venturum, isti prædicare non desinunt ex Virgine natum ac pro salute omnium passum, et post resurrectionem in cœlos assumptum.

Cap. VIII .- Num. 173. Quismihi det te fratrem meum. Sugit ubera matris Christus cum mysteriis priscæ legis reficitur Christianus populus, vel cum spiritualibus sacramentis doctores et piissima expositione, tanquam vero lacte reficient.

Num. 174. Ut inveniam te foras et osculer. Ut te. inquit, quem Veteris Testamenti figuræ tegebant, per Evangelium, ego in veritate reperiam. Et bene zit: Te foris inveniam, quia illi juniori filio de regione longinque redeunti, pater in occursum regres-EUS est (Luc. xv): ut deosculer te, inquit, ut t.bi reconciliari merear; et jam nemo me despiciel; videlicet ut non dicatur Petro, pro Cornelio quem gratia Spiritus sancti prievenerat : Quare introisti ad viros præputium habentes, et manducasti cum illis? Sed ipse Petrus pronuntiet : In veritate comperio, quoniam personarum acceptio non est apud Deum, scd in omni loco, et in omni gente, qui timet eum et operatur justi:iam, acceptus est illi (Act. x ).

te apprehendero tibique per sidem adhæsero. restat ut introducam te in domum matris meæ: in congregationem videlicet Jerusalem : illuc utique te introducam, quando cum omnibus bonis quæ per tuam gratiam consecute sum etiam ipsa perduci eo, hoc est ad co:lestem Hierosolymam, meruero.

Num. 176. Ibi me docebis, et dabo tibi poculum. Ibi me dicebis, ut jam non in aniquate per speculum. sed facie ad faciem videam; et non ex parte sicut nune, sed tune cognoscam sicut et cognitus sum (I Cor. xiii), ut ille ait : Et dabo tibi poculum ex vino condito, et mustum malograngiorum : quando optimos et dulcissimos protulero marivrum sanctorum fructus.

rant, inebriabuntur a pinguedine domus tuæ, et torrente deliciarum tuarum potabis eos (Psal. xxxv).

Num. 177. Læva ejus sub capite meo, et dextera illius amplexabitur me. Adjuro vos, filiæ Jerusalem. H. c quæ in hoc loco scripta sunt, in superioribus jam prædicta, et Christo illuminante reperiuntur exposita. Sed ideirco arbitror iterato in hoc libro conscripta. ut vehementius cordi insideant; et bis insinuata vivaciori memoria renoventur. Hæc jubent spernenda temporalia; et infra nos posita, velut sinistram sub capite constitutam edocent; et cœlestem g'oriam quæ nos ex superiori parte, tanquam dextera complexatur, exspectandam admonent; vel illud, ut servituri Domino, voluntarii non inviti quæ sunt sancta perliqui in vobis est gregem Dei, non coacti sed spontanei (I Petr. v).

Num. 178. Quæ est ista quæ\_ascendit de deserto? Bene de deserto ascendere de cribitur, cui propheta dicit : Pro eo quod fuisti derelicta et ocio habita, et non erat qui pertransiret (Isai. Lx), etc. De cujus etiam fills in Psalmis canitur : Errarerunt in solitudine, in siccitate, viam civitatis habitationis non invenerunt. Esurientes et sitientes; anima corum in idipsis defecit, et clamaverunt ad Dominum cum tribularentur, et de necessitat.bus eorum liberavit eos; deduxit eos per viam rectam ut irent in civitatem habitationis (Psal. Cv1). Idcirco sequitur.

Num. 179. Deliciis affluens. Unde et ropulus Israel C e deserto egrediens, in terram promissionis lacte et melle fluentem ingreditur; et ille filius qui de siliquis porcorum pasci cupiens saturari non poterat, ad con vivium quod de pingui occiso vitulo pater præparavit reliciendus inducitur. Ilas delicias a deserto veniens Ecclesia, in Christo multiplices reperit; et niza super dilectum scribitur, quia ad ipsam per prophetam idem dilectus dicit : Ego feci, ego feram, ego portabo, el ego salvabo (Isai. XLVI).

Num. 180. Sub arbore mali suscitari vos. In odorifero crucis patibulo ubi ego occubui, illic te a peccatorum interitu suscitavi, quando te credentem signo crucis prænotare præcipio.

Num. 181. Ibi corrupta est mater-tua. Ubi tu per meam mortem suscitari meruisti, illic per suam im-Num. 175. Apprehendam te, et ducam te. Cum enim D pir tatem Synagoga capta est quando Crucifige clamabat; et, Sanguis hujus super nos et super filios nostros (Luc. xxIII), Pilato judicante respondit.

> Num. 182. Pone me ut signaculum. Ita ut cum Psalmista dicere poss's, Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine, dedisti lætitiam in corde meo (Psal. 1v). Quoniam quæcunque signata sunt facile temerari non possunt, sic recipe fidem meam, ut eam integram illibatamque custodias, et quem per crucis signaculum accepisti thesaurum justitiæ quem in te contuli, a nullo fore contingendum ullo modo pertimescas.

> Num. 183. Ut signaculum pone me. Primitus super cor, indesuper brachium signaculum superponendum

intellige: id est, ut tam'in cogitatione quam in opere, ad meum signum accurras; ac te, per hoc, non alterius, sed mei esse demonstres; meque contutante, integra perseveres.

Num. 184. Quia fortis ut mors dilectio tua. In tantum dilexi te, ut mori voluerim pro te; et hæc erat fortitudo amoris, acerbitas mortis. Dura autem sicut infernus æmulatio; ut sancti quoque econtrario pro Christo occidi non metuant, quem pro sua salute mortem suscepisse sine dubio cognoverunt.

Num. 185. Lampades ejus, lampades ignis. Vasa in quibus castistas habitat, semper sunt splendida et Spiritus sancti igne ferventia.

Num. 186. Aquæ multæ non potuerunt exstinguere charitatem, nec slumina obruent illam, nec tribulationes; nullæ quamlibet validæ persecutiones diletionem quæ est ex Deo, vel circa Deum, perturbare vel vincere possunt, secundum illud quod Apostolus dicit: Quis nos separabit a charitate Christi? an tribulatio, an angustia, an persecutio, an sames, an nuditas, an gladius, an periculum? certus sum enim quia neque mors, neque vita, neque angeli, neque principatus, neque excelsum, neque prosundum, neque creaturu alia poterit nos separare a charitate Dei, auæ est in Christo Jesu Domino nostro (Rom. VIII).

Num. 187. Si dederit homo omnem substantiam. Tanquam dicat: Et si distribuero in cibos pauperum omnes sacultates meas, et si tradidero corpus meum ut ardeam, charitatem autem non habeam, nihil mihi prodest (I Cor. xm). Hac enim nihil pretiosius, ut Joannes apostolus ait: Quia Deus charitas est; et qui manet in charitate in Deo manet.

Num. 188. Soror nostra parva, et ubera non habet. Ecclesia ex gentibus veniens, rudis adhuc ad credendum, et nec dum prædita viris eruditis ad docendum, secundum quod Apostolus loquitur: Non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed tanquam parvulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam; nondum enim poteratis, sed nec quidem adhuc potestis, adhuc enim es is carnales (I Cor. 11). Et alibi: Sæcularia judicia si habueritis, contemptibiles qui sunt in Ecclesia, illos constituite ad judicandum. Ad verecundiam vestram dico: si non est inter vos sapiens quisquam qui possit judicare inter fratrem suum (I Cor. vi)? Dum eos in tanta pusillanimitate redargult, utique adhuc pusillam in fide, et necdum spiritualibus nutrimentis habilem plebem oster dit.

Num. 189. Quid faciemus sorori nostræ? Quemadmodum disponemus Ecclesiam tempore quo ad fidem vocanda est?

Num. 190. Si murus est, ædificemus super eum. Qui coeperunt in side crescere et ita stabiliri ut robore suo instrmos quosque commoneant; suscepto honoris privilegio, ad exteros docendos instituantur, secundum quod Paulus ad Timotheum: Hæc commenda fidelibus qui idonei erunt et alios docers (II Tim. 11). Et iterum ad Titum: Hujus rei gratia reliqui te Cretæ, ut en que desunt corrigas, et constituas per civitates presby eros, sicut ego tibi disposui. Dum ista sic in

intellige: id est, ut tam'in cogitatione quam in ope- A Ecclesia disponuntur, tanquam propugnacula argenre, ad meum signum accurras; ac te, per hoc, non tea muris adjiciuntur.

Num. 191. Si ostium est, compingamus. Dicit Propheta in Psalmis: Pone, Domine, custodiam ori meo, et ostium circumstantiæ labiis meis (Psal. CXL). Itaque si est quis idoneus ad loquendum, et velut ostium quod aperitur et clauditur, tempus loquendi vel tacendi intelligit; hoc tale ostium tabulis cedriniscompingamus, ut dum odoriferum lignum in se suscepit, cum Paulo dicere possit: Mihi absit gloriari nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi, per quem mihi mun dus crucifixus est, et ego mundo (Gal. v1).

Num. 192. Ego murus et ubera mea sicut turris. Vox Ecclesiæ est, tam in side quam pro side prosicientis: Ego murus; quia ipse ædisicavit me qui sortissimus pugnat pro me. Et ubera mea sicut turris. Construente Deo, proceritate justitiæ creverunt, et in me parvulos qui in Christo sunt, nutriunt; et donec ad perfectionis cibum perveniant, eos educare non desinunt, quoadusque els voce sapientiæ dicatur: Relinquite infantiam, et venite ambulare per vias prudentiæ.

Num. 193. Ex quo facta sum coram eo. Ex quo Christo pacem reperi, ex eo et murorum præsidia et turrium propugnacula cum decore suscepi, cum eis ab eo qui me condidit civitas esse promerui, habens munimenta in sanctis, et decorem retinens in electis.

dest ([Cor. xiii]). Hac enim nihil pretiosius, ut Joannes apostolus ait: Quia Deus charitas est; et qui manet in Chibita est a Christo in Ecclesia quæ illos habet pocharitate in Deo manet.

Num. 188. Soror nostra parva, et ubera non habet.

Ecclesia ex gentibus veniens, rudis adhuc ad credendum, et nec dum prædita viris eruditis ad docendum, secundum quod Apostolus loquitur: Non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed tanquam parvulis in Christo in Ecclesia quæ illos habet populos de quibus in Psalmis canitur: l'lantati indomc Domini, in atriis Dei nost i florebunt (Psal. xci). Tradidit eam custodibus. Commisit eam regendam apostolis vel successoribus eorum episcopis. Ad quam, sub nomine Jerusalem, dicit Dominus per prophetam: Super te et super muros tuos posui custodes tuos, tota die et nocte, usque in finem contacebunt (Isai. Lxii).

Num. 195. Vir affert fructus ejus mille argentos. Christus de quo propheta dicit: Ecce vir, Oriens nomen ejus (Zach. vi). Compensat regnum cœlorum pro sanctis laboribus vel eleemosynis, secundum illud quod in Evangelio dicitur: Venite, benedicii Patris mei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi, quia esurivi, et dedistis mihi manducare, sitiri, et dedistis mihi bibere; hospes fui, et collegistis me; nudus, et operuistis me; infirmus et in carcere, et venistis ad me (Matth. xxv). In mille autem argenteis plenitudo totius remunerationis oscenditur, et merces consummata justorum.

Num. 196. Vinea mea coram me est. Secundum quod in Psalmis canitur: Oculi Domini super justos, et aures ejus in preces eorum. Dicit enim Apostolus Quoniam ipse Dominus in jussu et in voce archangeti et in tuba Dei descendet de cælo, et mortui qui in Christo sunt resurgent primi, deinde nos qui vivinus, qui relinquimur, simul rapiemur cum illis obviam Domino in acra, et sic semper cum Domino crimus (1 Thess. 11). Igitur quia semper post resurrectionem sancti cum

Domino sunt, ideireo Dominus dieit, Vinea mea co- A vos servos, sed amicos (Joan. xv); et iterum : Que ram me est.

Num. 197. Mille tui pacifici et ducenti his. Duodecim quippe si per centenum numerum amplientur, mille ducentos efficiunt; qui numerus utique apostolicis viris, qui ex eis spiritualiter per Evangelium in Christo sunt geniti, convenit, qui in summa persectione constituti, tanquam illa terra optima, per centesimum fructum auctori suo respondet. Ili quoque pacifici, id est Christi discipuli, merito describuntur, simul quia ipsi Ecclesiæ fructus custodiunt. vel malos foris doctrinæ suæ voce deterrent, vel suis orationibus, de improbis canibus et bestiarum morsibus, Ecclesiam quam Christus plantavit, defensare non cessant.

Num. 198. Quæ habitas in hortis. Quæ redundas in B populis sub cultu justitize constitutis, vel doctrinze spiritualis aqua semper irriguis.

Num. 199. Amice, ausculta, fac me audire. Dicit in Evangelio Dominus discipulis suis: Jam non dicam

habet sponsam sponsus est, amicus autem sponsi, qui statim andit eum, gaudio gaudet propter vocem sponsi (Joan. 111). Fac me audire vocem tuam : illam utique quam re unnerandis fidelibus dicis: Enge, serve bone et fidelis, quia super pauca suisti fidelis, super multa te constituam; intra in gaudium Domini tui (Matth. xxv).

Num. 200. Fuge, dilecte mi, assimilare capreæ hinnuloque cervorum super montes aromatum. Qui conversatus es nobiscum in terris, pronus regredere ad superna. Sicque ascendens in excelsis, qui nunc appares obtutibus carnis, adesto semper oculis cordis ut te in side retineamus quem aspectu non cernimus. Assimilare capreze hinnuloque cervorum; quia tu es qui carnem suscepisti mortalium, et saltu celeri omnes altitudines transcendisti coelorum. Super montes aromatum, excelsior existens super omnem gloriam angelorum.

ANNO DOMINI DEL.

# VIVENTIOLUS

### EPISCOPUS LUGDUNENSIS.

#### NOTITIA FABRICII.

an. 516, fuit episcopus Lugdunensis. Scripsit quædam, ex quibus vero nihil superest, nisi Epistola una non magnæ molis, ad Alcimum Avitum, inter epistolas bujus n. 59: Fragmentum orationis in concilio Agau.

Viventiolus, in monasterio Cordatensi educatus, C nensi an. 547, in Conciliis Labbel tom. 1V. pag. 1559; et Tractoria Epistola ad episcopos provincia sues, ut ad synodum Epaonensem, an. 517, veniant, apud Hardninum tomo II Conciliorum, pag. 1046. adde flistoriam Galliæ litterariam, tomo III. pag. 94.

### VIVENTIOLI EPISTOLÆ.

EPISTOLA PRIMA

AD AVITUM.

(Quam legesis inter opera Aviti, Patrol. tom. LIX, col. 272.)

EPISTULA II.

AD EPISCOPOS PROVINCIÆ LUGDUNENSIS.

Tractoria \* epistola Viventioli Lugdunensis episcopi ad episcopos provinciæ Lugdunensis, ut ad synodum reniant Epaonensem.

Dominis devotissimis fratribus et episcopis, universis clericis, honoratis ac possessoribus territorii mostri, Viventiolus episcopus salutem.

\* Nunc primum prodit ex ms. codice Bibliothecæ PP. Augustinianorum in civitate Tolosana ad nos inde tra: smisso exemplari per R. P. Petrum Rocques. So-

Disciplinam fratrum filiorumque nostrorum, æque a cunctis sacerdotibus oportet optari; sed si quid ab honoratioribus clericis tale committitur, quod dignum increpatione pub'ica censeatur; rectius b castigationis arguatur quam silentio nutriatur. Sicut autem istud simplex atque rectum est, sie commentorum oblocutionibus et voto trepidæ murmurationis offendimur. Itaque ne quis nos putet nostræ facilitati aut negligentiæ in nliquo præbere consensum, præsenti protestatione denuntio conventum episcoporum omnium sortis nostræ, circa Septembris mensis initium, in

cieta is Jesu.

Forte deest, aculeo, vel aliquod verbum simile.

prout expedit, convenire compellimus, laicos permittimus interesse: ut que a solis pontificibus ordinanda sunt, et populus possit agnoscere. Et quia justum est ut omnes catholici clericos bonze vitze habere de:iderent; reprehendendi quod quisque noverit aditum omnibus aperimus. Pateat cunciis contra quem voluerit licentia proponendi; jurgandi potestate lazata, desinat in votorum nequitia murmur occultum. Studebit tamen probare quod detulerit accusator;

Egaenensi parcecia mon futurum : ubi elericos, A nec putet quisquis forsitan recte viventes tuto inanibus mendaciis infamandos. Nemo nisi quod docere possil objiciat; verecundiam quam virtus timere debebit, convictor [Forte, conviciator] excipiet; utrique status parti et audiendi pat entia et judicandi zquitate przemissa. Dominus vos custodire dignetur, in Christo suscipiendi fratres et filii. Proposita sunt die IV idus mensis quarti, Agapeto consule (Anno Christi 517).

ANNO DOMINI DEL.

# TROJANUS',

## EPISCOPUS SANTONENSIS.

#### EPISTOLA TROJANI

AD EUMERIUM EPISCOPUM NAMNETENSEM.

De puero qui an baptizatus esset nesciebat.

Domno semper suo Eumerio b episcopo Trojanus episcopus.

Deserentibus diaconibus quos ad bumilitatem meam misistis, litteras vestræ sanctitatis accepi, in quibus consulitis de quodam puero qui nescire se dicit și fuerit baptizatus, nisi hoc tantum recolit quod de linteo caput habuit involutum; quod frequenter

a llane vero habent codices non pauci, sed sine nominibus civitatum. Itaque ex conjectura nostra supplevimus: quæ si vera est, Trojanum episcopum Santonensem, de quo scribit Gregorius Turonensis de Gloria confessorum cap. 59, his temporibus flo-

B infirmantibus post dolorem fieri solet, ne caput algeat, et recidivam incurrat. His itaque reddo in Domino debitæ salutationis officium; et quod a majoribus nostris statutum est indubitanter judicare præsamo. Statutum noveris ut quicunque se baptizatum fuisse non recolit, nec ab alia persona id factum fuisse probatur, baptismum absque ulla dilatione percipiat; ne a nobis illius anima, si a baptizatis separata suerit, requiratur (S. Leo I papa, ep. ad Ruaticum cap. 16). Ora pro nobis, domne merito in Christo beatissime.

ruisse dicendum est. De Eumerio enim Namnetensi constat ex subscriptionibus conc. Aurelianensis IV. JAC. SIRMONDUR.

Evemerus dicitur Fortunato IV, 1, in ejus epita-

ANNO DOMINI DEL

# **PONTIANUS**

## EPISCOPUS AFRICANUS.

#### EPISTOLA PONTIANI EPISCOPI AD JUSTINIANUM IMPERATOREM.

De tribus capitulis.

Clementissimo atque piissimo silio Justiniano imperatori Pontianus episcopus in Domino salutem.

Principaliter nomen ab ipsis incunabulis justitiæ suscepisti: et justus Dominus qui ita præstitit, ut nomen ante justitiz tribuerit, cui imperii postmodum gubernacula contulisset. Adunata est igitur gratia Creatoris non solum in nomine, verum etiam et merito, cujus vita exaltata est imperando, et im-

C perium juste vivendo. Diguatus es nos in Africans partibus commorantes litteris admoncre, qualem fidem teneas et defendas. Cognovimus quod Dominus beato Petro statuit, dicens : Super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non præra'ebunt adversus eam, et tibi dabo claves regni cælorum (Matth. xvi). Exsultavit spiritus noster, boc firmiter te piissime esse imperator, quod apostolies fides præ dicat, credentes quod a recta credulitatis tramite non declines. Talem enim decet esse imperatorem, pium, justum, fidelem, qualem te nos esse cognovimus. In extremo itaque epistolævestræ cognovimus, Theodorum, et scripta Theodoreti et epistolam Ibæ damnare. Eorum dicta ad nos usque nune minime pervenerunt. Quod si et pervenerint, et aliqua ibi apocrypha, quæ contra fidei regulam dicta sint, legerimus; dicta possumus respicere, non auctores dictorum jam mortuos præcipiti condemnatione damnare. Quod si adhuc viverent, et correpti errorem suum non condemnarent, justissime damnarentor. Nunc autem quibus recitabitur sententia damnationis nostræ? Quod in eis recorrigatur non est. Sed timee, piissime imperator, ne sub obtentu damnatio-

quod nos non mediocriter remordet, debere nos A nis istorum Eutychiana bæresis erigatur : et dum minima indicia non spernimus, ad majorem hære im collisionemque veniamus. Et quid nobis cum mortuis inire bellum, ubi nulla invenitur in congressione victoria? Apud judicem verum jam tenentur, a quo nullus appellat. Per ipsum, in quo nos honoratis et diligitis, supplicamus clementiam tuam, ut pax permaneat temporibus tuis, ne dum quæris damnare jam mortuos, multos inobedientes interficias vivos, et exinde compellaris reddere rationem ei qui venturus est judicare vivos et mortuos.

ANNO DOMINI DELII.

# SANCTUS CÆSARIUS

## EPISCOPUS ARELATENSIS.

NOTITIA (ex Gallandio.)

I. Cæsarius natione Gallus, patria Cabilonens's, genere clarus, juvenis adduc sub abbate Porcario Fausti Reiensis successore monasticum institutum in cœnobio Lerinensi professus est, annum agens 18 (a). Oui ob vitæ austeritatem corporis viribus confiactis, quo valetudinem suam confirmaret missus Arelate, ea in urbe Pomerio Afro clarissimo rhetori liberalibus disciplinis excolendus traditur (b). Mox tamen eruditionis humana figmentis nuntium remittens, ab Eonio episcopo Arelatensi propinquo suo diaconus primum, deinde presbyter ordinatus, monasterio insulæ suburbanæ præfectus eligitur (c). Mortuo Eonio, qui eum sibi successorem optaverst, Ecclesia Arelatensis regimen invitus licet anno 502 suscepit (d). Complura virtutum insignia edidit, complura C item patientiæ documenta posteritati reliquit sanctus præsul : quæ quidem e Cypriano, Firmino et Viventio episcopis, Messiano quoque presbytero et Stephano diacono illius vit:e scriptoribus repetenda. Variis conciliis auctoritate metropolitica præsuit: Agathensi, anno 506; Arelatensi IV, anno 524; Carpentoractensi, anno 527; Arausicano 11, anno 529; et Vasensi II, eodem anno celebrato. Denique annis 40 in episcopatu exactis, supremum diem obiit die 27 Augusti anno 542 (e), cum annum ageret 73. De Cæsarii ætate pluribus disputat cl. Norisius (/), contenditque natum antistitem nostrum anno 470,

B episcopatum vero iniisse anno 503, e vivis autem excessisse anno 543. Eruditorum tamen plerique. Cointius (g), Mabillonius (h), Pagius (i), Bollandiani (j), Sammarthanus (k) altique, chronotaxin quam modo proposuimus, retinendam pronuntiant. Sepulcrum sancti Cæsarii, postquam a Saracenis dirutum fuisset, restituit Paulus vir illustris anno Domini 873, apposito ejus epitaphio, quod ex veteri codice multo emendatius quam apud Saxium et alios edidit Mabillonius (1).

11. Sanctus Cæsarius, doctrinæ Augustinianæ addictissimus, contra Faustum egregium opus de gratio et libero arbitrio conscripsit, quod synodus Valentina et Bonifacius papa comprobarunt. Ilujusmodi opus jam diu intercidisse nonnulli existimarunt; sed immerito, ut censent eruditissimi Gallicæ Historiæ litteraria scriptores (m) : nam ex auctore qui caput 86 de S. Cæsario Gennadii catalogo intexuit (qua de re Norisium (a) adeas velim) constat opus illu i nihil aliud esse quam Acta concilii Arans cani II. Et jure quidem, ut videtur, si cadem Acta cum iis comparentur qua habet scriptor ille Gennadianus, dum ait e de gratia et libero arbitrio Casarium edidisse testimonia, divinarum Scripturarum et sanctorum Patrum judiciis munita; ubi docet hominem nihil de proprio honi agere posse, nisi eum divina gratia prævenerit. > Plurimas præterea scripsit homilias sanctus Pater, quæ fere omnes, ut ait Mabil-

(a) Cyprian. Vit. Cæsar. cap. 1, num. 5, apad Bolland. Act. SS. Aug. tom. VI, pag. 65.

(b) [d. ibid., num. 8. (c) [d. ibid., num. 10, 11.

(d) ld. ibid., cap. 2, num. 1. (e) Messian. Vii. Carsar. lib. 11, cap. 4, num. 31, apud Bolland. I. c. pag. 83.

(f) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 22, pag. 518, seq. noviss. ed t. Veron.

(g) Coint. Annal. Eccl. Franc. tom. I, pag. 811.

(h) Mab ilon. Annal. Bened. tom. 1. pag. 89, et

Aci. SS. Bened. szc. 1, tom. 1, pag. 654, not. b.

(i) Pagi, ad ann. 544, § 8.

(j) Bolland. Act. SS. tom. VI Aug., pag. 55.

Comm. de S. Cæsar. § 2, num. 48.

(k) Sammarth. Gall. Curist. tom. I, pag. 536.

(1) Mabillon. Annal. Bened. tom. I, pag. 90. (m) Hist. littér. de la France, tonn. 111, pag. 225.
(n) Noris. Hist. Pelag. lib. 11, cap. 22, pag. 517, 52Ò.

simul editæ sunt. Eas vero cum aliis Cæsarianis opusculis in unum collectas, edendas parabat Oudinus (b); sed magis accurate digestas exhibent illi eruditi viri, quorum modo meminimus (c). Porro ex iis ilias tantum typis excudendas consignavimus, quas ex pervetusto codice ms. anno 1669, Parisiis in lucem emisit notis illustratas Baluzius. Harum tamen nonnullas fuisse antea evulgatas comperimus (d). Editoris autem adnotationes homilies subjectæ paginas respiciunt editionis Parisiensis quas nostri exemplaris margini apponendas curavimus.

III. Homiliis Baluzianis Regulas sancti Cæsarii ad monaches et moniales subdidimus ex codice Règularum Holsteniano descriptas. Et primum quidem occurrit Regula ad monachos, quam Tetradius presbyter et abbas, ipsius Cæsarii nepos, ex ore dictantis excepit, ejusque jussu per diversa monasteris transmisit. Edita sæpius antea fuerat in Bibliothecis Patrum, nec non a Prospero Stellartio inter Regulas ordinum monasticorum et militarium : quam deinceps ex Holstenii editione, ut omnium postrema sic optima, Annalibus ecclesiasticis Francorum in exuit Cointius (e); qui eamdem cum Regula monialium ipso Cæsario auctore accurate contulit, nonnullaque loca edisseruit quæ aliquam dissicultatem parere videbantur. Monachorum Regulam altera excipit ad Virgines, quam Mabillonius primam esse conjicit monasticam regulam in gratiam sanctimonialium exaratam (f). Neque hic prætereundum quod Martenius memoriæ prodidit (g), sibi nimirum detectam C hanc regulam in vetus:o codice ms. Augustodunensis Sancti Martini monasterii, in cujus fine hæc maxime. notanda adjiciuntur, quæ desunt in editis:

Gæsurius peccator regulam hanc sanctarum virginum rexit et scripsit sub die x calendas Julii, Paulino consule tempore.

Simplicius peccator consensit et signavit, Severus epissopus consensi et signavi. Lupercianus episcopus consensi el signavi. Joannes consensi et signavi. Cyprianus episcopus consensi et signavi. Montanus consensi et signavi. Ferminus peccator consensi et signavi.

Quibus ex verbis arguit vir eruditus temporis norius, anno nimirum 534, sub consulatu Paulini, Occidentalium consulum postremi. Cæterum apud Bollandum ad calcem præfatæ Regulæ isthæc beati antistitis subscriptio habetur (h) : Cæsarius peccater Regulam hanc sanctarum virginum relegi et subscripsi :

(a) Mabill. Annal. Bened. tom. I, pag. 89. (b) Uudin. de Script. eccl. tom. I, pag. 1344 seqq. (c) Hist. liitér. de la France, tom. III, pagg. 198 seqq. (d) lbid. pagg. 209, 219 seqq. Franc.

(e) Coint. Annal. Eccl. Franc. tom. I, pagg. 489 seqq.

Mabil. Annal. Bened. tom. 1, pag. 49, § 52. Marten. Thes. Aucclot. tom. 1, pag. 3, not. b. (g) Marten. Thes. Affecdot. tom. 1, pag. 5, no (h) Bolland. Act. SS. Jan. tom. 1, pag. 756.

lonius (a), in appendice Augustiniana novæ editionis A notavi sub die x calendas Julii. Alibi docet idem Martenius (i) in bibliotheca monasterii S. Maximini Trevirensis exstare uns. codicem Regularum S. Bonedicti Anianensis abbatis ab Holstenio jamdudum editum, et admodum quidem eleganter exaratum. ubi sub finem Regulæ ad moniales legitur privilegium Hormisdæ papæ, quo in illud monasterium virginum a S. Cæsario conditum, ejus successoribus episcopis Arelatensibus nulla penitus potestas permittitur. Ejusmodi autem privilegium quod in editione Holsteniana desideratur, occurrit apud Bollandum prædictæ Regulæ subjectum (j). Quod superest, animadvertimus, hanc eamdem Regulam, perinde ac præcedentem, notis auxisse laudatum Cointium (k), quas nos compendio usi edito nostro subjecimus. Ex eodem viro docto præterea intelligimus eamdem Cæsarii Regulam ad moniales a Sirmondo acceptam primum edidisse Pictavis anno 1621. Stephanum Moquotum cum observationihus Francisei Meinardi antecessoris Pictaviensis; illamque paule post, anno scilicet 4626, rursum evulgasse Duaci Prosperum Stellartium in opere Fundamina Ordinum inscripto, ut cæteras insequentes jam antea memoratas omitiamus.

IV. His accedunt epistolæ quatuor sancti Cæsarii, quibus præmittitur ejusdem sermo ad sanctimoniales. Ex his epistolis prima inscribitur Oratoriæ abbatissæ, quæ tamen haud integra habetur; altera est hortatoria ad virginem Deo dicatam; reliquæ duæ missæ feruntur ad Cæsariam sororem suam, quæ monasterium ipsius Cæsarii fratris opera exstructum regendum susceperat. Quæ quidem omnia ex codice Regularum Holsteniano subinde laudato mutuati sumus. Denique agmen claudit Testamentum saucti Cæsarii ex codem codice desumptom. Hujusmedi vero ecclesiasticæ antiquitatis monumentum, ex Arelatensis Ecclesiæ archivo excerptum per Claudium Saxi notarium, acceptumque ab ejusdem Ecclesia archidiacono Francisco Clareto dum Romæ ageret. primus edidit noster Baronius (1). Illud præ:erea evulgavit Saxius in Pontificio Arelatensi (m): postremum vero Cointius in Annalibus ecclesiasticis Francorum (n). Porro huic Cæsarii Testamento plurimum auctoritatis ac sidei conciliare Hormisdæ Romani pontificis litteras, jam dudum advertit Barotationem quo hanc Regulam acripsit sanctus Cæsa- D nius (o), ac post ipsum Cointius (p). Ad eas autem litteras digitum intendit ipse Cæsarius, dum ait : Hoc ipsa S. Papæ Urbicani suasit auctoritas. Quibus sane verbis privilegium illud ejusdem pontificis innuit, quod exstat apud Bollandum Regulæ monialium adjectum, ut superius monuimus.

```
Marten. Vayage litter. pag. 285 seg.
     Bolland. l. c.
     Coint. I. c., pag. 472 seqq.
(i) Baron. ad ann. 508, § 25 seqq.
(m) Sax. Pontif. Arel. § 30, pagg. 401-405.
(n) Coint. Annal. Eccl. Franc. ad ann. 542, § 23,
```

(n)pag. 616-618.
(o) B iron. l. c., § 28.
(p) Coint. l. c. § 21.

# VITA S. CÆSARII EPISCOPI.

### LIBER PRIMUS.

AUCTORIBUS CYPRIANO, FIRMINO ET VIVENTIO EPISCOPIS.

Ex ms. S. Martini a Campis Paris.; ordinis Cluniacensis, collato cum editione Mabillonti. — Commentarium Bollandianum qui Viue præmittebatur, typographorum incuria hic omissum, infra exhibemus.

#### PRÆFATIO.

- 1, Quia, reverenda nobis virgo Cæsaria (a), cum chore sodalium monacharum tibi commi-so, petis a nobis ut vitam et conversationem beatæ memoriæ saucti Cæsarii institutoris nostri [ Mabillon., vestri] ab exordio repetentes comprehendere litteris debeamus, per quam illius vita præmio fruitur (b), cujus beatitudo sermone mortalium non potest explicari: quamvis olim per totum mundum ipso etiam hic vigente fuerit venerabiliter divulgata : ne as tamen e se credimus, si tam sancto desiderio minime pareams : præsertim cum boc monasterio vestro, ac magis ipsius, ad vicem possit ejus esse præsentiæ; et nos dum de ipso loquimur, ipsum nos etiam videre quodammodo gratulemur. Deo igitur juvante, aggrediemur implere quod postulatis. Et multa quidem ipsius beatissimi domni [Mab. addit Cæsarii] nobis ratione comperta, multa a nobis ipsis visa, nonnulla etiam venerabilium presbyterorum sive diaconorum, discipulorum suorum, relatione prolata didicimus, præcipue tamen [Mab. addit venerabilis] Messiani presbyteri et fidelissimi viri Stephani diaconi, qui ab adolescentia illi servierunt, ea duntaxat quæ minus onerent et sint a prolixitate submota.
- 2. Unum tamen hoc in præsentis opusculi devotione a lectoribus postulamus, ut si casu scholasticorum aures atque judicia nos simplices contigerit
  relatores attingere, non arguant quod stylus noster
  videtur pompa verborum et cautela artis grammaticæ
  destitutus, quia actus nobis et verba vel merita tanti viri cum veritate narrantibus lux sufficit ejus operum et ornamenta virtutum. Etenim memoratus
  domnus Cæsarius, quem habemus in opere, solitus
  erat dicere: Nonnulli rusticitatem sermonum vitant,
  et a vitæ vitiis non declinant. Meretur siquidem hoc
  et Christi virginum pura sinceritas, ut nibil fucatum
- (a) Hac Casaria non est soror S. Casarii, qua ante ipsum erat defuncta, ut patet ex num. 44, sed abbatissa ejusdem monasterii, qua illi erat suffecta,

ut ibidem dicitur.
(b) Multum hic in verbis dissidet Mabillonii editio,
quam lector poterit videre.

(c) ld cst, apostolorum.

- (d) Cabillonum urbs est Galliæ in ducatu Burgundiæ ad Ararlm sita, episcopalis sub archiepiscopo Lugdunensi, et satis nota, vu'go Challon seu Châlonssur-Saône ad distinctionem alterius.
- (e) Sensus hie non amnino perfectus est, at idem in mas. et estitis.
- (f) Hie phrasis corrupta est apud Mabilionium, ubi legitur: Priusquam spatium præteriret unius anni,

PATROL. LXVII.

A nibil, mandana arte compositum, aut oculis earum offeratur, aut auribus placiturum: sed de fonte simplicis veritatis manantia purissimæ relationis verba suscipiant. Atque ideo noster iste sermo, integritatis religione contentus, renuit mundanam pompam, respuitque cum suis operibus glotiæ mundanæ jactantiam; et potius delectatur eloquio piscatorum (c) concordare, quam rhetorum. Nunc ig; tur unusquisque vivendo sequi appetat, quod legendo scire festinat.

#### CAPUT PRIMUM.

Sancti patria, parentes, vita clericalis et religiosa usque ad episcopatum.

- 3. Sanctus ac beatissimus Cæsarius Arelatensis episcopus, territorii Cabilonensis (d) fertur indigena : cujus parentes æque prosapies (e) (quod est magnum et præcipuum honoris ac nobilitatis exemplum) supra omnes concives suos fide potius et moribus floruerunt. Qui venarabilis ac sanctus, cum septimum seu amplius gereret ætatis annum, ex vestimentis quæ circa se babuisset, absque ulla dubitatione pauperibus tribuebat. Sæpe domi seminudus reverteus vir beatus, cum visus a parentibus suis fuisset, cum districtione discussus quid de vestimentis fecerit, ipse hoc tantummodo respondebat, a transeuntibus sibi fuisse sublata
- 4. Igitur sicut arbusculæ quædam stirpibus nobilibus fructificare solent antequam cresc re, in quibus utique quanto est attas minor, tanto ubertas est
  gratiosior: ita in illo viro sancto inter ipsa infantiæ
  rudimenta lætum vernantis spei germen adeo erupit,
  ut priusquam spatio floreret ætatis [fructum exuberaret ingenii. Cum ergo octavum decimum gereret
  ætatis] annum (f), ignorante familia vel parentibus
  incolatum cupiens regni cælestis adipisci, se illius
  temporis pontificis sancti Silvestri (y) vestigiis præ-

qu'id plane mendosum est. In ms. nostro prætermissa erant verba uncis inclusa, quod transcriptor a voce ætatis, priori leco posita, transiliisset ad illa que sequuntur post eamdem vocem deinde repetitam. Nam omnia quæ in textu dedi leguntur in ms. nostro Bisenticensi, et in Arelatensi avud Mabillonium in notis.

(g) Colitur S. Silvester 20 Novembris, ut notarunt majores nostri tom. III Martii, pag. 516, ubi inventio corporis narratur occasione aliorum sanctorum qui simul inventi. Plura igitur de eo dabimus ad Illum diem. Consuli interim potest Gallia Christiana recusa tom. IV, col. 867, ubi ex Turonensi Ecciesiam illam administrasse dicitur annis 42.

3.2

capillis, mutatoque habitu, divino eum pontifex servitio manciparet, nec pateretur ultra supplicem [Mab., se] a parentibus ad prædium affectusque pristinos revocari. Agente ergo pontifice gratias Christo, nulla exstitit votis optimis mora. Cumque inibi biennio seu amplius sub hac inchoatione servisset, divinæ gratiæ instigatione succensus, deliberat arctius semetipsum expeditiusque juxta Evangelium divino mancipare servitio, ut pro amore regni cœlestis non solum parentibus, sed et patriæ redderetur extra-

- 5. Arrepta itaque salubriter fugiendi de sæcoli compedibus libertate, Lirinense (a) monasterium tiro sanctus expetiit. Cumque iter cum uno tantum fatris suæ, flumen transiens visus ab eis non est. Diabolus vero in quemdam ingressus miserum, insequens iter ejus, post tergum incessanter clamabat : Cæsari, non vadas. Quem ille bibendi poculo benedicto porrectoque statim curavit : quod a memorato ejus comite referente compertum, ipsamque constitit eum primam fecisse virtutem. Susceptus ergo a sancto Porcario (b) abbate, vel ab oninibus senioribus, cœpit esse in vigiliis promptus, in observatione sollicitus, in obauditione festinus, in labore devotus, in humilitate præcipuus, in mansuetudine singularis, ita ut quem instituendum susceperant in disciplinæ regularis initiis, perfectum se inventse gauderent in totius institutionis augmentis.
- 6. Post parvum igitur tempes in celiario congre- C gationis eligitur. Attente et studiose ergo cœpit his tribuere velle quibus necessarium erat, vel si [ Mab., etiamsi] abstinentiæ amore nibil peterent; illis ver quibus probaverat necessa film esse, nihil tribuebat, quamvis vellent accipere. Dudo factum est ut guibus adversa erat sancta discretio, supplicarent abbati ut deberet a cellario removeri quod et præmium est. Mox cura postposita [addit Mob. iW], desiderata se 8" + 129 8 mm 1 1 8
- (a) Baudrandus in Geographia Leristensem insulam describit hoc modo : « Lerina, insula Gallie Narbonensis Plinio, quæ Leriuum et Lerinus dicitur apud scriptores ecclesiasticus, nunc l'ile Saint-Honorat lucolis, Sant - Honorato Nalis, insula est parva Gallie, in ora Provincie, in mari Gallico, ubi Lerinense conobium privolarissimum, vix 2 leucis ab Antipoli dissita in meridiem, et 5 n Foro Julio in ortum, ipsa et Lero vulgo les lles de Sølnt-Honorat et de Lêrins dicuntur, sed Lero major, et septentrionalior Lerina, a qua tenui freto separatur. De viris sanctis, qui magno numero prodierunt ex comobio. Lerinensi, multa collegit Vincentius Barralis jam ante laudatus.

(b) e Hic Porcarius abbas diversus est ab alio cognomine, qui octavo sæculo martyrium passus est, > inquit in notis Mabillonius. De S. Porcario II ot sociis martyribus actum est tom. Il Augusti, ubi pag. 784 utriusque Porcarii distinctio latius probatur

(c) Typus vel typhus pro febris accessione, vel ipsa febri, non raro reperitur, ut videre est in Glossario Cangii.

(d) Apud Sirmondum tom. I, col. 827, exstat epistola S. Ennodii ad Firminum, quem Sirmondus in nous cumdem putat cum boc nostro.

(e) Mabillouius tom. I Annalium pag. 20, de Pome-

- missa supplicatione prostraret, petens ut ablatis sibi A tandem legendi, psallendi, orandique, et vigilandi assiduitate mactavit; ut adolescentiæ corpus invalidum, quod palpare potius quam debilitare decuerat. offecerit crucis nimietate curvatum pariter et confractum : ita ut de exigua oleris seu pulticulæ coctione, quam sibi dominico die parabat, usque in alia dominica [ Mab., alteram dominicam] victum traberet.
- 7. Hæc igitur in exordiis meritorum ejus bona fulserunt : quæ sequenti vita multiplicibus sunt augmentata virtutibus. Robur namque carnis attrivit, ut virtutem spiritus spei ac fidei soliditate firmaret. Et, ut ait Apostolus, triumphans de se sibi, ut coronari mereretur, evincens, interioris hominis exteriora transcripsit, ac præclaræ mentis imperiis rebellis corporis incitamenta abjecit. Post hæc tamen stomamulo socius ageret, coram inquisitoribus missis ma- B cho fatiscente typhum (c) quartanæ febris incurrit. Cumque de infirmitate ipsius abbas sanctus graviter turbaretur; et inter magistrum atque discipulum quemadmodum [id est quodammodo] esset ægritudo divisa, ut ille animo laboraret, hic corpore; respiceretque sanctus Pater in cœnobium nullum eidem remedium posse præstari: ubi etiamsi medicus adesset, fervens ad spiritalia pueri consuctudo nibil sibi pateretur de abstinentiæ frenis et vigiliarum rigore laxari; jubet eum, imo cogit beatissimus abbas ad civilalem' Arelatensem causa recuperandæ salut's adduci. '..'
  - 8. Erat igitur tempore illo Firminus (d) illustris et timens' Deum, et proxima ipsius matersamilias Gregoria, illustrissima feminarum in prædicta unbe Arelatensi, quorum studio et vigilantia curaque circa clerum et monachos, circaque cives et pauperes civitatis, prædicta reddebatur illustrior. Uterque enim proprias opes non consumebant mundana luxuria, sed ad paradisum sibi eas deportatione pauperum transmittebant. Qui prædictum S. Cæsarium ad se causa misericordiæ receperunt. Erat autem ipsis personis familiarissimus quidam Pomerius (e) nomine, scientia rhetor, Afer genere, quem ibi singularem et cli-

rio ita scripsit : c Pomerius, rhetor ille Afer cui apud Arclate erudiendus traditus est Cæsarius, alius videtur a Juliano Pomerio, qui libros scrip-it de Vi a contemplativa, tametsi ambo Afri fuere atque ambo monachi. Pomerius quippe ille Arelaten is abba-tis nomine compellatur in duabus Rucicii Lemovicensis antanitis epistolis (videlicet lib. 1, epist. 17, et lib. 11, epist. 9, apud Menricum Canisium editis tom, I Thesauri Monumentorum); et Julianus Pomerius, cum episcopus esset, voluit, uti ipse testatur. sarcina episcopatus sui deposita, elongari fugiens, et manere in solitudine: que duo, episcopalis nempe dignitas et solitudo, Pomerio Arelatensi non conveniunt. . Attamen hæc opinio difficultate non caret : vix enun credibile apparet, duos suisse Pomerios, qui ambo fuerint Afri, ambo patriam reliquerint, ambo monachi instituto atque arte rhetores exstiterint. Hine Benedictini, qui Historiam litterariam Franciæ ediderunt, tom. II, pag. 669, Mabilfonium recte refutant, et vocem episcopatus improprie sumunt pro administratione monasterii, cujus abbas erat Pomerius. Horum sententia præplacet, ut canformior toti antiquitati. Quidam scriptores existi-mant Pomerium abba em fuisse in insula Arclati suburbana, ubi abbas deinde fuit Cæsarius Pomerio

- rum (a) grammaticæ artis doctrina reddebat. Conci- A tus ejus qualitas nescio quid semper vi lerutur renitera piunt igitur animo personægenerosæ, quatenus tanta cœleste. Post hæe autem defuncto abbati in suburbabei gratia S. Cæsarius refertus, tantaque memoria dono Christi videretur esse fulcitus, ut sæcularis seientiæ disciplinis monasterialis in eosimplicitas polleret. Cæsarius Pater, ut monasterium (c), quod fuerat retiæ disciplinis monasterialis in eosimplicitas polleret.
- 9. Sed eruditionis bumanæ figmenta non recepit, quem instruendum per se sibi divina gratia præparavit. Librum itaque quem ei legendum doctor tradiderat, casu vigilia lassatus in lectulo sub scapula sua posoit: supra quem cum nihilominus obdormisset, mox divintus terribili visione percellitur; et in soporem aliquantulum resolutus, videt quasi scapulam in qua jacebat, brachiumque quo innixus fuerat codici, dracone colligante corrodi. Excussus ergo e someo, territus ipso visu, terribilius se ex eodem facto ccepit arguere eo quod lumen regulæ salutaris B stultæ mundi sapientiæ voluerit copulare. Igitur contempsit bæc protinos, sciena quia non deesset [Mab., esset] illis perfectæ locutionis ornatus, quibus spiritalis eminuisset intellectus.
- 10. Post aliquos autem dies suprascriptæ personæ suggesserunt S. Eonio (b), episcopo civitatis, dicentes esse quemdam penes se venerabilem monachum et omni laude præcipuum, cujus personam deberet familiari et privata interrogatione cognoscere. Jubet igitur eum ad se perduci. Præsentatum ergo sibi S. Cæsarium venerabilis Eonius episcopus diligentius percunctatur, quis civis esset, quibusve parentibus fuerit procreatus. Cumque incolatum civitatis et parentum publicasset originem, congaudens saucta alacritate episcopus dixit : Meus es, fili, concivis pariter C et propinquus; nam et parentes tuos reminiscor optime, et per consanguinitatem parentali recordatione complector. Coepit ergo juvenem, non ut peregrinum sive extraneum, sed respectu attentiori intimis cordis oculis contemplari. Mox ergo ab abbate suo sancto Porcario eum expetiit. Rogante igitur beato viro Eonio episcopo, licet ab invito conceditur. Illico diaconus, dehinc presbyter ordinatur.
- 11. Nunquam tamen canonicam modulationem monachi, nunquam instituta Lirinensium vel modicum subrelinquens, ordine et officio clericus, humilitate, charitate, obsequio, cruce monachus permanebat. Ad ecclesiam vero matutinis all'sque conciliis primus de intrantibus, ultimus de egredientibus aderat. Non visus, non auditus animum beati viri a cœlestium bonorum nectare sequestrabat, ita ut vul-

substitutus. Probabilis apparet hæc sententia, præsertim quod Pomerius a S. Eunodio in epistola ad eum data vocetur alumnus Rhodani. Videri potest hæc epistola apud Sirmondum mox laudatum col. 826. Plura de Pomerio ejusque scriptis in assignata Historia litteraria Franciæ.

(a) Hic locus diversimode legitur. Sirmondus in notis ad epistolam Enaodii ad Pomerium verba citat hoc mode: Quem ips s singulariter charum, etc. Ms. nostrum habet: Quem sibi singularem ecclesiarum quod apparet mendosum. Hac de causa editionem Mabiltonii hic secutus sum.

(b) De S. Eonio agemus ad 30 Augusti, quo coli-

the ejus quantas nescio quid semper vileratur rentere coeleste. Post hac autem defuncto abbati in suburbana insula civitatia, dirigitur a sancto Eonio beatus Cæsarius Pater, ut monasterium (c), quod fuerat recentius destitutum obitu rectoris, ipse in eadem reverentiæ auctoritate succedens, ad disciplinam formaret abbatis. Suscepit ergo vitam in suburbano cœnobio tibens, quam etiam intra urbem quotidiamis semper excelebat actibus et votis semper optabat, monasteriumque prædictem taliner quotidiana instantia et divinis informavit officiis et inibi hod eque Deo propitiante servetur.

#### CAPUT II.

Invitus ad episcopatum promovetur; divina officia disponit, ac serventer prædicationibus vacat; infirmis, captivis et pauperibus consulit; falso accusatus relegatur; agnita deinde innocentia, honorifice revocatur; ignem compescit, pluviam obtinet, etc.

- 12. Dum ergo antelata insula [addit Mab. parum] ultra triennium in abbatis officio conversatur, sanctus Eonius clerum vel cives alloquitur, et ipsos dominos rerum per internuntios, ut, cam ipse, Dee volente, migrasset ad Christum, nullum sibi alterum quam S. Cæsariam eligerent fieri successorem : qqatenus ecclesiasticum vigorem, quem querebatur in multis regulis ægritudine sua fuisse mollitum, per servum Christi Cæsarium ad statum suum et vigorem gratularetur revocari frateraitas; essetque subsequen . tis labor emolumentum aliquatenus decessoris (d). ut, cum talem posterum relinquebat, augmentum æternæ hæreditatis eliam in sanctissimi viri electione perciperet; et non deesset post transitum socius electionis voto, qui etiam superstes auctor exstitit in decreto. Itaque his omnibus divina Providentia fideliter ordinatis, securus de successore beatus Eonius migravit ad Dominum. Cum ergo pervenisset ad notitiam de quo loquimur, Patris nostri, vera opinio quod esset ordinandus e, iscopus, inter quasdam sepulturas latibulum requisivit. Sed absconsus esse non potuit. quem detexit non culpa, sed gratia, ltaque de quadam sepultura trahitur vivus, quem non mortuum, sed absconsum vitæ claritas ostendebat.
- 43. Igitur episcopatus sarcinam coactus suscepit, mansuetoque jumento Christi im, ositum onus modestiæ temperamento portavit. De profectibus itaque cunctorum sollicitus et providus pastor, statim instituit, ut quotidie tertiæ, sextæque et nonæ (e) opus in Sancti Stephani basilica clerici cum bymnis canta-
- (c) ( Hojus monasterii (quod ab Honorato conditum censet Saxius in Pontif. Arelat.) nullum amplius evstat vestigium. Ex eo prodiit S. Ailbeus s ve Alveu, Hibernite after Patricius, de quo Colganus in actis SS. Hibernite 42. Septembris. > Ita Mabillonius ad hunc locum. An S. Alveus ibi floruerit sub Cæsario, ut affirmant aliqui, loco suo disentietur.

(d) In ms. nostro, quod hic deserendum censui, mendose legitür successoris.

(e) Omitait prime officium, ut advertit Mabillonius, quod d'é dominico, sabbato, et festis solemnibus duntaxat dici volu t, ut c ustat ex append ce quam regulæ monialium subjecit. Horæ canonicæ co tempore vecdum oid natæ erant, prout hodiedum sunt.

sanctum opus exsequi ambiret, absque excusatione aliqua quotidiano interesse possit officio. Ipse vero spreta omni sollicitudine curaque terrestri, ad instar apostolorum solertiam culturæ in dispensatione ordinatoribus et diaconibus credidit sub Dei ob:estatione committendam, et totum se verbo Dei et lectioni, inquietis etiam prædicationibus mancipavit. Revera ent spiritalis medicus, qui morborum vitia curaret in-(serta [et prohiberet malis cogitationibus nascitura; (tantamque ei Deus gratiam de se dicendi dedit (a)], ut quidquid oculis videre potuisset, ad ædificationem / audientium pro similitudinis consolatione proponeret. Tantum voluminum sacrorum seriem commendavit, sic semper recentia congregavit, ut de veteribus nihil amitteret, similis tempto Dei, quod et novos B quotidie hospites suscipit, et sovet antiquos; et ita semper crescit advenientium introitu, ut nunquam veterum discessione minuatur. Ita quantalibet, si res poposcit, divinorum voluminum exempla seriemque narravit, quasi de libro cognita recenseret, non quasi de memorize thesauro olim lecta proferret, implens illud Evangelii dictum de homine qui de thesauro suo profert nova et vetera. Advenientes vero pontifices sive presbyteros, cunctosque ordinis divini ministros, sive loci cives, sive etiam extraneos, ut salutavit atque oravit, paululum de concivium vel suorum affectu saluteque consuluit.

44. Mox vero armis sanctæ prædicationis arreptis, de umbra præsentium disputans, de perennitate beatitudinis persuadens, alios dulci invitavit alloquio, C ulios acriori deterruit, alios minando, alios b'andiendo correxit, alios per charita:em, alios per districtionem revocavit a vitiis, alios quasi in proverbiis generaliter monens, alios asperius et sub contestatione divina increpans, ut monita sequerentur, æterna cum lacrymis supplicia minabatur, prout singulorum noverat aut virtutes, aut mores, aut vitia. Ista prædicationem proferebat, ut et bonos incitaret ad gloriam et malos revocaret a pœua. S:cut bonus medicus diversis vulneribus diversa medicamina providebat, efferens non quod unumquemque delectaret, sed potius quod curaret; non inspiciens voluntatem ægroti, sed sanitatem desiderans competentem infirmis, ipsosque pontifices sanctos, et reliquos rectores Ecclesiæ granditer increpabat, ut plebi sibi commissæ indesinenter spiritale pabulum ministrarent; dicens : Uteris in Christi nomine ordinis primi spiritalis militiæ loco, frater; attende pastorali solertia talenta tibi commissa, qua-

(a) Quæ uncis inclusa vides, aberant a ms., quod alias sequimur. Verum habentur illa in editione Mabillonii, cui, paucis exceptis verbis, consonat ms. Bisonticense.

(b) Audi notata Mabillonii ad hunc Tocum : « S. Hieronymus in procemio libri secundi in Epistolam ad Galatas refert ex Varrone, Massilienses Arelatensium comprovinciales, trifingues fuisse, ac Grace, Latine Galliceque locutos. Quem linguarum usum per Gallias ex celebri Massiliens um academia diffusum suspicari licet ex libro sexto Julii Cæsaris de Bello

rent, ut si quis forte sæcularium vel pænitentium A tenus feneratori eadem dupla restituas. Audi prophetam : Væ mibi quia tacui! Audi Apostolum cum metu dicentem: Væ mihi crit si non evangelizavero. Vide ne te occupante cathedræ locum alius forsitun secludatur et dicatur illud de te : Tulerunt clavem scientiæ, nec ipsi intrant, nec sinunt alios intrare, qui forte melius dominicis profectibus respondere potuerant. Hoc tamen, inspirante Deo, habuit proprium, ut, dum singulis singula proferebat, unicuique vitæ suæ cursum ante oculos præsentaret, ut qui eum audiebat, non solum scrutatorem cordis eum crederet, sed quemailmodum testem suæ conscientiæ fateretur. Et sicut erat circa se severissimus, ita apparebat circa alios pro emendatione districtus.

> 15. Adjecit etiam atque compulit ut laicorum popularitas psalmos et hymnos pararet, altaque et modulata voce instar elericorum, alii Græce (b), alii Lauine prosas antiphonasque cantarent, ut non haberent spatium in ecclesia fabulis occupari. Prædicationes quoque compunctissimas, tempori vel festivitatibus congruentes, instituit pariter et invexit. Infirmis vero imprimis [Mab., apprime] consuluit, subvenitque eis, et spatiosissimam deputavit domum, in qua sine strep tu aliquo basilicæ opus sanctum possint audire; lectos, lectuaria, sumptes [pro sumptus] cum persona, quæ obsequi et mederi posset, instituit; locum libertatemque suggerendi captivis et pauperibus non negavit. Præcipiebat ministro suo semper, dicens: Vide si aliqui pauperum pro foribus astant, ne pro qui te nostra fors tan trepida et verecunda potestas ad peccatum nostrum præstolans patiatur injuriam. Trahensque longa de profundo cordis suspirio, dicebat : Vere factus est Christus præstolator (c), et garrulus et surdus, et tamen rogat omnes, suadet, admonet, contestatur. Addebat etiam nostris procul dubio profectibus in præsenti sæculo pauperes impertitos, quibus nunc, sidejussore Christo, commendaremus in terris quod postea reciperemus in coel s.

16. Sed tranquillitatem hujus sancti viri post paucos dies æmula diaboli perturbavit adversitas; et cui non habebat quæ opponeret vitia corporis, crimen objicit traditoris. Etenim post a'iquod tempus perditus quidam de notariis beati viri, Licinianus nomine, assumpsit gerere in virum apostolicum quod discipulus Judas non timuit adversus Salvatorem nostrum Dei Filium perpetrare. Veneno enim sævæ accusationis armatus, soggessit per auricularios Alarico regi, quod beatissimus Cæsarius, qui de Galliis habebat originem, totis viribus affectaret territorium et civitatem Arelatensem Burgundionum ditionibus subju-

Gallico, quo auctore disc mus Gallos in omnibus fere rebus, i ublicis privatisque rationibus, Grancis litte: es usos esse. At vero ex hoc loco Vita S. Cæsarii colligimus, linguæ Græcæ usum ad sextum usque sæculum apud Arelaienses, etiam penes laicos et plebeios, remansisse, ac in sacris fuisse officiis usurpatum.

(c) Mabillonius legit protelator. Porro per voceni Christus designantur hic pauperes seu membra Christi, quorum vitia non negat; illis tamen succurrendum gare : cum utique præstantissimus ille pastor flexis A seu de ingenuis obsequentibus sibi, nunquam extra genibus pacem gentium, quietem urbium, diebus ac noctibus a Domino generaliter postularet. Qua magis causa credendum est instinctu diaboli ad exsilium sancti viri ferocitatem fuisse barbaram concitatam. Non enim acceptus aut gratus est inimico is qui orat ut eius contradicatur operibus.

17. Igitur instigatione præsentium, nec innocentie fides attenditur, nec accusationis veritas flagitatur; sed falsis et illicitis accusationibus condemnatus, cum ab Arelato fuisset abstractus, in Burdegalensem (a) civitatem est quasi in exsilio relegatus. Sed ut in eo Dei gratia non lateret, casu accidit ut nocte quadam civitas sævo flagraret incendio, populique velociter concurrentes ad Dei hominem proclamarunt : Sancte Cæsari, orationibus tuis exstingue ignem sævientem. Quod cum vir Dei audisset, dolore oc pietate commotus, venienti flammæ obvius in oratione prosternitur, et statim flammarum globos fixit et repulit. Quo viso omnium concurrentium vocibus divinæ per eum laus est celebrata potentiæ. Post hanc virtutem tanta admiratione ab omnibus habitus est, ut in eadem urbe non solum ut sacerdos, sed ut apostolus haberetur, et auctor persecutionis, id est diabolus, confunderetur, qui eum quem nisus fuerat reum asserere, videbat divini operis miraculis eminere. Quod ita factum sideli relatione comperimus. Instruxit itaque et ibi et ubique semper Ecclesiam reddere quæ sunt Cæsaris Cæsari, et quæ sunt Dei Deo; obedire quidem juxta Apostolum regibus et potestatibus, quando justa præcipiunt, et despectui habere in principe Ariani dogmatis pravitatem. Sic, veritate testante, non potuit lucerna abscondi supra montem posita, sed quocunque accessit, cunctos illumin .vitradianssuper candelabrum suum [Mab. Domini].

18. Posthæc comperta innocentia beati viri, poscit nefarius princeps quatenus sanctus antistes ad pristinam reverteretur Ecclesiam, seque civitati pariter prosentaret et clero; accusatorem vero ejus rex pracepit lapidari. Jamque cum lapidibus populi concurrebant, subito ad aures ejus jussio regis pervenit; statim festinus assurgens intercessione sua vir sanctus, non tam vindictæ suæ accusatorem dari voluit, quam supplicatione propria maluit pœcuraret Dominus, quam per falsam proditionem captivam secerat inimicus; et domestico hosti clementer indulgens, antiquum adversarium in una causa conscientia pura bis vinceret. Hoc etiam spec alius servus Dei studuit custodire, ut sive de servis.

(a) Burdegala, Gallis Bordeaux, urbs est notissima Galliæ ad Garumnam fluvium, quæ Alarico Visigo-thorom regi parebat tunc temporis. Totum hoc fac:um refert Sigonius de Imperio Occidentali lib. xvi. num. 594 editionis novar, recteque cum Vita consentit, nisi quod notarius, sancti accusat r, qui bic Licinianus dicitur, ab eo nominetur Licumannus, Laudatus Sigonius rem contigisse ait sub tempus consulatus Cethegi, id est circa annum 504, quo is sine collega consulatum gessit. Nos annum 505, verisimi-

legitimam disciplinam, id est triginta novem (b) quisquis peccans acciperet. Si vero in gravi suisset culpa deprehensus, permittebat ut post dies aliquot paucis iterum cæderetur; præpositosque Ecclesiæ contestans, quod si quis amplius negligentem cædi præciperet, et pro ipsa disciplina homo mortous fuerit, reus esset homicidii, cujus imperio factum fuerit. Cumque nuntiatus fuisset homo Christi reverti atque imminere prope civitati, egreditur in occursum ipsius tota fraternitas, totusque sexus cum cereis et crucibus psallendo, sancti viri opperiens ingressum. Et quia facit tripudiare suos virtutibus Christus, et perfidos aperta mirabilium luce confundi, in adventu servi sui Dominus terram arentem longissima siccitate, largi-simo imbre perfudit, ut fructum fecunditas sequeretur, quando revertebatur sibi placitus dispensator.

19. Posthæc quadam die prospiciens de altario, vidit aliquos lectis Evangeliis de ecclesia foras exire. qui verbum beati viri, id est prædicationem dedignabantur in primo cognoscere. Illico occurrens, claunavit ad populum: Quid agitis, o filii? quo ducimini forie mala suasione subversi? State pro animabus vestris ad verbum admonitionis, et audite solliciti. Hoc vobis in die judicii facere non licebit. Moneo et clamo contestorque: non ergo estote fagitivi vel surdi. Ecce oris mei buccina, quasi anima cujusque vestrum fuerit diaboli mucrone perempta. Non tenebor de taciturnitate culpabilis. Ob hoc sæpissime ostia post evangelia claudi fecit, donec Deo volente gratularentur coercitione et provectu qui suerant [addit Mab. ante] fugitivi.

#### CAPUT III

Conobium sacris virginibus structum, regulaque eis conscripta; sanctus calumniis appetitus in carcerem truditur, ac deinde Ravennam ducitur; captivi redempti; miracula.

20. Concepit igitur mente homo Dei ut, semper regnante Domino, divino instinctu, non solum clericorum catervis innumeris, sed etiam virginum choris Arelatensium ornaretur ecclesia, et civitas muniretur: quatenus plenariam segetem non infructuosus agricola coelestibus horreis et superstes connitentiæ reservari; ut animam ejus per pænitentiam n deret, et receptus sequacitate sua doceret inferri, Sed dispositionibus istis diabolicæ invidiæ obviavit aliquantisper adversitas. Etenim obsidentibus Francis ac Burgundionibus civitatem, jam Alarico rege a victoriosissimo Clodoveo in certamine perempto, Theodoricus (c) Italiæ rex provinciam istam ducibus

liter statuendum diximus in commentario num. 16.

(b) Plagarum modus, Judæis præscriptus Deutero-nomii cap. xxv, 2 et 3, erat, ne quadragenarium numerum excederent. Illi vero ad cautelam unam de numero detrahebant. Hinc Paulus, II Cor. cap. 11, 24 : A Judæis quinquies quadragenas, una minus. accevi.

(c) Theodoricus Ostrogothorum in Italia rex notissimus est in historia. Ejus ingressum in Italiam affigit Pagius anno 489, mortem anno 526. Arianus missis intraverat. In hac ergo obsidione, monaste- A landi curam forte susceperant, ligatam saxo epistorium, quod sorori seu reliquis virginibus inchoabat fabricari, multa ex parte destruitur, tabulis ac cœnaculis barbarorum ferocitate direptis pariter et eversis. Dumque laborem, quem festinus urgebat, inanuque propria et sudore construxerat, everti videret et destrui, geminato cœpit mœrore consumi.

21. Tune quidam clericus concivis et consanguineus ipsius, captivitatis timore perterritus, et juvenili levitate permotus, diabo'i contra servum Dei addit Mab. armains instinctu (a) funiculo per murum sese in nocte submittens, ultro offertur in crastino sceleratissimis obsidentibus inimicis. Quod ubi Gothi intrinsecus agnoverunt, irruunt in sanctum virom, popularium seditione pariter et Judworum quod in traditionem civitatis, adversarils personam compatrioticam (b) noctu destinasset antiates. Nihil ergo fidei, nihil probationi, nihilque puræ conscientiæ reservatur, Judæis præsertim et hæreticis idipsum ab que reverentia et moderatione clamantibus: Extrabatur a domo ecclesize antistes, atque in palatio arctissimæ custodiæ maneipetur : quatenus sub nocte aut profundo Rhodani me:geretur, aut certe in castro Ugernensi (c) teneretur detrusus, donec es-ilio et tribulatione ipsius amplins baecharetur adversitos. Domus igitur ecclesiæ et cubiculum antistitis Arianorum mansionibus constiputur, Unus tamen ex ipsis Goth's qui se in lectulo illius, aliis contradicentibus, collocavit, a Divinitate percussus, alia die mortuus est, ut servi Dei locum nullus de C reliquo auderet po'luta conscientia violare. Cum ergo ex utraque ripa drumonem (d) quo illectus fuerat, obsidione hostium, Gothi Dei nutu subrigere non valerent, revocantes sub nocte in palatio sanc um virum, personam ipsius texere silentio, ut, utrum viveret, nullus catholicorum posset agnoscere.

22. Dum ergo, diabolo exsultante, ista geruntur in gaudio Jud:corum, qui in nostros ubique sine ullo respectu perfidiæ probra ructabant; nocte quadom unus ex caterva Judaica de loco ubi in muro vigi-

erat, ut Gothi plerique eo tempore, sed moribus alioquin et regimine commendandus, ac erga catholicos et viros sanctitate illustres satis benignus, si maculas aliquas non contraxisset. Factum boc exposuimus in commentario § 2, ubi diximus Alaricum a Clodoveo cesum anno 507, urbem obsideri coeptam anno 508, solutamque obsidionem anno 510.

(a) ld est, diabolo id agente, ut calumnize occas o daretur adversus sanctum.

(b) Id est, popularem suum, in Burgundia natum, opinor: nam ibi natus erat Cæsarlus.

(c) « Cas rum Ugernense, inquit hie Mabillonius, ex Strabone l.b. iv constitui debet inter Nemausum et Tarasconem, eo seilicet in loco ubi nune urbs Bellocaria, vulgo Beaucaire, conspicitur, ex Samson s geographi regii sententia. Joannes Bularensis in chron. ad ann. 5 Meuritii meminit Ugerni Castri, qued in ripa Rhedani fluminis locat. > Longueva!lius tom. II, pag. 299, ob ervat inter geographes non convenire de situ illius castri. e Muli, ait, evistimant urbem esse Lodiedum Belloquadram (Beaucaire) dictam : Probabilius est insulam esse Rhodani, quæ Gernica La Vergne, vocatur. . Quia nimirum illud

lam, quasi inimicos percuteret, adversariis jecit: in qua nomen sectamque designans, ut in loco custodiæ eorum scalas nocte mitterent, invitavit; dummodo ad vicem impertiti beneficii, nullus Judæorum intrinsecus captivitatem perferret aut prædaw. Mare vero, amotis aliquantulum a moro inimicis, egredientes quidam extra anteniurale, inter parietinas, ut solet, repertam epistolam deportant intro, et publicant cunctis in foro. Mox persona producitur, convincitur et punitur. Tum vero sæva Judæorum immanitas Deo et hominibus invidiosa tandem aperta luce confunditur. Mox Daniel quoque noster, id est S. Cæsarius, de lacu lemum educitor, et satraparum accusatio publicatur; et impletum est de turba immoderatius perstrepente atque clamante, B auctore corumdem : Lacum aperuit et effod t eum, ct incidit in foveam quam fecit.

> 23. In Arelato vero Gothis cum ca tivorum immensitate reversis (e), replentur basilicæ sacræ, repletur etiam domus ecclesiæ constipatione infidelium (f), eisque in grandi penuria alimenta pariter et vestitum homo Dei impertitur affatim, donec singulos redemptionis munere liberaret, expenso argento quod venerabilis Eonius (g) antecessor suus ccclesiæ mensæ reliquerat, custodiens illnd quod Dominus in arantino (h) paropside tinxit panem, non in argonteo vase, et discipulis præcepit non possidere aurum neque argentum. Opus vero sancium usque ad divini ministerii dispensationem peragitur: etenim [Nab., et cum] thuribulis, ca'icibus, patenisque pro corumdem redemptione datis, sacrata templi redemptione venduntur. Videtur etiam quod securium fotus in podiis et cancellis feriantur (i), dam inde columnarum ex argento excutiquitur ornamenta. Hec vir Dei faciebat, dicens, ne rationabilis homo sanguine Christi redemptus, perdito libertatis statu, pro obnoxietate aut Arianus efficiatur, aut Judæus, aut ex ingenuo servus, aut ex servo ingenuus.

> 24. Ornavit enim [Mab. addit per hoc] et tutavit, nen deformavit ecclesiam; aperire fecit filiis matris viscera, non damnari: hoc sæpissime dicens: Ve-

> nomen vicinius. Posterior bæc sententia ex Valeșio desumpta est, qui in Notitia Galliarum, pag. 601, de Ugerno Castro latins disputat.

(d) Drumo, rectius Dromo, navim celerem desi-D gnat, ἀπὸ τοῦ δρόμου, sen cursu.

(e) Nimirum i ost cæsos ingenti strage hostes, salutamque obsidionem ope submissi a Theodorico agminis.

(f) Non pauci etiam tum inter Francos ethnici. cliamei rex corum Clodoveus ad fidem Christianam cum multis esset conversus.

(g) De S. Eonio pauca în commentario, plura ad 50 Augusti, ut jam diximus.

(h) In ms. nostro Araantino. At vox hæc æque est ignota. Mabillonius vocabulum sic explicare nititur : c Derivatum videtur ab ἀραιός, quod rem fragilem significat, quale est vas figuilium vel vitreum, fortasse ab auctore hic intel ectum, ut ex sequentibus colligitur. >

(i) time phrasis perturbata est apud Mabillonierra, atque aliam exhibet sententiam, ut reperiet qui utramque simul conferre valuerit.

Domini sacerdotes, sive reliquus clerus, qui nescio quo superfluitatis amore nolunt dare insensibile argentum et aurum de donariis Christi pro mancipiis Christi; velim, inquam, dicerent, si sibimet casualiter ista adversa contingerent, utrum se cuperent insensibilibus liberari donariis; aut forsitan sacrilegium computarent, si [Hab. addit bis] aliquis de divinis munusculis subveniret. Non credo contrarium esse Deo de ministerio suo redemptionem dari, qui scipsum pro hominis redemptione tradidii (a). Videmus ex hoc aliquos laudare quidem factum sancti viri, et tamen nullatenus æmulari. Nonne in vitro sanguis Christi, et in ligno corpus pretiosissimum ejus pependit pro nobis et fulsit? Nos tamen credimus et considimus in Domino Deo B per misericordiam et sidem seu orationem beati Cæs vrii, quia sic in diebus suis ab hostibus Arelatensis obsessa est civitas, ut nec captivitati meruerit, nec prædæ succumbere. Sic deinde a Visigothis ad Ostrogothorum (b) devoluta est regnum. Sic hodieque in Christi nomine gloriosissimi regis Childeberti (c) subditur ditioni, ut, sicut legimus, transierunt de gente in gentem et de regno ad populum alterum, et non permisit Deus sub illo homine necere Arelatensibus suis.

25. Inter ista igitur monasterium præcipuum, quod soreri suse parare cosperat, instar prioris normæ, et singularitate claustri reædilicavit. Ipse vero (siquidem n'hil obviat mysterio quod congruit Christiane), quasi recentior temporis nostri Noc, C propter turbines et procellas, sodalibus vel sororibus in latere ecclesiæ monasterii fabricat arcam, evocatque e Massiliensi mouasterio (d) venerabilem germanam suam Cæsariam, quam inibi ideo direxerat ut disceret quod do eret, et prius esset discipula quam magistra, et in præparatis habitaculis cum duabus aut tribus interim sodalibus intremittit. Convenient inibi virginum multitudines catervatim : ficultatibus quoque et parentibus renuntiantes, respuunt mortalium flores fallaces pariter et caduros. Cæsarii patris, Cæsariæ matris expetunt gremium, quatenus cum eodem accensis lampadibus cœlestis

(a) Ex hisce sancti verbis abunde patetnon defuisse qui charitatem hanc ejus reprehenderent. Defendere et S. Ambrosii, quos in hoc facto erat imitatus. Audi ipsum S. Ambrosium, lib. 11 de Officiis, cap. 28: ( Hoc maximum, inquit, incentivum misericordiæ, ut compatiamur alienis calamitatibus, necessitates aliorum, quantum possumus, juvemus; et plus interdom quam possumus. Melius est enim pro misericordia causas præstare, vel invidi im perpeti, quam prætendere inc'ementiam; ut nos aliquando in invidiam incidimus, quod confregerimus vasa mystica, ut captivos redimeremus, quod Arianis displicere potuerat; nec tam factum displiceret, quam ut esset quod in nobis reprehenderetur. Quis autem est tam durus, immitis, ferreus, cui displiceat quod homo redinitur a morte, femica ab impuritat bus barbarorum, quæ graviores morte sunt; adolescentulæ, vel pueruti, vel infantes ab idolorum contagiis, quibus mortis metu inquinabantur? > ldem plane dicere po-

lim tamen dicerent darentque mibi rationem aliqui-A regni januam præstolentur, et competenter ingressæ, Pomini sacerdotes, sive reliquus clerus, qui nescio quo superfluitatis amore nolunt dare insensibile argentum et aurum de donariis Christi pro mancipiis liceat foris januam egredi de monasterio.

26. Pro ista denique causa proque boc studio procul dubio contra servum Christi diabolus, ut leo rabidus intumescens, iterum accusatione confecta extrahi ab Arelate antistitem fecit, et in Italiam sub custodia, Ravennamque perduci : ut impleretur in eo, Sicut probatur aurum et argentum in fornace, ita corda electorum apud Deum. Adiit ergo palatium, regem quoque Theodericum Christo duce salutaturus aggreditur. Ut vero rex Dei hominem intrepidum venerandumque conspexit, ad salutandum reverenter assurgit, ac deposito ornatu de capite clementer resalutavit, primum interrogans de labore ipsius atque itineris, dehinc de Gothis suis, ac de Arelatensibus affectuose requirens. Egresso igitur viro sancto | addit Mab. pontifice] a conspectu regis, suos alloquitur rex, dicens : Non parcat illis Deus qui hujus innocentia virum alque sanctitatis frustra fecerunt ilinere tam longo vexari. Qualis sit ille, hine probatur, quia ingresso eo ad salutandum me totus contremui. Video. inquit, angelicum vultum, video apostolicum virum; nesas arbitror mali quippiam de tam venerando viro censere. Posthæc recepto in diversorio mittit muneris loco, pransuro argenteum discum, cujus pensa (e) ad sexaginta libras circiter jungebatur, adjectis solidis trecentis, rogante pariter et dicente: Accipe, sancto episcope, rogat filius vester rex, ut vasculum istud muneris loco dignanter beatitudo vestra percipiat et in usum pro memoria sui habeat.

27. Ille vero, qui in usum mensæ suæ argentum nunquam habuit absque cochlearia [cochlearibus], die tertia per ministros suos appretiatum dis um facit publice venundari, ejusque pretio captivorum cœpit plurimos liberare. Mox, inquiunt, regi nuntiaverunt famuli sui: Ecce vidimus in proposito venalium dominicum munus venale, cujus pretio S. Cæsarins multitudines liberat captivorum. Etenim tanta enormitas pauperum in med tatu (f) ipsius erat et domus atrio constipata, ut vix ad salutandum eum pro densitate suggerentium miserorum possit accedi.

terat Cæsarius.

qui charitatem hanc ejus reprehenderent. Defendere quoque se poterat Cæsarius exemplo S. Augustini D dione liberatam codem tempore sibi asse uit, ut pact S. Ambrosii, quos in hoc facto erat imitatus. Audi ipsum S. Ambrosium, lib. 11 de Officiis, cap.

(c) Childeberio obtigit civitas Arelatensis anno 556, cum Vitiges Ostrogothorum rex Francis cessit, quidquid possidebat in Gallia, regesque Francorum, ficii et hæredes Clodovei, ditionem illam inter se partiti sunt. Plura de his Cointius ad annum 556, num. 1 et seq.

(d) • In Parthenone, ait Mabillonius, a Joanne Cassiano saucrimonialibus erecto in agro Massitir suburbano ad Yveliaum amnem, unde nom n cœnobio, quod pridem eversum est, reditibus S. Paulæ Parthenoni urbano attributis.

(c) Pensa pro pondere, opinor, hie sumitur, licet a'na quoque significet apud scriptores medii zvi.

(f) Vox obscura est, at sensus ex sequentibus collegitur.

Nam et per plateas innumeras catervas infelicium A stinauter et propera, cujus orat onibus tibi vitæque vidimus cursitantes, euntes scilicet ac redeuntes ad virom. Quod ubi factum hujusmodi comperit Theodericus, tanta laude et admiratione prætulit, ut observantes ejus palatio senatores ac proceres certatim omnes oblationis suæ mercedem per beati viri dexteram cuperent dispensari, divinitus semet proclamantes esse respectos, quod talem pontificem fuissent digni conspicere, qui temporibus illis, dictis et factis, verus apostolorum successor et apostolicus appareret. Et quia nihil velocius fama percurrit, opere sanctissimo crebrescente, statim sancti viri sancta pervolavit Romam opinio, cospitque inibi a senatu et proceribus, a papa quoque et elericis, simulque et popularibus tanto charitatis desiderari fervore, ut corporalibus oculis videretur. Interea omnes captivos ultra Durentiam (a), muximeque Arausici (b) oppidi, qui [lege qued, etc.] ex toto fuerat captivitati contraditus, cujus ctiam partem Arelatum (c) liberaverat redimendo, mox inventos in Italia redemit, ut potuit. Et ut eis libertas plenior redderesur, imposuit « um sumpto [pro sumptu] jumentis et plaustris in via, suorumque solatio et ordinatione fecit ad propria revocare.

28. Inter hac in prædicta Ravenna civitate quædam vidua habebat filium adolescen em præfectariis officiis militantem, qui indigentiam genitricis emolumentis ac propriis stipendiis sustentabat. Hic puer, subita infirmitate faciente, jacebat exanimis. Cui cum humanæ curationis spes omnis et consolatio defecisset. mox mater ejus, relicto et amisso filio, ad virum Dei festina percurrit; et prostrato corpore oculisque rigantibus, dans insuper ululatus, fide solummodo vigente, beati viri genua complexa clamavit, dicens : Credo quia miseratio divina ideo huc te, sancte [addit Mab. Dei], deduxit ut filium redderes matri. Flebiliter deprecanti mulieri paululum recusavit; et tamen durum credens, si tales non audiret lacrymas, solita miseratione commotus, volens scilicet sic debitum impendere charitatis affectum, et sic in Dei nomine virtulem exercere, ut in omnibus refugeret vanitatem, ad tugurium ejus occulte latenterque pervenit. Fusa itaque prece more solito prostratus, ubi divinam virtutem vocation's suæ per Spiritum sanctum adesse venerabili presbyterò Messiano, relicto præcepit ut cum adolescens ad se reverteretur, sibi protinus nuntiaret. Qui cum ante decun bentis lectulum excubaret, recdum hora completa, puer de mortis est tenebris revocatus, et mox reseratis orbibus oculorum matrem alloquitur, dicens : Vade, mater, ad servum Dei fe-

(a) Druentia, Gallis la Durance, oritur ex monte Genelero, uno ex Alpibus Cottiis in Brigantino tractu Delphinaius, deindeque per Provinciam lapsus, Rhodano excipitur una lenca infra Avenionem

(b) Arausio vutgo Orange, oppidum est Provinciæ trans Druen jam. Illud a Gothis, post cas s apud Arelatem Francos et Burgundiones, Druentiam transgressis, captum fuisse, hine satis colligitur.

(c) Mabillonius habet Arelato.

sum redditus, et age gratias quod meritis virtutibusque suis Deus dedit effectum. Illa perniciter advolans accurrit, gratias non tantum verbis quantum lacrymis et vocibus gaudiisque persolvens, postulansque ut quem Deus per illum isti luci reddiderat. ad Gallias rediens de suo non pateretur discedere famulatu. Sed beatus ille vir altioris ingenii respondit, eam illi potius debere referre gratias, cujus virtus et pietas omnibus mœrentibus et clamantibus adesse consuevit. Hujus igitur miraculi magnitudo non solum civitatem illam, sed provinciam cunctam sidelium devotionibus ac nuntiis peragravit.

29. Medicus etiam d'aconus Elpidius, regia potestate ac sedulo famulatu intimus, diabolica infestaante singulorum cordis influreret amplexu, quam p tione non solum reliquis diversis insidiis fatigatus, sed et saxorum quoque imbre in domo sua crebrius appetitus, sanctum Dei exorat ut a vexatione ipsa rjus mercretur orationibus liberari. Cujus domum sanctificaturus ingrediens, benedictæ aquæ infusionem respersit, at que ita consuetæ vexationis discriminibus liberavit, ut ultra ibi nihil tale contigerit.

#### CAPUT IV.

Romam profectus varia obtinet a pontifice; deinde domum regressus, variis virtutibus et miraculis fulget.

30. Posthæc Romam veniens, beato Symmacho (d) tunc papæ, ac deinde senatoribus et senatricibus præsentatur. Omnes Den gratias et regi retulerunt quod meruissent corporeis oculis intueri quem jam dudum oculis cordis aspexerant. Igitur virum apostolicum non jam sama vulgante, sed corporali præsentia comprobantes, certatim diligere ac venerari cœperunt. Pro qua re etiam papa Symmachus tanta meritorum ejus dignitate permetus, non solum verissime eum metropolitanze honore suspexit, sed et concesso specialiter pallii decoravit privilegio. Diaconos ipsius ad Romanæ instar Ecclesiæ dalmaticarum fecit habitu præeminere.

51. Dehinc ad propria reversus, Arelatensem ingreditur civitatem, psa'lendo suscipitur, secumque expedita redemptione octo millia solidorum (c), qui exsiliandus ierat, ab Italia defert. Etenim die qua civitatem ingressus est, ecclesiam ad vesperam benesensit, abcessit. Notario vero suo illo tempore, nunc n dictionem daturus intravit: et ecce una ex feminis tremore correpta, cum spumis ejulans, et proclamans pavefactis [apud Mab. additur in ecclesia] cunctis, erupit : quæ apprehensa hine atque inde manibus, beate viro aute altare illico præsentatur, exorantibus cunctis ut depulsa peste redintegrari mulierem faceret sospitati. Tunc suo ille more pro eadem in oratione

> (d) Symmachus pontificatum tenuit ah anno 498 usque ad 514, quo obiit xiv calendas Augusti, ut ibidem habet Pagius num. 1. Gesta autom Cæsarii cum Symmacho contigerunt anno 513, que latius exposulmus in commentario § 3. .

> (e) Superflua ex eleemosynis acceptis, opinor, ut ea Arelate impenderet retimondis captivis, aut aliis

operibus piis.

prosternitor, et imponens capiti manum, omnes sen- A sus ac vultum tactu olei sacri perunxit. Quo facto, nequaquam deinceps repetiit mulicrem depulsa in nomine Christi calamitas.

32. Interea habebat præcipurm inter reliquas soflicitudinem captivorum; tantusque in bac administratione fuit tamque præclarus, ut nullius hoc possit explere relatio. Nam quodam die, dum deesset sanctis manibus auri vel argenti sp cies, quod daretur egenis, interpellatus a paupere, ait : Quid tibi faciam, misell meus? quod habeo hoc do tibi. Ingrediens ergo cellam suam, casulamque quam processoriam (a) habebet, albemque (b) paschalem exhibens, dedit ei, dicens: Vade, vende cuicunque clerico, et pretio ipsius redime captivum tuum. Non solum enim qui eum expetierunt captivitatis sunt vinculis absoluti, sed ipse quoque pro redimendis captivis Carcass :nam (c) profectus est civitatem. Nam et multis vicibus per loca diversa abbates, diacones et clericos pro redemptione miserorum direxit.

53. Tot autem divinæ gratiæ virtutes solus ha' ere promeruit, quot vix in plurimis Deo servientibus Noruerunt. Ipse tamen sic in se unamquamque personam semper excoluit, tanquam si ipsam solam prorsus haberet : tandiu ejus præcedentia pulcherrima ac jucundissima videbatur, quandiu a sequentibus vinceretur. Quis enim ejus patientiam, quis genritatem, quis charitatem, quis fervorem spiri. tus, quis discretionem, quis benignitatem, quis zelum sanctum, quis jugem meditationem die ac C nocte in lege Domini poterit explicare? assertor fidei, forma sacerdotum, ornatus ecclesiarum, prædicator gratiæ, exstinctor jurgil, seminarium charitatis. norma disc plinæ, morum pouderator, libra consilii, defensio pupillorum, captivorum redemptio. Nunquam de ore illius detraccio, nunquam mendacium, nunquam maledictum contra qualemcunque personam processit. Et non solum non detraxit cuiquam, sed nec detrahentem parienter aud vit.

(a) Id est, quantum conjicio, qui in processionibus seu supplicantium agmine utebantur.

(b) Planetam albam explicat Mabillonius. Malim intelligere vestem lineam talarem, que alba passim dicitur, quaque sacerdotes induuntur missam celebraturi sub casu'a seu planeta. Paschalem vocat, quia optima erat, et festivitati paschali deputata.

(c) Carcasso, quæ Carcassona frequenter nominatur, Gallis Carcassone, urbs est in Occitania inferiori ad Atacem finvium, quæ satis nota est, et intervallo con exiguo ab urbe Arelatensi dissita. Hine eximium ancti studium ad redimendos captivos luculenter inacte-cit.

(d) a Eucherius scilicet junior, inquit Mabillonius: nam duos hujus nominis sedisse in cathedra Lugdunensi, supra in actis S. Consortiæ demonstratum est. > Verum de Eucherio II, qui Casario fotsset e intemporaneus, non levis est controversia intereruditos, ut videre est in nova Gallia Christiana tom. IV, col. 20 et sequentibus, ubi pracipua utriusque partis argumenta recensentar. Ipsam litem omnino etirimere non est hujus loci, cum id fieri delegat quando acta S. Eucherii venient di cutienda. Attanen facile ostendam, ex hoc loco imbelle depromi argumentum pro secundo Euclierio. Nam imprimis

34. Si quis suorum juravit subito, aut forsitan maledixit, prout persona fuit, ita in eo salubriter vindicavit. Illius tamen ista suit pro maledictione benedictio, si contra aliquem aliquando motus est: Deleat Deus peccatum tuum, auferat Deus peccata tua, castiget hominus delictum tuum, ut illuc no servetur tibi ; corrigat hic Dominus errorem tuum. Ad [ad omittit Mab.] interiorem snum prodebit exterior. Nam vultu semper placido et angelico, ita ut secundum Scripturam, corde lætante vultus floreret. Sic [ Mab., sicut] nunquam in risu justo remissior, ita aunquam mœroris nimietate depressus, nisi forte quando pro alienis peccatis lugebat. Nunquam aliquem odio habuit, et non solum pro amicis, sed etiam pro inimicis toto affectu cor-B dis orabat. Nec docuit verbis quod non adimpleret exemplis. Nulla eum hora diei sine divini eloquii meditatione transibat, sed nec dormientem præteribat; nam frequenter et dormire visus est et meditari. Et cum a meditatione psalmorum aut prædicatione cessare videretur, lector aut notarius aute eum legère non desistebat : ita ut recte et veraciter diceret: Meditatio cordis mei in conspectu tuo semper.

35. Quodam igitur tempore dum iter ageret circa Alpina loca, vir venerabilis sanctus Eucherius (d) episcopus cam ipso erat. Factum est autem ut in media strata (e), infelix et infirma mulier occurreret manibus et pedibus contractis, et per terram reptans. Quam cum fuisset intuitus, interrogavit ipsum sanctum Eucherium quid esset hoc quod sic per terram se traheret. Ille mulierem interiogavit. Ipsa respondit, jam annis multis paralyticam se, et omnibus membris-esse contractam. Tunc beatus Cæsarius dixit sancto Eucherio: Descende et signa eam. Hie quasi trepidare et excusare cœpit : omnino ille non desistere nisi faceret. Descendit itaque et signavit eam et dixit : Ecce seci quod inssisti. Cui rursus ait : Mitte manum tuam, et apprehende manum illius, et erige eam. Ille respondit : Faciam aliud quidquid tu Eucherio jusseris, hanc vero rem aggredi nec in ms. nostro, nec in editione Mabillonii Eucherius dicitur episcopus Lugdunensis, sed epis opus

tantum, ita ut vox Lugdunensis videatur adjecta a Surio, qui eo modo rem magis explicare voluit. Ex Surio irrepsit vox endem in editione Vincentii Barralis, qui Surium in mu'tis secutus est. Jam vero non difficultor ostendi potest cujus civitatis antistes fuerit Eucherius. In faudata Gallia Christiana tom. 1, col. 798, proferuntur ex vetustissimo Conciliorum codice ms. nomina quorumdam episcoporum. qui subscripserunt concilio Arelatensi iv, additis urbium nominibus; quæ in conciliis editis desiderabuntur. Inter hos antistites legitur: Eucherius in Christi nomine Avennica, id est, Avenionis Ecclesiae episcopus. Hinc infero, Eucherium Avenionensem esse qui quatuor conciliis per S. Cæsarium, nt narravi us, intra paucos annos habitis, nempe Arclatensi IV, Carpentoractensi, Arausicano II, et Valensi subscrip us legitur Eucherius, sine urbis nomine. Hinc ulterius deduco non alium Eucherium hoc loco fuisse S. Cæsarii comitem, quam laudatum Avenionensem, cum id locorum propinquitas omnino sua-deat, et argumenta pro Eucheria Lugdunensi II allata, nullius sint momenti, ut ostendi poterit suo loco.

(c) Strata pro via siepe legitur.

non præsumam. Sed istud fac tu, cui dedit Deus et aui- A dum servi Dei virtutem confiteretur, sceleris sui pumas et corpora sanare languentium. Respondit ei S. Cæsarius: Interim tu fac quod dico. Cumque ille fortiter reniteretur, et humiliter ac la crymabiliter excusaret, diutiusque contenderet, dixit ad eum : la ignem tu propter obedientiam ingressurus eras, qui nec propter misericordiam es para:us sacere quod charitis jubet? mitte ergo manum tuam in nomine Domini et erige cam. Tunc jussis obediens, mulierem porrecta manu levavit; pedibus suis atque omnibus membris recuperatis, hospitiolum suum incolumis ambula vit.

56. Nam quantis virtutibus emicuerit, quis enarrare valcat? factum est ut in agro monasterii sui suburbano apri frequentarent. Egrediebantur comites civitatis vel reliqui militantes, et non permittebint homines in domibus habitare vel laborare, sed nimia eos cæde mactabaut, quare eos prohiberent. Illi vero diutius jam non ferentes injurias et inquictudines, venerunt et interpellaverunt ipsum dominum, proclamantes et dicentes: Fac de nobis quod jubes; nam nec servire vobis, nec ibi stare possumus. Sollicite interrogat quæ essent quere æ corum. Qui responderunt: Propter apros veniunt comites et Gothi et diversi venatores, et interficiunt nos. At ille publica voce, e'evatis oculis et manibus, aspiciens in cœlum dixit: Domine Jesu Christe, ne in loco ultra apri accessum habeant. Ex eadem hora usque in præsentem diem nunquam ibi nu rierunt (a), sicut consueverant, nec comparuit se repulit come vitium. Potuit ille impetrare a Dec. cujus præceptum nunquam præterivit.

5. Evenit etiam ut illustrissimi viri Parthenii patricii puer, qui prælatus servis cateris a domino suo præcipuus h.bebatur, per quamdam nequissimam tentationem sæpius in terram damaato sensu correit, et dum revera hostis ipsius vexatio magis animi quam corporis infirmitas videretur, oleo beat ssimi viri benedictione sacrato perunctus est. Quò facto, ita ab eo tentatio maligna [Mab., maligni] discessit, ut quem cessante cura terreni medici per servum suum Christus reddiderat sanitati, domi cliam sure dominus ipse præponeret pro exemplo terroris. Et quod sub admiratione magis potest esse n emorabile factum ejus nefas est silentio præterire.

58. Dum sanctus igitur diœceses suas circumiens, in villam quæ Launico dicitur, a dominis propriis fuisset exceptus, in cella in qua lectum habuit, post discessum illius in stratum ipsius pestifer quidam Anatolius nomine medicus, pro tali crimine valde condolendus, scortum expetiit meretricis; ubi mox ab incentore suo diabolo publica vexatione correptus, in conspectu hominum est elisus in terram; et publica voce, pro qua præsumptione correptus fuerat,

(a) Mabillonius legit, nec trucrunt; atque ita notat:

Sie legendum videtur, non nutricrunt, ut aliis: truo olim dictum pro destruo, quod apris optime convenit. > Præplacer tamen lectro ms. nostri, in quo

blicavit admissionem.

59. Scimus etiam multas per intercessionem viri [Mab., servi] Dei Dominum fecisse virtutes, quas longum est per ordinem prosequi. Nam cum unus e nostris, qui hæc scripsimus, pro suffragio suo benedictionis ab ipso consecratum oleum postulasset, ampullulam plenam ab ipso acceptam diligenter ad domum referens, tanquam maximas reliquias studuit conservare. Et dum post aliquod tempus tertianæ febris urgeretur ardor bus, ampullulam in qua erat oleum, maxima veneratione grandique præsidio ad caput suum petiit debere suspendi. Quæ dun fuisset mundissimo linteo involuta, ut credimus, negligentia faciente famulorum, confracta est. Sed ita intra B ipsam stelit oleum, ut nullus liquor in terra vel in linteo descenderet. Quo viso, dum in vase alio cum summa velocitate mutaretur, cum perevacuata fuisset, statim se ampulla confracta dissolvit, et ab ipso qui hæc veraciter mémorat, adjuvante Domino, febris sine ulla dilatione discessit.

#### CAPUT V.

Fervor in prædicando per se el alios; statuta cjus quedam; doctrina in suspicionem vocata et Romæ probala: hospitalitas.

40. In disserendis autem Scripturis et in elucidandis obscuritatibus, quanta gratia in illo emicuerit. quis poterit narrare? Ita ut hæc ei [Hab., et] summa jucunditas fuerit, si illum aliquis, ut obscura dissequod venari posset. Merito imperavit bestiis, qui a C reret, provocaret. Et ipse frequentissime incitabat, dicens nobis: Scio quod non omnia intelligitis: quare non interrogatis, ut possitis cognoscere? Quia non semper vaccæ ad vitulos current, sed nonnunquam vituli ad vaccas, ut de matrum uberibus possint suam esuriem satiare. Ilec et vos emnine debetis facere, ut interrogando etiam nos exerceat s, ut debeamus perquirere unde vobis possimas spiritalia mella proferre. Resplenduerunt in e :m singulæ quæque virtutes, virginitas scilicet cum sinceritate, modestia cum verecundia, sapientia cum simplicitate, sinceritas cum mansuetudine, doctrina cum humilitate; vita denique immaculata, vita irreprehensibilis, vita sibi semper æqualis. Væ mihi misero Cypriano, qui tam tepidus in discendo exstiti, ut modo formidini, ad declarandum meritum viri sauctissimi, D cognoscam et preniteam! Quare de tanti fon is fluvio non tantum hausi quantum mea indigebat ariditas! Charitatis autem ejus ardorem, qua omnes homines dilexit, quis poterit unquam imitari? Ille enim hoc maxime et corde et ore gestabat, et ut inimicos diligerc (b) deberemus, hortatu blandissimo, sermone et exemplo laudabiliter instruebat. Vix aliquis illo affectu pro charis quo ille pro inimicis orabat; et licet non essent causæ quibus illi quisquam inimicus existeret, nisi forte pro invidia aut disciplina æ u'i ali jui esse viderentur, ille tamen eos non solum habetur untrierunt.

> (b) Dilectionem inimicorum supissime inculcat in homiliis suis, ut patchitillas perlegenti.

inimicos extenditur, sieri non potest ut proximus non ametur.

- 41. Docuit præterea memoriter, quandiu potuit, altaque voce semper in ecclesia prædicavit. In quo opere tam pia atque salubris ejus provisio fuit, ut cum ipse pro infirmitate jam non posset ad ipsum officium peragendum accedere, prosbyteros et dincones imbuerit atque statuerit in ecclesia prædicare; quo facilius nullus episcoporum se ab hac necessar a conclis exhortatione enjuscunque impossibilitatis exensatione suspenderet, hire dicens : Si verba Domini et prophetarum sive apostolorum a presbyteris et a diaconibus recitantur ; Ambrosii, Augustini, sen parvitatis meæ, aut quorumcunque sanctorum, a presbyteris et diaconibus quare non recitentur? Non est servus major domino suo. Quibus data est auctoritas Evangelium legere, credo et licitum est bomilias servorum Dei sen expositiones canonicarum Scripturarum in ecclesia recitare. Ego me exuo hoc instituendo; sancti sacerdotes, qui hoc implere contempserint, causas se in die judicii noverint esse dicturos. Non quidem credo quod quisquam tam obduratum sensum habeat, ut cui Deus dicit : Clama, ne cesses, nec ipse clamet, nec alios clamare permittat. Timeat illud: Væ tacentibus de te, quoniam loquaces multi [Mab., muti] sunt. Et illud Apostoli [imo Isaiæ Lvi, 10]: Canes muti, non valentes latrare. Etenim quanta oves, tacente sacerdote, aberraverunt, de tantarum animabus redditurus est ra- C tionem.
- 42. Prædicationes quoque congruas festivitatibus et locis, sed et contra ebrietatis et libidinis malum, contraque discordiam et odium, contra iracund'am aique superbiam, contra sacrilegos et aruspices, contra calendarum quoque paganissimos ritus, contraque augures, lignicolas, fonticolas, diversorumque vitia fecit, easque ita paravit, ut si quis advenientium peteret, non solum non abnuerit impertire, sed et si minime suggereret ut deheret accipere, offerret tamen ei ut importaret ipseque legeret. Longe tamen positis in Francia, in Gallia (a) atque in Italia, et Hispania, diversisque provinciis constitutis transmisit per sacerdotes, quid in ecclesiis suis prædicare facerent, ut projectis rebus frivolis et caducis, juxta Apostolum bonorum operum sierent sectatores.
- 43. Bonus ergo Christi odor per ipsum longe lateque diffusus est, et flagravit abique advectus quorum
- (a) Mabillonius Galliis legit. Porro Francia tune distinguebatur a Gallia, et per Franciam designatur vel hodierna Franconia, aut forsan quidquid Franci tune possidebant etiam in Galliis. Deinde Francia dici cof-it, quæ nunc insula Franciæ.
- (b) Ita ms. nestrum. Mabil'onius habet : flagravit ubique profectibus, quo non, etc.
  (c) Hane tamen leg in aliis non præscripsit : nam
- in concilio Arelatensi iv, eni sanetus præfuit, can. 1

- parerno, sed ctiam materno diligebat affectu; hoc A non (b) est conspectibus præsentatus; tetigit pectora sæpius nobis insinuans, quia cum dilectio usque ad. quorum membra non contigit. Adjecit etiam hoc, ut nunquam in ecclesia sua diaconem ordinaret aute tricesimum (c) ætatis ejus annum. Verum etiam et hoc addidit, ut nec in qualibet majore ætate ordinaretur, nisi quatuor vicibus in ordine libros Veteris Testamenti legerit ante, et quatuor Novi. Sanctæ conscientiæ suæ testis sum ego peccator, quia quidquid aliis præcepit ipse fecit, et propter Deum semper implevit. Quidquid autem prohibuit fieri, aut ipse vitavit facere; omnia in zelo Dei.
  - 44. Nibil carnaliter aut egit aut sapuit ; et nunquam otio-us ab opere Dei voluit esse, sed disposuit fabricavitque triplicem in una conclusione basilicam, cujus membrum medium in honore sanctæ Mariæ Virginis cultu eminentiore construxit, ex uno latere domni Joannis, ex alio saucti Martini subjecit. Et ut auferret sacris quas congregaverat virginibus curam necessariæ sepukuræ, monobiles sforte immebiles] arcas corporibus humandis aptissimas de saxis ingentibus noviter fecit excidi, quas per omne pavimentum basilica constipatis sterni fecit ordinibus : ut quæcunque congregationis illius de hac luce migrasset, locum sepulturæ paratissimum et sanctissi. mum reperiret. Non multo igitur post monasterii matrem germanam suam Cæsariam (d) sanctam, ad præmia Christi migrantem, inter has quas præmiserat inibi ad medium throni, juxta eam quam sibi paraverat, condidit sepulturam, succedente eidem quæ nunc superest. Cæsaria matre, cujus opus cum sodalibus tam præcipnum viget, ut inter psalmos auque jejunia, vigilias quoque et lectiones, libros divinos pulchre scriptitent virgines Chrisii, ipsam magistram habentes.
  - 45. Insistebat itaque, ut solitus crat, orationi et lectioni et elcemosynis beatus homo, prædicationibus incessanter omni dominic i omni busque diebus festis; frequenter ctiam ad matutinos, ad lucernarium (e). propter advenientes homiliæ recitabantur, ut nullus esset qui se de ignorantia excusaret. Obedientes invitabat, sollicitos instruebat, renitentes vero acriter contestabatur, quia sicut sidelibus in diem judicii digna esset retributio conferenda, ita et hos dignæ indignationis ultio sequeretor. Statuit etiam regulariter ut nubenies ob reverentiam benedictionis ante triduum conjunctionis corum eis benedictio in basilica daretur. Tanta denique bona in se, largiente divina gratia, habuit et de audientium profectibus, et de discipul rum sequacitate, et de virginum consecratione, ut non uno tantum sit merito coronatus,

statuitur, ut nullus episcoporum diaconum, antequam riginti quinque annos impleat, ordinare præsumat. Triginta vero anni ibidem requiruntur pro ordinatione presbyteri vel episcopi. Adi Labbeum tom. IV. cel. 1622.

(c) Id est, respectas, ait in margine Mabillonius.

<sup>(</sup>d) De S. Cæsaria actum est ad 12 Januarii, ubi de secunda Cæsaria et sequencitus abbatissis etiam dicta sunt aliqua.

sed inter tantas ac multiplices coronas de coruscanti- A cens : Si amas Dei verbum, impectoratum utique bus meritis suis cinctus, totus in coronam Ecclesiæ recines quod ingessi, amori namque divino congruedemutetur.

bat decalogi summa perfectio : ut quod in te sibi

46. Multi qu'dem æmuli surrexerunt qui ejus resisterent doctrinæ de gratia. Sed o felicitas æmulanda! Etenim susurris et mala interpretatione quorumdam loboritur in Galliarum partibus contra prædicationem Dei hominis frustra sinistra suspieio. Ob hoc antistites Christi ultra Iseram (a) consistentes, charitatis amore collecti, in Valentina (b) civitate convenient: ubi etiam beatus Cæsaries infirmitatis solitæ causa, sicut disposuerat, properare non potuit. Misit tamen præs!antissimos viros de episcopis cum presbyteris et diaconibus, inter quos etiam sanctus Cyprianus Telonensis (c) magnus et clarus enituit, omnia quæ dicebat de divinis utique Scripturis assirmans, et de antiquissimis Patrum institutionibus probans, nihil per se in divinis profectibus quemquam arripere posse, nisi fuerit primitus Dei gratia præveniente vocatus. Sed dum suam justitiam quærebant statuere (d), justitiæ Dei non erant subjecti, non reminiscentes Deum dixisse : Sine me nihil potestis facere. Et, Ego vos elegi, non vos me (e). Et, Nemo habet quidquam, nisi illi datum fuerit desuper. Et per apostolum Paulum : Gratia Dei sum id quod sum. Et per alium: Omne datum optimum desuper est. Et propheta: Gratiam et g'oriam dabit Dominus. Et quod tune vere liberum homo resumat arbitrium, cum fuerit Christi liberatione redemptus, sub qua absolutione valeat consequi perfectionis effectum. Quorum intentionibus homo Christi dedit veram et evidentem ex traditione apostolica rationem. Nam et beatæ memoriæ Bonifacius Romanæ Ecclesiæ papa eamdem collustationem compertam (f), calcata intentione jurgantium, prosecutionem S. Cæsarii apostolica auctoritate Armavit: donante Christo paulatim Ecclesiarum antistites receperant, quod optaverat diabolus repentina animositate cessare.

47. Hoc frequenter quibuscunque prædicabat, di-

(a) Isera seu Isara, Gallis [1] ière, fluvius oritur in Centronicis Alpibus sive Darantasiensibus apud Sapuaudos, ait Valesius. Deinde ex Sabaudia in Delphinatum delapsus, eumque secans, Rhodano miscetur paulo supra Valentiam apud confluentes. Videsis Valesium in Notitia Galliarum, p. 253. De concilio Valentino egimus in commentario, num. 43.

(b) Valencia urbs est episcopalis in Delphinatu, sub archiepiscopo Viennensi, sita ad Rhodanum una leuca infra confluentes Iseræ, vulgo Valence dicta.

(c) Telo Martius, Gallis Toulon, urbs episcopal sest sub archiepiscopo Arclatensi in Provincia ad mare Mediterraneum celeberrimo portu notissima. Cyprianus hic unus est ex Vi:æ auctoribus de quo Esserui initio commentarii.

retines quod ingessi, amori namque divino congruebat decalogi summa perfectio: ut quod in te sibi charitas Christi devinxit, reddas etiam ipse cum homine participata largitate commune. Sed ne' parentum, amicorum, sive clientum de hoc alloquio nostro tantuminodo credas animas esse pascendas, testor te coram Deo ejusque sanctis angelis, reus eris salutis mancipiorum tuorum quorumlibet infirmorum, si non æque illis, ut amicis vel parentibus, cum reversus fueris, quod prædicavimus ingesseris. Conditione namque tibi corporea in præsenti subditum noveris esse mancipium, non perennitatis vinculo mancipatum. Iterumque ad eos quos fuerat allocutus dicebat : Q id diximus, fratres? quid disse-B ruimus, filioli? queso vos, qui fuerint nostri bactenus In collatione sermones? Si diligitis, retinetis; si retinetis, procul dubio dieta cordibus conclusistis. Taliter provocaudo etiam invitis studium retinendi extorquebat.

48. Ad prandium vero et ad cœnam mensæ suæ sine cessatione quotidie legebatur, ut uterque interior exteriorque homo satiatus refectione duplici lætaretur. In hac ergo arcta constrictaque conclusione audientes cum sudore, fateor, et verecundia grandi multi ante eum mox obliviosi sunt agniti : dum pauci, quod pejus est, commissam narratiunculam potuerant saltuosis compendiis replicare. In domo vero coclesize suze, sicut illo præsente, ita absente convivium semper præparatum est clericis, sive quibus-C cunque advenientibus. Nullus illo supersti e tanquam ad extraneam civitatem, sed tanquam ad propriam domum Arelato venit. Et quiz de innumerabilibus ejus hæc pauca præsumpsimus attingere, sufficiant manifesta, etiamsi celantur occulta. Rugamus tamen vos, sancti fratres Messiane presbyter et Stephane diacone, quibus de illo multa comperta sunt, pro eo quod ab adolescentia in obsequio ipsius fuistis, ut huic opusculo vestram collationem jungatis.

(d) ld volebant Semipelagiani, qui fidei initium viribus liberi arbitrii attribuebant, quibusque subjecti sacræ Scrip uræ textus sunt contrarii. Videri possunt capitula Arausicana et theologi qui de erroribus Semipelagianorum disputarunt; at inter illos lites non modicæ posterioribus sæculis sunt exortæ, p quod aliqui non pauca pro erroribus Semipelagianis venditarint, quæ revera erant catholica, et utrinque admissa.

(c) Hic textus in ms. nostro desideratur, transcribentium, ut videtur, incuria prætermissus.

(f) Magis Latine diceretur, eadem colluctatione comperta. De confirmatione Bonifacii dictum est in commentario, num. 44 et seqq.

### LIBER SECUNDUS.

AUCTORIBUS MESSIANO PRESBYTERO ET STEPHANO DIACONO; EX EDITIONE MABILLONII.

#### CAPUT PRIMUM.

Varia miracu.a, quibus monita quædam virtutesque . interponuntur.

- .4. Messianus presbyter et Stephanns dixerunt : De sancti, beatissimique Patris et sacerdotis ac magistri nostri domini Cæsarii conversatione atque virtutibus illa dicturi quæ vel simul vel sigillatim de en cognovimus, vel cum sanctissimis coepiscopis (a) id est. domno Cypriano et domno Firmino atque sancto Viventio (b) pariter vidimus; qui et ea quæ de ipso superius scripta sunt, ab initio referentes usque ad finem articuli concluserunt, et nobis permittere ac jubere dignati sunt, ut unusqu'sque nostrum, quæ sibi de gestis ejus essent bene cognita, fideliter enarraret. Non indigemus, vel si nobis suppeteret eloquentia sæcularis, quia omnem mundanæ facundiæ B transcendit ornatum sanctarum veritas actionum: ad quam plenissime demonstrandam illa nobis puritas simplicitasque sufficiat, qua ipse quoque beatissimus Pater miracula quæ a nobis sunt referenda perfecit, maxime cum frequenter hoc et ipse domnus communi babuerit in sermone, quia quod erudite diceretur, intelligentiam doctis tantummodo ministrarct; quod vero simpliciter, et doctos simul et simplices competenter instrueret. Ergo ea, quæ veraciter ab eo facta dictave cognovimus, aggrediemur Deo propitio verbis infucatis et integris, pro parte qua possumus, fidelibus auditoribus intimare, ut ex ipsis et insirmis compunctionem, et persectis gaudium, et ad perfectionem tendentibus ministretur exemplum. Incipiemus igitur, quemadmodum C recordanur, breviter opera ejus sancta. Deo adjuvante, retexere.
- 2. Petri diaconi hujus ecclesiæ filia, in qua omnis utilitas domus ipsius consistere videbatur, languore gravi faciente, triduo jam muta jacebat : pro qua re quodam die pedibus se beatissimi viri prostravit dicens: Miserere, serve Christi, senectutis meæ, ora pro filia mea, quia confido tibi a Domino nihil esse negandum. Pone manum super cam, et salva erit. Jam enim per triduum muta oculis clausis jacet, horisque et momentis singulis exitum ejus exspecto. Quo andito, motus et compulsus lacrymis senis, ad domum ej:is perrexit : ubi cum ingressus fuisset, et omnes in ipsa domo cum patre fortiter sientes vide-Elias (c) ad caput ejus inter angustias arcæ et lecti se
- (a) Coepiscopi nomen non ad Messianum, qui so-Ium presbyter, nec ad Stephanum, qui diaconus tantum crat; sed ad Cyprianum et alios referendum, ut observat Mabillonius.
- (b) Vincentio legitur in textu Mabillonii, errore, opinor, typographico; nam ipse in observationibus præviis hæc citans verba, habet Viventio, uti et Surius et Barralis.

- A attraxit. Post orationem, quam cum lacrymis fudit, statim reverti ad domum ecclesiæ cœpit.
- 3. Erat enim consuetudinis ejus, ut cum, spiritu sibi insinuante, preces suas exaudiri pro infirmis agnosceret, statim cum celeritate exinde discederet; ne si illo præsente fieret quod ipse a Domino precibus impetrasset, aliqua arrogantiæ nasceretur occasio. Quia et revera frequenter et dulciter quasi in figura, ut nemo intelligere posset, dicebat : Cui animarum cura credita est, fortiter debet timere corporum voluptatem exercere. Denique simplicibus magis quam doctis istud divina gratia concessit. Utinam (d) in his quæ nobis misericors Dominus dedit, discretionem nobis sibi placitam concedat! Istud ta men a nobis indignis minime est præsumendum. Discedente ergo eo (e), cospit iterum atque iterum clamare pater post cuntem : Novi quia, si Deum tuum precatus esses, filiam meam mihi reddidisset. Tunc ille unum de cubiculariis suis reliquit, dicens : Vade, observa ibi, et post paululum veni, et dic mihi quid agitur. \ ecdum hora completa, et ecce illi nuntiavit: Domne, inquit, reversa ad se est puella supra quam oraștis; quæ hoc dicit : Domnus episcopus hic fuit, cujus orationibus reddita sum et sana facta. Pro qua re venit pater gratius agens, et sibi jam per orationes vestras revocatam a morte filiam protestatur. Nam, Domino hodie denique annuente. vivens lujus rei ipsa per se testis existit.
- 4. Sed licet (ut mos servorum Dei est) semper virtutes faciendas excusent; is præcipue servas Christi, et quando ad præsens sibi præstari, insinuante Domino, confidebat, nec tunc temere arripere, sed caute subtersugere volebat. Verum sive stetisset, sive fogisset, nunquam sibi postulanti defuit Deus. Quem ille in corde suo non solum in oratione et ob. secratione, sed etiam in convivio, in itinere, in collocutione, in consessu, in prosperis, in adversis, etiam in somno semper secum habuit. Denique nos ipsi, vel conservi nostri qui in cella ipsius manserunt, sciunt quæ dicimus, illum inter pausas somni, quas jam ætas non solum exigebat, sed etiam proinfirmitate aliquoties premebat, spiritu semper vigilante diceret [sensus est imperfectus] tanquam admonens, qui psalmum diceret : Age dic. Nulli dubium est quod aut spiritualiter cum sanctis psallebat, aut ret, ad oraționem prosternitur : ubi velut alter D certe illud impleverit propheticum : Ego dormio, et cor meum rigilat. Frequenter etiam in sopore posi-
  - (c) Apud Surium et Barralim legitur Eliseus, nec satis apparet utra lectio sit præserenda. Nam uterque, Elias III Reg. cap.xvii, et Eliseus IV Reg. cap. iv, puerum mortuum revocavit ad vitam eodem fere
  - (d) Utinam legitur apud Berralim, vitam apud Mabik lonium errore forsan typographi, certe non satis recte.

(e) Eo desideratur in ed.tione Mabillonii.

bat. Interea non est meorum meritorum, ut indignus præclara de famulo Dei referam (a).

- 5. Cum igitur in cella ipsius diaconus in servitio illius ad judicium meum delegatus essem, curam inter reliqua etiam de nocturnis horis me jusserat habere. Itaque cum de cella inferiore, ubi manebam, for:s egressus fuissem, quia in omnibus sanctus vir niodum semper voluisset custodire, præcipue ad nocturnos (b) vigilantissime observabat, ut, absque id quod sibi peculiariter, Deo solo sibi attestante, dicebat, nullus suorum, qui secum manebant, ante horam legitimam excitaretur. Tunc per somnum lenta voce dicebat: Duo sunt, nihil est medium: duo sunt; aut in cœlos ascenditur, aut in infernum ait ad me : Quid, inquit? Jam hora est ad nocturnos. Ego dixi: Non est hora; adhuc sub tempore est. Et ille: Vere hora est, et revera sic erat. Tunc implevimus nocturnos. Et ait ad me : Cuidam per somnum cum grandi intentione proclamabam: Duo sunt, non est quidquam medium, aut in infernum, aut in cœlos itur. Ego respondi : Consvetudinem tuam facis incessanter clamare. Tunc ego peccator arbitratus sum quod semper ille de Deo et cum Deo loqueretur. Hic enim, ut supra dictum est, sic omnium virtutum amator fuit, ut nullum bonum fuerit, quod vel per se cum alacritate non exercuerit, vel cum fervore spiritus alios habere voluerit et docuerit.
- 6. Inter omnia igitur bona quæ generaliter, ut sierent, docebat, et mala quæ nulla omnino sieri C pronuntiabat, præcipue (quod benigna et sincera conscientia vestra novit) insidelitatis, mendacii, superbiæ, atque luxuriæ vitia et ebrietatis impațientissime omnino abhorrebat. Jesu bone! quibus gemitibus, quibus suspirils, quo fletu pro peccatoribus supplicabat! ut jam videres hominem Dei tanquam in præsenti conspicere miserum peccatorem ad gehenn:e supplicia destinari. Denique, secundum Apostolum, nunquam soli sibi vixit, nunquam pro se solo oravit.
- 7. Quodam igitur tempore, cum velus ad cumulum meritorum suorum undique captivi Arelato redimendi non frustra exhiberentur, magna multitudo redemptorum ingenuorum et multorum nobilium

- tus de suturo judicio ve. de æterno præmio prædica- A Tunc venit ordinator ips us, et cæpit ipsum contestari et dicere : Captivi isti vadant, domne, per plateas, et petant unde comedant; quia si hodie consuctudinarie ab ecclesia pasti fuer ut, crastino ad mensam tuam unde panes fiant non habebis. Tunc ille siduc'aliter in cellam ingrediens, ad orationis consuctudinaria subsidia confegions (ubi nunquam testem hominem habere voluit), petiit a Domino substantiam miseris dari. Nam si quis forte, ubi ille solo stratus orabat, c su supervenisset, fortiter abhorrebat. Itaque tam profuse flevit, ut statim impetraret quod postularet. Tunc ergo inde exiens cum alacritate et fiducia, quodammodo infidelitatem ordinatoris objurgans, venerabili viro Messiano pre-bytero tune temporis notario dixit: Vade in horreum descenditur. Deforis ego revertens ille evigilavit, et B et ita scopa, ut nec quidquam granorum, si fieri potest, ibi remaneat; et flant panes secundum consuctudinem, et omnes simul manducemus; et si crastina non fuerit quod manducetur, omnes jejunemus, dummodo hodie bene nati homines, seu reliqui captivi, nobis sedentibus et bibentibus, non cant per plateas mendicare. Vocans tamen unum e nobis, in aure ejus dixit : Cras dabit Deus, quia qui dat pauperibus nunquam egebit. Etenim adbuc ipsis captivis non licebat ad propria remeare.
  - 8. Quid multa? Impletur quod jussit. Marmarahatur ab omnibus ecclesiæ convivantibus, unde essent ab hodie co nesturi. Sed qui Elize providerat mulierem viduam, ad quam veniende pauxillum sus:entaretur, et isti sine ambiguitate, cum oraret, insinuaverat omnia captivis et peregrinis erogando, nihilque omnino sibi reservando, semper uberius ditaretur. Denique alia die, qua pallentes lucescere metuebant hi qui ope ecclesiæ sustentabantur, et cum non minimis suspiriis exspectarent quid ageretur, Gundebaldus et Sigismundus (c) reges Burgundionum, scientes quam alacer servas Domini ad opera misericordiæ festinaret, antequam lux ipsa diei claresceret, tres naves, quas latenas (d) vocant majores, plenas cum tritico direxerunt. Et omnes qui pridie incredulitate famis periculo metuebant, videntes quod Dominus servo suo nunquam deesse, gratias cum gaudio Deo in necessitate subvenienti maximas referebant.
  - 9. Quedam igitur tempore, patricius Liberius (e) Arelato ab ipso viro sancto quotidie pascebantur. D insidiantibus Gothis, quos Wisigothos vocant, lancez
  - (a) Hucusque Messianus presbyter, ita ut reliqua videantur esse Stephani diaconi.
  - (b) Nocturnas preces designat, jam mututinæ passim vocantur.
  - (c) Longuevallius in Ilistoria Ecclesiæ Gallicanæ t. II, p. 556, mortem Gondebaldi Burgundionum regis alligat anno 517. ld., p. 259, ostendit Gondebaldum veritatem fidei catholicæ agnovisse ope S. Aviti Viennensis; sed politicis rationibus adhæsisse erroribus Arianorum. Hine mira videri non debet ejus in virum sanctum benevolentia. Præterca id reges illi facere potuerunt ob redemptos per Cæsarium captivos Burgundione. De S. Sigismundo Gondebaldi filio et successore, qui ab Arianis erroribus ad fidem catholicam feliciter conversus est, egimus ad 4 Maii, quo colitur.

(d) Vox est aliunde mihi ignota, et barbara.

(e) Liberius patricius clarissimus erat rebus gestis et virtutibus. Agebat tunc præfectum prætorio pro Ostrogothis in Gallia, quorum ditione a contra Fran-cos egregie defendit. Eamdem praetorii praefecturam Roma deinde oblinuit, ut refert Baronius in Annalibus ad annum 53), num. 47, ubi adducit hæc Cassiodori verba: « Respicite namque patricium Liberium, præsectum etiam Galliarum, exercitualem virum, communione gratissimum, meritis clarum, forma conspicuum, sed volneribus pulchriorem, laborum suorum munera consecutum, ut nec præfecturam, quam bene gessit, amitteret, et eximium virum honor geminatus ornarct. Hac et plura Cassiodo. rus, indictione duodecima, ait Baronius, quando prætoriam præfecturam (Romæ) est consecutus, anno Durentiam periculum ipsum gestum fuerat, turbatis omnibus concurrentibus post percussorem, ille solus remansit. Periculo vulneris ipsius perterritus, et spe vitæ suæ desperatus, quantum potest homo, donec fiat exsanguis, prope non minus quingentos aut eo amplius passus in aliam ripam propriis pedibus transfugit. Sed cum ad locum Arnaginem (a), ubi homines vici ipsius occurrere potuerunt, pervenit, omnino sine ulla spe vel respiratione animæ cadens jacuit. Hæc cuim pene omnis civitas povit. Tamen, quæ dicimus, magnificentissimo viro ipso referente, cum lacrymis et grandi admiratione virtutes viri sancti cognovimus. Tunc, inquiunt, vir ille referebat nobis: Nihil mihi in supremum meum halitum aliud in memoriam venit nisi cum lacrymis procla- R marem : Omnia remedia cessaverunt; domnum meum Cæsarium rogate, ut mlhi subveniat. Quod nos per eum qui missus fuerat, cum velocitate verum esse cognovimus. Nam dum in agro sancti monasterii sui aliquantum et repausare et ordinare aliqua voluisset, ibidem coperat paululum remoriri : et ecce subito qui missus fuerat, anhelans, venit suppliciter deposcens: Cito propera, inquit, domne; filius tuus ut ante obitum suum illum vide s rogat. Et cum nullum sine medicamento ponitentiæ de hoc mundo vir Dei voluisset recedere, illum præcipue sine hoc remedio non optabat abire. Statim etenim ad vicum Arnaginensem pervenimus. Ergo, sicut supra dixi, ea quæ vir ipse mihi ex plurimis retulit indicabo.

10. Nam dum ita exanimis jaceret, ut non solum omnes reliquos suos, sed etiam nec conjugem nec filiam unicam agnosceret; tunc ipse cum sacramento dicebat, fuisse sibi visum, humanam vocem audisse, quæ illi in aera [forte aure] loguens dizerit : Ecce sanctus episcopus venit; statim ad ipsam vocem oculos aperui, et ipsum famulum Dei venientem cognovi. Sed ubi ad me accessit, manus illius, quantum necesse erat mibi, qui spem vitæ amiseram, osculari fartiter cœpi. Tunc ergo, ut credo, Deo mihi peccatori inspirante, byrrum (b) ipsius domini mei apprehendi, et vulneri meo imposui. Sed cum ibidem paululum partem vestimenti ejus tenuissem, in eadem hora sanguis, qui penitus non desistebat fluere, ita virtus maxima mihi redderetur. Et si permissus fuissem, caballo sedens ad civitatem nitebar prope-

vulnere usque ad vitalia perforâtus est. Et quia trans A rare. Quod etiam apud nos, qui præsentes fuimus, verissimum esse constiti'.

11. Igitur illustrissima femina Agretia (c) matrona ejusdem viri, cum mulieris il ius, quæ extremam simbriam vestimenti Domini tetigit, insirmitate laboraret, non dissimilis fide et devotione libe a a est. Cam ad occursum eius venissem, illa familiariter dignabatur meam parvitatem, infirmitatem suam ac si cum verecundia matronali prodens, cœpit sub obtestatione Domini multis precibus exposcere a me, ut unum pannum de tessellis (d) ill'us, quem a nudo sui corporis habuisset, feminæ deferrem. Cumque ego in cella beati viri dum essem, facile potu ssen: facere quod sperabat, timere tamen cœpi ne un le illa sibi remedium petebat, ego peccatum ex forto incurrerem. Tune cubicular o, ad quem ve timenta sancta pertinebant, id indicavi, q o i alquis pro fi le tessellum sibi deportari postulasset. Pro qua re unum vetustum mihi ille dare non distulit. Domine Jesu Christe, gloriosus es in sanctis tuis, et quis similis tibi? Tu tamen promisisti quod si quis in te crederet, opera quæ facis, et ipse faceret. Nam dum apud me jam servatur pannus ipse deportandus, cum sero factum esset, ea consuetudo erat, ut ei, antequam repausaret[id est cubitum iret], te-selli adhiberentur calefacti ad focum, et aliis detractis adhiberentur. Exhibiti sunt, prout opus existimavit qui serviebat. Cui ille: Non istos, inquit, sed alios, atque illum et illum talem volo. Exhibiti sunt alii veteres. Non est bic, inquit, quem quaro, exquirens C quod non consueverat, ut innotescere:, quod in spiritu prævidebat. Tune nutibus ego et ille qui mihi dederat cœpimus recognoscere quod servo Dei furtum nostrum non potuisset latere: ut perspicuum et evidens esset quod famulus tuus, Domine, nobis indignis de donis illis, quæ ipsi tribueras, potnisset dicere: Tetigit me aliquis.

12. Tunc ego velut pro illa, quam tu, Domine Jesu, per orationes servi tui sanasti, ego, inquam, timens et tremens, quod factum fuerat cœpi servo tuo fateri, dicens : Indulge, domne, egomet pannum quem quæris habeo: filia tua. (Usque hie me loqui permisit.) Ille autem cum sibilo silentii: Tace, inquit : et cum grandi pietate apprehendens, adhuc ctiam alium tessellum dedit mihi, et divit : Vade, deinceps cessavit, ut non solum sanitas, sed etiam D inquit, et porta ambos ad basticam domni Stephani, et mitte illos sub altare, et ibi maneant, et unum, quem volueris, porta mane ad eam quæ te roga-

quingentesimo trigesimo quarto. Subscrip it concilio Arausicano II, apud Labbeum t. IV, col. 1673, eo modo: c Petrus Marcel inus Felix Liberius V. C. et illustris præfectus prætorio Galliarum atque patricius consentiens subscripsi. Ex his aliisque catholicum fuisse intelligionus, ctiamsi in obsequio es et regis Ariani. Eximias vici laudes celebrat S. Ennodius Ticinensis, in tribus ad cum scriptis epistolis, quas vide apud Sirmondum lib. vii, epist. 1, et lib. ix, epist. 23 et 29, ad quas plura de eo noiat Sirmondus.

(a) Ad hunc locum sequentia notat Mabidonius: c in Rinerario Antonini vocatur Ernaginum, duobus circiter milliariis ab Arelate distans ad Avinionem versus. De loco nunc non constat. Plura de Ernagino ex geographis adducit Valesius in Notitia Galliarum, p. 189, ubi etiam vocatur Mansio Arnaginz. Addit ipse: « Vulgo dicitur Eragnæ, estque locus inter Cabellionem Cavarum et Tarasconem Salyo-

(b) De birro quædam dicimus in commentario, num. 65.

(c) Apud Barralim Agressia.

(d) · Tessellos, inquit Mabillonius, interpretamur quadratos puniculos fovendo stomacho appositos. > Vocem alibi non inveni.

vit, et alium mihi revoca. Sicut jussit indigno servo A dixit : Jube, domne, rogo, sígua manus mulieris suo, feci : et tamen, cui portaverim, nunquim a me requisivit, nec tes-ellum repetiit. Cumque illa semina assidue exactrix esse non desineret, ut quod petierat deportarem, vidensque me eminus venientem, porrectis po ro manibus, antequam darem, jamque raptura quod exhibebam, impetu obviam venit. Quæ antequam de casula (a), sub qua ipsum pannulum ferebam, e igerem, rapere, quod fidei alacritate poposcerat, festinabat. Ego vero, cum protulissem ipsum tessellum, dedi ei, illaque sibi super vestimenta sua circa se pesuit, prius t men ocul s admovens, cum et devotione deosculans, ut dignum erat, honorabat. Nec mora, statim adfuit, Domino tribuente, sidelis petitionis suæ effectus. Et jam per vestimentum servi Domini habuerunt, quod et post B transitum ipsius habere noscuntur. Denique ut solebat ipsa fateri, cum ipsum pannum ad pectus suum posuisset, statim, velut si qui colent aqua frigida respergi, ita omnia membra vel venæ ejus etiam cum parvo dolore in obrepilationem (b) sus; ensa sunt, ut corpus ipsius aliquantum horrore simul et tremore quateretur. Sed illico Domini misericordia adfuit, et fluxus qui erat discessit, et nunquam amplius ad ipsam rediit, impletumque est in ea : Vade, filia, secundum fidem tuam fiat tibi.

#### CAPUT II.

#### Miracula varia per Sanctum patrata.

- 13. Factum est ut quodam tempore quatuor (c) ei narium [id est vesperas] ad basilicam Sancti Stephani descendit. Cumque expleto lucernario benedictionem populo dedisset, egredientibus illis, mulier quædam in salutatorio (d) occurrit : quæ tam horribilem infirmitatem incurrerat, ut die noctuque incessanter manus ei ita inter se co liderentur, quasi aliquid volventes. Quæ lacı ymabiliter clamıvit : Domne Cæsari, miserere infelicis; ora pro me, ut mihi manus meæ reddantur. Illius ut erat consuetudo, in oracionem cum aliis episcopis prosteruitur. Cumque uterque surrexisse!, inclinato capite uni de sanct's episcopis
- (a) Per casulam hic designatur vestis clericalis seu talaris, quantum conjicio. Cer e apud Lab-beum tom. VI, col. 1535, in concilio Germanico 1, can. 7, statuitur: c ut presbyteri vel diaconi non same patur pro parochia, cui praerat presby er, ut probatur in Glossa-sagis, laicorum more, sed casulis utantur, ritu servorum Dei. Vide dieta in compositation. vorum Dei. > Vide dicta in commentario, num. 64.

(b) Obrepilatio apud Cangium in Auctiore glossario explicator f emitus, tre nulus motus, horror.

- (c) Apud Barralim additur, aut quinque.
  (d) Id est, in sacrario, sic dicto, quod episcopus
  ante missa: um solemnia ibi sederet, ei salutationes fidelium exciperet, qui se ejus orationibus commen-dabant, aut ei aliquid negotii communicabant, inquit Menardus noster in Conc. regul. cap. 5, § 25. Ita Mabillonius.
- (e) Baptisterium, licet sumatur pro variis, hie designat locum intra ecclesiam destinatum ad baptizandum.
- (f) Cucuma, inquit Mabillonius, cuj is diminutivum est cucumula, designat vas vel etiam tugurium in formam cucumeris : hic explica de baptisterio camerato. Barral s legit, coc mulan, quod æque est

- istius. Qui obedientissime paruit, sed nibilominus præfatæ manus mulieris solito volvebantur. Illa vebementius clamans, dixit : Domne Cæsari, ad te clamo, te rogo, tu signa. Iterum in oratione procubuierigensque se, crucem super infirmas manus fecit. Quæ statim steterunt. Mulier vero, Deo et viro sancto gratias agens, incolumis reversa est.
- 14. Nam ad oleum benedicendum competentibus diebus in baptisterio (e) annis singulis veniebat. Et ingrediens cucumula (f), cum ad consignandes infantes sederet, parvuli illic pueri vel pne læ a parentibus missi certatim currebant exhibentes vascula cum aqua, alii cum oleo, ut eis benediceret. Cumque hi qui deferebant contra se urceolos et ampullas. præ multitudine populi, complo!erent, sonus audicbatur percutientium et videbatur : et tamen vitrum in quo benedictio servi Christi effosa fuerat nunquam confractum est.
- 15. Quodam alio tempore, dum dicceses (g) visitaret, et ad castellum quod Luco (h) dicitur venimus, erat bi matrona quadam Eucheria [al. Euthyria] nomine, quæ ancillam suam offerens ante pedes ejus prostravit : pro qua ut Domino supplicaret, lacrymabiliter exorabat. Ille autem causam perserutans, ut erat vir Deo plenus et in omnibus perscrutantissimus, quid infirmitatis haberet interrogavit. Dixcrunt Dæmonium quod rustici Dianam (i) appellant; quæ sic affligitur, ut pene omnibus noctibus assidue cædatur, et sæpe etiam in ecc'esiam ducitur inter duos episcopi ad occursum venirent, cum quibus ad lucer- C viros ut manent : et sic flagris diabolicis occulte fatigatur, ut vox continuo ipsius audiatur, et eis qui sibi adhærent respondere penitus non possit. Tunc omnibus qui cum servo Christi aderant poscentibus ut rei veritas appareret, videre petierunt. Permittente igitur ipso domno, sanctus Lucius presbyter et Didymus diaconus, qui eo tempore per parcchias ambulabant, ad eam secretius videndam properaverunt, in quorum etiam obsequio perrexi. Si milii sideles credunt, coram Deo dico, ocalis meis vidi plagas, quas ante aliquos dies in dorsum et in scapulas acceperat, in sanitatem venire; pridianas autem et in ipsa nocta

obscurum.

(g) Diœcesis non raro olim sumebatur pro paro-

(h) Luco, le Lue, castrum diocesis Forojuliensis

ad Carauniam fluviolum, inquit Mabillonius.
(i) Audi Fragmenta Capitularium edita a Baluzio tom. Il Capitul. regum Francia col. 3, c. 5 : « Illud etiam non omittendum, quod quadam sceleratæ mulieres retro post Satanam conversæ, dæmonum illusionibus et phanta matibus seductæ, credunt se ct profitentur nocturnis horis cum Diana paganorum dea et innumera multitudi de mulierum equitare super quasdam bestias, et multa terrarum spatia intempestæ noctis silentio pe transire, ejusque ju sionibus velut dominæ obedire, et certis n ctibus ad ejus servitium evocari. Minc nomen illud produxisse crediderira, quod diemon, quo tyrannus non est criideliar, imperium sævissime exe ceret in misellas suo semel servitio mancipatas.

1034

impressas recentes inter illas intextas, quas prius A nes (c) vocatur. Balnearia ibidem grandibus fastigii s perpessa fuerat. Tunc iterum exhibita ante illum, ita turbatis oculis confusa et aversa ab co facie apparuit, ut omnibus appareret in faciem servi Dei minime eam posse respicere. Sed ille capiti ejus manum imponens, benedictionem dedit; deinde oleum benedixit, ex quo cam nocturnis horis perungi jussit; statim per nomen clamabatur: illico sibi ingentia saxa aut ante pedes, aut post se cadentia cum metu aspiciellat, caventes universi ne inde unpræterirent. Unde etiam monebantur omnes nescientes ne in illud periculum inciderent, unde prætergredi non audebant. Cum ecce vir Dei ibidem requisita [forte requisitus] ad aliam ecclesiam perce-

16. Alio vero tempore cum in dioceses veniseemus, infans annorum circiter octo clericali habitu degens in altario venit : ubi post prædicationem (quam non solum in civitate, sed etiam in omnibus paro hiis, cum potuit, per se memoriter sacere minime distulit), cum se de cancello ad altare revocasset, missam jam cœperat celebrare. Homo vero ipse B graviter a spiritu nequissimo cœpit vexari : nam tremore et spumis horribiliter quatiebatur. Tunc omnes terror non modicus invasit. Ille vero oculos in cœlum elevans, preces ad Dominum pro recuperatione ejus direxit, et cœpit iterum omisso illo ad missas faciendas se convertere. Tunc quidam presbyter Catarascensis Ecclesiæ, Ursus nomine, infantulum ipsum ante pedes ejus projecit. Quod ille ægre suspiciens, ait : Parcat tibi, inquit, Deus, benedicte : istud aliorum opus est, non meum. Et licet ille propier humanam arrogantiam denegaret, non tamen servo suo desuit virtus divina. Statim ergo ubi ante pedes ejus puer ipse projectus est, sanus surrexit; nec unquam ad eum spiritus nequam rediit, quem etiam subdiaconem in ipsa ecclesia vidi (a).

17. Nam cum ad Citaristanam (b) parochiam vepisset visitandi gratia, cujusdam Novati hominis [al., nominis] Alia tam nefandum et novi generis dæmonium videbatur incurrisse, ut si quando pedem extra osti..m domus suæ misisset, statim multitudo corvorum in faciem ipsius lacerantes irruebant, et illam tremore quassatam vel cum spumis volutantes, omne illius nudum quod reperissent corpus, boc est faciem, cervicem, vel quidquid aliud invenissent, deturparent. Quæ dum ad sanctum virum fuisset exhibita, usque ad basilicam quam ingressa est, ubi vir Dei erat, supervenientes corvos nos vidimus super eam volitantes. Non tamen jam vel tunc ausi fuerunt importuni irruere. Nam cum ante ipsum venisset, videns saciem ipsius desormiter laceratam, nobis se. D crete dixit: Nunquam isto genere diabolum insidiatum alicui vel legi, vel vidi, vel audivi. Tunc ante sonctum altare super caput ejus manum imponens, oleum benedixit, eique oculos et aures perunxit, cunctisque videntibus, per plateam ad domum suam sana reversa est; et per biduum, quod ibi fuimus, ad ecclesiam processit, incursusque ille deinceps ad ipsam nunquam reversus est.

18. Devoluto hine tempore venit ad agrum ecclesize nostræ, ubi et diœceses sunt, quod Succentrio-

(a) Hoc miraculum narratur etiam in litteris Messiani presbyteri, recitatis in Commentario, § 5.
(b) Cytharista, Cyreste, in ora Provinciæ inter Te-

PATROL. LXVII.

constructa sunt : obi si quis momentis singulis easu transiret, statim per nomen clamabatur : illico sibi ingentia saxa aut ante pedes, aut post se cadentia cum metu aspicieliat, caventes universi ne inde unquam præterirent. Unde eilam monebantur omnes nescientes ne in illud periculum inciderent, unde prætergredi non audebant. Cum ecce vir Dei ibidem requisita [forte requisitus] ad aliam ecclesiam pergeret, clericus, cui cura erat illius portare baculum (quod notaricrum officium erat) oblitus est, in quo min'sterio inutilis ego serviebam. Tunc loci illius incolæ, cum eum invenissent, gaudentes dicebant sibi a Domino præstitum ut aliquid illius reperissent; mirantur et agunt Deo gratias, virgamque ipsam de pariete suspendant; statimque effugatæ sunt insidiæ diaboli, et ultra nulli in loco nequissimum malum facere usque hodie adversarius ipse præsumpsit.

19. Accidit etiam eo tempore ut unus ex Galliis quidam Benenatus nomine, non opere, venerit, quique se deploraret cum nepotibus suis captivum esse. Habebat puellam parvulam, quam virili habitu induens, ad ipsum demonstrat, dicens: Ilic nepos meus est, et mecum cum sorore sua, quæ post nos huc properat, captivi detinentur. Tunc vir Dei dolens de captivitate eorum pro affectu quem ei Dominus ab infantia inspiraverat, illum qui puellam ipsam exhibuerat, et ipsam velut puerum credens, blande osculatur. Igitur accepta uterque redemptione, ubi applicuerunt, revertuntur. Post biduum iterum puellam ipsam, velut in habitu proprio ut amplius solidos acciperet, revocat. Hoc vero agebatur per suggestionem sancti viri Jacobi preslyteri, qui sancta simplicitate sua omnia illum in veritate queri insinuabat. Tunc et hujus puellæ accepit iterum redemptionem. Nam quorum tunc sollicitud nis fuit cognoverunt quod ipsam postea exhibuerat, quam prius virili habitu ostentaverat. Quod cum indignatione sancto Dei non solum ego illi, sed etiam supradictus prezbyter simul et cum verecundia suggerehant [Barralis, suggerebatl. Tunc ille, ut erat circa peregrinos semper mitissimus et benignus, presbytero dixit : Noli, inquit, tu sancte irasci; tu bene fecisti peregrinum commendare; tibi pro bona voluntate tua redditurus est Deus mercedem. Et illi misello parcat Deus peccatum hoc, qui me fecit puellam osculari; et hec præmium puella ipsa percipiat, ut, quia etsi indignum sacerdotem osculari præsumpsit, talem sanctimonialem faciat, ut aliam virum nunquam osculetur. Sed quia futurorum arbiter Deus scivit illam sine dubio in virginitate perdurare non posse, ne scrvi Dei oratio irrita fieret, alia statim die de hoc mundo discessit. Ilæc Arelato ad basilicam Apostolorum, ubi ipse metatum habuerat, celebre acta noscuntur.

20. Alio vero tempore matrona quædam in urbe

lonem et Massiliam, ut notat Mabillonius.

(c) Locum non invenio; at constat illum esse in Arelatensi agro.

Massiliense (a) casa pedem sibi luxevit, ita ut per A tempora multa pedem ipsum in terra ponere non posset; sed manibus sustentata servulorum suorum, vix ad ecclesiam duci poterat, validissimum sustinens dolorem. Sed quia multæ sunt miserationes Domini, quando ipse voluit, causas effecit ut vir Dei ad civitatem ipsam ambularet. Audito mulier adventu ipsius, fecit so ad eum salutandum adduci. Quæ accepta ab eo oratione et benedictione, nihil ipsi de causa sua præsumpsit suggerere. Sed regressa ab eo, ad sellarem (b) ipsius appropinquari se permitti rogavit. Quæ de supersellio, qui sellam tegebat, locum debilitatum fideliter tangens, statim pristinam sanitatem recipiens, tanquam si malum non fuisset perpessa, pedibus suis, nullo sustentante, incolumis reversa est, Domino usque in diem præsentem gratias agens.

- 21. Quodam igitur die (quod multi noverunt) hae in civitate cujusdam Joanais domum apprehendit ignis, vicinam virginum monasterio. Appropinquare igitur cœpit, ut nulli dubium esset omnia ibidem concremanda. Turbatæ igitur ancillæ Dei, quibus exire foris non licebat, libros vel res, cellas [forte sellas] et sei sas per cisternas jactabant, ubi Deo dispensante tunc aqua deerat, ne illas desperatio perturbaret. Currentesque præpositi monasterii, nuntiaverunt patri ipsarum, eo qued jam in proximo esset cellæ suæ. Illa fentinanter egressus media nocte per murum ad locum veniens ubi flamma erat, orationi se prosterneus [pro prosternebat], ipsisque mandans et de muro clamans: Non timeatis, beaedictæ. Mox sæviens summa virtutis suæ dimisit incendium.
- 22. Nec hoe silebe. Quodam igitur tempore in Alpinis locis factum esse celetarrinum prædicatur. Dum cujusdam fines nobiliseimi viti tempestas assidua perniciosa infusione confereret, cunctosque fructus loci illius vis grandinis devoraret, ita ut annis singulis nulla ibidem spes subsidii remaneret; cestique iterum ut haculus ejus casu ibidem renameret, de qua virga possessor ipse crucem fieri juscit, quam eminentiori loco fide armatus infixit, ut, veniente lapide, contrairet virga discipuli, crux magistri. Tantam ibidem Deus ob honorem servi sui dignatus est operari virtutem, ut ibi postmodum maximam ubertatem daret, unde reputerat tempostatem.

Item quadam die domum Vincentii cujusdam com- D prehendit ignis, cujus solarium ex, ligno factum flammæ cedebat. Ille videns se nihil valere posse, quanta potuit velocitate ad ipsum domnum perrexit, genibus advolutus rogat ut oraret. Egressusque foras, crucem contra flammam fecit, quæ continuo rediens, ita sopita est, ut nec signum paruisset in solarii tabulis.

#### CAPUT III.

Alia miracula; cura instruendi discipulos, et quosvis ad pavitentiam hortandi; virtutes et visiones.

- (a) Massifia urbé est notissima in Provincia ad mare Mediterraneum.
- (b) Sellaris aut sellarius est equus sellam gestans am gestare solitus, ut variis exemplis ostenditur in

23. Retulit etiam nobis nuper quidam presbyter, qued ante aliquot annos, dum adhuc laicus esset. Alia sua a dæmonio vexabatur. Qui mœrens et lugens uni ex amicis suis dixit: Quid faciam infelix, quod Mia mea a damonio vexatur? Molius mihi fuerat ut nec usta, aut corte mortua fuisset. Cui ille respondit : Noli flere, sed vade, duc cam ad domnum Cæsarium, et offer eam illi secrete, ut curet eam. Ille vero nihil dubitans venit Arelato, et vadens occurrit ei, et prostravit se ad pedes ejus cum lacrymis, dicens: Domne, miserere misero mihi; cura filiam meam. Qui sollicite interrogans quid l'aberet, respondit : Demonium. Dixit ei : Tace, et revertere ad domum tuam. Mane cum matutinæ dicenter, revertere et adduc tecum puellam ipsam, et matrem ejus, et ob-B serva [id est exspecta] distis matutinis in atrio Sancti Stephani; et cum secretum videris, veni ad cellam et appella. Ille vero fecit, sicut jusserat. Ipse autem secrete egredions, et genua in terra figens, cum: patre et matre puelle oravit, erigensque se signavit cam et dimisit sanam.

Iteram ambulans per plateam civitatis, vidit econtra in foro hominem qui a dæmonio agebatur. Quem cum attendisset econtra, manum sub casula habens, ut a suis non videretur, crucem contra cum fecit; qui statim a tentatione inimici absolutus est.

24. Nam illud quam sanctum et duice erat, cum per dies incessabiliter opportune volentibus, importune noleutibus, verbam Dei ingereret : cam jam sero pausare venisset, ot vel ipsius hora-momente de Scripturis divinis et de instructione saucta non yaçaret, aiebat ad nos: Dicite mihi, inquit, quid conevimus hodie? qualia fercula babuimus? Nos tacentes suspirabamus, quia illuc intellectus noster ducebatur, quo ille sqlitus erat nos provocare, quodde cibo spiritali loggi volebat; et ideo nos interragaret. Dicebat iterum: Scio, inquit, quod si sollicitus fuero quid conaverimus, etiam et quid prandidistis [prandistis] retinetis, Si autem interregemus, quid ad mensam lectum sit, non recordamur. Unde datur intelligi quia illud nobis, quod retinemus, delciter sapuit; illud vero quod non retinemus, non solum saporem in palato cordis nestri nullum præstitit, sed etiam fastidium forsitan fecit. Et ingemiscens dicebat: O infelix oblivio bonorum, cui [pro qua; alii, quia] nibil infelicius! Et incipiens ab initio, quod lectum fuerat vel expositum, repetebat; nobisque misellis voce prophetica cum gemitu dicebat : Colligite, colligite triticum dominicum; quia dico vobis, non diu erit ut colligatis. Videte quod dico. Colligite quia quesituri estis istud tempus; vere, vere quæsituri estis istos dies et valde desideraturi.

25. Quod etsi tunç abusive desidia nestra suncipiebat, jam tamen nunc venisse probamus, quod

Glossario Cangii. Supersellium vero est stragulum sellse equi impositum. Hoc malo suo applicuit mulier. Male apud Surium et Barralim legitur Cella.

dixit. Illud propheticum in nobis impletum est : A mino inter cæteros homines habuisti. Quam sancta Mittam vobis famem in terra, famem, inquit, non panis et aquæ, sed audiendi verbum Dei. Licet prædicationes quas instituit recitentur, tamen cessavit illa incessabilis vox quæ implebat illud propheticum: Clama, ne cesses, hoc sæpius dicens : Palatus cujuscupque cum verbum Dei fastidit, anima ejus sebricilatur; cum ad sanitatem venerit, tone esurit et sitit quod, dum infirmatur, repudiat et negligit. Nam illud dulcissimum et sancti-simum recinium (a) quis verbls unquam valeat explicare! Sic, inquit, dicebat ad nos servus Christi: Contam; inquit, jam ut potuinmus expedivinius. Ab astantibos vero vel a cubiculturiis suggerebatur (propter lassitudinein suam, quis respirare vix fatigatus valebat) ut se padsaret. the respondebat : Bene, inquit, dicitis. Sed'exspe- B extrinsecus apparebat qued intrinsecus gerebatur. ctate medicum. Tunc' cubicularii: Donine, quid dicis? Exspectat diu mensa, multum dicendo lassasti. et hucusque non tacuisti, jam paululum refice. Ille cum summa dulcedine iterum respendebat : Bene. inquit, dicitis; sed quia contaiti expedivitius, recinium millum facturi sumus)

26. Incognitorum conscius novit quod dico: quis Spiritus sanctus com compisset per ipeum eructate, omnium vitia ita replicabat, et flagellis eruditionis suæ ita cædebat, et medicamentis divinis linions, ad sanitatem sine ulla mora revecabat; tanquam spiritualis et sauctus organarius (b) corda tangebat singulorum; ita ut exeuntes ab ipso, nobismetipsis de eo quod dictum fuerat, aliquantum resonaremus, dicentes: Hinc tibi, Deus, gratias unusquisque ex no- C bis referat, quia jum non retines malefactum, nec furit animus meus contra illum fratrem meum : quia utique vera sunt quæ servus tuus prædicat, et malo injuriam pati, quam in die judicii nribi iste sanctus in testimorio exhibeatur. Ille alius de superbia eadem direbat, aliusque de invidia, alius, qui de quolibet vitio laboraverat, similiter dicebat; omnesque sani animo et relevati ad cubilia nostra. Deo gratias agentes, revertebamur.

- 27. Nam qualem vultum, Deus bone, plasmator saucte, qualem faciem, qualem personam quis potest unquam exponere? Nos vero desideramus in te. sancte Pater, doctrinam, formam, vultum, personam, scientiam, dulcedinem, quam specialem a Do-
- (a) Ad hanc vocem Mabilloufers notat sequentia: « Vestem seu togam quadratam vocabant antiqui recinium, quasi rejicinium, quod mediam ejus partem in tergum rejicerent. Hie recinii nomine intellige merendam, hodieque Gallis, le reciner, quod sit dimidiata solum comestio, alia parte in cœnam rejecta. > Apud Surium scribitur reticinium; apud Barralim vero, recticinium.
- (b) Organarius illum designat qui organa puisat musica. Vide quædam S netti monita sub finem commentarii.
- (c) Quam modeste de se senserit Sanctus, decla-rat ipse in sermone 9 apud Barralim p. 295, ubi celebratis monasterii Lerinensis laudibus, aliqua de se subjungit hunc in modum: ( Nam omnes quoscumque selix et beata habitatio ista susceperit, charitatis et humilitatis pennis ad excelsa virtutum culmina Christo sublimare consuevit. Quæ res cum peue in

fuit vita tua, quam purus et duleis affectus! Domine Jesu, quanta ci dederis quis potest'vei cogithre, non dicam verbis exposere! Nam cum ad benedleendos fontes procederer; sicut'hi qui viderunt, et que dice audiunt; testes ipst sibil idonel sunt, quia sibi credunt: Ouls enim ungham terrenum hominem' eum esse in processione illa credidit ? Donnine Deus ceeli. fiducialiter pro veritate dico, quià per istos quadraginta annos, quibus administravit, quicumque cum illa die videruit procedentem, tanquam si numquam ante vidissent, sic semper in oculis omnium notus apparebat. Respiendebat cum anima vultus eius. quis revers vita ejus profectibus continuis sic crescebat, in semper seiper fleret-mellor. Non immerito

28. Hitic vero visitationes non solum quorum cunque sanctorum multoties estense, verum etiam, quod est super omnia, Dominus Jesus cum omnibus discipulis suis se in visione ei revelavit. Quod non passim ille jactavit, aut spiritu exaltatus est (c), sed uni tantum satis sideli personæ sub sacramento, m taceret, ita confessus est, qui coram Deo asserit factum'suise. Verum etiam et ante biennium transitus sui cuncis præparatio, quam percepturus erat pro omnibus operibus suis in cœlis, in spiritu ei ostensa est; et dictum est ei : Lætare in Domine, quia ecce quæ percipies pro servitio tuo. Et quia multa sunt adbuc satis et magna quæ propter prolixitatem præterimus, plerique hi qui nobiscum illa noruut, delebunt nos procul dubio prætermisisse tam plurima, quæ utique nobiscum sciunt. Quos, ut ignoscant rogamus, quia satis indecorum est et oneresum aut barbarum eruditis auribus dintius loqui præsumere; aut mutum, cum loqui non possit, vel e amplius mussitare. Dei Deus ut prius finem habeamus, quam de amore, de nutrimentis, de charitate, de prædicatione, de omnino sancta recordatione demni nostri sanctique Patris nostri Cæsarii finem in animis nostris faciamus. Tamen quæ etiam, autequam ista scriberentur, post transitum ipsius de reliquiis ejus acta sunt, pauca referam.

#### CAPUT IV.

Miracula quadam post mortem patrata; etas sancti et tempus episcopatus; pia ad mortem prævisam præ-

cunctis habitatoribus loci istius fuerit consummata feliciter, in me tamen resistentibus meis meritis, non probatur impleta. Cum enim parvitatem meam hee sancta insula, velut præclara mater, et unica ac singularis bonorum omnium nutrix, brachlis quondam pietatis exceperit, et non parvo spatio educaverit, vel nutrire contenderit, licet reliquos ad virtutum culmen evexerit, a me tancen, quia cordis mei duritia contradixit, omnes negligentias auferre non potuit. Et ideo cum omni humilitate supplico, et tota cordis contritione deposco ut, quod negator meis meritis, vestris orationibus suppleatur; et ego peculiaris alumnus vester sic precum vestrarum suffragiis mercar adjuvari, ut hoc ipsum, quod in iste saucto loco untritus sum, non mihi judicium pariat, sed profectum. Plura ibi prosequitur in camdem sententiam, et alibi non raro: at hæc in Sancti scripus legi poteraut.

et revultura.

29. Chartarius (a) publicus nomine Desiderius, cum multo tempore quartanis febribus fortiter ita urgeretur, ut etiam prævalida juventute careret; aquam unde corpus illud sanctum lotum est, paululum hausit, atque etiam ita sanatus est, ut non solum febris ipsa juvenem non repeteret, sed etiam virtus et robur pristinum in ipso. Domino annuente, rediret.

Filius vero illustris viri Salvi, cum tertianis sebrihus satis graviter urgeretur, et, ut est studium talis viri, crebris potionibus huic infirmitati competent bus illum studeret mederi, nihil prorsus juvari potuit. Tunc ut Christianus: Curre, inquit, fili, et quære aquam unde domnus-episcopus lotus est, aut certe de vestimento suo reliquias lava, et bibe, et Dominus dabit sanitatem. Statim ut factum est, omnis febris, et quidquid incommodum fuit, ab eo discessit.

Filins etiam illustris viri quondam Martiani graviter febribus incommodis sic angebatur, ut etiam a medicis desperaretur. Ille vero, ut Deus inspirat propitius, quibus vult mederi, fide et alacritate cœpit petere ut aliquid quod de vestibus famuli Domini erat, ipsi lavatum bibendom daretur. Tunc ad me. vel ad reliquos absentes, qui inde sibi aliquid reservarant, curritur; apud quempiam quæsitum, inventum, datumque est de vestimento quod exhibitum est, aquam ipsam sumpsit, sanusque effectus est, hujusque miraculi testis per seipsum existit.

30. Alias vero, eunte me per plateam, Francus C quidam, jam totus frigore quartanæ febris incurvus atque tremebundus, ante me ambulaba!. Et cum velociter ire disponerem ego, quo cœperam, cœpit post me clamare: Benedicte, si habes, da mihi de drepo (b) sancti Cæsarii propter frigoras [frigora]. quia multis valet, volo bibere. Ego, qui velociter properare volebam quo cœperam, dixi: Si me exspecias, crastino do tibi quod quæris. Me vero sil: Ego hodie habeo diem, et jam totus tremo; quando te exspectare habeo? Tunc ego non otiose mihi illum in platea toties ante positum cogitans, dixi ad eum : Veni, juvenis, ego tibi dabo quod quæris. Statim ambo redivimus; et cum in cella mea ingressi, manus uterque lavassemus [lavissemus], protuli linteum tersum fuerat. Tuli ego parvulam partem, ut darem ei; et ille Francus cum grandi furore [al. timore] ait ad me: Tolle, bomo, quid mentiris? Ego audivi quod ille Benedictus non linteum, sed pannos in usum

paratio et beata mors; dolor omnium in ejus obitu A habuerit, quod ego lavare volo, et de aqua desidero bibere. Tunc ego cum lacrymis dixi : Bene dicis, verum audisti. Sed hinc [id est hoc linteo] corpus ipsius sancti quando transiit detersum est. Et ille : Da ergo, inquit, si sanus sim. Acceptura [pro accepto linteo] itaque statim in eadem hora a Domino sanitatem sensit.

> 31. Sed quia beneficia orationum servi Domini, quæ corporibus et animabus Christus per illum præstitit, omnino nulla lingua valet ut dignum est expedire, licet rusticitas mem eloquentim quasi fatua resonet, quia nec peritus sermone existo, tamen cum sapientibus sermo est, pauca etiam testimonia magna sunt rerum emolumenta; sensus suos pro testimonio habent qui sideli mente vera dicta suscipiunt. Illud tamen non præteream quod nuper in cella sua cessit, ubi corpusculum quievit, ex qua ad superna migravit. Dicentibus sanctis fratribus inibi capitella (e). ipsis præstantibus [al. præsentibus], unus de cubiculariis, quos in obsequio habuit, dum cicindelem (d) concinnaret, de manibus el super lapidem lansus est : qui nec versit [id est versus est], nec fregit, nec exstinctus cat.

> 32. Dum ergo hic evangelista, ut legimus, eximium summumque verbi opus opportune importune agil, dumque sacrum complet officinm, adest Dei nutn, non tradente ipso, ut criminabantur Ariani, sed 1amen jugiter exorante pro omnibus, cum tranquillitate et quiete in Arelatensium civitate gloriosissimi Childeberti (e) catholicissimum in Christi nomine regnum, cum virtute mansuetum, cum severitate commune, cum humilitate conspicuum, sacerdotes Domini non terrore concutiens, sed veneratione constringens. in Galliis eminentius omnibus, in Ecclesiis cunctis sequale privilegio, celsitudine, civitatem humanitus recognoscens. De hoc ergo homo Dei refectus pariter et lætus despexit Ariomanitidas minas et crebras accusationes, falsiloquia, simulationes confictas. Vidit ergo et lætatus est, appositusque ad patres suos in senectute bona in Christi nomine plenus dierum.

53. Cum ergo crebro semianimem redderet ipsum conspectibus nostris infirmitas; et inter hæc septuagesimum tertium gereret totius vitæ tramitis annum. e quibus quadragesimum in pontificatu verteret cirex quo sanctum corpus dulcis domni [al. add. boni] D culus gyrum; animadvertit per spiritum imminere transitus diem, et inter non modicos quos patiebatur dolores, sciscitatus est quam in proximo esset beatissimi Augustini depositionis dies. Et cum imminere commemorationem ipsius didicisset, Confido, sit, in

(a) Chartarius hoc loco designat commentariensem seu notarium, ut vulgo loquimur.

(b) le est panno, Gallis drap.

(c) Barralis legit capitulum. Porro vox capitellum pro variis sumitur; at hic significare videtur horas canonicas breviores. Utitur hac voce Turonensis in Historia Francorum lib. 1x, cap. 6, in eadem, ut apparet, significatione: ( Et ingressus in oratorium, me postposito, ipse capitellum unum atque alterum ac tertium dicit.

(d) Cicindelis aut cicindilis, lampadem designat,

ut jam alias mouui.

(e) Quo tempore et qua occasione ad Childeberture pervenerit civitas Arelatensis, jam dixi in adnotatis ad lib. 1, cap. 3, not. Porro Childebertus catholicus erat, cum Gothis Arianis diu paruissent Arelatenses; erat quoque benignus in personas ecclesia-sticas, ut testantur variæ ejus fundationes. Hinc mirum non est laudari ejus regnum ab auctore Vizz, licet a'ioquin gesta ejus omnia non sint seque leudanda. •

est ab ipsius; quia, ut ipsi nostis, quantum dilexi ejus catholicissimum sensum, tantum me, etsi discrepantem meritis, minime tamen reor distantia longiore depositionis mex diem ab ejus obitus tempore sequestrari: interea crescit additurque exitus Israel de terra Ægypti, id est animæ sanctæ de hoe mundo corporalis vitæ migratio.

10:1

34. Jubet ergo se monasterio virginum, quod ipse fundaverat, sella famulantium manu gestari, quasi consolaturus anxias, quibus suspicio transitus sui absculerat somnum, et cibum oblivio. Psalmorum quoque sono lacrymis intercluso, mugitum pro cantico, et gemitum pro Alleluia reddebant. Consolatis igitur compellatisque filiabus non alacritatem contuerat agnoscere jam migraturum esse ad divinam patriam pium Patrem. Alloquitur itaque primam, quasi more et dulcedine sua ultra ducentarum puellarum venerabilem Cæsariam (a) matrem, et consolatur, atque ad palmam tendere supernæ vocationis hortatur; et ut teneant regulam quam ipse ante aliquot annos instituerat, monet; sicque etiam taliter easdem testamento suo (b), succedentibus etiam sibi episcopis, et reliquo clero præfecturæ, vel comitibus, seu civibus per epistolas suas commendat, quatenus minime perferrent tempore post futuro laborem. Erat constitutio ipsius monasterii eo tempore annis plenariis 30 (c). Dat ergo eis orationem et benedictionem, vale ultimum dicens, illis rugientibus, ad ecclesiam revertitur. Tertio namque die post sancti Genesii (d) C

(a) Hæc Cæsaria secunda, quæ sorori Cæsarii successerat.

(b) Testamentum dedimus in Commentario, § 6. De monasterio ædificato egimus, ibid.,

(c) De monasterio ædificato egimus , ibid. , § 2. (d) Acta S. Genesii martyris Arelatensis illustrata

Pomino, quod menn transitum non longe divisurus A festum, id est vi calendarum Septembrium ante diem depositionis sancti Augustini antistitis, et post diem dedicationis monasterii sui cum jam (e), valedixisset pridie cunctis, imminente hora prima, inter manus qui aderant pontisseum, et presbyterorum, ac diaconorum, beatam animam lætus emisit ad Christum.

55. Sancti etiam corporis vestimenta ita a diversis lamentantibus vei sidelibus populis pia violentia diripiebantur, ut assistentibus nobis presbyteris ministrisque vix potuerit vel a suscipiendarum reliquiarum patientia revocari. De quibus jugiter, Deo præstante, sicut superius dixi, infirmorum curationes creberrime celebrantur. Admirabile quidem gaudium fecit in coalis, in terris vero intolerabilem luctum reliquit; quem luctum non solum boni, sed et si qui It, sed mœrorem accumulavit. Etenim in promptu B mali viderunt, simul participarunt. Nam quis in exsequiis illis sanctus vel extraneus propter lacrymas psalmum cecinit? Sed omnes omning boni malive. justi et injusti. Christiani vel Judæi, antecedentes vel sequentes voces dabant : Væ, væ, et quotidie amplius væ, quia non fuit dignus mundus diutius talem habere præconem seu intercessorem. Sepultus itaque est in basilica Sanetæ Mariæ semper virginis, quam ipse condidit, ubi sacra virginum corpora de monasterio suo conduntur. Nos quoque fideli devotione et sedulitate debita veneremur in terris, cujus anima confidimus, gaudemus, et gloriamur, quod præfulget in cœlis, ad laudem et honorem Jesu Christi Domini nostri, qui cum æterno Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per infinita sæcula sæculorum. Amen.

sunt ad 25 Augusti.

(e) Dedicationem factam 26 Septembris anni 512 diximus in Commentario \* num. 18, indeque cum. Pagio probavimus mortuum esse anno 542.

Qui S. (Essril Vi; am in Bibliotheca Regis exscripsit, hunc commentarium omiserat. Postes vero animadvertentes de eo frequenter agi in notis, ipsum ad calcem tomi, quia jam non alius nobis patebat locus, rejecimus. Ent.

## OPERUM PARS PRIOR.

## SERMONES.

S. Cæsario Arelatensi ascripti sunt sermones sequentes Appendicis tomi quinti S. Augustini operum, nempe:

307, 308, 309, 313, 314.

(Ex Bibliotheca Maxima Patrum Margarini de la Bigne.)

HOMILIA PRIMA. De Paschate.

Exsulta, cœlum, et lætare, terra. Deus iste amplius ex sepulcro radiavit quam de sole refulsit.

D Doleat infernus, quia resolutus est; gaudeat, quia visitatus est.

Resultet, quia ignotam lucem post sæcula-longa vidit, et in profundæ noctis caligine respiravit. O

et inter finenta sulphurea sedentes in tenebris et umbra mortis subita claritate vestisti. Confestim igisur mterna non inferorum Christo descendente reaplenduit. Siluit stridor lugentium ille, soluta sunt onera catenarum, dirupta cociderunt vincula damnatorum. Attonitæ mentis obstunuere tortores. Omnis simul impia officina contremuit, cum Christum repente in spis sedibus vidit. Moz igitur ferruginei ianitores descendente Christo talia inter umbrosa silentia czeci, metu jneubante, auhmormurant : Quisnam, inquiunt, est iste terribilis, et piyao aplandore chorus? Nunquid noster stalom except startarus. unquid in nostram cavernam talom evomuit mundus? Invasor est iste, non debitor; exfractor est, non peccator; judicem videmus, non supplicem; venit juhere, non succumbere; erumpere, non manere. Ubinam putatis janitores nostri dormierunt, cum iste bellator claustra nestra nexabat? Hic.si reus esset. superbus vel andaz nen esset. Si eum aliqua delicta Juscarent, nunquam fulgore suo nostras tenebras dissiparet. Sed si Deus est, quid in sepulero sacits Si homo, quid presumpeit? Si Deus, utquid venit? Si homo, quare eaptivos solvit? Nanquidnam iste enm auctore spestro composuit, aut forte ipsum aggressus violt, et sie nostra regna transivit? Certe mortque erat, ceste victus erat. Illusus est prolinior moster in mundo; nescivit quam bic stragem procusaret inferno crux illa follens gaudia nostra, parturiens damna nuetra. Per lignum ditati sumus, per lignam evertimur; perit potestas illa semper populis formidata. Nullus huc vivus intravit, nemo carnifices serruit. Nunquam boc in loco fuligine et nigra semper caligine cacato injucundum lumen apparuit. An forte sol de mundo migravit? Sed nec cœlum nobis astraque parent, et tamen infernus lucet. Quid agiunus? Quomodo vertimur? Defendere contra istum non valemus cruentas domus, et obtinere nostri averni custodiam non valemus! Male turbati sumus. Lumen obtenebrare nequivimus, insuper et de nostro interitu formidamus.

#### HOMILIA H.

## De Paschate.

Magnum et admirabile Paschæ et baptismi sacramentum jamdudum etiam in Veteri Testamento vel D lege novimus consecratum. Celebre a sæculis est, cum B. Moyses populum Domini de Ægypto et de jugo indignæ servitutis educeret ( Exod. xy ), celebre est facere plabi transitum maris Rubri profundum natura rerum obstupescente potuisse. Hic primo 'oco diligentius inspiciamus, quid talis servitus, vel quid talis transitus ædificationis possit afferre: quia et B. Apostolus diceus bæc omnia in figura facta sunt illis, in cœlesti auctoritate confirmat illius temporis signa atque miracula ad futuræ redemptionis pertinuisse mysteria. Sic enim ait: Patres nostri ompes sub nube sucrunt et omnes mare transierunt, et onunes in Moysen haptizati sunt in nube et in mari.

pulchra lux que de cuadido cœli fastigio promicasti, A Nostris ergo jam tunc sub illius populi ducatu postris commodis militabat divina virtus, prædives in bene-Sciis, sed semper in promissis. Dux quidem erat eis B. Moyses, sed eos in columna lucis et pubis Filius et Spiritus S. præcedebat. Hoe loco agnoscamus imprimis quod plehs que prepositos suos studet audire, Deum sequitur, et per Deum hominem pervenit ad salutem. Ergo filii Israel ad libertatis et quietis et regpi sedem per difficiles itingris vias ducis Mozsi et sacerdotis sui dum non reluciantur imperjo, Dei maruere comitatum. Nec immerito cos hostis non attigit : Lux pracessit, fluctus exparit. Sic Propheta testatur. Et increponit, inquit, muri Rubro. et recessit (Psal. cv). Et sterum : Mare vidit et sugit (Peal. cxiv.). Quid vidit? Hec itaque quod in Impri-B smo credi debut. Sine appio illud terribile profundum ainge secretum assistentis inhorruit majestatem. et ad præseptiam sui cessit auctoris. Et ideo filii larael securi mel inter undas transcipt, vel sub undis, com super cos prerupte vastorum gargitum moles pendentibus dextra levaque fluctibus imminement, com creatura insensibilis elementi factorene suum sentique, transmeantibus circumilus praberet yiam, et in persequentes pararet refusa vindictam. Secundum bæc, si et mos vitis et crimina quasi Egyptum reliquimus, et curret unpequieque poetcum intento corde post Christum, suctorem peccati diaholum Christianus idem Hebrzeus Ægyptum non timebit. Talis est enim natura et insirmitas inimici: de recedente cedit, et per dorsum tuum, siderem Domini tanquam Morson sequaris, jagreditur. Ecce hostem, quem sugisse vicisse est. Jam primum durissima illa Ægypti tyrannica servitu«, quid aliud præfezebat, quam diabolum super humphum genus peccatorum exercere dominatum. Quid, inquam, aliud erant illa vilia et horrenda in luto et paleis Pharaonis imperia, nisi fœda atque terrena diabelica voluptatis officià, et vitiorum detestanda contagia? Siquidem infructuosa et inania vitæ hujus opera paleæ sunt. Paleæ, inquam, nimium flammis amica materia.

> Sed et hoe insum gued Chargo parvulos Hebrænrum pueros jubet interfici, et feminas reservari, diaboli ptique speciem præseferens, inimicus spiritus, et amious carni, invidens virtuti, consentiens voluptati: fortitudinem præfocabat, concupiscentias nutriebat. Hæc itaque servitus, quod pejus est, non illius tantum temporis fuit, sed etiam nune animus negligentium et infidelium multo periculosius nexibus blandæ captivitatis involvit. A quo enim quis vincitur, sicut et Apostolus testatur, ejus et servus est: itte obtemperat injustitiæ, ille iræ; iste superbiæ, ille sævitiæ; iste malitiæ, ille iracundiæ; iste avaritiæ, ille luxuriæ. Nescio quomodo se inter hæc ingenuum dicere audeat, quem lot domini in partes suas distrahunt. Quid prodest quod liber est in natura, qui servus est in conscientia? Videmus nos extrinsecus generis claritate sublimes intrinsecus mentis instructate degeneres. Innocentum dominos,

et criminum servos. Jam melior est vernaculorum A ratio, quos originalis videtur inclinasse conditio. Habetis boni famuli vestram consolationem, pro libertate complectimini honestam servitutem. Intoterabile jugum et fæda dominatio, et erubescenda subjectio. Aut quid spei relinquitur servienti, ubi eterna mors juncta est servituti. Sine causa est a foris vel genere vel honore conspicuus, qui non est intus ingenuus. Gravi damnatione iterantur crimina, postgoam Christi sanguine sunt redempta. Inexcusabile malum est post mortem Redemptoris nostri Domini servem maculari poecatis. Si forte charissimi beminis cajuscunque servus duris domini sui urgeatur imperiis, quocunque fugiendo ant latitando evadere et declinare iniquum dominum petest. Servus peccati que fugiet? Que se trahet? Quecunque fugiat, B non fugit seipsum. Non est quo est mala conscientia. Sequitur se, imo non recedit a se. Vix aliquod deforis potes: esse remedium, quando intus est vulnus inclusum. Quid prodest quod homo sonantem fugit arcum, qui jaculum secum portat inflaum? Serpens ille etsi revocavit morsum, reliquit venenum. Fecit quisque peccatum ut aliquam caperet voluptatem. Remanet and damnat, præterk and delectat. Consummata iniquitas permanet, voluptas fugitiva pertransit. De hac ergo servitute et de his hostibus usque ad baptismi littora Dei populum persequentibus innumera captivorum millia per sacri fontis irriguum liberat Christo, et confringit super aquas caput draconis magni. Ac sic ille sævissimus draco proprium venenum in necem sui refusum sensit exitii: ac dum nocere se credit, dum contra Dominum soum cecus impetum facit, dumque tormenti sui illidit in solida, ictu suo repercussus, fortem fuisse se doluit, et omnem nocendi potentiam se amisisse cognovi'. qui noxios virulentorum dentium morsus sacro in corpore reliquit. Et ideo nunc infelices quosque, quos sibi assensum facilem accommodare præviderit, ad fauces suas sofficitationum carminibus trabit, ut voluntariam prædam inermis exspectet. Ac proinde prostratus Domino humanum genus non quasi fortior impugnat, sed iniqua consilia quasi de-Lilitatus insibilat. Cujus vos carmina ut possitis evadere, de eloquiis Dei vocem sacra incarnationis lihenter audite. Hunc Christus non in sua divinitate, sed in nostra carne superavit, ut etiam a nobis eum superari posse mo atraret. Hunc, inquam, per sanctos seos Christus interfecit. Et sorte hic est ille serpens quem beati Moysi virga in serpentem versa, consumpsit (Exod. 1v). Quo genere jam tunc evidenter o-tendit, per virgam item, per Christi Domini regiam potestatem, conterendum esse mertis auctorem. Moysi itaque contra malelicos decertante, modo convertebatur virga in serpentem, modo serpens revertebatur in virgam. Quid est hoc? In serpente personam hominis maledicti qui crucifigendus maledicebatur, agnosce. In virga sceptrum regiæ dignitatis intellige. Quid virga in serpentem? Idem Deus in hominem mutatus.

Quid serpens in virgat la liomo in Deum receptus. Ac sic in homine est exinanita divinitas, ut in Deo glorificaretur humanitas. Habemus adhue in eptatico. sub simplici et pari signo sacræ redemptionis insignia. Cum in deserto filli Israel absque ulla misericordia venenatis serpentum morsibus sternerentar. legitur (Num.xx) beatus Movses divino commonitus instinctu serpentem æreum prælixum ligno inter medias morientium ereziase turbas, et mandasse pereuntibus ut post exceptos virulentos ictos ad præsentiam serpentis pro recipicada sanitate concurrerent. Quo confugientibus, tam prompta aderat solubritas medicandi, quam velox inerat felicitas intuendi. Sequebatur certum sub momentanea contemplatione romedium, quia latebat in serpente mysterium. Si dizerimus hoc in loco quia nomini typum species refugienda prætulerit, quis non ad ipsum contremiscat auditum? Sed quis vel cogitare istud auderet, nisi ipse mysterii exposuisset figuram, qui figuræ ipsius suscepit injuriam? Qui proprio per Evangelium testatur oraculo. Sieut, inquit, Moyses exaltavit serpentem in deserto, ita exaltari oportet hominis filium (Joan. in). Videamus autem quid sibi vellt contra serpentium virus serpenfis aspectus. Serpens ab initio maledictus erat. Et qui suspendendus fuisset in ligne sieut et Salvator, maledictionibus replebatur. Iterum enim dicit: Haledictus omnis qui pendet in ligno (Deut. XXI). Videmus quid serpens contra serpentem. Item damnatus contra damnatum, maledictus contra maledictum, sapientia contra calliditatem, bonitas contra malitiam, acetum et fel contra venenum, mors contra mortem consumens devorantem, et interficiens occidentem. Sic et ipse Dominus loquitur per prophetam: O mors, ero mors tua, morsus tuus era, inferne (Ose. xiii). Sed eliam modo medela, si volumus, nobis contra mursum serpentis, viso serpente confertur. Quod tunc evidenter impletur, quando peccatum ipsius peccati cognitione curatur, et crimen criminis confessione aboletur. Ac sic home quando dicit cum propheta: Quoniam infquitates mens ego agnosco, et delictum meum contra me est semper (Paal. L), quando bene respicit peccatum suum, sanat morsum serpentis per serpentis aspectum. Serpens itaque contra serpentem, hoc est Christus persequens peccatum sub habitu peccatoris. Et ideo dixit Apostolus: Et de peccato damnavit peceatum in carne ( Rom. VIII ). Idem peccatum originale delevit per carnem similem peccetricem, et de peccato percatum, id est mortem de morte contrivit. Recte peccati nomine mortem appellavit, quia camdem de peceato constat esse generatam. Secundum hæc, nihil est aliud procedens de serpente sanitas, quam latens quasi sub peccati carne divinitas. Quæ cum ita sint , charissimi, introspicientes nosmetipsos, si aliquid vulneris seaserimus, statim refugientes peccatum, confugiamus ad Christum. Ad illum spei nostræ elevemus obtutum; ad illum mentis oculos conferamus. Cujusmodi autem sit iste morsus debemus agnoscere. Qui alienum malum respicit, qui in

340F

mulicrem importunis oculis et mortem ad se trahentibus conspicit, qui in alieno corpore sacrificat diabolo, animam suam toxicato spiculo in corde percussus est: hic quam debili morsu, tam exitiabili sauciatus est. Qui malitiam vel invidiam tanquam vulnus inclusum in visceribus retinet, amarissimo atque mor; ilero dente lapiatus est. Oui fide vacuus. et odio plenus, totus draconis illius devoratus morsibus. Sed et si ita sit, nullum convenit desperare. Legimus in Jona propheta (Jonæ 11), quomodo bestia ctiam devoratum cogatur evomere. Ergo inter diversos moreus, respiciamus ad Christum, ut ille ad nos respiciat. Hie respiciamus ad sanatorem nos rum, jam illic a peccatoribus nisi forte in judicio non vigloriæ, dicturus vale ultimum rerum naturæ? Et ideo qui illum hic agnoscere noluerit acquisitus, jam cum illic non poterit videre damnatus. Nunc ergo eum tide et operibus ante conspectum nostrum constituamus, et ad cœlum oculos spe ducente jaculemur. Demonstravit in Veteri Testamento Moyses remedium, postquam serpens momordisset. Christus eliam istud ostendit, quomodo, si resistas, mordere non possit. Videte nomen Dei vestri quantum prodesse possit in gratia, quod tantum profuit in figura. Referentur ad serpentem cum remedio aspexisse redimendi. Quantum salubrius erit, si ad Christum respiciant jam redempti!

# HOMILIA III. De Paschate.

Hodierni dici sacrosancta solemnitas, Hebraice phase, Græce pascha, Latine transitus interpretatur. lloc célebraverunt Judzi post longum captivitatis jugum ex Ægypto recedentes. Ecce etiam nunc populum Dei liberatum; ecce iterum phase agitur, iterum transitus celebratur. Quomodo iterum transitus celebratur? Idem de servitute ad libertatem, de iniquitate ad justitiam, de culpa ad gratiam, de morte ad vitam per salutifera fluenta transitur. Potes iterum excelsi brachii antiqua Rubri maris exercere miracula. Ingreditur anima vitales undas, velut rubras Christi senguine consecratas. Ingreditur mortiferis plena debitis, paulo post felicibus peccatorum ditanda naufragiis. In uno eodemque unda salutaris clemento, tanquam Ægyptius peccator perit, tanquam Hebræus justitia tota permansit. Reus diluitur, reatus aboletur. Mira Domini clementia, quæ irrevocabile scelus, et infectas criminum maculas, ad infectum revocat, et peccatorem peccato moriente vivificat. Ecce homo funte demergitur, et sola secreto munere hominis culpa damnatur. Criminosus tingitur, et solum crimen exstinguitur. Quo genere propheticum illud impletur oraculum : E! operait, inquit, aqua tribulantes eos; et unus ex eis non remansit (Psal. Cv). Unus ex illis id unicum ac primum illud eriginale debitum sacri fontis unda vacuavit. Illud singulare delictum primi parentis interemit. Ostendit

alienam rem auxia cupiditate suspirat, qui alienam A hoc in loco magnificentia tanti muneris beatam præsentiam Trinitatis. Ecce mala innumera antiquis ac recentibus impressa valneribus, perpetuis gebennæ vix expianda suppliciis, terna submersione purgantur. Uno momento operante veleciter Deo, inter aquarum sinus flammarum pabula consumuntur. Et ideo B. Apostolus dicit : Consepulti sumus cum Christo per baptismum in mortem. Demerguntur animæ sacro gurgite, veniunt confinia mortis et vitæ. Et quæ perditioni obnoxim fuerant illo primm nativitatis exortu, salutifero renascuntur occasu. Excuntur fæditate invisibilis senectutis, et peccatorum deformitate contractæ, induuntur pulchritudine cœlestis infantiæ. Stupemus interdum ad magnitudinem novitatis, si quando audimus aut legimus Dominum Jesum Chridendum. Aut quomodo quis videre poterit auctorem B stum ex sola femina cessante virilis consortii socie:ate progenitum. Ecce nunc peregrinantibus naturæ legibus, innumeræ per omnem terram multitudines de solo sinu fontis tanquam partu, virginis procreanter. Gandeat Christi Ecclesia, que ad similitudinem bestæ Mariæ sancto Spiritu operante ditatur, et mater divinæ prolis efficitur. Cesset ergo infidelium cæcus error asserere, quod femina que sine viro filium potuit parere, virgo non potuit permanere. Ecce quantos et quantorum fratres sub una nocte nobis edidit secunda de sinu integritatis Ecclesia mater el sponsa. Mirabaris paulo ante de incorruptione nascentem bominem: mirare nunc, quod non minus novum est, etiam renascentem. Conferamus si placet has duas matres, et utriusque generatio fidem nostram in alte-C rutra corroborabit. Mariam secreto implevit illapsu sancti Spiritus obumbratio, et Ecclesiam in fonte benedicto sancti Spiritus maritavit infusio. Maria filium sine peccato genuit, et Ecclesia in his quos generavit peccata consumpsit. Per Mariam natum est quod in principio erat, per Ecclesiam renatum quod m principio perierat. Illa plurimis g neravit, bec populos. Illa, ut novimus, virgo permanens semel peperit filium, hæc semper parit per virginem sponsom. Quod e: go putabas a sæculis singulare miraculuin, jam munus annuum recognosce. Si resurrecturum esse te dubitas, mirare in te prolem, quam paulo ante noveras mortis bæredem. Ubi sunt qui decunt esse genesim vel fatum, per quod in peccatum transire pars hominum violenta necessitate cogatur? Ubi sunt qui dicunt esse animas, quæ cum damnatione natæ ad mortem cogente malæ naturæ præfinitione rapiantur? Jam primum si ita est, quare malos et humana lex et divina condemnat, nisi quia vitium voluntatis in culpa est? Justitia enim non punit, qued natura compellit. Sed esto. Aliquis deputatus fuerit perditioni, præjudicata sorte nascendi. Ecce descenditur in fontem tanquam in sepulcrum. Etiam si maculata fuisset natura, utique evanuisset in nibilum. Accopisset deterior origo terminum, quia sumebat melior vita principium. Hic jam videmus quomodo nos Deus noster de manu redimit inimici. Totus homo diluitur, absolvitur, innovatur. Cum venerit diabolus, jam non agnoscit suum, quem eximanita et exposita mium Patris de mali persuasoris jure transfudit. Abstulit sine dubio renascentis gratia libertatis. Nec jam obnoxii esse possunt primæ origini secunda nativitate nati. Quid mibi nunc quicunque es il'e, ingeris naturale Adæ vinculum, cum me in Christo agnoscas renatum? Quid mihi inquam peccatum opponis alienum, ubi mihi remitti profiteris et proprium? Quid opponis mihi veteris chirographi dehitum, cum illud videas nova cautione vacuatum? Cautionem enim et pactum cum Christo in baptismo fecimus, ut homo illi servaret innocentiam, et ille homini redderet glorium; famulus servitium offerret, et Dominus regnum pararet. Quid agat inter hæc familiæ persuasor alienæ? Videt servos quondam suos inique a se occupatos per præjndicio cecidisse, et se plus petendi incurrisse discrimen. Quomodo plus petendi incurrisse discrimen? Quomodo plus petendi? Si quidem cum ei homo per peccati obedientiam deberetur, ille Deum specie hominis deceptus appetiit, et in ipsum cœli dominatorem parricidales manus inferre præsumpsit. Et subito per tantum nesas etiam crimen maje-ta is incurrit, ac sic hominem quem violentus tenebat, proscriptus amisit. Proscriptus, inquam: nam statim in ipso homine auem redemptio in ejus originem revocavit, titulos suos Christus affixit. Hæc est illa crux quam in postibus regiis signatam (Exod. xu) in fronte gestamus, quam justissime in possessione receptam Dominus cardinalis et imperator legitimus impressit, ut nos vere dici domus divina possimus.

Ad hominem enim per Apostolum suum Deus loquitur : Vos estis templum Dei, et Spiritus Dei habitat in vobis (I Cor. 111). His de causis præpotens et supe:bus proscribi meruit, quia jam sæculo reus, ut dictum est, majestatis apparuit. Nam in excelsis factori suo charus, tune divinitatis consortium factoris immemor concupivit, nunc jam in auctorem rerum cruentas manus consuetudine impietatis extendit. Ac sic prædonis justa damnatio gratuita captivi facta est manumissio. Et ideo nunc gemit, invidet, circuit, si forte vel furto a nobis possit auferre instrumentum ipsius manumissionis, et acquisitæ tabulæ libertatis. Totis itaque viribus studet, si quomodo valeat hominem indulto nudare privilegio, et operante peccato velut ingrato præjudicare liberto. Tabulæ autem nostræ, charissimi, fides nostra est, in paginis cordis inscripta. Libertas nostra, Dei gratia et conversatio nostra est. Libertas, inquam, nostra est cultus religionis, justitia operis, puritas castitatis. Ilanc omni mentis vigilantia contra diabolum vindicemus: quia tanto infectior est ad expugnandum animæ thesaurum, quanto magis eum novit esse pretiosum. Et ideo quia meminit exsul cœli quid agatur in cœlo, quanta homini trementi sermones Dei præparetur remuneratio, zeli indicat magnitudo. Produt gloriam, dum exercet invidiam. Et inimicus est beneficiis illius, qui de terra assumptum hominem secum regnaturum esse promittit in coclo, ut sidelium beati-

natura in adoptionem Christi emancipavit, et in gre- A tudo mortalium in confusionem rebellium transcat angelorum.

#### HOMILIA IV.

#### De Paschate.

Opportune et congrue sub die insignis solemnitatis hodiernæ in vocem exsultationis assurgimus, et cum Apostolo dicimus : Ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis (11 Cor. vi).

Hodie interfectis Ægyptiis, de luto ac paleis Dei populus, id est de vilissimis et inanissimis operibus liberatur (Exod. x11). Ilodie Agnus ille qui tollit peccata mundi in redemptionem humanæ salutis offertur, quando postes domorum sanguine illius jubentur inscribi : id est crucis titulo frons nostra depingi, ne agnitionem Christi ingenuitati traditos, et se causæ B locum angelus exterminator inveniat. Sub hoc tempore excutitur Pharao cum exercitu in mari Rubro. Percuntibus sacro in fonte peccatis, tanquam in rubras Ægyptii demerguntur undas. Rubras, id est Christi sanguine consecratas. Sub hoc tempore pro red tu filii junioria, qui perierat, et inventus est pro salu:e gentilium, saginatus ille vitulus immolatus est (Luc. x11). Junior autem filius nos sumus, qui seniore fratre, id est Judæis tardantibus, intrare nolentibus, ad Creatorem nostrum revertimur sub pænitudina peccatorum. Everteramus enim et prodideramus a Den Patre substantiam. Videamus quam substantiam, id est universæ naturæ bona. Dei enim est substantia omne quod vivimus, sapimus, cogitamus, intellectus et ratio ad discretionem boni et mali. Dei substantia est etiam libertas arbitrii quam acceperamus, vel ad declinanda blandimenta peccati, vel ad incitandum liberæ voluntatis affectum in auctoris obsequium, vel ad custodiendam imaginem et similitudinem Dei. llas ergo datas nobis et intus insertas a creatore divitias, in privatos transtulimus usus, et consumpseramus in exercitia vitiorum derelicto fonte virtutum, peregre et nimis longe a patre profecti (Ibid.), non locis ab eo et regionibus, sed cordibus et operibus discedentes. Qui enim sequitur proprias voluptates, et per passiones suas rapitur, exsul a Deo efficitur. Ad quem suscepta peccatorum agnitione redeuntibus nobis, et quidem redeuntibus non gressu corporis, sed mentis affectu, cum immensa misericordia, cum inessabili lætitia et consolatione obviam venit inter festa convivii, ordinat choros atque symphonias, id est exsultationes cœlestium gaudiorum, quibus angeli lætantur in cœlis uno peccatore pœnitentiam agente ( Jbid. ). Redeuntibus itaque nobis ad emendationem, boc convivium quotidie celebratur.

> Ouotidie Pater Filium recipit. Semper Christus credentibus immolatur. Hic est ergo ille vitulus saginatus quem in Veteri Testamento docemur offerre (Num. xxix). Vitulus ex bubus, id est ex patriarcharum, ex prophetarum, ex Abrahæ generatione descendens, masculus immaculatus. Masculus, id est contra omne peccatum robustus ac validus. Masculini enim et virilis est animi illecebram repudiasse peccati, sicut femineæ fragilitatis ignavia est vitii suscepisse lasciviam. Unde et ille typum gerens diaboli

Pharao (Exed. 1), premens populum Dei, inimicus A nis coronatus est. Quod vero coccinca indutus est spiritui, amicus carni, fortitudines præfocabat, con-. cupiscentias invertebat. Mortuus ergo est Christus propter iniquitates nostras, et sicut ovis ad occisionem ductus est, et sicut agnus coram tondente se sine voce, sic non aperuit os suum. Hic est ille agnus quem in una domo comedere ex lege præcipimur (Exod. xn), succinctis lumbis nostris. Comedere autem cum pedibus. Quid est in una domo? id est in unitate Ecclesiæ jubemur carnes ejus assumere. Ariani ergo et diversæ hærcticorum perversitates, non in una illum comedunt domo. Quod ideo, sicut in diluvio non salvatus est, nisi qui inter arcam Noe fuit inventus, ita diversæ fidei homines extra Ecclesiæ domum non habentes agnum, qui est Christus, ralvi esse non possunt. Quod vero hujus agni caput B cum pedibus comedere nos debere Scriptura commemorat, boc est, ut Deum et hominem pari confessione veneremur. Caput accipiamus de co quod dicit B. Joannes, In principio erat Verbum (Joan. 1). l'edes vero de eo quod Apostolus scribit : Semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem hominis factus, et habitu inventus ut homo (Philip. 11). Et factus ex muliere, factus sub lege (Galat. 1v). Oportet ergo ut hujus nostri agni carnibus succinctis lumbis, id est, mortificatis carnalibus passionibus, cum summa cordis et corporis puritate vescamur. Caput cum pedibus, id est, et ex Deo genitum credamus, et ex homine procreatum. Quod autem dixi et ex Deo genitum, forte sint aliqui de minus eruditis qui dicant in corde suo : Quomodo Deus Filium genuit? C Nihil hic corporeum cogitemus. Quid est enim Deus Deum genuit, nisi de igne ignis apparuit, lux de luce processit? Ergo propter aliquos qui tardi sunt ad intelligendum, aliquam jam speciem vel comparationem de terrenis ac visibilibus assumamus. Verbi gratia ; si lampas accendatur ex lampade, si una illuminatur ex alia, non tibi videtur flamma quodammodo flammam parturiens, splendorem de splendore genuisse? Non tibi videtur inæstimabili ratione natum fuisse lumen ex lumine? Quod cum de lampade ad lampadem transferatur, licet dux lampades ardeant. tamen ille ignis ipse e-t utique in secunda, qui splendebat in prima. Nunquid de nibilo, aut de aliquo novo initio factus est ille ignis? Sed magis de natura sui splendoris essus est. Ergo illa illuminatio quæ de D prima lampade videtur accensa, non quasi ex nihilo in secunda esse cœpit, sed de cognato splendore processit, qui in primi luminis origine jam manchat; et licet in utraque lampade genuina et duplex micare videatur flamma, utraque tamen una substantia est : ita et unigenito Dei Filio, si species personæ propria est, generis tamen natura communis est, non de Patre incipiens, sed ex Patre cum Patre subsisteus. Omnia de nihilo creata sunt, ille solus de Deo Deus. Hic ergo cum in forma Dei esset, formam servi pro salute servorum suscepit, et in ligno crucis cum vitæ esset lignum appensus est, quasi seipsum pensoret in pretium perditorum. Alapis cæsus est, spi-

chlamyde, in 'umenta Christi merita sanctorum sunt. Jam tunc itaque martyrum sanguine in illo cocci colore perfunditur. Quod autem Judzei purpurea chlamide indutum flexo adorant genu, vellent nollent, regem illum et Dominum consitentur. Quod autem in eruce dixit Sitio (Joan. x1x), fidem in suis requirebat. Sed quia in propria venit, et sui eum recipere Molucrunt (Joan. 1), pro suavitate fidei ei perfidiam propinaverunt. Porrigitur acetum malitiæ, quia vinum sapientiæ quod a Christo acceperant peccando perdiderant. Potatur acerbitate malorum nostrorum, daturus dulcedinem bonorum suorum. Sed et nunc quotidie quando peccatis contristatur, exacerbatur. aceti quodammodo illi cotus et cibus fellis ingeritur. Velum templi scinditur (Matth. xxvii; Marc. xv). Velum ornamentum tabernaculi est. Coruscante igitur gratia, Ecclesia ædificatur, Synagoga destruitur. Veli templum honore nudatur, remoto per adventum Christi velamine litteræ, ut cum Paulo (I Cor.xiii) revelata facie legis interiora pandantur. Resurgunt laxata sede tartarea cum Christo sancti, et quem superi non recipiunt, inferi Deum esse cognoscunt? Unde nos agnoscentes erga nos divinorum beneficiorum alta mysteria, respondeamus in quo possumus misericordiæ Redemptoris. Demus illi companetionem Dei peccatorum emendatione pro spinis suis. Offeramus illi cor suo timore confixum pro clavis suis. Reddamus illi palmam perseverantiæ pro alapis suis.

## HOMILIA V. De Paschate.

Magnitudo ccelestium beneficiorum angustias humanæ mentis excedit. Et propterea ita ordinavit divina providentia, ut quod capere in nobis ratio rerum mole victa non poterat, sides devota concileret, et intellectum eredulitas robusta nutriret. Cum ergc per primam transgre-sionem Adæ origini et morti obnoxii teneremur, perspiciens ex alto Deus in quo essemus genere debitores vitæ, qualitates captivitatis reparavit munus redemptionis: id est, ut pro debita morte offerret indebitam. Et quia nec nos habehamus unde viveremus, nec ille unde moreretur. materiam de nostra mortalitate suscepit, ut sua îmmortalitate collocata, mori posset vita pro mortuis. Et ideo qui corpus assumptum abiaturus erat ex oculis nostris, et sideribus illaturus, necessarium erat ut nobis in hac die sacramentum corporis et sanguinis consecraret ut coleretur jugiter per mysterium quod semel offerebatur in pretium, ut quia quotidiana et indefessa currebat pro hominum salute redemptio, perpetua etiam esset redemptionis oblatio, et perennis victima viveret in memoria, et semper præsens esset in gratia, ac unica et perfecta host a fide æstimanda non specie, nec exteriori consenda visu, sed interiori aspectu. Unde merito coelestis confirmat auctoritas quia caro mea vere est cibus, et sanguis meus vere est potus. Recedat ergo omne infidelitatis ambiguum, quandoquidem qui auctor est

lis sacerdos visibiles creaturas in substantiam corporis et sanguinis sui, verbi sui secreta potestate convertit, ita dicens : Accipite et edite, hoc est conpus meum. Et sanctificatione repetita : Accipite et bibite, hic est sanguis meus. Ergo et nutum præcipientis Domini, repente ex nibilo substiterunt excelsa cœlorum, profunda fluctuum, vasta terrarum. Pari potentia in spiritualibus sacramentis verbi præcipit virtus, et rei servit effectus. Quanta itaque celebranda beneficia vis divinæ benedictionis operetur, quomodo tibi novum et impossibile esse non debeat, · quod in Christi substantiam terrena et mortalia commutantur, teipsum qui jam in Christo es regeneratus, interroga. Dudum alienus a vita, peregrinus a misericordia, a salutis vita intrinsecus exsulabas. B sed in virtute consistat. Quod corpus sacerdote dis Subito initiatus Christi legibus et salutaribus mysteriis innovatus, in corpus Ecclesiæ non videndo, sed credendo transisti, et de filio perditionis adoptivus Dei fleri occulta puritate meruisti. In mensura visibili permanens, major factus es teipso invisibiliter sine quantitatis augmento. Cum ipse atque idem esses, multo aliter fidei processibus exstitisti, in exteriore nibil additum est, et totum in interiore mutatum est. Ac sic homo Christi filius effectus, et Christus in hominis mente formatus est. Sicut ergo sine corporali sensu, prætenta utilitate deposita, subito novam indutus es dignitatem, et sicut hoc quod in te Deus læsa curavit, infecta diluit, maculata detersit, non oculis sed sensibus tuis sunt credita, et ita cum reverendum altare cibis satiandus ascendis, C sacrum Dei tui corpus et sanguinem fide respice. honore mirare, mente continge, cordis manu suscipe, et maxime haustu interiori assume. Quod si illud legis manna, de quo legitur, pluit illis manna, ut ederent Exod. xvi; Ps. Lxxvii), hoc unique sapiebat quod desiderium concupisceret; aliud crat quod sumebatur, aliud quod videbatur, invisibiliter sapor ille in singulorum sensibus formabatur. At vero illud legis manna cœlitus illapsum, per multimodas syavitatos, natura aregitum et generis sui excedebat intuitum. Et cum creaturam suam dispensatio largitoris multiplici diversitate condicet, præbebat gustus quod ignorabat aspectus. Junta percipientis desiderium escæ illius novitas et dignitas nascebatur. Unumquemque variis et alienis gaporibus rest- P ciebat mellifluum pluvize illius donum, et mukiplex sicci imbris obsequium. Que cum ita sint, quod illic avidiras faciebat, hic fides faciat. Quod si in corpore cibus sapiat, in pectare Dens credulitate proficiat. sicut legimus : Accedat homo ad cor altum, et exeltabitur Deus (Psal. LxIII). Ideo quod ibi delectatio obtinchat in faucibus, bic benedictio operetur in sensibus. Ad cognoscendum et percipiendum sacrificium veri corporis, ipse te roboret, et potentia consecrantis invitet. Qui tunc latuit præliguratus in manna, sit tibi nunc manifestatus in gratia. Ipsum autem fuisse in mannæ illius specie præsignatum. etiam propheta evidenter ostendit, dicens · l'anem

maneris, ipse etiam testis est veritatis. Nam invisibi- A cali dedit eis, panem angelorum manducanit homo (Paal. LARVII). Et quis panis angelorum est, nisi Christus, qui cos cibo suæ charitatis et lumine suæ cloritatis exsatiat? Inc panis, dicente propheta: Sexta die duplum colliges, sabbato autem non colliges (Exod. xv1), dum a primo, id est a dominico in lege tribuitur, et in solo sabbato denegatur, jam tunc Christus ab Ecclesia, cui dominicum corpus resurrectio consecravit, recipiendus ostenditur, et synagogæ, ad quam cultus sabbati pertinebat, negandus esse prædicatur, dum dies iste, id est dies septimus coelestis panis fraude mutilatur. De quo pane vetus narrat historia, nec qui plus collegerat habuit amplius, nec qui minus paraverat reperlt minus, eo quod Eucharistiæ sacra perceptio non in quantitate, pensante tantom est in exigno quantum esse constat in toto. Quod cum Ecclesia fidelium sumit, sicut plenum in universis, ita integrum esse probatur in singulis. De quo sensu apostolica sententia docet, dicens : Qui multa habet, non abundabit; et qui modioum, non minorabit (41 Cor. vin). Si forte esum panis esprientibus apponeremus, non extoto perveniret ad singulos, quia particulatim et minutatim portionem suam unusquisque prassumeret. De hoc vero pane cum assumitur, nibil minus habent singuli quam universi. Totum unus, totum duo, totum plures sine diminutione percipiunt : quia benedictio hujus sacramenti scit distribui, nescit distributione consumi. Sacromenti itaque hujus formam, etiam in Judeorum paginis invenimus expressam. Nam de Melchisedech in Genesi legimus, et Melchisedech rex Salem protulit panem et vinum, et benedizit Abrahæ (Gen. xiv). Melchisedech autem fuit sacerdos Dei summi. Dum a præputio, id est a gentifi, circumcisio futura benedicitur. Ecclesiæ gloria prædicatur. et Synagogæ insideli plebs ex gentibus acquisita prreponitur. Hic ergo in Melchisedech, cujus genealogia vel origo notitiam illius temporis latuit, obla tione panis et vini hoc Christi sacrificium præsignavit. De quo propheta pronuntiat : Tu es sacerdos in aternum secundum ordinem Melchisedech (Psal. CIX). Nam et beatus Moyses de co mysterio loquens, vinum et sanguinem sub una appellatione significat in benedictionem patriarchæ, dominicam passionem multo ante demonstrans, ita inquiens, lavabit in vino stolam suam, et in sanguine uvæ pallium suum (Gen. xLix). Adverte quam evidenter constat vini creaturam Christi sanguine nuncupatam. Quid adhuc de hac duplici specie inquirere debeas, ipso Domino attestante, cognosce. Nisi, inquit, manducaveritis carnem Fifti hominis, et biberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis (Joan. vi). Quod testimonium centra Pelagii blasphemias evidentissimum atque validissimum est, qui asserere arrepta impietate præsumit, non propter vitam, sed propter regnum colorum baptismum parvulis conferendum. Sub his enim Domini verbis, quibus evangelista pronuntiat. non habebitis vitam in robis, aperte intelligenda est

ria carere, sed vita. Hoc itaque dominici sanguinis vinum aqua esse miscendum non solum traditione Dominus, sed etiam ipso genere passionis ostendit, ex cujus sacro latere sanguis et aqua lanceæ illisione profluxit, sicut et propheta multo ante præcinit, dicens : Percussit petram , et fluxerunt aquæ (Psal. LXXVII Et Apostolus : Bibebant de spiritali consequenti eos petra; petra autem erat Christus (I Cor. x). Bibebant autem, inquit, de consequenti eos petra. Vides quod qui de Christi gratia biberit, sequitur eum Christi misericordia. Sed in Salomone de ipso Domino prædictum legimus; Sapientia, inquit, ædificavit sibi domum (Prov. 1x): id est corpus hominis assumpsit, in quo habitavit plenitudo divinitatis. Et subdidit columnas septem. Quia illum benedictio Spiritus sancti gratiæ septiformis implevit. Mactarit hostias suas; miscuit in cratere vinum suum, et paravit mensam suam. Et in sequenti : Venite et edite de meis panibus, et bibite vinum quod miscui vobis. Admixtum ergo aqua vinum legimus, nunc causam quare utrumque Dominus misceri voluerit, inquiramus. Onando in Judzorom convivio huptiale vinum, id est fides in eis desiciebat : vinum, inquit, deficiebat (Joan. 11), quia vinea fructum negabat, de qua dicilur : Exspectavi ut faceret uvas, fecit autem spinas (Isa. v). Unde et sertum spineum capiti Redemptoris imposuit, quando Dominus nuptiali tempore, id est quando sponsus Ecclesias suas paschali exsultatione jungendus aquas in vina convertit : manifeste præligurabat multitudines gentium de sanguine sui gratia esse venturas. Per aquas enim populos significari sacris aperitur eloquiis, sicut legimus, Aqua istæ quas vidisti, populi sunt, et gens et linguæ (Apoc. xvii). Advertimus in aquis figuram gentium demonstrari, in vino autem sanguinem dominicæ passionis ostendi: ac sic dum in sacramentis vino aqua miscetur. Christo fidelis populus incorporatur et jungitur. et quadam ei copula perfectæ charitatis unitur, ut possit dicere cum Apostolo, Quis nos separabit a charitate Christi? Tribulatio, an angustia, an fames, an persocutio (Rom. viii)? et reliqua. Deus autem homini suscepta sanctificatione miscetur, quando fides in ipso pectore affectu justitiæ, misericordiæ, pietatis infunditur. Etiam in hoc ipso quod innumerosis tritici generis [fortasse granis] confici novimus, unitatem constat assignari populorum. Sic enim frumentum solita purgantis sollicitudine præparatum in candidam speciem molarum labore perficitur, ac per aquam et ignem in unius panis substantiam congregatur. Sic variæ gentes diversæque nationes in unam sidem convenientes, unum de se Christi corpus essiciunt, et Christianus populus, quasi tritici innumerabilia grana a sacrilegis nationibus fide purgante atque cribrante discernitur, et in unum quasi infdelium Iolio pertranseunte colligitur, et duorum testamentorum instructionem velut vestimentum gemino molarum opere curatum nitescit, et in illam primæ originis dignitatem nativo candore mutatur,

omnis anima munere baptismi vacua, non solum glo- A ac per aquam baptismi, vel per ignem Spiritus sançai zierni illius panis corpus efficitur. Sicut ergo genera [grana] separari ab illius confecti panis adunatione non possunt, et sicut aqua ad propriam redire substantiam in vino permixta non potest, sic et fideles quique atque sapientes, qui redemptos se Christi sanguine et passione cognoscunt, ita debent quasi inseparabilia membra capiti sue conservatione et ardentissima religione sociari, ut ab eo non volentate, non necessitate sejungi, non ulla terrenæ rei ambitione, non denique ipsa possint morte dividi. Nec dubitet quisquam primarias creaturas nutu potentiæ, præsentia majestatis, in dominici corporis transire posse naturam, cum ipsum bominem videat artificio colestis misericardiæ Christi corpus effectum. Sicut B autem quicunque ad fidem veniens ante verba baptismi adhuc in vinculo est veteris debiti, his vero commemoratis mox exuitur omni fæce peccati: ita quando benedicendæ verbis cœlestibus creaturæ sacris altaribus imponuntur, antequam invocatione X sancti nominis consecrentur, substantia illic est panis et vini : post verba autem Christi corpus et sanguis Christi. Quid autem mirum est, si ea quæ verbo potuit creare, possit verbo creata convertere? Imo jam minoris videtur esse miraculi, si id quod ex nibilo agnoscitur condidisse, jam conditum in melius mutare valeat. Require quid ei possit esse dissicile, cui facile fuit visibilia et invisibilia voluntatis imperio suscitare, cui facile fuit hominem de limi materia figuratum, imagine suæ divinitatis induere : cui promptum est eum rursum revocare de inseris, restituere de perditione, reparare de pulvere, de terra in cœlum levare, de homine angelum facere, corpus humanum conforme corpori claritatis suæ reddere. et figmentum suum in regni sui consortio sublimare, ut qui corpus nostras fragilitatis assumpserit, nos in corpus suæ immortalitatis assumat. Ad quam gleriosam resurrectionem piis nos operibus parare dignetur, qui regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA VI.

Sicut a nobis Dominus, pro suscepti officii necessitate loquendi deposcit officium, ita a vobis, charissimi, audiendi requirit affectum. Ita (inquam) charitati vestræ expedit, bis quæ pro salute vestra dicimus obedire, sicut nobis imminet non tacere. Nam si nos offensam metuimus de silentio, quanto magis vos cam debetis expavescere de contemptu? Si, inquam, nohis grande periculum est, aliena peccata non arguere, quanto periculosius est propria nolle corrigere? Ait quodam loco beatus Apostolus: Videte vocationem vestram, fratres (I Cor. 1). Quapropter, dilectissimi, et nos videanns vocationem nostram. Non enim satis prodest, quod istum locum expetivimus, si tales sumus quales in seculo esse potuimus. Sí enim bene perspicimus, non solum ista sollicitudo nos ad perfectionis necessitatem, sed etiam ipsa congregationis multitudo constringit. Nam sicut pretiosum atque præcipuum est, in medio multorum positum bene agere, et plurimos ad profectum boni operis incitare, ita periculosum atque perniciosum A cupiditas concupiscit. Ilabendi enim anor, nisi ad est negligentius agendo multorum sidem frangere, multorumque animas depravare. Sicut, inquam, fructuosum est in medio multorum positum, probabiliter vivere, ita periculosum est aliquid destructionis egisse. Hoc autem quare dico? quia quod pejus est facilius invenimus, et ea quæ sunt deteriora quam quæ meliora sectamur. Prona enim est ad imitationem mali humana fragilitas. Quapropter non nobis sufficere credamus, quod nos in hanc insulam [in hac schola] cernimus congregatos, quia vehementius in nobis negligentias nostras professa perfectio, quam nec assumpta condemnat. Quia secundum Scripturæ fidem, quibus multum committitur, multum necessé est ut repetatur ab eis. O quantis proderit, et quantis ccontrario oberit, loci hujus opportunitas et congruæ ! habitationis occasio! Non enim in hoc loco bene dixisse laudandum est, sed in hoc loco bene fecisse. Rursum aspice, nunquid nobis babitationis hujus secretum aliquid prodest, quando tyrannico dominatu malitia in nobis regnat? quando ira superequitat? quando majorem nobis metum humanus oculus quam divinus inducit? quando laudabilis vitæ extra mundum nos esse credimus et per a diversarum passionum vitia mundum intra nos inclusum tenemus? Ita ut qui putabamus nos precibus nostris saculo insi succurrere, pene necesse sit ut videamus nos magis sæculi intercessionibus indigere. Dubium quippe non est quod illa anima quæ concupiscentia [per concupiscentiam] sacularium voluptatum possessio efficitur mundanæ conversationis, non possit estici regnum C divinitatis. Ideo, fratres, videte vocationem vestram. Venire quidem ad eremum, summa perfectio est, sed non perfecte in eremo vivere, summa damnatio est. Quid prodest, si locus quietus tantum corporaliter teneatur, et inquietudo in corde servetur [versetur]? Quid, inquam, prodest, si in habitatione silentium sit, et in babitatoribus vitiorum sit tumultus et colluctatio passionum? Si exteriora nostra serenitas teneat: et interiora, tempestas? Non enim ideo ad istum locum convenimus, ut nobis mundus famularetur. ut rebus omnibus abundanter [abundantes] omni quiete frueremur. Non utique ad requiem nec ad securitatem, sed ad pugnam huc venimus, ad agonem processimus, ad exercenda cum vitiis bella solum invicem non inferamus injurias, sed nec sentiamusillatas. Peculiarius autem istud ad professionem nostrain pertinet, nihíl in hac vita consolationis requirere. nihil quietis, nec velle recipere bona in vita sua, sed honores fugere, subjectione atque abjectione gaudere. paupertatis studium quærere, et non solum facultates, sed etiam ipsas cupiditates de cordibus eradicare. Nihil enim habere interdum res necessitatis est, nihil per avaritiam cupere virtutis. Et ideo hunc sibi specialiter modum religiosus ponere debet, ut tantum habeat quantum necessitas poscit, non quantum

integrum resecetur, ardentior est in parvis, et plus torquentur in minimis. Et nisi ex toto corde et affectu pauper sis, paupertas ipsa non virtus, sed miseria judicanda est. Noveritis itaque, fratres, nihil prodesse si carnem nostram jejun is ac vigiliis affiigimus [maceremus], et mentem nostram non emendemus; aut quæ interiora sunt, non curemus. Quid enim prodest afflictio corporalis, si linguam nequitiis et obtrectationibus polluamus? Nonne omnes labores nostri ad nibilum rediguntur? Nonne omne opus nostrum, velut fumus atque umbra evanescit, et velut stupm favilla in nihilum redigitur? O quanti, et quam d'uturni labores nostri subito pereunt, et quanta bona frequenter, jam acquisita ac reposita, de manu rapiuntur, dum id quod quærere studuimus, aut augere, aut custodire negligimus! Quapropter gratis nobis de corporis cruce, et pectoris affictione blandimur, si exterior homo noster sanctis laboribus exercetur, et passionibus non curatur interior. Sic est, quomodo si aliquis statuam faciat a foris auream. vel quomodo si domus magnifica arte constructa, a foris pulcherrimis coloribus depicta videatur, et ab intus serpentibus et scorpionibus plena sit. Quid prodest quod affligis corpus tuum, quando nihil proficit cor tuum? Valde dura et nimis delenda conditio est, omni intentione studium laboris impendere, et fructum non recipere post laborem. Jejunare et vigilare, et mores non corrigere, sic est, quomodo si aliquis extra vineam exstirpet aut colat, et vineam ipsam desertam et incultam dimittat, ut spinas ac tribulo: germinet, quæ insistente cultore jucundissimos ex se fructus potuisset proferre. Agnoscite itaque, fratres charissimi, quod ad salutem perpetuam conquirendam abstinentia corporalis sola non sufficit, nisi et animæ queque jejunium per abstinentiam vitiorum fuerit sociatum. Quid enim juvat, si sit quispiam corpore castus, et mente pollutus, quem malitia depravat, quem furor iracundia facibus exagitat. quem superbia omni gratia Dei exspoliat, quem mendaciis vel maledictis lingua commaculat? Nonne ipse se fallit; nonne ipse se irridet ac decipit, si credat se sine reliquis virtutibus, suis jejuniis ac vigiliis sanctificandum? Et ideireo, dilectissimi, ita corpus exerceamus jejuniis, ut mentem purgemus a vitiis. properavimus, ut linguæ gladios retundamus, ut non D Cogitemus illius judicis incessanter adventum, qui utinam sic nos paratos inveniat, quomodo nen o potest dubitare quod veniat [ gaod veniet ]! Quod si requiras quomodo veniet : in illo utique corpore quod pro nostra salute susceptum, pro nostra absolutione natum [damnatum], et pre nostrorum vulnerum medicina lancea clavisque confixum est. Prima enim erit in reos intoleranda sententia, reverendarum præsentia cicatricum. Quid igitur illo tempore facturi sumus, quando contra illius [illos] crucifixi Domini livores, notæ peccatorum nostrorum et maculæ libidinum proferentur? Aut quo putas vultu

A Quando illi laudabiles eremitæ quos extra m. n. e. credimus, per.

Tanto graviora erunt humana delicta, quanto majora se ostenderint divina beneficia. Verendum est autem ne illam vocem resurrectionis pretiosæ crucis vest:gia protestantem, etiam in judicio suo ad vasa iniquitatis prolaturus sit : Infer digitum tuum huc, et vide manus meas, et affer manum tuam, et mitte in latus meum (Joan. xx ), et agnosce quæ pro te impio pictas divina perpessa sit. Illa utique clavorum signa bonis salutaria, malis terribilia, quæ usque ad diem judicii non delentur.

· Et post bæc quid sequitur, nisi illud interpositum inter vivos ac mortuos expavescendum chaos vastumque discrimen, exclusæ a natura viventium [Exclusio a natura viventium] tenebræ exteriores, dura separaet econtrario ire inter lacrymabiles gemitus planctusque lugentium, e: collegium triste miserorum, et ante beatam patriam æternum subire teterrimæ mortis exsilium. Quam lugubre crit homini Dominum videre et perdere, et ante Creatoris sui perire conspectum! Et ideo, fratres charissimi, ista dum tempus est cogitantes, et Redemptoris nostri beneficia recolentes, ita cum Dei adjutorio indefesso studio laboremus, ut quod nobis obtulit [contulit] judicatus, integrum in nobis inveniat judicaturus Jesus Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto venit et regnat in sæcula seculorum. Amen.

#### HOMILIA VII.

quietem, non ad securitatem, sed ad pugnam certamenque convenimus. Ad agonem huc processimus, et ad exercenda cum vitiis bella convenimus [contendimos]. Vitia enim nostra, hostes nostri sunt, de quibus Scriptura pronuntiat, dicens: Cave ne unquam habeas cum eis fædes (Dent. vu). Necersaria nobis est, fratres, pervigil eura, indefessaque custodia, quia conflictus iste sine fine, hostis iste sine pace, vinci potest, et recipi in amicitiam non potest. Et ideo prælium istud quod suscepimus, satis latum satisque periculosum est, quia intra hominem geritur, et nisi cum ipso homine non finitur. Ideo ergo nos ad hæc tranquilla secreta et spiritalia castra contalinus, at quotidie contra passiones nostras ribus nostris voluntates nostras quasi famulas subjiciamus, ut cordis nequitias circumcidamus, vel linguæ gladios recondamus [gladium retundamus], ut non solum invicem non inferamus injurias, sed nec ab aliis sentiamus illatas. Peculiariter enim ista ad professionem nostram pertinent, nîhil in hac vita consolationis requirere, nihil honoris capere; præsentium rerum sointia fugere, ad promissa æternæ remunerationis animum præparare, subjectione atque abjectione gaudere, paupertatis studium quærere [paupertatem studio quarere], et non solum facultates, sed etiam ipsas habendi voluntates de cordibus eradicare.

a Similitudinem recurrimus, ut si cuiquam.

respiciet redemptio nostra perditionem nostram? A Nibil enim habere, interdum res necessi atis est; nihi! autem cupere, virtutis. Illud etiam scire debetis, quod qui inter vos vitam agere constituerunt, aut cum grandi fructu, aut cum grandi periculo, vel diligentes, vel ctiam negligentes sunt. Unde felix est illa anima quæ cum bene in congregatione versatur, multorum gaudium est; et plurimi ex ea vel ædificantur vel illuminantur. Bona enim ejus, dum multis communicantur, adduntur. Ad quod etiam sapientissimi illius sententia respicit, quæ dicit: Fili, si sapiens fueris, tibi eris et proximis tuis. Itaque si quis in congregatione positus, ad humilitatem sese patienter [patientem] præbuerit, quantum ex se bonum proximis commodat, tantum in se aliorum lucra convertit. Si vero econtrario per inobedientiam tio a dulci intuitu sanctorum et a societate felicium; B vel superbiam quære; (quod pejus est), facilius invenici solet, ad malum exempluat suæ iniquitatis alios traxerit, quantos destruxerit, de tantis periculum damnationis incurrit. Quantis detrimentum fuit, de tantis damna contraxit; et peccatum quod ab illo semel recessit, ad eum multipliciter redundavit. Quamobrem sicut ille valde admirandus atque laudandus est, cujus cursus bonus multorum profectus est, ita ille merito lugendus est cujus vita mala mu!torum ruina est. Ideo, fratres charissimi, que at ardificationem pertiuent, ea in medio positi agere studeamus : ne vita [vitia] nostra aliorum virtutibus noceat [noceant], ne aliorum fervorem teper noster debilitet; et ne aliorum patientiam iracundia nostra violet, ne aliorum humilitatem superbia nostra de-Ad locum hunc, charissimi, properantes, non ad C pravet, ne aliorum sanitatem infirmitas nostra corrumpat, ne aliorum pulchritudinem fæditas nostra contaminet, ne aliorum ardentes exstinguamus lampades, si nostras illuminare non possumus. Et quidem stultæ illæ virgines, quamlibet stultæ essent, non tam atienas exstinguere, quam suas illuminare cupiebant (Matth. xxv). Et ideo ad istarum sincilitudinem, si cuiquam a nostrum deest pinguissima gratia humilitatis, si lidei ignis, si flamma fervoris, si oleura charitatis, si lumen discretionis, veniat ad eos quos magis abundare perspexerit, et gratiam in se proximi non auferendo, sed imitando, transfundat; et bona possessionis alienæ, non solum sine damno, sed etiam cum lucro possessoris invadat. Nunquam tibi desicit quidquid alter [alteri] de te prosicit. Nunquam insatigabili congressione certemus, ut quotidie senio- D enim lucerna luminis sui damnum sentit plurimis a se accensis, nec minuit solis lucem considerantium multitudo. Quanti ad eum perspexerint, tantis munera sua commodat, et ipse tamen integer perseverat. Benedicta a Deo illa anima, cujus humilitas alterius confundit superbiam, cujus patientia proximi exstinguit iracundiam, cujus obedientia pigritiam alterius tacite increpat, cujus fervor inertiam aliem teporis exsustităt. Qui proximi sui turbatum prze ira oculum cordis, gratia consolationis atque ædificationis iltuminat, mellus huic quant illi [melius hic quam ille], qui f. a:rem paululum ab aliquo contristatum, non tam solatio suo porrecta manu sublevat, sed titu-

impuleu adjuvat ad rujnam; et salubriter pro disciplinæ ratione correptum, per sinistra consilia sic incitat, ut allidat, sic armat, ut perimat. Itaque, fratres, cui mala propria non sufficient, ille sie agat, ut judiciom:etiam alienze perditionis non jugurrat. Certi sumus, charissimi, quod nisi caveamus, nisi nostras quotidie resecomus et circumcidamus passiones, deteriores multo pos effici, guam foimus, dum in sæculo viveremus : ita ut fiant extrema nostra pejora prioribus (Luc. x1). Et quidem, charissimi, quandiu ad mundum pertinuimus, et illis actibus et negotiis militavimus, in quibus nunc erubescimus, tunc nobis adversurius non obstabat, imo etiam consentiebat: auia circa miserabilem ae perditam vitam nostram non inveniebat in que exerceret invidiam suam. De- B non jam magna pars pramii est, nibil commune lectabant illum opera nostra, sufficiebant illi per se nostra crimina et peccata. Quis enim suscipiat bellum contra militem suum? quis velit impugnare subjectum suum? Sed supra omnem infelicitatem-erat vita illius, cui nocere non dignabatur inimicus. At vero nune postquam voluntatibus [voluptatibus] illius renuntiavimus, videt cultores suos ad auctoris sui pristinum rediisse famulatum; videt in nobis quodammodo idola sua in Dei templa mutari, frendens et tanquam leo rugiens, omnes nocendi aditus pervigil insidiator explorat. De quo leone apostolus protestatur. Vigilate itaque, quia adversarius vester diabolus us les rugiens circuit quærens quem devoret (I Potr. v). Beati ig tur quos hie leo inquirendos judicat, et seguendos [insequendos] utique virtutem C vestigiis et odore meritorum. Non enim ab illo iuquirantur nisi boni, quia se ultro ingerunt mali. Post illos violenter currit, istos etiam negligenter incurrit. Beati igitur quos hic leo invidia cogitur quærere, et malitla non permittitur invenire. Terribiliter quidem sonat in auribus nostris, dum audivimus : Tanquam leo rugiens. Sed qu'a dictum est : Esca ejus electi [electæ] sunt, quod quærit, electionis est, quod rugit, desperationis. Sicut alio loco legimus: Dentibus suis fremet et tabescet [frendit et tabescit] (Psal. CX1), ita hoc loco loquitur sermo divinus, ut terrori conjuncta sit consolatio. Cruciati [Cruciatis] quidem est quod frendit; sed victi est quod tabescit. Et inter hæc, quanti sint illa quæ a Deo præparata sunt homini, etiam livor prodit inimici. Hæc itaque, charissimi, cogitantes et D tis [præsentibus] suspirat malis, ita de futuris in hoe agone desudantes, gloriosi ac præclari Patris nostri nos et discipulos meminerimus esse et filios. Rapiamus unusquisque quod possumus de bonis intestati [bonis tanti] parentis : bic de hæreditate ejus assumat fidei holosericam [fidei loricam], gestorum varietatem pretiesam: hic mansuetudinis ac simplicitatis occupet talentum, ille decus pectoris benevolentim ac sapientim monile sibi vindicet; hic margaritam compunctionis et thesaurum castitatis invadat. Licet enim ille locupletissimus Dei amicus, quidquid habeit integrum, secum tulerit : et nobis tamen si volumus, totum reliquit. Ita ergo agamus bona illa illius sectantes, ut qui in æternam gloriam suscitan-

hantem, sicut pariotem inclinatum, maliloquiorum A dus sub fine seculorum creditur, anne Ecclesies per rediviva in filiis merita jam resurgat. Adjuvante-Domino nostro Jasu Christo, qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA VIII.

Scimus quidem spirituali militiæ, cui nos mancipavimus, magnam esse in futurum repositam remunerationem, sed si bene respiciamus, in hoc ipso opere quod gerimus quedammedo, etiam in præsenti sæculo jam partem præmii possidemus. Et plane magnus vitæ fructus est, sæculum potuisse despicere et Deo servire copisse; evasisse vitiorum infeliciss mum dominatum, et fugisse gular atque luxurim fædissimam servitutem. Quid erg ? habere cum mundo, vanarum rerum cupiditatibus non exercitari [excruciari], sceleribus non admisceri, et cum innoceutia diem transigere, beatæ castitati operam dare, gloriosæ paupertatis sufficientiam cum timore Domini possidere? De qua loquitur Sapientia: Melior est exigua portio cum timore Domini, quam thesauri magni sine timore ejus (Prov. x v ). Intelligamus itaque quantum nobis Dominus pia vocatione contulerit. Numeremus, si possumus, ex illo tempore ex quo hic conversari videmur, quanta peccata lucrifecerimus, de quantis fraudibus, de quantis adulteriis, rapinis, perjuriis, sacrilegiis, nos Dominus liberaverit; et tunc videbimus quantum etiam do præsentibus beneficiis Domino debeamus. Si nunc in sæculo essemus, quid aliud ageremus quam convolveremur in malis nostris, et animas nostras quotidianis violaremus [pollueremus) maculis, quotidianis confoderemus vulneribus, ita ut nec sentire possemus. Habet enim hoc infelix consuctudo peccandi, ut quanto amplius unusquisque peccaverit, tanto minus peccata ipsa intelligat; et tanto eam plus peccare delectet, et veniat illud qued propheta peccatoribus clamat : Non est Deus in conspectu ejus, auferuntur judicia tua a facie ejus (Psal. Etenim quando subrepit peccandi delectatio, statim futuri judicii diem abscondit oblivio. Econtrario autom quanto quisque sollicitior circa se fuerit, tanto plus metuit, sieut ait Scriptura: Sapiens timendo declinat a malo. Sapiens ergo semper in compunctione, et semper in metu est; et ut de præteripericulis pervigili sollicitudine contremiscit. Qui de præteritis anxius est, et secum cogitat ac revolvit, ne forte parum defleverit præterita, ne forte nondum satisfecerit pro innumerabilibus debitis suis, no forte magis ad veteres iniquilates nova posucrit [superposucrit] vulnera, ne super antiquas conscientio maculas recentia adhuc crimina impresserit, et conversationis [conversionis] nomen ad hoc assumpserit, ut gravius sub sacra professione delinqueret. Aliquantum [Aliquanti] sufficere nobis putamus, quod fecerunt istud conscendimus, quod locum habitumque muravimus, quod hic aliquantum temporis duximus, spem omnem in annorum nusussione fallentes, putamus quod mala nostra spatto temporis evanuerint. Et quia illa nos obliti sumus, credimus quod de memoria divinæ severitatis lapsæ sint; sed non ita est. Omnia apud illum reposita [collecta] atque signata sunt. Audiamus quid dicit ille qui cum Ipso diabolo manu ad manum singulari certamine dimicat B. Job: Signasti quasi in sacculo peccata mea (Job 11v). Et Dominus vii: Nonne hac collecta sunt apud me et signata in thesauris meis (Deut. xxxII)? Non putemus tam facileremitti posse admissa semel erimina, et profundo vulnere in animæ impressa visceribus. Multum opus est fletus, multus gemitus, multa contritiones corporis ad sanandos ipsos dolores cordis. Tota incumbendum est spiritus compunctione a, ut B Nec hoc nobis sufficere putemus ad plenam salutum, vetusta mala tanquam sagittæ quædam de conscientize visceribus evellantur. Non sufficit summis labits dicere: Peccavi, parce et remitte. Et Saul dicebat, Peccavi; sed non obtinuit illam veniam quam David una poenitentiæ voce promervit (I Reg. xv). Et boc quare? Quia confessionem illam nudam magis quam veri gemitus exprimebat; quia non compensabatur cum magnitudine criminis levis humiliatio [forte lenis insolentia) supplicantis. Non levi agendum est contritione, ut debita illa redimantur, quibus mors zterna debetur; nec transitoria opus est satisfactione, pro malis illis propter quæ paratus est ignis mternus. Si volumus intelligere quam graves apud se faciat judex noster bominum enipas, respiciamus noster in sustinendis delictis nostris, tantum severus erit in discutiendis actibus nostris; et sicut inarstimabilem paravit improbis pœnam, ita inenarrabilem justis collaturus est gloriam. Ergo suppliciorum acerbitatem econtrario de præmiorum magnitudine colligamus. Quia qui novit remunerare merita, novit punire delicta. Saluberrima ergo est, ac multum necessaria est, futuri judicii recordatio et præteritorum commemoratio, vel deploratio delictorum. Quod si quis est, qui sibi de præteritis illæsæ vitæ meritis blandiatur, et adhuc innocentem se trausisse putet ad Domini servitutem, et ideo credit se esse securum, iste talis respiciat quam incerti et quam Inbrici sunt exitus vitx. De qua dicitur : Ne laudaverls baminem in vita sua; et cum perspexerit jam D se de præterito non habere quod lugeat, habet de futuro quod timeat. Nemo ergo de præteritis securus sit, tanti laquei objecti sunt ante pedes animæ nostræ, tam innumeri hostes observant et custodiunt iter nostrum, tantæ foveæ et tam præruptæ [et tanta prærupta], tantæ rerum dissicultates interjacent inter nos et finem nostrum. Via ipsa quæ per se arcta et ardua est, tantis spiritualium latronum insidiis obsessa est [obsidetur], tautos nos scopalos, tanti sque fluctus transire necesse est, ut ignoremus quid eveniat ante juam anchoram optato in

mero collocantes ae sic pergiciosa nosmetipsos per- A littore collocemus. Et putamus nos de præteritis debere esse securos, et sine quotidiana cura, sine quotidiano timore et tremore diem nostrum debere transigere! Quis transiens super alicujus profundum fluminis per arctissimi pontis angustias, etiam si majorem partem inoffenso transierit pede, jam perienlum evasisse se credat, cum in ultimo pontis spatio, si paululum titubaverit, casum quem in medio spatio vitarat, incurrat? Sic nos etiam, si magna pars vitæ istius videatur fuisse transacta, non ideo Aduciam præsumamus, com adhuc periculum pars extrema minetur. Quis in acie positus aute finem certaminis, aut ante victoriæ securitatem arma deponat? Nemo ergo securum, debere se esse judicet, antequam ad finem felici consummatione perveniat. quod inter servos Dei vel babitatione censemur, vel nomine computamur, quod in salute vivere, quodque inter monachos psallere jubemur. Clamat enim nobis Dominus noster: Non omnis qui dicit miki: Domine, Domine, intrabit in regnum colorum (Math. v.1). Iloc autem quare? quia non auditores legis justi sunt apud Dominum, sed factores legis justificabuntur (Rom. 11). Unde etiam si bene vixerimus, cursum nostrum stabilitate et perseverantia commendare debemus, in loco vocationis persistendo et perficiendo [forte proficiendo]. Vere dico etiam, si hie viginti aut triginta annos Domino impendissemus, cui utique totum nos scimus debere quod vivimus, et ut satis unum annum ageremus in sæculo, inad pœnas. Quantum enim nune patiens est Deus C æstimabile esset quantum nobis de æternæ vitæ gaudiis fraudaremus, quia spes nostræ omnes in consummatione atque line consistunt.

Quid mihi prodest si mihi sata viridantia in berbis spem messis ostendant, et me sub ipso falcis tempore subita vel aeris intemperies, vel pluviarum inundatio decipiat? quid mihi proderit, si vinea spem omnem in flore promittat, vel ferarum incursic, vel vastitas grandinis spem omnem in consummationem [in consummatione] subducat? Ideoque omnis prosperitas omnisque laborum felicitas, in fine consistit. Cum autem etiam illis dolendum sit qui hinc post multa laborum stipendia, post aliquantum annorum profectum, aliquibus desideriis abstrabuntur: quid de illis erit qui hic quatuor aut quinque annos longissimum tempus credunt, et omnem reliquæ vitæ tractum in sæculi vanitate consumunt, cum etiam unus annus sæculi labores nostros in eremo acquisitos ita possit absumere, quomodo si mare magnum parvissimum intra se rivulum r.cipiat et absorbeat, atque ei nec nomen relinquat. Nescio ad quæ lucra velimus in sæculo vivere : nam cum hic grande putetur damnum non quotidie aliquid acquirere, illic grandis quæstus est putandus vel acquisita non perdere. Hic, inquam, grave detrimentum creditur, non quotidie proficere: ibi vero summa virtus est non perire. Ideoque si adbuc te-

Multo opus est fletu, multo g., multa contritione, ad s. ipsius cordis dolores ; Tota a. incumb. est spir. compunctioni

nues ae pauperes sumus, hic aliquid consequi elabo- A lunt divites fieri incidunt in laqueum ac tentationem. remus. Si vero aliquid consecuti sumus, hic illud servare curemus. Hoc solum impendium [compendium] et gaudium erit, qued hic Domino vixeris. quia quandia hie consistimus, in arbitrio est cum velis ad sæculum declinare. Cum vero declinaveris. jam diffici'e ac pene impossibile erit ad locum istum vel cogitatione respicere. Quod si aliquis ideo securum se putat, de hoc loco aliquando posse discedere quod hic bene cucurrerit, quod hic multum laboraverit, hic talis hoc agit, quomodo si aliquis oneratam mercibus navem de portu solvat, et tempestatibus tradat, et ad scopulos atque ad saxa detorqueat. Quanto itaque laboramus amplius, tanto cautiores esse debemus : proficientibus enim insidiatur inimicus, et ubi videt aliquam spem aut aliquam gratiam, ibi tanquam leo rugiens et circuiens ad invadendam prædam totus incumbit. Et ideo quia hic positis nocere non prævalet, vult aliquos minus cautos per cogitationes ac per diversas tentationes ex hoc loco quodammodo, quasi extra castra, producere et quasi de eminentissima | de invictissima | arce deponere : et cum deposuerit, velut de loco superiori confligere. ut etiamsi navem mergere non potuerit, saltem ex detrimentis et damnis quæ abundant in sæculo, jueundissimam prædam referat. Mittit printum intentiones diversas, indignitates, animositates, ut dum homo quod semel destmarit, atque in surore definierit, implere contendit, non cogitet damnum suum, non respiciat ad ruinam; et cum illum deposuerit, une ei in nihilum jam profutura pænitudo succedit. Hic sumus, et tuti non sumus : aut enim cordis cogitationibus variis et improbis atque inhonestis ag!tamur; aut venenatis linguæ gladiis vulneramur, pro minimis et pravissimis rebus scandalizantes set pro minimis rebus scandalizamur]. Interdum etiam, quod monachum non decet, in lites et jurgia prorumpentes, professionem nostram regulæ transgressione violamus, furtum inferre præpositis, imo animabus nostris, sub Dei oculis non timentes, cum hoc quad agere sub præsentia præpositorum veremur, sub Dei oculis committere non debeamus : non contenti sumus necessariis, sed rursum per cordis teporem abundantiam quam in sæculo reliquimus desideranus. Unde non satis prodest quod a nobis qualescunque facultates excussimus, quando ipsæ in nobis D resident capiditates. Inde est quod interdum de rebus pravissimis [parvissimis] excitamur, pro vilium rerum appetitu gravissimas contentiones movemus. Hoc quare? Quia licet reliquerimus in rebus exteriora bona, adhuc tamen in cordibus mala interiora retinemus. Et inter hæc quomodo exsultat adversarius noster, quando nos videt ad hoc maxima contempsisse, ut in minimis deformius vinceremur? Ideoque ea quæ foris posita intus animæ visceribus adbæserunt, radicitus evellantur [evellamus]. Unde et Apostolus non dixit : Aurum vel argentum radix est malorum omnium, sed magis, cupiditas divitiarum (1 Tim. vi). Et non solum divites, sed, Qni vo-

Rogat Apostolus non solum habentes, sed et qui ipsam habendi consequitur [habendi intra se retinet] voluntatem. Ideoque nibil proficit homo relinque do quod extra se babet, qui vitia intra se retinet. Itaque, ut dixi, fratres, bic sumus, et tuti non sumus. Et qui [Et si] intra muros positi vix resistimus, in sæculo expositi quid faciemus? Qualiter stare poterit in fluctu atque in ipso colluctantium tempestatum impetu, qui tam gravitor periclitatur in portu? kleoque, in quantum possumus, stabiles simus in hoc tranquillissimo sinu [portu]; quia quamlibet tepidus in vacuum uon currit, qui ad pilmam consummationis perseverando pervenerit. Adjuvante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat in sæçula B sæculerum. Amen.

#### HOMILIA IX.

Fratres charissimi, ad hoc in istum locum convenimus, ut Domino nostro vacare possimus, non his rebus quibus noster delectatur inimicus. Certum est enim quod quando ea quæ ad sæculum pertinent lequimur, aut iniquis murmurationibus nos mordemus, ille horas nostras [al. illic ora nostra] Dee subtrahi, et sibi gaudet acquiri. Quid prodest quod nos pretiosis vigiliis laboribusque conficimus, et ca quæ maxime Deus noster in nobis desiderat non habemus? Hoc est, cor mundum et liberum ab istis minutis negligentiis quas qui non observat, paulatim defluit [defluet], et ad majora prolabitor (Eccli. xix). Illud ergo imprimis habere studeamus, quod in nobis Deus noster exspectat : id est, suavem benignumque sermonem, mentem ab omni maledicto, ab omni malitia liberam, et devitatis his quibus Spiritus sauctus offenditur, humilitati et quieti operam dantem. Hæc sunt præcipua sacrificia, hæc pinguia holocausta, quæ in conspectu Domini in odorem suavitatis ascendunt. Hoc etiam maxime studeamus, ut illa quæ in honorem Dei nostri agimus, cum hilari animo agamus, cum fidei gaudio et cum bonæ ac devotæ voluntatis affectu. Quidquid vero inviti atque compulsi facimus, noverimus nos ex eo non solum non habere profectum, sed maximum detrimentum. Faciamus alicul potenti viro obsequium solvere, quod utique superiores personæ a clientibus suis exspectare consueverunt, nonne si nos videret homo ille, debitum sibi officium invito atque extorto animo, et etiam cum quodam sastidio exhibere, nonne magis sibi factam injuriam judicaret, et exhonorari se potius quam excoli pronuntiaret, et hujusmodi negligenti atque indevoto osensam potius crederet referendam esse quam gratiam? Si ergo cultus nominis, devotionem, fidem, atque hilaritatem requirit, ubi interdum melior est ille qui colit quam qui colitur, ubi nullum fructum officiositas ipsa consequitur, sed boc solum profectus est, si mereatur susceptus vocari: quanto magis nos in honore Dei nostri observare debemus, ne ad obsequia ejus indevoti atque compulsi, nee tristes atque ingrati invitique inveniamur, et non respecti? At Deus ad

respicit. Non enim homini, sed illi potius fides nostra servituram se esse vel ipsam impendisse animam, parum debet videre [videri] cujus obsequiis atque beneficiis etiam ipsi angeli in paradiso confitentur: cui postremo cum totam debeatur, nil tamen gratis solvitur. Pro hac ergo misera vita, laboribus et doloribus plena, in qua usus brevis est, et ipsa brevitas semper incerta, contendimus in obsequiis homini placere, et pro illa, ubi jam nihil laboraturi sumus, non contendimus medo Deo devotum servitium impendere, quam utique vitam etiamsi auctori suo offerre dissimulet devotio voluntatis, continuo a nobis est exactura lex mortis; et quod non datur ex voto, solvi ur ex debito. Pro ista itaque vita dabit illam vitam quæ nec oculis potest cerni, R nec tacita mentis cogitatione perstringi | pertingi]: quam utique consequi est facilies quam enarrare: cujus erit cursus sine termino, usus sine fastidio, refectio sine cibo, adjutorium sine defecto, requies sine nocte, otiositas sine senie . indeficiens sub vultu Dei claritas, et sub antiquis perpetuisque gaudils semper nova jucunditas, et sine ullo amittendi periculo felicitas. Ilujus ergo vitæ dulcedinem relinquentes, jam nonc de futuris sæculis [de futuris illius smeuli] quotidie cogitando, etiam in hoc corpore pragustare conemur, et exclusa de sensibus nostris sæcularium desideriorum amaritudine, quemdam beatitudinis illius dulcem saporem nostris cordibus attrahamus; et discusso omni torpore omnique pigritia, cujus mater est infidelitas, illa jam hilaritate, C illa alacritate Domino ac Deo nostre, illoque gaudio serviamos, quo gaudio ad munera sua invitante veniamus, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in sæcula satculorum b. Amen.

#### HOMILIA X.

Videte vocationem vestram, fratres charissimi: Venire quidem ad eremum, summa persectio est; non perfecte in eremo vivere, summa damnatio est. Quid prodest si in loco quies tenestur, et inquietudo in corde versetur? Si in habitatione silentium sit, et in habitatoribus vitiorum sit tumultus, et colluctatio passionum, si exteriora nostra serenitas teneat, et interiora nostra tempestas? Solemus annos nostros et spatia temporum quibus nunc vivimus supputare : non te fallat, quicunque ille es, numerus dierum quos bic relicto corporaliter sæculo consumpsisti. Illum tantum diem vixisse te computa in quo voluntates proprias abnegasti, quem sine ulla regulæ transgressione duxisti. Illum tantum diem vixisse te computa in quo voluntates proprias abnegasti, in quo desideriis restitisti, quem sine ulla regulæ transgressione duxisti. Illum diem vixisse te computa quem non malitia, non invidia, non superhia contaminavit, quem non mendacii, non perjurii

munera que negligenti ac vili animo afferuntur non A culpa respersit. Illum diem vixisse te computa qui puritatis et sanctæ meditationis habuit lucem, quem non e inversatio tenebrosa mutavit in noctem. Illum, inquam, diem applica ad vitam tuam, cujus lucrum venit ad animam tuam. Solemus etiam nobis de corporalium vigiliarum assiduitate blandiri, qui post vigilias, ac forte de ipsis vigiliis, ad obtrectationes, ad verbositates, ad murmurationes egredimur. Nam qui se de choro psallentium ad comessationes inhonestas potationesque furtivas, non damnabili transgressione, sed abominabili ut litate subducit, multo esset levius, si sobrietate [ebriolentia] dominante dormiret. Et ille qui jejunans oneratum et prægravatum pectus iracundiæ vel indignationis districtione circumfert, quia vino se abstinet, et in sensibus virus amarum amarissimæ discordiæ ebrictate turbatur; qui, inquam, exteriori et salutifera poculorum parcitate se macerat, et interiora ejus mortiferum virus odiorum cructant, nonne in se propheticas voces dirigi, jam etiam in præsenti v ta prædamnatus, intelligit: Non tale jejunium elegi, dicit Dominus (Isai. Lvm). Vel illud : Ex vinca enim Sodomorum vinum corum, et vites corum ex Gomorrha; uva corum uva fellis, et botrus amaritudinis in ipsis (Deut. xxxII). Ita autem interdum diabolus cum advertit animam fide vacuam et Dei timore nudatam. ita diversis passionibus inebriat mentem, ut quando maledicimus, aut irascimur, aut obtrectamus, quando hæc agimus, aliis nos nocere non nobis credamus. Sed non ita est. Nam uniuscujusque vitii malum in suum recurrit auctorem, sicut dicit sermo divinus: Fili, si malus fueris, solus hauries mala tua. Suam liuguam maliloques maculat, suum cor obtreceator exulcerat, suæ mentis lumen iracundus obcæcat, suam invidus animam velut tinea corrumpit. Et sicut exu!ceratis parentibus nascuntur viperæ, sicut, inquam, nasci viperei fetus diruptis matris[al. matrum] visceribus asseruntur, i:a humana præcordia ipsis primitus quas conceperint passionibus dilacerantur. Illa (inquam) præcordia, de quibus vitiorum generatio serpentina profertur, ipsa primitus monstruosa partus fecunditate violantur. De tali partu dicit sermo divinus: Ecce parturiit injustitiam, concepit dolorem, et peperit iniquitatem. Convertetur dolor ejus in caput ejus, et in verticem ipsius iniquitas ejus descendet (Psal. vii). His itaque a nostra ut pote circa vos ferventi charitate, quæ pro aliquorum negligentiis longo cruciabatur dolore, præmissis, et ex aliquo exoneratis pectoris æstibus, præcipimus, admonemus, atque etiam vos pro vobis (si tamen affectum præcipientis audire non dedignemini) obsecramus, ut de reliquo corrigatis mores, negligentias emendetis, ne ad vos postmodum non cum linguæ ac sermonis virga, sed cum his verberibus quæ obdurata deposcunt corda veniamus. Elaborate, fratres charissimi, ut deinceps inter vos contentione laudabili ac meliori tandem æmulatione

> Patre et Spiritu vivit et regnat Jesus Christes per OM. S. S.

a Sine cibi adjutorio, requies sine noctis otio, attas sine senio.

b Sua ipso adjuvante veniamus, qui cum æterno

certeti. Unusquisque vestrum in opere Dei studeat A netis. Nam quomodo navis, posteaquam pelagi fluesse promptior, in oratione frequentior, in lectione sollicitior, in eastitate sit purior, in sobrietate sit pareior, in lacrymarum largitate profusior, in corpore bonestior, in corde sincerior, in ira mitior, in mansuctudine moderation, in risu rarior, in compunctione ferventior, in gravitate fundation, in charitate jucundior. Et ideo nosmetipsos castigemus, quotidie ipsi nobiscum rationem de quotidiana conversatione faciamus. alloquatur se in secreto cordis unaquæque anima, et dicat : Videam si hane diem sine peccato, sine invidia, sine obtrectatione ac murmuratione transegi. Videam si hodie aliquid quod ad profectum meum, qued ad ædificationem aliorum pertinet, operatus sum. Puto quod hodie illum insipienter destruxi, juravi; ira vel gula victus sum. Plus hodie risi, plus cibo ac potu, plus otio ac somno quam decebat indulsi. Minus legi, minus oravi quam debui. Quis mihi reddat bunc diem, quem in vanis fabulis perdidi? Ac sic, fratres, de omnibus negligentiis nostris compungamur in cubilibus; id est in cordibus nostris. Si ita egeritis, nos quidem de profectu vestro lætificabimur, sed vos de acquisita salute gaudebitis. Nos vobis pro salutis vestræ acquisitione subdetis. Docet autem illius qui potens est pietas ut ita de sermone nostro proficiatis, ut nos vicissim vestris meritis adjuvetis, nohisque sitis et in præsenti sæculo ernamentum, et in futuro præsidium. Adjuvante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per infinita secula saculorum. Amen.

HOMILIA XI. Quod supplicante et quodammodo cum charitate jubente sancto patre vestro [nostro] fraternitati vestræ qualemcunque sermonem profero, non ex aliqua presumptione hoc facio, sed ex vera et integra charitate. Et licet tam perfecti, Deo propitio, sitis, ut monitione nostra minime eguatis, tamen imperante charitate, qua pescit timere, etiam quod optime vos implero novimus, suggerero el admonero cum vera humilitate et perfecta charitate præsumimus, non tamen sine verscundia. Cum nos nec idoneos noverimus esse discipulos, ad opus sancium videamur excitare magistros. Cum simus tepidi, cogimur admonere ferventes. Cum simus peccatores, arguimus justos. Cum simus immundi nimiis fluctibus fatigati, ad cos qui ad portum jam feliciter pervenerunt prædicationis verba proferimus. Sed tamen, fratres, quia solent naves superatis et devictis pelagi fluctibus, etiam in portu tutissimo sæpe laborare et, nisi grandiscautela fuerit, pene submergi, cum summa humilitate et ingenti reverentia admonemus, ut quia vos Christus de omnibus capitalibus criminibus, tanquam de periculosis fluctibus liberavit, in portu quietz beatitudinis constituti, parvas negligentias et minuta peccata, quæ sic in animam confluent quomodo per minutissimas navis rimulas intestina [in sentina] gutta concurrunt, cum omni vigilantia, Christo adjuvante, exhaurire jugiter festi-

ctus evaserit, si in portu destinata | sentinata | non fuerit, de minutissimis guttis impletur et mergitur : sic et monachus, devictis et superatis sæculi tempestatibus et mundi hujus criminibus, quasi periculosis fluctibus, cum ad portum monasterii venerit, si subrepentina [subrepentia] et minuta et quotidiana peccata de animæ suæ sentina exhaurire neglexerit. in ipso portu naufragii discrimen incurrit. Sed dicit aliquis, Quomodo potest anima sentinari? Utique orando, jejunando, vigilando, veram charitatem, veram humilitatem et veram obedientiam exhibendo. Attendite, fratres, quæso vos, quomodo navis sentinatur a situla, sic anima ab omnibus malis oratione dominica liberatur, si dicat, et verum dihodie seniori meo inobediens fui, mentitus sum, per- B cat : Dimitte nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Matth. vi). Qui enim omnibus in se peccantibus clementer indulserit, nullius peccati vestigium, nullius macula |in ipsius anima] remanebit. Attendite, fratres, diligenter considerate quod dixi, qui in se peccanti indulserit; non enim dixi. quod qui in Dominum [Deum] peccaverit, ipsi debeas indulgere; sed qui in te peccaverit, illi debeas veniam dare. Quod pejus est, aliquoties qui in nobis peccaverit, aut tarde, aut difficile veniam damus. Qui in Dominum deliquerit [Deumpeccaverit], celeriter indulgemus. Sed si volumus juste agere, ille qui in Dominum peccavit, sine severissima districtione non debemus penitus indulgere, ne dum illi per indiscretam pietatem remittitur, exemplum perditionis allis præbeatur. In sua ergo se unusquisque ostendat esse clementem. Quia Dominus dixit : Si dimiseritis kominibus peccala corum, dimittet vobis Pater vester cæleetis peccata vestra (Matth. Vt. et XVIII). Quando vero ia Domino [in Deum] aliquis poceatum præsumit admittere, districtionem debet monasterialem sustinere. Et hoc beno et pie anime debet fleri, ut per spiritalem castigationem ita corrigatur in hoc seculo. ut non pereat in future. Quia omne peccatum quod in hoc mundo non corrigitur, in futuro sæculo punictur. Sie enim de filie vel de servo Scriptura divina commemorat: Tu, inquit, virga eum cædes, et animam illius de inferne liberabis (Prov. xx111)? Et ideo, s'cut supra suggessi, non solum capitalia crimina caveamus, sod etiam pravas negligentias quotidie. periti, doctos instruimus. Cum simus in pelago hujus D quasi venena diabeli, respuamus. Sunt enim nonnulli qui post religionis professionem, quia videntur exisse de seculo, mimia securitate solvantur; et impletur in illis illa sententia Domini qua dicitur: Utinam calidus esses aut frigidus; nunc autom quia !epidus es, incipiam te evomere ex ore meo (Apoc. 111). Quid est quod dixis, Utinam calidus esses aut frigidus? hoc est dicere : Melius tibi fuerat aut in sæculo remansisse frigidum, aut in monasterio esse serventem. Nune autem quia et de saculo recessisti. et tamen fervorem spiritalem per negligentiam anproheudere noluisti, tepidus effectus ex ere Homini vix iterum recipiendus evemeris. Et ideo, fratres charissimi, cum Dei adjutorio sententiam divina

Scripturæ diligenter attendite, qua dicitur : Omni A suum, homicida est (I Joan. 111). Sed opus non est ut custodia serva cor tuum (Prov. 1v). Sicut enim gaudendum est de illo qui ad monasterium veniens, mansuctudinem, obedientiam et patientiam voluerit mitis et humilis exhibere : ita et econtrario lugendus est ille qui corpore tantum de sæculo exisse videtur, corde tamen in mundo aut remansisse insideliter, aut infeliciter rediisse cognoscitur, et pro humilitate profert superbiam, pro patientia iracundiam, contemptum pro obedientia; pro charitatis medicamento, malitiæ effundit venenum. Talibus convenit illa beati Petri vera et multum timenda sententia: # ?lius, inquit, suerat illis, non cognoscere viam justitia, quam post cognitionem retrorsum converti (II Petr. 11). Et ilerum: Canis reversus ad vomitum suum, et sus lota in volutabro luti. Sed nec de talibus desperandum est, B sibi soli vivit, et nullus sibi soli moritur. Quod etiam fratres, quia potens est Deus orationibus vestris scintillam compunctionis accendere, et omnem sa culi voluptatem velut spinas et tribulos nequitiæ, salubri igne consumere, illo utique igne de quo Dominus dixit : Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut accendatur (Luc. xii)? Orute ergo, fratres dilectissimi. non solum ut nobis Deus in nobis perseverantiam dignetur tribuere, sed etiam illos qui negligentes sunt jubeat de sovea sublevare, et de laqueis eruere. Si enim vobis orantibus et cum charitate consilium dantibus, quicunque sunt tepidi, et negligentes fuerint emendati, duplicatum vobis Dominus præmium et de vestra salute et de illorum correctione dignabitur repensare. Nam nec illi qui boni sunt se debent quasi de suis meritis extollere, nec illi qui ne- C gligentes sunt de Dei misericordia desperare; sed illi cum humilitate Dei dona custodiant, et isti cum grandi compunctione celerius ad prenitentize vel correctionis medicamenta confugiant, quia qui bonus est, si superbire coeperit, cito humiliatur; et qui superbus est, si se humiliat, per Dei misericordiam sublevatur. Tantum est ut non se permittat amplius durissimo diaboli jugo premi, nec nimia et periculosa dissimulatione in peccatis perseverans diutius obdurare; sed tam cito confugiat, ut in se peccati vestigium non relinquat. Optime calidis adhuc vulneribus malagma vel fibula apponitur, quia si velox fuerit ad ceelestem medicum intentio resurgendi, vestigium non poterit remanere collapsi, quia sub manu sanatur ægretus. Iterum atque iterum rogo et admeneo ves, fratres, ut obedientiam, humilitatem atque charitatem, non solum senioribus et coæqualibus, sed etiam junioribus exhibere jugiter studeatis : quia quælibet bona Dei servus habere contenderit, omnia infeliciter perdet, si in illo humilitas et charitas non fuerit. Nolite murmurare, quia scriptum est (1 Cor. x), quod murmurantes a serpentibus perierunt. Nolite detrahere fratribus, quia scriptum est : Qui detrabit fratri suo eradicabitur (Prov. xin). Nolite iracundiam in corde servare, quia scriptum est : lra viri justitiam Dei uon operatur. Nolite vos invicem odio habere, propter illud quod scriptum est: Qui odit fratrem

diutiussanctam charitatem vestram verbis doceamus, quæ vos ad Christi gloriam operibus implere et cognoscimus, et gaudemus. Hoc solum specialiter petimus, ut qui vos in quietis et tranquillitatis loco collocare dignatus est, pro nobis, quos sæculi istius tempestates et innumerabiles fluctus affligunt, abundantius Domino supplicetis: ut si nobis, quia non meremur, gloria non detur, saltem vobis orantibus, peccatorum venia tribuatur, præstante Domino nostro Jesu Christo, cui est honor et gloria in sacula sa culorum. Amen.

#### HOMILIA XII.

Si diligenter attenditis, fratres dilectissimi, vel venerabiles filii, evidenter agnoscitis quod nullus hominum Paulus apostolus similibus verbis confirmat dicens: Quia nemo sibi vivit, et nemo sibi moritur. Omais enim homo quantiscunque exemplum sanctæ conversationis præbuerit, cum tantis et pro tantis ad præmia æterna perveniet. Et contra, qui exemplum malæ vitæ et perversæ actionis ostenderit quantiscunque sus malis moribus ad iniqua opera provocaverit, cum tantis et pro tantis perpetua supplicia sustinebit. Nos vero non solum exemplum male vivendi cæteris non præbeamus, sed etiam sancta et salubri adınonitione ad humilitatem et charitatem vel obedientiam jugiter provocemus. Non simusde illis qui irascentibus vel furentibus quibuscunque fratribus aut sororibus malis consiliis solent pabulum superbiæ ministrare dicentes, quod non debeant tanto teupore abjecta se humilitate dejicere. Non simus de talibus qui per amarissimas linguas, non solum nolunt vulnerata curare, sed etiam quæ sana sunt vulnerare contendunt : qui murmurando, detrahendo, per inobedientiam vel iracundiam non Christo servire, sed consueverunt diabolo militare. Astutus enim et crudelis hostis diabolus, calliditate veteris artificii ac multiformis ingenii, animas quas semel, persuasione nequissima, desides ac tepidas vel negligentes effecerit, etiam in aliorum subversione eas sibi servire compellit, de quibus scriptum est: Utinam calidas esses aut frigidus : nunc autem quia tepidus es, incipiam te evomere ex ere meo (Apoc. 111). Tales enim animas ad inobedientiam vel superbiam præparatas diabolus omnipotentis medici, et cito perit morbus, et velociter D omni lumine veritatis et charitatis excæcat, et quasi venator robustissimus, et auceps callidissimus, velut indices sibi ad capiendas, si potest, etiam sanctas animas aptat ac præparat. Quomodo aucupes facere solent, qui columbas quas prius coeperint exceeant et surdus faciunt, ut dum ad illas reliquæ columbæ eonvenerint, præparatis retibus capiantur : ita etiam hostis antiques de tepidis clericis et negligentibus monachis vel desidioris virginibus exercere consuevit, at cam in eis oculos patientiæ clauserit, ignemque compunctionis vel flammam veræ charitatis exstinzerit, et de solo habitu religionis persuaserit gloriari, sicut jam dixi, ad aliorum perditionem, velut indices eos in exemplom proponit ac præparat. ut .

tur, diversis laqueis vel retibus capiantur. Isti tales pon solum pro se, sed etiam pro aliis, quos per exemplum malæ conversationis de bono humilitatis et obedientiæ revocaverint, rationem sunt in die judicii redditari. Antiquus enim hostis, qui bonis semper invidere consuevit, primum servos vel ancillas Dei, quos tepidos ac negligentes esse cognoverit, persuadet otiosis sabulis occupari, murmurando vel detrabendo ad contumaciam provocare, et ad audiendam lectionem tardissimos reddere, ut cum in corum cordibus velut callum et, ut ita dixerim, scoriam teporis induxerit, ad quælibet opera mala sibi eos faciat præparatos, et omnibus vitiis vel negligentiis infeliciter service compellat, secundum illud quod Veritas dixit: Qui facit peccatum, servus est peccati (Joan. vin). Et a B murmurationibus suis et se et alias vento superbie quo quis superatur, ejus et servus efficitur (Il Petr. 11). Sicut enim sanctæ et spirituales animæ, fervore charitatis acceusæ. Spiritu sancto aguntur, et ad omne opus bonum jugiter præparantur, secundum illud unod Apostolus ait: Quolquot in spiritu Dei aguntur, hi sunt filii Dei (Rom.viii); ita econtrario, negligentes ac tepidi ab illo contrario spiritu possidentur de quo scriptum est: Cum exierit spiritus immundus ab homine, vadit per loca arida quærens requiem, et non invenit; postea revertens invenit domum suam vacuam et scopis mandatam, et adducit secum alios septem spiritus nequiores se; el erunt novissima hominis illius pejura prioribus(Luc.x1). Hac enim sine dubio patiuntur clerici, monachi, virgines, superbi, inobedientes, tepidi. · Cum enim in primordiis conversationis suæ relicta C charitas et humilitas, nunquam nisi castitas vel sæculi conversatione, ad militiam sanctæ institutionis animo ferventi confugerint, per gratiam Dei evacuantur omnibus malis. Postea vero dum per negligentiam ac desidiam non opponunt studium, ut cum Dei adjutorio repleantur spiritualibus bonis, vitia quæ discesserant invenientes eos vacuos, cum multiplici | Forte add. comitatn] remeantes, compellunt eus redire ad vom tum suum. Sicut canis quando revertitur ad vomi: ma suum, odibilis fit, ita et peccator quando revertitur ad peccatum suum. De talibus terribiliter clamat apostolus Petrus : Si enim sugientes coinquinationes mundi, his rursum impliciti superantur, facta sunt eorum posteriora pejora prioribus. Melius, inquit fuerat illis non cognoscere viam justitiæ, quam post cognitionem retrorsum converti ab eo quod illis traditum I est sanctum mandatum. Contigit enim illis illud veri proverbii : Canis reversus ad vomitum suum, et sus lota in volutabro luti (II Petr. 11). Hoc illis evenit qui post abstinentiam ad gulam, post vigilias ad somuolentiam, post humilitatem ad superbiam, post obedientiam ad contumaciam, post patientiam ad iracundiam, velut canis ad vomitum, et velut sues revertuntur ad luxpri-e volutabrum. Et ideo qui se talem esse cognoscit, dum corrigendi tempus est, cum rugitu et gemi'u ad vulnus superbiæ humilitatis medicamentum contendat apponere, contra murmurationis vel iracundiæ venenum adjectum obedientiæ festinet accipere. Et antequam anima illíus multis peccatis obnoxia de hac luce discedet, remedium sibi in die

dum illos simplices quique et minus solliciti imitan. A necessitatis acquirat, et lampadi suæ per superbiam exstinctæ humilitatis et charitatis oleum, dum colligendi et emendi tempus est, præparare contendat: ut inter sanctas virgines, accensa virginitatis lampade, in vasculo animæ suæ oleo charitatis exuberet : quia penitus virginitas in corpore nihil proderit, si charitas vel humilitas a corde discesserit. Et hæc quidem observant animæ sanctæ, et quæ illis similes esse volunt, facere non desistunt. Aliæ vero quæ non spiritualiter, sed carnaliter vivunt, non humilitati, sed superbiæ infelicia colla submittunt; nec velut apes mella spiritualia colligunt, sed quasi vespæcrudelia venena dissundunt. Quando senioribus inobedientes existunt, quando flammis iracundiæ succenduntur, quando odium in corde recondunt, quando de portu obedientiæ excussas, et de tranquillitate patientiæ per urbatas, faciunt naufragare. Et quæ in primordiis conversationis suæ, relictis sæculi fluctibus, ad quietem monasterii confugerunt. nunc nimio furore superbiæ, in ipso portu, procellis iracundiæ naufragare probantur. I-tis talibus meljores sunt illi qui sæculo servire videntur, quia multo melior est humilis conjugalitas quam superba virginitas. Et plus laudabiles sunt qui se in medio pelago, Deo auxilianto, custodient, quam illi qui in portu nimia negligentia vel securitate merguntur. Felices ergo sunt illæ animæ quæ ita cor suum diversis virtuum aromatibus, Christo donante, replere contendunt, ut ex ore illarum nunquam nisi mansuetudo atque obedientia proferatur, unde et sihi æterna præmia, et aliis præbeant sanctæ conversationis exempla, Sicut, econtrario, infelices sunt, et miseræ et omni lacrymarum fonte lugendæ, quæ i a malis moribus corrumpuntur, ut ex illarum ore vel cogitatione, non Christi medicamenta, sed diaboli venena procedant: quæ cum foris religioso habitu quasi pellibus ovium contegantur, velut lupi rapaces intrinsecus esse noscuntur, et serpentum vel viperarum more tandiu fictam humilitatem habitu corporis demonstrare videntur, quandiu nulla castigatione corripiuntur. At ubi vel levis admonitio adfuerit, tunc, falsa humilitate remota, apparebit celata superbia; et tunc in veritate cognoscitur quia aliud proferebatur in ore, aliud abscondebatur in corde. Falsa humilitas fingebatur in corp. re, et superbiæ virus tegebatur in mente. Hæc ergo omnia, timentes potius quam de vobis sinistrum aliquid sentientes, cum omni humilitate et paterna sollicitudine charitati vestræ suggessimus. Et ideo ante oculos vestros tepidorum neglicentias profetre voluimu, ut de honis que in vobis munere divino collata sunt spiritualiter gaudentes, Deo gratias referatis; et pro mo ac meis similibus, qui adbuc multis negligentiis premimur, jugiter Dei misericordiam supplicetis, ut cum ante tribunal Christi vobis pro perseverantia bonorum operum corona tribuetur, nobis per intercessionem vestram vel peccat rum indulgentia comcedatur, præstante Domino nostro Jesu Christo,

sacula saculorum. Amen.

#### HOMILIA XIII.

De duodecim remissionibus peccatorum.

Prima remissio est peceatorum, qua bapt zamur in aqua, secundum illud quod scriptum est : Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu, non potes! videre regnum Dei (Joan. 111).

Secunda remissio est charitatis affectus, ut est illud : Remittuntur ei veccata multa, qu'a dilexit multum (Luc. VII).

Tertia remissio est, elecmosynarum fructus, seeundum hoe: Sicut aqua exstinguit ignem, ita elcemosyna exstinguit peccatum (Eccli. 111).

Quarta remissio, profusio lacrymarum, Domino dicente : Quia flevit in conspectu meo, et ambulavit B me, quia furtum aut homieidium fecistis, et alia coram me tristis, non inducam malum in diebus ejus

Quinta remissio est criminum confessio, Psalmista a'testante: Dixi, confitebor adversum me injustitiam meam Domino, et lu remisisti impietatem peccati mei (Psal. xxxi).

Sexta remissio est a'flictio cordis et corporis, Apostolo con olante: Dedi hujusmodi hominem Saba æ, in interitum carnis, ut spiritus salvus fiat in die Domini nostri Jesu Christi (1 Cor. v).

Septima remissio est emendatio morum, hoc est abrenuntiatio vitiorum, evangelista testante: Jam sanus factus es, noli ultra peccare, ne quid tibi detevius contingat (Joan. v).

illud: Si quis infirmatur, inducat presbyteros Ecclesiæ, et orent pro eo. Et multum valet apud Dominum eratio justi assidua (Jac. v).

Nona remissio est misericordia fidei meritum, secundum hoc : Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur (Mauh. v).

Decima remissio est salus aliorum, Jacobo apostolo affirmante : Qui converti fecerit peccatorem ab errore viæ suæ, salcabit animam ejus u morte, et cooperiet multitudinem peccotorum (Jac. v).

Undecima remissio est indulgentia et nostra remissio, Veritate permittente [forte promittente] : Dimittite et dimittetur vobis (Luc. vi).

Duodecima remissio est passio martyrii, spe unicæ salutis et indulgentiæ, latroni cruento respon- D dente Domino: Amen dico tibi, hodie mecum eris in paradiso (Luc. XXIII).

# HOMILIA XIV.

De die judicii.

(Admonitio 19 Falicitarii a Arelatensis episcopi in codice Quintiliano.)

Audivimus, fratres, cum Evangelium legeretur, terribilem vocem, et metuendam pariter, et desiderandam Bomini nostri sententiam. Terribilis est, pro eo quod dicit : Discedite a me, maledicti; desiderabilis pro eo quod dicit : Venite, benedicti Patris mei,

a Ilic errore amanuensium nomen Felicitarii positum est. Idem sentiendum de nomine Augustini

qui cum l'atre et Spiritu sancto vivit et regnat in A percipite regnum (Matth. xxv). Quis enim audita tac voce non contremiscat sinul et gaudeat? Quia Christus servis suis promittit regnum, et peccatoribus ignem minatur a ternum. Rogo vos, fratres charissimi, ut lectionem istam attento corde audiatis, et memoriter retinentis. Qui enim istam lectionem diligenti mente attendit, eriamsi reliquas Scriptaras minime intelligat, ista sula lectio sufficere potest ad omne onus bonum faciendum et ad omne onus mafum figiendum. Attendite, fratres, quod Dominus illis qui ad dexteram futuri sunt promisit dicere : Venite, benedicti, quia esurivi, et dedistis mihi manducare. Illis vero qui ad sinistram erunt, dicturus est : Discedite a me, muledicti, quia esurivi, et non dedistis mihi manducare, et reliqua. Non dixit: Biscedhe a mala; sed ait, quia de substantia vestra pauperibus non dedictis. Sicut illos qui ad dexteram futuri sunt sola misericordia liberabit, ita eos qui ad ainistram sunt, sola avaritia condemnabit. Non ideo audituri sunt Venite, benedicti, quia non peccastis, nec illis dicturus est : Discedite a me, maledicti, quia peccastis; sed quia peccata vestra eleemosymis redimere noluistis. Nullus sine peccato esse potest, sed peccata sua omnis homo, Deo auxiliante, eleemosynis redimere potest. Dominus enim ait : Qui escrientem non paverit, et nudum non vestierit, mittetur in ignem aternum. Et si cum diabolo condemnatur qui pauperi non dederit, ubi damnandus est qui tolerit alienum? Si in inferno damnatur qui peregrinum non Octava rem's-ie est intercessio sanctorum, ut est C susceperit in domo sua, ubi damnandus est qui foras expellit? Si in ignem mittitur qui nudum non vestivit : ubi damnandus est qui vestitum exspoliavit? Tenete vos, fratres, ad eleemosynam vel misericordiam, quia eleemosyna non patitur operarium supm ire in tenebras. Sicut enim ait Daniel propheta: Consilium meum rex, peccata tua eleemosynis redime; et si neglexeris, sine causa ad cœlum pulsabis (Dan. 17). O anima, quæ intra carneos et fragiles parietes habitas, vigila, ora, pulsa, et quære (Hatth. xxiv). Vigila petendo, ora quærendo, pulsa erogando. Vigilanti tibi et petenti dicit Dominus : Ecce adsum ; et si transieris per ignem, tecum sum, et flamma te non comburet. Quem orando si quæsieris, invenies. Dum pulsaveris erogando, Christus tibi aperit januas suas. ut possessor påradisi introeas. Et si adhuc hoc putas de fine mundi restare, vel tuum considera finem. Paulatim enim subtrahuntur omnia bona quæ erant et accedunt mala quæ non erant. Scriptum est enim: Nudus exivi de utero matris meæ, et nudus ibo sub terram (Job 1). Ideo fac eleemosynam, dum pretium in manibus habes. Dona tibi de tuo, quia labile est gnod tenes et semper extraneum. Attende pretuum, respice Dominum tuum. Considera quale pretium pro te dedit, sanguinem suum pro te fudit : charum te habuit, quem tam chare redemit. Fuge exemplum divitis cujus canes Lazarus suis vul-

quod tribus mox homiliis invenietur præfixum.

natura similes, dissimiles fecerunt divitiæ, tamen mortui sunt pares, et apud inferos mutatæ sunt vices. Tonc ail dives : Pater Abraham, miserere mei. Dixit Abraham : Fili, recordare quia recepisti bona in vita tua, et Lozarus similiter mula; hic vero consolatur, tu autem eruciaris (Luc. xvi). O homo, audis justam comparationem sententiæ, quia refrigerium non habet qui pauperi non dedit. Fratres mei, in nianu Dei formati, audite vocem Domini, implete desiderium ejus, ut accipiatis hæreditatem in regno Patris vestri. Ex servo enim factus es amieus. Contemne quod damnatus es, respice quod renatus es. Fac tibi artificem contra terrenum patrimonium, Deus offert cœlum. Tunc dicet tibi. Pater et Dominus et anticus, cum fecisti cœleste commercium : B Amen dico tibi, quod fecisti ex his minimis, mihi fecisti (Matth. xxv). Quod ego accipio, nunc reddo centies tantum, imo millies centuplum et in futurum vitam æternam, sicut per Joannem promisi, mille annorum convivium, et ad dexteram Patris regnum. ideo rogo vos, fratres, ut unusquisque quantum valet, peregrino porrigat cum bono animo. Audi Dominum in Evangelio (Luc. xxi) dicentem de vidua quæ inos nummos obtulit, majus omnibus misit : quia reliqui divites erant, et ex eo quod illis abundavit dederunt; illa vero totum quod habuit obtulit; et ideo meruit quod eam Dominus proprio ore collaudaret. Ideo unusquisque faciat quod prævalet : excepto victu rationabili et vestitu, quidquid superfuerit, lætus et hilaris pauperi tribuat. Quare lætus? quia parum dat et accipit multum. Porrigit nummum, et comparat regnum. Tribuit parvam pecuniam, et accipiet vitam aternam: dat temporalia, ut mereatur æterna. Porrigit caduca, et recipit sine sine mansura. Et si tibi dixerit homo fidelis : Da mibi unum zreum nummum, et reddam tibi solidos aureos contum? nunquid cum gaudio dabis unum, ut accipias centura? quanto magis quia tibi dicit Dominus, Qui vauperi tribuit, Deo senerat (Prov. xix)! Da ergo Deu in terra, ut accipias in vita æterna ; ut cum veneris in conspectu angelorum ante tribunal æterni Judicis. secura et libera conscientia dicere possis: Da. Domine, quia dedi; fac misericordiam, quia feci. Ego implevi quod jussisti, tu redde quod promisisti. Et ibi audire merearis : Venite, benedicti Patris mei. D bus in domo mea, et probate me in his, dicit Dominus. possidete regnum quod vobis paratum est ab origine mundi, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XV.

#### De eleemosynis.

(Admonitio 20 Felicitarii Arelatensis episcopi in codice Quintiliano.)

Tobias ait: Omnibus diebus vitæ tuæ Dominum habe in mente, et noli ambulare in viam iniquitatis. Ex substantia tua fac eleemosynam, et noli avertere faciem tuam ab ullo paupere, ne a te avertatur facies Dei. Quomodo habueris, sic fac. Licet exiguum, ex

· Hæc sunt Ecclesiastici xiv, 11 et 12, non apud Tobiam.

noribus parit, et non vivit dives. Quos utique carnis A hoc ipso communica, et ne timueris. Cum facis eleemosynam, præmium bonum reponis tibi in die necessitatis. quia elcemosyna a morte liberat, et operarium suum non patitur ire in tenebras. Munus bonum est omnibus, quia faciunt eam coram summo Deo (Tob. 14). Salomon ait : Qui miseretur pauperi, Deo senerat et nunquam indigebit; qui autem avertit oculum suum a paupere, in penuria viret (Prov. xix). Eleemosyna et fide peccata purgantur. Sieut enim aqua exstinguit ignem, ita elsemosyna exstinguit peccatum (Prov. xv; Eccl. 111). Item Tobias : Fili, cum habueris, benefac tecum et Deo dig-as oblationes offer, memorare auod mors non tardat, conclude eleemosynam in sinu pauperum, et hæc te liberabit ab omni malo . Item psalmus : Beatus qui intelligit super egenum et pauperem. Item : Dispersit, dedit puuperibus, justitia ejus manet in æternum (Psal. cx1). Dominus per prophetam ait : Misericordiam magis volo quam sacrificium (Osee vi). Item in Evangelio: Thesaurizate pobis thesuurum in colum. Ubi fuerit thesaurus tuus, ibi erit et cor tuum. Item : Qui dederit calicem aque frigidæ in nomine meo, merces ejus non peribit. Item : Qui fecit quod intus est, fecit et quod foris est. Verumtamen date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt vobis ( Luc. x1). Paulus apostolus ait : Vestra abundantia illorum inopiam suppleat. Qui parce seminat, parce et metet. Qui seminat in benedictione et de benedictions metet. Joannes evangelista ait : Qui habuerit substantiam mundi, et viderit fratrem suum desiderantem, et clauscrit viscera sua, quomodo charitas C Dei manet in eo (I Joan. 111)? Hom : Cum facis prandium aut cænam, noli vocare amicos aut divites, ne forte invitent le, et fiet tibi retributio; sed voca mendicos, et beatus eris, quoniam non habent unde retribuant tibi, restituetur tibi in retributione justerum. Paulus apostolus ait : Eleemosyna eliam si parva fuerit, ipsa voluntas sufficit si prompta fuerit; secundum quod habuerit, acceptum erit Domino (II Cor. VIII).

## HOMILIA XVI.

#### De decimis.

(Admonitio 21 Felicitarii Arelatensis episcopi in codice Quintiliano.)

Dominus dicit in Evangelio: Omnem decimationem vestram distribuite. Ipse per prophetam loquitur: Inferte omnem decimam in horreum meum, ut sit ci-Paulus apostolus dixit de siliis Levi : Sacerdonium accipientes, mandatum habent decimas sumere a populo secundum legem, id est a fratribus su's; hilarem enim datorem diligit Deus. Salomon dixit: Alif dividunt propria et diviores fiunt ; ulii rapiunt non sua, et semper in egestate sunt (Pror. x1). Jesus filius Sirach divit : In omni dato, hilarem fac tultum tuum, et in exaultatione sanctifica decimas tuas. Da Altissimo secundum datum, et in bono oculo ad nventionem facito manuum tuarum, quoniam Dominus retribuens est, et septies tantum reddet tibi. Augustiaus dixit : Decimæ etenim tributa sunt egentiam animarum >

b Tribulæ sunt in redemptionem animarum,

frugum recipies, sed etiam sanitatem corporum consequeris. Non oget Dominus Deus, non præmium postulat, sed honorem; Deus enim noster, qui dignatus est totum dere, decimam a nobis dignatur repetere, non sibi, sed nobis, sine dubio profuturam. Unde per prophetam dixit: Primitias areæ tuæ et torcularis non turdabis offerre mihi. Si tardus dederis, peccutum est, quantum magis est non dedisse (Exod. xxu)? De negotio, de artificio, de qualicunque operatione vivis, redde decimas. Cum enim decimas dando, et terrena et cœle-tia possis munera promereri, quare per avaritiam duplici benedictione defraudaris? Hæc enim est Domini justissima consuctudo, ut si tu illi decimam non dederis, tu ad decimam revoceris. Da his impio militi qued non vis dare sacerdoti. Bene- B caro que hie peccavit et prenitentiam non egit, ipsa facere Deus semper paratus est, sed hominum malitia prohibetur. Decima enim ex debito requiruntur, et qui eas donare noinerit, res alienas invasit. Et quanti pauperes in locis ubi ipse habitat, illo decimas non dante, same mortai scerint, tantorum bomicidiorum reus ante tribunal æterni judicis apparebit, qu'a rem a Domino pauperibus delegatam suis usibus reservavit. Qui ergo sibi aut præmium comparare, aut peccatorum desiderat indulgentiam promereri, redditis decimis etiam et de novem parubus studeat eleemosynam dare : ita ut de novem partibus, quidquid excepto rationabili vietu et vestitu superfuerit, non in luxuriam, nec in lucrum saculare reservelur, sed in thesauris coelestibus per elecmosynam reponatur. Quidquid enim nobis Deus C quæratis [tune incipiaris] peccata fugere, quando dederit plus quam opus est, in nobis [forte non nobis] specialiter dedit, sed per nos aliis erogandum transmisit. Hæc enim, fratres, secundum consuctuuinem vestram libenter audite, et Christo auxiliante, implere contendite.

## HOMILIA XVII.

Fratres charissimi, ad memoriam revocemus quæ per sacras paginas in vestris cordibus audiuntur. Ilhad tamen seire et intelligere debemus, quod ante adventum Domini Salvatoris diabolus regnabat in mundo, et omnes populi, peccatores et justi, excuntes de corpore, in infernum descendebant, propter originalia peccata quæ de Adam traximus : pro eo quod primus homo Adam in paradiso transgressus est mandatum Dei. Sed quia vidit Deus quod totus mundus perierat, misertus humani generis, misit Filium suum natum ex muliere, factum sub lege ut cos qui sub lege erant redimeret. Descendere dignatus est Filius Dei de sede Patris, hoc est Verbum in uterum S. Mariæ semper virginis. In tanta humilitate venit, ut per humilitatem vinceret diabolum, mortis auctorem, et liberaret humanum genus per crucem passionis sux. In cœlo cum Patre fulgebat, in terra pannis involutus in præsepio jacebat. Ille in Ægypto fugatus, ille in corpore circumcisus, ille a Joanne haptizatus, ille quadraginta diebus et noctibus jejauavit, deinde venit ad passionem. Ille pro mobis opprobria sustinuit, ille irrisiones, ille sputa,

Quod si decimam dederis, non solum abundantiam A ille flagella, ille slapas, ille spineam coronam; ille in cruce suspensus, ille aceto potatus, ille lancea transforatus, et inclinato capite tradidit spiritum, et emanavit de latere ejus sanguis et aqua. Quid per sanguinem, nisi redemptio n stra? Quid per aquam, nisi baptismi sacramentum significatur? Unde Jeannes apostolus dixit : Tres sunt qui testimonium dant, sanguis et aqua et spiritus (IJoan, v). Per sanguinem, redemptio peccatorum; per aquam, baptismi sacramentum; per spiritum, sanculicatio nostra. Videte. fratres, quam charos nos Dominus habuit, non auro. non argento, neque speciebus, sed de suo sancto sanguine nos redemit : peccatores, ut cum carne descendant in infernum; justi, ut cum carne percip ant regnum. Quia justum judicium Dei erit, ut illa cum anima in igne crucietur. Similiter et illa caro, quæ hie propter Christum cruciatur, ipsa et anima, cum Christo cum omnibus sanctis in paradiso lætetur. Et segregobit Dominus ad judicium, justes ad dexteram, peccatores ad sinistram, et dicturus est peccatoribus : Discedite a me, maledicti, in ignem ælernum, qui præparatus est dictolo et angelis ejus (Matth. xxv). O quam terribilem et metuendam vocem! Postquain audita ista vox fuerit, nullum remedium pænitentiæ succurret. Semper istam vocen pertimescite, fratres, semper islam vocem ante oculos vestros ponite : unde Dominus in Evangelio dicit: Orate ne siat suga vestra hieme vel sabbato (Matth. xxiv). Ac si aperte dicat : Videte ne tune jam non licet ambulare. Et alibi ipsa Veritas dicit : Zizmiorum fasciculos alligate ad comburendum. Zizania homines peccatores erunt. Peccatores homines habet incendere infernus. Peccatores homines erunt ligna inferni. Alligate fasciculos ad comburendum, hoc est, homicidas cum homicidis, adulteres cum adulteris, rapaces cum rapacibue, et qui hic similes fuerint in culpa ibi similiter alligati erunt in tormentis; et quanto majora commiserunt scelera, tanto ferventius saviet in illos ignis aternus. Nemo se circumveniat, fratres : omnia homo qui post baptismum mortalia crimina commiserit, hoc est homicidium, adulterium, furtum, falsum testimonium, vel reliqua crimina perpetraverit, unde per D legem mundanam mori poterat, si pomitentiam non egerit, eleemosynam justam non fecerit, nunquam habebit vitam æternam, sed cum diabolo descendet in tormenta. Proinde beatus Isidorus dicit: Nunquain Deus delinquentibus parcet, quonjam peccatores ideo flagelio temporali non castigat, ut in judicium æternum puniendos relinguat; ac proinde est auod Dominus delinquentibus non parcet. Et lieatus Augustinus dicit : Nulla peccata dimittit Deus inulta: hoc est, invindicata. Aut certe nos vindi amus per pœn tentiam, aut certe vindicab t illa Deus per severitatem judicii, qua dicturus erit : Biscedite a me, maledicti, in ignem æternum (Matth. xxv). Et illa, certissime credite, fratres, qued

omnis home quamvis peccater, quamvis criminosus A horrescit furorem, fegit luxuriam, firm t amorem, sit, quantalibet mala perpetraverit, si possitentiam egerit et eleomosynam justam fecerit, nunquam descendet in infernum, sed ab angelis elevabitur in coslum. Unde Dominus dicit : Non judicatur homo bis in idipsum . Apostolus dicit : Quod si nos judicamus, a Domino non judicamur; hoc est : ille qui in præsenti vita semetipsum per pænitentiam judicat. ad judicium iterum non rejudicatur, quia hie in præsenti vita terminatur. Fratres charissimi, semper finem nostrum attendere debemus, et quidquid contra Dei pracepta gessimus, per sletum et lamenta reparemus. Unde Dominus Adam post peccata vocavit, [renovavit], diceus, Adam ubi es (Gen. 111)? Hic omnipotens Deus signum dat, ut nos omnes post peccatum ad pomitent'am revocet; et unde est expulsus B pater per peccatum, revocentur filii per poenitentiam. Et beatus Gregorius dicit: Quod si perfectam posnitentiam agimus, non solum nostras cuipas dimittit Deus, sed post culpas præmia æterna promittit. Et beatus Augustinus ait : Fratres charissimi, quidquid contra Dei præcepta gessimus, koc per possitentiam et lamenta reparemus: quia non requiret Deus quales antea fuimus, sed quales circa fuem mundi astare debuerimus.

#### HOMILIA XVIII.

#### De pænitentia agenda.

(Sequens sive homilia, sive sermo, admonitio aut aliud tale quidplam, hunc habet titulum in cod. Quintil.)

Exhouatio Augustini ad pænitentiam.

Qui egerit veram pænitentiam, et solutus suerit a ( ligamento quo erat constrictus, et a Christi corpore separatus, et liene post pœnitentiam vixerit; post reconciliationem cum defunctus suerit ad Dominum vadit, ad requiem vadit, ct regno Dei non privabitur, et a consortio diaboli separabitur. Agens pœnitentiam dum sanus est, et cum reconciliatus fuerit, et bene vixerit, securus est. Et quid est post pœnitentiam bene vivere? Dico vobis : Abstincte, si vultis, ab ebrietate et a concupiscentia, a furto, a maliloquin, ab immoderato risu, a verbo otioso, unde reddituri sunt homines rationem in die judicii. Vis autem, frater, ab inferno liberari, et quod incertum est evadere? age pœnitentiam, dum sanus es. Si enim egeris veram pœnitentiam, et invenerit te novissimus dies, aut repentina mors, securus es. Concurre om- D nino ad sacerdotem, ut reconcilieris. Si sic agis, securus es, eo quod accepisti pænitentiam [egisti pænitens] eodem tempore quando peccare potuisti. Si autem tune vis agere pomitentiam, quando peccare jam non potes, peccata te dimiserunt, non tu illa. O ponitentia quie peccata, miserante Deo, remittis, et paradiso reservas. O pœnitentia, quid de te nobis referam? Omnia adversa tu mitigas, omnia contrita tu sanas. O pœnitentia, rutilior auro, splendidior sole, quam pecc itum non vincit, nec defectio superat, nec desperatio delet. Pœnitentia respuit avaritism,

\* Nahum 1, 9, legitur secundum LXX, obx exdixivet 31; int to used. Non vindicabit bis in id ipsum.

calcat superbiam, linguam continet, componit mores, odit mala, excludit vitia, superioribus supplex est, inferioribus subjecta est. In corde ejus contritio est. in ore confessio, in opere tota humilitas : bæc est persecta et fructuosa pomitentia. Sic pomitenti præsto est Deus, esurienti nutritor est, sitienti potator. O pœnitentia, misericordiæ mater et magistra virtutum, magna opera tua! lapsos sublevas, recreas desperatos, per te nobis Christus regnum cœlorum anpropinquatum designat, dicens : Poenitențiam agite, apprepinquibit enim regnum cuelorum. Amen.

#### HOMILIA XIX.

Ejusdem S. P. N. Augustini de Pænitentia. (Reperitur et apud Ambros.)

Admoneo, fratres, in conspectu Dei, etc. Si autem agit pœnitentiam ex toto corde, sed si aget veram posnitentiam ubi Deus vidit sicut cor David, quando increpatus a propheta graviter et post comminationes terribiles Dei, exclamavit dicens : Peccavi, et mex audivit, Dominus abstulit peccatum tuum b. Quantum valent tres syllabæ? Tres enim syllabæ sunt, peccavi; sed in istis tribus syllabis flamma sacrificil cordis ejus ad cœlum ascendit. Ergo qui egerit veraciter pœnitentiam, et solutus fuerit a ligamento quo erat constrictus et a Christi corpore separatus, et bene post panitentiam vixerit, post reconciliationem cum defunctus fuerit, ad Dominum vadit, ad requiem vadit, regno Dei non privabitur, et a diaboli populo separabitur. Qui autem positus in ultima necessitate ægritudinis suæ acceperit pænitentiam, et mox reconciliatus fuerit, et vadit, id est, exit de corpore: fa:eor vobis, non illi negamus quod petit, sed nec præsumo quia bene hinc exit : non præsumo, non polliceor, non dico, non vos fallo, non vos decipio, non vobis promitto. Fidelis bene vivens securus hinc exit. Agens pænitentiam dum sanus est et reconciliatus, et postea bene vixerit, securus est. Sed d cis quid est, si bene vixeri:, vel hoc nos instrue, sacerdos bone, ut hoc sciamus? Illud nescire te dicis. qui accepta pœnitentia ad horam transiit, nescire te dicis, facinora sua si relaxentur in die judicii. Hinc nullam securitatem nobis das. Quid est bene vivere post pænitentiam, doce nos. Dieo vobis abstinere ab ebriositate, a concupiscentia, a furto, a malo eloquio, ab ipso immoderato risu, a verbo otioso, unde reddituri sunt homines rationem in die judicii. Ecce quam levia dixi, et omnia illa gravia et pestifera. Ecce aliud dico: non solum post ponitentiam ab istis vitiis homo servare se debet, sed et ante pernitentiam, dum sanus est : quia nescit si possit ipsam pœnitentiam accipere et consiteri Deo et sacerdoti peccata sua. Ecce quare dixi, et ante poenitentiam melius. Agens vero pœnitentiam ad ultimum, et reconciliatus exierit, si securus hine exeat, ego non sum securus. Poenitentiam dare possum, secu-

b Audivit Dominus et abstulit peccatum ejus.

iffud planius expeno, ne aliquis me male intelligat... Nunquid dico damnabitur? non; sed, liberabitur? non dico. Et quid mihi dicis, sancte episcope? Quid tibi dicam nescio. Dixi, non præsumo, non promitto, prorsus nescio de Dei voluntate. Vis te, frater, a dubio liberari? vis quod incertum est evadere? age pœnitentiam dum sanus es. Si enim agis veram pœnitentiam dum sanus es, et invenerit to novissimus dies, currito [occurrito] ut reconcilieris. Si sic agis, securus es. Quare securus? Vis dicam tibi? Quia egisti pænitentiam eo tempore quo peccare potuisti. Ecce dixi, quare securus es. Si autem tunc agere vis ipsam ponitentiam quando peccare jam non potes, peccata te dimiserunt, non tuella. Sed unde scis, mihl peccata mea. Verum dicis, frater, verum dicis. Unde scio, et ideo tibi do pænitentiam, quia nescio. At the inquit : Ergo dimitte causam means Deo : quid tu me verbis affligis, et judici me Deo dimittis? Illius judicio te committo, cujus judicio me commendo. Nam si scirem nihil tibi prodesse, non te admonerem, non te terrerem. Duze res sunt, aut ignoscetur tibi, aut non tibi ignoscetur. Quid borum tibi futurum sit nescio; sed do consilium, dimitte incertum, et tene certum. Et cum vivis, age pænitentiam veram, ut cum veneris in judicium Dei, non ab eo confundaris, sed ab eo in regnum ipsius inducaris, Amen.

#### ROMILIA KK.

## Sermo sancti Augustini.

Frequenter diximus quod Christiani persecutionem patienter. Mendes iste in maligno positus est (Joan. v). Adversarius noster diabolus regnat in mundum, et nos putamus quod non patiamur persecutionem. Quæ enim res non persequitur Christianum? Miramur, si nos persequuntur alii, si Christo servire voluerimus, qui est omnium vita, et parentes mostri nos persegnuntur. Quicunque dissimilis est nostri, persequitur nos et odio nos habet : et miramur, si alii nos persequantur, cum ipsum corpus nostrum nos persequatur? Si comedero paululum, et corpusculum robustum fuerit, sanitas corporis mei persequitur animam. Quacunque me vertero, persecutio mihi est. Si videro mulierem, oculus meus me persequitur, cupit interficere animam meam. Si videro divitias, si aurum, si argentum, si possessiones : quæcunque videro et desideravero, hoc persequitur animam meam. Non putemus effusionem sanguinis tantum esse martyrium, semper enim martyrium est. Si adolescentem libido carnis persequitur, vult occidere et effundere sanguinem animæ. Sed quando periclitatur anima tua et in grandi periculo est constituta, tunc oportet jejuniis et orationibus in Dominum nostrum Jesum Christum animum firmiter stare. et non consentire morti. Si ergo sunt martyria in pacis tempore, sunt et negationes. Neme ergo dicat, non esse martyrium : et martyrium est, et negatio est. Ego hodie, qui videor esse monachus, si rupero

nitatem dare non possum. Quod dico, attendite, ego A propositum meum, Christum negavi. Et si un pace Christem nego, in persocutione quid facerem? SI dum non torqueor nec exurer denrgo : si torquerer et exurerer, quid facerem? Que enim plaga est que debem ab amore Christi separare? Quod enim dicitur tibi hoc est : incendio ardebas, in eculeo pendebas, propter me torquebaris; et dieis, non potui sustinere tormenta? Quomodo sustinuit Petrus? que modo Paulus? quomodo martyres cæteri sustinte runt? Habuerent corpora sicut tu habes. O monache, qui jejunium fagis, putas te ignem fagere? qui chrictati consentis, credis te evadere zreum serpentem? Huc ergo vobis dico, fratres, quonism sunt omni tempore martyria, sunt et prævaricationes. Demique et Apostolus quid loquitar de viduis gaze seinquis, si forte Deus mihi misereatur, et dimittat B cundos duxerunt maritos? Quid dicit? Habentes damnationes, quia primam fidem irritam fecerunt (1 Tim. v). Vidua: quid dicit? o vidua, antequam mihi promitteres quod esses vidua, in tua erat potestate ut nuberes : ex quo tempore confessa es quod mibi permaneres, ex eo tempore mea esse corpisti; si volueris secundum maritum ducere, me con empsisti. Sic et tu, monache, antequam mihi promitteres, in tua erat voluntate facere quod vettes : vox tua ligavit to milri. Nunquid te compuli? nunquid ex necessitate &cisti? nonne liber eras? in tua suit potestate promittere. Promisisti, et meus esse comisti : meum nole dimittas, non tibi libet dimittere quia mecum habes causam. Promittere, tuum fuit; dimittere, non est tuum. Si dimiseris, non te habeo in illo gradu in quo te prius habui. Primum liber eras, de familia tua, non eras de familia mea; non eras ante oculos meos, non eras de ministris meis, tamen eras de familia mea; non eras mecum, sed tamen creatura mea eras. Ex quo militare cœpisti, si recesseris, nou te habeo de familia, sed certe fugitivum et prævaricatorem. Non chim invenies ubi me possis fugere. ldeo hoc totum dico, quia in nostra est potes:ale Deo promittere, non est it nostra potestate dimittere. Promisisti, præmium habebis; negasti, pænam habebis [-ustinebis]; utrumque propter confusionem est. Dicimus iterum, atque iterum dicimus: Ecce ante oculos tuos via mortis, et via vitæ : elige qued volueris. Hoc totum dico, fratre: charissimi, ne quis de vobis putet se habere liberam potestatem discedere et perdescendere cum diabolo in inferum. Ergo ego, qui sum monachus, qui desii esse sæcularis, et factus sum monachus: aut monachus salvor, aut aliter non salvor. Ipse sanctus [beatus] Paulus quotidie clamabat, in voce Spiritus sancti: Fratres, notite errare: Deus non irridetur; que enim seminaverit homo, hec et metet; quonian qui seminat in carne sua, de carne et melet corruptionem; qui autem seminat in Spiritu, de Spiritu et metet vitam æternam (Gal. vi). Et iterum : An nescitis, fratres, quie cui ves exhibuistis servos ad obediendum, servi ejus estis ei cui obediistis, sive peccati in mortem, sive obeditionis ad justitiam (Rom. va). Ergo suggerit diabolus, et caro nostra adhuc de obligamentis sæculi, ut peccemus

et discedamus. Cogitemus ergo dies antiques, et an- A organoscimus, de ipsa nune charitatem vastram atteunos eternos ente oculos nostres pomamus (Psal. LXXVI); et in pœnitentia invocemus Salvatorem nostrum Dominum Jesum Christum, et ploremus dicentes: Domine Deus, qui non vis mortem peccatorum, sed magis ut convertantur et vivant (Exech. xviii), respice, Domine, secondum misericordiam tuam, super nos, et rampantur funes inimicorum nostrorum, ut non pereamus, Respice, Domine, de sede sancia lua et de consistorio majestatis luæ, et tenebras cordis nostri radio tuze lucis expelle. Pretege nes, Domine, scute veritatis ac fidei tuze, ut diabeli jacula ignita non penetrent; ut quidquid illud est quod iniquitas nostra de te petere non sapit, id tu, Domine, pro virtute tua tribue, quo animas nostras salves a morte. Hæc clamemus, et de Bei misericordia non de-peremus : quia desperatio certa mors est. Si ergo monachus peccasti, ergo miser monachus es, tamen monachus es. Nullutenus nobis licet mutare propositum, sed in positentia locum reverti. Nam in monasterio quidquid sunt servorum Dei, quidquid secerint, si non propter usus necessarios, sed ornatus causa vel decoris alicujus, extra jussionem senioris, corripiantur, quia et in hoc vitium animos ægrotare cernimus, qui indomentis aut calciamentis, non usus, sed decoris causa, volunt hominibus placere. Deus autem hæc manifestissime declaravit : Omnis enim, inquit, orbor de fructu suo agnoscitur. Et: Non omnes qui dicunt miki, Domine, intrabunt in regnum coelorum, sed qui facit voluntatem Patris mei, qui in cwlis est, ipse intrabit in requum G ecclorum (Matth. VII).

S. CÆSARII ADMONITIO SEU CORRECTIO AD EQS QUI UNORES HABENTES, ADULTERIA COMMITTERE NON ERUBESCUNT.

Arguit etiam ilios qui ante uxores aut post uxores concubinas infelici consortio voluerunt adhibere.

Rogo vos, fratres charissimi, ut attentius cogitemus causam salutis nostræ, et ut illa omnia mala quæ de futuro judicio scripta sunt possimus evadere, et ad illam beatitudinem quæ nobis promissa est possimus feliciter pervenire, quantum valemus viribus cum Dei adjutorio charitatem, justitiam, misericordiam, simul et castitatem servare tota intentione animi studeamus, ut ista tanquani coelesti et spirituali quadriga ad principalem paradisi patriam rapiamur. Eamus illic interim corde, ut, cum dies judieii advenerit, sequamur et corpore; et in nobis impleatur illud quod Apostolus dicit: Nostra autem conversatio in coalis est; et illud : Cum Christus apparuerit vita vestra, tunc et vos cum ipso apparebitis in gloria. Nullam ergo de ipsis quatuor virtutibus minus quam expedit diligamus : quid enim prodest tibi, si charitatem habere videaris, et justitiam habere non velis? aut quis te adjuvare poterit, si misericordiam habere te dicas, et castitatem non habendo teipsum odio habeas, secundum illud quod scriptum est, Qui diligit Iniquitatem, odit animam snam; et quia castitatem paucos valde habere velle

tius admonemus, propter illed qued scriptem est: Neque formicarii, neque molles, neque masculerum concubitores, regnum Dei possidebunt; et illud: Neque adulteri, neque ebriosi regnum Dei possidebunt; sed quod prius est, multi sunt qui uzores videntur habere, et persuadente diabole castitatem dissimulant custodire, sed ut cum suis aut cum alicais an cillis, libidinis furore succensi, ita adulteria committere non erubescant, ut nec Depin timeant, nec hominem revereanter; sed justum erat, fratres, at apud illos qui tales sunt deberent tam frequentes et tot aunorum admonitiones nostræ preficere, ut nec de medicamentis sibi vulnera facerent, nec inde se occiderent unde se vivilicare petuerant; quia castigatio sacerdotis sicut obedientibus ad gloriam, ita inobedientibus crit ad pænam; et quia illi, sicut jam dizi, pec Douin reverentur nec hominem metuunt, vas qui Christo inspirante et fidem et castitatem fideliter custoditis, si quando aliques tam sacrilega peccata committere cognoveritis, et semel et secundo et tertio castigate, et si vos audire noluerint, nec colloquium cum illis habete, nec ad vestrum eos convivium convocetis, nec in aliorum mensis cibum cum illis sumatis; secundum hec qued talibus ait Apostelus, cum hojuscemodi hominibus nec cibum sumere, ut vel sic erubescant, dum se vident ab honestis et Doum timentibus exsecrari. Si enim quod suggero non fuerit factum, quicanque ille est qui fratrem suum aut vicinum adulteria committere noverit, si illum arguere notuerit, particeps illius crit, dum illad qued scriptum est, Si videbas furem simul currebas eum eo, et cum adulteris portionem tuam ponebas; et illud qued Apostolus ait, Non solum qui faciunt ea, sed et qui consentiunt facientibus ca; illi autom qui adulteros nec ipsi argumt nec in notitiam accerdotis. secretius powint, suspicionem nobis faciunt quod illos. ideo non arguunt, quia ipsi talia peccata committuat; mihi enim sufficit quod com grandi dolore animæ et influito gemitu clamo; vos vero si et a vestris et ala alienis peccatis liberi esse vultis, nolite parcere talibus; aut si vos secretius et frequentius admonentes. audire noluerint, facite bec ad humilitatis nos re notitiam pervenire, dum illud quod Dominus de peccatoribus in Evangeliis dixit, Corripe illum inter te et Dipsum solum, si te audierit, lucratus eris fratrem tuum; și autem non te audierit, die Ecclesia, id est, pone in notitiam sacerdotis; si nec Ecclesiam audierit, sit tibi tanquam ethnicus et publicanus. Sed quod pejus est, dum illi qui tantum malum committunt. ab aliquibus non solum non corripiuntur, verum etiam pulpantur et blande accipiuntur, ideo ipsa sacrilega crimina nutriuntur et sine ullo timore ac verecundia perpetrantur; sed nos timere debemus illud quod de Achar, qui de Jerico regulam auream suratus suerat, scriptum est, quando pro unius hominis peccato super omnem Israel desavit ira Dei, nec quievit suror Dei a popule donec ille qui malum secerat, Domino jubente, co tereretur, Cum en m lli de quibus forquida adulteria committant, et dicunt sibi licere quod eis omnino non licet, quasi alia præcepta dederit Deus viris, alia seminis? Dicet quicunque ille est qua lege permittente crimina ista committat, cum a divina et humana lege omne adulterium puniatur. Ideo tamen boc malum non prohibetur, quia a multis committitur, sed quanto ab hominibus minus distinguitur, tanto magis divino judicio gravius vindicatur. Nam illud quale est quod aliqui qui in hanc impudenteam prorumpunt, ut dicant have tam crudelia mala viris licere, et feminis non 'icere; nec attendunt quod et vir et femina regulariter sont Christi sanguine redempti; et simul sacrosancto lavacro sunt abluti, sanguinem Domini simul accipiunt, et non est apud Deum discretio masculi et seminæ, nec est personarum acceptor Deus. Ergo quod feminis non licet, similiter et viris non licuit unquam, nec licere poterit; sed quia infelix intromissa est consuetudo ut si uxor inventa fuerit cum servo, puniatur; si autem vir cum multis ancillis in libidinis cloaca volutatur, non solum non punitur, verum etiam a suis similibus collaudatur, et sibi invicem loquentes, quis amplius hoc fecerit cum risu et cachinno stultissimo confitentur. Sed istorum risus in die judicil vertetur in planctum. et corum joca vertentur in vulnera. Sed hoc illi faciunt qui futurum judicium nec credunt omnino, nec metuunt. Ego enim cum lihera conscientia clamo pariter et contestor, quia quicunque habens uxorem, adulteria commiserit, nisi ei pœnitentia prolixa et non cessaverit, et si quomodo fieri solet, subito mortous fuerit, in æternum peribit. Nec illi nomen Christianum proderit, quia non solum non perfecit quod Dominus præcepit, verum etiam contra ejus præcepta scelera perpetravil. Cum enim etiam uxorem. excepto desiderio filiorum, agnoscere peccatum sit, quid de se cogitant, aut quam spem sibi promittere possint, qui conjugia habentes per adulterium hoc sibl præparant unde ad inferni profunda descendant. nec volunt Apostolum audire dicentem. Tempus breve est; reliquum superest, ut qui habent uxores tanguam non habentes sint; et illud. Ut sciat unusquisque vas suum possidere in honore et sanctificatione, non in passione desiderii, sicut et gentes quæ cento desiderio filiorum, utuntur, si assiduas eleemosynas non dederint, sine peccato esse non possint, et si hoc de matrimonio legitimo dicitur, putas quid de illis futurum sit in die judicii, qui aut publica aut occulta adulteria committere sine ulla divini timoris consideratione præsumunt? de quibus scriptum est. Peccatores et adulteros judicabit Deus; et illud Apostoli quod jam supra dictum est, Neque adulteri regnum Dei possidebunt. Quid tibi prodest, infelix, quicunque ille es, quod Christianus vocaris, si per peceatum adulterii a regno Dei excludi merueris? et hoc rogo, fratres charissimi, et admoneo charitatem vestram, ut quicunque uxores accepturi sint, virginita-

mur axores eastas esse velint, que conscientia nefan- A fam usque ad nuptias custodiant; quia quomodo nullus est qui sponsam violatam velit accipere, sic nullus se debet ante nuptias adulterina commixtione corrumpere; sed quod pejus est, plures sunt qui sibi concubinas adhibent, antequam uxores accipiant, et quia grandis multitudo est, excommunicare omnes non potest episcopus, sed cum gemitu et multis suspiriis tolerat, et exspectat si forte pius et misericors Dominus det illis fructuosam pænitentiam per quam possint ad indulgentiam pervenire. Et quia boc malum in consuctudinem est missum, ut putetur non esse peccalum, ecce coram Deo et sanctis ejus profiteor quia, sive ante uxorem, sive post uxorem, quicunque sibi concubinam adhibuerit, adulterium committit; et hoc pejus est adulterium: quia, cum nulla ratione liceat, publice hoc sine ulla verecundia quasi ex lege committit. Denique etiam ex hoc cognoscimus non leve esse peccatum, ut quoscunque ipsæ concubinæ conceperint, non liberi sed servi nascantur. unde enim post acceptam libertatem hæreditatem patris nulla lege et nullo ordine permittuntur babere? Etiam videte utrum sine peccato esse possit, ubi generosi decus sanguinis ita humiliatur, ut de hominibus nobilissimis servi nascantur. Nam in tantum grave peccatum est, ut in civitate Romana qui voluerit uxorem ducere, si se virginem non esse cognoscit, ad accipiendam benedictionem nuptialem venire penitus non præsumit; et jam videte quam durum sit ut cum illa quam optat ducere, benedictionem non mereatur accipere. Sed quando suggerimus ista, timeo no wheres eleemosynæ subvenerint, et a peccato ipso C sint aliqui qui nobis potius quam sibi velint irasci. Sermo enim noster quasi speculum charitati vestræ propositur; et ideo quomodo matrosa, quando speculum attendit, in se potius quod totum viderit corrigit, et non speculum frangit, ita et unus juisque vestrum quoties in aliqua prædicatione cognoscit fæditatem suam, justum est ut magis se corrigat quam contra prædicationem velut contra speculum velit irasci. Sicut et illi qui aliquas plagas accipiunt, magis volunt vulnera curare quam medicamenta contempore; ne ergo etiam ex hoc aliquis dupl citer peccet, si contra spiritualia medicamenta irasci volucrit, non solum patienter, sed etiam libenter accipiat quæ dicuntur : quia jam ex alia parte a malo cegnoscitur declinare, qui salubrem castigationem voluerit libenfgnorant Deum. Considerate quia qui uxoribus, ex- D ter accipere; et cui mala sua displicent, jam illi et quæ bona sunt placeant, ac sic quantum se a vitiis separaverit, tantum se virtutibus propinquabit, quod ipse præstare dignetur qui cum Patre et Spiritu soncto vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XXI.

Ad monachos.

Scimus quidem spiritali militize cui nos maneipavimus magnam esse in futurum repositam remunerationem. Sed si bene respiciamus in hoc ipso opere quod agamus [Forte agimus], quodammodo etiam in præsentiarum partem præmii possidemus, etc.

# HOMILIA XXII.

Ad hoc ad istum locum convenimus, fratres, ut Domino nostro vacare possimus, non his rebus quibus noster delectatur inimicus. Certum est' quod quando ea quæ ad sæculum pertinent loquimur, etc.

# HOMILIA XXIII. Ad monachos.

Videte vocationem vestram, fratres charissimi (I Cor. 1, 26). Venire ad eremum summa perfectio est; non perfecte in eremo vivere, summa damnatio est. Quid prodest, si in loco quies teneatur, et inquie-

A tudo in corde versetor? Si in habitatione silentium sit, etc.

#### HOMILIA XXIV

#### Ad monachos.

Ait quodam loco sermo divinus: In diebus solemnitatum vestrarum affligite animas vestras (Lev. xv1, 29; xx11, 27). Quare hoc dixit? Quia jejunia et vigilize et sanctæ afflictiones humilia [Al. humiliata] corpora maceraut, sed maculata co: da purificant, etc. Has homilias videsis Patrologiæ tomo L, inter Opera S. Eucherii, cui ctiam ascriptæ sunt, coll. 844, 818, 855, 857.

# OPERUM PARS ALTERA. OPUSCULA ET EPISTOLÆ.

#### DE CANONIBUS OBSERVANDIS.

#### CONSTITUTIO SANCTORUM EPISCOPORUM QUI IN CIVITATE ARELATERSI CONVENERUNT.

TITULI CANONUM.

- 1. Ut diaeonus ante viginti quinque annos, et sucerdos ante triginta non ordinetur.
- 11. Ut laicus ante annum conversionis non ordi-
  - III. Ut pænitentes et digami non ordinentur.
- 1V. Ut qui clericum alienum susceperit, communione privetur.

#### VETERES TITULI,

Vel sententiæ hujus Conc. ex vetusto Cod. Lucen. 490.

#### Ex Concilio Arelatensi.

Ante 25 annos ætatis non ordinetur diaconus.

Episcopus, presbyter, diaconus non ordinetur, nisi
anno uno conversi fuerint.

#### PRÆFATIO.

Cum in voluntate Dei ad dedicationem basilicæ Sanctæ Mariæ in Arelatensi civitate sacerdotes Domini convenissent, congruum eis et rationahile visum est, ut primum de observandis canonibus attentissima sollicitudine pertractantes, qualiter ab ipsis ecclesiastica regula servaretur, salubri consilio definirent.

#### CANONES.

I. Et quia in ordinandis clericis antiquorum Patrum statuta nonead integrum, sicut expedit, observata esse cognoscuntur, ne forte quorumcunque importunis et inordinatis precibus sacerdotes Domini fatigentur, et ea quæ totics sunt præcepta transgredi compellantur, hoc inter se observandum esse definiunt, ut nullus episcoporum diaconum, antequam viginti quinque annos impleat, ordinare præsumat. Episcopatus vel presbyterii honorem nullus laicus ante præmissam conversionem, vel ante triginta ætatis annos accipiat.

- II. Et licet de laicis prolixiora tempora antiqui Patres ordinaverint observanda, tamen quia crescente ecclesiarum numero, necesse est nobis plures clericos ordinare, hoc inter nos sine præjudicio duntaxat canonum convenit antiquorum, ut nullus metropolitanorum cuicunque laico dignitatem episcopatus tribuat, sed nec reliqui pontifices presbyterii vel diaconatus honorem conferre præsumant, nisi anno integro fuerit ab eis præmissa conversio.
- III. Nullus pænitentem, nullus digamum, vel internuptarum maritum, in prædictis honoribus audent ordinare. Et licet hæc jam prope omnium canonum statuta contineant, tamen ne cui sacerdotum supplicantum, sicut jam dictum est, importunitas vel suggestio iniqua subripiat, pecesse fuit ut nunc severio-C rem regulam sibi velint Domini sacerdotes imponere. Et ideo quicunque ab hac die, contra ea quæ superius sunt comprehensa, clericum ordinare præsumpserit, ab hac die, qua hoc ei potuerit approbail. auno integro missas facere non præsumat. Quant rem si quis observare noluerit, et contra consensum fratrum faciens, missas celebrare præsumpscrit, ab omnium fratrum charitate se noverit alienum: quis dignum est ut severitatem ecclesiasticæ disciplinæ sentiat, qui toties salubriter a sanctis Patribus instituta observare contemnit.
- IV. Et si forte aliquis clericorum, regulam disciplinæ ecclesiasticæ subterfigiens, fuerit evogatus, quicunque eum susceperit, et non solum pentifici suo non reconciliaverit, sed magis defensare præ-D sumpscrit, Ecclesiæ communione privetur (21 quæst, 5. Si forte aliquis).

#### SUBSCRIPTIONES EPISCOPORUM.

Cæsarius in Christi nomine episcopus definitionem hanc sanctorum fratrum meorum, vel meam, relegi

et subscripsi. Not. sub die vm idus Junias, Opilione A viro clarissimo consule.

Contumeliosus episcopus consensi et subscripsi. Philagrius episcopus consensi et subscripsi. Prætextatus episcopus consensi et subscripsi. Maximus episcopus consensi et subscripsi. Julianus episcopus consensi et subscripsi. Florentius episcopus consensi et subscripsi. liem Florentius episcopus consensi et subscripsi. Cyprianus episcopus consensi et subscripsi. Montanus episcopus consensi et subscripsi. Cœlestinus episcopus consensi et subscripsi.

Porcianus episcopus consensi et subscripsi. Eucherius in Christi nomine episcopus consensi et

Cataphronius presbyter, directus a domnis meis Agraccio et Severo episcopus, consensi et subscripsi. Desiderius presbyter directus a domne meo Joanne episcopo consensi et subscripsi.

Leontius preabyter, directus a domno meo Constantio episcopo, subscripsi.

Ego Emeterius [ms., Emerius. HARD.], directus a domno meo Gallicano episcopo, consensi et subscripsi.

#### JOANNIS CHRISTOPHORI AMADUTH

AD CL. VIRUM ANGELUM M. BANDINIUM,

CANONICUM BASILICE LAURENTIANE FLORENTIE, ET PREFECTUM REGIE BIBLIOTHICE MEDICEO-LAURENTIANA, IN SERMONEM SEQUENTEM

#### PRÆFATIO.

eruditissime, sic ingenuo ac honesto viro grati animi officia convenire, ut si quis vel ea sciens prætermittat, vel ab iis refugiat, parum absit quin inter jumenta recenseam. Alitur enim humana societas mutuis potissimum præsidiis, studiis ac voluntatibus; quæ quidem si tollantur, humanitas ipsa tolli mihi videatur, quæ quem sit hominis propria, vel ipsum nomen indicat. Habeat ergo sibi, qui velit, oppositæ sententiæ placita, quibus nova prorsus, ac silvestris philosophia, urbano homine indigna innititur. Nimirum intelligis, amicorum optime, hæc ideo a me dici, ut qui mullis me cumulaveris beneficiis et amoris significationibus, gratum me quinetiam tuis in me meritis ac liberalitatibus identidem agnoscas, tum el perpetuo corum omnium metingat hunc sermonem de Viduitate servanda typis committere, quem tibi potissimum acceptum refero, cui alii convenientius hac qua me nunc prafuri decet, inscribantur, quam tibi, ut hinc aliqua saltem mei in te studii viciesitudo existat? Exiguam sane video et imparem beneficio tuo ac meritis, verum, quæ cum ab ingenuo ac majora dare cupienti animo proficiscatur, digna sit, quam tu æqui bonique excipias. Postquam lectoribus nostris innotwit beneficii auctor, unde hæc in nos manaruni, aquum est ut catera pateant, qua ad monumentum qued nunc primum prodit, propius spectent, quæque ut tibi, qui ea perbelle noveris, repetantur, pati nunc debeas. Codex quapropter bibliotheca Mediceo-Laurentiana (a), cui tu merito praes, hune habet sermonem, quem tu saculo xi exaratum censes, qui jam D verum cum circa sermonis dimidium deprehenderim in ipsum descripseris in tom. I Catalogi Latinorum codisum bibliothece Laurentiance (b), quem propediem

Semper mecum ipse cogitavi, Bandini amicissime et B proditurum præsto!amur. Continet laudatus codex varias S. Cæsarii Arelatensis homilias, atque inter illas hæc eriam habetur, quæ tamen Augustino sanctissims Ecclesiæ Patri tribuitur, cum in fine ejusdem hæc, licet inconcinne, subnotentur : Explicit S. Augustini de consolatione mortuorum. Cæterum clarius Augustino inscribitur in codice altero saculi Ix, in fine mutile, bibliotheca S. Marci Florentia, quam obtinent Fratres Prædicatores, ubi post plures, quas continet, ejusdem Cæsarii Arelatensis homilias, sequentur sermones tres, quorum primus est S. Augustini episcopi. et incipit : Beatus homo cui miserebitur Deus, etc., alter ejusdem nomine quinetiam prænotatur, et est de Viduitate servanda, ac tertius tandem S. Ambrosii designatur, et est de Pænitentia agenda. Describit hunc morem suturum dijudices. Quare cum nunc mihi con- C codicem vir inter suos samigeralissimus Franciscus Antonius Zaccherius in ejus Itinere per Italiam (c), ac singula ejus capita singillatim recenset. Sermonem secundum de Viduitate servanda ex hoc codice exscriplum nobis per summam humanitatem communicarit vir clarissimus Philippus Angelicus Becchettius Dominicanæ Familiæ alumnus, et Ursianæ Ecclesiasticæ Historiæ continuator præstantissimus, quemadmodum et ejus cura apographum ex codice Laurentiano excerptum, amice et comiter te largiente, obtinui. Teztus vero quem exhibeo est ex codice Laurentiano, cui tamen in ima ora variantes lectiones Inbjeci quas habet codes Divi Marci, qui altero duobus seculis vetustior est. Potior hujus antiquitas postulare quidem videbatur ut textus loco ejus apographum proponeretur; eum invectum, forte amanuensis oscitantia, fragmentum quaddam alterius sermonis de Pænitentia, qued

Cod. XX, Plut. xvi. (a) Pag. 261 ad 265, n. 41, pag. 141.

<sup>(</sup>c) Part. 1, cap. 2, pag. 49 et 50.

sane nikil commune habel cum Viduitale, ne in textum A ni mpoquini nais difficul, nel tuis mpoctunale warte ipsum, sie fide vodicis postulante, quid ab argumento primo absonum, invectum ægre quis corneret, id consilium cepi, ut Laurentianum exemplar, ctsi recentius, pro testu nune esset, cui inter conteras alterius vetustioris codicis variantes lectiones fragmentum etiam hoc insum adnecteretur. Atque illud sane prætermitti haud posse videbatur, quod nullibi pro institutis a me perquisitionibus inter Augustini, Ambrosii et Caracrii sermones, illud inter edita deprehenderim. Zaccherius luco landato innuit post sermonem de Viduitate serranda segui sermonem alterum S. Ambrosii de Pænitentia agenda, seu, ut ipre ait, homilia 44, quam editi libri Augustino adjudicant. Inspexi quapropter ex ipsius indicatione laudatum numerum 44, qui huic hoeditionum tum veterum, tum recentiorum (nam Zuccherius non bene exerit quem ex duobus Patribus ibidem designatum relit), et horum homilias seu sermones qui hunc numerum gerunt, site inter genuina eorumdem opera, sive inter spuria ac suspecta, alios esse omnino deprehendi, nihilque de Panitentia ipsos attingere. Il abentur sane apud Augustinum sermones duo de Utilitate agendæ pænitentiæ (a), ac plures alii de eodem argumento occurrunt in appendicem (b) rejecti a doctissimis S. Mauri monachis Parisiensibus; ast in corum nullo quidquam deprehendi quod cum laudato fragmento conveniat; quod etiam de Ambrosianis ac Cæsarianis sermonibus, quos data opera consului, dictum existimes. Ast nunc eo deveniendum, ut de auctore hujus sermonis meam opinionem expromam, quam etiam G cum cl. Augustino Antonio Georgio Eremitarum Augustinensium procuratore gen., vire mei amantissimo, omnium scientiarum genere ornatissimo, tum et Auquestiniane doctrine vindice apprime strenno prestantique communicatam volui. Stylus quidem, si cum sinceris sanctissimi Patris, aureis prorsus divinisque Operibus conferatur, non huic omnino quo sermo noster coalescit, respondere, quin oppido differre videbitur. Huc accedit, sanctissimum Patrem in Scripturarum testimoniis proferendis Graco textui adharere, quod etiam a Maurinis monachis observatum est. Scilicet locus ipse Pauli apostoli ad Timotheum (c), qui primum in nostro hoc de Viduitate servanda sermone occurrit, ab Augustino profertur in ejus opusculo de Bono Viduitatis, quod in cod. Palatino Vaticano sac. vs vel vu signato n. 210, inscribitur: Liber seu Epistola S. Augustini ad Julianam de Viduitate conservanda, ac Greeco textui omnino, non autem Vulgate versioni respondet. Sic enim se habet : Quæ autem vere vidua est et desolata, speravit in Dominum, et persistit in orationibus nocte ac die. Quæ autem in deliciis agit, vivens mortua est. Habe nunc Gracum textum, ul nullo negotio conferas cum utraque versione: Ή δέ όντως χήρα, και μεμονωμένη ήλπικεν έπι τον Θιόν,

(a) Serm. 351 et 352, tom. V edit. PP. S. Mauri.

Serm. 254 usque ad 262.

(c) I Tim. v, 5 et 6.
Cod. S. Marci habet, sustinebit?

καὶ ἡμέρας. Ἡ δὲ σπαταλώσα, ζώσα τέθνηκε. Ικ sermons autem nostro juzta Vulgate editionis fidem, quanquam non accurate prorsus, locus iste adducitur, aliter ac ab Augustino peractum esset; quod sane de cæteris Nuvi Testamenti locis hic citatis dictum intalligas. In opusculo autem de Vita Christiana, cui Haurini menachi locum secerunt in tomi VI appendice, hic inse Pauli locus juzta Vulgatam adductus cernitur. Ast opusculum hoc ab Augustino iidem abjudicant, tribuuntque potius Fastidio cuidam episcopo, et Pelagii conterraneo. Quare sic censeo hunc sermonem S. Cæsario Arelatensi polius esse tribuendum, cum in codicibus suarum homiliarum habeatur, cumque plures alii ejusdem sermones autea Augustino tributi fuerint, quos in appenmilice escribitur, in Augustini alque Ambrosii Operibus B dice ad tom. V Augustinianorum Operum doctissimi monachi S. Mauri rejecerunt. Hæc sunt, Bandini doctissime, quæ tecum agere nunc libuit, quocum eruditum sermonem conserere miki propemodum visum est. Tu, qui tanta polles eruditione, quique ad litterariæ reignblices commodum et incrementum majora quotidis meliris, eruditulas has meas allocutiones, tum parrula hac opuscula ne asperneris; sunt enim ad tui aenium saltem accommodata, et ad tuorum operum exemplar conquitur accedere. Cæterum non ex hoc solum quantulocunque officio grati animi mei et observantiæ modutum metiaris, qui majora eliam, si suppetant, aut cætera eliam, quæcunque ea tandem sint, a me in dies exspectes. Vale interim, Bandini eruditissime, et patriæ ac Musis, tranquillo otio, vive.

Datis Roma nonis Januarii anno a Christo neto 1775.

# OPUSCULUM

#### De viduitate servanda.

Audi, filia derelicta, quæ perdidisti solatium charitatis, de cujus cervice sublatum est jugum viri. Ecce beatior eris, si sic permanseris. Non te seducat vana cogitatio dicendo: Quis mibi providebic cibum in tempore, vel orphanos mens quis tuebitur "? Gaudere debes potius nunc quam eum sueras vinculo viri ligata. Ecce soluta es a lege viri, in qua detinebaris, ut sis in tuo arbitrio. Non habeas suspirium, quod perdidisti spem hujus sæculi : memor esto, Filia, Dominum esse spem omnium finium terræ. Non anxieris, quod sola remanseris; memorare Domi-D num, qui orphanum et viduam suscipit. Ora Dominum, sicut Apostolus dicit : Que vere vidua est et desolata, instat in orationibus et obsecrationibus diebus ac noctibus : nam quæ in deliciis est rivens , mortua est. Si qua ridua parentes et nepotes habeat, discat primum domum suam bene regere, et mutuam vicem reddere parentibus, hoc enim gratum et acceptum est coram Domino (I Tim. v, 4, 5, 6). Esto humilis, et verecunda atque sobria in omnibus, ne forte abominabilis b videaris; sic e scriptum est : Adolescentiores viduas devita, cum enim lusuriatæ fuerunt, in Christa

Cod. S. Marci habet, ad hominibus. Cod. S. Marci habet, sicul. Sequens locus est in cit. Pauli Epist. vers. 11, 12 et 13.

irritam fecerunt, non solum otiosæ, sed eliam et verbosæ et curiosæ discunt circuire domos alienas, toquentes que non oportet. Esto sedulo in domo tua arando cum lacrymis, ut det tibi castitatem corporis vel continentiam. Quam infelix es et misera, quam malum opprobrium portas, si te non contines! Qualis distractio est tibi, si carnis tuæ frenum non habes! Labora in opere Dei semper. Ecce bona vidua, quæ est unius uxor viri, si filios educavit, si hospitio recepit, si sanctorum pedes lavit, si tributationem patientibus subministrarit . Beata eris si harc omnia seceris; sunt enim multæ viduæ quæ habuerunt duos vel tres viros, sed non babent præceptum, ut ab omnibus honorentur, sicut illa quæ unum viram habuit. Molte viduze fuerunt in diebus Elize, et ad nullam R earum missus est, nisi in Sarepta Sidoniæ. Vide quia nulla ex illis habuit meritum, nisi illa sola quas hospitio recepit in die necessitatis, quando erat fames valida, et adveniente sancto Elia, apparavit illi mensam; sicut et illa vidua non habuit in substant'a sua nisi duos denarios, et sperans ex corde puro quod easet centuplum acceptura-, lios ipsos obtulit Domino; sicut et illa vidua nomine Judith, qua non discedebat de superioribus domus sum, jejuniis et orationibus serviens Domino die ac nocte, quam Dominus custodiebat de manu Holophernis, ne coin-

· Verba hace usurpat Apostolus cit. Epist. vers. 10. b Cod. S. Marci hæc insuper habet, quæ per amanuensis oscitantiam invecta sunt, quæque ad sermonem alterum de Panitentia pertinere videntur, qua- C que hic subjungere placuit : .... Faciat quod adeo cupit fieri, quando diem finierit, vila non finit, sed transit de vita in vitam. Sive is voluntate sua occurral ad baptismum, sive in periculo constitutus bapti-zetur, et exeat, ad Dominum vadit, ad requiem vadit. Baplizatus autem, et desertor, violatorque sacramenti si fuerit, peccat, et Bominum repellit a se. Si autem agat penitentiam ex toto corde, sed aget veram pæni-tentiam, ubi Deus videt, sicut vidit cor David, quando increpatus a propheta graviter, et post communicationes terribiles Bei exclamavit dicens : Peccavi, et mox ut audivit Dominus, abstutit peccatum suum. Quantum valent tres syllobæ! Tres enim syllabæ sunt, Peccavi, sed in tribus syllabis flamma sacrificit cordis ejus ad cœlum ascendit. Ergo qui egerit veram pomitentiam, et solutus fuerit a ligamento quo erat constrictus, et a Christi corpore separatus, et bene post pænitentiam vixerit, post reconciliationem cum defunctus fuerit, ad Dominum vadit, ad requiem vadit, regno Dei non privabitur, et a poculo diaboli separabitur. Qui autem positus in ultima necessitate ægritudinis suæ, acceperil pænilentiam, et mox reconciliatus fuerit, et vadit, id est exit de corpore, sateor vobis, non illi negamus quod petit, sed nec præsumo quod bene hine exiit, et non præsumo, non polliceor, non dico, non vos fallo, non vos decipio, non vobis promitto. Fidelis bene vivens securus hinc exit. Agens poenitentiam, dum sanus est, et reconciliatus si postea bene vixerit, securus est. Sed dicis, quid est si bene vixerit? Vel hac nos instrue, sacerdos bone, vel hoc sciamus. Illud nescire le dicis, qui accepta pænitentia ad horam et transiit, nescire te dicis, facinora sua si relaxentur in die judicii, hinc nullam securitatem nobis das. Qu'd est rivere post pænitentiam, doce nos. Dico vobis, abstinere ab ebriositate, a concupiscentia, a furto, a malo eloquio, ab ipso immoderato risu, a verbo otioso, unde reddituri sunt homines rationem in die judicii. Ecce quam levia dixi, et

nuberevolunt, habentes damnationem, quia primam fidem A quinaretur in opere peccati. Oh quam beata vidua . que tale gandium b civibus suis præstitit, et spem bonam sibi acquirere meruit, ut liberaret populum suum ab ore gladii l Ecce quod fecit castitas viduar. ut esset nominata in omnem terram, et Domino landabilis, et in omnibus clara. Oh quam beata es, vidua quam Dominus memoratur! Sicut illa cuius filius naicus defunctus fuerat, quomodo misericordiam consecuta est a Domino, ut resuscitaretur e; sicu! illa vidua in Actibus apostolorum (cap. 1x, 36) nomine Dorcas, que multas eleemosynas faciebat, omnes vidua, adveniente Petro, ostendebant vestes quas els fecerat Dorcas, dum viveret. Vidit autem Petrus opera mulieris viduæ, oravit, ot suscitavit eam. Sient et illa vidua que quotidie se volvebat ad pedes cujusdam divitis, ut vindicaretur de adversa. rio suo, cum vidisset illam dives lacrymantem, ait : Si Dominum non timeo, nec hominem revereor, tantum ha c vidua quia molésta est, vindicabo cam-Ecce quomodo vindicatur vidua, si obtineat castitatem, et humilitatem, et mibi ipsi præcep!um est, ut a me visitationem accipiat, dicente apostolo: Visita pupillos et viduas in pressura ipsarum (Jac. 1. 27). Oh quam beata es, vidua quæ in omnibus taliter commendaris a Domino! Qui autem tibi non miseretur, judicatur a Domino ipso dicente d : Causas viduarum non judicantes, et pupillos non miseran es,

> omisi illa gravia et pestifera. Et aliud dico : non solum post pænitentiam ab istis vitiis homo observare se debet, sed ante pænitentiam, dum sanus est, quia nescit si possit ipsam posnitentiam accipers, et confiteri Des et sacerdoti peccala sua. Ecce quare dixi : et ante pernitentiam melius. Agens vero pænitentiam ad ultimum, et reconciliatus exierit, si securus hinc exeat, ego non sum securus. Poenitentiam dare possum, securitatem dare non possum. Qued dico attendite. Ego illum planius expono, ne aliquis me male intelligat. Nunquid dico damnabitur? Non dico. Sed liberabitur dico. Et quid mihi dicis, sancte episcope? Quid tibi dicam nescio. Dixi non præsumo, non promitto, prorsus nescio de Dei voluntale. Vis le, frater, a dubio liberari? Vis quod certum est evadere? Age pænitentiam, dum sanus es. Si enim agis veram pænitentiam dum sanus es, et invenerit le novissimus dies, curris, ut reconcilieris; si sic agis, securus es. Quare securus? Vis dicam tibi? Unia egisti pænitentiam eo tempore quo et peccare potuisti. Ecce dixi quare securus es. Si autem tunc agere vis insam pænitentiam quondo peccare jam non potes, peccata te dimiserunt, non tu illa. Sed unde scis, inquies, si forte Deus mihi misereatur, et dimit at mihi peccata mea? Verum dicis, fruter, verum dicis, unde scio, et idev tibi do pænitentiam, quia ne cio. At ille inquit: Ergo dimitte causam meam Deo. Quid metu verbi effligis, el judici me Deo dimittis? Illius judicio te com mitto, cujus judicio me commendo; nam si scirem nihil tibi prodesse, non te admonerem, nen te terrerem. Duce res sunt : aut tibi ignoscetur, aut non tibi ignoscotur. Quid horum tibi futurum sit nescio. Sed do consilium: Dimitte incertum, et tene certum. Et cum vivis, age pænitentiam veram, ut cum veneris in judicium Dei, non ab eo confundaris, sed ut ab eo in regnum deducaris.

. Cod. S. Marci habet, consecuta est, ut a Domino resuscilare: ur.

d Locus hie in Scripturis sacris non habetur, licet testimonia de viduis et pupillis huc redeuntia plurima occurrant, quorum aliqued hic ad sensum, uti non insolens apud scriptores sacros, forte adductum est. judicabo vos, dicit Dominus. Benedicta es, vidua, A illam que pedes Domini lacrymis rigavit, et capitlis quia ipsum Dominum habes judicem et defensorem. Jam nullum plores, filia, quæ melior facta es quam fueras ante. Ante in homine sperahas, mode autem in Domino Jesu Christo; antea cogitabas secundum hominem, modo autem secundum Deum; antea carnis libidine delectabaris, et vestis periculo, modo autem legis dulcedinem et castitatem præ omnibus cogitas; antea ancilla viri fuisti, modo autem libera es Christi a. Quam bonum est te esse securani, quam pati servitium b viri! Bonum est sola jacere in lecto. et surgere munda, quam jacere conscia libidinis et carnis immunditiæ. Antea eras curvata, et eras sub viri jugo gravi c; modo autem erecta es a jugo Christi suavi. Gaude, filia, quia venundata fueras, mino meruisti. Memor esto, filia, mulierem Chananwam, quæ per inopportunitatem suam beneficiem Salvatoris nostri impetrare meruit, sed et mulierem

- a Cod. S. Marci habet, in Christo.
- b Cod. S. Marci habet, servitutem.
- c Cod. S. Marci habet, sub jugo viri gravi.
- suis tersit, vel illam mulierem quæ attulit unguentum pretiosum, et profudit Dominum recumbentem d; vel illam mulierem quæ vestimenta Domin. te igit, et continuo stetit fluxus sanguinis ejus; e Illam mulierem quæ ad pedes Domini sedebat, au dire qualiter posset sugere ab ira ventura. Considera. filia, per quam viam humilitatis- hæ ipsæ muliere: gradiebantur, et ex hoc meritum bonum habuerunt, Esto et tu similis illis in obedientia, in humilitate, in eleemosyna, in susceptione peregrinorum, in vigiliis, in jejuniis, in omni sobrietate. Ilæc sunt quæ Christo placuerunt. Labora, filia, die ac nocte in opere Domini, ut quæ ab homine dimissa es, a Domino colligaris; ut quæ acceptura eras trigesimum. ut esses aucilla viri, modo autem libertatem a Do- B fructum, sexagesimum merearis consequi, per cum qui vivit in sæcula sæculorum. Amen. Explicit S. Augustini de consolatione mortuorum.
  - d Cod. S. Marci frabet, et persudit Domino recum-
    - Cod. S. Marci habet, tricenum.
    - f Hæc desunt in cod. S. Marci.

# **CÆSARII** REGULA AD MONACHOS<sup>a</sup>.

DE S. CÆSARIO EJUSQUE REGULA VETERUM TESTIMOMIA.

Arelatensis urbis episcopus, vir sanctitate et virtute celeber, scripsit egregia et grata valde, et monachis necessaria opuscula. Floruit Anastasio rempublicam gubernante. >

Cypri nus I b. 1 de Vita S. Cæsarii cap. 4: Cæsarius primum diaconu, deinde presbyter ordinatur; nec unquam tamen canonicam monachi modulationem, nunquam Lerinensium fratrum instituta reliqu't : ordine et officio clericus; humilitate, charitate, obedientia, cruce monachus permanet.

Ibidem, cap. 5: Defuncto in suburbana civita is insula abbate, ab episcopo Eonio eo Casarius mittitur, ut monasterium rectore destitutum ipse, in cadem reverentiæ

 Hanc regulam monachorum S. Gæsarii describit Cointius in Annalibus ecclesiasticis Francorum ad ann. 536, § 124, tom. 1, pag. 489 seqq., ejusque

Gennadius de Script, eccles cap. 86 : « Casarius C anctoritate succedens, monastica disciplina informaret. Itaque in suburbano monasterio libens eam complectitur vitæ rationem quam etiam intra urbem quotidianis semper studiis contulisset et perpetuis optasset volis, Ipsum vero monasterium ita quotidiana instantia et divinis informatit officiis, ut hodiegae Deo propitio iliic videce licet. >

> Florianus, epist. 5 ad Nicetium episc., tom. 1 Scrip. Franc., pag. 851 : « Sed et coronæ vestræ socium beatæ memoriæ dominum Cæsariom Arelatenseon episcopum, qui vixit inter barbaros pius, inter bella pacatus, pater orphanorum, pastor egregius : qui tanti census effusione nil perdidit, catholica regulam. disciplinæ dictis factisque demonstrans.

accuratam init collationem cum Regula monialium, eodem Cæsario auctore, que pone sequitor, notisque simul illustrat.

## OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Arelatensem episcopum, fatentur omnes viri docti, unam nimirum ad monachos, alteram ad virgines, et utramque suo codici inseruit Holstenius, de prima monachorum norma hic agens. Posiquam enim S. Cæsarins ob labefactatam valetudinem monasterium Livinense relin-

PATROL. LXVII.

Binas regulas monasticas scripsisse S. Cæsarium, D quere coactus fuerat. Arelatem se contulit, ubi ab fio no episcopo familiariter exceptus, tantam familiarita e n cum co iniit, ut ab episcopo, jam convalescens, constitu'us sit monasterii abbas, ac post triennium, nimirum anno 502, omnium suffragiis in loci episcopum sujfectus. Cum igitur sanctiss mus episcop is in coenobio

Lirinensi ab adolescentia educatus fuerit, sic facile sup- A cras virgines Arelatenses misso, omnino patet S. Ceponere possumus illum haud aliam disciplinam monasticam in monasterium Arelatense introduxisse, nisi Lirinensem; ita quod hæc regula existat insigne monumentum arcte discipline monastice in celeberrimo cauobio Lirinensi olim usitatæ. Constat hæc regula 26 articulis, cum brevi sed pathetics exhortations ad monachos, scriptaque est non solum ad monasterium Arelatense, sed ad omne aliud conobium abbate gubernatum. Et quidem, ex privilegio Hormisdæ papæ ad sa-

sarium post adeptum episcopatum et alia monasteria pro clericis el monachis in ipse civilale erexisse, prester illud in suburbana insula a prædecessore conditum, enjus et ipse aliquando constitutus erat abbas. Deinde sub exordio hujus regulæ Tetradius, nepoz S. Cararii, et forsan cujusdam monasterii apud Galles abbas, testatur kane regulam fuisse dictatam ante initum episcopatum, adeoque quando S. Cæsarius adhuc erat abbas et presbyter monasterii ab Eonio conditi.

#### INCIPIT REGULA

A S. TETRADIO PRESBYTERO, NEPOTE BEATE MEMORIE S. CESARII EPISCOPI ARELATENSIS ABBATE. MEA PARVA PERSONA ROGANTE, TRANSMISSA : QUAM A SUO SUPRAMENORATO DOMINO CÆSARIO DIXIT IPSE DICTATAM; QUAM DUM ESSET SACERDOS IPSE PER DIVERSA MONASTERIA TRANSMISIT.

Incipit in Christi nomine Regula, qualis debeat esse in B pluvia, et caro sine cibo, talis est anima si non reficiatur Dei verbo. monașterio ubi abbas est, quicunque fuerit.

CAPUT PRINUM. Imprimis si quis ad conversionem veneril, ea conditione exciplatur, ut usque ad mortem suam ihi perseveret. Vestimenta vero laica non ei mutentur, nisi antea de facultate sua chartas venditionis faciat, sicut Dominus præcepit dicens : Si vis persectus esse, vade, vende omnia quæ habes, da pauperibus, et veni, sequere me (Matth. xix). Certe si non valt vendere, donationis chartas aut parentibus aut monasterio faciat, dummodo liber sit, et nihil habeat proprium. Si vero pater ejus aut mater vivat, et non habet potestatem faciendi, quando illi migraverint cogatur facere. Ouæcunque secum exhibuit abbati tradat : nihil sibi reservet : et si aliquis de propinquis aliquid transmiserit, offerat abbati. Si ipsi est C necessarium, ipso jubente habeat; si illi necesse non est, in commune redactum, cui opus est tribuxtur.

- II. Sint vobis omnia communia.
- III. Cellam peculiarem, aut armariolum, vel quamlibet clausuram nullus habeat; in una schola omnes maneant.
- IV. Non jurent; quia Dominus dixit: Nolite jurare omnino, sed sit sermo vester est est, non non (Matth. v).
- V. Mentiri qui inventus fuerit, disciplinam legitimam accipiat; quia Us quod mentitur occidit animam (Sap. 1); et. Perdes cos qui loquantur mendacium (Psal. v).
- VI. Non maledicant : quia scriptum est : Neque maledici regnum Dei possidebunt (1 Cor. v1).
- VII. Operam non quam unusquisque voluerit, sed quæ eis ordinata fuerit, faciant.
  - VIII. Dum psallimus, nullus loqui præsumat.
- IX. Ad mensam dum manducant, nullus loquatur: sed unus legat quemcunque librum : ut sicut corpus reficitur cibo, ita anima reficiatur Dei verbo, sicut dicit Dominus: Non autem in solo pane vivit homo, sed ex omni verbo Dei (Matth. 1v). Qualis est terra sine
- Ingrediantur. Qui remoto loco est] In omnibus editis corruptus est hic locus, atque ita corrigendus:

- X. Filium de baptismo nullus excipiat.
- XI. Mulieres in monasterio nunquam ingrediantur. Qui in remeto loco est a, signo tacto, ad omne opus Dei nullus tardius veniat. Si tardius venerit, statim de serula in manus accipiat. Arguente abbate, aut præposito, aut quolibet seniore, respondere penitus non præsumat.
- XII. Lites inter vos non habeatis : sic enim dicit Apostolus: Servum Domini non oportet litigare, sed mansuetum esse (11 Tim. 11). Certe si excesserit, ut est humana fragilitas, ut se sermonibus duris exstimulent, Sol non occidat super iracundiam restram (Ephes. IV).
- XIII. Sed nec ullus præsumat iratum culpare; sed qui se sciunt fecisse quod non debuerunt, invicem sibi veniam petant, implentes illud Dei mandatum ubi dicit: Dimittite et dimittetur vobis. Si vos non dimiserilis, nec Paler vester cælestis dimittet vobis peccata ves!ra (Matth. VI), Ira viri justitiam Dei non operatur (Jac. 1). Si offers munus tuum ad altare, et recordatus fueris quia frater tuus habet aliquid adversum te, vade prius reconciliari fratri tuo; et tunc veniens offeres munus tuum (Matth. v). Certus esto quia dum iratus es contra alium, oratio tua non recipitur; nec irato licet communicare. Et ideo implete quod Dominus dicit: Pacem meam do vobis, pacem meam dimitto vobis (Joan. xiv). In hoc cognoscent omnes homines quod mei discipuli estis, si vos invicem diligitis (Ibid., XIII). D Dixit amplius Joannes: Qui odit fratrem suum, in tenebris est, et in tenebris ambulat. Qui odit fratrem suum. homicida est. Charitas Deus est; qui manet in charitate, Deus in eo manet (I Joan. III). Et qui inimicos juliemur diligere, et bene eis facere, qua fronte fratres adimus?
  - XIV. Omni tempore usque ad tertiam legant, post tertiam unusquisque sibi opera injuncta faciat.
  - XV. Nullus occulte aliquid accipiat, pracipue epi-

ingrediantur. Præter eum qui, etc. Coint., I. C.,

mittat.

XVI. Victum et vestimenta abbas ministret. Quia sient sancitum ut pihil proprium habeant, ita justum est ut omnes quas negessaria fueriut a sancto abbate accipiant.

XVII. Infirmi tracteutur, ut citius convalescant. XVIII. Omne ministerium cum bang valuntate facite, ut impleatis illud : Valuntarie ecerificatio tibi (Psal. Lm): quia satis alta merces erit illius qui voluntarie, quam illius qui invitus facit quod juhetur.

XIX. Contendite intrare per angustam portam, quia arcta el luboriosa via est que ducit ad nitam, lata et spationa que ducit ad mortem (Luc. x111). Vos vero sicut certamen habituri eratis, ai in pugna contra gentem aliquam ambulassetia, ut non ihi mortem fa- B ceretis; tanto magis in isto spiritali certamine pugnate, ut non vos adversaris animes percutiant. Quanta vitia habueritis, tantos habebitis adversarios; et ideo certate sicut milites Christi, ut cam ipso reguetis in coelis, qui dixit : Si quis tulerit crucem suam et seculus ma fueril : si quis reliquerit pataem, matrem, uxorem, filias et [qentietes, centuplum accipiet, et vitam avernam possidebit (Matth. x1x). Hoc certamen habete inter vos, qui alterum vincat per humilitatem, per charitatem: qui sit minor; qui sit in opus Dei vigilantior; qui patientiam habeat majorem; qui sit tacitus, mitis, blandus, compunctus : ut lætetur Dens et angeli ejus de vestra sancta conversatione, et confundatur diabolus hostis antiquus; qui semper cogitat miserum hominem contra Dei facere volunta- C tem, ne sit ibi unde ille pro sua præsumptione jactatus est: Sic currite ut apprehendatis (I Cor. 15), et possitis dicere: Viam mandatorum tuorum cucurri (Psal. CXVIII). Videte, fratres, quomodo caute ambuletis; non quasi insipientes : redimentes tempus, quoniam

- · Vigilias | Vigiliae, nocturaum est officium qu d bod e matutinum vocatur. Comr., ibid., p. 412.
- b Mi sas | Cave ne missa nomine sacrosanctum missæ racrificium hic significari putes. Missarum nomine significantur lectiones quæ flunt cum ex utroque Testamento, tum ex passionibus martyrum. lu hoc sensu Cæsarius mox, infra, cap. xxi; Umni dominica sex missas facite. l'rima missa semper lesurrectio LEGATUR. Hac itaque sanctione tria præcipit ctionis or at monachi aliquantisper, donec is qui synaxi præst, dato signo, jubeat lectionem dendo tieri. In., ibid., pag. 490 seq.
- · Maintines | Hodie landes vocamus. In , ibid., pag. 499.
- d Directaneum, etc.] Hinc observa duplicem ps.llendi formam, alteram directance sive in directum, alteram cum antiphona sive in antiphonam. Psalmi dicuntur directance, sive in directum, cum sine modulatione dicuntur, et æquali tenore vocis absque ascensu vel descensu pronuntiantur: dicuntur v. ro cum antiphona sive in antiphonam, cum duo chori alternation cum modulatione concinunt, et vicissim reciprocando melodiarum cantus alternant: ἀντιφωenim e-t ex adversoreciproce et alternation seu vicissim cauere. In., ibid., pag. 405.
  - Benedictionem ] ld est, cantieum Trium Puero-

stolas sine scientia abbatis nullus accipiat uec traus- A dies mali sunt. Propterea nolite fiert impradentes, sed intelligentes quæ sit voluntas Dei. Et nolite inebnisci vino, in quo est !uxuria, sed implemini Spiritu sancto. toquentes vohismetipsis in psalmis, et hymnis, et canticis spiritualibus, captanics et psallentes in cordibus vestris Patri et Deg : subjecti invicem in timpre Christi (Ephes. v).

> XX. Vigilias \*, a mense Ontohni usque ad Pascha, duus nocturues laciana, et tres missa à. Ab una missa logat fruter folia tria, et orate; logat alia tria, et le-Aet se

XXI. Dicite antiphonam, pespensorium et aliam autiphonam; autiphonas iosas de ordine Psalterii. Post hoc dicant matutinos s, directangum s: Exaltaba te. Deus meus et Rex meus. l'einde in ordine totus matutinarius in antiphonas dicatur. Omni dominica sex missas (acite. Prima missa semper re-urrectiv legatur, nullus sedent. Perfectis missis dicite matutinos, directanen: Exaliabo te, Deus mena el Res mens. Deinde, Canftemini. Inde, Cantemus Pamino. Lauda, anima mea, Dominum, Benedictionem . Laudate Bominum de cœlis. Te Deum tandamus. Gloria in excels s Dea, et capitellum !. Omni dominica sie dientur.

XXII. A sancto Pascha usque ad measem Septembrem, quarta et sexta tantum jejunandum. A mense Septembre usque ad Domini Natale, quetidie jejunandum. Iterum ante duas bebdomadas ante Quadragesimam, quotidie jejunandum; excepta dominica, ie qua non licet penitus jejunare, propter resurrectionem Domini. Si quis die dominica jejunaverit, peccat. A Domini Natale usque ante duas hebdomadas de Quadragesima, secunda, quarta et sexta; inde postea usque Pascha, omni die jejunandum, absque die dominica. Qui dominica jejunat, peccat. Missus 6 veroin jejunio tres, in prandia [Leg. prandio] vero et in cœna duo tantum preparentur : in prandio binas biberes .

rum, Benedicite, omnia opera Domini, Domino. In. jhid., p. 498.

Capitellum | Seu capitulum. Capitu'a sunt lectiunculæ, ex sacra Scriptura desumptæ, vocanturque collectiones cap. 50 concilii Agathensis, cui præfuit idem sanctus Gæsarius. Io., ibid., p. 499.

5 Missus | In bibliothera Patrum, missus vero in jejunio tres. Holstenius, expuncta voce missas, restituit missus, omnium mendosissime : quid enim sibi vult hac permonis textura : Missus vero in jejunio Cararius : ut lector sedens legat; ut pro singulis vult hace rermonis textura : Missus vero in jejunio lectionibus tria folia legat; ut in fine cujusque le- D tres ? Sanctus Aurelianus, qui sancti Cararii vestigiis inhæret, ordinem convivii quem Regulæ mouachorum subjecit, sic auspicatur : Cibaria quotidie ad refectionem tria, ad prandium duo, ad cenan duo. Quia et ipsemet sanctus Casarins in appendice Regulie monialium subjecta, ordinem convivit sic + choat a cibariis: Cibaria omnibus diebus in jejunio tria, in prandio bina tantummodo præparentur. Hinc colligimus initium p: æceptionis de cujus depravatione querimur ita esse corrigendum : Cibaria pero in

jejunio tria, etc. In., Ibid., pag. 500 et seq.

h Binas biberes ] Ha Holstenius, nec male: mam sancti Benedictus, Aurelianus et Donatus in suis regulis codem vocabulo utantur, nec non Evethelmus în Vita sancti Popponis apud Bolland. die 25 Januarii. Biberes apud Bollandum in notis I. c. et aund Vossum in Villis sermonis, scyphos vini significant; sed melius Holstenius in Indiculo sumit pro capus libet liqueris haustu seu sorbitione. In., ibid., p. 5.0. suum nullus præsumat habere quod manducetur aut bibatur.

XXIII. Qui pro aliqua culpa excommunicatus fuerit, in una cella recludatur, et cum uno seniore ibi légat, donec jubeatur ad veniam venire.

XXIV. Pullos et carnes nunquam sani accipiant; infirmis quidquid necesse fuerit ministretur.

XXV. Omni sabbato et omni dominica, vel diebus festis duodecim psalmi, tres antiphonæ, tres lectiones; una de Prophetiis, alia de Apostolo et tertia de Evangelio dicantur.

XXVI. Hæc licet minus idonei bellatores arma vobis spiritualia contra ignitas diaboli providemus.

et gravias illi jugiter uberes agite, qui vos de tenebrosa sæculi hajus conversatione ad portum quietis et religionis attrahere et provocare dignatus est. Cogitate jugiter unde existis, et ubi pervenire meruistis. Reliquistis sideliter mundi tenebras, et lucem Christi feliciter videre coepistis. Contempsistis libidinis incendium, et ad castitatis refrigerium pervenistis; respuistis gulam, et abstinentiam elegistis; repudiastis avaritiam atque luxuriam, et charitatem vel misericordiam tenuistis. Et quamvis vobis usque ad exitum vitæ non deerit pugna, tamen Deo donante

et în cœna accipiant, et in jejunio ternas. Ad lectum A securi sumus de vestra victoria. Sed rogo vos, venerabiles filii, ut quantum estis securi de præteritis, tantum sitis solliciti de futuris. Omnia enim crimina vel peccata cito ad nos revertuntur, si non quotidie bonis operibus expugnantur. Audite apostolum Petrum dicentem : Sobrii estote, et vigilate, quia adversarius vester diabolus, tanquam leo rugiens, aliqu d devorare quærens, circuit (I Petr. v). Quandiu in hoc corpore vivimus, die noctuque Christo adjutore vel duce, contra diabolum repugnemus. Sunt enim aliqui, quod pejus est, negligentes et tepidi, qui de solo Christianitatis vocabulo gloriantur, et putant quod illis sufficiat vestem mu'asse, et religionis tantu n habitum suscepisse; nescientes illud propheticum: Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in justitia et ti-Gaudete et exsultate in Domino, venerabiles filii, B more, et præpara animam tuam ad tentationem (Eccli. 11); nec sententiam Psalmistæ considerantes : Propter rerba labiorum tuorum, ego custodivi vias duras (Psal. avi). Et illud quod Apostolus dixit : Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum cælorum (Act. xiv). Vestes enim saculares deponere, et religiosas assumere, unius horæ momento possumus; mores vero bonos jugiter retinere, vel contra male dulc's voluptates sæculi hujus, quandiu vivimus, Christo adjutore, laborare debemus. Quia non qui incæperit, sed qui perseveraverit usque ad finem, hic salcus erit (Marc. x111).

# S. CÆSARII

# REGULA AD VIRGINES.

DE CÆSARIO EJUSQUE REGULA VETERUM TESTIMONIA.

Martyrologium Rom., die 25 Aug. : « Arelate de- C mulantum manu gestari, quasi consolaturus anxias positio sancti Cæsarii episcopi, miræ sanctitatis et pietatis viri.

Cyprianus, lib. 1 de Vita S. Cæsarii : 4 Inter hæc autem præcipuum illud monasterium quod sorori suæ condere cœperat, instar prioris instauravit; et quasi alter quidem mostri temporis Noe, propter tempestates et procellas in latere Ecclesiæ feminarum exstruxit cœnobium, tanquam arcam; evocataque e Massiliensi cœnobio venerabili sorore sua Cæsaria, quam ideireo eo miserat ut disceret quod doceret, et prius esset discipula quam magistra, in præparata domicilia cum duabus aut tribus sodalibus introduxit. Confluxerunt autem ad illam multæ virginum catervæ. rebus suis et facultatibus, atque ipsis etiam du!cissiadeo inclusæ, ut usque ad supremum vitæ diem nulli earum fas esset.extra monasterii ostium progredi.

ld., lib. u, sub finem: « Interca crescit usque exitus Israel de terra Ægypti, id est animæ sanctæ de hoc mundo corporalis vitæ migratio; jubet ergo se in monasterio virginum quod ipse fundaverat sella faquibus suspicio transitus sui abstulerat somnum, et eibum oblivio. Alloquitur itaque primam quasi more et dulcedine sua ducentarum puellarum venerabilem Cæsariam matrem, et consolatur, atque ad palmam tendere supernæ vocationis hortatur, et ut teneant Regulam quam ipse ante aliquot annos instituerat,

Gregorius Tur., Hist. Franc. lib. 15, cap. 39; in epistola Euphronii, Prætextati et aliorum episcoporum ad Radegundim reginam: « Specialiter definimus, si qua de locis sacerdotaliter nostræ gubernationi Domino providente commissis in Pictava civitate vestro monasterio meruerit sociari, secundum beate memoriæ domini Cæsarif Arelatensis episcopi constimis parentibus renuntiantes. Erant autem illo loco D tuta, nulli sit alterius [F. ulterius] discedendi licentia; quæ, sient continet Regula, voluntate prodita videtur ingressa, ne unius turpi dedecore ducatur in crimen, quod apud omnes emicat in honore.

lhidem, cap. 40 : c Post hac eum pontificis sui sæpius gratiam quæreret (Radegundis), nec posset adipisci, necessitate commota cum abbatissa sua, quam instituerat, Arelatensem urbem expetunt : de qua Re- Agula sancti Ciesarii atque Cæsariæ beatæ suscepta, regis se tuitione munierunt.

Hidem, cap. 42, in epist. B. Radegundis ad episcopos: « Insuper congregationi per me Christo præstante collectæ Regulam sub qua sancta Cæsaria degit, quam sollicitudo B. Cæsarii antistitis Arelatensis ex institutione sanctorum Patrum convenienter collegit, ascivi. »

Venantius, lib. van, carn. 1 de S. Radegundi :
Regula Casarii tinea nota tibi est.

Idem, carm. 4:

Concipiente fidem Christi Radegundis amore, Cæsarii lambit Regula quidquid habet.

Meminit quoque bujus Regulæ S. Donatus Afer in præfatione suæ Collectionis, et S. Benedictus Anianæ abbas in Concordia Regularum,

# · OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

De S. Cæsario Arelatensi episcopo, ejusque ad monachos Regula, jam in antecessum debito loco egimus. Nunc de alia sacris virginibus data agendum est, quæ quidem prima prolixior continet 43 capitula, præter Recepitulationem 21 articulis comprehensam. Hanc vero Regulam scripsisse videtur S. Cæsarius post adeptum episcopatum; illa enim continet integram disciplinam monachis traditam, sed sacris virginibus adaptatam. Et quia ab exordio conditi novi monasterii non omnia necessaria præcepta exhibere valuerit, sic et Recapitulationem scripsit, salutaria monita et sanctimonialibus feminis propria, præsertim circa victum et vestitum, complectentem, cui quidem Recapitulationi superaddita sunt longe post mortem S. Cæsarii duo ultima capitula, ut pote ex S. Benedicti Regula desumpta, prout ibidem notatur. Interim bæc de præsenti Regula ab Holstenio edita debent intelligi; nam Bollandus in suis sanctorum Aciis, ad diem 12 Januarii, longe diversam ejusdem Regulæ distributionem profert, in duodecim prolixa capita eam dividens, addensque insuper duo proliva satis capita, quæ hic desiderantur : unum, continens officii divini distributionem, alterum vero de jejuniis regularibus agens. Quæ tamen diversa ca-

pitom distributio nullatenus impedire debet sacra: bujus Regulæ authenticitatem, etiamsi duo ultima capita Recapitulationis apud Bollandum non inveniantur; cum et hæc ex S. Benedicto desumpta agnoscat Holstenius, et in utraque editione comprenendantur eadem præcepta moralia ac monita monaatica, iisdem verbis et sententiis expressa; ita ut sola diversitas versetur secundum variam capitum et articulorum distributionem. Pulcherrimæ sunt leges in hac Regula præscriptæ, omnibus sacris virginibus cujuscunque ordinis sæpius proponendæ, et quas non solum S. Cæsarii legislatoris seror cum ducentis virginibus, amplexa est, sed etiam aliæ magni nominis sanctimoniales seminæ in diversis locis excoluerunt ; præsertim S. Radegundis ex regina facta monacha, quæ hanc S. Cæsarii Regulam in parthenon suum Pictavienee introduxit. Huic quoque Regulæ subjunxit Holstenius sermonem eruditum sicuti et Existolas S. Cæsarii ad sacras virgines missas, quemadmodum et Testamentum ipsius sanctissimi episcopi. Quæ sanc venerandæ antiquitatis monumenta ab omnibus ecclesiasticæ et monasticæ disciplinæ cultoribus summo in pretio esse debent, mentibus utriusque sexus religiosorum diligenter inculcanda.

# PROLOGUS S. CÆSARII AD VIRGINES.

Sanctis et plurimum in Christo venerandis sororibus in monasterio quod Deo inspirante et juvante condidimus, constitutis Cæsarius episcopus.

Quia nobis Dominus pro sua misericordia inspirane, et adjuvare dignatus est, ut vobis mona terium conderenus, quomodo in ipso monasterio vivere debeatis secundum statuta antiquorum Patrum, monita vobis spiritualia ac sancta condidimus, quæ Deo adjuvante custodire possitis. Jugiter in monasterii cellula residentes visitationem Filii Dei assiduis orationibus implorate, ut postea cum fiducia possitis dicere: Invenimus quem quæsicit anima nostra

(Cant. m). Et ideo vos sacras virgines et Deo deditas animas rogo, quæ incensis lampadibus cum secura conscientia Domini præstolatis adventum, ut quia me pro constituendo vobis monasterio laborasse cognoscitis, vestri me itineris socium fieri sanctis orationibus postuletis, ut cum in regno cum sanctis ac sapientibus virginibus feliciter introibitis, me cum stuliis non remanere foris vestro suffragio obtineatis: orante pro me sanctimonia vestra, ut inter pretiosissimas Ecclesiæ gemmas micantem favor divinus et præsentibus repleat bonis, et dignum reddat æternis.

#### CAPITULA:

- 1. Imprimis observandum est ut de monasteris usque ad mortem suam nulla egrediatur.
  - 2. A maledicto et juramento abstincant.
- 5. De habita mutando et obedientia exhibenda.6. Ut nibil ex his que secum exhibuit sibi reser-
- vet, nee per se ipsam eleemosynas facial.
  - 5. Ut hulla infant la nisi a sexto anno excipiatur.
  - 6. Us unaquaque non quod ipsa voluerit, sed quod
- ei jussum fuerit, operetur.
  - 7. Ut nemo cellulam peculiarem habeat. 8. Ut dum psallitur, nemo loquatur.
- 9. Nemo filiam cujuscunque de fonte suscipiat.
- 10. Ut signo tacto nulla tardius veniat:
- 11. Qualis debet esse ancilla Bei dum castigatur.
- 12. Qualiter se debeat, quæ aliquid negligenter egerit, humiliare:

- 13. In vigilis studendum at nemo dormiat.
- 14. Ut in lenificiis faciendam suum pensum quotidianum accipiat.
  - 15. Ut nemo sibi aliquid proprium judicet.
- 16. Matri et præposite obediendum, ad mensam penitus non loquendum.
- . Ut omni tempore duabus horis lectioni vacent. 18. Ut sedentes ad opera, aut meditentur quæ
- someta sunt, ant taccont.
- 19. Ut quæ nobiles sunt de divitiis, vol arrentum nobilitate non extellantur.
- 20. Ut dum psallitur, quod sonat in ore, hoc teneatur in corde
  - 21. De custodia oculorum.
  - 22. Ut peccatum alterius non celetur. 25. Nibil occulte accipiendum.
- 24. Qualiter distingui debeant quæ aut furtam fecerint, aut invicem sibi manum miserint.
- 25. Ut sollicitadine preposite vestimenta fiant; a matre dispensentur.
- 26. Ut in una cellula vestimenta sanctarum sanctimonialium reponautur.
- 27. Ut nemo sibi proprinm alimid operetur.
- 28. Qualis vel qualiter cellaria debeat ordinari.
- 29. Qualiter baineo debeaut uti. 30. Qualis in cella infirmarum præposita esse debeat, et quafter cellarium sequestratum ipsæ in-

- 31. Qualiter distringi debeat hare que ant conviciis, aut maledictis, aut quibuscunque criminibus læserit sorores suas.

  - 32. Qualiter agere debeat abbatissa. 33. Qualiter provisores monasterii intra monasterium debeant introire.
  - 34. Ut viri aut mulieres sæculares in monasterium non introcant.
  - 35. Quomodo abbatissa in salutatorium procedere debeau
- 36. Ut convivium in monasterio nulli fiat, nisi de aliis aut locis, aut civitatibus venientibus religiosis feminis.
- 37. Qualiter ancilla Dei suos parentes debeat salutare.
- 38. Ut abbatissa nunquam nisi infirmitate faciente extra congregationem manducet.
- 39. Admonitio vel contestatio qualiter abbatissa, præposita, vel cellaria infirmis debest obtemperare.
- 40. Ut ancilla Dei nibil a parentibus transmissum sine consilio abbatissæ suscipiant; quod plus fuerit quam opus est, illis quæ indigent ministretur.
- 41. Qualiter tinctura flat, vel lectualia qualia fiabere debeant.
  - 42. De plumariis et ornatu monasterii.
- 43. Contestatio ac recapitulatio, ut nihil de institutione minuatur.

# REGULA <sup>a</sup> S. CÆSARII.

Quia multa in monasteriis puellarum aut monachorum instituta distare videntur, elegimus pauca de pluribus, quibus seniores cum junioribus regulariter vivant, et spiritualiter implere contendant quod specialiter suo sexui apium esse perspexerint; hæc san- C ctis animabus vestris prima conveniunt.

- I. Si qua, relictis parentibus suis sæculo renuntiare et sanctum ovile voluerit introire, ut spiritualium luporum fauces Deo adiuvante possit evadere, usque ad mortem suam de monasterio non egrediatur, nec de basilica, abi ostium esse videtur.
- H. Juramentum et maledictum, valut venenum diaboli, fugere et vitare contemiat.
- III. Ei ergo quie Deo inspirante convertitur non licobit statim habitum religionis assumere, nisi antea in multis experimentis fuerit voluntas ilfius approbata; sed uni ex senioribus tradita annum integrum in eo quo venit habitu perseveret. De ipso tamen habitu mutando, vel lecto in schola habendo, sit in putestate prioris; et quomodo personam vel compunctionem viderit, îta vel celerius, vel tardius stu-
- 1V. Q æ autem viduæ, aut maritis relictis, aut mutatis vestibus ad monasterium veniunt, non excipiantur, nisi antea de omni facultatula sua, qui voluerint, chartas, aut donationes, aut venditiones faciant, ita ut nihîl suæ potestati, quod peculiariter aut ordinare, aut possidere videantur, reservent, propter illud Domini : Si vis perfectus esse, rade, rende omnia quæ possides (Matth. xix); el, Si quis non reliquerit omnia, et seculus me suerit, meus non potest esse discipulus (Luc. xiv). Hoc idro dico, venerabiles filize, quia sanctimoniales que possessionem habue-
- rint, perfectionem habere non poterant. Quam rem etiam et iffæ quæ virgines convertuntur implere noluerint, aut non recipiantur, aut certe vestimenta religiosa non permittantur accipere, donec se ab omnibus impedimentis mundi istius liberas fecerint. Illæ vero quæ adhuc vivis parentibus substantiam suam in potestate habere non possunt, aut adhuc minoris ætatis sunt, chartas tune facere compellantur quando res parentum in potestate habere potuerint, aut ad legitimam ætatem pervenerint. Ideo hoc sanctis animabus vestris præcipimus, timentes exemplum Ananiæ et Saphiræ (Act. v), qui cum totum se dixissent apostolis obtulisse, partem obulerunt, partem sibi infideliter reservarunt, quod fieri nec decet, nec licet, nec expedit. Ancillam profiriam nulli, nec etiam abbatissæ, liceat in servitio suo habere; sed si opus habuerit, de junioribus in solatium suum accipiat.
- V. Et si sieri potest, aut dissicile, aut ulla unquam in monasterio infantula parvula, nisi ab annis sex aut septem, quæ jam et litteras discere et obedientiæ D possit obtemperare, suscipiatur. Nobilium filiæ sive ignobilium, ad nutriendum aut docendum, penitus non accipiantur.
  - VI. Nemo sibi aliquid operis vel artificii pro suo libitu eligat faciendum; sed in arbitrio senioris erit quod utile prospexerit imperandum.
  - VII. Nulli liceat semotam eligere mansionem, nec habebit cubiculum, vel armoriolum, aut aliquid buinsmodi, quod peculiarius claudi possit; sed omnes divisis lectulis in una maneant cellula. Ouz vero senes sunt et infirmæ, ita illis convenit obtemperari. vel ordinari, ut non singulæ singulas cellas habeaut, sed in una recipiantur omnes, abi et maneant.

<sup>&</sup>quot; Hanc item Regulam monialium S. Cæsarii notis illustrat laudotus Cointius, I. c. p. 472 sequ-

illud Apostoli: Omnis clamor tollatur a vobis (Ephes. 1v). Similiter dum psallitur, fabulari omnino vel operari non liceat.

IX. Nulla cujuslibet filiam in baptismum, neque divitis, neque pauperis, præsumat accipere.

X. Quæ signo tacto tardius ad opus Dei a vel ad opera venerit, increpationi, ut dignum est, subjacebit. Quod si secundo aut tertio admonita emendare nolucrit, a communione vel a convivio separetur.

XI. Quæ pro qualibet culpa admonetur, castigatur, corripitur, arguenti respondere penitus non præsumat; quæ aliquid ex iis quæ jubentur implere noluerit, a communione orationis vel a mensa b secundum qualitatem culpæ sequestrabitur.

addantur. In omni ministerio, corporali tamen, in coquina, vel quidquid quotidianus exigit usus, vicibus sibi, excepta matre vel præposita, succedere de-

XIII. In vigiliis, ut nemo per otium somno gravetur, ea opera flat quæ mentem non retrahat a lectionis audițu. Si qua gravatur somno, aliis sedentibus jubeatur stare, ut possit a se somui marcorem repellere, ne in opere Dei aut tepida inveniator, aut

XIV. In ipsis lanificiis faciendum pensum suum quotidianum cum humilitate accipiant, et cum grandi ludustria implere contendant.

XV. Nemo sibi aliquid judicet proprium, sive in vestimento, sive in quacunque alia re.

XVI. Nemo cum murmuratione aliquid faciat, ne sim'li judicio pereat murmuratorum, secundum illud Apostoli: Omnia facite sine murmurationibus (Phil. n). Matri post Deum omnes obediant, præpositæ deferant. Sedentes ad mensam taceant, et animum lectioni intendant. Cum autem lectio cessaverit, meditatio sancta de corde non cesset. Si vero aliquid opus fuerit, quæ mensæ præest sollicitudinem gerat, et quod est necessarium nutu magis quam voce petat. Nec solæ vobis fauces sumant cibum, sed et aures audiant Dei verbum.

XVII. Omnes litteras discant<sup>d</sup>; omni tempore duahus horis, hoc est a mane usque ad horam secundam, lectioni vacent.

et nen se fabulis occupent, propter illud Apostoli : Cum silentio operantes (11 Thes. 111); et illud: In multiloquio non effugies peccatum (Prov. x). Et ideo hoc vobis emnino loquendum est, quod ad ædiffcationem vel utilitatem animæ pertinet. Cum autem necessitas operis exegerit, tunc loquantur. Reliquis vero in unum operantibus, una de sororibus usque ad ter-

· Ad opus Dei ] Opus Dei signisicat horas canonicas seu divinum officium; idque per excellentiam opus Dei vocatur, ut a cæteris distinguatur operibus que simpliciter opera vocantur. Cont., ibid., p. 475.
b Vel a mensa, secundum qualit. culp. ] H.e. voces,

secundum qualitatem culpa, aperte confirmant parti-culam vel sumi di junctive, docentque distinguendam esse duplicem excommunicationem, unam ab ora-

VIII. Nunquam altiori voce loquantur, secundum A tiam legat, de reliquo meditatio verbi Dei et oratio de corde non cesset. Sit vobis anima una et cor unum in Domino, sint vobis omnia communia; sic enim legitis in Actibus apostolorum: Quia erant illis omnia communia, el distribuebalur unionique sicul cuique opus erat (Act. 14)..

XIX. Quæ aliquid habebant in sæculo, quando ingrediuntur monasterium, humiliter illud offerent matri, communibus usibus profuturum. Quæ autem non habuerunt, non es quærant in monasterio quæ nec foris habere potnerunt. Ilize vero quæ aliquid videbantur habere in seculo, non fastidiant sorores suas quæ ad illam sanctam societatem ex paupertate venerunt; nec sic de suis divitiis superhiant, quas monasterio obtuleruat, quomodo si eis in sæculo XII. Que coquent singuli illis meri e pro labore B fruerentur. Quid prodest dispergere, et dando pauperibus pauperem sieri, si misera anima diabolica insletur superbia? Omnes ergc unanimiter et concorditer vivite, et honorate in volus invicem Deum, cujus templa esce meruistis. Orationibus ame intermissione insistite, secundum illud Evangelii: Orantes in omni tempore, ut digni habeamini (Luc. XXI); Cl. Apostolus: Sine intermissione orate (1 Thes. v).

> XX. Cum vero psalmis et hymnis oratis l'um, id versetur in corde quod preferan in voce. Quadcunque operis feceritis, quando lectio non legitur, de divinis Scripturis semper al'quid ruminate. Ægrotantes vero sic tractandæ sunt, ut citius convalescant; sed cum vires pristinas reparaverint. redeant ad feliciorem abstinentiæ consuctudinem. C Non sit notabilis habitus vester, nec affectetis vestibus placere, sed moribus, quod vestrum decet propositum.

XXI. Nulla in vobis concupiscentia oculorum cujuscunque viri diabolo instigante consurgat; nec dicatis vos animos habere pudicos, si oculus impudici cordis est nuntius. Nec putare debet quæ in virum non simpliciter convertit aspectum, ab aliis so non videri, cum hæc facit : videtur omnino a quibus se videri non arbitratur. Sed ecce lateat, ut a nemine hominum videatur, quid faciet de illo superno inspectore cui latere omnino non potest? Timeat ergo displicere Deo, cogitet ne male placeat viro. Quando ergo simul statis, si aut provisor monasterii aut aliquis cum co virorum supervenerint, invicem XVIII. Reliquo vero diei spatio faciant opera sua, D vestram pudicitiam custodite. Deus enim, qui habitat in vobis, etiam isto vos modo custodiet.

XXII. Si quata vero liberius quam decet, agere videritis, secretius corripite, ut sororem; si audire neglexerit, matri in notitiam ponite; nec vos judicont esse malevolas, quando hoc sancto animo indicatis: magis enim nocentes estis, et peccati ipsius participes vos facitis, si sororem vestram, quam castigando

tione, alteram a mensa. lo., ibid: c Meri | Merus est vasculum vini; et in hac significatione sæpius usurpatur in Regula Magistri, cap. 27. Apud Stellartium (qui camdem Regulam in lucem emisit Duaci anno 1626) mendose merito pro meri. In., ibid.

d Litteras discant | ld est legere discant. lo. ibid., pag. 477.

corrigere potuistis, tacendo perire permittatis. Si enim vulnus haberet in corpore, et esset a surpente percussa, et vel'et hoc occultare, dum timet secari, nonne crudeliter hoc taceretur, misericorditer proderetur? Quanto ergo et magis consilia diaboli, et insidias illius manifestare debetis, ne in deterius vulnus peccati augeatur in corde, ne concupiscentiæ malum diutius nutriatur in pectore? Et hoc sacite cum dilectione sororum et odio vitiorum.

XXIII. Quæcunque autem, quod Deus non patiatur, in tantum progressa fuerit malum, ut occulte ab aliquo litteras, aut quæiibet mandata, aut munuscula accipiat; si hoc ultro confessa fuerit, indulgentiam mereatur, et oretur pro ea; si autem celans proditur, vel convincitur, secundum statuta monasterii gravius emendetur. Simili etiam districtioni subjaceat, si vel B ipsa cuicunque litteras, aut munuscula transmittere sacrilego ausu præsumpserit; pro affectu tamen parentum, aut cuiuscunque notitia, si aliqua transmittere volucrit enlogiam panis, matri suggerat; et si ipsa permiserit, per pæticiarias adet, et ipsæ nomine illius transmittant, cui volucrit : ipsa sine præposita aut posticiaria per se non præsumat nec dare nec accipero quiciquam.

XXIV. Et quamvis non solum cogitari, sed omnino credi nec debeat, quod sanctæ virgines duris se sermonibus vel conviciis mordeant; tomen si forte, ut se habet humana fragilitas, in tantum nefas aliquæ de sororibus ausæ fucrint diabolo instigante prorumpere, ut aut furtum faciant, aut in se invicem manus mittant, justum est ut legicimam disciplinam C accipiant, a quibus regulæ instituta violantur. Necesse est enim ut in eis impleatur illud quod de indisciplinatis filiis per Salomonem prædixit Spiritus sanctus: Qui diligit filium suum assiduat ilii flagellum (Eccli. xxx): et iterum : Tu virga cum cædis, animam ejus de inferno liberabis (Prov. xxIII). Disciplinam ipsam in præsentia congregationis accipiant, secundum illud Apostoli : Peccantes coram omnibus corripe (1 Tim. v).

XXV. Et quia monasterii mater necesse habet pro animarum salute sollicitudinem gerere, et de substantiola monasterii, quod ad victum corporis opus est, jugiter cogitare, salutantibus etiam affectum impendere, et epistolis quorumcunque fidelium respondere; omnis lanificii cura, unde vestimenta sanctis sororibus ministrentur, ad sollicitudinem præpositæ vel lanipendiæ pertinebit. Per quarum industriam ita fideliter, cum zelo et amore Dei, vestimenta quæcunque sunt necessaria præparentur, ut quotiescunque

Posticiarias ] Hoc vocabulo monasterii januæ præpositas indicari putamus, Coext., ibid., p. 478. — Vide infra, § xxviii, ubi posticium occurrit. Ad quem focum consule sis Cangium in Glossario Lat. verb. Posticium, et Posticiania.

D Que habitu | Forte, que ne habitu.

corrigere potuistis, tacendo perire permittatis. Si A sanctis sororibus opus fuerit, cum sancta discretion e enim vulnus haberet in corpore, et esset a serpente dispenset.

XXVI. Quæ tamen vestimenta cum tanta industri i in monasterio fiant, ut ea nunquam necesse sit al batissæ extra monasterium comparare. Et non ad vos pertineat quale vobis indumentum pro temporis congruentia proferatur. Si autem hinc inter vos con tentiones et murmura oriuntur, si aliquæ ex vobis minus forte dignum aliquod acceperint quam prius habuerint; hinc vos probate quantum vobis desit in illo interiore sancto habitu cordis, quæ habitu h corporis murmuratis. Si vestra toleratur infirmitas, ut amplius quam victus quotidianus exigit habeatis, in uno tamen loco sub communi custode quod habuertis reponite, et claves de arcollis vel pressoriolis e vestris registoria d teneat.

XXVII. Nulla sibi aliquid proprium operetur, n'si cui abbatissa præceperit aut permiserit; sed omnia opera vestra in commune fiant, tam sancto studio et fervente alacritate, quomodo si vobis propria facerelis.

XXVIII. Ad cellarium, et ad posticium, vel lanipendium tales a seniore eligantur, non quæ voluntates aliquarum, sed necessitates omnium cum timore Dei considerent, et ideo quidquid ad manducandum vel hibendum pertinet, nulla de sororibus præsumat circa lectum suum repenere aut habere. Quæcunque autem hoc fecerit, gravissimam districtionem sustineat. Ante omnia coram Deo et angelis ejus obtestor, ut nulla de sororibus vinum occulte aut emat, aut undecunque transmissum accipiat; sed si transmissum fuerit, præsente abbatissa vel præposita, posticiariæ accipiant et canavarise tradant; et per ipsius dispensationem, secundum institutionem regulæ, il i coi transmissum est, quomodo infirmitati sue convenit, ita di-pensetur. Et quia solet fleri ut cella monasterii non semper bonum vinum habeat, ad sanctæ abbatissæ curam pertinebit ut tale vinum provideat, unde aut infirmæ aut illæ quæ sunt delicatius nutritæ, palpentur.

XXIX. Lavacra etiam, cujus infirmitas exposcit, minime denegentur; sed siat sine murmuratione de consilio medicinæ, ita ut etsi lavare nollet illa quæ infirma est, jubente seniore siat quod opus suerit pro salute. Si autem nulla infirmitate compellitur, cupiditati suæ non præbeatur assensus.

XXX. Ægrotantium cura sive aliqua imbecilitate laborantium uni satis fideli et compuncta debet injungi, quæ de cellario petat quodeunque opus esse perspexerit; et talis eligi debet quæ et monasterialem

479. — Pressoriolum vero penum significat ubi cibaria servantur, où on resserre les viandes. Unde fortes etymon: nam serrer, est etiam premere. Cangius, 1. cit., v. Pressoriolum.

cit., v. Parssoriolus.

d. Registoria ] Bollandus, die 12 Ianuarii, p. 732, n. 28, Regesturaria; fortasse rectius. Hunc locura illustrat Cangus, l. eit, v. Registoari. e Est antene, inquit, officium apud sanctimoniales, cui regesti sea thesauri monastici cura commissa est. r

<sup>•</sup> De arcellis vel pressoriolis | Ab arca dicitur arcui'a et arcella. Per arcellas igitur intellige capsulas, armariola et simili repositoria, ubi cibaria, libri, vesces aliaque hujuscemodi recondentur. In., l. c. p.

rigorem custodiat, et infirmis cum pictate deserviat. A reddituras esse rationem; unde et vos magis sancte Et si hoc necessitas instrmarum exegerit, et matri monasterii justum visum fuerit, etiam cellariolum et coquinam suam infirmæ communem habeant. Quæ cellario sive canavæ, sive vestibus; vel codicibus, aut posticio, vel lanipendio præponuntur, super Evangelium claves accipiant, et sine murmuratione serviant reliquis. Si quæ vero vestimenta, calceamenta, utensilia negligenter expendenda vel custodienda putarint, tanquam interversores rerum monasterialium severius corrigantur.

XXXI. Lites nullas habeatis, secundum illud Apostoli: Servum Dei non oportet litigare (II Tim. 11); et illud: Abstine te a lite, et minues peccata (Eccli. xxvIII). aut si fuerint, quam celerius finiantur, ne ira crescat in odium, et sestuca crescat in trabem, et efficiatur B artifices tantum et servi ad operandum aliquid, si anima homicida; sic enim legitis : Qui odit fratrem suum homicida est (I Joan. 111); Et, lerantes sanctas manus, sine ira et disceptatione (I Tim. 11). Quæcunque convicio vel maledicto, vel etiam criminis objectu læserit sororem suam, meminerit culpam satisfactione purgare. Quod vitium si iterare præsumpserit, districtione severissima feriatur, usquequo per satissactionem recipi mereatur. Juniores præcipue senioribus deferant. Si qua vero pro quacunque re excommunicata fuerit, remota a congregatione in loco quo abbatissa jusserit, cum una de spiritualibus sororibus resideat, quousque humiliter pænitendo indulgentiam accipiat. Si autem, ut sieri solet, stimulante diabolo, invicem se læserint, invicem sibi veniam petere et debita relaxare debebunt, propter orationes, quas utique quanto crebriores, tanto puriores habere debent. Quod si illa cui venia petitur indulgere sorori suæ noluerit, a communione removeatur, et timeat illud: Quod si non dimiserit, non dimittetur ei (Mat:h. vi). Quæ autem nunquam vult petere veniam, aut non ex animo petit, aut cui petitur, si non dimitrit, sine causa in monasterio esse videtur. Proinde vobis a verbis durioribus parcite; quæ si admissa fuerint, non pigeat ex ipso ore proferre medicamenta unde facta sunt vulnera. Quando autem vos, quæ præpositæ estis, necessitas disciplinæ pro malis moribus coercendis dicere verba dura compellit, si etiam in ipsis modum vos excessisse fortasse sentitis, non a vobis exigitur ut veniam postuletis; ne apud eas quas oportet esse subjectas, dum nimium servatur D humilitas, regendi frangatur auctoritas. Sed tamen petenda est venia ab omnium Domino, qui novit etiam, quas plus juste corripitis, quanta benevolentia diligatis.

XXXII. Matri quæ omnium vestrum curam gerit, et prarpositæ, sine murmuratione obediatis, ne in il is charitas contristetur. Ipsæ vero quie vobis prassunt, cum charitate et vera pietate discretionem et regulam studeant custodire. Circa omnes scipsas bonorum operum præbeant exemplum (Tit. 11): corripiant inquietas, consolentur pusi lanimes, sustireant infirmas, sæpe cogitantes Deo se pro vobis

obediendo, non solum vestri, sed etiam ipsarum miseremini: quia inter vos quanto ordine superiores esse videntur, tanto in periculo majori versantur. Pro qua re non solum matri, sed et præpositæ, primiceriæ vel primariæ cum reverencia humiliter ol:6-

XXXIII. Ante omnia propter custodiendam famam vestram nullus virorum in secreta parte in monasterio et in oratoriis introeat, exceptis episcopis, provisore, et presbytero, diacono, subdiacono, et uno vel duobus lectoribus, quos et ætas et vita commendet, qui aliquoties missas facere debeant. Cum vero aut tecta restauranda sunt, aut ostia vel fenestræ sunt componendæ, aut aliquid hujusmodi reparandum, necessitas exegerit, cum provisore introcant; sed nec ipsi sine scientia aut permissu matris. Ipse vero provisor interiorem partem monasterii, nisi pro iis utilitatibus quas superius comprehendimus, nunquam introeat; et aut nunquam, aut difficile, sine abbatissa aut alia houestissima teste : ut secretum suum sancta, sicut decet et expedit, habeant.

XXXIV. Matronæ etiam sæculares, vel puellæ, seu reliquie mulieres, aut viri a adhuc in habitu laico, similiter introire prohibeantur.

XXXV. Observandum est ne abbatissa ad salutautes in salutatorium sine digno honore suo, hoc est, sine duabus aut tribus sororibus procedat. Episcopi, abbates, vel reliqui religiosi, quos magna vita commendat, si petierint, debent ad orationem in oratorium introirc. Observandum est etiam ut janua monasterii opportunis horis salutantibus pateat.

XXXVI. Convivium etiam his personis, hoc est episcopis, abbatibus, monachis, clericis, sæcularibus viris, mulieribus in habitu sæculari, nec abbatissæ parentibus, nec al qua sanctimonialis unquam, nec in monasterio, vel extra monasterium præparetis : sed nec episcopo hujus civitatis, nec provisori quidem ipsius monasterii convivium flat. De civitate vero nec religios:e feminæ, nisi forte sint magnæ conversationis, et quæ monasterium satis honorent; et hoc rarissime fiat. Si qua tamen de alia civitate ad requirendam filiam suam, aut ad visitandum monasterium venerit, si religiosa est, et abbatissæ visum fuerit, debet ad convivium vocari, reliquæ penitus nunquam, quia sanctæ virgines et Dco devotæ magis Christo vacantes pro universo populo debent orare, quam corpora ia convivia præparare.

XXXVII. Si quis vero germanam suam, vel filiam, a t quamlibet parentem aut sibi cognitam videre voluerit, priesente formaria, vel qualibet seniore, ei colloqui non negetur.

XXXVIII. Abbatissa, nisi inæqualitate aliqua aut infirmitate, vel occupatione compellente, extra congregationem penitus non reliciatur.

XXXIX. Islad ante omnia te, sancia mater, et te venerabilis quaeunque fueris praeposita, etiam cui-

<sup>\*</sup> Ant viri] Has voces importune videntur. Et revera desunt apud Bollindum, I. c., p. 755, num. 57.

ctiam vel formaria, admoneo et contestor, ut vigilantissime consideratis, ut si sunt aliquæ de sororibus quæ pro eo quod aut delicatins nutritæ sunt, aut defectionem forsitan stomachi trequentius patiuntur; et si quæ relique abstirere non possunt, aut certe cum grandi labore jejunant, si illæ propter verecundiam petere non præsumunt, vos eis jubcatis a cellariis dari, et ipsis ut accipiant ordinetis. Et certissime confidant, quidquid dispensante aut jubente seniore qualibet hora percipient, in illa repausatione Christum accipient. Cellaria vero, et illa quæ infirmis servitura est, super omnem sollicitudinem cura illis et diligentia infirmarum coram Deo et angelis ejus denuntietur. lloc etiam moneo, ut propter nimiam inquietudinem mosynæ non fiant: sed quod Deus dedit ut possit usibus monasterii remanere, abbatissa per provisorem ordinet pauperibus dispensari.

XL. Ante omnia observandum est, ut si suæ filiæ aliquis vel aliqua necessitudine ad se pertinenti, vestimenta vel aliquid aliud dederit sive transmiserit, non occulte accipiantur: pro qua re omnes quæ ad posticium observaverint, contestor coram Deo et angelis ejus, ut nihil de monasterio permittant dari, vel a foris in monasterio acquiescant excipi, contra conscientiam vel consilium abbatissæ. Tamen si abbatissa, ut assolet, cum salutatoribus occupata fuerit, posticiariæ præpositæ ostendant quodcunque exhibitum suerit. Quam rem si implere neglexeriut, et illæ posticiariæ, quæ permittunt, et illæ quæ exci- C piunt, non solum districtionem monasterii gravissimam sustinebunt; sed propter transgressionem sanctiv regulæ causam se mecum ante Deum noverint esse dicturas. Ipsum vero quod transmissum fuerit, si illi opus ad usus suos fuerit, ipsa habeat; si vero ills nihil indiget, in commune reductum cui est necessarium pra beatur; propter illud Domini mandatum: Qui habet duas tunicas det non habenti (Luc. 111). Indomenta vero ipsa cum nova accipiunt, si vetera necessaria non habuerint, abbatissæ refundant, pauperibus, aut incipientibus, vel junioribus dispensanda. Omnia vero indumenta simplici tantum et honesto colore habeant, nunquam nigra, non lucida, sed tantum laia vel lactina e; in monasterio per industriam

cunque cura committenda est infirmarum; primiceria A præpositæ, vel sollicitudinem lanipendiæ fiant, et a matre monasterii, quomodo cuique rationabiliter necesse fuerit, dispensentur.

> XLI. Tinctura in monasterio nulla alia flat, nisi, nt supra dictum est, lais et lactina : quia sliud humilitati virginum non oportet. Lectualia vero ipsa simplicia sint, nam satis indecorum est', si in lecto religioso stragula sacularia, aut tapetia picta resplendeant. Argentum in usu vėstro non habeatis, absque ministerio oratorii.

XLII. Plumaria et acupictura, et omne polymitum, vel stragula, sive ornaturæ, nunquam in monssierio fiant. Ipsa etiam ornamenta in monasterio simplicia esse debent, nunquam plumata, nunquam boloserica; et nihil aliud in ipsis, nisi cruces aut nigræ, aut ad januam monasterii quotidianæ vel assiduæ elee- B lactinæ tantum opere sarsurio b de pannis aut linteis apponantur. Nam nec vela cerata appendi, nec tabula picta: affigi, nec in parietibus vel cameris ulla pictura sieri debet : quia in monasterio quod non humanis. sed spiritualibus tantum ocolis placet, esse debet. Si vero aliqua ornamenta, vel a vobis, vel ab alio de sidelibus monasterii collata suerint, aut in usibus monasterii profutura vendantur, aut sanctæ Mariæ basilicae, si necesse fuerit, deputentur. Acupictura nunquam nisi in mappulis et facitergiis e, in quibes abbatissa jusserit, flant. Nulla ex vobis extra jussicnem abbatissæ præsumat clericorum, sive laicorum, vel parentum, nec cujusque virorum sive mulierum extranearum vestimenta, aut ad lavandum, aut ad consuendum, aut ad reponendum, aut ad tingendum accipere sine jussione abbatissæ, ne per istam incautam et honestati inimicam familiaritatem fama monasterii lædi possit. Quæcunque autem hoc observare noluerit, tanquam si crimen admiserit, ita districtione monasterii feriatur,

> XLIII. Te vero sanctam et venerabilem monasterie matrem, et te præpositam sanctæ congregationis, coram Deo et angelis ejus admoneo et contestor, ut nullius unquam vel minæ, vel oblocutiones, vel blandimenta molliant animum vestrum, ut aliquid de sanciæ ac spiritualis regulæ institutione minnatis. Credo tamen de Dei misericordia, quod non pre aliqua negligentia reatum incurrere, sed pro sancia et Deo placita obedientia ad æternam heatitudinem possitis feliciter pervenire.

### RECAPITULATIO.

Cum Des propitio in exordio institutionis mona- D vicibus ibi aliquid addidimus vel miquimus: pertrasterii vohis regulam fecerimus, multis tamen postea

\* Laia vel lactina | Lainm sen lactinum, Boliando lactenum, quod lactei coloris est, opponitur lucido : lac enim est album; album autem pallori, lucidum. sen candidum splendori conjunctum est. Comt., l. c.,

pag. 482.

• Opere sarsurio ] Opns sarsurium ita nuncupatur a sarsura, et vox sarsura, que usurpatur a Varrone de Re rust. lib. 111, cap. 9, descendit a sarcia: veteres enim sartum et sarsum dicebant. Lege Turnebum in Adversariis, lib. axiv, cap. 22. Opus igitur sarsuctantes enim et probantes quid implere possitis, hoc

rium est opus simplex, nihil habens præter manum

sartoris, In., ibid., pag. 483.

o In mappulis et facitergiis Mappula, parvula mappa qua nasum tergimus. Cancius, in Glossar. v. Mappula. — A mappulis distingnuntur facitergia quibus nomen est a facie tergenda. Facilergium enim et manutergium, vel a tergendo faciem vel manus vo-cumm, ait auctor Glossarum Arabicolatinarum. Coixt., 1. cit., pag. 483.

nunc definivimus, quod et rationi, et possibilitati, et A et ego mundo (Gal. vi). Et illud : Omnia arbitratus sanctitati convenichat. Quantum enim diligenti experimente capere potulmus, ita Deo inspirante temperata est regula ipsa, ut eam cum Dei adjutorio ad integrum custodire possitis, et ideo coram Deo et angelis eius contestamur, ut nihit ibi ultra mutetur aut minuatur. Pro qua re quascunque schodas prius fecerimus, vacuas esse volumus : hanc vero, in qua manu mea Recapitulationem scripsi, sine ulla diminutione rogo et moneo, ut Deo adjutore fideliter ac feliciter impleatis; incessanter Dei adjutorium implorantes, ne vos venenoso consilio suo antiquas bostis impediat, qui de ipso cœli fastigio sibi consentientes ad inferni profunda consucvit abstrahere. Unde, sanctæ et venerabiles filiæ, moneo, ut omni illius repellere studeatis : et sic cum Dei adjutorio currite ut apprehendere valeatis (I Cor., ix) : quia non qui cosperit, sed qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. xxiv). Et licet credam quod ea quæ superius scripta sunt sancta pietas vestra et semper memoriter teneat, et Christo auxiliante non solum fideliter, sed etiam feliciter implere contendat, tamen ut ea quæ constituimus sancto cordi vestro tenacius valeant inhærere, istam parvulam Recapitulationem, quam manu mea scripsi, fieri volumus: quam rogo, ut Deo inspirante et libenter accipere, et jugiter studeatis cum Dei adjutorio custodire.

I, Hoc enim est quod specialiter absque ulla diminutione a vobis volumus observari; at aulia ex vobis usque ad mortem suam de monasterio egredi, vel de ipsa basilica, in qua januam habetis, aut permittatur, aut per seipsam præsumat exire.

II. Ut nulla cellam peculiarem habeat; ut familiaritatem, aut quamlibet societatem nec cum religiosis, nec cum laicis, seu viris, seu mulieribus, secretam habeat.

III. Nec sola cum solo loqui vel momento temporis permittatur: nec vestimenta corum ad lavandum, vel tingendum, antad custodiendam, vet consuendum accipiat, et sicut in ipsa regula constituinus, nec quidquam ab intus occulte foris transmittere, aut a foris intes excipere audeat.

IV. Nulla aliquid proprium nec foris possideat. reservet; sed, sieut superius diximus, chartis cui volucrit factis, ab omni impedimento sit libera; propter illud quod Dominus ait : Si quis non renuntiaverit ommbus quæ possidet, non potest mens esse discipulus (Luc. xiv). Et illud . Si quis vuit venire post me, abneget semetipsum sibi (Matth. xvi). Qui semetipsum sibi jussus est abnegare, qua fronte præsumit sibi aliquid de impedimentis numfi istius reservare? et non magis quod serintum est contremiscit, quia impedimenta mundi fecerunt nos miseros. Et illud Apostali diligenter attendite: Volo, inquit, vos sine sollicitudine esse (I Cor. vit). Et have fideliter observans secura conscientia dicat: Mundus crucifixus est mihi.

sum ut stercus, ut Christum lucrifactam (Phil. III).

V. Convivium nec episco, o istius civitatis, nec alterius, nec ulli virorum, sicut in hac regula statuimus. præparetur.

VI. Epistolæ nullius hominum, etiam nec parentum, occulte accipiantur, aut sine permissu abbatissa ulti qualescunque littera transmittantur.

VII. Moneo specialius ut, sicut jam diximus. vestimenta lucida, vel nigra, vel cum purpura, vel bebrina nunquam in usu habeant, nisi tantum laia et lactina. Capita nunquam altiori ligent, quam in hune locum mensuram de encausto fecimus. Omnía opera in commune faciant.

VIII. Quæcunque ad conversionem venerit, in savirtute et vigilantissima sollicitudine suggestiones B lutatorio ei frequentius regula relegatur; et si prompta et libera voluntate professa fuerit se, omnia regulie instituta completuram, tandiu ibi sit quandiu abbatissæ justum ac rationabile visum fuerit; si vero regulam dixerit se non posse complere, penitus non exciniatur.

> IX. Janua monasterii nunquam extra basilicam cum vestra voluntate aut cum vestro permissu fiat; et vespertinis et nocturais ac meridianis horis nunquam pateat, ita tamen ut ipsis horis quando reficitur, claves apud se abbatissa habeat.

> X. Ipsam tamen abbatissam sanctæ congregationis, cui nihil possidere licet, aut aliquid peculiare habere permittitur, Deo medio contest r, ut in quantum possibilitas fuerit, quæ necessaria sunt suis sororibus provideat.

> XI. Plumariæ, et ornaturæ, et vestimenta purpurea, et omne polymitum nunquam in monasterio liat, propter illud Apostoli: Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus, ut ei placeat cui se probavit (!ITim. 11).

XII. Quoties sancta abbatissa ad Deum migraverit, nulla ex vobis carnali affectu, aut pro natalibus, aut pro parentela aliquam minus efficacem fleri velit; sed omnes, Christo inspirante, unanimiter sonctam spiritalem eligite, quæ et regulam monasterii possit efficaciter eustodire, et supervenientibus responsum cum ædificatione et compunctione, et cum sancto affectu sapienter valeat reddere; ut omnes homines, qui vos cum grandi fide et reverentia pro sui ædinec intus habeat, nec ad ordinationem suam aliquid D fleatione expetunt, Deum uberius benedicant, et de vestra electione, et de illius quam eligitis conversatione spiritualiter gratulentur.

XIII. Et licet, sanctæ filiæ et unica mihi in Christo charitate venerabiles, de sauctæ pietatis vestræ obedientia sim securus, tamen pro paterna sollicitudine, quia vos angelis desidero esse consimiles, iterum atque iterum rogo, et per omnipotentem Deum vos contestor, ut nibil de sanctæ regulæ institutione minui permittatis, sed totis viribus cam custodiri auxiliante Domino laboretis: scientes quia unusquisque proprian: mercedem accipiel secundum suum laborem (1 Cor. 111). Et hoc ante omnia rogo, ut admonitionem nostram non transitorie accipiat sanctimur, sed secundum quod in Scripturis canonicis legitur, et antiquorum Patrum libris abundantissime continetur, vos cum grandi affectu et cum vera charitate salubriter admonemus; et quia legitis quod qui unum mandatum minimum neglexerit, minimus vocetur in regno colorum (Matth. v), nolite humilitatis nostræ verba quasi minima despicere, propter illud quod scriptum est: Qui vos spernit, me spernit (Luc. x). Et illud : Qui spernit modica, paulatim defluit (Eccli. xix). Quomodo enim in quocunque carnali certamine tantum unosquisque abjectior crit, quantum minor et infirmior persona superaverit; ita et in spiritali certamine in eum qui negligens suerit in minimis, implebitur illud quod scriptum est : Qui universam legem servaverit, offendat autem in uno, fa- B tertia noctis usque ad lucom vigilandum est. etus est omnium reus (Jac. 11). Hoc enim ego cum grandi non solum timore, sed etiam tremore cogitans, dum pavescit animus meus, ne vobis vel aliqua peccata minuta subrepant, non solum admoneo, sed supplico pari:er et contestor, et cum grandi char tatis affectu adjuro, sie in illam æternam beatitudinem ad consortium angelorum, omniumque sanctorum sine confusione venire simul, et cum sancta Maria vel cum omnibus reliquis virginibus coronas plorie accipere, et cœlestem agnum sequi vos feliciter videre promerear, ut toto corde et toto animo mandata superius comprehensa studeatis implere, per quæ ad æterna præmia possitis feliciter pervenire.

XIV. Illud etiam, quod non credo, nec Deus pro sua misericordia fieri patietur, si quocunque tem- C pare quælibet abbatissa de hajos regulæ in titutione aliquid ammutare aut relaxare tentaverit; vel proparentela, sen pro qualibet conditione subjectionem vel familiaritatem pontificis hi jus civitatis habera voluerit, Deo vobis inspirante, ex nostro permissu in hac pa te cum reverentia et gravitate resistite, et hoc fieri nulli ratione permittatis; sed secundum sacram sauctissimi papæ urbis Romæ vos auxiliante Domino mo ire in omnibus studete. Præcipue tamen de infrascripta Recapitulatione, quam manu mea scripsi atque subscripsi, contestor, ut nihil penitus minuatur. Quæcunque enim abbatis a, aut quelibet præposita aliquid contra sanctæ regulæ institutionem facere tentaverint, noverint se mecum ante tribunal Christi causam esse dicturas. Et si forte, D quod Deus non patiatur, fuerit aliqua de filiabus nostris tam per inax animo, quæ hujus regulæ recapitulationem, salubriter et secundum institutionem sauctorum Patrum scriptam, implere contemnat, a sanctæ congregationis vestræ conventu eam accensæ zelo sancti Spiritus removete; et tandiu in cella salutatorii sit remota, quandiu dignam pœnitentiam agens humiliter veniam petat; et donec ad regulæ instituta se corrigat, intus non regrediatur. Ilæc ideo dicimus, quia timendum est ne dum unius negligentia palpatur, et secundum regulam non corrigitur, aliæ, quæ proficere poterant, vitientur. Sed credimus de Dei misericordia, quod dum et vos sanctæ spiritualiter agitis, et eas quæ negligen es

tas vestra : quia non ex nostra præsumptione loqui- A sunt cum vera chavitate corrigitis, feliciter ac pariter ad æterna præmia veniatis, præstante Domino nostro Jesu Christo, cui est honor et imperium in sæcula sæculorum. Amen.

> XV. Jejunium a Pentecoste usque ad calenda; Septembris, quomodo virtutem vel possibilitatem viderit mater monasterii, sic studest temperare; a colendis Septembris usque ad calendas Novembris secunda, querta, et sexta feria jejunandum est. Acalendis vero Novembris usque ad Natalem Domini. exceptis festivitatibus vel sabbato, omnibus diebujejunari oportet. Ante Epiphaniam jejunandum septem dichus. Ab Epiphania vero usque ad bebdomadam Quadragesimæ secunda, quarta, et sexta jejunandum est. Natale Domini et Epiphania ab hora

XVI. Ordinem etiam convivii huic regulæ inserendum esse credidimus. Cibaria omnibus diebus in jejunio tria, in prandio bina tantummedo præparentur. In sestivitatibus majoribus ad prandium et ad coenam fercula addantur; et recedentibus de ea dulceamina addenda sunt. Quotidianis vero diehus ad prandium in æstate binos caldellos, in kieme ad prandium binos caldellos; ad refectionem ternos caldellos accipient, ad cœnam vero bini caldelli sufficient. Juniores vero ad prandium, ad conam, ad refectionem binos acciniant.

XVII. Pulli vero infirmis tantummodo præpeantur: nam in congregatione nunquam ministrentur. Carnes vero a nulla unquam penitus in cibo sumantur. Si forte aliqua in desperata infirmitate fuerit, jubente providente abbatissa accipiat.

XVIII. Vos tandem, piissimæ sorores, coram Domino Deo obtestor et deprecor, ut humilitati mez, vel sanctarum matrum vestrarum, id est, institutoribus regulæ et monasterii conditoribus hanc in perpetuum gratiam referatis, ut pro nobis diebus au noctibus intercessio vestræ charitatis invigilet, publica oratione vel in diurnis solemnitatibus vel in nocturnis excubiis deprecatio vestra: sanctitatis obtineat, ut ascendens ad conspectum Domini deprecatio vestra, dignum vel me Ecclesiæ sum pontificem. vel illas servitio sanctarum virginum constituat et concedat esse præpositas : et cum ante tibemal illius cœperimus creditorum talentorum reddere rationem, si que sunt culpæ vel negligentiæ, sive men erga curam Ecclesiæ, sive matrum vestrarum erga sibi creditas, intercessu vestro Dominus nobis remittere, et culparum vulnera remissionis medicina sanare dignetur. Quia nec emendantur culpse nisi sanctorum orationibus ille remiserit; nec remittit, nisi suerint emendatæ.

XIX. Et quia propter custodiam monasterii aliqua ostia sive in veteri baptisterio, sive in schola, vel textrino, aut in turre juxta pomarium clausi atque damnavi, nullus illa unquam sub qualibet utilitatis specie aperire præsumat : sed licet sanctæ congregationi resistere, et quod famæ vel quieti sum incongru m esse cognoscunt, sieri non permittant.

(Postrema hæc duo capitula non sunt S. Cæsarii, sed postea ab alio ad Recapitulationen aafecta videntur ex Regula S. Benedicti.)

sapiens, maturis moribus, sobria, non multum audax, non elata, non turbulenta, non injuriosa, non prodiga, sed timens Deum, et omni congregationi sit sicut mater, curam gerat de omnibus. Sine jussione abbatissæ nibil faciat; quæ ei jubentur eustodiat; sorores non contristet. Si qua forte soror ab ea aliqua irrationabilia postulat, non spernendo cam contristet, sed rationabiliter cum humilitate male petenti deneget. Animam suam custodiat, memor semper illius apostolici, quod qui bene ministraverit, gradum bonum sibi acquieret (ITim.iii). Infirmorum, infantium, hospitum, pauperum cum omni sollicitudine curam gerat, sciens sine dubio quia pro his omnibus in die judicii rationem redditura est. Omnia vasa monasterii cunctamque substantiam, ac si altaris vasa sa- B crata, conspiciat; nihil ducat negligendum, neque avaritiæ studeat, neque prodiga sit exstirpatrix substantiæ monasterii, sed omnia mensurate faciat, et secundum jussionem abbatissæ; humilitatem ante omnia habeat; et cum substantia non est quæ tribuatur, sermo responsionis porrigatur bonus, ut scriptum est: Sermo bonus super datum optimum (Eccl. viii). Omnia quie ei injunxerit abbatissa ipsa habeat sub cura sua; a quibus eam prohibuerit, non præsumat. Sororibus constitutam annonam sine aliquo verbo vel mora offerat, ut non scandalizentur, memor divini eloquii, quid mereatur qui scandalizaverit unum de pusillis (Matth. xvIII). Si congregatio major fuerit, solatia ei dentur, quibus adjuta sit, et ipsa æquo animo impleat officium sibi commissum. Horis C competentibus dentur quæ danda sunt, et petantur quæ perenda sunt, ut nemo perturbetur et contristetur in domo Dei.

XXI. Ad portam monasterii punatur soror senex. sapiens, quæ sciat responsum accipere et reddere. cujus maturitas non sinat eam vagari. Quæ portanaria cellam debet habere juxta portam, ut venientes semper præsentem inveniant, a qua responsum accipiant, et mox ut aliquis pulsaverit, aut pauper clamaverit, Deo gratias respondeat, et benedicat cum omni mansuetudine timoris, reddens responsum festinanter cum festinatione et fervore charitatis. Quæ portanaria, si indiget solatio, juniorem sororem accipiat. Amen.

### SERMO S. CÆSARII AD SANCTIMONIALES.

Gaudete et exsultate in Domino, venerabiles filiæ, et gratias illi jugiter uberes agite, qui vos de tenehrosa sæculi hujus conversatione ad portum quietis et religionis attrahere et provocare dignatus est. Cogitate jugiter unde existis, et ubi pervenire meruistis. Reliquistis fideliter mundi tenebras, et locem Christi feliciter videre coepistis. Contempsistis libidinis incondium, et ad castitatis refrigerium pervenistis. I espuistis gulam, et abstinentiam elegistis. Respuistis

XX. Cellaria monasterii eligatur de congregatione, A avaritiam atque luxuriam, ex castitatem vel miscricordiam tenuistis. Et quanivis vobis usque ad exitum vitæ non desit pugna, tamen Deo donante securi sumus de vestra victoria. Sed rogo vos, venerabiles filiæ, ut quanto estis securæ de præteritis, tanto sitis sollicitæ de futuris. Omnia enim crimina vel peccata cito ad nos revertuntur, si non quotidie bonis operilos expugnentur. Audite apostolum Petrum dicentem : Sobriæ estote, et vigilate, quia adversarius vester diabolus, lanquam leo rugiens, aliquid devorare quarens circuit (I Petr. v). Quandin in hoc corpore vivimus, die nocteque Christo adjutore vel duce, cont a diabolum repugnemus. Sunt enim aliquæ, quod pej s e-t, negligentes et tepidæ, quæ de solo Christianitatis vocabulo gloriantur, et putant quod illis sufficiat vestem mutasse, et religionis tantum habitum suscepisse : nescientes illud propheticum : Fili, accedens ad servitutem Dei sta in justilia et timore, et præp ra animam tuam ad tentationem (Eccli. 11); nec sententiam Psalmistæ considerantes : Propter verba labiorum tuorum ego custodiri rias duras (Psal. xvi); et illud quod Apostolas dixit : Per multas tribulatio es oportet nos intrare in regnum cælorum (Act. xiv). Vestes enim sæculares deponere, et religiosas assumere unius hora momento possumus; mores vero bonos jugiter retinere, vel' contra malas dulcesque voluptates sæculi hujus quandiu vivimus, Christo adjutore laborare debemus, quia non qui cœperit, sed qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. xxiv). Imprimis ergo omnis anima quæ religionem servare desiderat, gulæ concupiscentiam vincere, et ebrietatem vitare tota fidei virtute contendat; et ita temperamentum [Leg. temperatum] convivium mensamque mediocrem habere studeat, ut caro illius nec nimietate abstinentiæ debilitetur, nec per deliciarum abundantiamad luxuriam provocetur. Deinde abjecta superbia, cui Deus resistit, profundæ humilitatis jaciat fundanientum; invidiam velut vipereum venenum detestetur, ac fugiat; linguam refrenet, detractionem quasi venenum respuat; verba otiosa, nec ipsa proferat, nec ab aliis prolata auribus suis libenter admittat. Vestimentorum habitum, nec nimis abjectum, nec notabiliter i omposum, aut periculose elegantem habere consuescat; lectionem aut ipsa frequentius legat, aut legentis verba tota pectore aviditate su-ci-D piat. De divinis Scripturarum fontibus jugiter aquam salutis hauriat : illam utique de qua Dominus dicit : Qui credit in me, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ (Joan. vii). De paradisi etiam floribus, hoc est sanctarum Scripturarum sensibus, anima sancta se jugiter ornare contendat, ex ipsis pretiosas margaritas auribus suis indesinenter appendat, ex ipsis annulos et dextralia, dum exercet opera bona, sibi componat. Ibi vulnerum medicamenta, ibi castitatis aromata, ibi compunctionis holocausta requirat. Quæ vero religionem immaculato corde et puro corpore conservare desiderat, aut nunquam in publicum, aut

certe non nisi pro grandi et inevitabili necessitate A Loik (Luc. xvn), que re re respeciens versa est in procedat. Nolite', queso vos, nolite quibuscunque aut occasionem dare; aut samiliaritatem tribuere. Quæ vero libidinem Christo adjuvante desiderat vincere, familiaritatem debet refugere; et quæ indignam familiaritatem non spreverit, aut se, aut alium cito perdet. Sed forte dicit aliqua : Ideo familiaritatem non fugio, quia volo habere quod vincam, et adversarium meum cupio tenere captivum. Vide ne contra te adversarius incipiat rebellare: vide ne te ducat captivitas ista captivam. Audi Apostolum dicentem : Fugite fornicationem (I Cor. vi). Contra reliqua vitia oportet nos omni virtute resistere: contra libidinem vero non expedit repugnare. sed fugere. Esto ergo libidinis fugitiva, si vis esse castitatis pugnatrix egregia. Sed quod dixi diligenter B etiam manibus possitis aliquid exercere, secundum attendite. Quando sola aliqua libidinis stimulis incitatur. Christo adjuvante repugnet quantum prævalet contra se; quia non habet quo possit fugere : quando vero per alterius sodalitatem, opportunitatem voluptatis diabolus subministrat, ipsam familiaritatem quantum prævalet, ut diximus, saneta anima refugiat. Sed ut bec omnia servare possimus, abstinentiam rationabilem teneamus : quia vera est illius sancijssimi viri sententia : Prout continueris ventrem, ita et renenosos motus ejus. Humilitatem etiam veram quantum possumus conservemus. Non enim diu carnis integritas servatur, ubi apimus superbiæ tomore corrumpitur; pracione si iracundiæ flamma frequentius surgit, castitatis et virginitatis flores cito consumit. Casta enim et Deo deveta anima non solum C riam caro componitur, velut inimica et contraria extranegrum, sed etiam parentum suorum familiaritatem habere non debet. Si enim vasa quæ Ecclesiæ offerentur, ut in secrosanetis altaribus ponantur. sancta ab omnibus appellantur, et nefas est ut de ecclesia postmodum in domain laicam revocentur. aut usibus humania aptentur, putas quale n dignitatem apud Deum habet anima ad ejus imaginem procreata? Sicut ergo vasa sancta humanis usibus servitura, nec possunt, nec debent de ecclesia revocari, sic religiosam quampiam non oportet, non decet, non expedit, parentum suorum multis obligation bus implicari, aut quorumcunque extraneorum pernicio-a familiaritate constringi. Illud ante omnia admoneo, ut zemulationis malum, quasi venenum vinereum fugiatis, et ita inter vos charitatis dulcedinem D conservetis, ut vobis invicem per sancia colloquia medicamenta spiritualia præparetis. Sunt enim, quod pejus est, aliquæ quæ quando se pariter jungunt, magis sibi detrahendo, vel contra præpositas murmurando, vulnera faciunt, quam spiritalia medicamenta componunt. Vos vero, sanciæ ac venerabiles filiæ, si aliquam videtis pusillanimem, consolationem impendite; si superbientem, humilitatis medicamentum apponite; si iracundam videritis, refrigerium patientiæ ministrate. Si nobiles natæ estis, mogide religionis humilitate quam de sæculi dignitate gaudets. Tenete ergo firmiter manus in aratro, et nolite respicere retro (Luc. 1x). Hementote uxoris

statuam salis. Nunquam juramentum, nunquam maledictum de virginis ore procedat. Non solum enim cornora, sed etiam corda vestra omni sollicitudine custodite, propter illud quod scriptum est: Omni custodia serva cor tuum (Prov. 14); et illud quod Dominus in Evangelia dixit: De corde enim exeunt cogitationes malæ (Matth. xv). Si enim in corde nihil mali cogitatur, quidquid sanctum est ex ore profertur; q'ia sicut scriptum est : Ex abundantia cordis os loquitur (Matth. x11). Hoc enim lingua proferre consuevit, quod ex officina cordis conscientia ministraverit. Et ideo si ex ore vultis bona proferre, semper in corde quie sancta supt cogitate. Sic lectioni et orationi debetis incumbere, ut ante omnia illud quod Apostolus ait: Qui non operatur, nec manducet (II Thes. 111). Meliorem quoque diei partem sancio operi dedicate, lectioni vacare consuescite. Oratio vestra ita cum silentio procedat ex corde, ut vix audiatur in ore. Nam qui alta voce orare voluer t. et sibi et alteri multum nocet, dum per suam garrulitatem alterius mentem ab oratione sancta et secreta suspendit. Pomposa indumenta, quæ non utilitati, sed vanitati serviunt, fastidite atque contemnite. Multæ enim quod in moribus diligunt, hoc etiam in oneribus suis ostendunt; præparant sibi ornamenta sæcularia sæculum diligentes, et voluntati servientes vel luxuriæ. Vobis vero nihil sit commune cum talibus, sed omnia ornamenta, quibus ad luxuvestro proposito, respuantur. Sunt enim, quod pejus est, quæ pro vanitate sæculi istius plus student terrenis cupiditatibas operam dare, quam lectioni divinæ justitiæ, dom vo'unt stragula pulchra, et picta tapetia, plumaria etiam, et reliqua his similia, cum ingenti sumptu et superflua expensa, ad oculorum libidinem præparare : nescientes illud quod Dominus per Joannem evangelistam clamat, et dicit: Nolite diligere mundum, neque ea quæ in mundo sunt; quoniam omne quod in mundo est, concupiscentia carnis, et concupiscentia oculorum, et ambitio sæculi est ( I Joan. 11). Quid prodest virgini integritatem corporis custodire, si oculorum concupiscentias noluerit evitare? Vos vero, sanctæ et Deo dignæ animæ, totum spiritaliter agite. Sequimini Christum, tenendo perseveranter quod voluistis ardenter. Iterum atane iterum, sanctæ et Deo dicatæ animæ, rogo, et cum onini humilit ite pro conservando virginitatis pramio consilium do, ut samiliaritatem incongruam a vobis, vel a vestris animis, totis viribus repellere laboretis. Nam ad conservandam sauctæ religionis dignitatem singularitas testis sanct ssima est. Familiaritas enim cuiuslibet si frequens esse coperit, nonnisi corruptionem seminat, vitia pullulat, libidinem concipit. ignominiam parit, rabiem concitat, lasciviam pasci 👡 petulantiam nutrit, casus exaltat, ruinas adificat. confusionem mercatur, thesaurizat opprobrium, criminationem exaggerat, excusationes inflammat, et

ma sancta secretum suum custodire voluerit, et assidue familiaritatis malom tota animi virtute fugerit, ipsa sancta singularitas munimen illi invictum est sanctimonii, expugnatio fortis infamiæ, exercitium continentiæ, evacuatio luxuriæ, pax secura virtutum, et impugnatio inquieta bellorum; puritatis culmen, et libidinis carcer; honestatis portus, et ignominiæ nanfragium; virginitatis mater, et hostis immunditiæ; integritatis diguitas, et fornicationis abdicatio; voluntas bonorum operum, et afflictio vitiorum; refrigerium pudicitize; acquisitio triumphorum, et facinorum detrimentum; requies salutis, et perditionis exsilium; vita spiritus, et carnis interitus. Ilæc omnia anala fortiter, Deo adjuvante, repellentur; et illa quæ sanctis familiaritas inordinata respuatur. Attendite vos, o animæ sanciæ, quia inter omnia certamina, quibes semper comes est Christiana militia, sola dui iora sunt prælia castitatis, ubi quotidiana pugna est et rara victoria. Castitatis dura sunt prælia, sed majora sent præmia. Castitatis palmam nemo securus accipit, cui quantum duri sunt exitus, tantum gloriosi sunt fructus. Ut ergo castitatis præmia, et virginitatis corenam feliciter. Deo remunerante, possitās aceipere, periculosam familiaritatem a vobis semper excludite. Currite sideliter, ut possitis pervenire feliciter, adjuvante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

# EPISTOLA PRIMA S. CÆSARII AD CASARIAM ABBATISSAW EJUSQUE CONGRECATIONEM.

Coegisti me, famula Dei ac venerabilis in Christo soror, et crebris petitionibus extorsisti potius quam rogasti, ut qualemcunque sermonem exhortatorium tibi scribere deberem; non quod ad scientiam vel ad perfectionem tibi quidquam conferre possim, sed in quo magis providentiam meam facile deprehendere queas. Quod ego diu multumque renisus facere distuli, verens jactantiæ simul impudentiæque notam incurrere; præsertim cum sciam te divinis voluminibus assidua meditatione vacare, nihilque quod ad perfectionem tuam attinet te penitus ignorare. Sed quid faciam? Negare non audeo quod implere nequeo. Tanta est enim petendo et jubendo fides si- D carnis immunditiam itur, quia alterum pendet ex mul et auctoritas, atque extorquendo perseverantia. ut tibi quidquam negare irreligiosum videatur. Tamen si das fidem nulli te lecturam alii, nec ad legendum edituram, secundum quod Deus vires dederit faciam quæ hortaris. Danda mihi venla est, si opus injunctum digne implere nequivero; tihi potius imput indum, quæ ut hoc aggrederer imperasti. Remoti igitar a temeritate, atque ab elatione liberi, proposito insudemas operi; nec de mediocritate diffidamus ingenii, quod credimus merito tuæ orationis adjuvari. Hoc tamen sciri volo, nihil me tibi statuisse scribere, nisi quod ad perfecta vita norn am emendationemque morum te possit instrucre;

catervatim simul in fascem conglomerat. Nam si ani- A quod expositam beatitudinem virginitatis pedibus subjiciat mundum [Sic]. Hæc in corum pedibus illi scribere studeant quibes laudari cupiunt; nobis alio longe pergendum est itinere. Igiter hoc primum studium primaque cura sit tibi scire voluntatem Domini tui, et diligenter inquirere quid ei placeat, quidve displiceat; ut rationabile Deo secundum Deum reddas obsequium : quia fieri potest ut votum obsequendi quisque offendat, qui quomodo obscqui debeat antea non didicit. Inter omnia Dei præcepta generale mandatum est de justitia, quia nulli transgredi omnino liget quod omnibus imperatum est. De virginitate itaque dicitur : Qui potest capere capiut (Matth. xix, 12). Sed omnis arbor qui non secerit fructum bonum excidetur et in ignem mittetur (Matth. 111, diximus bono feliciter acquirentur, si ab animabus B 10); quam Salvator plenissime quidem, sed brev.ter, in Evangelie comprehendit, dicens: Omnie quæcunque vultis ut faciant vobis homines, ita et vos facite eis (Luc. vi. 31). Igitur perfectionis secuta consilium, vide ne respezeris retro: sed in monte salvam (as animam tuam (Gen. x1x). Quia enim cupis scandere vitam, per angusti itineris illius callem tendendum est, derelicta mundi spatiosa maximaque sæculi pompa, quam corpore apostolicam vis exhibere virginem, quam lampadam tuam bonorum oleo accensam, cogitando semper quæ Domini sunt, in obviam præpares sponsi. Qualis debut esse perfectio, cujus tale fuit principium? Omne opus levius azitur, cum ejus principium semper agatur. Quamvis quisque perfectus dissolvi desiderat et esse cum Christo, in hac vita necesse est ut nunquam desinat cum vitiis liabere conflictum, si vult de hoste referre triumphum. In primis namque contra superblæ morbum fortiter dimicandum est; ut, vitiorum capite radicitus evulso, cæiera vitia quæ ex eo prodeunt facilius exstirpen. tur. Nec enim est ad ruinam facilior lapsus, de qua Scriptura dicit : Initium omnis peccati superbia (Eccl. x, 15). Recte namque; quia sicut origo est omnium criminum, ita inimica cunctarum virtutum. In peccato e..im ipsa est prima, et in conflictu postrema. Hæc enim aut in exordio mentem per peccatum prosternit, aut novissime de virtutibus dejicit. Unde etomuium peccatorum est maxima : quia tam per virtutes quam per vitia humanam mentem exterminat. Plerumque ex culpa superbiæ in abominandanı altero. Nam sicut per superbiam mentis itur in prostitutionem lihidinis, ita per humililatem mentis salva fit castitas carnis. Deus autem nonnunguam dejicit occultam superbiam mentis per manifestam ruinam carnis. Principaliter namque his duobus vitiis humano generi diabolus dominatur, id est per superbiam mentis et luxuriam carnis. Unde et de diabolo ad Job loquitur Dominus, dicens: Sub umbra dormit et in secreto calami et locis humentibus (Job XL, 16). Per calamum enim inanis superbia; per loca vero humentia carnis demonstratur luxuria. Per bæc enim duo, ut diximus, vitia diabolus humanum possidet genus, vel dum mentem per superbiam erigit, vel

1126

nisu necesse est contra luxuriam repugnandum, quia interius est hostis inclusus. Omnis virtus diaboli contra viros in lumbis, adversus feminas in umbilico ventris ejus, de quo scriptum est : Vir!us ejus in lumbis, et potestas in umbilico ventris ejus (Job XL. 11). Qui enim delectationem non refrenat libidinosa suggestionis, cito transit ad consensum libidinis. Nam facile resistit operi, qui titillanti non se accommodat delectationi. Quamvis sanctorum Dei intentio inconcussa in amore Dei persistat, de carne tamen quam exterius gestat, multa prælia interna tolerat. Sed Dous qui hæc ad probationem permittit, gratia protegente suos non deserit. Propterea ex corde sunt fornicationes amovendæ, ut non prorumpant in opere. Hinc per prophetam dicitur : Accingite lum- B hus vestros super ubera (Isa. xxxII, 12); hoc est, libidines in corde resecate; quando i stigatione dæmonum mens uniuscujusque justi impoditur, divini judicii metus, æterna tormenta ante oculos proponantur, quia nimirum omnium pæna gravioris supplicii formidine superatur. Sicut enim clavus clavum expellit, sic ardorisgehennæ recordatio ardorem excludit luxuriæ. Audi quid Dominus de diabolo fatetur dicens: Stringit caudam suam quasi cedrum (Job xL, 12); quia prima ejas suggestio velut herba tenera facile abscinditur; at si semel dentem delectationis fixerit, more cedri obdurescit. Præcipue sictam humilitatem fugiens, illam sectare quæ vera est, quam Christus docuit, in qua non sit inclusa superbia. Umbram emm hujos virtutis multi, verita em autem sequentur C pauci; verum enim humilem patientia ostendit injurise. Nunquam in iracundia succendatur anima tua, quia ira viri justitiam Dei non operatur (Jac. 1, 20). Quod si paululum te inflammaverit, festines necesse est ut expellator. Nullum in anima tua invidia inveniat locum. Pessimumque hoc malum est, quando de alieno bono quisquis deterior fit, nam unde bonus proficit, inde invidus contabeseit. Difficile namque ex hoc morbo quisque recipit medicinan, qui non vult patefacere culpam. Rara enim ex hoc confessio, iquia sæpe aliud pro alio dicitur, et ideo ad salutem nunquam venitur, de quo ad populum beatus Cyprianus scripsit. Satis sollicitam ori tuo pone custodiam : nec quisquam facilius quam per linguam peccati contraint macu- D lam, teste Jacobo apostolo: Linguam nullus hominum domare potest (Jac. 111, 8). Unde pie admonet, dicens : Si quis putat se religiosum esse, non refrenans linguam suam, sed seducens cor suum, hujus vana est religio (Jac. 1, 26). Juxta sententiam sapientissimi Salomoms : Qui dimittit aquam, caput est jurgiorum (Pror. xvii, 14); quia qui linguam non refrenat, concordiam dissipat. Unde et Apostolus illum asserit esse perfectum, qui non offenderit in verb . Sed multi, dum indiscrete silentium custodiunt, quod prodesse proximis per verbum poterat subtrabunt; dumque corum vitia a piciunt quos per correptionem verbi corrigere poluerunt, dum claustra oris muniunt, proximum in

dum carnem per luxuriam consumit. Forti enim ad- A pravitate decelinquant, ut districtius judicentur, et quantis verbo prodesse poterant, pro tantis reatu silentii culpabiles existant. Duobus namque modis oratio impeditur, ut impetrare non valeat postulata: si aut quisque adhuc mala committit, aut si delinguenti sibi debita non dimittit. Quod geminum malum dum quisque a semetipso absterserit, protinus securus studio orationis incumbi, et ad ea quæ im, etrare precibus cupit, mentem libere erigit. In quantu:n prævales, cave ne recorderis faciem viri, nisi in oratione pura; nam non in desiderii turpitudine idolum sacies in anima tua. Regis mulier ad serves non deflectitur, et Christi sponsa ad mortales non respicit: quia eum qui pro se passus est dil git, eumque 1010 amore complectitur. Vultum sacerdotum ac levitarum cum timore aspice, corumque scalicet qui probati sunt; hoe sciens, quia amor charitat s habitat in illis. Voce lectoris suavi nec delecte ur in desiderio «nima tua, ne corrumpantor sen-us tui, et excedant a castitate. Dicas forsitan: Gran is labor est; sed respice quod promissum est. Considera, qu.cso, præmii tui magnitudinem, si considerari potest, et præsentis injuriæ futuram mercedem aute oculos pinge. Post abscessus animæ et carnis interitum, in miliorem statum reparanda es, virgo; corpus terræ mandatum in colo est elevandum; post hæc angel rum es donanda consortio, regnum accepiura coelorum, et in perpetuo mansura cum Christo.

### EPISTOLA II.

AD EASDEM.

Casar us episcopus minimus omnium servorum Dei famulus, Cæsariæ sanctæ sorori abbatissæ, vel omni congregationi suæ in Christo æternam salutem.

Vereor, venerabiles in Christo fil æ, ne, dom vobis pro conservanda quiete vel pud:citia rusti o imperitoque sermone aliquid præsumo suggerere, apad illas qui nesciunt quanta sit virtus veræ chari atis notam videar præsumptionis incurrere. Ego enim, li et peccatorum meorum sim conscius, et vestræ purita t.s non sim ignarus, præsumo tamen tepidus admo-nere ferventes, lentus et negligens incitare currentes, languidus sanis consilium dare, et in via remanens ad æternæ vos patriæ desiderium provocare. Et quia secundum sanctum votum vestrum frequentius vos visitare non valeo, hanc admonitiunculam, in qua e iam antiquorum Patrum capitula pauca inserni, et ariditatem sensus mei quasi virorum fortium amœnitate condivi, chm perfecta charitate curavi sinceri'ati vestræ ad vicem præsentiæ meæ pia humi'i ate transmittere. Sed hanc præsumptionem, sicut dixi. ipsi mihi charitas ingerit, quæ timere non novit. Et ideo rogo vos, venerabiles filiæ, ut audaciæ meæ veniam dantes, quæcunque suggessero, patienter et lanigne suscipiatis, et consulentes rusticitati vel verecundiæ meæ, qualemcunque exhortationem meam secretius relegite, nulli alii tribuentes, ne cujuscusque eruditæ aures rusticissimi sermonis nos ri asporitate feriantur. Nos enim, Deo propitio, licet milita

tiam, tamen propier multiplices laqueos inimici, de quo dicitur : cui sunt nomina mille, mille nocendi artes, propter illius ergo venenosas astutias, et maleblandas concupiscentias, sanctam vestram conscientiam qualibuscunque etsi tepidis sermonibus admonemus; et licet minus idonei bellatores, arma vobis spiritalia contra iguitas sagittas diaboli providemus. Gaudete ergo et exsultate in Christo, venerabiles filize, et gratias illi jugiter uberes agite, qui vos de tenebrosa sæculi hujus conversatione ad portum quietis et religionis attrahere et provocare dignatus est. Cogitate jugiter unde existis, et ubi pervenire meruistis. Reliquistis sideliter mundi tenebras, et lucem Christi feliciter videre caepistis. Contempsistis venistis. Respuistis gulam, et abstinentiam elegistis. Repudiastis avaritiam atque luxuriam, et charitatem ac mi-ericordiam tenuistis. Et quamvis vobis usque ad exitum vitæ non deerit pugna, tamen Deo donante securi sumus de vestra victoria. Sed rogo vos, venerabiles filiæ, ut quantum estis securæ de præteritis. tantum sitis sollicitæ de futuris. Omnia enim crimina vel peccata cito ad nos revertuntur, si non quotidie bonis operibus expugnantur. Audite apostolum Petrum dicentem : Sobrii estote et vigilate, quia adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens aliquem devorare quærens circuit (I Petr. v). Quandiu in hoc corpore vivimus, die noctuque Christo adjutore vel duce contra diabolum repugnemus. Sunt enim aliqui, quod rejus est, negligentes et tepidi, qui de solo Christia- C nitatis vocabulo gloriantur, et putan quod illis sufliciat vestem mutasse, et religionis tantum habitum suscepisse, nescientes illud propheticum: Fili, a czdens ad servitutem Dei sta in justitia et timore, præpara unimam tuam ad tentationem (Eccli. 11, 1). Nec sententiam Psalmistæ considerantes : Propter rerba labiorum tuorum ego custodivi vias duras (Paul. xv1, 4). Et illud quod Apostolus dixit: Per mult s tribulationes oportel nos intrare in regnum coelorum (Act. xiv. 22). Vestes enim sæculares deponcre et religiosas assumere hujus horæ momento possumus; mores vero bonos jugiter retinere, vel contra maledulces voluptates sæculi bujus quandiu vivimus Christo adjutore laborare debemus; quia non qui cœperit, sed qui perseveraverit salvus erit (Matth. x, 22). In primis D culas jungens, simul ambas accendat : sie exergo omnis anima quæ religionem servare desiderat. gulæ concupiscentiam vincere, ebrietatem vitare tota fidei virtute contendat, et ita temperatum convivium in mensam medietate abstinentiæ debilitetur. nec per deliciarum abundantiam luxuria provocetur. Deinde, abjecta superbia, cui Deus resistit, profundæ humilitatis jaciat fundamenta; invidiam velut vipereum venenum detestetur ac fugiat; linguam refrenet; detractionem quasi venenum respuat; verba otiosa nec ipsa proferat, nec ab alio prolata auribus suis libenter admittat; vestimentorum babitum nec nimis abjectum, hec nimis pomposum, aut periculose elegantem habere consuescat; lectionem aut ipsa

sinistrum de vestra conversatione sanctissima sen- A frequentius legat, aut legentis verba tota pertoris aviditate suscipiat; de divinis Scripturarum fontibus jugiter aquam salutis hauriat ; illam utique de qua Dominus dicit : Qui credit in me, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ (Joan. vii, 3%). De paradisi etiam floribus, hoc est, sanctarum Scripturarum sensibus, anima sancta se jugiter ornare contendat; ex ipsis pretiosas margaritas auribus suis indesinenter appendat; ex his annulos et dextralia, dum exercet opera bona, componat : ibi vulnerum medicamenta, ibi castitatis aromata, ibi compunctionis holocausta requirat. Qui vero religionem in immaculato et puro corde conservare desiderat, aut nunquam in pu'licum, aut certe non nisi pro grandi et incvitabili necessitate procedat; familiaritates virorum, quantum libidinis incendium, et ad castitatis refrigerium per- B potest, rarius habeat: ita tamen, ut quoties necessitas viros videndi aut salutandi exegerit, ipsi videantur quos ætas et vita soncta commendat; sed ipsi, ut dixi, rarius; et non diurna, sed brevissima cum illis collocutio habeatur. Juvenes vero aut nunquam aut diffici'e videantur. În familiaritate vero assidua nec laici unquam nec religiosi suscipiantur; quam rem non solum feminæ de viris, sed etiam viri de feminis observare contendant, si integram puritatem castitatis custodire desiderant. Nec dicat aliquis : Sussicit mihi conscientia mea. Dicat sibi quisque quod sibi placuerit, misera et satis odibilis Deo est excusatio ista, quæ magis de impudentia quam de conscientia bona procedit. Nam quando prima familiaritas aut viri cum femina, aut feminæ cum viro esse cæperit, satis verecunda et sancta esse cognoscitur, quia subtrahit in primis diabolus machinamenta sua, donec, paulatim assidua fami iaritate crescente, inter ambos inimicam nutriat amicitiam. Callidus enim hostis facit illos sibi invicem parvo tempore deservire sine ulla titillatione libidinis, sine ullo dispendio castitatis: et ita illos falsa securitate circumvenit, ut eos quasi in blanda tranquillitate ve'nt duas naviculas producat in altum; et dum se putant esse securos. nec jejuniorum quasi remorum adjutorium petun!, nec vigiliarum gubernaculum quærunt; cumque eas securos fecerit, in se ipsis elidens subita illos tempestate demergit, et in vulnificos implexus impingens, simul uno ictu mortificat. Tandiu sopitum ignem sine ullis flammis occultat, donec duas faplicat diabolus quod celare antea videbatur; sic quasi de simplici charitate amorem conflat illicitum. In primis contentus est cedere, nt sic valeat amplius occupare. Ecce securus est quisque de conscientia sua, quod cum aliquem viderit, scandalizari de ipso non possit. Nunquid quomodo conscientiam suam novit, sic voluntatem alterius videt? Ecce tuus oculus alium simpliciter videt, et forte ille te crudeliter concupiscit. De tua castitate gandes, et de illius ruina non times? Si enim tu te nimium familiarem præbueris, akerius concupiscentiam nutris; etiamsi ipsa non pecces, alium tamen perdes ; et erit tibicausa ettam sine causa, ut te libido maculet alicna. Nolite, quæso vos, nolite

quibuscunque aut occasionem dare, aut familia. A colloquia medicamenta spiritalia præparetis. Sunt ritatem tribuere, ne sorte cujuscunque concupiscentia in vos male succepsa alibi incipiat quærere quod in vobis non potuit invenire. Sed forte diens aliqua : Secura sum de conscientia mea. Absit ut hoc de ore religioso procedat. Jam enim cecidit, qui de sua virtute confidit. Libidinem si Christo adjuvante desideras vincere, familiaritatem debes refugere. Certissime poverit quod qui indignam familiaritatem non spreverit, aut se, aut alium cito perdet. Sed forte dicit aliquis : Ideo familiaritatem non fugio, quia volo habere quod vincam, adversarium meum cupio tenere captivum. Vide ne contra te adversarius incipiat rebellare, vide ne te ducat captivitas ista in captivitatem. Audi Apostolum dicentem : Fugite fornicationem (1 Cor. v1, 18). Contra reliqua vitia oportet B animæ pennas quasi visco illigare cognoscitur, quis nos omni virtute resistere, contra libidinem vero non expedit te pugnare, sed fogere. Esto ergo libidinis fegitivus, si vis e-se castitatis pugnator egregius. Sed quod dixi diligenter attendite. Quando aliquis stimulis libidinis incitatur, Christo adjuvante pugnet quantum prævalet contra se, quia non habet quo possit fugere. Si quando vero per alterius societatem opportunitatem voluptatis diabolus subministrat, ipsam familiaritatem, quantum prævalet, ut supra dixi, anima saneta refugiat; ac si aliquando aliquis in se ipso tentatur, sibi D o adjuvanto resistat; quando per alicujus societatem vel levi concupiscentia titilla'ur, quasi serpentem venenatum quanta potest celericate refugiat. Sed ut have omnia servare possimus, abstinentiam rationabilem teneamus, quia vera C est illius sanctissimi viri sententia: Prout continueris ventrem, ita et venenosos motus ejus. Ilumilitatem etiam nostram quantum possumus conservemus; pon enim diu carnis integritas servatur, ubi animus tumore superbise corrumpitur. Pra:cipue si et iracundiæ samma frequentius surgit, castitatis et virginitatis flores cito consumit. Casta enim et Deo devota anima non solum extraneorum, sed etiam parentum suorum sasiduam familiaritatem, aut ad se veniendi, aut ipsa ad eos ambulandi habere non debet : ne aut quod non oportet audiat, aut quod non expedit die at, aut quod castitati potest esse contrarium videat. Si enim vasa qua Ecclesiæ offeruntur, et in sacro altario ponuntur, sancta ab omnibus appellantur, et nesas est ut de ecclesia postmodum ad D domum laicam revocentur, aut usibus humanis aptentur; si tantam dignitatem habent vasa, quæ nec intellectum possunt habere nec sensus, putas qualem dignitatem apud Deum habent omnia ad ipsius imaginem procreata? Sicut ergo vasa sancta humanis usibus servitura nec possunt nec debent de ecclesia revocari, sic religiosum quemquam non oportel, non decet, non expedit parentum suorum multis obligationibus implicari, aut quorumcunque extraneorum perniciosa familiaritate constringi, illud ante omnia admoneo, ut æmolationis malum quasi venenum vipereum fugiatis; et i'a inter vos charitatis dulcedinem conservetis, ut vobis invicem per saucta

enim, quod pejus est, aliquæ quæ quando se pariter jungunt, magis sibi, detrahendo, vel contra præpesitas murmurando, vulnera faciunt, quam spiritalia medicamenta componunt. Vos vero, sanctæ ac venerabiles filiæ, si aliguam videtis pusillanimem, consolationem impendite; si superbientem, humilitatis medicamentum apponite; si iracundam videritis. refrigerium patientiæ ministrate. Si nobiles natæ estis, magis de religionis humilitate quam de sæculi dignitate gaudete; et sic terrenam substantiam dispensate, ne unde spiritales pennas bene et cito tribuendo habere potestis, aliquid vobis reservando aut tardius erogando, carnales compedes habeatis. Terrena namque substantia si tardius erogatur, verum est illud quod scriptum est : Impedimenta mundi secerunt eos miseros. Si qua vero pauper fuit, antequam religionem sanctam assumeret, Deo debet gratias agere, qui illam mundi istius facultatibus noluit illigare. Multos enim, quod pejus est, ita suz facultates ligatos tenent, ut ad æternam patriam redire non possint. Vos vero jam etiam in hoc sæculo Christo propitio felices estis, quæ facultates simul et voluptates sæculi istius non solum corde, sed eilam corpore contempsistis. Tenete ergo manus in aratro, et nolite respicere retro. Et quia in tectum jam perfectionis a cendero meruistis, non vos inde deponant sæculi istius voluptates. Mementote uxoris Loth, quæ retro respiciens versa est in s'atuam salis (Gen. xix, 17). Nunquam juromentum, nunquam maledictum de virginis ore procedat. Non solum corpora, sed etiam corda vestra omni sollicitudine custodite, propter illud quod scriptum est : Omni custodia serva ccr tuum (Prov. 1v, 23). Et illud quod Dominus in Evangelio dixit: De corde enim exeunt cogitationes malæ (Matth. xv. 19). Si enim in corde nihit male cositatur, quidquid sanctum est ex ore proferiur; quia, sieut scriptum est : Ex abundantia cordis os loquitur (Matth. x11, 34). Hoc enim lingua proferre consuevit, quod ex officina cordis conscientia ministraverit. Et ideo si ex ore vultis bona proferre, semper in corde qua sancta sunt cogitate. Sic lectioni et meditationi debetis incumbere, ut ante omnia etiam manibus possitis aliquid exercere, secundum illud quod Apostolus ait : Qui non operatur non manducet (11 Thess. 111, 10); præcipue tamen usque ad horam tertiam lectioni vacare consuescite, et meliorem diei partem sancto operi dedicate. Oratio vestra ita cum silentio procedat ex corde, ut vix audiatur in ore: num qui alta vece orare voluerit, et sibi et alicri multum nocet, dum per suam garrulitatem alterius mentem ab oratione sancta et sacra suspendit. In ipsis operibus quæ manibus fiunt, sæcularia et pomposa adjumenta, quæ non utilitati, sed vanitati serviunt, sastidite atque contemnite, ut etiam in ipsis terrenis possitis quidquid sobrietati et honestati convenit exercere. Multi enim quod in moribus ditigunt, hoe etiam in operibus suis ostendunt. Præparant

luptati servi ntes vel luxuriæ. Vobis vero, quibus mundus crucifixus est, nihil sit commune cum talibus; sed omnia ornamenta quibus ad luxuriam caro componitur, velut inimica et contraria, a vestro proposito respuantur. Sunt enim, quod pejus est, qui pro vanitate sæculi istius plus student terrenis cupiditatibus operam dare quam lectioni divinæ insistere: dum volunt stragula pulchra, et picta tapetia, plumaria etiam et reliqua his similia cum ingenti sumptu et superflua expensa ad oculorum libidinem præparare, nescientes illud quod Dominus per Joannem evangelistam clamat et dicit : Nolite diligere mundum, neque en que in mundo sunt, quoniam omne quod in mundo est, concupiscentia carnis, et concupiscentia prodest virgini integritatem corporis custodire, si oculorum concupiscentias noluerit evitare! Sunt etiam nonnullæ quæ etiam de facultatibus suis maiorem partem parentibus, et forte divitibus, quam pauperibus dare volunt; et non cogitant quod dum illis sabstantiam suam ad luxuriam tribuunt, se æterna mendicitate consumunt. Sed dicit aliquis: Ergo despicere debeo parentes meos? Absit ut nos die: mus quod parentes tuos non debeas honorare. Quomodo potest fieri ut parentes prædicemus non amandos, qui inimicos dicimus diligendos? Ama rarentes tuos quantum potes; et, si casti sunt et bonésti, honorem illis semper impende, et de facultat bus tuis aliqua illis pro tui memoria munuscula derelipusque in finem sæculi profuturum pauperibus tribue. at eleemosynæ tuæ usque ad diem judicii per refrigeria pauperum transeant ad regna cœlorum. Qued minus dederis parentibus tuis, poterunt sibi il si postmodum providere, poterunt laborare; quod tibi micons pro misericordia præparaveris, illo sæculo nunquam poteris invenire. Attamen si sunt aliqui parentes pauperes, ut victom aut vestitum sufficienter habere non possint, mercedem apud Deum habebis, si illis unde possint sustentari tribuis. Venturi enim sumus ante tribunal æterni judicis; et si bene egimus, seliciter audiemus : Venite, benedicti, percipite regnum, quia esserivi et sitivi (Matth. xxv, 34). Et post pauca : Quande fecisis uni ex minimis ist s, sine dubio paunite et percipite regnum, quia parentum vestrorum divitias vestris divitiis cumulastis, quia ilis unde luxuriarentur in seculo dimisistis. Non hoc utique dixit: sed illud quod in Evangello commemorat, quod et per Prophetam ante prædixerat : Dispersit, dedit pa"\_ peribus (Psal. CM, 9). Attendite, quæso: Dispersit. inquit, dedit pauperibus. Nam et dives ille de quo in Evangelio legimus, quod induebatur purpura et bysse (Luc. 2vi, 19), fratres suos divites dereliquit, sed ille postea guttam refrigerii in inferno ardens quæsivit, et invenire non potuit. Vos vero, sanctæ et Den dignæ suimæ, totum spiritualiter agite, et cui consecratis animas vestras, ipsi offerte, imo reddite

sibi ornamenta sæcularia su culum diligentes, et vo. A substantiam vestram. Dignum est ut a vobis accipiat terrena, qui præparat æterna. Ipse a vobis accipiat terrenam substantiam, qui vobis contulit virginitatis coronam. Vos autem illi amplius debitrices estis. quibus dedit ut illum, qui est immaculatus Agnus. quocunque ierit sequi possitis. Sequitur quidem Christum cætera sidelium multitudo, non quocunque seris, sed quousque potverint. Pœnitentes enim et conjug tæ possunt per alias justitiæ vias sequi Christum; cum in virginitatis decorem præcedit, non habent quid faciant ut virgines sint. Vos vero, sanctæ filiæ, sequimini cum tenendo perseveranter quod vovistis ardenter. Iterum atque iterum, sanctæ et Deo dicatæ animæ, rogo, et cum omni bumilitate ad conservanda virginitatis pramia consilium date oculorum, et sœculi ambitio est ( I Joan. 11, 15). Quid B præsumo, ut familiaritatem incongruam a vobis vel a vestris animis totis viribus repellere laboretis. Longe satis, longe sit pestis ista et lues quam inordinata familiaritas jaculatur. Non est in hac societate securitas, quæ collisionem patitur velut a quibusdam fluctibus turbulentis. In hac familiaritate non habit it amica concordia, quæ non nisi discordantes inimicitias creat. Nam ad conservandam sanctæ religionis dignitatem, singularitas magis quam inordinata familiaritas testis sanciissima est. Attende, o anima sancta, et diligenter intellige quanta mala de inordinata societate nascantur. Familiaritas enim cujuslibet si frequens esse coeperit, non nist corruptionem seminat, vitia pullulat, entidinem concupiscit, ignominiam parit, rabiem concitat, porrigit furiam, lasciviam pasque. Totum vero quidquid est majus atque utilius C cit, petulantiam putrit, casus exaltat, ruma adificat, ripas erigit, præcipitia aperit, periculis navigat, naufragiis velificat, perditioni gaudet, interitum fovet. confusionem meretur, thesaurizat opprobrium, criminationes exaggerat, excusationes inflammat, et calervatim simul in fascem glomerat numerosas indagines cartionum, ac per infinita dedecora multiplices mortes inveniet in perniciem perditorum. Tot et tanta sunt mala perniciosæ familiaritatis. Nemo prosternitur, nisi qui societatem unde periclitari possit, aut difficile, aut certe rarius habere contempserit. Nam si anima sancta secretum suum custodire volucrit, et assiduæ familiaritatis malum tota animi virtute refugerit, ipsa sancta singularitas munimen illi iuvictum est sanctimoniæ, expugnatio fortis infamiæ, fortitudinis peribus, milii fecistis (Ibid. 40). Non dixit : Ve- P firmitas et laseivize petulantis infirmitas, probitatis præsidium et improbitatis excidium, animæ victoria, et corporis præda, libertas gloriarum et captivitas criminum, pronuba sanctitatis et repudium turpitudinis, sinceritatis indicium et abolitio scandalorum, exercitium conscientiæ et evacuatio tota laxurin, pax secura virtutum et expugnatio inquieta helforum, puritatis culmen et libidinis carcer, honestatis portus et ignominiæ naufragabilis portus (Sic. Cf. col. 1159, lin. 34), virginitatis mater et hostis immunditie, lorica pudoris et spolia probrositatis, murus incorruptionis, discretio vulgaritatis, integritatis dignitas et fornicationis abdicatio, char tatis fastig um et dedecoris praccipitium, voluntas bonorum operum et

tulantize, acquisitio triumphorum et facinorum detrimenta, requies salutis et perditionis exsilium, vita spiritus et carnis interitus, status qualitatis angelicæ et funus humanæ substantiæ. Hæc omnia mala fortiter, Deo adjuvante, et illa quæ diximus bona feliciter acquirentur, si ab animabus sanctis familiaritas inordinata respuitur. Attendite, quæso vos, animæ sanctæ, quia inter omnia certamina, quibus semper comes est christiana militia, sola duriora prælia castitatis, ubi quotidiana pugna est et rara victoria. Gravem castitas sortita est inimicum, qui quotidie vincitur et time ur; quotidie, inquam, vincitur et non desinit provocare. Nemo securus vincit, qui secum pugnat, Periculosa navigatio estubi sæpe naufragatur, si sunt, libidinis. Cupiditas enim cum vincitur non finitur. Castitatis dura sunt prælia, sed majora sunt prænia. Flamma quæ nimium flagrat, cito venit ad cineres; incendium vero corporis cum illi acquiescitur, accenditor potius quam finitur. Castitatis palmam nemo securus accipit; cui quantum durus exitus, tantum gloriosi sunt fructus. Præmiale sibi periculum indicit, qui bellum suscipit cum natura. Hostis publicus pascit in noctibus, latronis insidiæ solis grassantur in tenebris; libidinis vero cupiditas et in noctibus provocat, et in die non parcit, nec regum purpuras metuit, nec pannos pauperum perhorrescit. Ut ergo castitatis præmia et virginitatis coronam feliciter Deo remunerante possitis accipere, periculosam familiaritatem a vobis semper excludite. C Currite sideliter, ut possitis seliciter pervenire. Et mei memores estate, cum in vobis coronata fuerit immacufata virginitas. Hæc epistola ante tribunal Christi me excusabilem reddet, quia cum vera charitate et perfecta humilitate quod mihi oportebat dicere, et vobis audire, suggessi. Si quis, quod Deus non patiatur, obed re neglexerit, erit illi in testimonium; q i vero libenter acceperit, convertetur in gandium non temporale, sed æternum. Vigeatis in Christo, sanctæ ac venerabiles feminæ.

### S. CÆSARII EPISTOLA HORTATORIA AD VIRGINEM DEO DEDICATAM.

O profundum divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei! et quis cognorit sensum ejus (Rom. x1, 35)? Quis enim existimare potest in diebus adolescentiæ tuæ, o venerabilis mihi integritate quidem et meritis domina, sed ordine ac gradibus in Christo filia, cum in cœnobio sanctarum virginum conferta choro spiritali, studio et divinarum Scripturarum eruditionibus intenta, me tunc quasi partem animæ tuæ diligeres, hominem juvenem et non magnæ indolis virum, qui per abrupta voluptatum lasciviainque vagabatur, ac perærumnosis anfractibus, propter lætitiam scilicet temporalis felicitatis, in clandestino jactu festinabat immergi, cujus præterea nomen tantum auditu noverat, vultu penitus ignorabat, quod ad hoc nos officium dispensatio omnipotentis Dei prædestinatos haberet, scilicet ut nobis familiam suam traderet gubernan lam, isto

afficilo vitiorum, refrigerium pudicitix et pœna pe- A duntaxat ordine, ut in officina hujus Ecclesiæ ministrares, secundum divini præcepti oraculum. Si, inquit, separaveris pret'osum a vili, quesi os meum eris (Jer. xv, 19). Velut solertissima trapezita inter cos qui æterni Regis in se impressa custodiunt, ut eos quoniam denarium ejus contra conscientiam cum clave adulterina sorde commaculant, sagaci discretaque divisione secernas : quippe quæ non rudis vel neophyta hæc sacra dicata ministeria, sed ab ipsis pene cunabulis per annos infantiæ atque adolescentiæ, a juventute usque studiis regularibus exercuisti vitam, in quibus vivendi didicisti normam, et doctrinæ copiam affatim es consecuta. Ego vero qui scientiæ prærogativam, præpediente segnitia, assecutus non sum, et ab abstinentia quam in te intulit divina dignatio proet cum periculo transitur in fluctibus, ubi multi mer- B cul distare me video et terrenis necessitatibus implicari. Unde garrulus potius a sapientibus quam recte aliquid loquens jure reprebendor, sicut eliam ipsius dictionis designat impolita materies. Sed licet stolidus et terreni operis luto fædatus, prisci tamen amoris recordans, credi non potest, postquam boc quod nunc habes officium sortita fuisti, qualem de te habeam sollicitudinem vel timorem. Unde quantam devotionem habui, ut illud secundum Deum ordinate susciperes, et absque maeula bajulares; tanto acrius time, ne forsitan aut divinus te intuitus aut humana reprehendat opinio quod juxta te pateat reprehensioni; nec inveniatur in te, ut qui reprehendere volunt, digne lacerare vidéantur, aut qui imitari appetierint, delinquant : quod ita augustius poteris evitare, si supernum semper judicium ante cordis oculos ponas. Audi ergo me, o dulcissima virgo Christi, soror ac filia: tu quantumcunque semper in studiis spiritalibus occupari desideras, propter sororem tamen, necessaria aliquando etiam exteriora tibi erunt negotia dirimenda. Curandum ergo tibi summopere est, ut sic temporalia quasi pro tempore agas, ac semper tenacius in spiritalibus devotione et amore inhæreas, ut cum spiritalia citius d'spensaveris, ad orationem illico vel·lectionem quasi ad matr s sinum recurras. Optare quippe debes ut, abjecta sollicitudine mundi, semper cogites de servitio Christi, propter illud: Nemo militans, inquit, Deo implicat se negotiis sacularibus (11 Tim. 11). Cogita sine intermissione, quia hujus Ecclesize es instituta lucerna, non occultanda sub modio, sed super candelabrum posita, ut omnibus qui hanc domum habitant lumen bonotum operum exemplis impertias propter illud: In omnibus, inquit, temetipsum præbe exemplum bonorum operum (Tit. 11), vitaque tua velut pennatum animal ad alta semper per desiderium evolet, per verbum resonet, luccat per exemplum. Cam vero ad annuutiandum verbum Dei te sororibus affectaveris, seu propter utilitatem animarum tonoremque regulæ custodiendum necessitas incubuerit altercandi, prius cauta consideratione pensa, ut quod ore promis, factis impleas; ut quod al is prædicas, operibus præbeas : scilicet ut in tois humeris atque ecrvicibus prius sentias utrum gravibus an levibus operibus estla

tidianum, vel abstinentiam extra consuctudinariam, nec non, ut assolet, plus solito in synaxi psalmos placuerit decantare. Prior in ecclesia inveniaris, postrema exeas; prima suscipias labores, solvas posterior; et in quotidiano corporis alimento atque communi cilio par sis bis cum quibus pari uteris in mensa consessu; ut quæ ad unam sedetis mensam, unum vos parque reficiat alimentum; iisdem et tu quibus et sorores ferculorum saporibus delectare, et æqualia vobis cibaria potionesque exhibe ntvel porrigant communes discoferæ vel pincernæ; primatumque tuum, quem prior ad mensam tenes, prima ad virtutem parcimoniæ vindices; ut abstinentiam quam lingua prædicat, proximæ fauces vel vicinus stemachus sentiat, ne forsitan subditæ audientes tacitis cogitationibus dicant: O quam pulchre nobis abstinentiam prædicat plesus venter, et contentas nos jubet esse vilissimis cibis ac poculis accuratis cibis poculisque delectabilibus refertum guttur et eruetaus! Illa enim de abstinentia prædicatio acceptabilis est, quam lurida jejuniis ora decantant. Et in his omnibus carterisque hoc tibi noveris convenire, ut angusti call:s itinera, per quæ socias admones gradiendum, prior ipsa gradiaris; ut omnia quæ agenda sunt, ante faciis impleas; ut postmodum velut ductilis tuba ex percussione perducta rectius erum; as in voce, propter illud dominicum : Qui, inquit, scandalizaverit unum de pusillis islis qui in me credunt (Matth. xviii), et reliqua. Inter cætera, cum magna tibi cautela custodiendum est ut omnes in monasterio, quarum C gubernacula æqualiter tuis imposuisti cervicibus, zequaliter diligas; neve uzam plus, minus aliam ames: sed cuncta quæ sunt, in quibus possibilitas exstat, equo moderamine disponas, parique moderatione dispenses, ac parem eis charitatem impertias, et non quibuslibet per privatum amorem, sed cuactis secundam merita singularum quæ sunt necessaria largiaris. Non quæ tibi vultu intuituque placuerit, non quam tibi ad oculum cognoveris, vel cujus blandiori fueris obseguio delinita; sed guam amor Christi et religiosier demonstraverit vita, præponas. Si quam Dominus substantiolam contextu largiri dignatus in monasterio fuerit, cum summa æquitatis linea, æqua omnibus lance, prout ouique veneratione, his duntaxat qua Eoclesia columna esse meruerunt. Non sis vestibus ornatior exteris: exhibe non quæ malitia hominum (Sic), sed in his quæ diabolus invidere potest; ut pro ornatu vestium sis ornata conversatione ac moribus; et bæe omnia lectio divina condiat. Oportet enim te, ut vereor, propter quasdam, cultrum nonnunguam habere in gutture, cauterium in lingua gestare, virgam tibi et baculum in manu ferre; ut per cultrum deseces vitia, per cauterium vero ad sanitatem secta reducas; per virgæ disciplinam corrigas, per bacul im vero disciplinatas sustentes. Si cui vero pro suis debitis pænitentiam imposueris, observandum ut cum eam sub

sororum onustes; verbi gratia, si jejunium super quo- A fasce a te imposito inclinari incurvarique conspexeris, imiteris formicæ solertiam, secundum præceptum sapientissimi Salomonis, et humerum tuum oneri ejus spiritali supponas, ut medio ejus itinere obviam oneratas subleves vel sustentes; et sic singulas quibusque negligentiis aut culpis specialibus admoneas et instruas, ut de earum salute a Christo Domino tibi æterna gloria repræsentetur. Si quando vero cum sæcularibus ad co!loquendam fueris evocata, et ire necesse fuerit, prius arma frontem trop.eo crucis, vexillo Christi pectus ingemina, ut cum sua virguncula Christus comitari dignetur: semper tamen virginali pudore cooperta, memor beatæ Mariæ, quæ cum angelo paucissimis collocuta verbis. cum Elitabeth postmodum in carmen et laudes Dei B decantando prositivit. Cumque post hæc ad eos veneris cum tantæ honestatis constantia, nec ipsa vel locutionem præponas; ut qui te viderint, Christo Domino gratias agant, qui talem familiæ suæ providere d'gnatus est matrem. Ipsa vero processio tua exterior rationabilis non minus debet esse quam para. Confabulatio vero tua cum eis semper sit mix:a gravitate et dulcedine, illa s ilicet quæ de sancto ac puro amore procedit; coercenda semper sit et verecundiæ intermiscenda, sieut Christi virginem decet. Item ut ne usquequaque tacens, aut superbiæ aut stultitiæ notam incurras; sed tantum loquaris, quantum opportunitas flagitat rei ac temporis; ut abscedens. quisquis ille fuerit, desideret te quam se (Sic), vel loquelam tuam audire, quam ornat morum gravitas. affectus dulcedinis et paucitas locutionis. Si quid vero ab els petitum fuerit, quod præstare deliberes, cum vultu bilari præsta. Si quid vero præstari non convenit, petitionem eorum honestate saltem sermonis mollifica. Nomen toum plures noverint, beneficia tua in quantum prævales plures sentiant; vultum rari cognoscant. Si quando autem tibi pro necessitate monas etii seorsim cum provisore suerit collequendum, cum duabus vel certe cum tribus electis sororibus facito; aut si negotium secretius supervenerit, aliis saltem videntibus loco patulo colloquaris: quia opinio bonze famze, sicut etiam perfectavitæ custodia, tibi necessaria est; et tunc primum despicionda humana detractio, cum Christus in causa est. Si quando vero tale aliquid acciderit faciendum, opus fuerit, dispense ur ; servata tamen senioribus D ut ambiguitate constricta, quacunque parte divertas, quasi syllogismo innexa, in incertum incedas, si feceris. tone demum ad minus te converte periculum, quod facilins ad bonum gubernando retorqueas; et non solum de dublis, sed omnis tua actio sit propter Deum, sermo de Deo, cogitatio in Deum, et exceptis vitiis quibus non compassio, sed rectitudo debetur. omnibus te copio esse compassibilem, omnibus gratam, omnibus piam, omnibus affectuosam, cunctis bonis animatam; quemadinodum Paulus Christi virginom decoravit, ut sis sancta corpore et spirita (1 Cor. vii); ipso spouso et Domino tuo mentem tuam regente, et cunctas vias tuas disponente, qui in Trinitate perfecta, vivit et regnat Deus in sæcula sæculorum. Amen.

(Videsis Epistolas : Ruricii ad Cæsarium, Patrologiæ tom. LVIII, coll. 108, 111; Casarii ad Symmachum papam et hujus ad Carsarium, tom. LXII, coll. 53, 54; Bonifacii II ad Casarium, tom. LXV, col. 54, Aviti Viennensis ad Cæsarium, tom. LIX, col. 229; Joannis II ad Cæsarium, tom. LXVI, col. 25; et Agapeti I ad Cæsarium, tom. LXVI, colt. 45, 46.)

### TESTAMENTUM B. CÆSARII

## SANCTÆ ARELATENSIS ECCLESIÆ EPISCOPI.

#### PAX ECCLESIES ABBLATERSI.

etæ ac venerabili Cæsariæ abbatissæ, quam Dominus per meam parvitatem in monasterio no tro præposuit, ac universæ congregationi, quam ibi Domimas sua gratia collocaverit, in Domino aternam sa-Jutem.

Cum ecclesiastica pietas consuetudinis suz rem Secial ordinabiliter, scilicet que peregrinis et destitutis opem lorgitionis impendat : quanto magis cum opportunitas aut necessitas fuerit, ut sanctis quibusque et Deum timentibus aliqua i rgiatur, amplius debet pia misericordiæ suæ viscera dilutare? Et ideo juxta hanc epistolam quam manus nostræ subscriptione roboravimus, cuique diem et consulem subtus adjecimus, Deo dispensante, hoc testamentum meum prætorio, vel jure civili, et ad vicem illerum e di-·cillo firmavi.

Ego Cæsarius peccator cum debitum humanæ carnis reddidero, cunctum monasterium S. Joannis, quod ego condidi, sub potestate Arelatensis pontificis canonice sit, hæredemque meum esse volo ac jubeo; cæteri cæteræve exhæredes sint. Totum quod cuique aut per hoc testamentum nreum dedero, legavero, darive jussero, ut detur fiat. Cesterum autem Arelatensom episcopum coharedom meo monasterio re'inquo: quosque liberos, quasque liberas esse jussero, liberi liberave sint omnes. Ego tames .cum nibil de parentum bonis habuerim, boe testamentum meum præsumere erubei; i la tamen me sententia compulit, ut pleræque Salvatoris, formi- C danda, qua iniqui audituri sunt dicentem : Ite in ignem eternum (Matth. xxv, 41), pietstis affectu aliquid ecclesize meze contulisse. Et ne forte post obitum meum aliqui de parentibus meis, exceptis iis rebus quas illis pro elogiis [forte eulogiis] donaro, inquietare præsumant cui præsum ecclesiam : ideo hanc voluntatem meam tractare amplius desideravi, ne qui de parentibus meis vel apud insum menasterium præfatum, vel pontificem Arelatensis Ecclesie, præter id quod illis dedero ac dederim, præsumant requirere. Sancto et domino meo archiepiscopo qui mihi indigno digne successerit, licet comnia in sua potestate sint, tamen si lubet et di-

\* Exstat hoc S. Cæsarii testamentum apud Baronium ad ann. 508, §§ 25 et seqq., et apud Saxium D pag. 616 seqq. in l'ontificio Arelatensi num. 50, uec non spud Coin-

Constitut episcopus presbyteris et diaconibus, san- A grum ducit, indumenta paschalia que mihi data aunt, omnia illi servient, simul cum casula villosa et tunica, vel gainape, quod melius dimisero. Reliqua vere vestimenta mea, excepto birro amiculari, mei tam elerici quam laici, cum gratia vel ordinatione domini archiepiscopi, sibi ipso jubente, imo donante, dividant. En vero que monasterio ante per donationem contuli, nunc astirmo, et si cui aliquid per epistolam, aut per pitacium, aut verbo pietatis intuita contuli, valere volo. Hoc etiam assucte precor, quatenus cellam quam bonæ memoriæ Augustus subdiaconus in atrio S. Stephani cuntibus parte dextra habuit, provisoribus monasterii propter custodiam illorum firmam dominus archiepiscopus perpetuo dignetur jure concedere, ita ut cam s hi condidi, vel manu propria subscripsi, atque jure B succedendam monasterii provisores habeant. Et hoc specialiter volo, et ita, domine archiepiscope, precor, sive provisorem ad monasterium, sive presbyterum ad basilicam S. Mariæ, nullum alium habeat congregatio sancta, nisi quem ipsa elegerit vel ordinari petierit. Et licet de tua, domine archiepiscope, pictate præsumam, tamen ne forte contra monasterium nostrum aliquorum suggestiones importunas habeatis, adjuro vos per Patrem et Filium et Spiritum sanctum, et per tremendum diem judicii, ne unegani pravalest apud vos hostis antiques, ut ancillas vestras contristari acquiescatis; aut aliquid illis suferri de iis qua possident, eisque contulimus, permittitis : quia Dee propitio non sine discretione vel justitia quibuscunque secularibus jure directo res ecclesiæ vendidimus, nisi boc tantum quod ecclesiæ minus utile et infructuosum est; et quod animabus sanctis et Deo vacantibus cum sanctorum fratrum consensu vel subscriptione tribuimus, perpetuo illis jure permaneat. Ves vero, dominie filiolæ, per sanctam Trinitatem inseparabilem, et per Domini nostri Jesu Christi adventum adjuro, ut pontificem qui mihi indigno ordinante Deo successorit digne, omni affectu ut dominum rogetis, ac pura mente diligatis, et ne per vestram contristetis inobedientiam. Confidimus enim de Dei misericordia, quod ita omnibus sacerdotibus quibus religionis collatio est, castum amorem impendat, ut nihil vobis quod ad sustentandum corpusculum opus est, deesse permittat.

tium in Annalibus ecclesiasticis Francorum tom. I,

Te iterum atque iterum, pontifex optime, rogo gra- A Martinatis, et agellum Silvanum, in quo est sita ectia divina præfati monasterii ut curam maximam habeas, et familiam illarum cum grandi pietate satagas provid ri. Quod si alicujus persona injustum tibi dederit consilium, cum auctoritate respondendum deprecor : quia hoe quod episcopi agitur verbo, non solum auferri non debet nec omnino potest. Tum præcipue quia et hoc ipsa sanctissimi papæ Urbicani a suasit auctoritas, ut hoc de sancto et domino meo pontifice credam. Nonquam enim apud te prævalebit lam iniqua suggestio, ut contra justam voluntatem qualiscunque antistitis pro meo studio substantia ad te multum profecerit, et prope duplicata sit. Additur ad hoc quod Deus misericors per parvitatem meam etiam immunitatem tributorum, et villis ex maxima parte concessit. Agellum igitur Aucharianum, unde parvam particulam monasterio dedimus, multa servamus : nam plus minus centum aripennes vinex, et trecentorum modiorum campos reservavimus : ita quod supradictum monasterium tantum modiatas de terra quam ego plantavi, habeat modiatas quadraginta; et de vetere vinea vix triginta aripennes contulimus. Agellum Gallicumanum, Mercloanum, vel agellum Gemellos cum stagnis et paludibus, cum omni jure et termino suo, et pascua in campo Lapideo, vel si qua alia sunt; vel campum in Triunitio super viam munitam, vel reliqua quæcunque sunt; agellum Orvedum, et agellum

Exstant apud Bollandum die 12 Januarii Hor- C illas alludit Cæsarius, cum S. papæ Ilrbicani, id est, misdæ Romani pontificis litteræ, quæ Cæsarii testamento plurimum auctoritatis ac fid i conciliant. Ad

clesia S. Mariæ de Ratis; et agellum Missiamanum, cum omnibus sibi pertinentibus pascuis, paludibus, cum omni jure et termino suo sanctæ tuæ ecclesiæ reservavimus in stipendiis earum. Unde te, sancte pontifex, adjuro, ut si Deus omnipotens per manus se timentium sanctæ matri Ecclesiæ, monasterio sanctarum virginum aliquod majus bonum dederit, tua sancta dilectio unum ab altero non disjungat, Si vero, quod Deus non patiatur, congregatio ibi aut congregata non fuerit, aut forte postea, quod absit, cum congregata fuerit, esse desierit, ad matrem Ecclesiam revertantur. Hæc quidem ego, ut timori mes satisfacerem, scripsi. Nam absit ut de tua, piissime pontifex, inscientia inculperis; quia, ut supra jam tam juxta urbem et infra, quam etiam in suburbanis R dixi, pietas divina concessit ut per meam humilitatom immunitas Ecclesiæ in tot capitibus daretur. Quod monasterio cum fratrum consensu dedimus, per hanc voluntatem meam confirmo. Ancilla nostræ Cæsoriæ abbatissæ mantum majorem quem de cannabe fecit, dari volo. Domino meo Cypriano mantum e cunctis meliorem dari volo. Quidquid servo meo Briciano contuli, nunc per hoc testamentum meum confirmo. Agritia puella mea propria libentissime manasterio et Cæsariæ abbatissæ serviat: et vere gariolas quas illis vel parentibus enrum dedi confirmo. Omnes cubicularios meos tibi, domine episcope, coram Deo et angelis ejus commendo.

> antistitis Romani meminit. Court. 1. cit., pag. 618. - Has litteras ad ealcom hujus tomi videsis. Edit.

# CONCILIUM ARAUSICANUM II. DE GRATIA ET LIBERO ARBITRIO '.

IN DEDICATIONE BASILIGE A LIBERIO PATRICIO CONSTRUCTE C'ERBRATUM V NONAS JULIAS, DECIO JUNIORE V. C. CONSULE, ID EST ANNO CHRISTI 529, VELICIS IV PAPE 3 b, ATHALARICI ITALIE REGIS 3.

(Ex temo VIII Conciliorum Mans: .)

# TITULI CAPITULORUM.

- 1. Quod per peccatum Adæ non solum corpus, sed enima etiam læsa fuerit.
- \* Hic sacer conventus episcoporum habitus est occasione scriptorum quorumdam Fausti Regensis, qui circa annum Christi 472 sancto Prospero in Regensi episcopatu substitutus \* (exstant enim epistolæ Sidonii ad eum velut episcopum Regensem his temporibus datæ) de gratia Dei, qua salvamur, in quo sub specioso titulo Pelagium damnans, vere pelagia-iizat. Hoc opus, cum magna aviditate legentium non tantum in Galliis, ut constat testimonio Sidonii lib. 1x, epist. 9, neque etiam in Italia duntaxat, sed et Constantinopoli, et in Africana Ecclesia expeteretur atque divulgaretur, Cæsarius Arelatensis ep scopus, non tantum libellum de gratia et libero arbitrio auctoritate Felicis IV approbatum contra cum conscripsit, verum etiam hoc episcoporum concilium fudixit, ut in eo communi omnium Patrum consensu
  - \* Prosper non fuit ep. Regensis.

- D II. Quod peccatum Ada non tosi solum nocuit, sed ad postero; quoque transiit.
  - III. Qued gratia Dei non ad invecationem detur, sed ipsa facial ul invocetur.

definiretor quid circa hane orthodoxæ fidei doctrinam credendum atque tenendum esse videretur. Sancti Augustini scripta contra Pelagium edita nemo jam in Galliis aperte impugnare andebat. Pelagio jam prope infami nemo citra infamiam adharescere conabatur, sed per fraudes et insidias latenter id cum Fausto Regensi episcopo quidam Gallicani presbyteri moliebantur. Hoc itaque episcoporum conventu pro fide catholica, scriptisque Augustini asserendis et defendendis, de gratia et libero arbitrio viginti quinque canones constituti sunt, qui omnes fere ad unum sunt sententiæ et verba sancti Augustini , ex ipsius scriptis diversis desumpta, ut infra in notis singulorum canonum os:endemus. Seven. Bixius. — In uno e tribus vetustissimis mss. collegii Parisiensis soc. Jesu titulus est : Incipiunt canones Arau-

- 18. Quod Deus ut a peccato purgemur, voluntatem A XVII. De sortitudine Cloristiana. nostram non exspectet, sed præparet.
- V. Quod initium fidei non ex nobis, sed ex gratia Dei sit.
- VI. Quod sine gratia Dei credentibus et peten!ibus misericordia non conferutur, cum gratia ipsa faciat, ut credamus et pelamus.
- VII. Quod viribus naturas bonum aliquid, quod ad salutem pertineat, cogitare aut eligere sine gratia non possimus.
- VIII. Quod per liberum arbitrium ad gratiam baptismi perrenire nullus possit.
  - IX. De adjutorio Dei per quod bona operamur.
  - X. De adjutorio Dei omnibus semper implorando.
  - XI. De obligatione votorum.
  - XII. Qualis nos diligat Deus.
  - XIII. De reparatione liberi arbitrii.
- XIV. Quod ut liberemur a miseria misericordia Dei prævenimur.
- XV. Quod per gratiam Dei in melius mutetur fidelis.
- XVI. Qued ex eo quod habemus non sit glorian.lum, cum ex Deo sit.

sici sancti Cæsarii de libero arbitrio, vel diversis condi-tionibus de re ipsa necessariis, etc. Sirmondus primus edidit ex mss. Lugdun., Fossat., Tiliano, et ali:s. Hand. Gesta hujus synodi accurate explicat Em. Norisins lib. rt Hist. Pelag. 1, 23 .- Cod. Vatic. hunc titulum exhibet : Incipiunt canones Arausici de libero arbitrio vel diversis conditionibus de re ipsa necessariis, per aeras absque capitulis requirendum. MANSI.

b Non est dullium quin is sit annus, quem Decii C junioris consulatus designat, qui in Cæsarii subscri-ptione adnotatur. Intererat autem concilium istud, quod Leonis olim papæ temporibus asserebatur, ad hæc potius tempora differri, propter multos doctrina et pietate priestantes viros, qui spatio interjecto fa-vere in Gallia visi sunt Semipelagianis, quorum placita in hac demum synodo, quam sedis apostolicæ auctoritas comprobavit, penitus explosa ac rejecta sunt. Simplex ejus in codice Lugduneusi est inscrip-1io : Constitutio episcoporum in civitate Arausicana, de gratia et libero arbitrio. JAC. SIRMONDUS. flanc synodum celebratam fuisse anno Domini 529, sub pontificatu Felicis IV, evidenter ostenditur: primo ex fine actorum concilii, ubi dicitur Cæsarius hanc constitutionem relegisse et subscripsisse, idque quinto nonas Julii Decio juniore viro clarissimo consule, quæ procul dubio de illo consulatu Decii intelligenda sunt, quo Cæsarius Arelatensi Ecclesiæ præsidebat. Et quanquam plures anni alicujus junioris Decii consulatu consignati reperiantur in fastis, hic tamen consulatus ille est, quem Cassiod. assignat anno Domini 529, quando Felix IV Romanæ, et Cæ-sarius Arelatensis Ecclesiæ episcopatum administrahant. Vixisse autem Cæsarium sub pontificatu Felicis IV, indicat scripts ad eum epistola, quain supra ex codice Arelatensi acceptam, huic conciliorum editioni inseruimus. Secundo ex subscriptione Liberii pairicii Galliarum præfecti patet hanc synodum celebratam e-se illis tempor bus, quibus idem Liberius patricius Galliarum præfecturam a Theodorico accepiam agebat. Quod cum acciderit sub finem Theodorici et initium Athalarici, ut ex epistolis corumdem regum ad ipsum scriptis colligere licet, dubium nullum est, quin acta concilii consulatu junioris Decii consignata, et subscriptione allegati patricii approbata, pradicto anno Domini 529, sub pontificatu Felicis IV, habita fuerint. Quod plurimi viri doctissimi

XVIII. Nullis meritis gratiam præveniri.

XIX. Neminem nisi Deo miserante salvari.

XX. Nihil boni hominem posse sine Dec.

XXI. De natura et gratia.

XXII. De his quæ hominum propria sunt.

XXIII. De voluntate Dei et hominis.

XXIV. De palmitibus vitis.

XXV. De dilectione qua diligimus Deum.

#### PRÆFATIO 4.

Cum ad dedicationem basilicæ, quam illustrissimus præfectus et patricius filius noster Liberius b in Aransica civitate fidelissima devotione construxit. Doo propitiante et ipso invitante convenissemus, et de R rebus quæ ad ecclesiasticam regulam pertinent, inter nos spiritalis fuisset oborta collatio; pervenit ad nos esse aliquos, qui de gratia et libero arbitrio per simplicitatem minus caute, et non secundum fidei catholicæ regulam, sentire velint. Unde id nobis, secundum admonitionem et auctoritatem sedis apostolicie e, justum ac rationabile visum, ut pauca capitula ab apostolica nobis sede transmissa d. quæ ab

senserint, hoc Arausicanum concilium- 11, tempore sancti Leonis papæ celebratum, quo Arausicanum primum habitum esse liquido constat, accidit ex subacriptione sancti Prosperi et sancti Eucherii episcoporum, quorum ille, ut infra dicemus, male creditus esse idem Prosper, qui sancti Leonis papæ tempori-bus vixisse certo scitur. Quis vero fuerit ille Euche-rius ibidem subscriptus, diximus in notis prædicti concilii Arausicani primi, ubi etiam adnotavimus Cæsarium illum, cujus nomen ibidem subscriptum invenitur, plane alium fuisse ab hoc magai nominis Cæsario Arelatensis Ecclesiæ episcopo; siquidem illo tempore Hilarius Arelatensem episcopatum administrarit, et non prius quam post tres alios intermedios episcopos defunctos Cæsarius Arelatensis episcopus creatus fuerit. Vide Baron, anno 463. Item in append, anni 729, tom. X. Vasquius, tom. I, disp. 91, num. 76 et seqq. aliter sentit. Seven. Binius.

- \* Incipiunt constituta episcoporum in civitate A: ausica de gratia et libero arbitrio, in v. c. cl. Heray, seu Paris. Contuli cum cod. Vatic. 5827. Mansi.
- b Ex hac loco constat, non quatuor præfectos prætorio, sed unum duntaxat huic concilio interfuis-c Liberium, quatuor nominibus in subscriptione recensitis cognominatum : cujus gratia reges Italiæ Theodoricus et Athalaricus epistolas, quas recitat Cassiodorus, scripserunt. Unum autem eumdemque fuisse Liberium, de quo Theodoricus scribit ad senatum, et ad quem Athalaricus epistolam dedit, docet ejusdem Liberii sepulcralis inscriptio, que Arimini posita, a Petro Pitheo accepta, exstat apud Baron, anno 529, in appendice tom. X. Unde patet depravatum esse textum concilii hujus in subscriptionibus, ubi quatuor præfecti prætorio contra lectionem codicis Vaticani, huic concilio interfuisse et subscripsisse inveniuntur. Seven. Binius.
- e Ea que supra dixi de viginti quatuor capitulis a sede apostolica in Gallias transmissis, deque borum Patrum constitutionibus, sancti Augustini et Romanorum pontificum sententiæ conformatis stabiliuntur et firmantur. Seven. Binius.
- d Videntur ex pluribus Roma transmissis selecta tantum a Patribus Arausicanis octo sequentia capitula. Consule not. # col. 1152. P. LACBE.

minibus in bac præcipue causa collecta sunt, ad docendos eos qui aliter quam oportet sentiunt, ab omnibus observanda, proferre et manibus nostris subscribere deberemus: quibus lectis, qui hucusque non sicut oportebat de gratia et libero arbitrio credidit, ad ea quæ fidei catholicæ conveniunt animum soum inclinare non differat.

#### CAPITULA ..

I. b Si quis per offensam prævaricationis Adæ non totum, id est secundum corpus et animam, in deterius dicit hominem commutatum, sed animæ libertate illæsa durante, corpus tantummodo corruptioni credit obnoxium . Pelagii crrore deceptus, advercal] ipsa morietur (Ezech. xviii); et : Nescitis quoniam cui exhibetis ros servos ad obediendum, servi estis ejus cui obeditis (Rom. vi)? et : A quo quis superatur ejus et servus addicitur (II Petr. 11).

II. Si quis soli Adæ prævaricationem suam, non et ejus propagini, asserit nocuisse; aut certe mortem tautum corporis, quæ ¡cena peccati est, non autem et peccatam, quod mors est animæ, per unum hominem in omne genus humanum transisse testatur, ininstitiam Deo dabit, contradicens Apostolo dicenti: Per unum haminem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors, et ila in omnes homines mors 1 pertransiit, in quo omnes peccaverunt (Rom. v) d.

III. Si quis ad invocationem humanam [invocatione ipsam gratiam facere, ut invocetur a nobis, contradicit Isaiæ prophetæ vel Apostolo idem dicenti : Inrentus sum a non quærentibus me; palam apparui his qui me non interrogabant [interrogaverunt] (Isai. LXV; Rom. 1).

IV. Si quis ut a peccato purgemur, voluntatem nostram Deum exspectare contendit, non autem ut etiam [jam] purgari velimus, per sancti Spiritus infusionem et operationem in nos fleri confitetur, resistit ipsi Spiritui sancto per Salomonem \* dicenti [et Apostolo dicenti]: Præparatur volunias a Domino

- Deest more.
- <sup>2</sup> In cod. Lucensi 490 per Salomonem deest.
- In codem cod. et aliis, deest Apostolo salubriter grædicawi.

· Quot sunt capitula hujus concilii, tot sententiæ catholicæ Ecclesiæ hic sunt stabilitæ, a quibus absque prævaricationis piaculo nulli fideli recedere licet. Ex diversis locis sancti Augustini, quos infra adnotavimus, ad verbum fere omnes desumptæ videntur. Sanctus Prosper easdem a se excerptas retulit in I brum cui titulus est, sententiarum. Canones viginti quatuor numero duntaxat constituti sunt, quia totidem capitula (fortassis ea quæ continentur in epistola Cœlestino attributa quam supra, tom. III Concil. pag. 473, una cum adnotationibus meis excusam invenies) de gratia et libero arbitrio pont sex Romanus in Gallias miserat. Unde illud summa diligentia observandum, quod sanctissimi atque doctissimi Ra-tres pugnaturi adversus hostes gratiæ Dei, nimium ibero arbitrio tribuentes, nullo potentiore modo id fieri posse exi-tim rint, quam si cacrosancta sedis

antiquis Patribus de sanctarum Scripturarum voln- A (Prov. viii, juxta LXX); ei Apostolo salubriter prædicanti . Deus est qui operatur in vobis et velle et perficere pro bona voluntate (Philipp. 11).

V. Si quis sicut augmentum, ita etiam initium fidei, ipsumque credulitatis \* affectum, quo in eum credimus qui jestificat Impium, et ad generationem sacri baptismatis, pervenimus, non per gratiæ donum, id est per inspirationem Spiritus san ti corrigentem voluntatem nostram ab infidelitate ad fidem, ab impletate ad pictatem, sed naturaliter [et naturaliter | nobis inesse dicit, apostolicis dogmatibus adversarius approbatur, beato Paulo docente: Confidimus, quia qui cæpit in nobis bonum opus, perficiel usque in diem Domini nostri Jesu Christi (Phitipp. 1); et illud : Vobis datum est pro Christo non satur Scripture dicenti : Anima que peccaveril [pec- B solum ut in eum credatis, sed etiam ut proillopatiamini (Ibid.); et : Gratia salvi facti estis per fidem, et hoc non ex vobis; Dei enim douum est (Ephes. 11). Qui enim fidem qua in Deum credimus dicunt esse naturalem, omnes eos, qui ab Ecclesia Christi alieni sunt, auodammodo fideles esse definiunt .

VI. Si quis sine gratia Dei credentibus, volentibus, desiderantibus, conantibus, laborantibus 5, vigilantibus, studentibus, petentibus, quærentibus, pulsantibus nobis misericordiam dicit conferri divinitus; non autem ut credamus, velimus, vel hæc omnia, sicut oportet, agere valeamus, per infusionem et inspirationem sancti Spiritus in nobis sieri consitetur f,et aut humilitati aut obedientiæ humanæ subjungit gratiæ adjutorium, nec ut obedientes et humihumana] gratiam D i dicit posse conferri, non autem c les simus ipsius grat æ donum esse consentit, resistit Apostolo dicenti: Quid habes quod non accepisti (I Cor. 1v)? et : Gratia Dei sum id quod sum (I Cor. xv).

> VII. Si quis per naturæ vigorem bonum aliquid, quod ad salutem pertinet vitæ æternæ, cogitare ut expedit, aut eligere, sive salutari [salvari], id est evangelicæ i prædicationi consentire posse confirmat absque illuminatione et inspiratione Spiritus sancti, qui dat omnibus suavitatem in consentiendo et credendo veritati, hæretico fallitur spiritu, non intelligens vocem Dei in Evangelio dicentis : Sine me nihil

- Cod. Luc. 490, ipsum credulitatis, quæ, etc. In Cod. Luc. 490 et aliis add tur orantibus.
- 4 Huc usque cod. Lucensis.
- " Evangelizatæ.

apostolicæ auctoritati inniterentur, plane illicitum esse putabant, vel nimium obniti sancti Augustini de gratia et libero arbitrio sententiis, quas Cœlestinus pontifex præallegata epistola sedis apostolicæ auctoritate confirmaverat. Nihil igitur præterea novitas sibi deinceps vindicet, nihilque humana præsumptio priesumat : sed potius approbatant antiquorum Patrum destuitionem amplectatur, et illi acquicscat. SEVER. BINIUS.

b Caput hoc cum sequentibus usque ad VIII fere totum reperitur in vetustissimo Lucensi cod. 490.

- e Vide August, lib. 11 de Nupt. et Concup. c. 34.
  4 lloc capitulum de umptum esse videtur ex cap. 4
- lib. Iv contra duas epistolas Pelagii. Seven. Binius. Vide sanctum Augustinum lib. de Prædestinatione sanctorum usque ad cap. 9. Saven. Binius.

putestis sacere (Joan. xv); et illud'Apostoli: Non A quod idonei simus cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo est (II Cor. 111).

VIII. Si quis alios misericordia (Prosper., contra Collat., cap. 3, 53, 38), alios vero per liberum arbitrium, quod in omnibus, qui de prævaricatione primi hominis nati sunt, constat esse vitiatum, ad gratiam baptismi posse venire contendit, a recta side probatyr alienus. Is enim omnium liberum arbitrium per peccatum primi hominis asserit infirmatum; aut certe ita læsum putat, ut tamen quidam valeant sine revelatione Dei mysterium salutis æternæ persemetipsos posse conquirere. Quod quam sit contrarium, ipse Dominus probat, qui non aliquos, sed neminem ad se posse venire testatur, nisi quem Pater attraxerit, sieut et Petro dicit: Beatus es; Simon Barjona, B quia caro el sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus qui in cœlis est; et Apostolus: Neme potest dicers Dominum Jesum [Jesum Christum] nisi in Spiritu sancto (I Cor. xII).

1X. b Divini est muneris (*Prosper.*, contra Collat., eap. 24), cum et recte cogitamus, et pedes nostros a falsitate et injustitia continemus. Quoties enim bona agimus, Deus in nobis atque nobiscum ut operemur operatur. c.

- X. Adjutorium Dei etiam renatis ac sanctis <sup>1</sup> semper est implorandum, ut ad finem bonum pervenire, vel in bono possint opere perdurare.
- XI. Neme quidquam Domino recte voverit, nisi ab ipso acceperit quod voveret a sicut legitur: Quæ de manu tua accepimus damus tibi (1 Par. xxix) 4.
- XII. Tales nos amat Deus, quales futuri sumus ipsius dono, non quales sumus nostro merito \*.

XIII. Arbitrium voluntatis [liberts:is] in primo homine infirmatum nisi per gratiam baptismi non potest reparari: quod amissum, nisi a quo potuit dari, non potest reddi. Unde Veritas ipsa dicit: Si vos Filius liberavit [liberaverit], tune vere liberi eritis f.

XIV. Nullus miser de quacunque [quantacunque] miseria liberatur, nisi qui Dei misericordia prævenitur, sicut dicit Psalmista: Cito anticipet [cite antecepit] nos misericordia tua, Domine (Psal. LEXVIN); et illud: Deus meus, misericordia ejus præveniet me (Psal. LVIII) 8.

- I lia et Fossat. In Lugdun, vero, et Rhemensi, scriptum est, renatis ac sanatis. J. Sirv.
  - Deest quod voveret.
  - \* Tilianus, Fossatensis et alii, arbitrium liber-
- a Eadem Augustinus lib. de Gratia Christi cap. 26. Sev. Rixius.
- b Quæ sequuntur non fam canones quam sententiæ ex sancto Augustino aliisque in ejusdem fidei contirmationem collectæ eruditis viris videntur. Mansi.
- Sententia eadem est apud sanctum Prosperum \$2, et ad vers. Cogitavi vias meas. Sev. Binius.
- d Idem sanctus Augustinus lib. xvii Civit., cap. 4; sententia vero apud Prosperum est 54. Sev. Bin.
  - · Sententia est apud Prosperum 56. Sev. Bin.
  - f ita sanc us Augustinus lib. 11v de Civitate Dei,

XV. Ab eo quod formavit Deus mutatus est Adam, sed in pejus per [propter] iniquitatem suam : ab eo quod operata est iniquitas mutatur fidelis, sed in melus per gratiam Dei. Illa ergo mutatio fuit prævaricatoris primi; hæc secundum Psalmistam : Mutatio est dexteræ excelsi (Psal. LXXVI) h.

XVI. Nemo ex eo [in eo] quod videtur habere glorietur, tanquam non acceperit; aut ideo se putet accepisse quia littera extrinsecus, vel ut legeretur apparuit, vel ut audiretur sonuit. Nam sicut Apostolus dicit: Si per legem justitia, ergo Christus gratts mortuus est. Ascendeus in altum captivavit captivitatem, dedit dona hominibus (Gal. 11; Psal. Lxv11; Ephes. 1v). lade habet quicunque habet. Quisquis autem se inde habere negat; aut vere non babet, aut id quod videtur habere [habet] aufertur [auferetur] ab eo 1.

XVII. Fortitudinem gentiiium mundana cupiditas, fortitudinem autem Christianorum Dei charitas facit, quæ diffusa est in cordibus nostris, non per voluntatis arbitrium quod est in nobis [nobis], sed per Spiritum sanctum qui datus est nobis i.

XVIII. Nullis meritis gratiam [Dei] prævenientibus (Prosper., sent. 207), debetur merces bonis operibus si flant; sed grat'a quæ non debetur præcedit ut flant.

XIX. Natura humana (Prosper., sent. 108), etiamsi in illa integritate in qua est condita permaneret, nullo modo seipsam, creatore suo non adjuvante, servaret. Unde cum sine Dei gratia salutem non possit custodire quam accepit, quomodo sine Dei gratia poterit creparare quod perdidit \*?

XX. Multa Deus facit in homine bona, quæ non facit homo; nulla vero facit homo bona quæ non Deus præstat ut faciat homo 1.

XXI. Sicut eis qui volentes in lege justificari (Presper., sent. 323), et a gratia exciderunt, verissime dicit Apostolus: Si in lege [ex lege] justitia est, ergo Christus gratis mortuus est (Galat. 11); sic eis qui gratiam, quam commendat et percipit fides Christi, patant esse naturam, verissime dicitur: Si per naturam justitia est, ergo Christus gratis mortuus est. Jam hic enim erat lex, et non justificabat; i jam hic erat et natura, et non justificabat. Ideo Christus non gratis mortuus est m, ut et lex per illum impleretur qui dixit: Non veni legem solvere, sed adimplere (Matth.

tatis; in Lugdunensi, voluntatis. J. Sirmond.

Dexiera, et deest est.

Deest tota hac periodus usque ad idee.

cap. 12. Sev. Bin.

Sententia est 211. Sev. Bix.

h Sententia est 220. Sev. Bin.

1 De spiritu et littera cap. 28. Sev. Bin.

i Vide sententiam 295. Sev. Bin.

k Vide sanctum Augustinum epis ola 106. Sev. Bis. 1 Vide Aug. contra duas epist. Pelig. lib. ii, cap. 8. Sev. Bis.

m Sic eis... mortuus est. Totum hoc membrum aberat a Vulgatis, exstat autem in omnibus antiquis, ut in Lugdunensi, Rhemensi, Fossat., Tiliano, Bellovac. et aliis. J. Sirnond.

v); et natura per Adam perdita per illum reparare- A dicat Paulus apostolus : Vobis detum est pro Christo. tur, qui dixit venisse se quærere et salvare quod perierat .

XXII. Nemo habet de suo, nisi mendacium et peccatum. Si quid autem habet fromo veritatis atque iustitiæ, ab illo fonte est, quem debemus sitire in hac eremo, ut ex co quasi guttis quibusdam irrorati non deficiamus in via b.

XXIII. Suam voluntatem homines faciant, non Dei, quando id agunt quod Deo displicet. Quando autem [ita] id [ita] faciunt quod volunt, at divinæ serviant voluntati, quamvis volentes agant , illius tamen volunias est, a quo et præparatur et jubetar quod volunt .

XXIV. Ita sunt in vite palmites (Prosper., sent. 334), ut viti a hil conferant, sed inde accipiant unde R vivant : sic quippe vitis est in palmitibus, ut vitale a imentum subministret eis, non sumat ab eis. Ac per hoc et maneutem in se habere Christum, et manere in Christo, discipulis prodest utcunque 3, non Christo 3. Nam præciso palmite, potest de viva radi e alius pullulare. Qui autem præcisus est, sine radice non potest vivere d.

XXV. Prorsus donum Dei est diligere Deum (Prosper., sent. 36?). Ipse ut diligeretur dedit, qui non dilectus diligit. Displicentes amati sumus, ut fieret in nobis unde placeremus. Diffundit enim charitatem in cordibus nostris Spiritus Patris et Filii, quem cum Patre amamus et Filio .

Ac sic secundum suprascriptas sanctarum Scripmrarum sententias, vel antiquorum Patrum deflaitio- C nes, hec Deo propitiante et prædicare debemus et credere, quod per peccatum primi hominis inclinatum et attenuatum fuerit liberum arbitrium, ut nullus postea aut diligere Deum, sicut oportuit, aut credere in Doum, aut operari propter Deum quod bonum est possit, nisi eum-gratia miserioordiæ divinæ prævenerit. Unde et Abel justo, et Noe, et Abrahæ et Isaac, et J.cob, et omni antiquorum Patrum multitud ni, illam præclaram fidem, quam in ipsorum laude prædicat spostolus Paulus (Heb. x1), non per bonum naturæ, quod prius in Adam datum fuerat, sed per gratiam Dei credimus fuisse collatam. Quam gratiam, etiam post adventum Domini, omnibus qui baptizari desiderant, non in libero arbitrio haberi, sed Christi novimus simul et credimus largitate conferri, secun- D fici viri, qui nobiscum ad præfatam festivitatem condum illud quod sæpe jam dictum est, et quod præ-

nou solum ut in eum credatis, sed etium ut pro illo patiamini (Philipp. 1); et illud : Deus qui capit in vobis bonum opus, perficiet usque in diem Domini nostri Jesu Christi (Ibid. 6); et illud: Gratia salvi facti estis per fidem, et hoc non ex vobis; Deienim donum est (Ephes. n). Et quod de seipso ait Apostolus : Misericordiam consecutus sum, ut fidelis essem (I Cor. vii). Non dixit quia eram, sed ut essem; et illud; Quid habes quod non accepisti (I Cor. 17); et illud : Omne datum bonum, et omne donum perfectum desursum est, descendens a Patre luminum (Jac. 1); et illud : Nemo habet quidquam, nisi illi datum suerit desuper. (Joan. 111). Innumerabilia sunt sanctarum Scripturarum testimonia, quæpossunt ad probandam gratiam proferri; sed brevitatis studio prætermissa sunt, quia et revera cui pauca non sufficient, plura non proderunt.

Hoc etiam secundum odem catholicam credimus, quod accepta per baptismum gratia \* omnes baptizati, Christo auxiliante et cooperante, quæ ad salutem animæ pertinent possint et debeant, si fideliter lal erare volucriut, adimplere.

Aliquos vero ad malum divina potestate prædestinates esse non selum non credimus, sed etiam, si smit qui tantum malum credere velint, cum omni detestatione illis anathema dicimus.

Hoc etiam salubriter profitemur, et credimus, quod in omni opere bono non nos incipimus, et postea per Dei misericardiam adjuvamur; sed igae nobis, nullis præcedentibus bonis meritis, et fidem et amorem sui prius inspirat, ut et baptismi sacramenta fideliter requiramus, et post baptismum cum ipsius adjutorio en quae sibi sunt placita implere possimus. Unde maniscstissine credendum est, quod et illius latronis, quem Dominus ad paradisi patriam revocavit (Luc. xxIII), et Cornelii centurionis ad quem angelus Domini missus est (Act. x), et Zacchai, qui ipsum Dominum suscipere meruit (Luc. xix), illa tam admirabilis fides non fuit de natura, sed divinæ largitatis donum ".

Et quia definitionem antiquorum Patrum, nostramque, quæ subscripta est, non solum rel giosis, sed etiam laicis medicamentum esse et desiderannus et cupimus; placuit ut eam etiam et illustres ac magnivenerunt, propria manu subscriberent.

1 Agant quod agunt. \* Utramque, quæ lectio videtur omnino præferenda Vulgatæ.

In Christo, nam præciso palmite discipulis prodest utrumque non Christo.

\* Ms. Paris., post acceptam baptismi gratiam. HARD.

Lugdunensis, sed acceptam baptismi gratiam. J. Sikw. Lugdun., sed gratie largitate danatæ [forte pro donata HARD.]. Rhemonsis et Bellovac., sed de divina largitatis dono. J. SIRMOND.

Lugiun., definitionem nostram, qua. J. Sinnona

- Angustinus, de Gratia et libero Arbitio, cap. 13, eadem verba eamdemque sententiam habet. SEV. Bun.
- Hæc ex Augustini tractatu quinto in Joannem; estque sententia apud Prospernin 325. Sev. Bin.
- Exstat apud sanctum Augustinum, tract. 19 in Joannem. Estque sententia apud Prosperum 356.

Sev. Bin.

d Ex August. super Joannem tract. 81. Sev. Bin.

· Augustinus, tract. 102 in Joannem eadem iisdem prope verbis. Sev. Bin.

Sequentia absunt a c. II. (sed sunt et in ms. nostro Paris.) HARD.

# SURFCRIPTIONES EPISCOPORUM ET ILLUSTRIUM VIRORUM 4.

Cæsarius b in Christi nomine episcopus constitutionem nostram relegi et subscripsi. Not. sub die v
nonas Julias, Decio juniore 'v. c. consule. Julianus
Amartolus episcopus relegi et subscripsi. Constantius
in Christi nomine consensi et subscripsi. Cyprianus
e in Christi nomine episcopus consensi et subscripsi.
d Eucherius in Christi nomine episcopus consensi
et subscripsi. Item Eucherius e in Christi nomine
episcopus consensi et subscripsi. Ileraclius in Christi
nomine episcopus subscripsi. Principius in Christi
nomine episcopus consensi et subscripsi. Philagrius
in Christi nomine episcopus consensi et subscripsi.

<sup>1</sup> Ms. Paris., Decimo juniore. HARD.

Subscriptiones hæ apparent in codice Vatic.: Cæsarius, Julianus, Cyprianus, Heraclius, Filagrius, Prætextatus, Lupertianus, Constantius, Euchirius, Principius, Maximus, Alitius, Vindimialis. Mansi.

b Hic est ille magni nominis Cæsarius Arelatensis episcopus, de quo hæc Gennadius, cap. 86: c De gratia quoque et libero arbitrio edidit testimonia divinarum Scripturarum et sanctorum Patrum judiciis munita, ubi ducet nihil hominem de proprio aliquid boni agere posse, nisi eum divina gratia prævenerit. Quod opus etiam papa Felix per suam epistolam roboravit, et id latius promulgavit. > Hæc de Cæsario Gennadius. Vide quæ de eodem diximus supra in notis concilii Arausicani r, tempore Leonis, tom. IV; item in quadam admonitione ad lectorem sub Felice III; notas denique concilii Arelatensis tertii, ubi qui, quotve fuerint Cæsarii, quo tempore vixerint, prolixius explicavi. Qua de re etiam consulere poteris Baron. an. 453, num. 45 et seqq.; item anno 490, num. 40; Possevinum in apparatu sacro, verbo Cæsarius. Sev. Bin.

<sup>6</sup> Episcopus Telonensis, 'alius a Cypriano díacono, qui Vitam Cæsarii Arelat. scripsit, et de hao synodo

siluit. HARD.

d Duos fuisse Eucherios Lugdunensis Ecclesiae opiscopos, alterum seniorem, cujus meminit Claudianus, alterum juniorem, qui huic concilio Arau-icano n interfuit et subscripsit, cujusque mentionem fecit Cyprianus in Vita Cassarii, capite 22, apud Surium, dixi, supra, in notis concilii Arau-icani primi. Plura vide apud Baron, an. 529, in appendice. Say. Rus.

vide apud Baron. an. 529, in appendice. Sgv. Bin.

Hunc insernimus ex cod. Lugdun.; Principium vero ex Lugdun. et Rhemensi. J. Sirmonp.

- A Maximus in Christi nomine episcopus consensi et subscripsi. Prætextatus ia Christi nomine episcopus consensi et subscripsi. Alethius in Christi nomine episcopus consensi et subscripsi. Lupercianus in Christi nomine episcopus consensi et subscripsi. Vindemialis in Christi nomine episcopus consensi et subscripsi. f Petrus Marcellinus Felix Liberius v. c. et illustris præfectus prætorii Galliarum, atque patricius, consentiens subscripsi. Syagrius vir illustris consensi et subscripsi. Opilio vir illustris consensi et subscripsi. Pantagathus vir illustris consensii et subscripsi. Deodatus vir illustris consentiens subscripsi. Cariatto vir illustris consentiens subscripsi. Marcellus vir illustris consentiens subscripsi. Namatius vir illustris consensi et subscripsi. Namatius vir illustris consensi et subscripsi.
- 1 Petrus Marcellinus Felix Liberius. Quatuor hac unius Liberii sunt nomina, quæ male in vulgatis divellebantur. Restitutus est locus ex codice Lugdunensi et Rhemensi; sed Namatium, qui postremo loco subscribit, solus habuit Lugdunensis. J. Sirm. - Hæc, ut indicat codex Vaticanus, quatuor sunt nomina unius personæ; sicut Lucius Aurelius Avienus Symmachus et alia plura id genus. Probatur sententia ex iis quæ supra dixi verbo Liberius Patricius. Unde mendosa est et depravata lectio quæ subjangitur hæc : Viri clarissimi et illustres præfecti prætorio consenti ntes subscripserunt. Ex codise autem Vaticano emendari debet sic : Petrus Marcellinus Felix Liberius rir clarissimus, et illustris præfectus prætorii Galliarum atque patricius, consentiens subscripsit. Ita Boron. præallegato loco appendicis. Viri consulares distincti subscribentes hanc sententiam probabiliter satis confirmant. Sev. Bin.
- 5 Transmissa fuisse ab apostolica sede nonnunquam capitula ad fidem moresque spectantia, atque ex sancti Augustini præsertim doctrina selecta, cum alia multa edocent, tum synodi hujusce Arausiconæ præstatio, ex qua paulo ante col. 1144. Et adnotavamus non improbabili conjectura posse elici priores octo canones Arausicenses excerptos fuisse delibatosque ex ampliori quadam collectione quam in Galliam misisset Romanus pontifex. Quid vero si ea ipsa, quam ex codice ms. celeberrimæ Benedictinorum Sancti Maximi apud Treviros abbatiæ descriptam com aliis pluribus huc transmisit R. P. Alexander Wiltheimius e societate nostra vir eruditissimus mibique amicissimus? Tu, lector, accipe, expendesis ipse, ac judica. P. Lasse.

# APPENDIX AD OPERA S. CÆSARII.

EXHORTATIO S. CÆSARII

Ad tenendam vel custodiendam charitatem.
(Ex bibliotheca Nic. Fabri.)

Ostendit etiam admonitio ista quod nullus se unquam in veritate poterit excusare quod veram charitatem habere non poss.t. Aliquas enim sententias de homilia S. Augustini quam de charitate scripsit, prouè nobis opportunum visum est, huic sermoni credimus inserendas.

. Quod vobis veræ charitatis bonum tam frequenter insinuamus, fratres charissimi, illa vel maxime res facit, quia præcipuum ac peculiare Domini mandatum est, et nihil est quod dulcius habere, et cum Dei adjutorio facilius vel felicius posait implere; in animenim nostra res agitur, in quo si aliquid mali mon intromittat voluntas, locum invenire non possit iniquitas, et ubi si radix omnium malorum cupiditas non

D fuerit, radix omnium bonorum charitas d'eesse non poterit. Prima et singularis divinæ misericordiæ causa est, quod per Spiritum sanctum ita ipsa charitas diffunditur in cordibus omnium Christianorum, ut eam si velint, possint jugiter custodire, et duicedinem illius incessabiliter satiare, et quia contraria solent sanare contraria, et nihil ita est adversum vel contrarium charitati, quæ fundamentum est omnium bonorum, quam cupiditas, quæ radix est omnium malorum, et istæ duæ simul esse nullatenus possunt, quia revera dulcedini non convenit cum amaritudine. nec luci cum tenebris, nec vitæ cum morie; quicunque in se radicem cupiditatis dominari cognoscit, imploret Dei adjutorium ut possit stirpare exstirpare | cupiditatem et plantare charitatem ; hoc enim qui fideliter secerit, omnia Dei præcepta cum gaudio et exsultatione complebit, quia quoties et aliqua

amaritudo sæculi supervenerit, prævalere eam in A nentur omnia bona, nihil poterit prætendere, quod illo charitatis dulcedo non permittit, et sic ei vera charitas insinuat dulcedinem omnium bonorum cœlestium, ut eum patienter faciat tolerare amaritudinem terrenorum. Secunda causa est, quia tam levis est sarcina charitatis, ut non premere, sed levare consucverit; qui enim illam quomodo a Christo accepit, cum ipsius adjutorio servare voluerit, nec pedi-bus currendo, nec mambus operando fatigationem sentire, nec in humeros suos aliquas graves sarcinas portando poterit laborare : quia et quandiu se aliqui-bus duris operibus pro amore charitatis exercet, dulcedo amoris ipsius eum laborare non sinet, quia quidquam [quidquid] non amanti grave est, amanti suave ac lene est. Teneat ergo unusquisque bonam voluntatem, et omnes homines sicut seipsum dil gat, et quod sibi ab aliis sieri optat, hoc aliis sieri velit, pro bonis orei, ut a Domino custodiantur; pro me diocribas, ut meliores flant; pro malis, ut cito se corrigant; et in omnibus peccatoribus vitia potius quam ipsos homines o io babeat, et ad vicem bonorum medicorum morbum oderit, non ægrotum. Nam qui in peccatoribus vel quibuscunque inimicis suis magis ipeos quam vitia eorum odio habet, aut in præsenti cos desiderat puniri, aut in futuro æterno incendio concremari, quæ res quam exsecranda et abominabilis sit, evidenter sancta charitas vestra cognoscit. Boni Christiani vero omnes inimicos suos magis corrigi quam perire desiderant, et pro ineffabili bonitate student nec i lis nec aliis maledicere, propter illud quod scriptum est : Neque maledici regnum Dei possidebunt; nunquam jurare, quia scri-ptum est: Vir multum jurans implebitur iniquitate, et non discedet de domo illius plaga. Quod autem dicit de domo illius non discedere plagam, non de domo terrena, sed de anima intelligendum est, quæ templum est Dei. Studeat etiam nunquam mentiri, quia scriptum est : Os quod mentitur occidit animam; et, perdes eos qui loquantur mendacium. Justitiam tenere contendat propter illud : Beati qui custodiunt judi- ( cium et faciunt justitiam omni tempore. Charitatem teuere toto corde festinet, quia charitas angelos [an-gelis] facit consimiles. Hæc omnia quæ suggessi et brevia sunt, ut possint memoriter retineri, et tam suavia vel dulcia, vel debeant, Deo auxiliante, operibus adimpleri. Ecce ia his omnibus veræ ac persecta charitatis operibus, sicut jam dictum est, nihil aut manibus aut pedibus agitur, ut se aliquis per impossibilitatem aut infirmitatem excusare conetur. Cum enim et cupiditas omni amaritudine amarior, et charitas omni dulcedine dulcior sit, quare durum et "sperum jugum avaritize cum tantis periculis ac laboribus homines portare volunt, ut dulce onus Christi et suave jugum ipsius de cervicibus suis excutiant? Contra ista quæ charitati vestræ suggessi nullus quicunque voluerit, similem poterit excusationem prætendere, ut se dicat aliquis ea non posse perficere, Non emm ci dicitur : Jejuna plus quam potes, vigila plus quam prævales, nec hoc ei imponitur, ut a vino vel a carmbus abstineat, si hoc infirmitas corporis sui non tolerat; et si forte non prævalet esse perfectus, non cogitur vendere omnia sua et dare pauperibus; et si virgo non potest esse, non ad hoc premitur ut uxorem non permittatur accipere. In his enim on nibus que ad corporis fatigationem pertiment, nullus Christianorum invitus cogitur; sed qui potest implere, Deo gratias agat; qui vero non potest implere, charitatem veram teneat et in ipsa habeat omnia, quia sine istis operibus quæ supra commemorata sunt, charitas sufficit sibi, illa vero bona opera sine charitate prodesse omnino non poterunt. lloc totum ideo iterum atque iterum deo, fratres chariasimi, ut plenius possitis agnoscere quia nultus se poterit excusare, quod Dei præcepta non possit implere; quia quande se de illis in quibus corpus laborat excusare tentaverit, ab illis qua in animi virtute consistant, et præcipue a charitate in qua conti-

ca non possit Deo auxiliante perficere. Et ideo qui veram charitatem noluerit relinere, non invenit quod in veritate aliis, sed quod sibi debeat imputare. Tenete ergo, fratres charissimi, dulce ac salubre vinculum charitatis, sine qua dives pauper est, et cum qua pauper dives est. Dives, si charitatem non babet, quid habet? pauper, si charitatem habet, quid non habet? Et quia, sicut dicit Joannes evangelista, charitas Deus est, quid pauperi deesse poterit, si per charitatem Deum habere meruerit? Et contra quid diviti terrena facultas proderit, si Deum habere non meruerit? Amate ergo et tenete charitatem, fratres charissimi, sine qua nunquam ullus Deum videbit. Nolite vobis sine charita e blandiri, etiamsi reliqua bona opera perfeceritis; sed timete illud quod scri-ptum est : Qui universam legem servaverit, offendit autem in uno, facius est omnium reus, quod est hoc unum, nisi vera et perfecta charitas, de qua iterum Aposto'us dixit : Umnis lex une sermone impletur, Direlique opera sine charitate nihit prosunt, ut l'era voce clamet Apostolus, Si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, et tradidero corpus meum ut ardeam, charitatem autem non habuero, nihil miki prodest. Et ideo quia ipsa est vera charitas que om-nes homines diligit, qui se cognoscit vel unum homi-nem odio habere, festinet amaritudinem fellis evomere, ut dulcedinem in se charitatis mereatur excipere, quia sine illa nec jejunia, nec vigiliæ, nec ora-tiones, nec eleomosyna, nec fides atque virginitas ullum hominem adjuvare possunt.

Et quia de charitate nos admonens Apostolus dixit: In charitate radicati et fundati, et radix omnium bo-norum est charitas, evidentissime constat quod quomodo quælibet arbor pulchra et amona et floribus ac fructibus plena, si in ea radix viva non fuerit, omnis ejus pulchritudo arescet : ita et quilibet Christianus si reliqua bona opera tanquam in ramis se ha-bere monstraverit, et de ipsis sine charitate præsu-mens radicem ipsius charitatis habere nolucrit, sine ullis fractibus sterilis remanebit. Vera enim charitas in adversitatibus tolerat, in prosperitatibus temperat, in duris passionibus fortis, in bonis operibus hilaris, in tentatione tutissima , inter veros fratres dulcissima, inter falsos patientissima, interinsidias innocens, inter iniquitates gemens, in veritate respirans, casta in Susanna in virum, in Anna post virum, in Maria propter virum, humilis in Petro ad obediendum, libera in l'aulo ad arguendum, buna [forte humana] in Christianis ad confitendum, diviua in Christo ad ignoscendum. Vera enim charitas, fratres charissimi, anima est omnium Scripturarum, prophetiæ virtus, scientiæ solidamentum, fidei fructus, divitiæ pauperum, vita morientium. Hanc ergo sideliter retinete, corde et tota animi virtute diligite, huic jugiter adhærete. Suavis enim est Dominus et omni dulcedine dulcior; societas ipsius non habet amaritudinem, conversatio ipsius non habet dolum. Si il am volueritis ex integro corde tenere, et in hoc sæculo vos faciet cum gaudio Dei præcepta perficere, et in futuro ad præmia æterna pervenire, quod ipse præ-stare dignetur qui regnat in sæcula.

# EPISTOLA S. CÆSARII

AD OUOSDAM GERMANOS.

Vereor, venerabiles filii, ne, dum vobis pro conservanda quiete vel pudicitia rustico imperitoque sermone aliquid præsumo suggerere, apud illos qui nesciu it quanta sit virtus charitatis, notam videar præsumptionis incurrere. Ego enim licet et peccatorum meorum sim conscius, et vestræ puritalis non sim ignarus, præsumo tamen tepidus admonere ferventes, lentus et negligens incitare currentes, languidus sanis consilium dare, et in via remanens ad æternæ patriæ desiderium vos provocare; et quia secundum sa ictum votum vestrum frequentius vos

visitare non valeo, hanc admonitiunculam serenitati A immaculato corde et puro corpore conservare desivestræ ad vicem præsentiæ meæ pie et humiliter transmitto. Sed hanc præsumptionem, sicut dixi, lpsa mihi charitas ingerit quæ timere non novit. Ideo rogo vos, venerabiles filii, ut audaciæ meæ veniam dantes, quæcunque suggero patienter et benigne suscipiatis; et consulentes rusticitati vel verecundiæ mez qualemcunque exhoriationem meam secretius relegite, nulli alii tribuentes, ne cujuscunque eruditæ aures sermonis nostri asperitate feriantur. Nos enim Deo propitio licet nihil sinistrum de vestra conversatione sanctissima sciamus, tamen propter mukiplices laqueos inimici de quo dicitur, Cui sunt nomina mille, nocendi artes mille; propter illius ergo venenosas astutias et male blandas concupiscentias sanctam vestram conscientiam qualibuscunque, etsi tepidis, sermonibus admonemus, et licet minus idonei bellatores arma vobis spiritalia contra ignitas sagittas diaboli providemus. Gaudete et exsultate in Domino, venerabiles filii, et gratias illi jugiter uberes agite, qui vos de tenebrosa sæculi hujus conversatione ad portum quietis et religionis at-trahere et provocare dignatus est. Cogitaie, fratres, jugiter unde existis et ubi perveuire me-ruistis. Reliquistis fideliter mundi tenebras; et Incem Christi seliciter -videre corpistis; contem-psistis libidinis incendium, et ad castitatis resrigerium pervenist's; respuistis gulam, et abstinentiam elegistis; respuistis avaritiam atque luvuriam, et castitatem vel misericordiam tennistis. Sed rogo vos, venerabiles filii, ut quantum estis securi de præteritis, tantum sitis solliciti de futuris. Omnia enim crimina vel peccata cito ad nos revertuntur, si non quotidie bonis operibus expugnantur. Audite apostolum Petrum dicentem : Sobrii, estote et vigilate, quia adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens circuit quærens aliquem devorare. Quandin in hac corpore quærens auquem sevorare. Quandiu in noc corpore vivimus, diu noctuque Christo adjutore vel duce contra diabolum repugnemus. Sunt enim aliqui quod pejus est negligentes et tepidi qui de solo Christianitatis vocabulo gloriantur, et putant quod illis sufficiat vestem mutasse et religionis hibitum suscepisse, nescentes illud propheticum: Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in justitia et timore, et præpara animam tuam ad tentationem; noc sententinm Psal mistæ considerantes : Propter verba labiorum tuorum ego custodivi vins duras; et illud quod Aposto-lus dixit: Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum colorum. Vestes en m suculares deponere, et religiosas uno die indui aut unius horæ momento possumus; mores vero bonos jugiter tenere, vel contra male dulcis seculi voluptates hujus, quandiu vivimus, Christo adjutore laborare debemns, quia non qui coperit, sed qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit. Imprimis ergo anima quæ religionem servare desiderat, gulam vincere et ebrietatem vi-tare tota fidel virtute contendat, et attemperatum convivium, mensam mediocrem habeat, ut caro illius nec nimietate abstinentiæ debilitetur, nec per deliciarum abundantiam ad luxurlam provocetur, deinde profundum humilitatis jaciat fundamentum, linguam refrenet, detractionem quasi venenum fugiat, verba otiosa nec ipre proferat, nec ab alio prolata auribus suis libenter dimittat; vestimentorum habitum nec nimis abjectum, nec mutabiliter pomposum aut periculosa elegantia habere consuescat. Lectionem aut ipse frequenter legal, aut legentis verba tota pectoris aviditate suscipiat. De divi is Scripturarum fontibus jugiter aquam salatis hauriat, illam utique de qua Dominus dicit: Qui credit în me, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ. De paradisi etiam floribus, hoc est sanctarum Scripturarum sensibus, anima sancta se jugiter ornare contendat, et in ipsis preticsis margaritis auribus suis indesinenter impendat, ex ipsis annulos et dextralia, dum exercet opera bona, sibi componat. Ibi castitatis ornamenta, ibi compunctionis holocausta requirannis. Qui vero religionem

derat, aut nunquam in publicum aut certe non nisi pro grandi et evitabili [inev tabili] necessitate procedat. Nec dicat aliquis: Sufficit mihi conscientia mea. Dicat sibi quisque quod ipsi placuerit: misera et sitis adibilis Deo est excusatio ista, quæ magis de impudiritia quam de conscientia bona procelit. Nam quando primæ familiaritatis aut vir aut femina cum viro esse coperit, satis verecunda et quasi sancta sse cognoscitur. Sed quia subtrabit imprimis diabolus machinamenta sun donec paulatim assidua familiaritate crescente inter ambos inimica nutriunt [nuriat]. Callidus enim hostis facit illos sibi invicem parvo tempore deservire, sine ulla ratione lihidinis, sine ullo dispendio castitatis, et ita illos falsa securi-tate circumvenit, ut eos quast in blanda tranquillitate, velut duas naviculas producat in altum, et dum se putant esse securos, nec jejuniorum quasi reorum adjutorium petunt; cumque cos securos fecerit, in selpson elidens subito illos tempestate demergit, et in vulnificos amplexus impingens simul uno ictu mortificat. Tandiu subito igne [subditos ignes] sine ullis flammis occultat, donec duas faculas jungens simul jam ambas accendat. Sic explicat diabolas quod præstare antea videbatur, sic quasi de simplici charitate amorem conflat illicitum, dum imprimis contemptus est cedere, sic valet amplius occupare. Ecce securus est quisque de conscientia sua, quod cum aliquem viderit scandalizare de ipso non possit? Nunquid qu modo conscientiam suam novit, sic voluntatem alterius videt? Erce tuus oculus simpliciter videt, et forte ille crudel ter concapiscit. De tua posibilitate gaudes, et de illins ruina non times. Si enim tu te nimium familiarem præbneris, alterius concupiscentiam nutris. Etiamsi ipse non pecces, alium tamen perdes, et erit tibi causa etiam sine causa ut te libido maculet aliena. Nolite, quæso ros, nolite quibuseunque occasionem dare, aut familiaritatem tribuere, ne forte cujuscunque concupiscentia in vos mala succensa alibi incipiat quærere quod in vobis non potuit. Sed forte dicit: Secaras sum de conscientia mea. Absit ut hoe de ore religioso procedat : jam enim cecidit qui de sua virginitate confidit. Libidinem si Christo adjuvante desiderat vincere, certissime noverit, qui indignam famil aritatem non subvertit aut se aut alium cito perdet. Sed forte dicit aliquis : Ideo familiaritatem non fugio quia volo habere quod vincam, adversarium meum cupio tenere captivum. Vide ne contra te adversarius luci-piat rebellare. Vide ne te ducat captivitas ista captivum. Andi Apostolum dicentem : Fugite fornicationem; contra reliqua vitla oportet nos omni virtuto nem; contra reliqua vitla oportet nos omni virtuto resistere, contra libidinem vero non expedit repargnare, sed fugere. Esto ergo libidinis fugitiva:, si vis castitatis pugnator esse egregius. Sed quod dixi diligenter attendite, quando solus aliquis stimulis libidinis incitatur, Christo adjuvante repugnet quantum distributionis del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni del propositioni tum prævalet contra se, quia non habet quo poss t fugere; quando vero per alterius sodalitatem, opportunam tamen, voluptati diabolus subministrat, ipsam familiaritatem quantum pr. rvalet, sicut superius d xi, anima sancta refugiat. Ac sic quando aliquis in seipso tentatur, sibi ipse Deo adjuvante resistat. quando per alterius societatem vel leve conscientia titillatur, quasi serpentem venenatum quanta potest celeritate refugiat. Sed ut hæc omnia servare possimus, abstinentiam rationalem teneamus, quia vera est illius sanctissimi viri sententia: Prout continucris ventrem, ita et venenosos mous ejus, bumilitatem etiam veram quantum possumus servemus. Non enim carnis integritas servatur, ubi animus superbie tumore corrumpitur, præcipue sic [ubi] et iracundiæ flamma frequenter surgit, castitas et virginitas [virginitatis] flores cito consumit. Caste enim Deo devota anima non solum extraneorum, sed etiam parentum suorum assiduam familiaritatem aut ad sa veniendi, aut ipse ad illos ambulandi, habere non

aut ca-tituti potest esse contrarium videat. Si enim vasa quæ in ecclesia offeruntur, aut in sacrosancto aftario ponuntur, sancta ab omnibus appellantur, et fas non est ut de ecclesia postmodum in domum laicam revocentur aut usibus humanis aptentur; si tantam dignitatem habent vasa qu'e nec intellectum possunt habere nec sensum, putas qualem dignitatem apud Deum habet ad ipsius imaginem procreata? Sant [sicut] ergo v.sa sancta humanis usibus servitura, nec possunt nec debent de ecclesia revocari, sic religiosum quemquam non oportet, non decet, non ex-pedit, parentum suorum obligationibus implicari, aut quorumcunque extraneorum perniciosa familiaritate constringi. I lud ante omnia admoneo, ut invidiæ malum quasi venenum vipereum fugiatis, et luter vos invicem per sancta colloquia, medicamenta spiritualia præparetis. Sunt enim, quod pejus est, aliqui, Add. qui] quando se pariter jungunt, magna [Lege mags] sibi, detrahendo vel contra præpositum murmurando, vulnera faciunt, quam spiritalia medicamenta component. Vos vero, sancti ac venerabiles filil, si aliquem videtis pusi lanimem, consolationem impendite; 'si superbientem, humilitatis medicamentum apponite; si iracundum videritis, refrigerium patientiæ mini-strate. Si nobiles nati estis, magis de religionis hu-militate quam de sæculi dignitate gaudete. Et sic terrenam substantiam dispensate, ut inde spiritules pennas et bene cito tribuendo habere possitis, et non aliquid vobis reservando aut tardius erogando carnales compedes habeatis. Terrena enim substantia si tardius erogatur, animæ pennas quasi vi aut coactus [F. leg. quasi visco] illigare cognoscitur, quia verum est illud quod scriptum est : Impedimenta mundi fecerunt eos miseros. Si quis vero pauper fuit antequam religionem sanctam assumpserit, Deo debet gratias agere, qui illum mundi hujus facultatibus noluit illigare. Multos enint, quod pejus est, ita suæ facultates ligatos tenent, ut ad æternam patriam redire non p s-sint. Vos vero jam in boc sæculo Christo propitio felices estis, qui facultates simul et voluptates sæculi istius, non solum corde, sed etiam corpore contempsistis. Tenete ergo manus in aratrum, et nolite respicere retro; et quia in treto perfectionis ascendere meruistis, non vos inde deponat seculi istius volupias. Mementoté uxoris Loth, quia [rel quæ] retro respiciens versa est in statuam salis. Nunquam juramentum, nunquam maledictum de ore vestro procedat. Non solum corpora, sed etiam corda vestra, omni sollicitudine custodite, propter illud quod scriptum est : Omni custodia serva cor tuum, et illud quod Dominus in Evangetio dicit: De corde enim exeunt cogitationes mala. Si enim in corde uihil male cogitatur, quidquid sanctum est ex ore pro ertur, quia, sicut scriptum est. Ex abundantia cordis os loquitur. Hoc enim lingua proferre consuevit, quod ex officina cordis conscientia ministraverit. Et ideo si ex ore vultis bona proferre, semper in corde quæ sancta sunt cogitate. Sic lectioni et orationi debetis incumbere, ut interdum etiam manibus possitis aliquid exercere, præcipue tamen usque ad ho-ram tertiam lectioni vacare consuescite, et melio-rem diei partem sancto operi dedicate. Urațio ipșa cum silentio procedat ex corde, ut vix audiatur in ere. Nam qui alta voce orare vo'uerit, et sibi et alteri multum nocet, dum per garrulitatem alterius mentem ab oratione sancta et secreta suspendit. Et in ipsis operibus qua manibus exercetis sæcularia et pempesa indumenta, que non utifitati, sed vanitati servinnt, fastidite atque contemnite, ut etiam in ipsis terrenis operibus possitis quidquid sobrietati et honestati convenit exercere. Multi enim quod in moribus diliguat, hoc etiam in operibus ostendunt. Præparant sivi ornamenta sæcularia sæculum d tigentes et volupta:i vel luxuriæ serviontes. Vobis vero, quibus mundus crucifixus est, nihil sit com-

declinet [ F. leg. debet, set col. 1131, lin. 41], ne A mone cum talibus. [videtur legend. Quibus al.] Ad luxuaut quod non oportet aut quod non expedit d.cat, riam caro componitur velut inimica et contraria a riam caro componitur velut inimica et contraria a vestro præposito respuantur. Sunt enim quod pejus est qui pro vanitate sæculi istius plus student terre-nis cupiditatibus operam dare, quam lectioni divinæ insistere, dum volunt stragula pulchra et picta tape-tia, plumaria etiam et reliqua his similia com ingenti sumptu et superflua expensa ad oculorum li-bidinem, nescientes illud quod Dominus per Joan-nem evangelistam clamat et dicit : Nolite dil gere mundum neque ea quæ in mundo sunt, quonium omnis que [omne quod] in mundo est concupiscentia carnis et concupiscentia oculorum et ambilio sæculi est. Quid prodest virginitatem et integritatem corporis custodire, si oculorum concupiscentias noluerit evitare? Sunt etiam nonnulli qui etiam facultatibus suis majorem partem parentibus et forte divitibus quam pauperibus dare volunt, et, non cogitant quod illis substantiam suam ad luxuriam tribuunt, se æterna mendicitate consumunt. Sed dicet aliquis : Ergo despicere debeo parentes meos? Absit ut nos dicamus quod parentes tuos non debeas honorare: quomodo fleri potest ut parentes prædicemus non amandos, qui inimicos dicimus diligendos? Ama paren-tes quantum potes, et si casti sunt et honesti, honorem illis semper impende, et de facultatibus tuis aliqua illis munuscula derelinque; totum vero quidquid est magis atque utillus usque in finem sæculi profuturum pauperibus tribue, ut eleemosyna usque in diem judicii pro refrigerio pauperum ad regna cœlorum [Add., transeat]. Quod minus dederis, poterunt sibi postmodum providere (qui non poterant laborare). Tu sutem quod titi minus per misericordiam præparaveris, in illo seculo nunquam poteris invenire. Et tamen si sunt aliqui parentes qui aut victu aut ve-stitu indigeant, mercedem apud Deum habemus, si illis inde [unde] possint sustentari tribueris. Venturi illis inde [unde] possint sustentari tribueris. Venturi enim sumus aute tribunal æterni judicis, et si bene egerimus, felicit r audiemus: Venite, benedicti Putris mei, percipite regnum; quia esurivi et sitivi, etc; quandis fecisiis uni ex minimis istis, mihi fecisiis. Non dixit: Venite, percipite regnum Dei quia parentum vestrorum divitias cumulastis; quia illis unde luxurientes [luxurientur] in sæculum dimisistis; non utique dixit, sed illud quod in Evangelio commemorat, quod et propheta ante prædizerat: Disp rsit, dedit pauperibus. Attendite, quæso, dispersii, dedit nauneribus. non dix t divitibus luxuriosis, non hoe pauperibus, non-dix t divitibus fuxuriosis, non hoe sæculum diligentes. Nam et ille dives de quo in Evangello legunus, qui induebatur purpura et bysso, fratres suos divites reliquit; sed ille postes guitam refr gerii in infernum ardens quæsivit et invenire non potent. Vos vero, sancti et Deo dignæ animæ, toums spiritaliter agite, et cui consecrastis animas vestras ipsi offerte, imo et reddite substantiam vestram. Dignum est ut a vobis accipiat terrena, qui vobis præparat æterna; ipse a vobi« accipiat terrenam sub-stantiam qui vobis contulit virginitatis coronam; vos illi amplius debitores esti«, quibus dedit ut illum qui est immaculatus Agnus quocunque ierit si qui possitis. Sequitur quidem Christum creers multitudo fidelium non quocunque ierit, sed quocunque ipsi poterint. Pœnitentes enim et conjugati possent per alias vias justitias sequi Christum, praeter, cum in virginitatis decore procedit. Non enim habent quid factunt ut virgines sint, in quibus factum est ut virgines esse non possint. Vos vero, sancti filii, sequimini eum tenendo perseveranter quod vovistis artienter. Caveto ne a vobis virginitatis bonum poreat, cui facere nihil potestis ut redeat. Iterum at-que iterum sancti et Deo di atæ anima rogo et cuto omni humilitate pro conservando virginitatis præ-mio consilium dare præsumo, ut familiaritatem incongrumo a vobis vel a vestris totis viribus repellere laboretis. Longe satis, longe sit pestis ista quam inordinata familiaritas jaculatur, non est in hac societate securitas qua collisiones patitur, ve-

tende, anima sancta; diligenter intellige quanta mala de igordinata familiaritate nascantur. Familiaritas enim cujuslibet feminæ, si frequens esse cœperit, non nisi corruptionem seminat, vitia pullulat, libidinem concipit, ignominiam parat, porrigit fu-riam, lasciviam pascit, petulantiam nutrit, casus exaltat, ruinas ædificat, ripas erigit, præcipitia ape-rit, periculis naufragat, naufragiis vilitat, perditione gaudet, luter tum fovet, confusionem mercatur, thesaurizat opprobrium, criminationes exaggerat, excusationes inflammat, et catervatim simul glomerantur numerosæ andagines [forte indagines] captionum, ac per infinita dedecora multiplicis mortis invehit perniciem perditorum. Tot itaque et tam mala perniciosæ familiaritatis nemo prosternit, nisi qui B societatem unde periclitari possit aut difficile aut certe rariushabere contenderit. Nam sancta anima quæ secretum suum custodire voluerit, assiduitatis malum to a animi virtute fugiat. Ipsa sancia singularitas munimen illi invictum esse sanctimoniæ, expugnatio fortis infamiæ, fortitudinis firmitas, et lasciviæ petulantis infirmitas, proprietatis præsidium, et infirmitatis excidium, animæ victoria et corporis præda, libertas gloriarum et captivitas criminum, pronuba sanctitatis et repudium turpitudini, sinceritatis indicium, et ablutio scandalorum, exercitium continentiæ, et evacuatio tota luxuriæ, pax secura virtutum, et impugnatio inquieta bellorum; purita-tis culmen, et libidinis carcer; honestatis portus et ignominiæ; naufragabilis locus virginitatis, et hostis immunditiæ; lorica pudoris, et spolium proprietatis; murus incorruptionis, et districtio vulgaritatis; in tegritatis dignitas, et fornicationis eversio; addictio claritatis, et d. decoris praecipitium; voluntas bonorum operum, et afflictio vitiorum; refrigerium C pudicitize, et pæna petulantize; acquisitio triumphorum, et sacinorum detrimentum; requies salutis, et perditionis exsilium; vita spiritus, et carnis interitus; status qualitatis angelicæ, et funus humanæ substantiæ. Hæc omnia mala fortiter Deo adjuvante vincentor, et illa quæ diximus bona feliciter acquirentur, si ab animabus sanctis familiaritas inordinata respuitur. Attendite vos, quæso, sanctæ animæ, quia inter omnia certamina quibus semper est Christiana militia, sola duriora sunt prælia castitatis ubi quotidiana pugna est et rara victoria; gravem castitas sortita est inimicum qui quotidie vinci-tur et limetur : quotidie, inquam, vincitur, et non sinit provocare. Nemo securus vincit qui Christiano nomine gloriantur. Ideo autem et illæ fatuas quinque et prudentes quinque dicuntur, quia quiuque sensus in omnibus hominibus esse proban-

tur. Visus, aud tus, gustus, odoratus et tactus, et quia per istos sensus velut per quasdam januas et fenestras aut vita aut mors ingreditur ad animam nostram. De quibus et propheta dixit : Intravit mors per fenestras, ideo et ibi quinque virgines dicuntur pru-dentes, quæ istis sensibus bene utuntur, et ibi quinque fatuæ, quæ per istos quinque sensus magis mortem quam vitam excipiunt. Quomodo autem is.i quinque sensus velut quinque virgines aut virginitatem custodia it, aut corruptioni subjaccant, diligentius requiramus. Si aliquis vir aut mulier viderit filium suum aut fitiam, servum aut ancillam, et ad concupiscentiam diligenter aspexerit, corrupta est una virgo, quia per ocul s, id est per fenestras corporis in secretum cordis venenum mortis intravit. Si vero aliquis sive religiosus, sive laicus homines detrahentes, sermones etiam otiosos et cantica luxuriosa vel turpia proferentes libenter audier t, et cum dele ta-

Int quibusdam fluctibus turbulentis in hac famillari. A tione placido auditu susceperit, corrupta est alia tate non habitat amica concordia, quæ non nisi discordante inimicitia crescit. Nam ad conservandam sanctæ religionis diguitatem securitas magis quam inordinata familiaritas testis sanctissima est. Atpossit diligenter inquirat, quarta virgo est violata. Si vero manibus suis aut filios aut filias alienas cum delectatione propter libidinem tangere voluerit, et vestimenta nimis mollia animo voluptuoso quesierit, jam etiam quinta virgo corrupta est. Quia enim ordines isti quinque sensus velut quinque virgines in hominibus corrumpuntur, et econtrario dum animie sancta istos quinque sensus, id est visum, auditum, gustum, odoratum et tactum ab omnibus illicitis frenant, et ad ea quæ sunt licita vel legitima sobrie et caste relaxant, ideo quinque virgines onnes bonos significant, et aliæ quinque eos qui mali sunt præfigurant. Et revera, fratres charissimi, quid prodest viro vel feminer, clerico vel monacho vel sanctimoniali, si in corpore virginitas custoditur, quando per malas concupiscentias cordis integritas violatur? Quid prodest in uno membro præferre castitatem et in omnibus sensibus habiture corruptionem? Nam et illæ virgines quæ Agnum sequuntur, si diligenter attenditis, non propter hoc sequentur Agnum, quia solam virginitatem corporis servave-runt. Denique cum dixisset; hi sunt qui se cum mulieribus ion inquinaverunt, secutus adjunxit, et nou est enventum in ore corum mendacium. Sine macula sunt. Qui ergo de sola corporis virginitate gloriatur, diti-genter attendite quia si mendacium diligit, cum i lis sanctis virginibus Christum sequi non poterit. Nulla ergo virgo de sola corporis virginitate presuma, quia si inobediens fucritautlinguosa, abillo thalamo sponsi coelestis se noverit excludendam. Cum ergo virgo centesimum gradum teneat, et mulier conjugata tricesimum, melior tamen est casta quam virgo superba: illa enim caste et humiliter marito serviens tricesimum possedit gradum; virgini superbæ nec unus gradus remanchit, et impletur in illa quad ait Psalmista: Tu populum humilen salvum facies, et ocules superborum humiliabis. Et quia totam Ecclesiam B. Apostolus virginem vocat, non solum ia ea considerans corporis virgines, sed incorruptas omnium desiderans mentes ita dicens: Aptavi vos uni viro virginem castam exhibere Christo, non solum sanctimonialium, sed eliam omnium virorum ac mulierum anima si cum castitate corporis in illis supradictis quinque sensibus virginitatem servare volucrit, sponsa Christi esse non dubitet. Non enim corporam, sed animarum sponsus intelligendus est Christus. Et ideo, fratres charissimi, tam viri quam feminæ, tam pueri quam puellæ, si virginitalem us pue ad nuptias servant et per istos quinque sensus, id est visum, auditum, gustum, odoratum et tactum, dum eis bene utuntur, suas animas non corrumpunt, in diem judicii, apertis januis, ad æternum sponsi thalamum feliciter merebuntur intrare. Illi vero qui et corpora sua ante nuptias adulterina conjunctione corrumpunt, et postea per totam vitam suam male vivendo [forte videndo], male audiendo, male loquendo, animas suas violare non desinunt, si eis fructuosa et digna pœuitentia no subvenerit, clausis januis sine causa clamabunt : Domine, Domine, aperi nobis, et audire merebuntur : Amen dico vobis, nescio vos unde sitis. Hæc ergo, fratres, si et clerici et monachi, et sanctimonialibus |sanctimoniales| et in conjugiis positi fideliter et diligenter attendimus, et cum castitate corporis eti im integritatem cordis auxilia ne Domino custodimus, non cum fatuis projiciemur in tenebres exteriores, ubi erit fletus et stridor den ium; sed cums supiontibus ad spiritales nuptius intromissi, audie merebimur: Euge, serve bone et fidelis, in ra in gaudium Donini tui.

> ITEN SANCTI CÆSARII DE DECEM VIRGINIBUS. In lectione evangelica quæ nobis de decom virgi

falue non habierunt oleum lampadibus præparatum; prudentes vero sumpserunt eleum in vasis suis. Moram autem faciente sponso, dormitaverunt omnes et dormierunt. Media autem nocte clamor factus est, Ecce sponsus venit, exite obviam ei. Tunc surrexerunt omnes virgines illa, et ornaverunt lampades suas; et cum fatuarum virginum lampades exstinguerentur, rogaverunt reliquas in quarum vasis erat oleum, ut els darent de oleo suo; et illæ dixerunt: Ne forte non sufficial nobis et vobis, ile polius ad vendenles et emile vobis. Dum autem irent emere, venit sponsus, el quæ paralæ erant intraverunt cum eo ad nuptias, el clausa est janua. Venerunt postea reliquæ virgines dicentes: Domins, Domine, aperi nobis; quibus dictum est: Ne-soio unde estis. Quod cum ait, Sponso moram faciente, dormitaverunt omnes et dormierunt, somnus ille mortem significat. Denique, sieut Apostolus ait, De dormientibus autem nolumus ignorare vos, fractes. Media nox quando clamor factus est, magnum significat diem judicii; propter ignorantiam dictum est me-dia nox, quia nemo scit quan to aut qua hora dies judicii veniat. Quod autem omnes virgines ornaverunt lampades, et illæ fatuæ babuerunt aliquid olei, aed parum fuit, ut eis sufficere omnino non posset. Denique statim exstinguere [exstingui] coeperunt. Unde quantum pessumus eum Dei adjutorio laborare debemus, fratres charissimi, ut quia in oleo misericordia vel charitas intelligitur, tantum reponamus in vasis animarum nostrarum, quantum nobis sufficiat In seternum. Nemini sufficit parum, fratres dilectissimi, nisi qui forte præ paupertate plus dare non prævalet; piena animæ lucerna opus est, ut per charitatis vieum lumen nostrum luceat in æternum. Cui Dens dedit largiorem substantiam quantum potest laxet manus ad eleemosynam, nec credat quod ei possit sufficere perum, sed se consideret unusquisque ex eu tempore quo sapere cœpit quantum debeat pro his quæ male cogitavit, male locutus, vel C male operatus est, attendat multitudinem peccato-rum, et singulorum pretia diligenter append t; videat quantum debeat pro me dactis, pro juramentis, pro perjuriis, pro maledictis vel detractionibus, pro ebrietate, pro gul: alque huxuria, pro cogitationibus sordidis, pro sermonibus otiosis. Consideret unusquisque ista omnia et bis similia, que nec numprari possent, et tenc agnoscet quantus eum eleemo-syuss oporteat exercere, qui etiamsi tot vendenus [toti venderemur], nisi præponderaverit Dei misericordia, resismere cancta peccata non possumus, vel humiliter contrito et compuncte corde quantam pos-samus facientas, et non pro laude humana, sed pro Dei praccepta [forte praccepto] et vitro atterna con-templatione faciamus. Quod autem dixerant virgines sapientibus, Date nobis de oleo vestro; et illæ responderunt. Ne sorte non sufficial nobis et vobis, bec æstimo humiliter dictum, quia tantus terror et tanna examinatio erit in die judicii, ut etiam illi qui oleum misericordise se intelligunt abundantius præparaese, metuant ne eis possit ail omnia poccata redimenda sufficere. Mud vero quod dictum est, Ite postus ad vendentes et emite vobis, potest hoc de pauperibus intelligi. Ipsi sunt negotiatores qui oleum animarum ampadibus neces-ariis [forte necessarhum] vendunt. Per ipses enter hee negotium Christes exercere consuevit. In apsis enim accipit terrena repensaturus æterns. Denique sic ipse dixit : Quandin secistis uni ex minimis istis, mihi fecistis. Lampades autem animæ intelliguntur. Vasa autem ilia ubi oleum reservatur, conscientiæ bonæ significantur. Quid est autem eleum in vasis habere, nisi intus in conscientia opera hona recondere? Et quia opera bona atri faciual pro Bei amore, alii pro cupiditate landis humanæ, virgines illæ et quæ in corpore virgines erant, et quæ se vigilis, psalmis, lectionisus, vel orationibus exercebent, totam hoc prolaude inmana, non pro Deo

nibus recutata est, fratres dilectissimi, dictum est A vel pro æterna beatitudine faciebont, ideo morte quod omnes virgines ornaverunt lampades suas; sed interveniente, ubi ab eis ceasavit lane hominime simul illis desecit et oleum. Nam illud quod eis dictum est, Ite polius ad vendentes et emite vobis, potest et sic accipi, ut vendentes intelligantur illi qui vir-gines fatuas blandis adulationibus prædicant. Unde intelligitur quod omnes qui laudes humanas acci-pere cupiunt, quod in opere Dei exercere videntur humanis assentationibus vendunt, accipientes vanam laudem et præmia æt-rna perdentes. Ilke autem virgines quæ eleum habuerunt in vasis suis, omne opus bonum intus in conscientiam posuerunt, quia non pro laude, sed pro misericordia divina fecerunt. Hire ergo fideliter cognantes, fratres dilectissimi, quia parabola ista ad universam Ecclesiam pertinet, qui non possunt servare virginitatem corporis, integritatem custodiant cordis, ut si ad coronam martyrum sive virginum non potterint pervenire, saltem vel omnium peccatorum indulgentiam mercamur accipere; virgines vero que integritatem corporis, fien auxiliante, custodiunt, totis viribus cum Dei adjutorio laborare contendant verbositatem fugere, detractionem vei murmurationem veiut diaboli venena respuere, invidia superbiaque morbum quasi ho-tis gladium pertimescere, obedientiam humiliter custo. dire, aunquam seniaris præcepta contemnere, lectioni et orationi insistere; si infirmitas non prohibet, ad vigilias cum omni alacritate consurgere, sive in oratorio, sive in alie quol bet loco; semper quad ad obedientiam vel ad humilitatem pertinet studeaut exose [ex ore] proferre; si tristem viderint, consolentur; si inobedientem agnoverint, castigare non cessent. Et quia in omni professione et booi inve-niuntur et mali, et in Ecclesia Christi non solum triticum, sed etiam paleæ reperiuntur; inveniuntur, quod pejus est, clerici, monachi et sanctimoniales ita negligentes et tepidi, ut non velut spiritales anes dulcia ammaram mella conficiant, sed velut crudelis. simæ vespæ venenatis linguæ aculeis fratrum corda percutiant. Isti tales non adjutores Christi, sed defensores diaboli esse probaniar, qui si forte viderint fratrem vel sororem contra seniorem superbe exi-stere, non solum student mitigare, s d magis mai-gnis sermonibus ad majorem eum favorem conantur accendere, dicentes quod hoc nec possit nec debent diutius sustineri; horiantur etiam ut ista senioribus pœniteat, quare eos paterna pletate admonere vel castigare voluerint. Sed quia in omni proposito, sicut jam diximus, non solum adjutores vel ministri diaboli ad mobedientiam vel superbiam califila susur-ratione succendust, adjutores Christi blanda adhortatione et saucto ac salubri consilio ad humilitatem vel mansuetudinem revocare contendunt. Illi enim qui in cleso vel in monasterio positi et se et alios ad superbiam erigunt volut pharetræ sagittis diaboli pleux simplicium corda percutere, et charitatem in eis, humilitatem vel mansuetudinem conantur exstinguere, sed quia Deo propitio in medio palearum invenitur et triticum, animie sanctæ quæ velut ar-maria Christi spirit libus antidotis plena esse pro-bantur, quid juid illi vulneraverint cœlest bus medicomentes appositis curare non desinant, dicentes cuicumque superbo : Noli superbire, frater, quia scri-ptum est : Saperbis Dens resistit. Noli irasci, quia scriptum est Ira in sinu insipientis requiescit; et iterum, fra viri justitiam Dei non operator. Si forte inobedientem viderint, blande et humiliter dicunt: Noti esse inobediens, frater, quia scriptum est: Obedientia super sacrificium. Et Apostolus clamat: Obedite præpositis vestris et subjucete eis, quia ipsi vigilant pro animabus vestris tanquam rationem reddituri. Istæ animæ Deo plenæ si tepidum et negligentem viderin, de spiritali armari, id est de corde bono protatis medicamentis ad compunctionem conantur accendere. Si detrahentem ac murmurantem viderint, dicunt ei illud B. Apostoli : Neque murmu, raverilis, sicul quidam sorum murmuraverunt, el perie-

loquendo adjutorem et desensorem justitim se esse cognoscit, gaudeat et Deo gratias agat et, ipso auxihante, perseveret usque in finem; quia non qui ce-perit, sed qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit: qui vero per superbiam, inobediontiam, vel invidiam adjutorem vel vicarium esse se sentit diaboli, doleat de præterito, caveat de futuro, et per humilitate:u construat quod per superbia tyrannidem destruxerat; mitiget mansueludo quod malitia vel inobedientia exasperaverat, charitatis dulcedo componat; et dum adhuc anima illa tenebrosa quæ diabolo servire consueverat in isto mortali corpore relinetur, remedium sibi in die necessi-talis acquirat, ut de sinistra translatus in dexteram cum ovibus Christi audire mercatur : Venite, benedicti, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi. Et licet hæc ita sint, fratres dilectissimi, hoc tamen oportet ut nec boni de sanctis mer tis extollantur, nec illi qui mali fuerunt nimia desperatione frangantur, see illi humiliter perseverent in bonis, et isti cito corrigantur a malis, ut cum dies judicii venerit et bonos coronare possit vita integra. .

#### HOMILIA.

#### Doctrina abbasis Malurii de his qui in cuenobiis sunt.

In primis quidem si coeperit homo semetipsum agnoscere, cur creatus sit, et quæsierit factorem suum Deum, tunc incipiet pænitere super his quæ commisit in tempore negligentiæ suæ. Et sic demum henignus Deus dat illi tristitiam pro peccatis, et post hæc iterum pro sua benignitate donat illi aflictionem corporis, jejunia et vigilias et orationum instan-tiam, et contemptum mundi, ut libens illatas injurias sufferat, et in odium habeat omne refrigerium corporale, et diligat planctum magis quam risum. Post C hac, tribuit illi desiderium planctus et fletus, atque humilitatem cordis, ut trabem oculi sui consideret, nou alterius festucam nitatur eruere; et dicat semper: Quoniam iniquilalem meam ego cognosco, et pec-catum meum contra me est semper (Psal. 1.). Et ut diei exitus sui memor sit, et quomodo in conspectu Dei occursurus sit, sed et judicia et pœnas describat in conspectu mentis suze, nec non etiam meritos ho-nores qui dantur sanctis. Si autem viderit quia hæc illi suavia sunt, tentat eum si abrenuntiat voluntatibus suis, et resistit adversus impugnationes hujus mundi principis, qui vinxerat eum prius esca varise delectationis que mollire facit cor, ut rursus propemodum vincere queat. Sed et lassitudinem corporis et desiderit longinquitatem, dicentibus illi cogitationibus suis, Quanto temporis spatio hunc laborem sufferre poteris? Et quia ardni laboris sit in mereatur quis habitatorem Deum habere, præsertim tu qui multa peccasti : et quanta tibi possunt a Deo remitti peccata? Si autem cognoverit quia cor illius firmum est in timore Dei et non dimittit beum suum, sed forriter resistit cogitationibus, tunc veniunt illi sub occasione justitiæ cogitationes, dicentes: Peccasti quidem, sed poenitentiam egisti, jam sanctus es, et lacant illum recordari quorumdam hominum peccata qui non egerunt pomitentiam, superseminantes illi in corde vanam gloriam. Non solum vero hoc, sed ctiam faciunt quosdam homines laudare eum subdole, et provocare ad opera quie ferre non potest, immittentes illi cogitationes in animam non vescendi et non bihendi, nec non et vigiliarum, et multa alia que dicere longum est. Et facilitatem el ad hæc perficienda tribuunt, si quomodo eum ad hæc alliciant, præcavente Scriptura et dicente : Ne declinaveria ad dexteram nec ad sinistram, sed rectum iter ingr.dere (beut. vetxvu). Si autem benignus Deus perspexerit quia nulli horum acquievit cor ipsius, di-

runt ab exterminatore. Neque detraxoritis. . . . . A cente David et de hujuscemodi tentationibus eignifacante: Probasti cor meum, el visitatir nocte; igne me examinasti, et non est inventa in me iniquitas (Psal, xvi). Et hoc perspiciendum cur in nocte dixerit et non in die; vi elicet quia circumventiones inimici nox sunt, sicut beatus Paulus dicit, non esse nos &lios tenebrarum, sed lucia, quia filius Dei dies en, diabolus vero nocti assimilatur (I Thess. v). Si vero bæc omnia bella supergressa fuerit anima, tunc incipiunt se illi immittere adversæ [adversariæ] cogitationes, fornicationis desiderium, et nefandum stuprum puerorum. lu his igitur omnibus infirmatur anima et cor tabescit, ut impossibilem sibi credat esse custodiam ca titatis, subjungentes illi, ut dixi, temporis prolixitatem, virtutem laboris. Et quia grande sit onus ipsarum et importabile, subjungentes illi infirmitatem corporis et fragilitatem naturæ. Si autem ad has impugnationes non lassaverit, tunc benignus et misericors Deus immittit illi virtutem sanciam, et confirmat cor ipsius, et dat illi lætitiam et refrigerium et possibilitatem, ut fortior inimicis inveniaiur, ut illorum adversus eum impugnatio non prævaleat, timentes eam quæ inhabitat in eo virtutem. Sicut sanctus Apostolus dicit, contendite et accipietis virtutem. Hæc quippe est virtus de qua beatus Petrus ait : Hæreditaiem incorruptam, et immarcesc bilem, conservatam in celis, qui in virtute Dei custodimini per fidem (1 Petr. 1). Tunc benigius et clemens Deus, si viderit quia cor ipsius corrobora-tum est super inimicos suos, paulatim subtrahit virtutem quæ illi opitul batur, et concedit inimicis impagnare eum variis concupiscentiis carnis, nec non vanæ gloriæ, cupiditatis, et superbiæ, et cæterarum quæ ad perditionem pertrahunt, ut propemodum assimiletur navi quæ sine gubernaculo in scopulis huc illucque offendit. Cum autem cor illius emarcuerit in his, ut ita dicam, et defecerit ad singula tentamenta inimici, tunc Deus amator hominum, curam habens creature sue, immittit illi sanctam virtutem, et confirmat eum, subjiciens cor et animam et corpus ipsius, et omnia viscera ejus sub jugo Paracleti, ipso Domino dicente: Tollite jugum meum super vos, et discite a me quia mitis sum et hum lis corde (Matth. xi). Et sic demum benignus ille Deus incipit adaperire oculos cordis ipsius, ut intelligat queniam ipse e-t qui confirmat eum; et tunc vere incipiet bomo vere nosse houorem dare Deo, cum omni humilitate et gratiarum actione, sicut David dicit : Sacrificium Des spiritus contribulatus (Psal. 1), et mansuetudo efficitur cordium. Cum igitur in his omnibus fuerit pro-batus, tunc incipiet illi Spiritus sanctus revelaro coslestia : hoc est quæ sanctis jure meritoque debentur, et his qui sperant super misericordia ejus. Et tunc reputat homo secum illud apostolicum dicens : Quie non sunt condignæ passiones hujus temporis ad suturam gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. v111). Et illud Davidis: Quid enim mihi restat in cælo, et a te quid volui super terram (Psul. LXXII)? Hoc ost : o Domine, quanta mihi paraveras in coslo, et ego quid a te quærebam in vita mortali? Et sic revelata illi sunt tor-menta que passuri sunt peccatores, et multa alia que ne tacente vir sanctus intelligit. Post bec vero omnia, incipiet Paracletus inire pactum cum puritate cordis ipsius, et anime firmitate, et sanctitate corperis, et cum spiritu humilitatis facit eum supergredi omnem creaturam, et ut non loquatur os ejus opera hominum, et ut recta oculis suis videat, et ori suo. custodiam ponat, et iter rectum facial gressibus suis, et ut justitiam habeat manuum suarum, hoe est operum et orationis instantiam, nec non afflictionem corporis, et vigiliarum frequentiam. Et bæc disponit cum eo in mensuram et discretionem, et nou in turbulentiam, sed in quietem. Si vero mens ipsius dispositionem Spiritus sancti contempserit, tune virtus qua in eo collata fuerat, discedit, et sic eædem pugnæ efficiuntur in corde ejus et conturbationes, et conturbant eum passiones corporis per momenta singula.

cjus, et obtinuerit præcepta Spiritus sancti, projectio Domini fict super eum , et tunc homo agnoscit quia indesinenter adhærere Deo homm est , et quon em in ipso est vita ejus, dicente David: Clamavi ad te, et sanusti me. Et iterain : Quia apud te est sons ritæ (Podl. xxxv). Igitur secundum meum consilium, nisi homo grandem possederit humilitatem, quæ omnium virtutum culmen est, et custodiam posuerit ori suo et cordi timorem Dei, et in eo quod se probat extol-

expugnatione inimici. Si autem conversum fuerit cor A lere exteris non se proferat, tanquam aliquid boni fererit, et injurias sibrillatas sufferat, et percu iend se maxillam aliam præbeat, et ut ad om e opus bonum velociter erumpat, et ut animam suam ia manif portet, quasi quotidie moriturus, et ut vana ducat ominia que sub hoc sole cernuntur, et dicat: Cupio dissolvi et esse cum Christo (Philip. 1); et: Mihi vivere Christus est, et mori l crum (Ibid.); non peterit præcepta servare Spiritus sancti.

ANNO DOMINI DXLIX.

# RUSTICUS

# S. ROM. ECCLESIÆ DIACONUS.

NOTITIA (ex Gallandio).

cono dicenda occurrunt, nec aliunde repetenda quam ex Vigilii papa sententia in eumdem Rusticum et Sebastianum ejus collegom lata, que inter acta conc. lii generalis v refertur, collationi 7 intexta (a). Quod quidem jam antea præstitere viri doctissimi, Baronius (b), Norisius (c) et Pagius (d); quos proinde presso pede assectati, ejusmodi nartationem instituimus. Vigilius itaque Cons antinopoli synodo habita, et diuturnioris in urbe regia moræ impatiens, quin et imperatoris Justiniani violentiis fractus, judicatum scripsit in quo hactenus propugnata tria Capitula, mutata postea sententia, damnavit, hac tamen clausula adjecta, Salva in omnibus reverentia synodi Chalcedonensis. Id vero contigit currente anno 543. Vigilio tune aderant Rusticus et Sebastianus, doctissimi C Romanæ Ecclesiæ diaconi : quorum prior, pontificis nepos, lecto judicato, palam professus est : Mclius heri non poluit quam quod factum est judicatum; p:>sterior vero, De cælo judica um ordinatum, sit.

II. At vero iidem diaconi, magni illi paulo ante ludicati præcones, ab Africanis moz impulsi, adversus ipsum Vigilium rebellarunt. Id vero imprimis molitus est Felix Cillitani monasterii in Africa hegumeni, qui banc ob causam Constantinopolim se contulerat; et licet hic primum a laudatis Vigilii papa disconis rejectus fuisset, eo quod ipsius pontificis communionem vitaret; dolo tamen ipsius Felicis ac persuasionibus victi, exeunte hoc ipso anno 548 a priore sententia discessere, ac perfricta fronte a Vidisseminarunt quibus significabant, Vigilium aliquid

L. Pauca suppetunt quæ de Rustico S. R. E. dia- B scripsisse quod reperiatur adversum definitioni sanctæ Chalcedonensis synodi, prout in scripto contra coedem anathemate loquitor ipsemet Vigilius. Hinc vero undique ab episcopis orthodoxis querelarum plenæ ad eumdem pontificem epistolæ scriptæ, maximumque fuit in Ecclesia schisma conflatum.

III. Quamobrem intelligens Vigilius in grave dama num vertere totius Ecclesiæ unitatis, si tantis malie occurrere diutius differret, justa adversus eosdeni diaconos qui hostium numerum auxere, indignatione commotus, ubi ad meliorem frugem eos reverti nolle cognovit, utrumque anathemate perculsum dignitate ac gradu submovit. Vigilii censuram, cuius fit mentio in epistola Justiniani ad v synodum, recitat Baronius (e), eamque illigat anno 550. Neque aliter Pagius (f), qui præterea, ex litteris Vigilii ad Valentni mum episcopum Tomitanum a Baronio relatis (0). eaundem depositionis sententiam latam fuisse ante diem 18 mensis Martii ejusdem anni 550 jure arguit i ubi et disputat contra Garnerium, qui id contigisse anno superiore 549 contendit (h). At Norisius licet non repugnare se Baronio testetur, tamen sententiam sibl minus probatam innuere videtur (i). Quid vero exinde Rustico evenerit, eum in exsilium jubente Justiniano fuisse deportatum cum Felice Afro tradit Sirmondus (j), quod nimirum v synodo scriptis suis obtrectarent. Quam in sententiam Victorem Turonensem sic loquentem inducit : c Post consulatum Basilii V. C. 18 (anno scilicet 557), Felix hegunenus monasterii Gillitani in exsilio apud Sinopem de haq gilii communione segregati, litteras quaquaversum ]) vita migravit ad Dominam. > Verum hic nulla Rusticl menti. Sed respexerit vir doctissimus ad ea quæ

<sup>(</sup>a) Goncil. tom. VI, pag. 183, edit. 1 Ven. Labb.
(b) Baron. ad ann. 550 §§ 15 seqq.
(c) Noris. Dissert. hist. de syn. v, cap. 4.

d) Pagi. ad ann. 548, §§ 5 seqq. e) Baron. ad ann. 559, § 16. (f) Pagi. ad ann. 550, §§ 4 et 5.

Baron. ad ann. 550, § 2. (a) Baron, au ann. cov, 3 2. (b) Garn. Dissert. de v synod. cap. 5, § 9, et in

Auctar. Theodor. pag. 521, num. 111.
(i) Noris. 1. c., tom. 1, pag. 598.

<sup>(</sup>j) Sirm. in notis ad Facund. lib. contra Mocian., sub init.

paulo ante scripserat idem Vieter, ubi palam de Ru- A faciens (d): « Demptis, inquit, ex libro illo spinis stici exsilio cum Felice begameno et sociis verba facit. Nimirum, cum Victor anno post consulatum Basilii 43 coactam synodum v narrasset, subdit : « Ibi tria sæne fata capitula cum defendentibus ea damnationi subjiciunt... Quorum decretis Rusticus Romanæ Ecclesiæ diaconus, et Felix Guillensis monasterii provinciæ Africanæ hegumenus contradicentes scripto, Thebaida in exsilium cum sociis transmittuntur. > Anno ig tur 553 Rusticus in exsilium pulsus, quo antem tempore supremum diem clauserit, incompertum.

IV. Scriptorem luculentissimum vocat Rusticum magnus Baronius (a), qui et illud alibi addit (b), eumdem diaconum ad suam firmandam contra Vigilium pro trium Capitulorum defensione sententiam, com- B mentarium per dialogismum scripsisse adversus Acephalos. Hanc vero filius Disputationem adversus Acephalos recensitam multisque in locis restitutam, ex Bibliotheca Patrum Parisiensi protulimus. Quam quidem haud integram, sed fine decurtatam, ubi res de tribus Capitulis agitabatur, ad nos pervenisse constat. Nam inter disputandum, cum liæreticum urgereterthedexus ut Dioscorum anathematizaret, ad hæc hæreticus (c): e Nos interim, inquit, non de causis singularum colloquimur personarum, sed de fide universaliter disceptamus. Hoc vero negotium illi servabinus tempori, quando de Diodoro, et Theodoro, et lba, et Theodoreto disputabimus, causam personarum quastioni de fide miscentes. > Ex quibus liquet bujusmodi opus mutilum esse sub finem, cum illic C ea desint quæ sibi dicenda proposuerat auctor; abatiquo f rsitan eo præcisa consilio, quod in lis Rustieus acrius quam par esset Vigilium perstringeret.

Hinc Baronius de hac ipsa Rustici Disputatione verba

V. Existimat idem Annalium ecclesiasticorum parens (e), Disputationem illam Rusticum inscripsisee Sebastiano diacono, suomet oullegæ in schismate, cujus nomen eamdem ob causam fuerit forte subtractum. Hac autem ducitur conjectura ex his verbis in præsatione operis positis: Memento, ait, Christianum le esse alque dia onum, et hoc summæ totius universitatis Ecclesiæ, nempe Romanæ. Verum, inquit Baluzius (f), si quis ad verba Rustici attendat, is intelliger ad ipsummet Rusticum illa referri. Fingit enim ac decrevisse manere in silentio, sed rationem sibi econtrario suggessisse, ut talenta non occultaret quæ ei commissa erant. Inter tizc ergo ratio quam loquentem inducit, ait : Memento Chtistianum te esse atque diaconum. At vero quominus Baluzii sententiæ accedam, ejusdem Rustici verba obstant in ca ipsa præfatione paulo ante sic loquentis: Solum miki religuum est de luis orationibus sperare. Iterumque post locum antes relatum : Tuæ de reliquo erit orutionis, si bona suerit dictio hominis, qui vix de rectitudine fidei sola præsumat. Quihus sane verbis alium a se pso Rusticum alloqui compertum videtur, ut propterea Baronii conjectura de Sebastiano diacono mihi una probetur. Cæterum eidem Baluzio assentior ex stimanti Rusticum nempe de quo agimus, unum eumdeuque cum illo fuisse qui priorem versionem Latinam concilii Chalcedonensis cum antiquis codicibus contulerit. Uterque enim Acephalorum hostis ac trium Capitulorum defensor ex locis allatis fuisse comperitor.

(e) Id. ibid., § 4.

(f) Baluz. przefat. ad tom. I Nev. Collect. Conc., § 25 et pag. 1228.

# RUSTICI

# CONTRA ACEPHALOS DISPUTATIO.

#### PRÆFATIO.

nie ni sciens, sæpe proposui taciturnitatem præbonotare dognialismo, maxime quoniam nunquam sie perturbata fuerunt quæ ad Christianos pertinent, sicut nostris temporibus : primum quidem, quoniam nullus studia priscorum æmulatur, sed effectus discutit; et semetipsos eorum qui pridem quieverunt in Domino non flios confitentur, sed judices ordinant, addentes his quantas nec est numerare calumnias. Et hoc apud Acephalos quidem, sicut dici oportet, omnes; apud hos autem qui noviter exstiterunt,

Ego quidem et peccata et necessitates et mensuram D soli præcipue laici : quibus et hi qui dicuntur episcopi atque preabytesi et.disconi, et reliquus elesus, et monachi, quidam errore, nonaulli araritia, aliqui ambitione, magis autėm cyncti omni male Christianorum libertatem et Adiciam et sauum selum usque adeo abjecerunt, ut, quod ad ipsos attinet, nee si em correctionis ultra reliquerin. Cush his vero universa Christianorum virtus abscessit, dum quod commune ac Domini Christi est nullus vere curat, nec verbo dignum reputat : omnes autom iis que sua sunt (Philip. 11, 21), acrive quem vel aliquando stu-

<sup>(</sup>a) Baron. ad ann. 518, § 37. (2) kl. ad ann. 548, § 4, (c) Hic, infra, col. 12.2.

<sup>(</sup>d) Baron, ad ann. 548, § 5.

quihus ager fertilis abundabat, et vepribus quibus in angulo silve-cebat excisis, que remanserunt vire quidem docto sunt digna. >

dent, et omnem spem super illes constituent per A enim accusationes iniqua gerentium sunt verende, quos hac large frui sperant. Quod vero hæc vera sint, res ipsæ testantur : omne siquidem vestigium virtutis abscessit, omne autem nequitize diluvium Romanam rempublicam mersit. Hæc igitur menti meæ proponens, abstinendum quidem ab hujusmodi abominationibus judicavi, solis vero vacandum fletibus, et incessanter divinam sustinendam sententiam, in multos jam pridem frequenter ac fortiter desuper fulminantem. Sed quid dicam, relinquendi mundum, licet voluntate omnino festinus, infermissimus tamen virtute? solum mibi reliquem est de tuis orationibus sperare. Revertar ergo ad quod mihi propositum est. Hæc et his similia me sollicite cegitante, zelus quidem non quiescebat, ratio vero econtrario suggerebat : Quid coarctaris, o homo, et tantummodo au- B tumos desperandum, inspiciens solum humanas impietates, et obliviscens divinum nutum? Attende illum qui sepe desperata iterum suscitat, qui mortua toties vivisicavit ut Dominus: qui enim pro impifa mortuus est (Rom. v, 6), neque nunc habet universam despicere creaturam. Et mundus quidem prodit quod suum est, et quo vergit a proprio factore declinans; misericors vero Dominus non despiciet propterea magis demonstrare quod suum est. Tu interim non occultes quod tibi commissum est aut decem talenta (Matth. xxv, 25), aut unam parvissimam particulam; ne ille postea veniens, proprie pecuniæ requirat usuram. Deinde unde seis quia neque multi, neque pauci, neque ullus, his quæ dicuntur assentiet, aut ad non cadeudum aut ad remeandum ad fidem C Domini Christi? Quando vero et quod conctorum deterius suspicamur evenerit, nullum tu pertulisti dispendium: quinimo et tanguam cuncta compleveris. coronas excipies : integerrimus namque ac fortissimus, quin potius misericordissimus judex, non a fine, sed a voluntate et intentione judicat causas. Dum igitur undique tibi umnino tacendi excu-atio sit occlusa, et ad non tacendum merces incaduca proponatur; si tacueris, temetipsum prorsus pænse addices. Nec

Domino infinitæ beatitudinis procuratrices ostensæ sunt : nec ea quæ a prohibentibus te tibi inferuntur. exsilia sive custodiæ, variæque afflictiones et diversæ angustiæ, non enim gehennæ terrori sunt paria. Memento Christianum te esse atque diaconum, et hoc, summæ totius universitatis Ecclesiæ. Si importabile onus est ordinis, quare ullo modo aggressus es dignitatem? Semel diaconus factus, ejus votis obligatus es Deo: alioqui debuisti refutare prius, et circa hujusmodi gradum cum adversario tenere pacem, perquirens si tu cum decem millibus (Luc. XIV 31), viginti adversarii millia evincere potuisses. Azec et his similia, prout possum, conscribere me compellant. Tuæ de reliquo erit orationis, si bona fuerit dictio hominis, qui vix de rectitudine fidei sola præsumo; non malevolentia, absit, sed quod certo mez infirmitatis conscius sim. Intentio igitur mihi est, es quæ sæpius in collocutionibus, tam Constantinopoli quam Alexandriæ Ægypti, sive in Antinoo Thebaidis et in adjacentibus locis, seu lecta, sive etiam dicta, vel per me vel per alios, desendentes de side definitionem sanctæ synodi Chalcedonensis, colligere, contraque adversariorum quæstiones quas similiter comperi, coaptare, ad consummationem duntaxat et firmitatem vel ornatum sermonis adjicere quæ oportet. Ut vero quæstionum solutionumque sit distinctio, propria per singula prænotatur ad ea quæ sunt dicta, persona: his qu'dem quæ nostra sunt. ORTHODOXI: his autem quæ illorum, Hærerici, sicut se ipsæ res habent, et procedente demonstrabitur libro: servata duntaxat et circa hoc illa consuctudine, quia non omnia quæ a talibus dicuntur, talia sunt. Etenim etiam ex his quæ communiter confitemur multoties inchoantes, ea quæ sua sunt tentant demonstrare. Ne vero iterum confundamus eadem distinctione sermones, sed ut continue percurrat legentium memorism, duabus tantummodo personis opposition s discretæ sunt.

### DISPUTATIO.

mune constitutum, et ab aliis rebus feriæ nobiscum interim, quod Deo savente dixerim, concurrerunt simul: șicut igitur promisisti, quidquid vis, congrue de his quæ inter nos discrepant, interroga, custodita scilicet a nobis omni patientia et bona conscientia. Memor esto ad hæc, quoniam pariter convenit absque omni linguositate, et ipsas, prout possibile est, verbis proferre res : me dicente, quia unus et idem Filius Dei, filius hominis, Dominus noster Jesus Christus, in duabus naturis agnoscitur; to vero, utcumque placuerit.

Heresicus. Si duas paturas dicis esse Christum, et men unam compositam; Christum vero genuit beatissima Virgo: d. as ergo naturas genuit. Vocabitur igi-

Silentium loci et temporis commoditas, et com- D tur, sb his quas genuit naturis, Dei genitrix et hominis genitrix: circa implissimum Nestorium, qui eo quod æquæ virtutis putaret, duo nomina uni, id est Dei genitricem et hominis genitricem, uni nomini, id est Christi genitricem, non Dei genitricem vocare Virginem magis præelegit : amplius et divise nomine, Dei genitricem, et hominis genitricem Nestorius dixit. At vero sauctæ memoriæ Cyrillus, Dei genitricem solum. Dicentes igitur duas esso naturas Christi competenter Nestoriani vocantur.

> Rusticus. Consequenter vosmetipsos per cuncts confunditis, notentes Domini Christi naturas discernere: te enim magis necesse est, Dei genitricem et hominis genitricem dicere, ut interim de qualitate nihil loquar ego sermonum. Si enim Christus una e: com

posita est natura, hacevoro natura ex Virgine nata est. A stentiæ ab ipsa sumpsisse, neque per mortem duaet hare ipsa Deus et homo est : igitur Deum et hominem gennitVirgo, et Dei genitrix et hominis genitrix pominatur? Si igitur ob hoc Nestorianos vocatis nos, seque voe hoc nomine carebitis: non euim credimus Lane, ut dicitis, compositam naturam Deum solum vel certe purum nominare vos: cos enim qui sic Deum dicunt Christum, ut non consiteantur et hominem, hune ipsum vestræ non arbitramini fidei. Sed nec Dei naturam vos arbitror pulare compositam.

Heret. Nos Dei genitricem dicimus selum; propter hoc enim maxime Nestorio beatissimus Cyrillus instahat.

Rust. Quid igitur? ad auserendam hominis genitricis vocem, voce hac beatus Cyrillus usus osien-P oastrandem Filium Dominum Christum, unam pers mam, unam substantiam.

Heret. Ad unum demonstrandum Christum, Don.icum, Filium, unam personam, unam subsistentiam, u am compositam naturam.

Rust. Igitur secundum te hæc natura Dens est vina, cujus causa Dei genitrix tantummodo nomii. ior ?

Weret. Non Deus tautum, sed Deus incarnatus. Rust. Cur ergo et mater, non a Deo et carne nomen accept, quæ ista generavit?

llæret. Quia causa carnis Deus est, qui dum vellet d spensare salutem nostram, sumpsit ut voluit, per quod quæ volebat impleret. Ergo et nativitas, et alia miracula, et voces, et passio, et omnia, ut breviter C dicamus, Deo Verbo sunt reputanda per carnem, qui propler ista est incarnatus.

Rust. Sic ergo Deo reputanda sunt, ut de humauitate et alia modis omnibus denegentur, an de bomine quaque seu carne ista dicenda sunt?

Heret. Solius Dei concta sunt reputanda, non eo quod puro accesserint, sed ipsi incarnato.

Rust. Sed multi sanctorum Patrum ea quæ humanitatis sunt sive carnis non oportere ab ea sepagari confessi sunt, sicut et in synodicis epistolis beatissimus Cyrillus, et in paternis testimoniis sancta synodus Ephesina, ad confirmandam suam rectam fidem ipsis gestis inseruit, decernens its quædam, quae carnis sunt, propter unitionem Dei Verbi personæ deputanda, ut tamen ea carnis propria fatea-

Hæret. Da, si tamen potueris, testimonia consonantia his quæ ipse dixisti, salvis duntaxat, dum tempus exegerit, his quæ pro nostro dogmate proferemus. Verumtamen prius, si potes, causas ass gna cur non Deo soli omnia per carnem dispensata deputentur, sicut supra ostendimus.

Rust. Quia nec verum est, nec decet; imo insuper pocet. Non est verum, quia nihil horum non incarnato Deo, neque secundum quod Deus est tantummodo accessisse, vel ipsi dicere præsumetis; non decet autem Deum tanquam carnem Patre minorem, neque mortalam neque ante Moriam non suisse, peque initium exi-

bus partitum partibus Deum, id est, cum corpore, quam anima separatim. Si enim cuncta quæ carnis sunt illi incarnato collidimus, vel quæ adsunt, tanquam sint, vel quæ desunt, veluti non adsint, invenitur Deus Verbum, nec æqualis, nec consulistantialis, nec indifferens, nec conternus Patri, nec immutabilis ante resurrectionem; sed ex substantia, et ex substantia Virginis, quæ altera est ab illa quæ Patris est. Invenietur vero et homo et caro prædicari, et per hæc quod caro sit incarnata, et inhumanatus sit homo. Si vero et ea quæ Verbi sunt, carnis esse al erne dicamus, concluditur quia homo qui dem consubstantialis et acqualis est Deo et Patri; Deus antem minor a Patre. Et ex his de cætero; quia Verbo ditur, an ad aliquid aliud? Die igitur, ad unum de- B un lior caro, et minus est Verbum carni proprize comparatum; nec non, quia Pater major est carne, Verbum, minus; Pater igitur multo major a Verio est, magis vero et ipsi angeli. Multa quoque simi'ia valens dice: e, tuo intellectui derelinquo, incongruitatis, quin potius impietatis, evidentissima infiniam multitudinem atque magnitudinem congregare.

> Reret. Ergo nihil quod carnis est, Dei est; neque quod Dei est, carnis est! et ubi nobis abierunt quan Scripturz divinz sunt? ubi illa qua sancta synodi Ephesinz, magis vero Nicznæ? ubi omnia pariter celeberrimi Cyrilli conscripta?

Rust. Recordare, o optime, quia non dixi, nibil omaino corum quæ Verbi sunt de carne dicere nos deb re; nec e converso, sed quia non debent omnia: noli ergo inferre cal'umnias. Sed ad propositum revertamur. Si igitur, ut ex his cleret, quie inutilis et noxius est omnium nominum indiscretus hie modus, verumtamen et propriam paginam requirit. Si enim non solum credendo, sed etiam confitendo salvamur; sicut in corde sive animo est fides nostra, non verbis, sed rebus et definitionibus insignita, sic etiam procedere debet a labiis : nam quod all er geritur, fraus et simulatio; hac vero inevitabiliter noxia. Si ergo modis omnibus sic Verbum sempiternum est sicut Pater, impassibilisque idem Dei sermo, et invertibilis sicut Pater, non voce tantum simile, sed eadem voce simul et re ista dicantur. Invertibile enim dicitur, quod aliter se habere non potest. At vero de quo id impossibile, neque versus, neque passus est, neque coepit : inevitabilis enim convictio, et mutari res mutabiles, et pati passibiles : similiter ergo quod quomodolibet patitur, secundum hoc est passibile; et quod vertitur, vertibile; et quod moritur, mortale; et quod augetur, crescibile; et omnia hæc, nec impassibilitatem, nec immutabilitatem de cætero servant.

Hæret. Potes mihi hæc ostendere ex sanctorum Patrum confessionibus, et maxime a sanetis synodis. id est, ea quæ in Nicæa et quæ in Epheso convenerunt, et ab his quæ celeberrimus Cyritlus conscripcit?

Rus!. Plane quidem horum sunt demonstrationes. Si vero et hoc vis, post pauca et istud fiet; interim, de prime antistione adhuc dicenda sunt pauca. Si igitur Adam, victus a diabolo, corruptionem nostro A intulit generi, oportebat per hominem rursus diabolum vinci, ut possemus nos incorruptibilitatis participatione frui. Sed hoc, sicut infirma et subjecta servituti atque corruptioni, nestra natura per semetipsam non valebat explere, et a Domino hanc oportehat assumi; sie rursum sine nostra natura id fieri, nec decebat utique, nec voluit Deus. Non enim per violentiam proposuerat superare diabolum, alias, hoc egisset modis omnibus purus, sed devicto homini voluit præstare victoriam : quod decibilius quam per hanc pulcherrimam unitionem evenire non poterat, si tamen in tanto mysterio illud impletum credimus, quod aut solum tieri poterat, aut pulchrius celebrari non poterat. Quod igitur sine Deo non posset impleri, boc idem sine homine nec debuit exerceri; nec Deus voluit, qui non vult esse nisi quæ debent esse : et ideo quæ bujusmodi sunt omnia, Dei solius, tanquam non fuerit ipse etiam home, dici non licet. Omnia igitur talia unius ejusdemque personæ, Dei et hominis confitenda sunt; antita Dei dicenda quædam talium, ut tamen non auseramus ea et de homine dici. Non igitur Nestorii blasphemiæ est, Christi genivricem dicere, eo quod idem sit Dei et hominis dicere genitricem: sed negare Theotocon, hareticum est, cum et divinitus inspirata Scriptura dicat, et boc sarpius, mater Jesu ( Joan. II, 1; xix, 25; Act. 1, 14); et, ex qua genitus est Jesus qui dicitur Christus (Matth. 1, 16). Insuper, si quidem Deus est ille quem genuit, recte dicitur Theotocos; et quia Christus est qui natus est, recte dicitur Christotocos. Arbitror au- C. tem quia quæcunque reddatur ratio nominis hujus, aut eadem erit et illius, aut magis illius. Amplius, si Dei genitrix existens, Christi genitrix non est, Christus, quod absit, non erit Deus ratione conversa. Si enha qui Christotocon confitetur, et Theotocon ahnegat, Christum non dicit Deum; qui Dei genitricom confitetur, et Christi genitricem refutat, similiter Deum denegat esse Christum, Insuper in tantum Christi genitricem confiteri bonum est: sed Dei genitricem negaro non pium : ut et inse Nes'orius Christi genitricem dicens. Dei vero genitricem negans, non propter id quod illud dixerat, dammaretur, sed quia illud addixerat. Insuper non omnia quæ ab hæreticis dicuntur pequam sunt : quæ autem sint mala Nestorii, ex contradictionibus beati Cyrilli quæ D habentur in epistolis ipsius ad illum, quas et sanctissimus Cœlestinus papa magnæ Romæ ut proprias suscepit, apparet. .

Haret. Multa quidem habens que ad prædicta dicam, nolo prolongare sermonem, hoc enim forsan et inutile et laboriosum sit : unum vero breviter exigo canonicis testimoniis demonstrari mihi, utrum ea que Dei Verbi carni contigerunt, ut ais, oporteat de ipsius humanitate dici, alcut olim præveniens dixit.

Gr., ποινοποιούντες, communes facere. Sie edit. Cyrilli, Opp. tom. V, part. 11, pag. 186. Male Bibl. PP. Paris. tom. IV, part. 1, pag. 799, communicantes.

Rust. Bene quæsisti : hoc enim et ordo exigit, et ideo mox dicetur ex epistola sanctissimi Cyrilli archiepiscopi Alexandriæ, ad sanctæ memoriæ Joannem archiepiscopum Ant ochiæ mognæ, per quam universalis sanctarum Dei Ecclesiarum facta est pax : c Confitemur igitur Dominum nostrum Jesum Christum Filium Dei unigenitum, Deum perfectum, et hominem perfectum ex anima rationali et corpore; ante sæcula quidem ex Patre secundum deita em, in ultimis vero diebus propter nostram salutem ex Maria Virgine genitum secundum humanitatem; consubstantialem Patri eumdem secundum deitatem, et consubstantialem nobis secundum humanitatem : duarum enim naturarum unitio facta est, propter quod unum Christum, unum Filiam, unum Dominum confitemur. Circa hanc inconfusæ unitionis intelligentiam confitemur sanctam Virginem, Dei genitricem; eo quad Deus Verbum incarnatus sit et inhnmanatus, et ex ipsa conceptione sibimetipsi iliud templum elegerit ex ipsa susceptum. Evangelicas vero et apostolicas de Domino voces, scimus deiloquos viros quasdam quidem communificantesa, quippe in una persona; quasdam vero dividentes, quippe ut in duabus naturis; et quasdam quidem Deo decibiliter, secundum deitatem Christi; quasdam vero humiles, secundum humanitatem tradentes. Has vestras adeuntes sanctas voces b. sic quoque nosmetipsos sapere invenitis ( unus enim Dominus, una fides, unum baptisma [Ephes. 1v, 5]); glorificavinius omnium Salvatorem Deum, invicem congauden'es, quoniam a Deo inspiratis Scripturis et traditioni sauctorum Patrum nostrorum convenientem habent fidem, tam quæ apud nos, quam quæ apud vos sunt Ecclesiæ. > Hæc ipsa vero, et in epistola ejus ad Nestorium dicta sunt; de qua quæ ad hoc idem pertineant, ad testimonium coaptabimus inferius, prædictis intellectibus apta existentia : nunc autem sermoni imponam finem. Quia igitur calumniamini nos, tanquam qui duas dicentes Domini nostri Jesu Christi naturas, et ex hoc necessarie Del et hominis genitricem introducentes, hæreticum introduceremus dogma, demonstrare coactus sum quia pec hoq quod secundum consequentiam introducitur bæreticum sit, quod per divinam gratiam competenter effecimus.

Haret. Quot igitur sunt unius Christi substantie? Rust. Duz.

Hæret. Quare?

Rust. Quia duabus integria, id est perfectis naturis, consubstantialis est Christus.

Harst. Ergo et duo, seu certe multi, sunt Christi, aut multæ personæ, quia multis personis consubstantialis est Christus.

Rust. Soil ad consubstantialia semper vicissitudinem recipit, sive respondet, vel adæquatur naturarum numerus; sed non etiam similiter respondet nu-

b Planius ex Græcis: Cum has ergo socras vestras vores legissemus, et nos ipsos quoque non aliter sentirs animadvertissemus.... glorificarimus, etc.

merus personarum : etenim Deus Pater duabus per- A est ; tot enim sunt ca quæ sunt illi conscibstantistis. souis consubstantialis est, non tamen du e personæ sunt Pater: similiter vero et Filius, nec nou et sanetus Spiritus. Et unusquisque nostrum una persona est; verumtamen innumerabilibus personis consubstantialis est.

Hæret. Sed neque quia duabus naturis consubstantialis e i Christus, ideireo duz naturz sunt : non enim unumquodque tantum est circa numerum, quanta sunt consubstantialia ejus : aliqui demonstra aliquid tot habens naturas quanta habent quæ illi sunt consubstantiva; quod quæritur.

Rust. Ego et tu, vel quilibet homo, aut quicunque angelus, et unius naturæ est, et uni naturæ consubstantialis, et unumquodque it:dividuum animal cimiliter.

Hæret. Bed tu unom quidem multis naturis consubstantiale esse debes ostendere.

Rust. Si esset quecumque res duabus perfectis naturis consubstantialis, aut plur bus existentiis, hoc, omni modo, suarum naturarum numero consubstantialia æquaret, quia una non est : multæ res multorum numerum æquant. Ex boc clare monstratur, quoniam et Christus consubstantiales naturas suarum paterarum numero confesso adequat; si vero unumquodque reliquorum unicuique naturæ consubstantiale est, et unumquodque unius naturæ est, minime withi boc reprobat hanc rationem : nihilominus enim unimquadque sue nature numero vel potius quantitate æquat consubstantialia; non enim minus unum son ideo quod nihil sit minus secundum quantitatem ab one. Quia igitur his qui in duabus naturis sunt consubstantialis est Christus, id est tam Patri quam nobis, omne vero consubstantiale consubstantialium naturalem coæquat quantitatem, Christus igi'ur consubstantialium naturalem cozquat quantitatem. Christo vero consubstantialium due natura sunt nihilominus, et Christi igitur duse natura sunt nibilominus sive substantim. Hoc vero est ex ipso substantim nomine comprobare: Christus enim consubstantialis dicitur tam Patri quam etiam nobis; compersonalis vero nee illi, nec nobis. Signt igitur si compersonalis esset tam Patri et sancto Spiritui quam etiam nebis. non esset utique ejus persona, sed amplius : sic, quia et illis et nobis consubstantialis est, pon una ejus est natura, sed duæ; seu potius personis, non naturis consubstantialis est Christus. Verumtamen et his non compersonalis, sed consubstantialis est confidenter. Quod vero est consubstantialis, n ei eiusdem nature per omnia? Igitur qui contendit quia non naturis sed personis consubstantializ sunt ana diversarum sunt naturarum, is non mente, sed nudis verbis contendit. Igitur sic sermonem conteximus : si Christus duarum naturarum personis consubstantialis est, seu certe si Christus his persouis quæ in duabus sunt naturis consubstantialis est; omne vero consubstantiale in tot naturis est, in quantis est quidquid ei conaubstantiale est : Christus igitur in duabus naturis

Haret. Dispensative et condescensorie propter pacem dictum est a sanctissimo et beatissimo Pat·e nostro Cyrillo in epistola ad Joannem, consubstantialis nobis secundum humanitatem : alioquin si non hoc verum est, ostende alia ejus testimonia dicentis, quia simillimus nobis natura humanitails est Curistus.

Rust. Ergo dispensatio et hypocrish nihil ab invicem differant; et erit idem secundum idem, et bonem simul et majum.

Hæret. Si vero distant hæc, ostende.

Rust. Si condescendens tantum exsultat, guid amplius poterit exsultare, qui nibil remittir et vincit? Lege, quæso, illius epistolæ ip-a primordia, B et cessa resistere veritati; mox enim totam suspicionem tuam destruent. Condescensio enim non persectam affert lætitiam, tanquam que non propter id quod principaliter quæritur proprie flat, sed propter infirmorum fragilitatem.

Haret. Habemus epistolaria hypomaistica illius sanctissimi Patris, in quibus significat quia condese visorie ad Orientales scripserit propter pacem.

Rust. Printum quidem multa dubitatio, ntrum monstrentur ejus bac esse ; quod si et ejus sunt, unde manifestum quod talia loca non ficta sint, dum certe a principio ab Eutyche prolata, a multis tanquam fieta non sint accusata? Quod si etiam ficta non sunt, unde certum quia non potius hoc quod a te profertur, dispensative et condesconsorie dictum babet a consubstantialium quantitate naturali ; et hoc C sit maxime, dom sciret ipse quosiam Dei Ecclesia fumiliaribus non intendit, neque bypomnisticis, neque ils que ad unum et domesticum flunt, sed his quæ ad synodos aut a synodis dogmatice et publica et definitive de his quæ in questionem veniunt conscribuntur. Moc vero claret, quia istas epistòlas, id est suas et Orientalium, de pace, transmittens Ren:anæ Ecclesiæ sedi, a sanctissimo Xysto confirmari sategit; corum vero quæ a vobis dicuntur, nihil manifestavit primæ apostolicæ sedi.

> Havet. Ergo Xystus confirmavit epistoles unitivas et earum fidem?

> Rust. Non solum confirmavit 648 scripto, et hec cum multa lætitia, sed et insuper boe addidit rescribens Cyrillo sanctæ memoriæ : « Quoniam nunquam similia Nestorio sapuit, sed a principio fuerit orthodoxus Joannes sanctissimus frater noster; licet olim suam sententiam susponderit, ut nobiscum Nestorium minime condemnasset. » Afficit autem, dicens: « Quia bene nos fecimus, qui nihil contra eum definivimus immaturum; clarent enim nostrorum vindemiæ gaudiorum; » et sierima talia. Si vero vis, et terba ipsa ponemus.

> Hæret. Oportet quidem et hoc fleri; verumtamen si habes demonstrationem, quia et in aliis sermonibus synodice ab eo dictum sit tale aliquid, demoastrato; alioqui manifestum est quoniam condescensorie dictum est, ut lucraretur Orientales.

Rust. Salvis miki his que prædicts sunt, et hot

flat ex syriodo sanctorum Patrum qui in Ephesum A modo anima est, et aliud nihil; verumtamen incarconvenerunt. Sancti Anastacii : e Non phantasia est salus nostra, nec solius corporis; sed totius hominis vere sains facta est: humanum igitur natura, id quod ex Maria secundum divinas Scripturas, et verum erat illius Salvatoris. > Ex eadem synodo testimonium sancti Theophili: « Non velut alicujus pretiosæ materiæ cœlestis accipiens corpus, venit ad nos; sed in 'uto magnitudinem suæ artis ostendit, ex luto plasmatum corrigens hominem, ipse ex virgine novi decoris homo procedens; modum quidem genitura permutans, per oinnia vero ad nos absque peccato non diffugiendam similitudinem indicans, > Ex eadem synodo testimonium sancti Ambrosii: c Sileant igitur inanes de sermonibus quæstiones, quoniam regnum Dei, sicut scriptum est, non in persuasione B humani verbi est, sed in ostensione virtutis (I Cor. 11, 4): Servemus differentiam divinitatis et carnis: anus in utroque loquitur Dei Filius, quia in codem utraque natura est; idem loquitur, sed non uno semper loquitur modo. Intende in eo, nunc quidem gloriam Dei, nunc vero hominis passiones : quia sícut Deus docet divina, quia Verbum est; sicut homo vero docet humana, quia in mea substantia loquebatur.

flæret. Si non est una et eadem natura Deus et caro, secundum unitionem, erit una Christi natura Deus, altera vero homo tantummodo. Sed illa una natura secundum quam Deus est, non consubstantialis est nobis: Deus igitur non consubstantialis est nobis. Si igitur Christus quidem consubstantialis est nobis, Deus vero non consubstantialis est nobis; C Christus ergo, quod absit, non est Deus.

Rust. In tali præcipitio sua fallacia hominem semper includit, ut propriis laqueis infigatur. Si enim bumanitas Christi est secundum quam Christus bomo est, hæc autem non consubstantialis est Patri, homo igitur non consubstantialis est Patri. Si igitur Christus consubstantialis est Patri, at vero homo non consubstantialis est Patri, Christus igitur non est homo. Amplius, si hic syllogismus est verax, similiter et nos concludemus de Deo : si enim Christi deitatis substantia, secundum quam utique Deus est, non consubstantialis est nobis, Dens igitur non consubstantialis e-t nobis. Si igitor Christus consubstantialis est nobis, Deus vero non consubstantialis, sedicitur Christum non esse Deum. Igitur, secundum vestra vaniloquia, aut erit nobis consubstantialis divinitatis Christi natura, aut Christus, quod absit, non er't Deus; aut rursus erit Christi humanitas consubstantialis, aut Christus, quod absit, non erit homo. Nihil est ergo tali modo conclusum.

Hæret. Si duæ naturæ sunt Christi, erit unaquæque quod est, et aliud nihil : qua de re, humanitas erit humanitas solum, ac non etiam Deus. At vero Deus erit tantummodo Deus ét non homo : purus igitur Deus, purus homo Christus.

Rust. Non est idem, o tu calumniose, solum hoe esse, et perum hoc esse. Anima enim tua, solumnata est, et corpore nuda non est, et corpus tuum tantummodo corpus est; verumiamen et animatum. Si vero humanitas, non humanitas solum est, sed etiam divinitas; et divinitas non solum divinitas, sed etiam humanitas : divinitas igitur et humanitas infinmanata est, et divinitas et humonitas divinitatem et humanitatem sibimet adenavit; et humanitas igitur, secundum ea, inhumanata est, et Deo unita divinitas.

Hæret. Si una natura Christi Deus est, altera vero homo; una vere non est idem alteri: igitur neque Deus et homo, idem est : quomodo igitur, secundum Yos, unus est Christus?

Rust. Deprehensa est versutia tua : idem ninque aut personam significat aut naturam. Igitur enmdem quiden dicimus esse Deum et hominem Christum, non idem vero est natura : unus est igitur Christus, non vuum, sicut simpliciter dicimus; unum vero persona, non simpliciter unum est : igitur unus quidem, non vero unum, aliud et aliud, non alius vere et alius : absit.

Hæret. Quomodo fieri possit, ego nullo modo video : omne enim quod aliud est, et alter est.

Rust. Ego a te alius quidem sum, sed non aliud: unum est enim secundum quod tu homo es, et secundum quod ego sum homo; anima vero mes a corpore tuo alterum, et anima tua, a corpore men; et mea anima in meo corpore, et tua in tuo alterum quiddam intelligitur, quomodolibet hac ad invicem eomparentur. Alius enim personarum magis differentiæ convenit, aliud vero et aliud, naturarum : etenim si tua anima tuo corpori comparatur, non est alius homo, sed aliud.

Hæret. Quinimo, et alius rectissume dicitur. Quis est enim apud Apostolusa exterior bomo qui corrumpitur, et interior qui renovatur (II Cor. 1v, 16)? Omne igitur aliud etiam alius est; et identidem omnis alius est aliud. Etenim ego ab angelo alius sum : sed et aliud; et ille a me alter simul et aliud; et sic quisque inveniet, singula quæque dinumerans.

Rust. Utrum vera sint quæ dixisti, ex his quæ alterne se habent, si videtur, quæramus. Quoniam sic se habet hic unus ad unum, sicut hic alter ad hoe alterum, vel hoc aliud; et sic se habet hic unus ad hunc alium, sicut unum ad aliud. Si igitur unum quetur incongruum, quod superius dictum est, quo D non semper idem est quod unus, et aliud non semper erit alius; et vicissim, non omnis unus et unum est, neque omne unum et unus est. Idem vero sequitur de eo quod est alius, et de eo quod est aliud. Discrevit vero hæc omnia Dominus in Evangelio, inquiens : Ego et Pater unum (Jean. x, 50) : musquam dicens, unus sumus; sed magis e diverso dixit, sum. Rursus ait : Si ego testimonium perhibeo de me ipeo, testimonium meum non est verum : alius est qui testificatur de me, et scio quod verum est testimanium qued testificatur de me (Joan. v. 31, 32). Et quis esset iste, post addidit dicens : Qui misit me Pater, ipse testimonium perhibet de me (Ibid., 37). Et de Spiritu sancto inquit : Si diligitis me, præcepta mea servale ; bit vobis ut maneat vobiscum in sempiternum : illum Spiritum veritatis (Joan. xiv, 15-17). Non dixit, aliud consolatorium Spiritum; sed, alium Paracletum.

Mæret. Hæc ad solum spectant, quis unum sunt Pater et Filius, et quia alius Pater, et alius Filius. non tamen quia non unus est, neque quia non aliud et aliud. Dum igitur quatuor proposita sint, duo tantummodo demonstrasti, id est, quia unum sunt Pater et Filius, et quia alius Pater a Filio, et Spiritus sanctus. Remansit igitur non probatum quia non sit aliud Pater et aliud Filius; et quia non ipse sit Pater et Filius. Hæc igitur potius testimoniis te oportet ostendere; maxime quia unus dicitur Pater et Filius: unus enim Deus est.

Rust. Et si præmissa quod quæris demons:raverunt, quia et quod unum est, aliud non est; et quia alfus est, unus et idem non est : tamen et hoc demonstrabitur, quia ipse quidem Deus est Pater et Filius, et Spiritus sanctus, sed cum adjectione nominis Dei. Si vero auferatur a dicentibus nomen quod est Deus, non jam simpliciter dici potest ipse esse Pater et Filios et Spiritus sanctus. Inquit enim : Ego ex memetipso non sum loculus; sed qui misit me Pater, ipse mihi mandatum dedit quid dicam et quid loquar (Joan. xii, 49). Ecce, non ipse est Pater qui et Filius: si enim ipse esset, ex se loqueretur. Supra autem dixit: Qui credit in me, non credit in me, sed in eum qui me misit (Joan. XII, 44). Et rursus adhuc aliquanto superius : Si ego glorifico me ipsum, gloria C igitur, secundum numerum, et substantiæ vel na uræ. mea nihil est : Pater meus est qui glorificat me, quem vos dicitis, quia Deus vester est a, et non cognovistis eum : ego vero scio eum ; el si dixero quia nescio, ero similis vobis mendax; sed scio eum, et verbum ejus sustodio (Joan. viii, 54, 55). Et adhuc dicentibus ei Pharisæis, non esse verum testimonium ejus, tanquam eo de semetipso testificante, respondit dicens: Judicium meum justum est, quia solus non sum; sed ego et qui misit me Pater. In tege autem vestra scriplum est quia duorum hominum testimonium verum sit. Ego sum qui testificor de memetipso, et testificatur de me qui misit me Peter (Ibid., 16-18). Ex iis igitur quæ dicta sunt, et illud quæsitum claret : id est, quia non aliud et non aliud Pater et Filius; vel si dicatur aliud et aliud persona; duze enim, non tamen aliud D hzc. Hoc enim mortale, illud vero est immortale, et et aliud simpliciter et absolute. Si enim alius non unus et idem, sicut ostensum est, et aliud non unum et id ipsum, et e converso quod unum est, aliud non est. Quia igitur unum sunt Pater et Filius, aliud non snat. Pater igitur et Filius et Spiritus sanctus, unum quidem sunt, quia una corum natura est ; unus autem non sunt, quia tres personæ sunt. Sed rursus clara voce tes:ificans, dico simpliciter : unus et simpliciter unum; et simpliciter, non unus sed alius; et simpliciter, non unum, sed aliud nobis est sermo: nam cum complexione, et alind persona dicitur, et son alius Deus Pater a Filio. Vides igitur dixisse nos quis Dominus Christus, qui alteram naturam præter

\* Sic ex textu et Vulg. emendavimus editt, lectione

et ego rogabo Patrem meum, et alium Paracletum da- A communem sibi uniri dignatus est, unus est, quia una persona est; non unum vero, quia non una natura. Sic nos dicere ergo intellige, quotiescunque dixerimus, unus et unum, aliud et alius. Hoc ipsuca vero et cum lectionibus sanctorum Patrum synodus Ephesina in condemnationem Nestorii blasphemiarum et suæ fidei probationem, posuit atque firmavit. Quinimo per contraria quidem destruxit hac, sua vero dogmata .confirmavit, inter beati Gregorii Nazianzeni lectiones, dicens ita: Alind quid m et alind, ex quibus Salvator; siquidem non idem invisibile visibili, et id quod intemporale illi quod subtemporale; non vero alius et alius ; absit; ambo enim bæe unam unitione, Deo quidem bumanato, homine vero deitato, vel quomodo quis nominet : dico autem aliud B et aliud, e converso quam in Trinitate se habet : illic enim alius et alius, ut non confundamus subsistentias; non aliud vero et aliud. Unum enim tria et idem hac divinitate. Non solum vero iis nos abundare putetis, quibus vestras contradictiones evertere prævaleamus; sed audire potius per quæ nostra firmare ipsa omnium firmissima veritas consuevit. Quorum diversa sunt quæ illis cum multis alijs communiora esse solent, sicut ea quæ genera horum et specialiora diversa sunt: sicut hæ que vocantur species horum, et substantiz, et naturz secundum numerum sunt diversæ. Sed simplicis rei et compositæ, sempiternæ et temporalis, vertibilis et non vertibilis, mutabilis et immutabilis, passibilis et impassibilis, diversa sunt genera et species; diversæ

> Hæret. Hoc in Domino Christo non habet rationem, propter unitionem: sicut enim rationalis anima et corporis diversa quidem sunt genera et species, unum vero animai homo, et ejus una substantia et natura : sic et in Domino Christo, genera quidem discrepant, naturæ vero minime.

Rust. Non est verum quod dixisti. Anima namque et corpus, non tam secundum genus quam potius secundum speciem distant. Genus enim taun animæ quam corporis substantia susceptibilis contrariorum: etenim et anima susceptiva virtutis et vitii est, et corpus salutis atque languoris. Sed nec simpliciter specie differt corpus ab anima, una enim species humanitatis est, sed forsan ils quæ sunt media inter aliis talibus differentiis : quare verax est prædicta propositio.

Hæret. Sed ecce, principio isto concesso, continue descendentes usque ad fines Nestorii pervenitis. Nam quorum diversa sunt genera, et species, et substantiæ, ac naturæ, horum nec unum est individunm, nec subsistentia una, neque una persona, sed amplius. Si enim duo bæc quæ dicis, individua sunt, sive substantiæ, vel essentiæ, sive subsistentiæ rationales, duz omnimodo et personz.

Rust, Non necessarie conclusisti; diversis enim existentibus mundi et generibus, et speciebus, et substantiis, et naturis, individuum non est diversum.

Daus est namque individuus mundus, etsi sæcula A tur. Anima igitur rationalis, et corpus hominis, idend ve sa dicantur : sæcula enim ex temporibus fiunt, mundus vero substantiarum est. Nec vero illi sunt huic rationi contrarii, qui plures mundos suspicantur : nam vel si esset alins, similiter plures haberet in semetipso naturas atque substantias; unusquisque vero corum nihilominus unus esset. Sic igitur nos, si in aliquo alio præterquam in uno Christo subsistere alias duas individuas substantias diceremus, tunc duas pluresve personas modis omnibus et inevitabiliter inferremus; si vero de uno ac solo id dicimus, sicut nullus recte credentium hanc omniom corporalium naturarum constitutionem duos vel plures mundos esse affirmavit; sic neque nos duos aut plures C ristos asserimus. Magis vero nec sic, sed longe melius : omnia namque illa non secundum B subsistentiam sunt unita, sicut naturæ bujus dominici Christi. Si vero non diversa sunt genera, neque species deiratis et humanitatis; ergo nec ex diversis naturis Christus, neque est ex duabus. Si vero est ex duabus, da igitur earum differentias substantivas: non enim vis secundum individuum et ista distare. Insuper si revera homo est, id est animal rationale, terrenum, et nihil distat a Deo: igitur, quod est implissimum, nec nos ab eo, aut certe ille nobis consubstantialis non est. Insuper si verum est quoniam quorum diversa sunt genera, non eadem sunt et quæ sub generibus distinguuntur, similiterque et en quæ ils subsunt, sive ad aliena invicem genera, sive ad ea quæ intra ea sunt comparata, quorum hoc quidem genus habet, illud vero non habet, multo C magis diversa monstrantur. Si igitur deitas nec genus hahet, nec eam speciem quæ supponitur generi, habere vero hæc invenitur humanitas, multo magis in una natura coadunari non posse demonstrantur. Superiora igitur sine præjudicio posita sint, in quibus diversa genera et species diximus, divinitatis et Carnis.

Hæret. Unum summumque genus habet divinitas a)que humanitas : substantia enim generalissimum genus est divinitatis et humanitatis, quæ est per semetipsum subsistens.

Rust. Per se subsistens, cum de Deo dicitur, significat quod nultius alterius (ad id, ut sit) indiget : eum vero de creaturis, nequaquam : a Creatore enim ese sumpserunt; et in ipso vivimus, et movemur, et sumus (Act. xvii, 28). Substantia vero, id est oùcia, cum de Deo dicitur, ab eo qued sit semper nominata est, quippe ovoir est quæ semper est; in creaturis vero, minime. Igitur, etsi unum nomen est substantiæ, non tamen una res. Non est igitur commune genus substantia deitatis et carnis, sed nomeu commune tantummodo: hoc vero genus non est.

Heret. Sed et anima, idem genus non babens ourpori, unam cum eo speciem complet.

Rust. Magis unum summumque genus habent, utrumque enim substantia est, et nomine et definitione : quod in Christo de deitate et humanitate impossibile esse si adhuc dubitas, et inferius ostendetitatem naturæ circa unitionem suscipiunt, eo quod et unum genus et camdem speciem tencant : sunt vero etiam diversæ naturæ, quia et sub diversa specie ac definitione nonnunquam ponuntur. At vero deltas et humanitas Christi sub una specie non po-

Hæret. Non fit ex incertis, secundum quod incerta sunt, demonstratio incertorum. Si igitur ostendis quia deitas et caro sub una definitione non iacet, et quia in uno codemque bomine differt definitione etnatura et species corporis et animæ, tunc forsan ea qu.e adjecisti sequentur. His igitar inferiori loco servatis, veniamus ad alia, ut non sermonum ptolizitatem longius extendamus.

Rust. Dominum Christum consubstantialem tam Patri quam nobis, secundum unem et camdem per unitionem substantiam, sepe profertis, nulla perdita neque confusa; sed ipsam sicut dicitis upam substantiam impossibile est non habere quedem que in comparations ad invicem recte aliud et aliud nominentur, ut carnem, ut animam, ut Verbum; contingit enim multas differentias sumere, quas ego tanquam notas tuo intellectui derelinguo. Alind igitur et aliud, si substantia et substantia dicitur, recte alia et alia substantia prædicatur : si vero aliquid horum non est substantia, quomodo secundum boc, quædam sant ei consubstantialia, cum non sint secundum substantiam consubstantialia? Ottomodo autem vera divinitas, et perfecta et individua humanitas, substantia non erit? Si igitur alia et alia substantia deitatis et carnis, quomoto duas eas non patimini confiteri? si vero et duas has confitemini, cur a nostra sententia et communione desciscitis?

Hæret. Sic et puri alicujus hominis poteris dans demonstrare substantias, ut ex his convincaris tres inducere Christi substantias: homo etenim, secundam substantiam mentis, consubstantialis est angelis; secundum corpus vero pecudibus simul ae bestiis. Et rursus, secundum corpus quidem consubstantiales sumus corporibus mortuorum, secundum snimam vero, animabus iosorum : ut non angelorum tantummodo ponamus exemplum, de quibus et mili incertam fateor esse gumstionem.

Rust. Hoc totum falsum est: consubstantialitas enim pro parte, et non pro totietate substantise imperfecta est. A trecentis enim decem et octo sanctis Patribus, propter hoc, Deo Patri consubstantialis dictus Filius, ut cognosceremus quia nihil in co deest paternæ substantiæ. Similiter vero ab his qui postea fuerunt, sanctis Patribus, consubstantialis nobis est prædicatus, ut omnia nostræ substantiæ illum hobere credamus: igitur hæretica fraude, consubstantialitatis nomine utitur, qui ex parte hoc suscipit. Quidquid ergo verum sit de angelis, consubstantialis eis non est homo; similiter vero nec bestiis, neque pecoribus, neque cadaveribus, nec animabus. Amplius, nec simpliciter secundum quamcunque partem consubstantialis in rationalibus homo recte dicetur:

forma corporis longe præstantior. Unde nec partem parti, vel totietatem consubstantialem verum est esse; quasi eo quod una materia sit, nos consubstantiales dicamur serpentibus, et cimicibus, et puncibus, muscis, et omnibus simul quæ humani corporis evaporatione nascuntur. Insuper, si omne quod consulistantiale est homini secondum corpus, ei plane consubstantiale est; circa hoc ipsum, illis quibus secundum hoc consubstantialis est homo, erit et Christus, qued absit, omnibus prædictis consubstantialis secondum corpus; nobis enim circa hane partem consubstantialis est Christus. Si vero aliquis. tales despiciens blasphemias, hæc ut vera concedat; illud tamen avelli non potest, quia hujusmodi consubstantialitas neque integra est, neque perfecta: B non igitur duabus perfectis naturis consubstantialis est home, ut Christus. Amplius, si magis proprie a nascendo est dicta natura : ut gignitur, magis quam ut corrumpitur, est natura : homo vero integer mascitur aique perfectus, corruptio autem separat carpus et animam ab invicem, et dues separatas res elicit, quarum pentrum perfecta natura est. Si enim perficit naturas corruptio, et contrarii secundum se contrarius est effectus : igitur genitura naturas ext rminat, quod est nimis incongruum. Et quidem humanitatis Christi natura, mortis tempore, in duas est separata, et in duo quadam facta est una natura. quorum tamen neutrum fuit perfecta natura. Iterum vere, resurrectio ex duabus est, sed non sie habet perfectissimarum in eo unitio naturarum, sine cor- C dualitati, si eum unam rem confiteamur existere? ruptione siquidem et sine imminutione unaquaque unitarum naturarum in speciei perfectione subsisti!. lusuper, si hominis cujusdam puri, ut ais, duze possunt substantiæ demonstrari, licet earum nulla perfecta natura sit, ne ideireo non duce sunt, quoniam non perfectæ, dum duce perfectæ sint Christi naturæ, quomede non multo smplius duse sunt? Si igitur et illes qui dues naturas hominis dicunt, nihil subsequitur inconveniers; duas igitur naturas confitentes Jesu Demini Christi, quid indecens consequetur? Gui sutem tres dicit, imperfecte perfecta connumerat divinitati : superflua vero erit omnium sub uno Patrum vox dicentium consubstantialem nobis esse Christum secondum humanitatem, ad interemptinnem corum qui dicunt inanimatum, vel sine mente esse dispensationem. Si vero apud homines sic dicuntur consubstantialia, nibil profuit Patres consubstantialem dixisse Filium Patri : petest enim quis impius suspicari quoniam quantum praestat rationale inanimato, tantum Pater Filio comparator. Est vero, nt arbitror, multa millin insaniora his dicere. Sed nunc interim ista sufficient.

Hæret. Si una est substantia et res Christus, igitur unum quidem substautivum, una per unitionem substantia Christus est.

Rust. Res et personam significat, et naturam. Et una igitur res Christus, et duæ : et magis vero ipse

man licet una sit materies ex qua corpus, sed tamen A quidem res una est, quippe ut una persona, in duabus vero naturis agnoscitur.

> Hæret. Quia interim non negasti unam rem esse Christum (quomodo enim non unum dicis Christum, qui rem unam Christum esse dicis?), res vero hæc est substantiva : una igitur, ut diximus, substantia Christus est, una igitur et natura : quid enim ad me, utrum etiam duæ res sint, an minime? interim, quia una est, contradicere non potes.

> Rust. Sed non modis omnibus sequitur unam rem et substantivam unam quoque esse substantiam: nam et virga Aaron quæ attulit fructum (Num. xvn. 18), una quidem substantivaque res erat cum fructibus suis, non una vero substantia cum fructibus erat. Et tabulas scriptas digito Dei (Exod. xxxi, 18) unam rem dicimus, non unam quoque substantiam. Verum, nec illud incongrue arbitror responderi, quia Christus, nec substantiva nec insubstantiva, sed supersubstantiva res est, quippe duarum perfectissimarem aubstantiarum vel naturarum. Etenim panis ille quem dominica oratione deposeinus, supersubstantialis (Matth. vr. 14) dicitur. Et arbitror sic nos eum petere, ut Christum potius expetamus, donec, sicut ait Apostolus, sormetur Christus in nobis (Gal. 1v, 19). Amplius vero, si milium piri ramos insertos habens, una arbor et una est res; sed quia habet et proprios ramos, nec una substantia, neque una natura est. Sed ut milium simul et pirum duz, ut vero arbor una esse res dicitur : quid obest unitati personæ, si Christum duas res esse dicamus? Aut quid naturarum insuper, etsi respondeamus substantivum quidem esse Christum, non ob hoc erit una substantia; unam siquidem personam dicimus substantivam : sicut si aliquis, verbi gratia, dicat hunc mundum non esse insubstantivum, non tamen ex hoc ejus unam cogeretur affirmare substantiam. Si vero aliquis omnino insanus et contentiosissimus dicat unam mundi esse substantiam, sequitur cum nec in quibuslib t rebus aliter ullatenus dicere, nisi quie una substantia sit. Si enim cunctæ quæ in orbe sunt diversitates non faciunt sub numero esse substantias, unaquirque ad aliam comparata, una erit cum ea : una igitur substantia hominis et lapidis et elephanti atque formica. et coeli ac montis.

> Hæret. In hunc mundum talis non evenit unitio, quia nec unus est filius, unus Christus, unus Dominus. Et si unus simpliciter mundus, sed est millia millium reperire qui vocentur filii et persone, et substantiæ; in Christo autem inconvulsibilis unitio facta est.

> Rust. Nonne prædixi quia exemplum non per omnia est inconveniens? alias non erit exemplum, si per omnia idem. Quia igitar dixisti subsumtivum quiddam esse Christum, ostendi quia et aliud aliquid dicitur quidem substantivum, non unius autem substantize, sod multarum est. Si vero ea quæ arte fiunt dicere velim, multa milita talia invenire possibile est, ut navem, demum, ut lucernam ardentem, et

his amilia : universa enim talia, substanția quidem A stanția reliquos homnes. Sed quemadinodum lu disent, non unius vero substantia.

Heret. Nunquam natura continet minus a per-Maa, quippe consucta et amplius continere : dico autem nonc de naturis rationalium; et ideo duns naturas dicere abborremus, metuentes ne consequenter dicamus duas quoque personas.

Rust. Insanissimus timor : nec enim sunt duæ rationales naturæ quæ non millia contineant personarum; sed neque una quæ non plures quam duas personas obtineat. Non erit ergo neque una Christi natura, ne sint ejus non duz tantum, sed plures quoque personæ, insuper autem nec ex dualsus secundum nos naturis est Christus, ne sit aut pluribus per-onis seu tiliis, aut Christus, aut Dominus. Si vero eos qui ex duabus naturis dicunt Christum, sive ex B duabus, sicut vos, consequitur personis aut pluribus, non consequitur ex duobus Christis aut filiis dicere; nec illos hæreticos qui duas etiam dicunt Christi personos. eadem consequentur incongrua : quare multo minus orthodoxos, qui Dominum Christum in duabus naturis confitentur, sequetur duos dicere Dominos. aut Christos, aut filios. Insuper, si ob hoc duas naturas metuitis dicere, ne forte, secundum quod consuevit, in reliquis duas inducatis personas; dicitis enim quia nunquam minus sunt a duabus personis duæ naturæ; nec illud unquam confiteri debetis, quia Dominus Christus Deus persectus et homo persectus est, quia in reliquis rationalibus universis, perfecti Dei et persecti homicis impossibile est unam solamque esse personam. Si vero de hoc opinatissimo mi- C raculo nobis quippe Christianis existentibus dubitare periculosum est; quoniam, quando voluit Deus perfectus, potuit cum perfecta humanitate ea esse persona, quia non est ei impossibile omne verbum, juxta Evangelium (Luc. 1, 37): cur dubitamus quia hæc ipsa persona in duabus perfectis naturis sit non separanda, sed potius agnoscenda? Sicut igitur Deus perfectus et homo perfectus inæstimabiliter una sola persona est, ne duæ perfectæ naturæ sunt mirabiliter unus filius. Et hæc, ut ita quis dicat, regula in reliquis quidem cunctis immobilis est, in solo vers Christo soluta est. Non igitur eo quod male utatur substantiarum dualitate Nestorius, idcirco tacendum est duas esse sul stantias; alioquin quoniam male utitur perfecto Deo et perfecto homine, orthodoxi D sermonem, ac dieo : Omne individuum substantivum non hoc debent dicere. Et ut simpliciter dicamus, si tacere del emus, vel omnino auferre omnia quæ ab hæreticis male usurpantur, nibil nobis est confitendum, et præ omnibus auferrentur Scripturæ.

Hæret. Cogis me idem repetere: quando patura divina minus continuit a persona? aut quando subatantia, minus a subsistentia? dicite.

Rust. Ad hoc quidem jam sufficienter respondimus : verumtamen et hoc competenter adjiciam, quia mee hie duze naturze selum continent Christi personam, licet in ipso solo secundum subsistentiam sint unitæ: etenim divina ejus natura pariter continet et Patrem et Spiritum sanctum; et bumana ejes subvina natura subsistens, ut et Pa:er et Spiritus sanclus, non tamen purus est Deus; et in nostra vere, sed non audus est homo : sic in duabus subsistens, non est partitus, nec enim duas habet personas. Quæro vero a te, memode dixisti naturam : utenmne universalem, au poties individeam?

Hæret. Ego indifferenter accipio : quæ enim omnino differentia est, aut quid interest?

Rust. Multa etenim : si enim universalem, vei communem divis, verum est, quia non minus continet a persona, imo magis et amplius ; si vero particularem vel individuam, sicut meam tuamque, vel alterius individui, alii nulli communem (noa enim idem sum ego qui et tu), in Christo propteren exemplum non invenimus, ut dixi, quia solæ rationales natura su t, Dous et militize cœlestes, et homo; nunquam vero ex his duz unitæ ad invicem sunt naturz, ut unam facerent solam que personam, sicut in Domine Christo circa unitionem deitatis atque humanitatis. Hæc est enim inopinatissima proprietas illius unitionis, cujus exemplum non potest inveniri : nunquam enim dum rationales naturm in unam personam inseparabiliter sunt unitæ. Insuper nec est Dei particularis natura, id est, nullius alterius nisi unius seliusque personse; sed una et sola divinitas inexcessibiliter omnium trium natura est personarum: unum siguidem Deum veraciter confitemur.

Hæret. Si unus et individuus Christus, omnis vero individul una species est; una vero species, una natura est ; una igitur Christi natura est.

Rust. Sunt multa millia individuorum gnorum nec una species nec natura una, sed multe sunt : ut civitates, ut domus, ut naves, ut chartæ, et earum quæ illic scriptæ sunt litterarum.

Hæret. Sed hæc ex arte sunt, non a Deo neque a nalura.

Rust. Interim si esset consequens ex omni necessitate, si unum sit individuum, unam quoque esse naturam, et in his omnibus una utique natura fleret. Si vero dicis, omne individuum quod a Deo fit, unam habet speciem et unam naturam; nec hoe verum est : mundus enim a Deo factus est, et non habet unam naturam.

Harat. Sad adduc volo gircumscribera adjectiona quod a Deo fit, et inseparabile est, una est species et una naluta.

Rust. Rursus in admirabili non admirabile queris, et in incomparabili comparationem, et exemplant in his que exemplum recipere nequeunt Si vero id esse rationabilis hominis arbitraris, et ego tibi multas affero buju-modi regulas, quas non poteris explicare in secula secolorum. Die enim, quando perfecta divinitas et perfecta humanitas una facta natura sit, et non manserint duz, quando creator et creatura, una est per unitionem facta substantia; quando duz perfectissimæ naturæ alterum quiddam perfectum effecerint? et non utique perfectius simul et meinescessibiliter fuit consubstantialis.

Heret. Quoniam nauquam tale aliquid factum sit, confitemur et nos : ex tunc vere universa bæc inæstimabilia et mira facta sunt, ex quo una per unitionem facta persona est: Lu vero magualia et insestimabilia Dei accusas ut incongrua. Si igitur ex his pon factum putes unum Filium, unum Christum, unum Dominum, dic aperte. Si vero unam confiteris, secundum veritatem, personam, da quæ unum necessario consequantur.

Rust. Da tu consequentia perfectæ deitati humanitatique perfectæ; da quod est proprium consubstantiali Deo Patri Sapientize, et consubstantiali nobis carni animatæ anima rationali. Redde suis rebus proprium numerum; non auferas quantitatem, si B sie unus est Christus Dens perfectus et homo perfesubstantiam perfectionem confiteri non simulas: ubi enim persectio secundum substantiam, illic et substantiarum quantitas; ubi unitio inconfusa, illic et numerus unitorum. Omnis vero substantia simul accipit et esse et una esse; et sic una, ut uni collata dues impleat unitio adjects, non numerus intereusptus : alias tu mihi ostende unitionem inconfusam perfectarum rerum quæ perimat earum numerum solum, et nullius secundum nullam partem perimat esse quod est, ut videaris aliquid non irrationabiliter dicere. His vero et illud adjiciam. Dixisti quia omne individuum a Deo factum, substantivum inseparabile, una species est. Si igitur sic facta est inhumanatio, ut alsa quædam creata, habes quid dicere? res. Die igitur vel unum substantiale individuum a Deo factum et inseparabile, et unam speciem, ut exiade invenias veritatem.

Heret. Omnia quidem talia esse conspicimus: verumtamen dicam et unum ex his. Ecce unusquisque nostrum, et individuum, et unum est aliquid, et substantivum et a Deo factus, et inseparabilis; et tamen una species est, et una natura, et una suisstantia.

Rust. Omnia, ut consuevisti, posuisti dolose. Quia igitur exemplum manifestiora que dieta sunt fecit, disemus et nos quoniam non similiter hæc sumuntur in Domino Christo; tu vero ea de quibus disquiritur, ut confessa sumpsisti : non enim sic individuus quisque individuam habet personam, id est alii nulli communem, et individuam substantiam suam: in Christo vero, persona quidem individua, ipsius est enim solius: natura vere non eodem modo individua, communis enim cunciarum trium personarum, et nisi communem non est possibile reperire. Rursus unum non simpliciter dicitur de Christo, quia unum quid sit; sed cautius, quia unus, sicut supra ostensum est. Similiter vero et de substantivo est demonstratum, quia non soldm quod in una substantia şubsistit substantivum est, sed et in plures; et quod a Deo sit, non cum faciente Deo unum dicitur, sed facture, unum cum factore, sicut cum corporeanima. Et

lius, quando una species duabus perfectis speciebus A indivisum quidom confitemur Fillum Dei Dominum nostrum Jesum Christum, et ejus inseparata persona est: natura vero ejus non inseparatur una, sed inseparate nt duz unite sunt. Igitar claret quoniam non eadem facta sunt in Domino Christo que in aliis. Insanum est igitur quod dolose verbosatus es talia, dum magis dicere conveniret quia in creaturis se sie habet, in creatore vero creaturam suscipiente non sic. Nec enim in quolibet alio factum est unquam ut duze perfectissimæ naturæ præexisterent a principio in aliis individuls suis, et postea ex his esset una per-

> Hæret. Quid enim, quæso, die mibi, nonve omnes doctores Ecclesiæ catholicæ exemplo hoc usi sunt, inquientes, sicut unus est homo, anima et corpus, ctus? Sie ergo et Christus, et individuum, et unum, et substantivum, et reliqua, sient dixi.

Rust. Et supra jam dixi: regula est universorum rationallum communissima, ut exempla a parte sumantur, non vero a totietate. Usi sunt igitur Patres hoc exemplo, non ut ea quæ dixisti ostenderent, quæ et olim falsa monstravimus; sed ut ostenderent unum Filium, unum Christum, unum Dominum, et ejus unam personam substantialem. Ut vero non putes hoc exemplum per omnia convenire, audi a nobis irrefutalfies rationes, quæ vestium mendacium evertunt. Si enim gentilium fabulas hactenus tenes, et putas quia præexstiterunt animæ rationale- corporibus suis, duæ nihilominus erunt perfectissimæ sub-Volo autem ut non dicas verba tantum, sed ipsas C stantiæ ac naturæ, Deus et mens. Insuper Dei Verbi et unitæ illi animæ, quæ secundum te a principio præsubsistent personie. Ex duabus vero præexistentibus personis unam personam impossibile est fieri. Dicit enim sanctus Cyrillus in epistola quam et :edes apostolica et sancta Ephesina synodus confirmavit. hæc: « Vel si personarum unitionem diffament quidem: non enim dixit Scriptura, quia Verbum hominis univerit sibimetipsi personam; sed quia factum sit caro. > Ecce usque adeo accusat dicentes in Christo unitionen, personarum factam fuisse, ut et contra illud id ponat quod legitur, quia Verbum caro fuctum est (Joan, 14). Ad causam vero nibil differunt qui dicunt præexistere unitionem banc, qui assumptus est hominem, et qui asserunt Christus, ut reliqua, vel ut uos : nostrum siquidem D præexistere mentem Christi; et isti namque illas mentes proprias volunt habere personas: æquales etenim præexstitisse, et similes eas et indifferentes per omnia naturaliter ac substantialiter asserum, non tamen indistinctas circa individuorum numerum. Nam si hoc non est quod dicunt, ergo una mens prins per omnia erat, et posten meritis discreta est in diversas. Sed quomodo una non unius esset meriti mens, omnimodo una et a seipsa non disserens? At si propter hec tantummedo differre incipere illa mens potuit, quia non idem sit et quæ illius discretione subsistunt, ac per hoc et mea mens tot individuis debet distingui quot meritis. Sed absit ah omni anima rationali hæc vesania, ut peccati numerus

multiplicandarum causa blasphemetur snimarum. A unaquæque, ad hoc namque etiam subsistit. At vero Si igitur amplecteris talium dogmata, nec sic animæ corporisque exemplum per omnia convenire cognosce: non enim ex duabus perfectissimis personis est homo, neque ex præexistentibus perfectissimis naturis, etsi secundum corpus ex præexistent bus materia. In uper ipsum corpus humanum non ad aliud aliquid factum est, nisi ut hojus sit animæ, velut si quis dicat, organum. Mens vero circa tales remotam subsistentiam habuit: non en in quæ in Christo unitio facta est, a principio fuit. Nam si a principio, unaquæque mens, quod absit, Christus erat, in nullo painque volunt dispares a principio factas, non enim propter corpus tantummodo Christus est, alias non inhumanatio, sed incarnatio est facta soluminodo. Siinhumanatio: quia non ex tunc est nostræ naturæ unita totietas, sed jam prius illud quod est multo amplius subsistebat. Quinimo, quod magis proprie homo est, id est interior homo; et erit inhumanatio, ejus tantum qui foris unitio. Sed non sic sapuerunt sancii Patres: perfectam siquidem naturam nostraia Verbo unitam, et non solum carnem a tempore conceptionis qual in Virgine facta est, consonantissime docuerunt. Continet enim prædicta epistola etiam hæc: Diversæ quidem quæ ad unitionem veram convenere naturæ; unus vero ex ambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum diversitate consumpta propter unitionem: perficientibus autem potius nobis unum Dominum et Christum et Filium deitate atque humanitate, per ineffabilem et inenarrabi- C lem ad unitionem concursum. > Ecce differentes quidem naturas in Domino unitas esse dixit, et hoc ad faciendum Christum; ne putares quod alio tempore præter id quo facta est conceptio corporis; et ne quis putet quia sola caro tunc unita est Verbo, addidit quia divinitas et humanitas ad unitatem concorrerint.

Hæret. Nos prædictum dogma non colimus : hoc est enim quod dicitur Origenis de præexistentia, quod et sancti Patres nostri et archiepiscopi Alexandriæ sub anathemate damnaverunt, maxime sanctus Theophilus, quem et sanctissimus Cyrillus in omni orthodoxa confessione secutus est. Superflue igitur ea quæ a nobis non coluntur dogmata dissolvisti. Oportet autem, eo quod semel ita elegeris ut n accuses nostrum dogma, et in contraria parte stes, ad rem pertinentia loqui.

Rust. Quia inter vis nonnullos habetis talia sentientes, et consequens est vestro degmati ut istà dicatis, sieut postea ostendetur; ideirco hæc dicere sum coactus: quoniam vero tu non vindicas talia, convertar ad reliqua. Quia igitur non præexistunt corporibus hominum animæ ipsorum, claret quia propter invicem creantur a Deo: anima gnidem sicut ad gubernandum corpus secundum naturam, corpay vero, sicut sine quo impossibile est tales illius operationes impleri. Ideo enim individua anima individuo utitur corpore, et non alia anima alterius corporis gubernatrix est naturaliter, sed proprii

Deus Verbum, non ad incarnandum et inhumanaudum substitit, sed sempiternus est : neque ergo humanitas ad hoc ut ita uniretur substitit, sed alteram habet subsistendi causam; nec humanitatem dico solummodo individuam quæ Verbo unita est, sed communem. Vides igitur longe impar unitionis exemplum.

Hæret. Etsi discrepat Dei Verbi et animæ exe nplum (quia Deus non tantum præexstitit animæ, sed et infinite præexstitit homini, et quia ipse, et totius naturæ et suæ humanitatis creator est), et nec sulum movet propriam humanitatem, et universa quæ vult, et quemadmodum vult; non tamen humanitatis, a carne: sicut enim ad hoc facta est humiliter si una mens unita est Verbo, non a Virgine R mana caro, ut a rationali, id est humana, anima gubernata, utilis sit ad animæ operationes explendas quæ aliter impleri non queunt: sic Dei Verbi humanivas, ut dum moveretur ab eo, ejus operationes expleret. Similiter igitur per unitionem Verbi et eius humanitatis una natura est.

Rust. Nullo modo hoc, sed magis econtrario verum est. Si enim ex majore horum quæ dicta sunt dissimile atque inconveniens est exemplum, ex minore vero simile atque non discrepans, multo amplius Dei Verbi et humanitatis non est una natura, quam sit. Igitur cum nequeat esse et non esse una solaque natura, restat ut propter exempli similitudinem sit utique bene una persona: propier id vero quod longe amplius discrepat, non una natura. Si ig tur non facta est una natura, constat quia permanent duæ: non enim dicturus es e converso quod Dei ad humanitatem non una natura sit, humanitatis vero ad Deum una natura sit: non solum quia nibil differt circa rem, sed et quia continuo respondebo : Ergo Verbi et humanitatis duze naturze sunt, etsi humanitatis et Verbi non duce, sed una: incongruum vero non a mea orietur propositione, sed vestra.

Hæret. Hoc nemo, ut arbitror, eorum qui habent animam confiteri refutat; quia si una natura est carnis et Verbi, Verbi et carnis una natura est, etsi duæ: 'dem namque est, quotieslibet quis convertat verbositate sermone. Illud vero magis interrogo; si tua ratio vera est, cur non potius una natura et non una magis Christi persona sit, quam una quidem persona, non una vero natura? Quomodo aut Christus unus circa hominis sit exemplum, dum longe amplius discrepet quam concordet? oportet enim multo magis unum non esse, quam esse unum Christum et Filium Doninum.

Rust. Signidem principaliter secondum insum inhumanata esset divina natura, que sancte utique Trinitati communis est, omnium trium fuisaet incornatio personarum : quæ enim communis naturæ sunt. principaliter et secundum se, communia sunt sancte Trinitati. Quoniam vero non per se, sed per maan est incarnata personam, Dous enim Verbum, Dei Filius, incarnatus est solus, qui est illius naturæ una persona: ideireo unita ei caro rationalis absque ulla meditatione, una cum eo persona et unus est Filius. A absit : utraque enim unum commixtione, Deo quiet Christus unus et Dominus. Unam siquidem esse personam, et unum Filium, non totius Trinitatis est proprium, sed unius soliusque personæ. Incarnata vero dicitur Verbi natura per Verbum, et secundum quod Verbi est, non ipsum Verbum potius per naturam et secundum quod est lpsa natura; ne et incarnatio, et nativitas, et passio totius sit Trinitatis, Simil tudo ergo prædicta ad unum pertinet Filium, unum Christum; distantia vero non ad plures Christos aut Filios, sed ad duas naturas. Ideo circumduxi totum, quia ad distantiam pertinent exemplorum arnis et animæ; non ad quod interrogatum est, cur in Christo non persona potius quam natura diversæ

exempli differentia sufficiat ad probandum quod non una sed duæ naturæsint Domini Christi. Si igitur habes alias, quæ sint dicas.

Rust. Multie sunt aliæ: quaram prima, quia Verbum a consubstantialibus, non natura, neque substantia, sed sola persona discretus est: unusquisque autem nostrum, præter communem, habet et propriani substantiam individuam et naturam : idcirco enim et multi homines nominantur. Rursus anima compatitur corpori, Deus autem Verbum nequaquam; anima nullatenus foris a corpore suo habet operationis principium, Deus autem Verbum et in humanitate existens, in cœlo et ubique consuetas operationes implevit, licet quasdam et inæstimabiles eti m per corpus. Quid enim differebat ad operationes ejus C quæ sunt ab initio, utrum non haberet an haberet bumanitatem, dum per humanitatem non pluerer, non tonaret, non astra moveret, et, si licet simpliciter dicere, nihil amplius per eam sit operatus, nisi sola quæ noviter propter nostram sunt facta salvationem, pro qua et inhumanatus est? Harum quasi parva sint hæc, et non illi quoque sociasse vel majora vel mequa, sic tibi minus videntur idonea.

Rust. Non ad hoc præfata posuimus, sed ad illud, quia alia est libertas deitatis, in carne et extra; et alia necessitas animæ, quæ obligata in corpore, secundum hoc habet eodem modo movendi simplicis corporis potestatem. Verum et hæc (donando) adjecta sint, cum naturæ ac personarum Trinitatis ratio peracta sufficiat.

Hæret. Una est Christi subsistentia: an non una, sed potius duæ?

Rust. Et hoc fraudulenter interrogas. Subsi-tentia enim unum quidem nomen est, res vero diversus significat, ad quas responsio una non convenit. Interdum namque personam significat, nonnunquam vero substantiam. In sancta enim synodo Ephesina utrumque monstratur. Sanctus enim Gregorius ille Nazi nzenus, inter alia quæ in commentis synodicis continentur, ad testimonium quidem rectissimæ 4dei, destructionem vero Nestorii dogmatum, et ista docere introducitur : « Aliud quidem et aliud ex quibus Salvator : non enim est idem invisibile visibili. et intemporale subtemporali. Non alius autem et alius,

dem inhumanato, homine vero deitato, vel quomodolibet quis nominet; dic vero aliud et aliud e converso quam in Trinitate se habet : illic enim alius et alius, ut non subsistentias confundamus, non aliud vero et aliud; unum enim tria et idem deitate. > Ecce manifestissime synodi universalis auctoritas. subsistentia pro personis in sancta Trinitate suscepit atque laudavit. Sanctus vero Cyrillus Alexandriae archiepiscopus, in tertia ad Nestorium epistola, unitionem quæ est secundum subsistentiam in Christo asserens factam, rursus eas quæ de ipso sunt voces non dividendas duabus subsistentiis, neque vero personis, præcepit; prius quidem dicens sic: « Eas vero quæ in Evangelio sunt Salvatoris nostri voces, nec Hæret. Non mihi sufficit-ad credendum, quia hæe B duabus subsistentiis, neque vero personis partimur. Postea vero: « Si quis personis duabus seu subsistentiis, vel eas que in evangelicis et que in apostolicis sunt conscriptæ voces impertit, vel eas quæ super Christoa sanctis dicuntur, aut ab ipsodesemetipso. . Et reliqua. Superius vero : « Siquis super uno Christo dividit subsistentias post unitionem, sola conjungens eas conjunctione quæ est secundum dignitatem, vel auctoritatem seu potentiam, et non magis conjungit illas secundum unitionem naturalem, anathema sit. > Dicens igitur abominabile esse divid re super uno Christo subsistentias, et boc post unitionem; similiter vero accusans qui e a conjungunt secundum hoe vel illud, et non potius secundum istud; oscendit quia oportet eas conjungere secundum hoc. Non ergo conjungendæ sunt in Christo subsistentiæ secundum solam dignitatem vel similia, sed potius conjungendæ sunt in Christo sübsistentiæ secundam unitionem naturalem.

Hæret. Ego arbitror quia magis ex duabus naturis simul et subsistentiis, tanquam ex duabus personis, dixit in Domino Christo unitionem: non enim tam vicine hoc ipsius subsistentiæ nomen tam diversum assumpsit, et maxime, inquiens, post unitionem : tanquam si ante unitionem duas diceret naturas atque personas, post unitionem vero unam.

Rust. Nullo modo verum est : prædemonstravimus enim quia non ex duabus personis Dominum dicat. Si enim hoc dicere voluisset, sicut dicens ex duabus naturis factum Dominum non recusat confiteri D quod Deus Verbum nostram naturam sibi univerit. sic non habuit recusare fateri quod hominis peraonam sibimetipsi unierit. Nunc vero hoc quidem approbat; illud vero accusat, dicens in epistola ad Nestorium secunda, sic : « Juvat vero nullo modo rectam fidei rationem si sic habeatur, vel certe si personarum unitionem diffament aliqui: non enim dixit Scriptura, quod Verbum hominis unierit sibimetipsi personam, sed quod factus sit caro. . Ecce claret aut sicut ipsum ponit, aut sicut omnimode consequens dicere unitionem personarum, et dicere quia Verbum hominis personam sibimetipsi unierit, et hoc tanquam contrarium divinæ Scripturæ infamans econtrario posuit, quia factus est caro: boc pene clamans, quoniam qui in Christo unitionem personarum dicit, ejicit illud a sancta Scriptura dictum, A una epistola, verumtamen in diversis capitulis dictum quod Verbum care factum est (Joan. 1, 14). Pau'o superius vero ostendit, dicens: c Duarum enim naturarum unitio facta est; propter quod, unam Christum, unum Filium, unum Dominum consitemur: clarissime igitur subsistentiæ nomen, nonnunguam personam, interdum vero naturam significat : non enim, sicut inquis, semper et personam significat et naturam. > Et rursus ubi jubet non dispertiri voces quæ de Christo dicuntur, duabus personis sive subs'sientiis, subsistentiæ nomine atque personæ simpliciter atque ind serenter est usus, in tantum qui postea ipse divisit voces, super duabus naturis inquiens : « Evangelicas vero el apostolicas de Domino voces, scimus, Deiloquos viros, quasdam quidem communificantes sieut super una persona, quas- B inferius ostendenma. dam vero dividente, sicut super duabus naturis. Et post aliqua : « Clorificavimus omnium Salvatorem Dominum, quoniam Scripturis divinitus inspiratis et traditioni sanctorum Patrum nostrorum convenientem habent sidem, tam quæ apud nos, quam quæ apud vos sunt Feclesiæ: hæe vero continne per ordinem supra sunt posita, > Ecce, divinas Scripturas et Patres sic prædicare confessus est, quoniam oportet distribui voces duabus naturis. Quia ergo non dicit sibimetipsi contraria, constat, quoniam naturis quidem distribuendæ sunt voces, nequaquam vero personis, id est subsistentiis. Commune igitur diversarum id nomen est rerum, et interdum personam significat, nonnunquam vero naturam. Unam igitur subsistentiam dicimus Domini Christi, subsis- C tens est enim persona ejus : non vero abominamur et duas dicere, quando et pro naturarum nomine pie hoc quis assumere vult sub omni cautela; subsistunt enim duæ naturæ.

Haret. Sed ecce Chalcedonensis synodus, quam veneramini, unam subsistentiam dicit Domini Christi. At vero heatissimus Cyrillas ex duabus subsistentiis unam dicit, et dicebas (quin potius demonstrare voluisti superius) quod non dicat ex duabus personis: ex duabus igitur naturis dicit Dominum Christum. Quoniam vero et mox unam ejus subsistentiam dicit præfatus Pater, unam igitur naturam novit Domini Christi. Sicut enim non recusas, duabus naturis dictum et ex duabus subsistentiis, sic negare non poteris quia in una natura dicat, quando in subsistentia unitionem prædi at factam. Non eni n vel alterius l'atris, vel in diversis onusculis sub co dicta proferimus nunc, sed et ipsa epistola et non longe utrumque ab invicem ibidem quoque ostendicar, et quando audimus eum dicentem convenisse naturas secundum unitionem naturalem, et non personalem, quia non modo una persona, sed et una ex duahus natura.

Rust. Ea quidem quæ dicta sunt, ad solutionem horum quæ sunt dicta sufficient; sient enim ostendimus in eadem synodo dictum quia subsistentia interdum quidem personam, nonnunquam vero naturam significat, sic una cademque epistola contigit uno nomine res dici diversas : maxime, quia etsi in

est. Insuper quia aliter et aliter subsistentiæ nomine usus sit, nec tu poteris denegare : si en'm semel acquiescis quia non ex duabus personis dixerit, quando es duabus subsistentiis dixit, dicis vero quia unam personam et unam aubsistentiam pro una natura factam per unitionem dixerit; constat quod aliter atque aliter hoc nomine usus sit : hic quidem ex illis dicens subsistentiis quæ non etiam personæ sint, sed naturæ tantummodo; illic vero illam subsistentiam quæ secundum te quoque persona est. Quod igitur (me dicente) ut falsum reprehenderas hoc, et ta, etsi diverso nomine, es confessus. Claret igitur quia etsi vicine, aliter tamen et aliter usus es nomine. Quia vero nec subsistentiam unam pro una natura dixerit,

Hæret. Si non sic intellexit, quia per unitionem una natura facta sit ex duabus, quare inquit, sient supra jam dixi, « secundum unitionem naturalem? »

Rust. Ad refellendum eos qui dicunt quia nostra natura non ipsa diviva Verbi natura unita sit, sed velut accidens aliquod Verbi tantummodo, ut dignitas, ut auctoritas, ut potestas. Prætermittens enim quoniam non conjungendæ sint subsistentiæ, secundum dignitatem, vel auctoritatem, vel potestatem, solum tunc intulit, sed secundum unitionem naturalem, id est ipsarem naturarum; tanquam si quis dicat, chorus angelicus, id est chorus angelorum. Nec non et ob boc. quia non persona est unita personae, sed Deus Verbum nostram naturam sibimetipsi unire dignatus est, non vero nostram personam; ne non vera, neque in unam personam, neque in unum facta ponatur unitio. Ipse vero sanctissimus Cyrillus in expositione horum capitulorum prima, naturalem unitionem semetipsum dixisse ait, pro vera unitione; et testimonium profert Apostoli ad hujus rei comprobationem, dicens: Et eratis natura filii iræ, sicut et cæteri (Ephes. 11, 3). Et addit, e quia sicut ille, natura filios iræ, pro eo ut diceret, vire filios ira, dixit, sic ego unitionem naturalem pro vera posui. > Si ergo naturalem unitionem. tanquam in unom naturam colligentem ea quæ unita sunt, in hoc loco acceperimus, necesse est etiam illic iranı quamdam subsistere secundum naturam, cujus secundum naturam malæ sint proles, circa impiissimum Manichæum. Insuper si hoc demonstrare Cyrillus voluisset, quia una facta esset natura, consequens erat ut in expositione hoc clarius diceret, et contra eos qui hoc accusabant adjiceret, dicens : « Verum est : hoc dixi, et bene dixi, una est enim per unitionem facta natura. > Cur igitur naturalem unitionem verz unitionis nomine permutavit? Nemo enim semetipsum exponens et enpiens dilucidare quod dixerit, pro maxime proprio nomine incertius nomen ponit. Veram namque unitionem et nos dicimus et vos; naturalem vero vos tanquam pro vobis solummodo sapitis. Si igitur quod dicitis dicere voluisset, et multo facilius id ille dicere potnisset, et verbum proprium simul et clarius non mutaret.

Hæret. Infirmiores erant ad quos sermo flebat, id

in tantum, quia, etsi alio nomine, idem tamen indu-'xit tanguam si diceret : quia qui dicit veram unitionem, naturalem dieit; et qui negat naturalem, refutat et veram. Cessit autem de sermonis integritate, propter eas qui nondum poterant capere : si enim verax unitio, et non naturalis, hoc magis ostende.

Rust. Non est opus exemplo, dum ipsa res nobis hoc quod quæritur solvat : quia enim vel aliam, vel aliter dicitis vos unitionem quam nos, vos ipsi fatemini: quia vero in unam personam, in unum Christum, in unum Filium, unum Dominum, unam substantiam dicimus factam unitionem; hanc vero veram esse quam credimus manifestum est. Sanctus vero Cyrillus nomen vera unitionis dicens et naturalis, permutans, ut tantam impietatem cadéret, ut ex apostolico testimonio probare tentaret; quod ira secundum substantiam subsisteret; oujus fili essent il qui hequiquam sunt, quod vestram propositionem sequi monstravimus. Bi enim hie naturalis unitas ab ée dicta est in unam naturam; et illic iræ flii secundum naturam filii dicti essent ira, et ejusdem cujus et ira naturæ. Dicit enim prædictus Pater in expositione tertii capituli sic: « Si vere dicamus naturalem unitionem, veram dicinius, dam consucta sit divinitus inspirata Scriptura sic uti hoc sermone : scribit namque alicubi quibusdam sacravissimus Pavlus: Et eramus na ura filii ire sicut et cateri ... Et nequaquam quis dicat subsistere secundum naturam iram divinam, ita ut cilam omnibus utique modis crimus consentientes iis qui Manichmorum vesania languent; sed id quod dixi, natura, ostendit id quod est secundum veritatem. Omnes igitur contra nos calumnias vestras, quinimo contra sanctum Cyrillum, hic sermo subvertit.

Weret. Utrum communes duas naturas Christi dicitis esse, an utindividuas sicut individuas dicitis, omninecessitate consequitur vos duas quoque subsistentias dicere? Omnis enim substantia et individua natura subsistentia est; si vero ut generales, sive universales, vel certe communes naturas dicitis, nunquam pauciores personæ sunt harum. Erunt igitur et duæ personæ, seu amplius, Domini Christi.

Rust. Et hic ad interrogationem quidem non neposita, quæ jam sæpe est deprehensa. Duas enim Domini Christi naturas dicentes, nec communes dicimus utrasque, neque individuas duas, sed divinam quidem communem, bumanam vero individuam. Nec duas vero subsistentias dicimus absolute Domini, sed unam subsistentiam dicimus, ut revera unam subsistentem vere personam. Duas vero cum interpretatione dicere non abominamur, quoties pro natura ponitur is sermo.

Hæret. Omnis natura individua persona est : si igitur humana Christi natura individua est, erit igitur

est Orientales; et propterea sermonem sic coaptavit, A non insubsistens Verbum, duæ vero naturæ; duæ igitur personæ Christi.

> Rust. Multæ individuæ sunt naturæ, quæ non sunt etiam personæ, sicut inanimatorum et irrationabilium. Nam et homo dum constet ex anima et corpore, non tamen ex duabus dicitur esse personis, quam [Leg. quem] confessum est ex duabus individuis constare naturis. Si enim homo ex duabus personis est, erit Christus ex tribus, et Trinitas ex quinque personis : verumtamen et arbores, et surculos, et herbas, et lapides, et alia inanimata individuas quidem solemus vocare naturas, non vero el personas.

llæret. Multa quidem de hoc dicere est, etsi non apte ad id quod propositum est. Ego vero cartera præteriens, propositionem definio sic: Omnis individicitis, propter infirmos, nequaquam dispensativé in B dua et rationalis natura persona est : dum enim tres existant confessæ rationales naturæ, id est Dei, et militiarum coelestium, et hominis, in ils unaquaque individua natura persona est. Quia igitur vos, super Christo, dues dicitis rationales naturas, duas etiam personas inevitabiliter introfertis: superflue igitur Nestorii anathematizatis nomen, cujus dogma defenditis; au', ut levius dicam, cujus error vestrum dogma necessaria ratione comitatur.

Rust. Si rationalis apte dicitur Deus, in: erim non quarram; sed illud magis assirmo, quia in Deo individua (dico vero singularis), id est non communis, sed unius et solius personæ natura est : sola enim in Deo communis natura est trium personarum : illic vero nee sic definitur persona, non enim Illic persogermina ejus intelligantur il qui peccant; alioqui in C na est individua natura, neque communis, sed individuum naturæ communis.

> Hæret. Ergo, ut dicis, magis duæ personæ sunt in Domino Christo: unicoique siquidem, secundum vo-, naturæ propria personæratio convenit : Deus enim Verbum individuum est divinæ naturæ, bumanitas vero naturæ rationalis individua; hæc vero, duæ natura: duz igitur et personz. Nec enim potes dicere quis non qua aquivoce, sed qua univoce dicuntur, connumerantur, qui communem Trinita:is naturam individuze humanitati connumerans, etiam ob loc duas naturas fateris.

Rust. Etsi in reliquis rationalibus creaturis substantia individua persona est, sed non in Domino Christo: non enim quiz eum ex duabus perfectis cessaria posita sunt; ad conclusionem vero aquivocatio D naturis esse confitemini, ob hoc ex duabus, secundum vos, erit personis : alioquin jam non erit incongruum dicere, Verbum hominis sibi unisse personam, quod in Epheso exclusum est communi sententia. Quia vere id olim est demonstratum, addam etiam iffud, quia communiter quidem nobis confessum est, quod diversæ quidem quæ ad unitatem veram concurrerunt naturæ, non tamen etiam quia diversæ quæ ad unitatem veram convenere personæ. Si enim vos quoque suscipitis sancti Cyrilli epistolam cui synodus Ephesina subscripsit, hoc refutare nequaquam po-

a Sic paulo ante citatur hic locus, ut habet Vulg. Deest. sicut in editis.

scripscrit, unquam probare non poteris.

Rust. Ipsa illius sanctissimi verba satisfacient. Testimonium ex secunda epistola ad Nestorium S. Cyrilli: « Carnem animatam anima rationali uniens Verbum sibimetipsi secundum suhsistentiam, ineffabiliter atque inintelligibiliter factus est homo, et vocatus est filius hominis non secundum solam volantatem vel benignitatem, sed neque velut in assumptione solius personæ: et quià diversæ quidem, quæ a l unitatem veram conductæ naturæ, unus vero ab ambabus Christus et filius; non tanguam naturarum differentia interempta propter unitionem, persicientibusque potius vobis unum Dominum et Christum et Filium deitate et humanitate per ineffabilem unitionem ét inenarrabilem concursum. > Igitur etsi super aliis natura rationalis individua persona est, in Christo vero hæc regula nullatenus vera est.

Hæret. Irrationabile mihi nimis videtur esse quod dicitur, quia in omnibus quidem verum est, in Christo vero hæc regula nequaquam vera est. Si enim similiter nobis participatus est sanguine et carne, et per omnia nobis assimilatus est absque peccato, cur in co solo non verum sit quod in omnibus verum est?

Rust. Si quidem hoe solum intestimabile atque insuctum esset in Christo, equidem neque tunc te diffidere hujusce miraculis oportere convenerat. Si vero et multa, imo universa, in illo inæstimabilia, hoc magis esse irrationabile vel tarde jam respice; quia cum tanta miranda atque inastimabilia fide C percipias, ad unum horum dubius es. Quis enim, die mili, præter huncalius talis ut bic? Ideo iste non secundum consuetudinis legem factus est : queniam nemo a semetipso factus est sicut iste, sed novo modo, neva unitione, nova et singulari atque irregulari lege factus est. Nunquam siquidem, neque homo, neque angelus, ne que quis ex superiorum rationalium Deus erat, nec erit, in unam Deo illi qui consubstantialis est Patri personam unitus, nullus ex alia natura; unus cum Verbo et Deo Christus est factus: meque quisquam unus Dominus, nec unus unigenitus Dei, sicut in hoc credimus factum : duarum nameue perfectissimarum rationalium naturarum nunquam secuadum veritatem facta est una persona, sicul in Domine Christo est factum. Amplius vero adhuc D dicam, quia neque inter ipeas creaturarum substantias unquam tale aliquid factum est, ut univentur in unitate personæ: non igitur aliorum rationalium reguliz supponitur ipse Dominus; non onim caterorum factus est lege. Sicut ightur Nestorii syllogismos, quin potius paralogismos, id est falsas collectiones; ita et aliorum qui simititer consueta et inæstimabilia in non æstimabilibus, et mirabilibus et mentem supereminantibus quærunt, abominamur : ex talibus enim non potest colligi quod idem sit Deus perfectus et lamo perfectus. Sie credentes omnia regenti et omnipotenti Deo, vobis quoque resistimus, qui dum vultis comparationibus et exemplis et legibus regu-

Beret. Et ubi hoc aliquando sanetus vir ille con- A lisque subjicere unitionem super cuncta fulgentem, jam non com creditis singularem.

> lieret. Ego komo sum; rationabiliter persuaderi desidero, rationalem me creavit Deus.

Rust. Recole, quevo, et participem te esse Illius divini baptismatis; recole de illo mysterio esse sermonem, cui nunqua m aquum quid vel simile contieit: quie hoe ipse in semetipso universorum Dominus fecit; sicul per prophetas ipse dixerat, inquiens : Faciam novum in femina qued omnes mirabimini (Jer. xxx. 22). Verum quia valde me cogis verbo inire quæ superexsiliunt animam, prius a Deo veniam petens, ut possum, aggrediar disquirere imperscrutabilem rem. Dico autem quoniam si fides accommodanda est exemplis, omnia quidem sine exceptione habet no-B stræ naturæ Christus, non omnia vero humanæ persono:videmus enim unamquamque hojusmedi subsistentiarum omne quod suum est esse in semetipsa habontem, præter cæteras alias sequestratam. Nec enim mea anima alterius corpus per semetipsam vel prime gubernat, etiamsi secundum accidens, velut filios aut servos dicimur gubernare. At vero Deus illam humanam naturam nunquam sua præsentia atque gubernatione depositam reliquit, tanquam si dieat aliquis effrenate libero arbitrio abuti, sed et ob hoc cant creavit, non ut suæ [F. leg. sua], sed ut ejus esset; et super semetipso eam fundavit, tanquam super ba-int quamdam vel fundamentum, ut vera dieam, ut per eam perficeret propositam suze immensæ fargitati pulcherrimam dispensationem. Igitur si omnis individua natura persona est : sod illa omnis que non ad hoc creatur, ut alteri inseparabiliter unita permaneat. Nam et humanum corpus non est alterius personæ ab anima sua; altoquin, ut jam dixi, erit Christus ex tribus personis, et ex quinque Trinitas sancta.

Hæret. Prius oportet me en que ante dixisti secipere, si tute ad reliqua pervenire contendis. Miror namque quomodo dicitis quia inhumanatio Domini caret exemplo, dum multi Patrum exemplorum comparationibus hanc assimilent; nec non et insa sancia et universalis synodus Ephesina, in mysterii explanationem, hominis utatur exemplo, et hoc ex lectionibus antiquorum perdoceat : quia sicut ex anima et corpore una est hominis natura, sic ex divinitate et humanitate una est Christi Domini natura, sic aliquatenus inquiens: « Naturæ quidem duæ, Deus et homo, quia et anima et corpus : Fihi vero non duo neque Dii; neque enim hic duo homines, etsi sic Paulus quod intus est hominis et quod foris est appellavit (11 Cor. 1v, 16); et si oportet breviter dicere, aliud quidem et aliud, ea ex quibus Christus. 1 Si igitur hoc sanctissimi Patres, rationalis animæ et humani corporis exemplum suscipiunt ad Domini inhumanationem, sic unitas dicentes in Christo naturas, sicut in unam naturom bominis animam simul et corpus, quomodo nos hoc super inhumanatione sapere probibetis, extra exemplum dicentes esse unitimem, cajus tanti ac tales Patres similitudinem proferunt?

Christo celebrata est unitionem ab ea unitione quæ incessanter fit in universo mundo, abicunque componitur homo.

Hæret.Quomodo non differt, dum semel et solum facta sit super divinitate atque carne?

Rust. Iloc uon ipsius unitionis, sed eorum tantum quæ unjuntar, differentiam fecit. Si enim, sic verbi gratia dieo, aut hominem et angelum, aut Deum et virtutem forsan aliquam ex rationalibus cœlestium adunari contingeret, ab iis quæ unirentur unitione non distarent. Quare alterum est, d'fferre ea ex quibus aliquid est, et alterum ipse unitionis corum nuxlus.

Hæret. Et aliquid distat unitio, effectus tamen minime, in unam siguidem personam convenerunt.

Rust. Sed nos nunc ab unitione argumentamur ad electum; et quoniam communiter Christi consitemur unam solamque personam, si una quoque natura sit quærimus. Sed quia omnem comparationem aut exemplum non per omnia simile nec per cuncta dissimile poni necesse est, eum multos modos circa hominis consideremus exemplum: ex duabus enim naturis, non modo unus homo, una persona, una subsistentia, sed et una species, unum animal, et una substantia vel natura, ex iis ipsis apporet quia a sanctis Patribus, non ut unius naturæ sive substantiæ significativum super Domino sumitur, quia lioc exemplum suscipiunt. Si vero non modo una persona, et una subsistentia, et unus idemque est; sed et una species, substantia, et natura, et simpliciter nullo modo C unitorum salvus est numerus, jam non erit exemplum. Hoc autem nec verum, nec hac intentione dictum est a scriptore, sed ad demonstrandum tantummodo quia sicut illic quae unita sunt unum cumdemque hominem persecerunt, sic et hic unum Christum, unun Filium, unum Dominum, unam personam et unam subsistentiam: quod est et ex ipsis considerare sermonibus. Non enim dictum est, ex duabus quidem naturis, Deus'et homo, quia et anima et corpus; at vero naturæ jam non duæ, sed una per unitionem. Sed postquam dixit : due nature, Deus et homo ; addidit. Filii autem non duo. Cur ergo pervertis ea quæ ob hoc clarescunt dicta, ut unus Fillus monstretur. et non duo Dii; neque interiorem et exteriorem, velut alterum et alterum, duos quis Christos esse pu- D taret : sed ut, vel si quid Christi interius et quiddam exterius juxta exemplum propositum, et sicut de homine inquit Apostolus, non tamen, velut interiorem et exteriorem, duos Christos existere.

Hæret. Ego alium suspicer eorum quæ dicta sunt intellectum: quod enim dixit, a dum natura, Deus et homo, quia et anima et corpus; Filii vero non duo, neque Dii, neque enim hic duo homines, etsi sic Paulus quod interius hominis et quod exterius appellavit; > tale est ac si quis dicat: Non sunt duo Christi, Deus homo, etsi sic Apostolus interiorem et exteriorem velut duos homines nuncupavit, id est, animam et corpus. Igitur hominem quem Apostolus

liust. Ergo in nullo dissonare dicitis cam quæ in A velut in duo partitus est, sanctæ memoriæ Gregorius unum modum omnibus nominat, ne Christo eum conferens, duos videatur Christos asserere. Quia igitur super uno eodemque homine circa Apostolum licet dicere, interior home et exterior, de Christo vero non licet dicere, is qui intus est Christus, et is qui foris est Christus, secundum Patres sanctos qui in Ephesum convenerunt, ne duos faciamus Christos, claret quia in Christo major unitas quam quæ in hómine facta sit; multo amplius igitur per unitionem una natura est Christi.

> Rust. Planius audire desidero quæ a te dicta sunt nuper, obscurissima enim sunt.

Hæret. Breviter simul et plane eadem repetentur. Dixit alicubi Apostolus : Quia quanto is qui foris est B noster homo corrumpitur, tanto is qui intus est renovatur (II Cor. IV, 16); et tanquam de alio loqueretur, eum qui intus est et eum qui foris est separavit, ut veluti duo homines putarentur, alter interior, et alter exterior. Dicit ergo Gregorius, e sic ex duabus naturis Christus, sient ex corpore et anima homo : > non tamen licet vel sic nos dicere de Christo sicut de homine : quatenus sicut ille qui intus est, et ille qui foris est h mo quedammodo duo sunt homines, sic duo sint filii: non enim circa hoc exemplum sumimus quasi ut alter sit interior Filius et alter exterior, sed circa hoc tantum, quia ex ambabus unus est Filius. Quare ex parte, et non ex toto sumpsit exemplum. Insuper non solummodo duo, sed et tres veluti videtur Apostolus homines subsignare, dicens enim: Interior noster homo, et, exterior komo noster, in eo quod dicit, noster, alium velut hominem monstrat, cujus isti sint duo; alius enim ego, et alius illo qui meus est.

Rust. Falsissime atque versutissime inquis: non enim vel Apostolus sic incongrue scripsit, vel illa universalis synodus ita desipuit, at hanc incongruitatem velut ex persona sancti Gregorii exponeret ad demonstrationem propriæ fidei : quoniam non boc interior et exterior bomo quod simpliciter homo, sed quod non integer homo: non enim vel animus vel corpus integer homo. Omne siquidem qued regatur, adjecta negativa particula ponitur, ut puta : Anima rationalis homo non est. Ponitur homo, et id non esse dicitur. Circumscribit ergo Paulus hominis partem, dicens : exterior homo, id est, non et interior ; ac per hoc non totus homo. Rursus, qui intus est homo: igitur non etiam qui foris: ergo nec homo, sed aliquid hominis, neque imperfectum. Quis vero sic intellexerit Pater, non modo ex opposita e diverso incongruitate, sed et ex consequentia rationum licet ostendi. Inquit enim : c Si quis duos Pilins introducit, unum quidem ex Deo Patre, secundu.n vero ex Maria, et non unum et eumdem, et adoptione decidat quæ promissa est recte credentibus. Naturæ quidem duæ, Deus et homo, quia et anima et corpus: Filii vero non duo, neque Di: nec enim ii dno homines, etsi sic Paulus, quod intus hominis et agod foris nominavit: et, si oportet breviter dicere

aliud quidem et aliud ea ex quibus Salvator. Siqui- A que de uno est, et illa quæ de pluribus ratio. Inquit dem non idem visibile invisibili, et intemporale ei quod sub tempore; non alius vero et alius, absit: ambo enim hæc, unum mixtione, Deo quidem inhumanato, homine vero deitato, vel qualitercunque quis nominet. Di o vero, aliud et aliud, e converso quam super Trinitate se habet : iliic namque alius et alius uti ne subsistentias confundamus, non aliud et aliud : voum enim tria et idem deitate. > Primum quidem, non dixit, ex duabus naturis Christus, sed potius, duæ naturæ, Deus et homo, id est Christus. Si enica de alio diceret, non adderet, Filii vero non duo. Nullus enim, Deus simul et homo unus Filius, nisi Christus. Nec vero dixit fuisse, sed esse duas naturas : quod enim mox adjectum est, non erat, sed est : dixit enim, quia et anima et corpus, et addidit, Filii vero non duo, neque Dii; ct von addidit, sunt. Et ideo non ob hoc adjecit, et hoc ipsum est, quasi ut non sint duæ naturæ : nec enim hic ideo deest. quod absit, eo quod tanquam sint duo Filii; sed proprietas locutionum est hanc particulam orationis in audientis intellectu relinguere. Si igitur dum naturm sunt, Deus et homo, id quod Salvator plane confessus est, quomodo tu per quasdam diabolicas versutias eius in contrarium verba pervertis? dic mibi.

Hæret. Interim contra ea quæ dicta sunt, per ordinem ta oportet, si tamen omnino aliquid habes, opponere; et tunc me interrogare, si ad hæc habeam rationes. Quid ergo apud eum vult significare, etsi sic Paulus quod intus hominis et quod foris appellavit?

Rust. Patienter accipe; hoc enim et facturus sum. Postquam igitur dixit, c duæ naturæ, Deus et homo, quia et anima et corpus : Filii vero non duo, nec Dii, addidit, enec enim bic duo homines. > Non igitur duo dicendi sunt homines de uno et eodem; nocebit namque et hoc non mediocriter pietatis mysterio, si dicamus, quia Deus et duo homines, Christus; seu guia Verbum non homo factus sit, sed homines facti sunt : et est per hoc, decem millia concludere incongrua simul atque blasphemo. Ante omnia quoniam tu duas naturas esse non dicens Domini Christi, duos homines dicis in eo, et negans duas Dei et hominis esse naturas : rursus solumque hominem, auctoritate Apostoli, duos esse homines contendis asserere, et Apostolo contraria dixisse Grestolo atque a Patribus: quoniam quædam quidem sunt quæ de uno et solo dicuntur, et non etiam de duobus aut pluribus; quædam vero similiter et de uno et non de solo : ut est, quando dicit Dominus de corpore suo quod templum sit, quando illud a Judicis quidem solvendum esse prædixit, a se autem resuscitandum: dicimur vero et nos, vel Filii vel sancti Spiritus esse templum. Vides igitur hoc idem, et de codem et de non eisdem, sed de aliis et aliis dici? Si igitur aliud est de duobus loqui, vel pluribus; aliud vero de uno quidem, sed tamen similiter, et sie tananam de duobus: illic enim verborum similitudo, non identitas rerum : non enim sine dissimilitudine est ca

ergo Gregorius, quia etsi communi et simili sermone Apostolus usus est super uno homine quasi super duobus, non tamen duo sunt homines, is qui intus est, et is qui foris. Sed et hoc ipsum non dubitate posuit, sed veluti sermone suspenso: non enim dixit quia modis omnibus hoc dicat Apostolus, sed ait : si sic Apostolus quod intus est hominis et quod foris est appellavit. > Intendendum vero et quod ait, appellavit. Non enim dixit, confirmavit, neque, definiit, sed, appellavit. Appellatio vero similitudo sermonum est, non autem omnimodo necessarieque et inevitabiliter identitas rerum. Non igitur de duobus intellexit hominibus, etsi, ut de geminis, appellarit.

Haret. Quid volumus sermone protendere? Non ait B interim lectio quia in duabus naturis, sed ex duabus: addidit enim, aliud quidem et aliud, ex quibus Salvator.

Rust. Interim permitte nos per ordinem quod olim quærebatur absolvere, et de hoc postea perquiremus. Prædictis igitur superaddit etiam hæc : « Et si oportet breviter dicere, aliud quidem et aliud, ea ex quibus Salvator, siquidem non idem id quod invisibile ei quod visibile, et id quod intemporale et quod subtemporale; non alius vero et alius, absit. ». Et hic quod dictum fuerat repræsentat, quia ex duabus quidem substantiis, non ex duabus personis est Christus: aliud enim et aliud naturarum magis est proprium; alius vero et alius, personarum. Signandum vero quia non dixit, ex alio et alio Salvator; , sed, alind et aliud, ea ex quibus Salvator : ne quis vestrum suspicetur quia ex duabus quidem, sed jam non dua natura: dixit enim pluraliter, ea ex quibus est Salrator. Si igitur ex duabus naturis Salvator, sunt vero bæc ipsa ez quibus Salvator; sunt igitur duæ naturæ: non enim potest hie dici, alia quædam dixit ea ex quibus est, præter duas naturas. Non enim possibile est ex aliis quibusdam dici Christum, nisi ex duabus natur's existentibus: existentibus vero dico, non, præexistentibus unitioni; absit, sed nunc usque manentibus. Rursus igitur sermonem repetam. Lectio hæe. duas ex quibus est Salvator, hactenus vult esse clare naturas : quomodo igitur, tu, nisi Satanza versutiis. in contrarium vertere que bene sunt dicta conaris? Nam jam duas, inquis, esse naturas cas ex quibus gorium. Dictum vero est quod prædiximus ab Apo. D Salvator, quas et duas naturas et aliud atque aliud Patres esso dixerunt. Sicut autem dixit hic, alind et alind, ca ex quibus Salvator, prout diceret, exquibus est Salvator : sic et supra, duæ naturæ, Deus et homo ; ac si diceret, duæ sunt naturæ Deus et homo. Intendet vero et tenori lectionis hujus, quia per singula nomina similiter currit.

Haret. Quid ad me? dicantur ad boc tamen solum duæ naturæ, ut ex ipsis sit; non tamen ad hoc, ut et in ipsis sit Christus, ne unus secetur in duos.

Rust. Quotiescunque sermones verteris, minime nos pigebit opponere tuis falsitatibus veritatem: turpe est enim revera et indecens, contra asserentem, perversa, nos pro veritate frigidiores inveniri. Audi igiquuntur ita: e Hæc enim ambo, unum commissione, Deo quidem inhumanato, homine vero deitato, vel quomodolibet quis nominet. . Vide igitur lectionem, ambo, nominantem; quæ tn, duo quædam dici non voles. Quis usque adeo vecors sit, imo quis demens, quis impius et sine Deo, qui, ambo, esse non dicat, duo quædam? Simul quoque inspice quia, sicut superius diximus, simpliciter unum naturæ sit potius proprium quam personæ, sicut unus personæ potius quam nature : verumtamen eo quod nonnunquam et præter acribiam dicantur talía, et alterne, salvo pio intellectu; sicut Apostolus sic de uno homine, tanquam si de duobus locutus est, ille qui intus et qui foris homo: sic iste de duabus naturis tanquam quasi de una, non ait unum case Christum nee unam esse B personam, sed simpliciter unum; dicit enim, ambo hæc unum commixtione. Non autem tibi blandiaris, quasi omnino de una natura se elequi putaverit; alioqui et ego dicam, quia et hic non sine additamento legitur unum, sed dicitur unum commixtione, id est unitione, non natora unum.

Hæret. Non mihi plura jam dicas, ecce uno te superabo sermone : ubi mihi de cætero fugies ? ubi poteris verti? Non solum enim unum quid dixit, utraque; sed et addit, commixtione : nbi commixtio, ibi emulmodo et una ex diversis natura : una igitur ex duabus Domini Christi facta natura est.

Rust. Glerifico Deum, quia velut inventa occasione, eane venenum tuum promptissime vomuisti. Itomanifestius factum est, tanto celerius curabitur. Non dixit enhu sanctorum doctrina naturarum permixtionem, non dixit fermentationem, non dixit confusionem: hac namque omnia non jam servant ea qua unita aunt. Igiter si, quod absit, confusio facta est, non jam Deus est Christus. Sed ipse exposuit quid dixerit, commixtione, dum superaddit, Deo quidem inhumanato. homine vere deitato. Non dixit, Deo quidem confuso. homine vero confermentato : est enim, est revera quadam commixtio salvam custodiens differentiam commistorum. Et boc exposuit sufficienter olim S. Cyrillus in primo tomo contra Nestorii blasphemias, sic dicens: « Nomen quidem commixtionis posuerunt etiam sanetorum Patrum nonmilli. Quoniam refusio contigisse: quemadmodum in ordine corum quæ invicem liquida commiscentur, liberem te ab hujusmodi pavoribus. Sapuerunt enim sic, nunquam abusi sunt vero verbo ad summam factam unitionem corum quæ ad alterutrum convenerunt significare studentes. Convenire autem dicimus secundum unitionem indiscissibilem, et impermutabiliter habentem propria carnis Deum Verbum: inveniemus vero et ipsam divine inspiratam Scripturam, non valde hoc ve: bum discutientem, sed potius quasi abusive ponentem atque simpliciter. Scripsit igitur sacratissimus Paulus de aliquibus : Sed non profuit cis sermo auditus, non mixtis fide iis qui audierant (Heb. 1v, 2).

tur interim, et suadere adhue amplius ex iis quæ se- A Nunquid ergo futuri erant circa æquum modum commixti ad alterutrum, sicut certe vinum aquæ, et refusionem quamdam subsistentiarum, quæ est in invicem, passuri ii de quibus erat sermo; an potius uniti circa animam, secundum Illud quod in Actibus sanctorum apostolorum scriptum est; quoniam multitudinis eorum qui crediderant erat cor unum et anima una (Act. IV, 32)? Sed arbitror hoe verum magis esse quam illud. Esto igitur extra pavore: super ils: carda enim nimis est mens sanctorum. > Ecce, quod zeque quæsitum est ofim Nestoria, S. Cyrillus absolvit.

> Haret. Ex synodicis ejus, si tamen revera potes, aliquid tale demonstra; quæ enim in pugna, et contentione, et contradictione, non utique circa acribiam dicta sant : multa enim puto in talibus, et magis dispensative dicta; en vero quæ synodi universalis sunt, firmissima omnium sunt, maxime quia opo: tet primum communia contemplari, et tune propria scripta. llabeo namque et ego non pauca ex talibus proferre scriptis.

Rust. Si ad satisfaciendum tibi non sufficit circa hæe hujus Patris auctoritas; me puta ista dixisse. Nunquid Apostoli verba quibus hæc demonstrata sunt, ant sic sanam expositionem poteris non probare? Verumtamen et in iis obediam tibi: spero enim in nomine Domini, quia si tibi per omnia quæ quæsieris satisfias, omni modo etiam corrigaris. Ex synodica et unitiva epistola sanctæ memoriæ Cyrilli ad sanctæ recordationis Joannem archiepiscopum go vero et spero, qui [F. quia] quanto vulnus tuum C Antiochiæ et synodum quæ sub eo est; « Eo: autem qui dicunt, quia confusio aut fermentatio facta est Dei Verbi ad carnem, dignetur tua religiositas condemnare; credibile namque est quosdam et barc jacritare de me, tanquam si hoe vel sapuerim vel dixerim. Ego autem tantum alienus sum a sententia hujusmodi, ut et insanire putem eos qui quoliliet modo illud suspicati sunt, quod momenti obumbratio circa illam divinam Verbi naturam contingere possit. Manet etenim quod est semper, et mutatum non est; sed non unquam mutabitur, aut ctiam permutationis erit susceptibile: impassibile vero ad hæc illud Dei Verbum confitemur universi. >

Hæret. Et nos non impiam mixtonem dicimus, quam hic doctor iste accusat, sed piam, quam in ververo revereri te dicis, ne forsitan quædam putetur D bis S. Gregorii, cum tota universali Ephesina synodo hic ipse sanctissimus Cyrillus accepit. Hæc vero pia mixtio unam naturam Christi effectt.

> Rust. Licet sufficiant quæ dicta sunt, tamen propter pertinaciam tuam, ut scias quia non talis est hujus lectionis intentio, cætera perscrutemur, quæ sic se habent : « Utraque enim unum commixtione, Deo quidem inhumanato, homine vero deitato, rel quolibet modo quis nominet. Dico autem alind ct aliud e converso quam in Trinitate se habet : nam illic quidem alius et alius, ut subsistentias non confundamus; non aliud vero et aliud, substantiam ne separemus : unum namque hæc tria, et idem Deitate. . Clare in talibus verbis omnem veram commi

nuit hæresim, monstrans quia aliud in Christo qui- A non fuisse solum, sed cuam esse intelligimus : si dem convenit, in Trinitate vero tota jam minime, sed potius alius et alius. Vides igitur, et duas naturas et aliud et aliud dici de uno eodem Domino Christo; alius vero et alius, ubi personæ sunt tres : non quia Christus quarta persona sit, dum certe sine ipso non jam tres, sed duæ personæ sint seu subsistentiæ; sed quia sicuti in commune sanctæ Trinitatis differentia, et numerus subsistentiarum et non naturarum est, sic in Christo qui coadimplet Trinitatem, naturarum, non personarum est tam differentia quam etiam numerus. Si enim hic e converso quam in Trinitate, quid aliud signat istud, e converso, nisi quia sicut ibi non una persona, ne substantias confundamus, sic hic non una natura, ut non confundamus naturas? Ex judicio igitur sanctæ et universalis synodi, con- B susionem modis omnibus introducunt qui unam dicunt naturam Domini Christi ex divinitate ae humanitate Actam.

l'æret. Duas naturas, et, aliud et aliud, ex quibus Salva'or, dixit: non, in quibus Salvator: vos autem, siem synodus Chalcedonensis, non ex duabus, sed in dupbus esse dicitis.

Rust. Non dixit, fuisse, sed esse duas naturas : non solum propter illa quæ olim dicta sunt, sed et propter qued nunc dictum est : non enim dixit, sic se habuisse in Christo, sed quod sic se usque nunc habeat : Inquit enim, et e converso quam se in Trinitate habet, id est usque ad præsens; et nec dixit, illic quidem, sic se habuit e converso : in Trimitate vero sic se ha'et; sed communiter addit, habet, postquam di- C xerat, e converso. Sicut igitur nunc usque illic subsistentiarum discretio, sic et hic naturarum. Eorum enim quæ suerunt et non jam sunt, ad ca quæ semper sic sunt, quomodo secundum aliud et aliud, et alius et alius erit alter e converso. Si vero et boc tibi difficile est, ex superioribus jam monstratum est quia due nature Deus et homo, sic posuit tenquam si diceret, due nature sunt, Deus et homo.

Hæret. Et usque nunc duas naturas esse dicimus. sed ad boc ut ex eis sit, non ad boc ut in eis : boc enim dicere est dividere in duo.

Rust. Die igitur, quæ sunt istæ duæ? Certe manisestum est quia divinitas ejus et humanitas ejusdem. Si ergo in Deitate et humanitate, in duabus Christus: nam si non igitur, naturis ª est Christus, hoc est, non D inquit}, qui in mea erat substantia, loquebatur: ipsa est igitur ex duabus naturis, quod absit, qui ex Deitate et humanitate est; aut, quod absit, ex altera Deitate et humanitate præter duas naturas, aut nou ex Deitate atque humanitate.

Hæret. Et unde mihi ostendere potes quia Christus in divinitate atque humanitate sit?

Rust. Interim, quia non tantum fuisse quondam solum, sed nunc esse quoque naturas dixit, demons.rat et illud, quia dicit, ambo enim unum commixtionc. Idem vero est dicere, hac ambo, et hac duo. Sicut igitur quando dicit hoc unum, non fuisse solum, sed etiam nunc esse intelligimus; sic et quando ambo hæc

enim jam, non hæc ambo, igitur jam non hoc unum. Quare, quod absit, non jam dicetur unus Christus, nec una ejus, secundam te, esse persona; nec non etiam ipse articulus hæc, pluraliter dictus, non na:uram, sed naturas esse significat; ambo vero illa dun, unum esse, sub uno vero omnia dicta sunt, sicut ostendit dictorum lectio.

Hæret. Non multa mihi, sed illud, at dixi, proba, quia in ils sit Christus.

Rust. Et boc tibi ex synodicis similiter lectionibus comprobabo.

Hæret. Prius, quæ sunt residua testimonii sancti Gregorii perquiramus, clare, ut arbitror, unam Domini Christi substantiam declarantia.

Rust. Servetur tibi absque præjudicio et iste sermo: nune vero interim, dum adhuc quæ dieta sunt memoriter retinemus, accipe synodicam lectionem. quia Christus in divinitate atque humanitate sit. Testimonium synodicum Ambrosii sanctissimi Mediolanensis ep scopt.

« Sileant igitur inanes de sermonibus quastiones, quia regnum Dei, sicut scriptum est, non in persnasione humani verbi est, sed in ostensione virtutis (I Cor. 11, 4). Servemus differentiam divinitatis et carnis. Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in codem utraque natura est; et, si idem loquitur, non uno tamen semper loquitur modo. Intende in eo, nune q idem gloriam Dei, nunc vero hominis passiones: quoniam et Deus, docet et divina, quia Verbum est : ut vero homo, loquitur humana, quia in mea substantia loquebatur. Audisti, custodiamus disferentiam divinitatis et carnis. Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in codem utraque natura est. > Intende. quæso, in utroque esse corum quæ dicta sunt, Dominum Christum, id est, Deitate et humanitate; quorum et disserentiam dixit oportere servari. Et addit, quia in codem utraque natura est. Quid igitur vult id quod ait, quia, nisi ac si dicai, propter hoc in iis est, quia in eo sunt hæc? Si enim Christo [forte, in Christol dum naturm, et in duabus naturis est Christus. Propter hoc nec uno semper loquitur modo idem iose, quia non una natura, sed aliquando quidem tanguam Deus est, aliquando vero ut homo. quia in mea substantia loquebatur, id est, quivis forte vere temporis differentia, et Dei gloriam atque hominis passionem et naturarum distinctionem pariter representat, dum dicit, nunc quidem hoe, nunc vero

Hæret. Tu ista dicis: nam synodus non ait quod in utraque natura sit Christus, sed quod ipse quidem in utroque loquitur : in ipso autem utraque natura est; et non dixit duæ, sed utraque: quod vero utrumque, non continuo, duo.

Rust. Quousque, o tu homo, Deo discredis, qui per sanctos locatus est Patres, et impudentiæ non parcens, desperationis cæcitate ctiam communes con-

ceptiones mentis evertis? Quis dixit, quis audivit un- A tem, in sua ipsius indirumpibili unitione, ilias ipsas quam hominum, utrumque non esse duas? Convinco vero te a tua ipsius conscientia. Dic igitur anathema ei qui non credit, quod Christus in utraque natura et in Christo utraque natura est, ut credamus tibi vel hoc, quia ex bona conscientia loqueris. Quid est ergo; quod occasiones et varietates verberum quæris? Die anathema, et tunc tanquam nescientem te rationabiliter suadebimus. Quia vero dixisti, quia in utroque loquitur, et quia in mea substantia loquebatur; non dixit, quia in boc sive in illo sit, sed quia in utroque loquitur, unus qui in utroque est loquitur: sic boc positum est in tantum, ut sequatur Filius Dei. Reddito vero verborum ordine, facilis est intellectus, tanquam si diceret, qui in utraque natura est Dei Filius, et adillud incongruum quod tua verba consequitur : si enim non est in utroque, loquitur igitur ubi non est. Quinetiam si non ille est in utraque natura, est vero in eo utraque natura; non est ille Deus filius in iis quæ sunt in eo. Et de nonnullis quidem talis ratio verax est : ego enim sum in hoc mundo et in hoc l co, sed non ctiam vel mundus vel locus in me, de iis autem quæ ad substantiam pertinent, necessarie conversio fit. Etenim, si Filius in divina substantia, et in Filio ergo divina substantia; et si humanitatis natura in ipso est, et ille in ipsa natura est; et si dum sunt in ipso naturm, et ille in duabus naturis est.

Hæret. Ego timeo idem velut in confessionem fidei d'eere quod quilibet dicere possit dividens atque se- C jungens : divisio enim in duo, vel in tria, aut certe plura ultra sieri dicitur; et ideo non dico, in duabus.

Rust. Similitudo sermonum idem non facit in rebus existere; alioqui tali modo, et illum qui dicit, quia in codem utraque natura est, po-sibile e t sustincre calumniam : econtrario enim quæ consunduntur, in unum aliquid confunduntur. Hoc vero est et sermonum summa diversitas, seu magis adversitas, dicere quia unus et idem in duabus naturis est, et dicere quia in duabus aut in duobus quibusdam dividitur : qui enim dividitur vel partitur, sive separatur, non est unus in illis in quibus separatur, non enim potest unus esse, et divisus esse; sed postquam fuerat aliquando unus, jam nunc non est unus, postquam separatus est. Hoc ergo significat impia divisio vel D separatio. At vero unum eumdemque in aliquibus esse, hoc magis cautius et tenacius inseparabiliter unum esse, est : qui enim in duabus est, et idem ipse permanet, ille non solum partiri non potest, sed et sufficiens est ut in seipso unita custodiat in quibus secundum subsistentiam, id est substantive est, id est, ca quibus absque ulia medictate participat. Quare multo amplius et cautius non unum dicimus Filium: quippe scientes eum in duabus naturis existere, fortiter atque incommutabiliter cum novimus unum. non vinciendum, ut ita dixerim, dualitate naturarum in quibus est, ut partiatur in duo, sed et prævalen-

in quibus est, servare naturas.

Hare. Argumentatio, mihi, et ingenti subtilitas, ut ita dixerim, videntur hæc verba. Ego autem ad illam sanctissimam sanctorum Patrum convertar auctoritatem : ex te vero, secundum tua : promissiones, exigam ut quæ reliqua sunt lectionis sancti Gregorii, taudem aliquando jam recenseam, quæ ita se liabent: e Si quis dicit, tanquam in propheta secundum gratiam inoperatum \*, et non secundum substantiam conjunctum et complasmatum Verbum; sit vacuns melioris operationis, magis vero plenus adversæ. Si quis non adorat hunc Crucifixum, ana hema sit et deputetur cum Beicidis. Si quis ex operitus perfectum factum, aut post baptisma vel resurrectionem didit, loquitur. Verumtamen idem rursus designat B ex mortuis, assimilatione dignum factum dicit, sicuti gentiles subinscriptos inducunt, anathema sit: quod enim cæpit, aut proficit, aut persicitur, non Deus; vel si propter incrementum catamodice ita dicitur. Ecce indubitanter anathematizati sunt qui dicunt non secundum substantiam conjunctum Deum carni, et non complasmatum. Si igitur secundum substantiam in Christo unitio facta est, constat quia unam substantiam fecit: non enine dixit testimonium secundum substantias conjunctum, sed secundum substan iam : substantia vero utique una est, et non duæ substantiæ, ut dicitis vos. Memini vero et illud, quia ubi naturalis unitio dicebatur, dixisti quia interim non dixit unitionem secundum naturam, sed naturalem. Ecce igitur hic non substantialem, sed secundum substantiam specialiter conjunctionem dixit. id est unitionem; addidit vero, et complasmari Deum carni, et Judæos non homicidas, sed Deicidas esse.

Rust. Non dicit nunc qualiter ad invicem duæ natur.e convenerint, sed quomodo una et sola divina natura humanitati convenerit, sed non e converso etiam. Si vero improbabile id suspicaris, hujus particulæ principium intendomus; dicit enim: Si quis tanquam in propheta dicit, secundum gratiam operatum. Vides igitar propositionis principium, quomodo Deus carni copulatus sit, non quomodo Deitas et humanitas sine unitate, id est ab una unitionis, ut ita dixerim, parte. Perimit igitur ne dicatur simpliciter, secondum gratiam Deum conjunctum, et secondum illam gratiæ mensuram circa quam in prophetis est operatus; probat vero secundum substantiam conjunctum: et neque unitum dixit, sed conjunctum; conjunctio vero corum est que non immediabiliter sunt unita. Quid vero sit quod dicere volo, nitar clarius dicere: non Deus Verbam, divinam naturam; sed divina natura per Dei Verbi personam, unita dicitur carni. Si enim tota Trinitas incarnari voluisset, tunc forsan juste ipsa per semetipsam fuerat incarnata natura : omnia enim quie illi naturæ secundum se et propter semetipsam adsunt, communia Trinitatis, et non propria unius soliusone personæ sunt. Inhumanatio autem non Trinitatis communis, sed propria est solius subsistentile Ver-

<sup>\*</sup> Mox infra, operatum.

bi : incarnatus est igitur et Deus Verbum, et na- A tura ejus : sed ille quidem per semetipsum, et sccundum quod est igse; illa vero non ita, sed per personam. Igitur Deus Verbum, secundum semetipsum quidem unitus est carni; una enim persona et una subsistentia est facta cum carne : secundum naturam vero conjunctus est potius quam unitus, duze enim mansere naturæ; et per comparationem, Verbum potius unitum carni est, quam natura ejus; et ob hoc istud poties quam illud, unitio est. Illud igitur magis conjunctio est, licet sit et unitio; boc vero magis unitio est quam conjunctio : nam quæcunque omnino conjunctio nominatur, illic pene semper servatur et aumerus conjunctorum, seu etiam quantitas.

hic sermo: nec enim differt dicere, quomodo ad invicem duæ naturæ convenerint, et quomodo divinitas humanitati conjuncta sit. Nam si una est, a semetipsa minime differt : sic igitur Verbum carni copulatum est, sicut caro Verbo. Deinde quæ rursus differentia Verbi cjusque naturæ, ut ipse quidem per semetipsum dicatur unitus; illa vero unita non per semetipsam, sed potius fuisse conjuncta?

Rust. Intentius te audire queso quam piùs: subtilior enim sermo est, quam qui possit aliter comprehendi. Inhabitare etenim Deus dicitur a nobis in carne, indivise atque incessanter, non antem caro inhabitare Deum; et temp'um Dei dicitur caro, sed nequaquam templum carnis Deus : et hujusmodi unitionem Deus fecit, et non caro; caro autem passa C est, et minime fecit. Passio autem non solum corporali.:m et contristantium, malorumque dicitur, sed et spiritualium, et suavium, et bonorum, ita ut et ipsa beatitudo creaturarum passio nominetur. Et una quidem cademque unitio est, sed non una definitio sive ratio unitionis. Si igitur oportet præsentare per imaginem differentiam Deitatis un'tw carni, carnisque Deitati, dicimus ita. Contingit, unius ejusdemque viæ contrarias esse rationes : eadem namque est ascensus atque descensus; ab hoc quidem principio, ad il ud'ascensus, ad boc vero ab illo descensus,. subjectum vero, idem: locus namque itincris idem est, etsi multoties et millies id quilibet pertranscat. Sic igitur, ut verbi gratia et manifestandi causa dicamus, differt a Deitate ad humanitatem, non ipsa unitio, sed ratio unitionis ad cum quæ est e diverso: licet bic et illud discrepet, quia duarum naturarum unitionem non ambæ fecere naturæ, sed sola divinitas. Quid enim et cooperari ad unitionem valuit natura nostra quæ in Christo est, quæ sumpsit ab ipsa unitione principium? Forsitan vero et propter ho , non secundum substantias, sed secundum substantiam dum sunt conjunctm substantim, quia non duarum, sed unius tantum, miraculum ipsa unitio fuil. Non enim, sicut in prophetis vel al quibus aliis, divina gratia manum porrigente, nobis tamen studentibus et quodammodo cooperantibus, unimur Dev; tali modo i lic, sed longe inchabilitorque diverso.

Hæret. Rursum compellor ambigens objicere, quæ sit differentia vel quod medium Verbi, et naturæ sive substantiæ ejus; ut ipse quidem per semetipsum carni uniatur; natura vero ejus non per semetipsam, sed secondum personam.

Rust. Quam vos dicitis causam, ut non inhumanaretur Pater et Spiritus sanctus, dum una Dei Verbi natura incarnaretur, quæ natura communis est Trinitati: hanc nos dicimus causam, ut Deus Verbum inhumanaretur per semetipsum; natura vero ejus, secondum personam. Imo vero id quod nos dicimus, multo videtur facilius esse quam quod dicitis vos. Si enim sic unita est humanitas atque divinitas ut una fieret natura, et omnino inhumanatus non est Pater nec Spiritus sanctus, qui ejusdem naturæ sunt Hæret. Mibi multa incongruitate plenus videtur B et non alterius, quomodo impossibile sit sic inhumanatum fuisse Verbum ut non per semetipsum inhumanaretor cius natura?

> Hæret. Sed omnia quidem quæ habet persona, babet immediabiliter et natura; non autem quæ sunt naturæ, necesse est ut sint etiam personæ.

Rust. Sermo quidem iste, et ante demonstrationem incongruentissimus videtur universis; verumtamen, propter inscusatos, ex necessitate respondeo. Quasi, ut inquis, nulla differentia est, nec aliquod medium personæ Verbi et naturæ ipsius : hoc quod nihil est, nil prohibet e converso dicere. Igitur nulla differentia neque aliquod medium est a Verbi natura ad ejus personam. Quoniam vero indifferenter secundum eamdem naturam se habent, non solum Pater, sed et sanctus Spiritus; inhumanato Verbo ejusque natura, inhumanati sunt igitur, secondum te, et Pater et Spiritus sanctus. Necesse est igitur circa vestras blasphemias, ut et genita et passa sit tota sancta Trinitas. Insuper autem et caro, secundum te, trium erit personarum propter Trinitatem, aut Trinitas una persona propter carnem, aut carnem necesse est naturam quidem habere, personam vera non habere. Non igitur ex duabus naturis, secundum te, unus Christus, unus Filius, unus Dominus : hac enim unius et solius apud vos compositie personæ significativa sunt; sed solum, sicut dicitis, una est facta natura : omnis igitur ex vestra argumentatione necessitas e t, aut unum esse Christum, unum Filium, unum Dominum, et non unam ejas naturam ex duabus; aut esse unam naturam, et non esse unom Christum, unom Filium, unum Dominum. Onid igitur vestrum crimen aliis attribuitis, tanquam duas dicentes naturas, negant unom Dominum, unom Christum, unum Filium : quod nobis incessanter confitentibus, et verbis et rebus; vos soli incessanter negativ, unam dicentes naturam? S goandum vero et hoc, quia qui prins disserentiam Verbi et ejus naturæ esse negaveras, nunc dixisti, omnia quæ habet persona, habet immediabiliter et natura, non autem que sunt natura, necesse est ut sint etiam personæ.

Haret Conficer esse aliquid differens : sed hoc prohif et quidem quædam naturæ etiam personarum

esse communia; non tamén ea que persone sunt A est id pro eo quod est, genitum ex Patre Unigenitum. prohibet esse etiam naturæ. Et ideo persona incarnata, facta est una natura : facta vero una natura, non est Trinitas incarnata. Ea enim quæ personæ sunt, mox sunt eliam natura; ea vero quæ sunt naturæ, non continuo etiam personarum.

Rust. Si igitur ea quæ personæ sunt, ut inquis. continuo etiam naturæ sunt; quoniam duæ personæ. lid est Patris et Spiritus sancti, aliæ sunt præter bumanitatem Filii; altera igitur et natura secundum te, Patris et Spiritus, præter humanitatis naturam quæ est in Christo. Natura igitur Patris et natura carnis duze sunt. Quia igitur una et sola et simplex natura est Patris et Spiritus sancti; ipsa vero et Filii, secundum quod Deus est : Filii igitur naturæ sunt duæ.

Hæret. Sed in solo Filio, cum humanitate una est facta; in reliquis vero personis altera, et altera, duæque naturæ sunt.

Rus'. Ergo circa quiddam quidem suum facta est una; secundum aliquid vero, minime. Hoc vero aliquid, si quidem Filii. personæ idem est, maniseste nobiscum non jam unam naturam, sed unum Filium factum fuisse, et unam ejus confiteris personam. Si vero non est idem personæ, non erit simplex, secundum te, sed composita erit divina substantia : cujus aliquid quidem factum est, una natura cum carne; aliquid vero minime, una cum carne natura. Igitur deitatem et bumanitatem ad invicem discernere non sustinens, ipsam simplicem Deitatem, et hoc secundum semetipsum discernes, Quia vero impium sit om- C nia Dei Filii divinæ ipsius impartiri naturæ, si duhitas, osten letur : nec enim carnis ejus passiones divinæ Filii naturæ dicere licet, nec ea quæ Verbi sive rel'quarum sicut arbitror subsistentiarum sunt propria. Causa vero hæc e.t., quia ea quæ personas exprimunt ab invicem distantia sunt, simplex vero, secundum quod simplex est, nihil differens babet. Pater enim genuit quidem, sed non etiam genitus est; Filius vero genitus est, sed minime genuit; Spiritus autem sanctus procedit, et non e diverso. At vero divina, id est sanciæ Trinitatis natura, quæ tribus subsistentiis est communis, nec genuit, nec genita est, nec procedit: nam si unum horum, ergo et reliqua; id est, si genuit, et genita igitur est, et processit. Et sie quoque impium est, omnia Dei D Filii divinæ ejus impertiri naturæ. Nam cum sit proprium Filii Dei, nec gignere, neque procedere; hac jam non referuntur ad ejus naturam qui gignit atque procedit. Quin potius, si quid hoc est Patri gignere, quod non gigni neque procedere, et Filio hoc... (Deerat versus in exemplari.)

Hæret. Si non genuit divina natura, quomodo in Nicæa sanctissimi Patres Filium ex Patris substantia genitum dicunt, inquientes genitum ex Patre unigenitum, id est ex substantia Patris?

Rust. Non habet symbolum ista : unde nec in Constantinopoli sancti illi Patres 150 hoc dixerunt. Verumtamen vel si det aliquis hoc ita positum, dictum

ejusdem substantiæ existentem cujus et Pater, nen tanquam genitos sit ab ipsa substantia : non enim substantiæ, sed subsistentiæ Patris est Filius, Deus Verbum: non enim Pater Verbi, communis trium subsistentiarum natura; sed sola subsistentia Patris.

Hæret. Ergo, secundum te, corrupit quod verum est sancta et magna et universalis synodus quæ in Enheso facta est: posnit enim symbolum, dicens al locum sie : Et in unum Dominum Jesum Christun Filium Dei unigenitum ex Patre unigenitum, id est, ex substantia Patris, Deum ex Deo, lumen ex lumine; et

Rust. Non oportet quando de Patribus sermo est, sic audacter fieri verba: alioquin et ego forte dixis-B sem, ergo corrupit sancta et universalis Constantinopolitana synodus, secundum te, symbolum l'atrum. Sed oportet nos, sanctis Patribus parcentes, hanc partem derelinquere, et illud solum dicere quia, etsi verbis distat expositio, non tamen et sensibus, Igitur quando dicimus genitum ex substantia Patris, sic intelligitur, sicut superius diximus, quia ejusdem substantiæ est; aut ita distinguendum, ex substantia Patris, Deum ex Deo eum esse, et lumen ex lumine. Et illud vero dico, quia in una cademque synodo Ephesina, ubi Charisius propriam filem confessus est, quæ etiam placuit synodo illi, non sic posuit hanc symboli locum, sed magis sic: Et in unum Dominum Jesum Christum Filium Dei unigenitum, Deum ex Deo, etc. Arbitror vero hanc esse dissonantiæ causam, eo quod a multis memoriter teneretur, et, dum quidam nonnulla obliviscerentur, sermonem commutarent pro altero alterom.

Hæret. Firmius aliquid super hoc audire velim; hæc panique dubia sunt.

Rust. Sufficit tibi ad mese expositionis astructionem, tuæ ratiocinationis sensum, magis autem suspicionem sive dementiam subrui : si enim cuncta quæ uniuscujusque personæ sunt, et maxime Filii, oportet nos communi Trinitatis deputare substantiæ; ergo et passio Filii, divinæ naturæ passio erit. Si vero dixeris quia sola illa quæ divinitatis sunt, ergo jam non unum est, sicut una persona Dei et hominis. Si enim et dum cuncta personæ Dei verbi deputentur, ut jactitas, divinæ naturæ, ipsa divina natura non fit una persona cum Verbo; quomodo humanitas ejusdem Verbi, cujus propria non deputantur divinæ naturæ, una cum ipsa sit natura? Quod si et hoc concedamus, quia omnia quæ personæ sunt, deputari oportet communi personarum substantiæ, non eo quod primæ et secundum se substantiæ illius ista sint : alioquin, secundum se, et genuit, et minime genuit; et genita est, et non est genita; et procedit, et non procedit; et inhumanata est, et minime inhumanata. Pater enim genuit, et genitus non est; Filius autem genitus est, et minime genuit; Spiritus autem sanctes, nihil horum, sed procedit tantum, et non e converso. Nulla enim ratio est, cur, si ea quæ adsunt cuique personæ, ac sunt ctiam naturæ earum, non etiam

per hoc veræ dicentur affirmationes atque negationes circa idem, de una eadem simplicique substantia, quod est nimis incongruum : ita ut magis demonstretur ex istis quia ea quidem quæ uniuscujusque personæ sunt propria, ipsius secundum seipsum et per semetipsum sunt : quia nec sunt opposita, dum de codem dicuntur; ea vero quæ de natura communi, non ita. Quia igitur et inhumanatio proprietas est personæ, dico autem, Filii: non igitur ipsa per semetipsam, et prime natura inhumanata est : et stant nobis quæ superius dictæ sunt demonstrationes universæ. Dico vero et illud, quia quando dixero, Deus, simpliciter, universam Trinitatem dico : quando autem Deus adjectum habuerit, Pater, non jam Trinitatem, sed unam personam. Sic igitur cum dico. substantia, significo id quod commune est Trinitatis: quando autem com adjectione, substantia Patris, solam substantiæ illius personam.

Hæret. Quid vero, quia sancta synodus inquit complasmari Deum carni, et quia Deicidæ sunt Judæi, tanquam non homine occiso, sed Deo? Quomodo Deus complasmatus esse et occidi dicitur, nisi quia una natura est? si en'm duæ essent naturæ cum salvus esset numerus, et disferentiæ et proprietates salvæ omnimodo essent. Iis autem permanentibus, dicere oportebat quia occisus esset homo, et non coexstinctus Deus; et quia plasmatus est Deus, sed plasmavit et suscitavit templum, id est hominem.

Rust. Magis non advertis quæ dicta sunt : id enim and dicimus cum semper aut duo, aut amplius nu- C salutem refert, non inconsequenter, sicut commero significat. Si igitur Deus complasmatus est carpl, duo igitur quædam sunt, Deus atque humanitas. Testis autem mihi ad hoc est sanctissimus Cyrillus in secunda quidem ad Nestorium epistola, inquiens ita : « Christum unum et Dominum consitebimur : non tanquam hominem coadorantes Verbo, ut non incisionis phantasia subintroducatur propter hoc quod dicitur, cum, sed sicut unum, et eumdem adorantes: quoniam non alienum est a verbo corpus ejus, cum quo et ip i considet Patri. > In tertia vero: e Si quis audet dicere illum assumptum hominem coadorari oportere Deo Verbo, et conglorificari, et coappellari Deum tanquam alterum cum altero (hoc enim quod est, cum, semper quoties adjicitur, id ratione honorat Emmanuelem; et unam ei glorisicationem deputat secundum quod factus est caro Verbum; anathema sit. >

Hæret. Compellor hæc ipsa clamare: quomodo Deus complasmatus est? quomodo occisus? quo autem modo non contraria sibimetipsi dicit sanetæ piemoriæ Cyrillus, qui id quod est cum ex sua persona ferventer abjurat, et hoc idem cum rursus synodice approbat? Hee sunt que me præ omnibus mavent vehementerque perturbant.

Rust. Arbitror quod pariter sateamur, quod Filius Dei Deus Verbum, et consubstantialis existens et indifferens secundum naturam a propr o Patre;

desunt ipsi naturæ, quæ desunt cuique personæ. Ac A identidem est impassibilis sicut ille, non tamen ob hec omnino ab eo aliena sunt quæ ejus acci lerunt propriæ carni : dico autem circa unitionem. Onia igitur plasmata quidem est caro, non Deitas Verbi sempiterna persistens: crat vero inseparabiliter carni unitum Dei Verbum, ea quæ propria carnis sunt propria faciens : dispensative complasmari dicitur carni ut propriæ carnis impassibiliter significans plasmationem. Sicut enim, genita ex Virgine sacrosancta eius carne, ipte dicitur genitus, qui omnibus ad id ut sint præstat genesim; sic plasmata ejus carne, ipse dicitur complasmatus: ut in eo quidem quod est, consolvetur (Sic) ratio naturarum; in co vero quod est plasmatus (quod dum proprium sit, primo loco, humanitatis, dicitur tamen etiam de Deo Verbo), B unitionis omnino inseparabilis unitas custodiatur. Si igitur solam nobis unitionem voluisset ostendere. inculpabiliter utique diceret, plasmatus est Unigenitus secundum carnem sive carne : id est secundum nostram naturam. Si vero solam differentiam, immaculate dixisset, quia Sapientia ædificavit sibi demum (Prov. 1x, 1): id est Verbum carnem: nunc autem bene et breviter utrumque ostendens, non principaliter et absque omni medio plasmari, sed complasmari decibiliter introduxit.

Hæret. Ecce de boc quidem quid diceres. nescio quomodo: quid autem de Deicidis dicturus es, id est Judgeig?

Rust. Item tibi denuo dicam : si enim semel Deus ea quæ carnis sunt, in semetipsum propter nostram plasmari dicitur carni ipse qui propriam cornem plasmavit ut Deus; sic illi qui ejus occiderunt carnem non consequenter, arbitror, Deicidæ vecantur; non quia purum et sine carne occiderint Deum, sed quia ille homo quem occiderunt Deus est : non enim purus erat homo, sed perfectus tam in Deitate quam etiam in humanitate idem ipse. Si vero hoc tibi probabile non est, suscipe vel aliam expositionem. Crimen apud istum judicem non a pæna sustinentis deputatur, sed ab intentione facientis. Quia igitur Deus quidem impassibilis est per naturam : quod vero attinet ad Judæos dicentes. Iste est hæres, interficiamus eum et nos habebimus hæreditatem (Matth. xxi. 38; Marc. xu, 7; Luc. xv, 14); circa Evangeipsum intelligere compellit), et non potius una ado- D lium sic voluerant perimere Filium Dei, ut nec resurgeret ulterius, neque vero esset omnino d'vinitas eius, licet nullus eum potuisset exstinguere. li vero qui boc ipsum quod est impossibile, intentione tamen propria ut sacerent instituerunt; juste utique Deicidæ vocantur, non a fine eventus: quomodo en'm hoc fieri possit, dum quod studetur sit impossibile? sed ab ipso impetus sive instantize crimine. Forsan vero nec illud est incongruum dicere; quia sibimetipsi occidit Deum, qui nec reputat esse illum vel qui vitam propriam sic disponit tanquam non sit Deus : nullam namque de honitato ejus in vita futura fructificat utilitatem; quippe tanquam si, quod ad illum attinet, non sit : circa id quod dictum est: Dixit insipiens in corde suo : Non A est Deus (Psal. xm, 1). Sic enim dixit Apostotus Dei illis qui post bap isma judaizaverint sieut prius, qu'a non simpliciter, sed sibimetipsis rursus crucifigunt Filium Dei (Hebr. vi, 6). Nec non autem hec quoque dicimus, quia Sabellius et Samosatæus Paulus perikount, id est abjurant sanctæ Trinitatis subsistentias; et Arius consubstantialitatem, et Nestorius unitionem, et vos differentiam; ne forte tali aliquo modo et hoc dicatur, non quia interemerant vel occiderunt, sed quia refutaverunt Deum.

Hæret. Si hoc ita intelligitur, cur contra Nestor um hæc lectio assumpta est, dum certe quæ a te ante modicum dicta sunt, Nestorius non resutet?

Rust. Jam quidem supra dixi in principio vicini per unitionem dicantur de Deo Verbo quæ carnis sunt; secundum vero ea quæ inferius dicta sunt, videtur quodammodo non inutilis esse ad eversionem Nestorii dogmatum sermo. Maledictionem namque ostendit eorum qui non credunt quod adorandus sit qui crucifixus est; non enim purus est homo, sed Deus simul et homo: nec vero coadorans ut alter alteri, sed sicut unus, quia ut unus est adorandus est. Forsan autem et sicut qui Deum passibilem dicunt, Deopassiaui vocantur (non quod passa sit impassibilis substantia divinitatis, sed propter illorum qui sic a stimant, blasphemiam), ne sic Apollinaristæ Deicidæ nominentur, qui ipsum Deum in carne conversum et ita mortuum arbitrantur. Et si hoc ita se habet quod dictum est, tale est : Si quis non ado- C rat eum qui crucifixus est, anathema sit, et scribatur cem illis blasphemis qui dicunt quod oc isus sit Deus in sua natura. Signandum vero et illud, quia ubi dixit, conjungi et complasmari, non ait neque Deum neque Verbum, neque Christum, neque Dominum: arbitror autem ob boc, ut daret legenti intellectum, quia secundum personam plasmatus est tanquam unus; secundum naturam vero complasmatus est tanquam habens alteram naturam cum qua complasmalus est.

Hæret. Ego ab ista frequentatione sermonis ad alterum deductus intellectum, sic intelligo complasmari; quia id quod non est prius, nisi secundum materiam plasmari dicitur, sicut Adam ex luto plasmatus est : quod autem jam prius est et perfecte est, quando non quidem fit, sed unitur, complasmari dicitur : sieut in domo, quæ olim prius sunt. et quæ ad ipsam horam flunt; vel sicut in codice, cum suinuntur quaterniones qui ante fuerant consuti, si quis dicat consui : salva tamen pura dogmatis ratione quæ non solet esse per universa conveniens, sicut et olim constitit inter nos.

Rust. Mibi prodest et istud : ut enim id quod est, cum illic non unum aliquod, sed plura; ita et hic.

Hæret. Unde constat quod hæc ita se habeant? potesne mihi hæc in ipsis satisfacere verbis, an unde mihi ista depromes?

a Vulg., Ego mandavi sanctificatis meis, et vocavi fortes meos.

Rust. Licet oportuerit ut ea quæ dicta sunt. omnino satisfecerint tibi; tamen vel illa intende quæ in finem prædictis adjecta sunt. Dicit enim : « Quod enim cœpit, aut proficit, aut perficitur, non est Deus; vel si propter crementum quod paulatim fit, ita dicatur. > Quid ergo? dic milii : nonne manifesta est differentia naturarum? Quod enim cœpit, et profecit et ad perfectionem pervenit, caro est : quod vero semper est, et secundum naturam et substantiam perfectissimum, Deus est. Quia igitur, vesan'entes ut Arius, dicunt de Domino crucifixo, quia Deitas ejus non secundum naturam et substantiam perfectissima est, sed per donum vel mercedem honorem percepit a l'atre : quippe quæ vertibilis sit atque mutabilis; contra objecit sanctissimus Gregosermonis, ea quæ ille omnino non recipit; id quia B rius, si quis ex op ribus perfectum. Ad hæc vero, Pauli Samosatxi sodales dicebant, quia post nativitatem ex Virgine, nec non et post baptisma, et ultra post resurrectionem a mortuis, profecit ad adoptionem : ii quidem fractam et mutabilem Deitatem Filii suspicantes; illi vero hominem purum honorificatum à Deo, et deisseatum propter operum meritum, ut ob hoc etiam Deus voceiur, non ut qui ante Mariam fuerit et inhumanatus sit. Hos duos Gregorius sub uno con:rivit, adjiciens hæc : « Quod enim cœpit, aut proficit, aut perficitur, non est Deus; vel si propter crementum quod paulatim fit, ita dicatur : > id est, quod principium habet quando est, et quod non a natura est, sed propter opera fit perfectum, illud non est integerrime Deus; vel si sub uno momento id accipiat mox ut creatur ab opifice Deo, vel si paulatim proficiat sicut aliqui hominum.

> Hæret. Ergo, sicut dicis, non contra Nestorium dicta sunt hæc, sed contra Apolinarium, et Arium, et Paulum Samosatæum.

> Rust. Sed quia Nestorii dogma ad dogma Pauli habet quamdam cognationem, propterea eadem contra utrosque conveniunt. Jacet enim in synodi o codice inter alias Nestorii blasphemias, et hæc lectio: « Sed sicut dicebamus Deum omnium creatorem, et Deum Moysen; inquit enim: Deura te posui Pharuonis (Exod. vn, 1), et Israel Filium Dei, Filius enim, inquit, primogenitus meus Israel (Exod. 1v, 22): ct sicut dicebamus Christum Saul, Non enim mittam manum meam in eum, quia Christus Domini est (1 Req. xxiv, 7); et Cyrum identidem : Hac dicit, inquit, Dominus christo meo Cyro (Isa. xLv, 1); et Rabylonium sanctum, Ego enim, inquit, pracipiam eis, sauctificati sunt et adducam eos a (Isa. xiii, 3): sed communio quidem nominum similis, dignitas vero non eadem. . Ec e palam hic impius, sicut Moyseu denm. sicut Israel filium, sicut Saul et Cyrum christum, et Babylonium sancium; sie et ipsum Dominum dicit non secundum naturam Deum, sed vocabulo solo; non secundum substantiam, sanctum et unigenitum, sed s'cut Babylonios et Israel : differentiam vero eius ab aliis non vult esse secundum substantiam, sed circa dignitatem, ut nesciens natura Deum.

Hæret. Si non est una facta natura, quomodo, tan- A suscipiens : dico autem cum, et id ipsum rursus acquam non sit differentia, Deus complasmari dicitur? si vero, ut dicis, eo quod Dei dicantur ea quæ circa carnem contigerunt, secundum veritatem dicuntur hæc an mendaciter?

Rust. Quia quidem salva sit differentia naturarum, olim audivimus, sanctæ memoriæ Cyrillo ad Nestorium dicente: « Queniam diversæ quidem quæ ad veram adunationem convenere natura, unus vero ex ambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum differentia interempta propter unitionem; quinimo perficientibus nobis unum Dominum et Christum, et Fi ium, Deitate et humanitate. > Ecce aperte, usque adeo non perempta est differentia naturarum propter unitionem, ut nec dicat ipse singulariter, quinimo sed pluraliter dicat, perficientibus. Si igitur Deitatis et humanitatis differentia minime servaretur aut numerus, non oportebat dicere, perficientibus hæc et illa: hæc autem quorum differentia salva est, non sunt absque unitione. Quando igitur ad d'sferentiam horum aspicimus, neque ea quæ divinitatis sunt propria, carni tune dabimus; neque enim consempiternam illam dicimus Deo, nec descendisse de cœlo: nec, e diverso, ea quæ carnis sunt propria ad Deum referimus. Quando vero ad horum respicimus unitionem, Filium hominis dicimus descendisse de cœlo, et sempiternum et unigenitum Deum in terra visum. et cum hominibus conversatum (Baruch III, 58) secundum Scripturas. Et nemo ascendit in cœlum nisi Filius hominis, qui de cœlo descendit (Joan. 111, 13). C Deus enim Verbum qui descendit de cœlo, silias bominis est propter unisionem ad id quod nostrum est. Alioqui quomodo dicitur et est unus Filius, nisi sic? Rorsus qui ascendit a terra in cœlum, et locum mutavit secundum corpus duntaxat; unigenitus Patris est ipse Sermo qui incarnatus est sempiternus : non enim purus homo est qui assumptus est. Igitur nec differentiam perimit unitio, nec unitionem differentia dissipat. Si igitur Deus secundum suam plasmatus fuisset substantiam, non utique poterat complasmari cum carne, sed plasmari tantummodo. Quoniam vero non propter sempiternam naturam suam. sed propter unitionem de Deo id dicitur : et hoc vere dicimus, vera namque unitio est.

est, sicut anima corpori; ut nulla differentia linqueretur, quæ numerum divisionemve dualitatis eificcret.

Rust. Licet prædixerim, quia non simpliciter de Deo suerit sermo, sed indeterminate : ex superioribus euim de Crucilixo dixit; et adjecit inferius, complasmari: ne autem diceres, Quid: et cui complasmatum est? ego adjeci hoc nomen; quia, Verbum carni. Si vero, secondum te, in unam naturam divinitas humanitasque plasmata est, non igitur bene dixit, complasmari: id enim quod est cum, aut duas significat plasmationes, aut duo que complasmata sunt.

Heret. Sed ego tibi denuo dicam; ergo id ipsum

cusans, Cyrillus est sibimetipsi contrarius.

Rust. Non est ille magis'er sibimetipsi contrarius; sed id quod est cum, et id quod est simul, quando de naturis tantummodo dicitur, differentiam duarum pie significat naturarum; et propter id ipsum, quando id, ut de personis vel subsistentiis in Christo dicitur. impium est : mox enim duas significat personas, et Filios, et Dominos, et Christos. Quia vero sic prohibuerit dici id quod est cum, manifeste in superioribus demonstratum est. Quia vero iterum dicit, quod Verbum cum carne assideat Patri, audi in secunda ad Nestorium epistola ejusdem Cyrilli sanctissimi, in qua sub uno et hoc dicit et illud : « Si Christum unum et Dominum confitebimur, non tanquam coadorantes persiciente nobis unum Christum Deitate et humanitate, B hominem Verbo (ut non inscisionis phan:asia subintroducatur ob id quod dicitur cum), sed ut unum et eumdem adorantes, quia non est alienum a Verbo corpus ejus, cum quo et ipsi considet Patri, non tanquam duobus rursus considentibus Filijs, sed ut uno circa unitionem cum propria carne. > Ecce, et de corpore dicens, inquit, cum quo considet Patri. Intende id quod est, cum quo, et rursus, cum propria carne. Id vero quod prius dixit, cum, et id quod posterius, et con, et co, idem est. Sed quotiescunque quidem, ut dixi, sermo sit de naturis, dicitur cum humanitate divinitas, et e converso: quando vero de Filio, uon licet dicere, coadoratur Filio Dei filins hominis, non enim coadorantur in sancta Trinita e, nisi personæ tantummodo : divinitas vero, sicut miracula est operata per carnem, sic adoratur per carnem; et adoramus omnes crucem, et per ipsam, illum cujus est crux: non tamen crucem coadorare dicimur Christo, nec per hoc una est crucis et Christi natura. Simi'iter adorare altare, coadorare altari. Trinitatem non dicimur, sed potius per altare. Nec tamen rursus, sicut Patrem per Filium, ita Verbum per carnem: non enim duæ personæ sunt Christi: cum carne vero, id est per carnem, sicut dictum est, cum qua considet Patri et coadoratur.

> Hæret. Quia adoratur quidem unus Christus, et considet Patri cum propria carne, dixit sanctissimus Cyrillus; sed unde constat? quia in Graco σύν et μετά idem sit quod dicimus, cum vel con.

Rust. Quia et ipsum ov, id est cum, Cyrillus san-Hæret. Non hoc significat, sed quia complasmatus D ctissimus approbaverit, et aliunde manifestum est : id est quia non tantum in universali synodo, sed et extra ubique contra diversos epistola sanctissimi Athanasii ad Epictetum per omnia approbatur, in qua jacent inter alia, et hæc: e Dixit: Dorsum meum dedi ad verbera, et faciem meam non averti a confusione sputorum (Isa. L, 6): quæ enim pertulit id quod humanum est Verbi, hæc ipsum, Verbum illud quod erat cum eo, in semetipsum referebat, ut nos Verbi pietate participare possimus. > Ecce audisti quia ei quod humanitatis sunt passiones, in semetipsum referebat: ubi autem coadease et referre, illic irrecusabiliter quantitas secundum naturam.

ctissimus Cyrillus probavit?

Rust. Non solum testimonia ex ea posuit in synodo, sed et in epistola ad sanctum Joannem, in qua dicit et hæc: c Quia vero sanctorum Patrum scita ubique sequimur, maxime vero beati et omni laude, digni Patris nostri Athanasii; circa quodibet illud omnino evagari vitantes, ab ipsis credat quidem sanctitas tua, dubitet autem nullus aliorum. > Et rursus: ( Quia vero didicimus quod et epistolam ad beatum Epictetum, omni laude digni Patris nostri Athanasii, orthodoxe habentem corrumpentes quidam ediderunt, ita ut ex hoc plurimi nocerentur; ob hoc, utile aliquid et necessarium fratribus excogitantes, ex antiquis exemplaribus quæ apud nos sunt tuæ sanctitati; et nos igitur hujus editionis exemplaria habentes, ex ipsis tibi proposuimus. . Inten le igitur quia orthodoxe habentem dixit Epistolam ad Epictetum, et quia fratribus utile ac necessarium quid excogitans, ejus direxit exemplar, laudans ejus scriptorem ut dignum est.

Hæret. Et si non est divinitatis et humanitatis una facta natura, quomodo potuit fieri una persona, dem certe, quoties ex duabus naturis una persona subsistit, fiat pariter et una natura?

Rust. Nimis insensatorum et insipientium est, de Omnipotente interrogare quomodo potnit! Ad quod sufficit responderi quomodo voluit; quia impossibile est Deo non adesse quod vult.

Haret. Et un le certum est quod Deus voluerit cum C carne unam se esse personam, et una sieri natura noluerit, dum certe dicat Apostolus: Quis cognovit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus suit (Rom. x1. 34)? Insuper consequent est unam fieri naturam, quotiescunque sit una persona. Nec non, et si ad Dei omnipotentiam respiciamus, potuit Deus volens una cum carne lieri natura; et quoniam Dei omnipotentis miraculo facta est una persona, cur non et alio miraculo etiam una est facta natura? Aut cur non eodem utrumque miraculo, imo vero idem? An facile est Deo illud facere, quod impossibile rationibus videtur humanis, id est unam ex divinitate atque humanitate personam; et difficile est Deo id quod est humanis quoque rationibus consequens, ut una illius natura sit cujus una persona est?

Rust. Magna est Dei clementia, qui, ut non erraremus, non solum inhumanari dignatus est, sed et causam principalem suæ nobis inhumanationis ostendere: unde superius demonstratum est quia omnia nostra suscepit excepto peccato. Assumpsit igitur cum substantia nostræ naturæ perfectæ, etiam quantitatem; pro qua eum unum hominem vocat Apostolus (I Cor. xv, 21; I Tim. 11, 5), et hoc sæpe. Hæc igitur perfectæ nostræ naturæ integra unitas, in egræ divinitatis unitati concurrens; dualitatem naturarum rationabiliter coadimplet. Insuper non otiose facit magnalia Deus, tanquam propter hoc solum ut ipsa faciat; sed accommode ad nostram salutem suam pen-

Hæret. Et ubi hanc popæ Athanasii epistolam san- A sans intentionem: nec enim vel stuporis causa, vel vanæ gloriæ, sed nostra utilitas ejus benignitatis intentio est. Itaque oportebat eu:n, nostræ naturæ sieut alia omnia, absque peccato, sic quantitatem queque seu potius unitatem suscipere, sient superius demonstravimus. Nam si non est quæ assempta est una natura, ergo nec una est, et per hoe mibil. Si vero una est; sicut impium est dicere quod desit ci aliquid nostræ substantiæ, sic etiam quantitatis: habet igitur et hanc proprietatem quantitas illa ut concurrens divinæ substantiæ quantitati, dualitate perficiat. Insuper ad miraculum quoque valde superior invenitur nestra confessio: semel enim dignatus Dei sermo, una esse cum carne persona; de re iquo, non mirabiliter (quia et consuete, ut vis) diceet absque errore se habent, direximus exemplaria B retur una factus fuisse natura: vihil autem mirabilius, et mentem excedens amplius atque divinius est, quam quod inconsuctum atque incomparabile. Quid vero amplius tale est, quam unam personam subsistere, cujus non esset una natura? Claret igitur, gnia et rationis, et miraculi, et causa comparatione superiores invenimur a vobis.

> Hæret. Si possibile est quantitatem (absque nominibus earum rerum quarum quantitas est) in dicta proferre: at puta si unusquisque hominum qui unus bomo nominatur, utrum ergo hunc et ablate nomine quod est homo, licet nobis unum dicere. Si enim hoc et super sancta Trinitate recte dicimus, erit duo quædam, Pater et Spiritus sanctus, duæ namque personæ sunt; erit vero et Filius, duo quædam; duæ namque, secundum vos, naturæ sunt: Pater igitur, et Filius, et sanctus Spiritus, quatuor quædam sunt. Sic enim tu quoque nobis paulo ante objecisti, quia divinze naturae unitas cum unitate humanæ naturæ, naturarum dualitatem explet. Et nos igitur secundum vestram concludimus rationem, quia duo et duo quatuor sunt: quare pro Trinitate, quaternitatem colitis : non igitur estis orthodoxi. Nec vero affirmare valebitis quod sine re:um nomine non profesatur numeri eorum nomen, quia unum Trinitatis confitentes esse Christum, et unum ex tribus non potestis abnuere. Si vero interrogemini, ex quibus tribus unum, non invenictis unum nomen commune quod de tribus pluraliter prædicare possitis: nec enim ex tribus Patribus, nec ex tribus D Filiis, nec ex tribus Spiritibus sanctisve paracletis.

Rust. Consucta fraude ambigua nomina posuisti; ac pro rebus, nudum locutus es numerum. Sed ubi dicis, Pater et Spiritus sanctus duo quædam sunt, die quæ duo, et nobis tacentibus, tu te ipsum convinces. Sic rursus quando dices de Filio, duo quædam, determina quæ illa sint; et de falsitate tuæ compunctionis, to ipse temetipsum, me tacente, convinces. Duo enim quæ a te dicta sunt prius, pro duabus posuisti personis; duo vero sequentia, pro naturis: Trinitas autom personarum, non naturarum Trinitas est. Et rursus, dualitas, non personarum, sed naturarum dicitur circa Dominum Je-um Christum. Si igitur duas personas dicentes Patrem

et Spiritum sanctum, similiter duas maturas dicere- A mus, quod est blasphemum, Filii esse personas; aut e converso, duas dicentes Filii esse naturas; duas, quod absit, similiter diceremus naturas Patris et Spiritus sancti; tunc calumniis vestris occasionem non absque verisimilitudine dederimus; ut dum naturæ, et rursus aliæ duæ vel duæ personæ, et aliæ duze, in qua Trinitatem pariter computarentur. Nunc autem sicut duæ et una persona pariter computatæ tres faciunt: sic unam sanetæ Trinitat's naturam communem, et aliam unam solius Filii, id est assumpti, duas esse necesse est, et unam esse non posse. Licet igitur et duas credamus in Filio esse naturas, non tamen confessionem nostram quaternio sequitur: absque rebus enim subsistentibus solam non colimus quantitatem, etiam si proferre li- B ceat solam. Insuper si nos dicentes esse duas naturas, ob hoc ipsum quaternitatem pro Trinitate consequitar colere ; et vos consequenter ex quaternitate colere Trinitatem, quia ex duabus naturis dicitis

Hæret. Sed nos, non ex tribus personis, sed tres personas esse dicimus Trinitatem; dicimus vero et trium personarum et in tribus personis esse

Rust. Sed cur non unus Christus duæ naturæ credantur, si tres personæ secundum veritatem unus sunt Deus, sicut etipse Dominus in Evangelio inquit: Ego et Pater unum sumus (Joan. x, 39); Unum, dixit, et, sumus, ut unum naturæ deputetur, sumus vero personis. Si enim simplicem naturam non divi- C dit Trinitas personarum, quomodo personam, quæ, ut fatemini, minime simplex est, sed composica, discrepat naturarum dualitas? Insuper, duo et tria, et quatuor quædam; non 'unoquoque apud semetipsum subsistente, sed collecta et comparata seu collata, ut ita dixerim, vel potius, pariter considerata dicuntur: non connumeratur vero in Trinitate natura personis; alioqui et ante incarnationem, quod absit, quaternitas fuit : tres namque personæ sunt , ct una natura; et numerus in quatuor minime proficit.

Haret. Sed ibi, ob hoc quia non est extrinsecus unitas et extrinsecus Trinitas; sed Trinitas unitatis, et unitas Trinitatis.

natura tribus personis, quia Trinitas unitatis est, et unitas Trinitatis; omnimodo ergo altera unitas est præter unitatem communem, connumerabitur . Trinitati: caro vero unius trium, id est Domini Christi, non totius est Trinitatis: non cuim tota Trinitas incarnata est, secundum te : igitur quaternio erit, Trinitas atque caro. Igitur aut ostende non esse unitatem nostram naturam, id est carnem non esse unam, aut recipe quia non ob hoc minime connumeretur personis natura divina, quia unitas Trinitatis est et Trinitas unitatis, et reliquum tibi est ut nobiscum dicas quod non connumeretur natura personis.

Hæret. Et cur minime connumeratur natura personis? dic igitur causam?

Rust. Mihi nulla necessitas imminet ostendere cur personis non connumeratur, ex quo perfectam meam demonstravi victoriam, quia hoc verum sit quod probavi; si autem vis nobiscum causam perquirere, sine præjudicio inquiretur. Arbitror autem quod ea quæ omnino sub una definitione non continentur, neque connumerentur : ut puta, si quis dicat : Ego et tu unum sumus, eo quod homo sim et ego, et tu; et sumus homines duo, et ad angelos unum sumus, eo auod rationales simus et nos. Et rursus duæ naturæ sumus propter differentiam; et iterum hoc idem sumus cœlo : creatura enim et illud est; et aliud præter illud, propter differentiam substantivam. Arbitror igitur quod ea quæ connumerantur, et unam quamdam communem definitionem habere oporteat, et aliam quæ non communis, sed cujusque sit propria : sic igitur et Domini Christi duze naturæ commune habent quod naturæ sunt; proprium vero quod hæc quidem divinitas est, illa vero humanitas.

Hæret. Si est definitio ejus, non est incomprehensibilis Deitas. Et illud vero me movet, quomodo unam habeat definitionem communts trium personarum divina substantia ac individua unius ac solius personæ natura, vel certe carnis Christi substantia, hæc enim videntur esse impossibilia.

Rust. Non superflue, ut apparet, causam quærere olim refutabamus, quæ sic in longa atque difficilia verba nos abstrahit. Quare non me ulterius tale aliquid oportet adjicere, ut non superflue ad multiloquium pertrahamur.

Ilæret. Patienter, quæso, et absque præjudicio: satis sieri enim mihi super iis volo; forsitan enim modis omnibus satisfactionem commoditas consequetur.

Rust. Quod mihi videtur, forsan vero non irrationabiliter, dicam; salvis tamen absque præjudicio iis quæ jam dixi : nec enim tale aliquid adjecissem, nisi hac conditione proposita. Definitur ergo divinitas, non secundum quod divinitas est, sed secundum quod natura est. Quid est quod volo dicere. Non quo divinitas, sed quo natura? Aliud est per se quærere quid sit Deltas, et aliud, quomodo se habeat ad tres personas ipsa divinitas. Ut, Rust. Si ob hoc solum non connumeratur divina D exempli gra:ia dico, aliud est quærere quid sit homo, aliud quomodo: id est, utrum æqualiter universi participemur communi substantia, an minime; et tursus secundum proportionem, utrum sic nos communi humanitate, ut Pater et F.lius et sanctus Spiritus una Deitate atque communi. Quod igitur tunc quærimus, de proportione est; una vero duarum naturarum definitio, secundum quod natura sunt: quia id quod æque ac similiter et completive, ad id ut sit quidque, participatur a personis, substantia est, quie vero boc ipso participant, personæ sunt quie ab invicem proprietatibus different. Substantia vero communis ipsius divinitatis, quam in Verbo indivi-

Præmitten. a videtur conjunctio et connum., vel delendum verbum substantivum præcedens.

duo contemplamur, natura est; similiter etiam car- A quæ de Domino dicta sunt; et communificari tannis natura individua non est, licet in individuo cam contemplemur. Natura enim nunquam est individua; non enim delinitio individua est, circa quam dicimus animal rationale, quod tactui subjacet. Apud medicos autem dicuntur homines natura differre pro temperamento, ut, verbi gratia, calidior et figidior: nos autem non sic dicimus naturam; quare, secundum hoc, nihil distat communis definitio duarum naturarum Domini Christi. Ergo quia utraque similiter natura dicitur; et rursus utraque non eadem. sed differt uniuscujusque de'initio: dum igitur sunt naturæ Domini Christi, et harum nulla connumeratur Trinitati, ut quaternionem, quod absit, essiciat.

Haret. Ego arbitror quoniam natura illa quæ communis dicitur, vel certe species humanitatis, nihil R est nisi nomen tantummodo: esse vero uniuscuiusque nostrum, in individuis subsistentiis est : illud vero in solis rationibus et intellectibus et subtilissimis speculationibus, seu magis mentis phantasiis est; caterum, reipsa non subsistit : in Deo autem oportet omnia et prime subsistere; id est, et naturam et personas : quare neque secundum communem definitionem sunt dux naturx.

Rust. Mihi contra hoc nullus est sermo; sufficit enim mihi, quia substantia humanitatis a sumpte subsistentiarum Trinitatis minime connumeratur ad hoc ut quaternitas efficiatur ex eis. Cur autem, nescio causam et confiteor sie ignorare.

Hæret. Sed cur connumeratur caro Trinitatis naturæ; ut duæ, sieut inquis, efficiantur, quæ non c est, aliquid esse non potest. connumeratur Trinitatis personis? Ergo nec huic connumeratur; et non jam duæ sunt naturæ Christi, sed una.

Rust. I'uto quod neque esse velis carnem : necesse est enim, aut unam hanc esse, aut nec unam : dum vero nec una sit, nibil esse; dum vero nibil sit, neque esse : ut enim minime tribus personis connumeretur, repercutimur eo, ne quaternitas flat. Kursus: ut nec naturæ uni Trinitatis congeminetur, perfecta carnis videtur esse negatio; si enim una est, alteri uni connumeratur. Verum illud assirmo, quia hic necesse est a me exigi causam: etenim et omnes sancti Patres, et vos ipsi naturæ divinitatis connun eratis carnem : ex duabus enim naturis dicitis Christum. Quod si divinitati non connumeratur hu- p manitas, non solum in eis esse, sed et ex ipsis esse, dicere non debemus. Non igitur ex duabus est. Sed et Ambrosius male', secundum vos, inquit : « Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in eo utraque natura est; » et Gregorius dicens : « Duze naturæ Deus et homo, quia et anima et corpus; » et Cyrillus dicens : « Duarum enim naturarum unitio facta est; et qui diversa quidem quæ ad unitionem veram convenere naturæ; unos vero ex ambabus Christus et Filius, non tanquam naturarum differentia interempta propter unitionem, sed potius efficientibus nobis. > Et hare universalis synodus Ephesina firmavit, et Cœlestinus ac Xystus papæ Romani approbaverunt; similiter vero et quasdam voces corum

quam super una persona, et dividi tanquam super duabus naturis.

Hæret. Novimus hoc: connumerantur naturæ ut ex insis sit, non ad boc ut in ipsis: nam et quæ dicuntur æquivocata, eo quod solo nomine ac non etiam definitione participent, connumerantur ad invicem, ut canis pictus, et verus : nemo enim unum dicet hunc atque illum, sed omnimodis duo.

Rust. Gloria Domino Christo, quia confessus es interim, quod quolibet modo verumtamen connumerentur naturæ, unde erat sermo : hoc autem concesso, non jam necesse est demonstrationes repetere cæterorum. Jam enim simul ostensum est quia duarum est unitio naturarum, et quia diversie naturæ, et quia non sit interempta differentia naturarum. et quia effecerunt (Sic), et unus in utraque, quoniam in codem, utraque natura est; et quia dum natura. Deus et homo. Sed et illud necessarie dico: quia si humana natura divinæ non connumeratur, non est ex duabus naturis una per unitionem facta natura Domini Christi; sed ipsa una sempiterne existens, ipsa sola nunc usque ita est sicut erat. Si vero compositio aut explicatio, vel concursus factus est, ex æquo illius naturæ quæ ex compositione, ut dicis, facta est, completiva humanitas est : quare ex afquo sicut divina quantitatis est particeps. Si igitur una est divina natura, una est etiam carnis; si vero media hæc, media etiam illa; et si nulla ista, nulla est illa. Quare, et quod ex nullo, secundum vos, factum

Hæret. Habes unde ostendere quod non solum Trinitatis natura communis a natura carnis qua Verbo unita est differat, sed et ipsum Verbum ad șervi formam habeat aliquam distinctionem, an non!

Rust. Et hoc ostendetur precedente sermone, quoniam nostra quidem natura quæ Deo Verbo unita est, nec altera persona, nec alterius est personæ; verumtamen altera præter Verbum est caro; alte a vero natura, non altera persona. In Christo enim, non solum de communi ad reliquas de divinitate personas, et propria ejus carne, alterum et alterum communiter dicitur a Patribus; sed et proprie de Deo Verbo et assumpta carne, quod alterum sit atque alterum. Intende, quæso, subtiliter veritatem, ne te vim ad vitam ducentis angustia difficultatis labore perterreat : non enim diximus quod aliud ea, et alia carnis persona sit; ambo enim hæc unius et solius personæ sant; sed quia et præter Deum Verbum, qui una persona est illarum ineffibilium personarum, altera est humana natura; ita ut Deus Verbum, perfecta quidem ex sempiterno persona sit; caro vero, licet perfecta natura, persona vero nequaquam. Rursus dico : non alteram personam dixi, et iterum alteram personam, sed alteram substantiam et naturam. Alterum namque definitur evidenter Dei Verbum, et alterum ejus humanitas : non alter et rursus alter; sed ille quidem, a carne alter: illud vero, alterum et non alterum. Ostendinnus enim et ex lectione synodica Gregorium dicentem, due nature

Deus et homo, quia et anima et corpus. Vides igitur A dicere audeo, e quod hic sermo nec scriptus sit, nec quod de hac ipsa loquatur Domini Christi persona: cum enim dixisset, dua natura Deus et homo, adjecit, quia anima et corpus : hæc vero unius personæ sunt. Et rursus, Filii vero non duo. Vides quod non de tota Trinitate, sed de Verbo solo dixerit, Deus. Et iterum post modicum, aliud et aliud, ex quibus Salvator. Intendis quod de solo dixerit Salvatore? Et rursus, ambo enim unum; et de uno, Deo quidem inhumanato: non autem tota Trinitas inhumanata est. Deinde adjecit et hæc : « Dico autem aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet : nam illic quidem alius et alius, ut non subsistentias confundamus, non aliud vero et aliud. > Vides, quod non de tota Trinitate sit sermo communis, sed proprius de Filio solo? Nam de Trinitate quidem dicens : Illic quidem alius et alius, dixit; de Filio vero solo, aliud et aliud, e converso quam in Trinitate se habet, inquit. Alterum igitur, Deus Verbum, præter propriam carnem. Proponatur vero prædictum testimonium, et quæ dicta sunt, manifesta erunt.

Hæret. Si et non connumeratur natura personis, sed tamen purus numerus puro numero connumeratur, quare duo et duæ quatuor sunt? nam quomodo aliter unus Trinitatis dicitur Christus, non simplex nce absque carne existens, sed in unam personam compositus, dum certe duas [Leg. duæ] simplices et absque carne, et incompositæ sunt?

Rust. Numeri nomen absque rerum nomine tum profertur, quando rei quidem similitudo communis adjacet numero alicui; sicut uniculque trium esse C personam, etsi non eamdem personam: quomodo chim pium sit, non distinguere in Trinitate subsistentias? Sed hoc diximus, quia sicut Pater persona est, sic et Filius, et sanctus Spiritus : hic enim tres personæ, tres quædam res sunt. Ergo quando dicimus, hæ tres : si interrogaret aliquis, quæ? possumus respondere, personæ. Quando autem dicimus, il tres: interrogati, qui tres? ambigimus respondere, personæ: propter indecentem sermonum compositionem : ne videamur dicere, ii personæ, vel, ii tres personæ. Quia igitur res quidem adjacent, nomen vero tale quod iis tribus commune sit, interim positrum non est : hos quidem tres dicere licet; et si interrogati, qui tres? dicere continuo apte non invenimus. terrogamur, quæ tres? adjiciamus mox apte, personæ. At in ille vestro quaternione, nulla res communis et mque coaptabilis quaternario numero invenitur; et non solum in verbis, sed e iam in rebus impossibile sequitur: quare nec numerum esse possibile est, eo quod res nulla subjaceat communis. Quod et illud ostendit, quia personæ apud Latinos hæ personæ dicuntur, et non hac personæ: id est, per hoc quod apud grammaticos femininum genus vocatur, non per illud quod neutrum. Paracletus vero similiter masculine d'citur, et Latine et Græce. Sed de Filio quidem et de sancto Spiritu invenimus dici, ita ut possimus duo dicere; et interrogati quos duos dicamus? respondere, Paracletos. De Patre vero id nondum

ab ulla quatuor synodorum nominatim dicatur quad et Pater Paracletus nominetur. Si vero id conceditur, interrogati qui tres? respondere utique poterimus. quia tres Paracleti, sicut tres personæ et tres sub-

· Hæret. Si propter consolationem Paracletus dictus est, et Pater Paracletus est; consolatur etenim animas justorum, et mitigat dolores, sicut scriptum est : Memor fui Dei, et consolatus sum (Psal. LXXVI, 4); sed et ipsum quod Dominus inquit : Et ego rogabo Patrem meum, et alium paracletum dabit vobis, Spiritum veritatis (Joan. xiv, 46, 17): ostendit non duo tantum, sed tres esse paracletos: alius enim, non duorum, sed trium dicitur; alter vero, duorum: R quare in Trinitate et tres paracleti dicuntur.

Rust. Hæc acribia sermonum apud divinas Scripturos minime observatur, neque a sanctis Patribus. eo quod nec digna sit, quia hominum sunt adinven. tiones: nam et in synodo jacere ostendi, aliud et aliud, ex quibus Salrator : de duobus ergo dicens : aliud, dixit, et aliud. Nec non et testimonium socrae memoriæ Athanasii quod illic approbatum est, ita dixit: c Aut quomodo Christiani volunt nominari, qui dicunt in hominem sanctum quasi in unum prophetarum venisse Verbum; et non ipsum hominem factum, accipientem ex Maria corpus; sed alterum Dei Verbum ante Mariam et ante sæcula Filium existentem Patris: aut quomodo Christiani esse possunt, qui dicunt alium esse Filium, et alium Dei Verbum? Ecce indiscrete superius quidem posuit, increpans cos qui alterum dicunt : inferius vero cos qui alium et alium. Maxime vero Gregorii testimonium crebro hunc sermonem repetit dicens: « Non alius vero et alius: absit: ambo enim unum commixtione. > Ecce et ambo dixit, id est non tria : ne forte suspicareris quia veluti de tribus loqueretur : de Deo, de anima, de corpore; maxime, eo quod subsequatur: e E converso quam se in Trinitate habet : illic enim allus et alius, ut non subsistentias confundamus; non aliud vero et aliud, etc. > En, et de Trinicate, alius, inquit, et de Christo, non alius et alius; et non ait, non alter et alter : dum certe Feliois sanctæ memoriæ jaceat lectio dicens ita : « Et non homo a Deo assumptus, ut alter sit præter illum; non enim hominem Quando vero simpliciter dicentes prius, hæ tres, in- D suscepit Dei Filius, ut alter sit præter illum. D Ecce indiscrete positum in sancta et universali synodo Ephesina ostensum est alind et alterum, vel potius alius atque alter.

Hæret. Ecce interim tu quoque confessus es quin si tres demonstraverimus esse Trinitatis naturas, clare, hos qui duas in Christo naturas dicunt, consequatur ut naturarum quaternitatem inducant : si igitur demonstraverimus tres in sancta Trinitate naturas, quoniam omnimodo Patris et sancti Spiritus duz naturz sunt, connumeratis per adjectionem duabus, sicut vos creditis, naturis Filii circa irrecusabilem numeri computum, quaternitatis culturam consequi vestram confessionem demonstravimus.

Rust. Nec hoc necesse est, quod interim sine pra-

judicio dictum sit, nisi forte si tres naturæ sint Trini- A naturæ sufficiet : nam connumerantur æquivoca, licet tatis, ut non sit upa communis. Nam si est una quidem communis, tres vero propriæ, æquivoce jam natura nominatur: altera namque intelligitur illa quæ singillatim idem est unicuique personæ, et altera quæ nullius est singiliatim, sed communis est tribus : illa camque una in tribus : hæ vero tres in una speculabuntur. Si igitur duas dicentes Christi esse naturas, communem Trinitatis connumeranus nostræ, id est ei quæ in Chris.o est humanæ substantiæ, nullo modo introducimus quaternionem : non enim tres illi coacervantes, quatuor facimus, sed unam et solam uni et soli conjungentes, tantummodo duas facienus. Insuper etiam si sic, sit propria Verbo natura ut eidem personæ idem sit, quam coadunanquetur quaternitas, quia aliter dicetur natura, quæ etiam persona sit (quoniam et per omnia cum ea est idem), et aliter caro quæ natura solummodo est, et non persona pariter a que natura hac eadem. Sed nec adjiciemus, si ita sit, naturam quæ etiam pe.sona est, naturæ quæ non etiam persona est "; nec ob hoc dicimus duas, sed coaptabimus unam nuidem naturam quæ etiam persona est, alteram vero quæ non etiam persona est, sed natura tautummodo: id est divinum condicimus b naturam, quæ insa est et persona: humanam vero naturam quæ solum natura est, et non etiam persona, et sic dualitatem efficimus naturarum.

Hæret. Ergo ut dicis multo magis quatuor, secunternitatis naturæ, si ejus quod sunt naturæ, quatuor enim dixisti; multo magis efficit differentiam naturarom; non solum enim quia altera et altera Verbi et hominis est natura, sed etiam naturæ altera definitio, neque idem secundum speciem: veluti quis dicat, ant genus unum erit quid unum. Quare multo magis distat ad efficiendum quartum, id quod modis omnibus dissert, si tamen, secundum vos, disserentiam etiam secundum numerum quantitas sequitur. Quanto igitur amplius naturæ different, tanto magis efficiunt numerum, et tanto evidentius quaternio inducitur. Omnis igitur necessitas est : aut humanitatis naturam dualitatem minime facere, cum copulatur Dei Verbi naturæ; aut quaternienem persicere, connumeratam Trinitatis naturis.

Rust. Sed illud intende quia, quantalibet sint naturm, Trinitas manet : a personis enim tribus, et non a naturis nominatur.

Haret. Nec a naturis solum, nec a personis solum, sed magis a numero sic vocata est.

I'usi. Sed numerus nihil est cui res nulla subjacet.

Hæret. Sed subjacet etiam res, naturæ enim quatuor sunt, et a numero naturarum vocari debet vestra quaternitas. Quanquam et si res communis quatuor naturis nulla subjacet, ipsum nomen mihi

\* Negationem adjecimus quæ deest in editis: quam quidem additionem contextus requirit.

aliud sit æquivoca aut unius nominis connomerari : aliud ipsas res, ut canis marinus atque terrenus, non ut duo capes, sed ut duo connumerantur æqui-

Rust. Concedentes dicimus omnia. Sit ergo, ut tu dicis, et a naturarum et a personarum pariter numero Trinitas sic vocanda. Sicut igitur Trinitas minime dicitur, uisi tres personæ eædemque naturæ subsistant, ita non dicitur quaternio unquam, nisi quatuor exstiterint non tantum natura, sed etiam personæ. Nos vero, etsi quatuor, ut dicis, naturas, non quatuor tamen personas, sed tres asserimus solum: non igitur quateruitatis culturam inducimus,

l'aret. Magis vero et vobis ipsis adversantes Trites humanæ duas esse dicamus: non tamen conse- B nitatem quaternitatemque pariter colitis. Trinitatem quidem personarum, quaternitatem vero naturarum. Sicut enim si solæ tres personæ essent, ut solæ tres naturæ, nibilominus Trinitas esset; et si quatuor aut personæ aut naturæ, quaternitas: sic, e si Trinitas quidem personarum, naturarum vero quaternitas, Trinitas simul est atque quaternitas.

> Rust. Sed nos etsi consiteamur, quod absit. tres ex sempiterno esse naturas, non tamen secundum quod naturæ sunt, sed secundum quod personæ, adoramus et colimus.

Hæret. Si tres naturæ sunt Trinitatis, et altera carnis, quatuor fiunt; quod si et non colas quarterni:atem, sit tamen secundum tuam confessionem quaternitas, prodesse tibi nihil poterit. Imo, et quod vis dum te, erunt Trinitatis, imo potius, ut dicitis, qua- C elige; aut quaternitas est, et male facis in divinis rebus non colere aique adorare quod et est et esse confiteris; aut non est, et impie agis confitens et asserens esse quod non est. Deinde si duas naturas sic esse asseris, ut qui communem Trinitatis connumeras propriæ carnis, aut ut banc illi, igitur dualitatem

> Rust, Quoniam id quidem quod assemptum est, proprium per dispensationem factum sit assumentis, manifeatum est, non tamen commune trium. Quod eisi quartum sit aliquid, neque tamen consempiternum, nec absque initio, nec increatum, neque per se, et ex sua substantia est; sed per unitionem est id quod esse glorificatur: illa vero tria, et coæterna, et consubstantialia, et absque inchoatione, increata D sunt ob hoc, etiamsi ad existendum quartum quis, aliquid esse id quod humanum est, dicat, non tamen quartum similiter erit neque ad adorandum, ne jua ad colendum, neque ad glorificandum. Aliud est enim quod, tanquam alterum quiddam (quippe quod creata est), bis que increata sunt secundum quantitatem facit additamentum, eo quod non hoc idem, sed alterum quiddam sit; et aliud, tanquam consubstanti le et consempiternum coadorari quid illud et glorificari et pariter coli, fasuper nec adoratio et coltura veluti sub numero offertur : nec enim tres culturæ aut tres adorationes sunt Trinitatis;

b Edit. Paris., condimus.

quare neque quatuor, neque dum, vel si, ut dixi, A stus, unde poterunt coli dum vel in tribus vel in duaunius aut etiam trium, proprium sit aliquid alterum. Nec enim tabernaculum in eremo, nec arca, nec templum, nec altaria, Deo ab antiquis coadorabantur et concolebantur; et neque una est Dei et horum facta natura. Nec adjecit numerum adorabili et colendæ Trinitati, eo quod Trinitas quidem coadoretur, hæ vero creaturæ non coadorentur Trinitati, sed per cas Trinitas adoretur. Quid enim? die mihi: nonne scriptum est: Et adorate scabellum pedum ejus (Psal. xcvIII, 5)? Hoc vero est terra: adoratur enim corpus quod de terra est, non ut per semetipsum aut propter semetipsum adoretur ut Deus, sed ut per corpus et per carnem sive humanitatem, Deus, Verbo qui inhumanatus est, coadoretur. Certe enim et per simbriam vestimentorum operatus est in illa quæ sanguine flucbat : et nullus tamen dicit unam naturam esse vestimentorum et Verbi; et actu salvavit multos; et vocem mittens a proprio o:e, quatriduanum suscitavit Lazarum. Per quod igitur operatur, dum per hoc et in ipso adoratur et colitur, complacet colentibus se. Nec non et clavos quibus confixus est, et lignum venerabilis crucis, omnis per totum mundum Ecclesia absque ulla contradictione adorat; et non solum quæ duæ naturæ sunt Deus et crux, sed et illud sanctum ferrum, præter illud venerabile lignum, alia est natura, et altera rursus ipsa Domini caro. Et si, ut dicis, tres naturæ sunt Trinitatis, hæ vero proprium numerum h bent, et omnia hac adoramus universi; et nullus unquam Christianorum dixit quia quaternio. C erunt et dii. pem colimus aut quinionem vel senionem : qua enim segregantur et propria Deo fiunt, per quæ et colitur et adoratur, illa jam velut organa et coadjuvantia infirmitatem nostram sunt ad propinguandum Den: et ad id ut sint quidem, quantitatis non amittunt proprietatem; ad colendum vero et adorandum et venerandum, non jam connumerantur quæ creata sunt creatori : alterum namque est, per hoc coli illud, et alterum secundum naturam et sempiterne et maxime proprie colendam aliquid illud esse.

Hæret. Ergone, non modis omnibus quidquid confitendum est, illud et adorandum, vel colendum sive venerandum in sancta Trinitate?

Rust. Dixì jam, quoniam non per omnia et modis emnibus similiter. Verum et illud adjiciam, quia nec D dualitatem naturarum in Trinitate confitemur aut colinus: una enim carnis natura, non totius est Trinitatis, sed unius personæ Dei Verbi. In Trinitate vero illa connumerantur que vel similiter vel æqualiter trium sunt personarum. Quod si nos dualitatem, et vos ergo compositam colitis Trinitatem; aut compositan simul ac simplicem: nam simplices dicitis Patris et Spiritus sancti naturas sive personas, Christi vero compositam. Amplius, unus Deus in Trinitate et unus colitur Christus. Tres personæ unus Deus est; duæ naturæ unius Christi sunt; quatuor autem naturæ, dum nec Dens sint nec Chri-

bus nil nisi aut unum aut unus colatur? Ut autem non sermones amplius prolongentur, demonstramus unam solam et non tres sanciæ Trinitatis esse naturas, sed tres tantum personas sive subsistentias. Si enim et tres naturæ et una, idem vero est natu:a atque persona, et una erit, quod absit, Trinitatis persona! Si vero natura quidem et una et tres, persona vero non una, sed tantummodo tres; nec secundum naturam sive substantiam, nec secundum personam sive subsistentiam unus erit Deus. Secundam quid ergo Trinitas unus e-t Deus?

Hæret. Nos sic tres substantias et naturas dicimus Trinitatis, ut tamen carum consubstantialitas salva sit : et una igitur et tres substantiæ atque naturæ B sunt, et unus Deus non secundum tres, sed secundum unam substantiam et naturam glerificatur.

Rust. Ergo, secundum te, et unus Deus et tres Dei. Si enim propter substantjam naturamque unam unus est, propter tres substantias sive naturas, tres. secundum te, dii sunt. Sed et multo amplius tres erunt, quam unus Deus, et proprie quidem, quod absit. tres erunt dii; improprie autem Trinitas unus Deus, circa errorem paganorum: unum enim Deum esse ob hoc scripserunt cuncti Patres atque doctores, quia una est ejus ac sola substantia sive natura. Si igitur una quidem Trinitatis substantia est, cf natura tantum; tres autem non tantum personar sed et naturæ atque substantiæ: multo magis, tribus existentibus universis, et nullo indiviso, tres

lleret. In tantum tres nature sunt Trinitatis, ut ostendamus quod unaquæque persona propriam habeat ex sempiterno naturam, quæ alteri minime sit communis: hoc vero manifeste probabitar, si id vel de una ex eis persona suerit demonstratum. Si enim tres æquales et per omnia similes sunt, quidquid babet una persona, habebit et altera. Si igitur ostenderimus unumquemlibet ex eis habere aic propriam naturam, ut alteri nulli communis sit, pariter estis etiam de reliquis absque ulla contradictione convicti. Esse vero propriam Dei Verbi naturam Patres affirmant, dicentes: Confitemur unam natur ram Dei Verbi incarnatam. Si igitur banc unam illam communem magis esse credamus, incarnata ista, quæ totius Trinitatis communis est, necessarie inducotur Trinitas incarnata : quia vero id impium est. quippe sanctis Scripturis et Patrum doctriez contrarium, manifestum est, quia una natura que inhumanata est, solius est Filii. Prædictum vero sermonem Patrum, nec vos poteritis abunere. Flavianus enim, qui quondam suit Constantinopolitanus episcopus, et quem suscipitis a, ita scripsit in illo libello proprise sidei quem imperatori Theodosio destinavit, qui et in Chalcedonensi synodo susceptus est.

Rust. Nequaquam necesse est ut ii qui confitentur unam naturam Dei Verbi incarnatam, si hoc de communi sanctæ Trinitatis natura dicatur, inhumanatjonejų

sanctæ Trinitatis inducant : maxime quando per ex- A fuerunt, id est, una Patris, altera Spiritus sancti planationem sermonis signantissimum Dei Verbi nomen adjiciunt. Sicut enim quando dicunt Patres Deum Verbum incarnatum et inhumanatum, etsi commune nomen Dei tribus \* personis indifferenter prædicatur, non tamen ob hoc eos consequitur quod incarnata sit Trinitas, licet Pater, et Filius, et Spiritus sanctus unus sit Deus : et ob hoc, qui incarnatus est, dicatur et Deus, et unus Deus, et solus Deus, et Deus Verbum. Sicut igitur Deum esse vel unum Deum esse licet uniuscujusque personæ commune sit, non tamen quando Deum consitemur incarnatum, seu virginem Deipartricem, consequitur nos. and absit, inhumanatam dicere Trinitatem, sed unam ex illis personis, id est ex illa Trinitate quæ Deus est. Sie quando unam naturam Dei Verbi di- B cimus incarnatam; non nos consequitur ipsam cum propria natura incarnatam dicere Trinitatem, sed magis unam illarum personarum quie in illa natura sunt confitende. Et sicut ne videamur, dum Deum dicimus incarnatum, Trinitatem dicere incarnatam. non pro qualibet cautela tres dicimus Deos: sie neque ob hoc ne forte videa ur unam naturam Dei Verbi incarnatam dicentes, Trinitatem dicere incarnatam, non dicimus pro quacunque cautela tres in Trinitate esse naturas. Si enim Deus dicitur incarnatus, et rursus minime incarnatus, quando hoc quidem de Filio dicitur, illud vero de Patre et Spiritu sancto, et non in duos Deos unus Deus vel separatur vel dividitur sive discernitur: quid consequetur incongruum, si de eodem Deo, id est de C una eademque natura, dicamus, quia et incarnata est in Filio, et non est incarnata in Patre et S. iritu sancto? Nam vos quoque, in eo quod dicitis quamlibet naturam sive substantiam esse communem, non poteritis hanc consequentiam refutare: illam namque substantiam, nec incarnatam denegare in Filio poteritis, nec affirmare quod in Patre et Spiritu sancto inhumanata sit. Erit igi ur una eadem simplexque natura, et incarnata, ut Filii; et non incarnata, ut Patris et Spiritus sancii. Quare non necesse est ob hoc propriam Filii esse naturam, quia una Dei Verbi natura dicitur incarnata: quippe cui, etsi esset aliqua non communis, hoc idem tamen de illa natura communi rectissime dipriam esse solius Filii naturam; nec igitur cujuslibet et alterius ex Trinitate personæ. Insuper, vos potius quaternitatem inducere demonstramus, qui eam quæ dicitur Ephesina secunda synodus, non potestis abnuere, quia Dioscorum condemnare non vultis.

Ille enim cum tota illa nefaria synodo approbavit Eutychis hæretici vocem illic inter monumenta deponentis: « Quia confiteor duas naturas fuisse ante unitionem, post unitionem vero unam naturam confiteor. > Si igitur ante inhumanationem duæ naturæ

(nec enim-poteruntaliter trium tres esse naturæ), duæ vero tunc et Christi naturæ ante unitionem; quatuer igitur naturas circa vestras rationes, etsi non esse nunc usque, tamen ante unitionem foisse inducitis; et ex quaternitate præexistente sanctam Trinitatem postea factam inducitis. Insuper has præexistentes, ut dicis, unitioni naturas, siquidem permanere nunc usque dicitis, quaternitatem, sicut inquitis nobis. v s magis veraciter impie colitis : quia quod consequitur ex his quæ dicuntur a vobis, vos ipsi non poteritis abnuere. Si vero non sunt usque hactenu duæ determinatæ, aliquando vestra quaternitas esse desierit : et nos quidem demonstravimus, quia neque tres naturæ sint Trinitatis, neque, si essen(, nos quaternitatis credulitas sequeretur. Vos vero qui hoc tanquam consequens ponitis, vincemini ex vestra vesania: quæ si vobis displicet, ante omnia ergo anath matizate Dioscorum.

Hæret. Nos interim non de causis singularum colloquimur personarum, sed de fide universaliter disceptamus. Iloc vero negotium illi servabimus tempori quando de Diodoro, et Theodoro, et Ilia, et Theodoreto disputabimus, causas personarum quæstioni de side miscentes. Igitur, etsi tres dicimus, pro personarum distinctione, naturas in sacrosancta Trinitate: unam tamen communem substantiam confiteninr, secundum quam consubstantialem dicimus Trinitatem, et nec audire quaternitatem contenti su i us.

Rust. Sed ista communis substant'a indiscrete etiam natura Patribus appellatur, quæ solis tribus personis communis est, et alia illic printer banc non est tanquam propria unicuique personæ. Vel si creaturarum naturis comparata tantummodo, bæc ipsa propria dicitur uniuscojusque personæ, ut quando dicimus, sicut et sancti Patres, quia Deus Verbum Filius Dei, non impropriam pertulit naturam. Insuper, si idem est natura atque subsistentia b, quatuor naturas et substantias introfertis. Si vero alterum, ut re et nomine apparet ; quanto differt, tanto magis connumerata numero personarum, redundat in qua-, tuor; nisi forte nostris rationibus te dedas, quia tum posset esse quaternitas, si hæc carnis natura non tantum substantia, sed esset quoque persona. Nune cereiur. Non igitur ob hoc demonstratum est pro- D autem que mentis inspectione diversa est, eo quod non sit etiam persona, non connumeratur Trinitati illi quam similis determinat ratio; quia illic personæ tres sunt, luze vero non persona est, sed natura tautummodo sive substantia.

> Hæret. Sed hæc natura Trinitatis, in tribus illis naturis est; et idcirco, etiamsi altera est præter illas. per singulas tamen omnibus illis connumerari non potest; quia in illis exis ens, et in semetipsa ea habens, nihil est præter illas : Trinitas namque unitas, et unitas Trinitas.

Rust. Quomodo ergo ante unitionem, duas dicitis

b Sic edit. Lugdonensis. At Parisiensis, subslantia.

De tribus pers. legendum videtur. Mox, cos picere aut dixi se conseq. forte rescribendum.

communis? Quam enim omnino Dominus habuit alteram naturam ante inhumanationem, nisi cam quæ ante sæcula est, essentiam suam?

Hæret. De divinitate Christi et carne boc dicimus: dico autem duas ante unitionem, non tanquam communem hominum naturam conjungens Deo: nam si hoe esset, quomodo non etiam nunc dux fuissent, dum certe nihilominus hominum quisque homo sit solum, excepto illo tantummodo qui inhumanatus est? nec quasi prius una fuerit caro et postea unita sit Verbo: hæc enim qui dicit hæreticus est. Sed quia intellectu præcognoscentes duas naturas, deinde admoventes unitionem, unam continuo effici dicimus: ergo id quod dicimus ante unitionem vel post unitionem, non distinctionem temporis, sed speculationis significat ordinem, eo quod pariter horum nequeamus deprehendere intellectum, sed præspeculemur compositioni simplicia. Est namque impossibile ut alter rerum naturie sit ordo, et alter speculationis quæ est circa intellectum: sicut in oratione, cum litteræ natura priores sint, multo tamen sunt adipventæ poste-

flust. Speculatio hac secondum quam dicis duas naturas intelligi, si quidem nunc usque verax est, ut existentibus rebus incumbens : sunt igitur dum naturæ veraciter, quas veraci intellectu conspicimus; si autem semper falsa, nec ante unitionem duas naturas confiteri debetis. Si vero ante unitionem quidem quondam vera, nunc autem de cætero falsa: erat igitur Domini caro, quod absit, ante unitionem: C quæ si animata anima rationali fuisse credatur, præexstitit igitur secundum vos prius purus bomo, et post hæc unitus est Verbo. Ex duabus ergo personis, et ex duobus Christis, ex duobus filiis, ex duobus Dominis, unum Christum blasphematis existere. Hæc vero modis omnibus abdicanda sunt : ex præcxistentibus enim per sese personis unione secundum subsistentiam steri nequit. Si vero et post inhumanationem aliquando duæ naturæ substiterunt, quam ergo aliam dicitis unitionem, qua facta jam duæ non sint? Sed et omnia quæ dicitis contra nos qui nunc usque duas dicimus esse naturas, convertite contra vosmetipsos; usque tunc enim easdem naturas dicitis exstitisse, quas nos in perpetuum dicimus permanere.

Hæret. Autumo quod quidam nestrorum melius dicant : quoniam non individua illa humanitas Christi unitioni præexstitit, sed communis humana natura ex qua illa est caro.

Rust. Sed ad alia inconsequentia vos ducit hic sermo. Nec enim vel post unitionem communis nostra natura unam quid per unitionem facta cum Deo est, sed illa individua quæ assumpta est : non enim Patres hoc de illa, sed de hac dicunt ; nec possibile est communem naturam efficere nunquam [Forte unquain] personam per semetipsam. Insuper nec in semetipsa illa subsistit, sed intellectu rationalium tantummodo, qui fit ex individuis cjus a quo et esse ac-

· Rescribendum imminutionem, ex contextu.

Filii Dei naturas, si propriæ illi connumeratur ista A cipit, sicut et ca quæ omnium genera vel species esse dicuntur apud sæculi sapientes : si enim et esset anima, et tamen non esset rationalis, non erat communis creaturarum natura, sive quod dicitur genus atque species. Nihilominus autem qui d'cit ante unitionem quidem duas, po-t unitionem vero jam minime, sed potius unam indifferenter omnino ex ipsis rebus quæ duæ fuerunt, unum quiddam perfici volt; alioquin id quod dicitur jam minime non habet locum. Nunc au em communem naturam cunctis hominibus. non dicitis unam factam cum Verbi natura, ne forte omnes homines in communi natura videantur iidem Christo esse, aut sit, qu d abs t, tota Trinitas incarnata. Sed unum quid individuum, id est una et sola caro, et una et sola anima, in unam personam 3 Deo Verbo unita est, et in unam solamque subsisten-

> Hæret. Sed prius intelligendæ sunt duæ naturæ, et post hæc continuo unitio amovenda est; et ideo non dicendum est Christum in duabus, sed ex duabus esse

> Rust. Ergo, secundum te, unitio uniterum naturarum duarum peremptio est.

> Haret. Non naturarum, sed dualitatis peremptio est unitio; ita ut duæ jam non sint duæ, sed unum quiddam secundum unitionem.

Rust. Si, ut inquis, dualitas interempta est, erat ergo ante interemptionem et ante unitionem : super. quod si easdem complexiones de dualitate quam de ipsis duabus naturis voluero facere, supradicta denuo consequentur incongrua: nihil namque interimitur, nisi quod prius suit. Quare si interempta est, erat ergo dualitas, et omnia illa quæ prædiximus incongrua ad medium veniunt.

Hæret. Ante dualitati præclusit unitio, ut nec posset esse hæc ipsa : et de hoc dico, interemit potestate, non actu; nondum enim erat perfecte dualitas.

Rust. Ergo non existentem, sed adhuc futuram peremit. Die igitur quid cojusque naturæ imperfectum fecerit ut minime dualitas esset. Ego enim nec immunitionem a divinæ naturæ vos suspicor dicere, et humanæ inæstimabilem incffabilemque profectum : qu i ergo modo est imminuta dualitas, dom sit additum rei? quomodo substantiarum quantitas est præclusa. dum nullus substantiarum defectus evenerit? Si veru D et, ut ais, connumerantur æquivoca, quomodo duæ Filii potestate naturæ, duabus actu Patris videlicet ac Spiritus sancti connumeratæ, quatuor non erunt? Si vero nunquam non duæ naturæ fuerunt, divinitas et humanitas Christi, quomodo ex duabus naturis dicitur, qui ex istis esse confessione depromitur?

Hæret. Quid enim, die mihi, nonne omnia duarum perfectarum personarum Dominus habet? Sicut ergo præclusit unitio ne esset dualitas personarum, sic etiam substantiarum.

Rust. Sed nostra natura in Christo, non etiam persona est : non enim in semetipsa et secundum seipsam segregatim babet esse soum, sed in Verbo subsistit; et ideo, nec ex duabus personis sicut ex

ham sibimetipsi unierit : quia vero humanam naturam sibimetipsi unierit, et qui in Epheso et reliqui sancu Patres docent, et de his omnibus superius sufficienter bstendimus.

Hæret. Non negamus duas esse naturas, sed nec tmam propter unitionem: hoc enim circa naturam est; illud vero secundum unitionem. Quare dux sunt circa speculationem, non secundum rem.

Rust. Si verax est speculatio hæc, duæ naturæ sunt et circa ipsam rem; si vero dicis non esse vetam, ecce negasti duas esse naturas.

Hæret. Quid igitur est quod distat inter impia fetentes et pia, circa id quod duæ naturæ dicuntur? Nam si (puta, ille quillbet homo purus, et Deus Pater) naturas dicere, dum sicut de puro dicimus Deo et de homine nudo; sic vos de Christo loguamini, quia duas naturas dicitis?

Rust. Multa sunt quæ imprimis quidem communiter videmur confiteri cum impiis; adjectione vero, determinata jam flunt, et per se quidem vel si suspecta sunt, nondum tamen et impia, nec econtra rursus, quæ accusari ex toto non queant. Dicit ergo Apollinarius unum Christum, unum Filium, unam ejus personam et subsistentiam; dicit et Nestorius duas naturas. Et hi quidem sermones, nondum quales ip-i sint produnt, in additamento autem sermonum, cognoscimus qui sint. Nam Apollinarius quidem unum dicit, quasi et convertibilis Deitate sit et impersectus jungens : secundum æquivocationem namque, secundum auctoritatem, secundum appositionem, secundum habitum; male vero etiam dividens separanaque naturas in duas subsistentias et personas, et filios et Dominos. Ergo, quando dicimus duas naturas, si nibil præcedit neque subsequitur quod unitionem significare sufficiat, habebit occasionem vestra suspicio: si vero hoc, et ante quam dicamus duas naturas, et postea dicimus, quia una est duarum naturarum persona, una subsistentia inseparabiliter, indivise, inconvertibiliter, quid ultra remanet quod suspectum bit calumniari volentibus?

Hæret. Hoc reprehendo quia non post duas unitiones, bed post unitionem, duas dicitis naturas; cum deberetis prius quidem confiteri duas naturas, postea vero D unitionem, et unam naturam de reliquo. Hoc significat ex duabus quidem, quia post hæc unitio; in duabus autem, quia duæ post unitionem.

Rust. Si et duze naturze confitendæ sunt, et unitie amovenda, non video quare non ex duabus et in duabus recte dicamus : si enim te id quod est delectut Insque adeo, dicere non tunan Christum in duabus naturis, sed in duabus naturis unum Christum, et non prius nominantes Christum, post hæc eum duahus naturis, ut dicitis, partiatis, sed prius dicentes duas naturas, tunc unum Christum nominetis : et illud vero similiter observate, ut non dicatis unum Christum ex duabus fizituris, sed potius dicatis ex duabus naturis unum

duabus naturis dicitur, quia Verbum hominis perso- A Christum. Sed nunquam Christi Ecclesia intendit vaniloqulis talibus : etenim dum præexstiterit ex infinito divinitas Filii, tamen nonnunguam post carnem nominatur : usque adeo veritas verborum ordine nullum præjudicium patitur, et maxime hic ubi simul dur naturæ, simul unitio. In sancta enim synodo Ephesi Interalia testimonia, magis vero ante alia, jac t sancti Petri, quod ita se habet : « Unde et evangelista veraciter dicit : Verbum caro factum est, et habitarit in nobis (Joan. 1, 14)? tunc utique ex quo angelus Virginem salutavit, dicens : Ave, gratia plena, Dominus tecum (Luc. 1, 28). Ecce ex quo salutatio angeli, et nunc est unitio celebrata. > Quia vero nonnunquam prænominatur caro, et postea deitas, ostendit exinde sanctissimi Gregorii lectio, dicens ita : « Ne duze naturze sunt, quid differt seu sic, sive sic duas B decipiant homines, nec ipsi decipiantur, hominem dominicum sine mente credentes, magis autem Dominum nostrum et Deum : nec enim separamus hominem a divinitate. > Ecce aperte ponitur in principio verbi prius quidem nominans hominem, et postes Dominum et Deum, et rursus bominem et divinitatem. Et post pauca iterum habet : c Passibilem carne, impassibilem deitate; circumscripium corpore, incircumscriptum spiritu; eumdem terrenum et collestem, visibilem et jutellectualem, capitalem et incapitalem, ut toto homine eodemque Deo totus homo reformetar, qui ceciderat sub peccato. . Ecce quoties, ordine permutato, prius eun: passibilem, deinde impassibilem nominavit; post harc eircumscriptum et tune incircumscriptum; et post humanitate; Nestorius vero duas male quidem con- C plura talia adjecit : ut, toto homine eodem et Deo. Synodus autem Chalcedonensis, postquam dixerat, in duabus naturis, adjecti dicens, indivise, inseparabiliter, inconvertibiliter agnoscendum. Et non ait agnoscendos, ut duos, sed unum agnoscendum. Et rursus : Sicut Dominus noster Jesus Christus nos docuit, et Patrum nobis tradidit symbolum. Si vero, ut dicis, una est facta natura; ergo non ex duabus, sed ex tribus naturis dicere debebatis : quippe qui etiam talem unitionem Verbi ad humanitatem dicitis, qualem caro habet ad animam. Quid enim vestra concessione vicinius anima habet ad carnem, quam hæc ad deitatem, ut sit Dominus ex duabus et non

> Hæret. Simpliciter nobis respondete. Duas naturas ad hoc dicitis substitisse, ut efficerent unum Christum, ad hoc unum Christum, ut dus naturæ subsisterent? Sed duze naturze, et in aliis pridem subsistentiis substiterunt? si igitur non ad boc ut ipsæ subsisterent, sed ut Christos esset, duz naturz fuerunt, non jam degunt dum naturm, sed illud tantum propter quod et substiterunt et unite sunt duze naturæ, sed unus. Igitur non duæ naturæ Christus con-Giendus.

> Rust. Mira dementia, ob hoc non subsistere arbitrari naturas, eo quod ideireo substiterint ut in Christum concurrerent; dum nihil plus sit necesse subsistere, quam ea quæ ob hoc substiterunt ut Christus exstaret; et illud potius sit fatendum, quod unita

subsistant, qua nt upirentur exstiterant. Quin po- A tius divinitas, nec ut uniretur, substitit, ex sempiterno est enim; sed humanitas illa quæ simul mox unita est, ut cœpit existere : ergo, secundum te, Christi humanitas jam non est humanitas, quæ ut uniretar substitit. Quare manifestum est duas naturas unitas subsistere. Quis igitur nisi captus mente iam dicat, quia, quæ propter quiddam substiterunt, aut ipsa jam non sunt, aut non tot; sed illud solum propter quod substiterunt, dum nihil utrorumque peremisset unitio, licet unum immense exaltaverit; et hoc, dum perfectissimum sit utrumque secundum proprie nature rationem? Hoc vero simile est ac si aliquis dicat, quia ob hoc hæ litteræ factæ sunt, ut esset hic sermo; quare non sunt jam hæ litteræ, sed solus hic sermo? At vero, hoe quid erit insanius?

Haret. Quidquid aliud dicere velis, ut ad propositum revertamur, quaternionem nes inducere, quaternitatem colere minime possumus.

Rud. Imo vero, quia suisse quaternitatem inducitis ex rationibus vestris, inevitabiliter docui : et oportebat quidem inordinate tibi super hoc jactanti sermones non dure responsum. Sed ne his qui ita ut tu vesaniunt dicere placeat, a Non nobis est ad outnia satisfactum, » et illud adjiciam, quia tres dicitis sanctæ Trinitatis esse naturas. Si mbil omnino distaut, unde illus tres esse cognoscitis, qui divinitatis et humanitatis tantum distantes duas esse abnuitis? Nos enim tres esse subsistentias ob hoc confitemur, quod non in eo quod quid est secundum naturam, sed in eo quod qualiter sit unumquodque, C propriotatibus distinguatur. Nam Pater quidem genuit, et genitus non est; et ex aliquo alio non est, sicut ex eo sunt alii : Filius vero genitus est, et nihil consempiternum genuit; et Spiritus sanctus a Patre procedit, et nihil consempiternum procedit vel genitum est ab eo 4. Quidam vero antiquorum et hoc proprietatibus adjecerunt, quia sicut Spiritus cum Patre Filium sempiterne non genuit, sic nec proredit Spiritus a Filio sicut a Patre. Ego vero, quia Spiritus quidem Filium non genuerit sempiterne. confiteor (nec enim duos dicimus Patres); utrum vero a Filio codem modo quo a Patre procedat, nondum persecte liabeo satissactum. Quoniam vero, ad ld quod nunc quæritur nihil attinet, signandum quidem est, sed transcondum.

Hæret. Et ego nunc interim de his ipsis loqui non arbitror utile; ad tuam vero contra nos objectionem, tibi breviter respondebo; imo vero temetipsum tibimetipsi faciam respondere. Quibus distare dicitis ut tres sint credanturque personæ, his ea differre dicimus, ut tres sint credanturque naturæ.

Rust. Sed multo magis different Christi natura, quas dues esse non vultis, quam tres personas, quas vultis etiam tres esse naturas.

A Simpliciter dicendum est, eodem modo procedere a Patre et Filio, cum sint uterque unum simplicissimum principium Spiritus sancti: ad utrunque dici potest Spiritum sanctum non eodem modo procedere a Patre et Filio, quia hoc quod est spirare

Hæret. Cur ergo non sunt et quatuor personæ, tanquam duæ omnino personæ sunt Fili!?

Rust. Quia humanitas Domini Christi non est persona, licet differat ratione; sed quod attinet addeum Verbum, sola natura est; non enim, veluti quis dicat, sua ipsius, sed Dei Verbi est illa caro, ut sæplus dixi.

Hæret. Quid igitur a persona minus habet trumanitas? animæ aliquid rationalis, an carnis, an quantitatis?

Rust. Hæc non vestra contra nos, sed aliorum contra nos simul et vos quæst'o est. Non est igitur nobis necessitatem hanc subruere loquentibus contra vos; maxime, quia superius est ostensum quod Deus Verbum non personam nostram sibi unierit. B sed naturam. Verumtamen in sermone quem de definitionibus contra vos simul Nestorianosque conscripsi, demonstratum est quod natura quidem communein, sicut dici solet, speciem repræsentet; persona vero sit concursus corum quæ describunt subsistentiam rationalem. Individuam vero subsistentiam esse circa proportionem, velut fundamentum in quo incumbunt quæ circa sunt reliqua, sicut ipsum nomen ostendit, et tanquam maxime propriam causam, in qua universa que accidentia nominantur, ut color, ut mores, ut habitus et dispositiones, et quæ iis sunt similia, et proprietates confluent ipsæ: interempto enim primo subjecto eorum quæ circa sunt individuorum, nihil ultra esse possibile est : a maxima vero causa ut sit unumquodque, id vero est in quo incumbit ipsa totietas, nominatur; id est, ab illo subjecto quod tanguam fundamentum est iis quæ circa sunt, tota consistentia, subsistentia nominatur. Sed quia, secundum redditam rationem, soleut et irrationabilium subsistentiæ nominari, quin etiam insensibilium et inanimatorum; hæc vero universa personæ proprie non ab omnibus dieuntur, ideo adjeci hanc subsistentiam esse rationalem. Quoniam vero aliqui rursus volunt et species et genera substantialium quæ dicuntur subsistentias appellare, idep adjectum est hanc subsistentiam rationalem et individuam esse.

Hæret. Et quid pertinet hoc ad proposium questionem? quæsivi e im cur perfectus homo personam habeat non perfectam, et hoc audire omnino D desidero.

Rust. Hoc enim et dictum est; sed quia minime advertisti, audi eur humanitas Domini perfecta quidem natura sit, non vero per semetipsam habens quoque personam; et cur non dux Christi persona, sed una solaque sit: causa enim, sicut et tu in sermonis initio, licet ad aliud quid intenuens, divisti, Verbum Deus est, carnis assumptæ; in quo quasi in fundamento illa assumpta natura, que est servi forma, incumbit: ad hoc assumpta, ut Filius Dei,

Spiritum sanctum, Pater non ab alio habet, Filius autem habet a Patre: unde dicitur Spiritus sanctus procedere a Patre per Filium. Vide sanctum Thomam de Potentia q. 101, art. 5, ad 2 et 1, q. 36, art. 5.

qui semplternus est Deus, pro nostra salute homo in A ait Dominus Sadducæis : quia Deus Abraham, et Deus diebus ultimis fieret. Nec enim homo de virgine originem habere potuisset, nisi nos per eum Deus ineffabiliter secundum subsistentiam sibi unitam redimere complaceret; unitum vero, ex quo ejus quodlibet subsistere inchoavit in unam personam unamque subsistentiam, sicut sæpius diximus. Igitur, etsi in imaginatione mentis sive speculatione tenuissima, intellecta humanitas Domini Christi videtur et substantia esse et persona (nec enim habet aliquid minus, præter alias subsistentias rationales et individuas); sed tamen intellecta per sametipsam, hoc esse videtur, sed non jam sicut unita Sermoni : igitur non veritas rei, sed mentis hoc cogit putari defectus, quasi oblivio unitionis existens. Quando vero id quod humanum est, non quasi in semetipso ma- B nens, sed per unitionem proprium factum subsistentiæ Dei Verbi recommemorata mens fuerit, non potest id pro persona suscipere : quoniam neque proprie subsistentia nominatur, cujus altera circa intellectum res subsistendi causa, id est Verbum, est quid sempiternum. Nam si homo subsistentia esset, non oportebat ut eum solus Deus Verbum in semetipso susciperet, et quod nostrum est, ut ita dixerim, in semetipso fundaret, sed potius ut aut præexistens homo proprium faceret Deum Verbum, et stabiliret atque fundaret sibimetipsi quod Dei; aut magis ut præexistens uterque ad invicem conveniret, et unus Christus, unus Filius, unus Dominus, unaque persona et subsistentia, et præexistente apud se puro unoquoque, non fieret. Nunc autem e diverso C factum est : non ergo habet personam quod nostrum

Hæret. Ergo si hæc unita non essent, omnimedo due possent esse persone: quia et Deus Verbum nibil minus hahet a persona (sicut enim Deus Paterita et Deus Verbum una persona est), et rursus nihil habet minus a tota persona homo perfectus ex consubstantiali nobis carne et rationali, secundum nos, anima constans, horumque unitione subsistens.

Rust. Etsi omnis homo individuus persona est. non tamen hæc causa est ut persona sit itidem, quæ est ut homo sit. Sed ut sit quidem homo, hæc causa est quod sit animal rationale de terra : ut autem sit persona, brec causa est, co quod sit subsistentia rationalis individua. Sed, ut diximus, illa humanitas, non in semetipsa in Verbo habet subsistentiæ rem: nec enim propter hoc ut sua ipsius separatim esset, sicut nos, sed ut Verbo uniretur, et ejus esset proprium indumentum et inæstimabile, ut ita quis inquiat, instrumentum, et ut Deus esset homo, creata est nostræ causa salutis : illa igitur causa magis in subjecto est quam subjectum. Sicut igitur, verbi gratia, in homine puro subsistendi carnem causa est anima immortalis; qua sejuncta, caro in sua non manet essentia, sed ad non esse properat incessanter, quippe quod omnino exterminari, quolibet corrumpatur modo, necesse est. Et rursus nunc animæ hominum desunctorum absque corpore sunt, sicut

Isaac, et Deux Jacob, non est Deux mortworum, sed viventium : omnes enim virunt illi (Matth. xx11, 32). Et non ait, Deus animæ illius, et illius, sed, Deus illius. Et non dixit, non est Deus animarum mortuarum, sed viventium: Deum esse simpliciter dixit, et persecto existente Abraham, et Isaac, et Jacob. Et adjecit : Omnes enim vivant ei (Luc. xx, 38), et non dixit, omnium enim animæ vivunt ei.

Haret. Hoc inquit, non quod anima perfects persona sit, quasi per hoc unum integer Abraham sit, et Isaac, et Jacob; sed quoniam Deus rocat en que non sunt, tanquam quæ sunt (Rom. 1v, 17), sicut seriplum est.

Rust. Non intercipias importune sermonem: ubi enim fit de resurrectione memoria, illic necessario immortalitatem repræsentat animarom : non ut eorum quæ non sunt, et a Deo vocantur tanquam sint, eo quod ea quæ nondum sunt. Deus futura esse prænoscat, sed ut corum quæ sunt; nullus cuim sapientum dicere audebit, quia commoriantur corporibus animæ, ut ob hoc nec Abraham sit, nec reliqui, nisi in præscientia Dei. Quod ergo dicere volui : sicut extra corpus, etsi non est animal persectum secundum naturam, tamen rationalis animæ persona perfecta est; et rursus, postquam corpus resurrectione receperit, nihilominus perfecta hominis est persona: sic quodammodo in Christo, ante inhumanationem quidem perfecta erat Dei Verbi persona. et post hoc perfecta Christi persona est, et una persona Dens simul et homo, et causa ut sit illa humanitas, est Deus Verbum; et hæc, comparatione Verbi, non est ut subjectum, sed ut accidens. Sicut enim instrumentum per quod nostram salutem fieri oporteret, et sicut superincumbens ei, quod utitur illo ut diximus. Sicut igitur quando circa Apostolum dicimus : Caput mulieris vir, et caput viri Christus, et caput Christi Deus (I Cor. x1, 3); et neque virum duo capita habere dicimus, neque duo aut tria capita nalierem, id est virum et Christum, aut virum et Christum et Deum, quia vir ad mulierem quidem comparatus caput est, ad Christum vero jam non caput, sed aliquid aliud; et rursus Christus ad virum quidem comparatus caput est : ad Deum vero, nequaquam (nec enim Verbum caput est Patris, neque natura quæ ex nobis est); sic quodammodo, prout est possibile similitudinibus incomparabilia explanare, humanitatis subjectum iis comparatum quæ sibi omnino specialiter accidunt, proportionem subsistentiæ ostendit: Deo autem Verbo collatum, sieut aliquid corum quæ insunt subsistentiæ, non secundum personalem subsistentiam reperitur. Et sicut ibi dum vir caput sit mulieris, et Christus viri sit caput, tamen in ordinis consequentia, solum ejus caput est vir. dum certe per excellentiam gloriæ Christus so-Jus, quippe ut Deus, circa id quod proprie summum est, ita et hic esse apparet circa ea quæ acciderunt naturæ nostræ, et humanitas illa subsistentia esse videtur; seçundum vero summam subsistentiæ proprietatem, solum Verbum (a quo de reliquo una et A ctorum Patrum doctrinis colligere, quia non sunt sola subsistentia, vere totus est Christus), seu certe ea quæ in Christo sunt nomioatur. Si quis tamen hæe legit, memor sit nos proportionem proportioni, prout est possibile, comparare, non multis personis unam Christi solamque personam: alioquin cur et tamta sunt dicta?

La ctorum Patrum doctrinis colligere, quia non sunt tres naturæ sanctæ Trinitatis, sed una solaque. Si enim tres essent sanctæ Trinitatis naturæ, esset omnimodo, ut tu quoque dixisti, et Filii una et individua divina natura. Hæc vero idem foret per omnia, et non discerneretur ullo modo a Dei Verbi sempiterna persona: nihil enim plus vel minus.

Hæret. In veritate, quia in incomparabilibus, vel modicam similitudinem adhiberi difficile est.

Rust. Sed et quod majus est dico; illic enim forsan dicat, ut arbitror, aliquis impudentia fretus: duo vel tria esse capita mulieris (et forsan non impie, licet inconvenienter); hic vere duas personas impossibile est inveniri : nam si illic ad unum et idem, aut ad aliud et aliud re comparata, duo capita esse putentur, ununiquedque enim uniuscuiusque caput est; hic similiter erit : nec enim sic accidentia circa carnem carni sicut Verbo comparantur, sed carni quidem absque mediatione. Deo vero non ita: non enim quasi non incarnato. Mulieris autem caput et absque mediatione Deus est : Ecclesiæ enim caput Christus (Ephes. v, 23). Figuraliter autem Ecclesla sponsa est; et siguraliter caput mulicris vir. Et ut simpliciter dicamus ac breviter, quia et ego confiteor quod exemplum non omnino sit aptum, sed assumpsi boc, non ut demonstrationis, sed ut explanationis gratia; si quis vero aptiorem similitudinem repererit, dicat, me facile complacente et voluntarie ac libenter. Ne forte autem sit hoc quoque præstantius dicere : quia sicut universus orbis (dico vero orbem terræ) licet plerumque etiam solus, tamen totus dicitur mundus; et rursus cum toto cœlo et omnibus elementis unus et solus dicitur mundus : sic dicatur et de illa solaque persona. Si vero ob hoc aliquos duas Christi subsistentias dicere creditis (dico autem, non ut naturas, sed ut personas), quia in subtilibus speculationibus et puris intellectibus per semetipsam contemplata humanitas Christi, videtur els, quia potest et ut persona et ut subsistentia cogitari ad accidentia sua, quomodo vos ipsi negatis duas Domini-Christi esse naturas; qui non in subtilibus intellectibus vel imaginationibus mentis intelligi solum, sed et in ipsa re subsistere humanam in Christo naturam negare minime quitis; quam, non solum illa quæ nostra est, sed et illa quæ vestra synodus Ephesina per sanctorum Patrum lectiones testatur, et præcipue beatissimi Cyrilli Alexan-, driæ præsulis epistolæ prædicant? Non enim quod nos dicimus de persona, hoc vos poteritis re objicere de natura, cujus definitio longe abest a delinitione personæ. Sunt euim Christi naturæ, ut superius dictum est, et divinitas sanctæ Trinitatis communis, et humanitas communis omnibus nobis in-individuo contemplata: persona vero atque subsistentia Domini Christi, qua horum unitione celebrata est. In iis vero substantiis, totum dicimus esse unum solumque Filium Dei Dominum nostrum Christum, quem in duabus confitemur esse naturis. Est autem non minus manifeste ex synodicis san-

tres naturæ sanctæ Trinitatis, sed una solaque. Si enim tres essent sanctæ Trinitatis naturæ, esset omnimodo, ut tu quoque dixisti, et Filii una et individua divina natura. Hæc vero idem foret per omnia, et non discerneretur ullo modo a Dei Verbi sempiterna persona: nihil enim plus vel minus. aut quolibet modo alterum, aut aliter ullatenus contineret. Quare, quidquid de Fillo, id est de Deo Verbo (hoc est autem dicere de persona ipsius Christi), seu tanquam ante inhumanationem, sive post hæc recte dicimus, et de natura ejus orthodoxe dicerentur; et quidquid de persona Filii dicere devitandum est, de ejus Filii natura a Patribus dici vereatur. Sicut igitur nullus Patrum dixit alicubi, aliquando in propria passum Filium non esse persona : sic nullus eorum dicere sustineret in propria Filium passum non esse natura. Nunc autem econtrario fit : prædicant enim Filium Dei in propria quidem passum esse persona; negant vero ildem sancti Patres in propria eum pertulisse natura. Ex iis igitur necessarie sequitur, et personæ Filii, ejusdem, non eamdem esse naturam, demonstratum est : quia si esset sic propria solius Filii Dei natura, ut non esset ei hæc ipsa communis cum Patre et Spiritu sancto, consequens esset ex necessitate naturam ejus idem esse personæ ipsius : quod quia minime sequitur, constat quia non est natura solius Filii propria, tanquam quæ non sit et Patri communis et Spiritui sancto; non igitur tres naturæ C sunt Trinitatis.

Hæret. Et unde mihi demonstrationes adhibebis, quia Filius Dei Deus Verbum, in propria quidem persona passus est, vel quodeunque suscepit eorum quæ carni contigerunt; in propria vero natura non pertulit?

Rust. Patienter ausculta, et continuo ostendetur: solummodo sermoni dem finem. Hae igitur demonstratio, non ob hoe solum veritatis proficit dogmati, quia unam et solam sanctæ Trinitatis naturam commendat; sed et per semetipsam causa victoriæ est, dum concludit quia non debet Christi una credi natura, sicut inferius declarabitur. Nunc autem testimonia ex synodico sanctorum Patrum codice proferantur, atque directa nostræ collocutionis recogno-p scatur intentio.

Lectio ex epistola sanctæ memoriæ Cyrilli ad Nestorium, quam et Ephesina sancta et universalis synodus omnium episcoporum interlocutionibus r. borarit.

c flec nos sequi oportet et verba et dogmata, intelligentes quid hoc quod est incarnari, et hoc quod est inhumanari, significet id quod ex Deo est Verbum. Non enim dicimus quod Verbi natura transformata facta sit caro, sed nec quia in totum versa sit hominem qui est ex anima et corpore; sed illud potius, quia carnem animatam anima rationali uniens Verbum sibinetipsi secundum subsistentiam, ineffabiliter atque inexplicabiliter factus sit homo, voluntatem vel benevolentiam, sed nec ut sola assumptione personæ. Et quia diversæ quidem ad unitionem veram conductæ naturæ, unus vero ex amhabos Christus et Filius (non quasi naturarum differentia interempta propter unitionem : quin potius persicientibus nobis unum Dominum et Christum, et Filium divinitate atque humanitate, per ineffabilem et inenarrabilem ad unitionem concursum ), sic dicitur dum certe ante sæcula habeat subsistentiam, et ex Patre sit natus, nasci secundum carnem ex muliere, non tanquam propria ejus natura in sancta Virgine principium sortitus sit existendi; nec vero quasi indiguerit necessarie propter seipsum pativitate secunda post illam quæ est ex Patre. Est enim omne sæculum substat et consempiternus est Patri, indigere, ad id ut sit, secundo principio. Quoniam vero propter nos et propter nostram salutem, uniens sibimetipsi secundum subsistentiam quod humanum est, processit ex muliere, ob hoc ipsum dicitur genitus e-se carnaliter: non enim prius ex sancta Virgine natus est homo communis, et jam post hæc Verbum descendit in eo; sed ex ipsa vulva unitus carnalem dicitur sustinere genituram, ut sue carnis suificans genesim. Sic eum dicimus et pati, et resurgere, uon tanquam Deus Verbum in propria natura sustulerit vel clavorum transfixiones vel alia vulnera; impossibile est enim, quod divinum est, quia et incorporeum. Quia vero id quod ejus proprium sactum est corpus pertulti, hac rursus passus dicitur ipse pro C niam non debeat una per unitionem credi natura Do. nobis, erat enim impassibilis in corpore patiente. Circa a quum vero modum, et in Moyse intelligimus; immortalis enim secundum naturam, et incorruptibilis, et vita et vivificans Dei Verbum. Quia vero proprium rursus ejus corpus, gratia Dei, sicut dixit Paulus, pro omnibus gusta vit mortem, dicitur ipse mortem pati pro nobis, non venieus in mortis experimentum, quod attinet ad ejus naturam (dementia est enim hoc dicere aut sapere); sed quia, ut dixi nuper, caro ejus gustavit mortem', sic et resuscitata carne, rursus ejus resurrectio dicitur, non tanquam qui in ullam corruptionem, quod absit, inciderit. > Et post pauca : « lloc asserit ubique integerrimæ fidei sermo : sic invenimus sanctos Patres sapuisse; sie præsumpserunt Deipartricem sanctam Virginem dicere : non quia D Verbi natura sive divinitas ejus principium subsistendi sortita sit ex sancta Virgine, sed tanquam genito ex ea sancto corpore animato rationaliter, cui et secundum subsistentiam Sermo unitus gigni dicitur secundum carnem. >

Hæret. Si super tanta quæ ante dixisti, insuper testimonia profers vestro dogmati profutura; et nos parati sumus gloriosorum testimonia magi-trorum jam pridem excreta dissundere; quippe qui debemus ipsa potius sequi, quam proprias conclusiones intendere.

Rust. Nos interim in præsenti nondum protulimus ullum testimonium ex codicibus aliis : per quod

Ct yocatus sit filius hominis, non secundum solam A iu duabus naturis esse Christus evidentissime demonstratur, sed ex symodicis solis, que refutare mon potes; ad demonstrandum tautummode unam solam; que esse naturam sive substantiam sanctæ Trinitatis : que etsi propria Filii Dei a Patribus dicitur. non ad exclusionem Patris et Spiritus sancti, sed omnium quæ creaturæ sunt atque facturæ, nibilominus vero et i lius substantiæ hominis quam creavit simul ac sumpsit. Et ad ostendendum quia propria illa natura non dicitur Verbum et temporaliter genitum, neque passum, neque sustulisse aut plagas, aut Axoras clavorum, aut alia vulnera; neque mortuum esse, quod attinet ad ejos naturam, nec resurrexisse; verumtamen Verbum ex ipsa vulva unitum genituram carnale:n dicitur sustulisse, ut proprize carvanum simul et imperitum, ut dicatur is qui ante B nis genituram suificans : similiter et reliqua que humana sunt, quoniam quod ejus proprium factum est corpus, ista sustinuit. Rursus ipse dicitur pati pro nobs: erat namque impassibilis in corpore patiente. Igitur nune interim ex universalibus et communiter contessis synodicis inchonntes, quæ a te objecta sunt solvimus, et que oporiebat, firmavimus; alia vero minime attigimus, interim ne illa quæ ad aliud opus pertinent commiscentes operentur confusionem; verumtamen et illarum lectionum discussio potest ad alteram collocutionem sine prajudicio reservari.

> Hæret. Velim et illud ediscere, quomodo putes hanc demonstrationem eis qui ea quæ vestra sunt sapiuat præstare victoriam, eo quod probet quomini Christi? hoc enim te esse dicturum promisisti superius.

> Rust. Bene ad memoriam revocasti : dicam et hoc. Si una per unitionem natura Domini facta est, quidquid dicitur de Verbo, de Filio, de Christo, et de ista natura dicetur; et rursus quidquid de illa natura, ut dicitis, dicetur, utique et de iis nominibus prædicabitur; et hoc non circa alium modum. Sicut igitur abominabile est dicere quia Deus Verbum in natura propria passus est. sic. si forte præsumitis, fugite dicere, quia passus est in seipso vel persona sua, vel subsistentia. Aut sicut dicis, e non in experimentum veniens matris quod attinet ad ejus naturam: ) hoc transferte dicentes: e quod pertinet ad suam personam et ad seipsum Filium mortuus non est. Duoniam vero ex iis dicere adjacet, quoniam Verbi natura substantiaque pertulit : sie a vobis dicatur non pa sam subsistentiam Verbi, neque personam, neque ipsum Filium, neque hunc unigenitum, neque camdem Dominum, vel ipsum Christum; sed eos qui hæc dicunt, duos tilios introducere non potestis abnegare, qui novit [F. leg. novistis] quia talia dicens Nestorius, tanquam ducrum prædicator accusatus est filiorum; inquit enim (propter quod et damnatus est) ita : « Ego hunc himestrem et trimestrem non dico Deum ; » et rursus : « Non oportet lactis nutrimentum de Deo. > Et in epistola sua ad sanctissimum Cyrillum, dixit sanctam Virgi-

nem partricom Christi, non Dei : « Manifestum vero A Valerianus incusat dicens : « Omnibus conspicua e t est, quia David filius, non erat Deus Verbum. > Et rursus quidem ; « Corpus, divinitatis Filii templum, et templum secundum summam quamdam et divinam cunjunctionem unitum, ita ut et propriilicaret ca quæ hujus erant divina natura, bonum est confiteri et evangelicis traditionibus dignum. > Et rursus in its quie mox sequentur, idem Nestorius negat id quod confessus est hic. Adjecit enim continue et hæe : c Propriificationis autem nomini deputare et carnis proprietates (generationem dico, et mortificationem), aut errantis, frater, circa paganos vel gentiles, est mentis; aut per ea quæ sunt vesani Apollinarii et Arii vel aliarum bæresum ægrotautis; quinimo et aliquid gravius, et ab illis: et lactis nutrimenti participem per propriificationem facero Denn Verbum, et augmenti quod paulatim evenit consortem, et in passionis tempore facti terroris et indigum angelici adjumenti. »

Hæret. Et quid præcipue culpatis in ils, vos qui naturarum proprietates ipsamque dualitatem nunc usque asseritis salvas? Si enim secundum veritatem dicta sunt bac, noc trimestris dicendus est Deus, nec lacte nutritus, nec recenti tempore natus ex Virgine, nec ipsius filius et David, neque passus, noque mortificatus carne, nec crevisse paulatini, nec alias in semetipsum carnis excepisse proprietates per propriisscationem dispensativam.

Rust. Dico quid reprehendimus, non nos primi, sed cum Patribus sanctis. Prius quidem tanquam C per transitum dico, pessime dixit, quia ea quæ sunt templi, divinitatis natura propriificat : non enim Trinitatis natura, sed una persona illius naturæ existens, propria facit ea quæ sunt carnis. Secundo vero, quia quoquomodo significans, quia Deus Verbuin suificat propria carnis; et dum hoc explanare debuerit, hoc ipsum magis in lis quæ dixit postea, denegavit. Si enim, ut inquit, Deus suificat ea quæ carnis sunt per propriificationem dispensativam, oportet magis propriificationis nomini deputare et carnis proprietates : generationem dico, et passionem, et mortificationem et alia. Ille vero hoc jam minime approbat, sed et (sibimet ipsi contrarius) ut hæreticum et gentile, et ut aliquid adhuc deterius, id accusat. Cur namque omnino, qui D inhumanatus est Deus, ea quæ proprii templi sunt, propria sibi fecit, si non habent etiam dici de eo, ad admirationem charitatis ejus circa nos? quid enim majus est, fieri illa Verbi propria, an dici? Naturarum vero proprietates sálvas esse fatentes, nos similiter dualitatem illarum nihilominus alfirmamus : quia sicut earum discretio est salva, sic et unitio. Unde quæ non sunt secundum naturam propria Verbi, cjus sunt circa unitionem, etiamsi hoc multoties millies recusaverit impius. Proprietates emm saivæ sunt quidem, in unam vero personam subsistentiamque concurrent. Ideirco non tantum ut impium Nestorium, sed et ut sibimetipsi contrarium, in synodo

contrarietas reverendi Nestorii, non solum fidei sanctorum Patrum qui in Nicæa convenerum, et epistolæ Deo amicissimi et sanctissimi archiepiscopi Cyrilli dissentions, sed neque sibi conveniens. > Similiter vero ad eumdem Nestorium scripsit Ctelestinus sanctissimus papa, dicens: « Legimus ergo epistolarum tenorem, et eos libros gaos, illustri viro flio meo Antiocho reddente, suscepimus; in iis quidem nobis vestigatus, deprehensus et tentas, quodam multiloquio labebaris, dum vera involvis obscuris, rursus utraque confundens, vel confiteris nogala, vei niteris negare confessa. >

Hæret. Quæ dixisti de propriificatione et unitione vere orthodoxa sunt, et Nestorii verbositatibus ex necesse est enim propriisscationis nomine tractos, Badverso et quasi e regione contraria : in reliquis antem, puto quod illi eadem protu'eris quem magno-Bere accusa-ti.

> Rust. Absit, o calumniari edocte! incumbentes enim rationi prædictæ, adhuc quæ vestra sunt amplins subruemus, et nostram rectam fidem probacido monstrabimus. Si enim qui dicit non ipsum Deum Verbum qui consubstantialis est Patri, qui unigenitus, quique iis quæ per eum facta sunt non potes! comparari (genitum secundum carnem, inhamanatum ex Virgine), non lacte nutritum, non crevisse, non factum esse bime-trem atque trimestrem, non passum, non mortuum, non resurrexisse : si ergo, inquam, qui hæc dicit, duos filios producit et Christos, igitur qui dicit eumdem Dominum non habere secundum Deitatem principium ex Virgine, neque lactatum secundum suam naturam, neque crevisse, neque factum fuisse bimestrem atque trimestrem, ucque passum, neque mortuum, neque resurrexisse, nec cætera, adjiciens utique secundum propriam naturam, duas naturas modis omnibus introducit. S cut igitur juste abominamur ea quæ superius diximus, sic ea quæ nunc sunt dicta competenter amplectimur; quia sicut illa subruunt Patrum termini, sic ista recipiunt : unde judicio vestro damnamini. In co enim quod ahominamini ac persecutioni subjicitis eo; qui dicunt, vel qui putantur dicere, quia atter est Deus Verbum, et alter homo assumptus ab eo qui ex Virgine natus est, qui est plasmatus in Virgine, qui est unus ex nobis, qui in summam et messabilens quamdam conjunctionem Deo Verbo unitus est ex ipso conceptu; in eo ergo quod contra eos qui talia dicunt omnino ferventer insurgitis, et quasi latrantes illos indesinenter anathematizatis, ita ut si quis favere talibus volens fucrit visus, nulla pæna apud vos putetur indignus, tanquam parvum dicens hominem Christum, aut quasi duos filios inducens; vos tamen ipsi, et communicantes vobis, alteram dicentes humanam Christi naturam et alteram ejusdem divinam, et hoe audientes a Patribus esse confession gnos segui prætenditis, tamen duas naturas Domini Christi post unitionem abominamini confiteri. Videmini ergo mihi, quia in die judicii damnabimini ex ipsius Nestorii condemnatione. Nam si omnino juste

duos introduxerit filios, quare vos de naturis hæc ipsa dicentes, duas naturas non fatemini vos prædicare? Et certe vos non bæc solum dicitis de naturis, sed et ploraliter eas sæpius nominatis, vel etiam pares confitemini eos qui eas ita nominaverunt, quod Nestorius de Christi vel Fil.i vel Domini nomine fecisse non scribitur. Quomodo igitur vos qui hæe dicitis de naturis, ita cæcamini, ut ea quæ confitemini non dicatis? Quomodo vero et Nestorio maledicitis, tanquam qui duos Christos induxerit, eo quod talia de Deo Verto et homine prædicaverit? Et, ut compendiose dicamus, hoc argumentum contra vos insuperabile invenitur, quamcunque bojus partem voluerimus inspicere. A nobis igitur Nestorius juste damnatur: at vero a vobis injuste, cum quo damnata est vestra B sententia. Quare et nos quando Nestorium damna. mus, contra vos promulgamus anothema; et vos ipsi quoties illum damnatis, recurrit in vos; et quando id jaculamini contra nos, ut contra Nestorianos, quippe calumniantes, et omnino odientes; et quando a nobis contra vestros hæresiarchas (dico vero Apollinarium, Eutychen et Dioscorum) talis procedit calculus, econtra vos eidem sententiæ irrecusabiliter crebreque succumbitis.

Hæret. Ego illi synodo communicare non possum que dicit quod præter Trinitatem sit inhumanatio Domini. Dicitur enim in ea quæ vocatur definitio, de symbolo 450 Patrum : de Patre enim et Filio et Spiritu sancto, quæ perfecta sunt docet, et Domini inhumanationem Adeliter accipientibus reprasentat. C enim dixit: Iste quidem coruscat miraculis, ille rero Utique enim qui de Filio quæ persecta sunt docet, de inhumanatione ejus, non extra et præter Trinitatem tanquam de quarto aliquo, sed illic repræsentat : ii vero, postquam dixerunt de Patre et Filio et Spiritu sancto, tunc alterum quemdam Dominum ejusque inhumanationem subintrodux erunt.

Rust. Olim demonstratum est quia non est quartem auemodolibet introducere extra, et extra de sanctæ Trinitatis consubstantialitate facere ac de Verbi Dei inhumanatione sermonem; sed ita omnino ea quæ probata sunt, minime advertisti. Dixit enim synodus Ephesina: « Quia e converso se habet in Salvatore quam in Trinitate : illic enim alter et alter. ut non sub-istentias confundamus, non vero aliud et in Domino vero aliud et aliud quibus Christus, siquidem hoc illi non idem est. > Multum ergo ad veritatem cæcamini, nec illa vultis accipere quæ manifestius Ephesina quam Chalcedonensis synodus approbavit. Aliud est enim de Trinitatis communi substantia, et aliud de propriis unius loqui personæ, et hoc de servi quæ illic inconsubstantialis est forma.

Hæret. Quis habet accipere synodum qua: Leonis approbat tomum, dicentem de Verbo et carne super alia et hæc : Horum unum coruscut miraculis, alind succumbit injuriis. Quid ergo? dic mihi, non

a Verbum in Christo patiebatur non simpliciter, sed sufficans of propriificans quæ erant humanitatis.

adistis Nestorium vos, tanquam qui per talia verba A injuriatus est Deus carne? non Verbum per carnem miracula operatum? Quid autem vult separatio ista, ut dicat hoc quidem illud, hoc vero illud?

> Rust. Deus quidem Verbum, quia injuriatus sit carne, minime denegamus; sed non succumbit injuriis, id est, injuriarum passionumque non in'erior. sed potior fuit; caro ejus non injuriata est solum, sed et succubuit contumeliis et passa est. Nam sicut existens natura passibilis et mortua est, et ei dominata est mors quæ servit Deo. At vero Deus Verbum inhumanatus pati quidem propter unitionem dicitur , propriisicans ea quæ sunt passibilis naturæ, per suificationem dispensativam, ut et antea jam dixi, non autem passus est sicut caro. Nam si impassibilis simpliciter passus est, superflue est impassibil s : ad quid enim aliud impassibilitas proficit, nisi ut id quod est impassibile minime patiatur? Si igitur in Deo nihil superfluum neque inutile, sed perfecta et decora suntuniversa et apta, claret utique quia et impassibilitas ejus non est inutilis : non igitur passus est.

llæret. Sed misericordia pertulit, qui propria natura non est passus; quare, circa hoc, et injuriis succubuit secundum quod passus est : quomodo igitur dicitis cum Leone, quia hoc quidem coruscat miraculis, illud vero succumbit injuriis.

Rust. Et sanctissimus Leo, de propria ipsius Dei Verbi natura, inquit, quia coruscat miraculis; de carne vero, quod reliquum est; et tu nunc confessus es quia Deus Verbum propria natura non per alia; cur igitur eadem confiteris pariter et accusas? Non succumbit injuriis, ut suspicionem daret, quasi de duabus 'personis loqueretur; sed hoc quidem tanquam de duabus naturis : aliud enim et aliud ea ex quibus Salvator, siquidem non est idem intemporale ei quod sub tempore est.

Hæret. Non solum de propria Dei Verbi natura, sed et de ipso Verbo ait, et hoc frequenter, quia non fuerit passus; verumtamen et dicere quia Verbi natura non passa est, hoc idem est dicere quod Verbum minime passum sit: nibilo namque impassibilior est, ut ita dixerim. Verbi natura ab eo cujus natura est. Eadem igitur natura, impassibilis manens, nostri miseratione passa est.

Rust. In Dei bonitate contratium nihil est, quare alind : abait ; unum enim, tria, et idem in divinitate ; [] miserationis [forte miseratio] impassibilitatem ejus non solvit. Si vero Deus Verbum sempiterne impassibilis, et nunquam perpessus, nuper propter misericordiam, qualiter vos dicitis, pertulit; majus et infinite majus damnificatus est quam lucratus. Lucratus enim est nos, creaturam suam, et propriæ amisit impassibilitatem substantiæ? Vos igitur valde erratis, sie aliquid laudantes in Deo, ut rursus aliquid blasphematis. Non indiget Deus laude vestra, ut subdole ejus misericordiam exaltetis ad impassibilitatis ejus prirjudicium; nos competenter superexaltamus misericordiam ejus, salva inconvertibilitate ejus. Los

> Scholastici theologi appellant communicationem idiomatum. D. Thom. 3 part., q. 2, art. 6, in corp. art.

Dei, anathematizat catholica et apostolica Ecclesia, sicut synodus Nicæna definivit. Quinimo non inconvertibilitatis solum, sed et potentiæ ejus, quod absit, additio est, si aliter creaturam suam salvare non potuit, nisi suam proprietatem Creator amitteret: aut consilii vituperatio, si potuit quidem et hoc non amittere, et illud salvare; sed, dum posset quod est melius, elegit quod deterius erat. Sic ergo illa quie nobis prosunt, laudemus in Deo, ut ea quæ digna sunt non feremur : boc vero ex Manichæorum cognatione descendit ad vos : ipsorum namque est passibibilem cogitare Deum, et omnem bonam naturam esse solius boni Dei; et quia præce 'ens [forte prævidens] Dens futurum ut periol:taretur p. oprium regnum, si princeps tenebrarum prior injiceret ei prælium, pro- R pter hoc misit de substantia sua, commiscendo cum illa substantia nequam, ut regnum proprium præmuniret; et ex bonarum malarumque potestatum mixtique mundum factum esse blasphemant. Sic et vos dicitis quod non aliter nos salvaverit Deus, nisi pro nobis ipse passibilis factus.

Ilæret. Memini te dixisse quod illa humanitas Deo comparata sit magis ut accidens quam subjecta substantia: quomodo igitur jam duæ sint Christi substantiæ, dum [Forte expuny. dum] quando accidens additamentum non fiat substantiæ, sed quantitatis?

Rust. Hoc non de substantia, sed de subsistentia dixi. Ad divinam vero substantiam sive naturam caro collata nihilominus substantia et natura est. Demonstratum est enim quia et Patres qui dicunt, duæ na- C turæ, Deus et homo, et utramque naturam et ambas, non dicerent hac, nisi eas ad invicem compararent. Et vos ipsi vero, id m facitis ex duabus substantiis et naturis; et insuper ex duabus quoque subsistentiis Christum esse dicentes. Quod autem culpare Leonem sanctissimum voluisti dicentem : Hoc quidem illud, illud rero aliud, suscipe de Ephesina synodo lectionem quam superaddiderunt jam, postquam venerunt, vicarii sanctissimi Cœlestini papæ Romani : ex iis demon trantes quomodo debeant 518 sanctorum Patrum symbolum declarari ex testimonio sanctæ memoriæ Attici: e Et hæc omnia suscipit, non natura Deitatis, sed assumptione carnis: illa quidem in propriæ impa-sibilitatis inviolabilitatibus permanens, illa vero omnia patiens sustinensque. > Ecce: illa quidem de divina natura loquens ait; illa vero de corpore inquit assumpto, quo pertulit Filius Dei, sicut et idem Dominus inquit : Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam vero non possunt occidere (Matth. x, 28). Et rursus : Spiritus quidem promptus. caro autem infirma (Matth. xxvi, 41).

Hæret. Quid ad illud dicere poteris, quia major unitio Dei ad humanitatem facta est, quam sit carnis ad animam in homine quocunque communi? Per mortem siquidem anima separatur a corpore: Deus vero ab anima illa et illo incontaminato corpore inseparabilis est in perpetuum: si igitur ex minore

a Hic deesse videntur nonnulla.

enim qui dicunt vertibilem aut mutabilem Filium A unitione usa natura sit, multo amplius ex majore, Dei, anathematizat catholica et apostolica Ecclesia, una vero hominis est natura, multo amplius igitur sicut avnodus Nicæna desinivit. Ouinimo non incon-

Rust. Ante demonstrationem habes obstupescere? admirando enim ego tecum consiteor, quia et major unitio est in Domino Christo, et quæ multo majus effecit; et unam tamen naturam minime fecit : tanto enim unitio Deitatis et humanitatis quæ in Domino Christo facta est, et ipse effectus unitionis, illam qua fit in homine superexcellit, quanto longius a se distantia univit : multum namque, et quantum dici non potest, superat un Deitatis et humanitatis vel solum una possit esse persona, quam ut ex anima el carne non solum una persona sit, sed et fiat una qui que natura. Deus enim infinite, et quantum dici nou potest, superat creaturam; et tantum quod distat, vicit unitio ineffabilis in unam personam dicens [Sic], tam longe naturæ terminis seu rationibus separatæ. Anima vero, parvum quid carnem excellit; conserva enim sunt urraque et creaturæ, et ex nihilo sactæ a Creatore. Si vero Dei virtus infinita non esset, minime tai.ta ex nihilo constare fecisset, ab eo enim quod nullatenus est distant omnia infinite. Si igitur Dei quidem virtus infinita est, nostræ autem substantiæ finita. magna illa et supereffulgens unitio est, quæ valuit inter illa tantum discrepantia unam personam facere. Sicut enim superexcellit virtus ejus qui montem suspendit ad ca·lum, et illi conjungit, si possit vel contingat id fieri, ultra illius qui glebam monti conjungit : sic unitio quæ in Christo est facta, eam quæ per singula in communibus hominibus fit. Verumtamen et illud inquio : quia non necesse est a majore unitione majus aliquid effici; alioquin quanto amplius ali jua uniuntur, tanto potentiore vi uniontur : sed ea quæ confunduntur, ultra quæ minime confundantur amplius uniuntur, ut humentia. Rursus anima quia minime confunditur corpori, non tamen major est corum qua confunduntur unitio unitione rationalium animarum ad propria corpora; hanc enim solus facit Deus, illæ vero subjacent etiam nobis. Super hæc vero'indefinite assumpta est major. Responsio vero sufficiet, et i definite dicatur, veluti si quis dicat " inopinabilior : mirabilius est enim sic fieri unam personam et unam naturam, quam illo modo unam personam unamque naturam.

Heret. Die mihi breviter: in Christo humana natura secundum substantiam Filius Dei est, au non? et Deus Verbum secundum naturam Filius Dei Genitricis, an non? Si quidem secundum naturam, claret quia ambo una natura est; si vero non secundum naturam, igitur et solute per gratiam, et duo filii erunt: dum Deus Verbum quidem secundum naturam Filius Patris sit, et secundum gratiam matris; homo vero secundum naturam quidem matris, at vero per gratiam Patris: et sicut neque hie illius, ita neque iste illius.

Rust. Si duo sola essent quæ præponeres, nec sie quidem tibi simpliciter quod prosecutus es dederam;

subsistentiam Filius Dei, Deus Verbum, Dei Genitricis est Filius; et similiter (quinimo quod dicere idem est), quia servi forma secundum subsistentiam et non secundum substantiam et naturam Filius Dei est. Et sicut si esset, ut ante dixisti, una natura, sic nunc una subsistentia, et unus ac solus est Filius.

Hæret. Quonism longus sermo nobis non solum lab rem et desectum, sed et sastidium injecit, quod intellectus valde confundit, si videtur, reliquam collocationem in alium diem, si Deo dictum placuerit, reservemus. Verumtamen et hæc in nostris mentibus revolvamus : multa namq e apud semetipsum silentium tenentis discussio, et memoriam, et intellectum, et doctrinam, p. ofectumque præstabit.

Rust. Ne, quæso, protrahas tempus convertendi al Deum : incertus est cui n finis humanus ; et præcipue diebus nostris, quando implacabilis ubique hacchatur interitus, et ignis gehenoæ intransmeabilis est. Ne amicirias hominum vercaris, ut non inimicicias incurras coelestium potestatum; ne allinium muliitudinem, ut annumereris omnibus a sæculo sanctis; ne hanc vestem, ut induas Christum; ne hos temporalium flores, ut fulgeas sicut sol in regno Dei; non hujus mundi div tias, ut vitam hæredi:ate capias infinitam in perpetuo et inenarrabili gaudio; non sæculi fruitiones, et erit tua esca Spiritus saucti manna; non transitorias dignitates, ut possis regnare cum Christo. Efficere excelsiorum particeps intellectum elevans. Suspende te ipsum a sæcularibus curis, et tune comprehendes talium vilitatem. Gusta de dulcedine Dei, et sensum capies amaritudinis mandi. Appropria, et vide spiritale lumen, et erucris a carnalis confusionis tenebris. Exsuscita temetipsum et exsili ad altiorum munditiam, et discernes abominationes mundanæ sordidinis. Rumpe Satanicæ captivitatis vincula, ne perdas acquisitam baptismate libertatem. Fuge participatiopem contaminatissimi dæmonis, ut in temetipsum renoves adoptionem Dei. Repugna diabolo cupienti țe perdere, et acquiesce Deo volcuti salvare. Cogha dilectionem Dei, cogita fruitionem regni cœlorum, cogita futuri judicii nimis terribilem diem, cogita illud ipsius Domini Christi judicium quod a rec'o pon petest detorqueri, cogita insustentabilia gehennæ formenta, cogita indormitabiles vermes, cogita intransmeabilem et infinitam flammam; cogita illic iputilem pæpitentiam, infructuosa lamenta, surdos ululatus, improficuas pluvias lacrymarum : dum potes irrecusabiliter, impigre converie te ad veritatem. Non crit tibi nec hic excusatio, nec satisfactio apud Deam, si persistis in malis, maxime dum cuncta soluta sint quæ a vobis objecta sunt. Licet sufficeret tibi unica auctoritas synodi universalis, quæ numero superat universas, quæ toties cunctarum Ecclesiarum consona sententia confirmata est, tam per encyclicas epistolas regnante Leone, quam per libellos sacerdotum forsan duorum millium et quingentorum, imperante Justino post schisma Petri Alexandrini et

veruntamen hoc dico, quia secundum personam et A Acacii Constantinopolitani. Non te perturbet ea quae noper exorta est perturbatio universalis Ecclesia, sed potios confirmet ad fidem : si enim recta fides nostra non esset, iis temporibus proficere potios quam perturbari potuerat. Lege Scripturas divinas, et invenies præsens tempus incredulitatis esse atque discessionis a fide : unde magis ad conversionem correctionemque festinare debes, ut et a præsentibus et suturis malis erui dignus effectus, infinitis Dei bonis fraaris in regno coelorum. Quod nes impetrave contingat gratia et largitione Patris, et Filii, et Spiritus sancti.

> Hæret. Si, quæ dixi, subilius velis inspicere, profecto reperies quia ego non secundum quod unam personam et subsi tentiam dicitis, duos vos introdu-B cere filios monstravi, sed secundum quod duas dicitis Christi, post unitionem quoque, naturas; ac per hoc nisi meas enodaveris quastiones, quantumlibet unum Filium prædices, duos tamen inducis.

Rust. Si pater cujuscunque carnalis, et episcopus sit ejus et doctor; pon solum secundum carnem, sed etiam secundum spiritum pater est ejus; et licet circa aliud et aliud aliter alque aliter pater sit, nou tamen duorum circa unum pater esse dicitar filiorum. Nam vos ipsi, licet unam per unitionem dica is Deitatis carnisque naturam, non circa idem vel eumdem Patrem eins dicitis convenire, ut natura sit Filius Dei circa quam naturaliter est alius hominis; nec enim simplicem jam nunc Christi integri naturam, sicut ante incarnationem, nisi forte secundam solam Deitatem, dicere poterits, quam dicitis ex duabus inconfisis existere. Aut ergo tua objectio communiter crit nobis vobisque contraria; et non potest vobis adversum nos afferre victoriam, quæ nec contra illos se expedit qui duos filios introducunt : aut și illos una nobiscum superare desideras, idem responde illis quod audis a nobis. Vincere igitur, ut dupliciter vincas, et cam quæ in te, et illam quæ in illis est, falsitatem. Alioquin si consequitur nos inducere dues filios, et vos consequetur ex duobus filiis introducere unum: impossibile vero est ex duobus Aliis Aeri unum.

Hæret. Apertius cupio audire quæ dicis.

Rust. Responde si potes : secundum quid sit Pilius Dei Deus Verbum, secundum simplicem Deitatis substantiam, que infinite incarnationi præexstitit : an, sient dieitis, secondum compositam Deitatis humanitatisque naturam?

Hæret. Secundum simplicem divinitatis substan-

Rust. Homo autem, vel humanitas, sive earo: secundum simplicem Deitatis naturam, an, sicut dicis, secundum compositam, filius est ejusdem?

Haret. Non secundum simplicem, sed secundum compositam.

Rus'. Quomodo ergo, circa vestra deliramenta, duo filii non sunt, Deus et bomo, si Deus quidem Filius Dei non secundum compositam, sed secundum simplicem; homo vero filius Dei est, non secundum

simplicem, sed secundum compositam naturam? Ecce A Rust. Sed etsi sic esset, rursus ineral differentie, tuis captus es nodis.

Hæret. Sed una eademque est simplex atque comnesita.

quis non se simpliciter habet simplex atque composita; nec simpliciter idem est, quod ex una perfecta, et quod ex duabus est atque perfecta.

## PROLEGOMENON OMISSUM

QUOD ANTE VITAM S. CESARII LOCUM SORTIRI DEBUIT,

## DE-S. CÆSARIO ARELATENSI

## COMMENTARIUS PRÆVIUS.

(Ex Bolland.)

§ I. Vitas scriptores; cultus; elogia.

- 1. Mira vitæ sanctitate ac miraculorum gloria sæculo v in Gallia coruscavit S. Cæsarius ex monacho et abbate Arclatensis episcopus. Vitam ejus fideliter a discipulis conscriptam edidit Mabillonius in Actis Sanctorum Ordinis S. Benedicti sæculo 1, ubi pag. 658 ita præfatur : « Sancti Cæsarli Arelatensis episcepi Vitam, quæ multis in locis interpolata hactenus prodierat, sinceram et integram hic exhibemus ex codd. mss. S. Germani Pratensis, et Montis Majoris Arelatensis, in duos libros di-tinctam. Priorem scripsit Cyprianus, ut constat ex numero 30; posteriorem vero Messianus preshyter et Stephanus diaconus, quod ex fine libri t, et ex libri n initio liquet. Cyprianus ille diversus non est a Cypriano Tolonensi antistite, S. Cæsarii discipulo, cui mantum Cæsarius C testamento reliquit. > Hvic Mabillonii sententiæ astipulantur novissimi editores Galliæ Christianæ tom. I, col. 741, ubi gesta S. Cypriani Telonensis breviter explicant. Neque de eo dubitandum videtur, cum ex Vita pateat, num. 46, Cyprianum Telonensem S. Casarii fuisse discipulum.
- 2. . Nec refert, inquit Mabillonius, quod prioris libri scriptor de seipso modeste ac humiliter,.... magnifice vero de Cypriano Tolonensi antistite... loquitur. Id enim de se non scripsit Cyprianus, sed illi qui cum eo priorem istius Vitæ partem condiderunt. Quippe licet Cyprianus auctor sit præcipuus, non tamen solus foit in ea describenda : sed cum ea Firminus et Viventius operam suam contulerunt. . Probanus et Viventius cum Cypriano auctores dicuntur prioris partis. Addit Mabillonius inscriptionem Vitae præfixam in codice ms. Montis Majoris, quæ et hujusmodi : c Incipit prologus et Vita Cæsarii, quam domnus Cyprianus et beatissimus Firminus et sanctus Viventius episcopus [legendum episcopi, ait Habillonius] et presbyter Messianus et diaconus Stephanus scripserant. . Plures prioris libri fuisse auctores, evincunt etiam hæc verba num. 39, « Unus ex nostris, qui hæc scripsimus. > (linc ita infert laudatus Mabillonius : « Illud igitur clogium, quod de Cypriano Tolonensi legis num 55 (apud nos num. 46)

- R Firmino et Viventio auctoribus ascribe : sicut dina in libri u initio (apud nos num. 7) Messianus vir renerabilis dicitur, id a Stephano diacono, non ali fpsq Messiono scriptum nemo non concedet.
- 3. Non est ullum dubium quin Firminus et Viven . tius, æque ac Cyprianus, discipuli fuerint S. Cæsarii. ac episcopi : coepiscopi enim vocantur initio partis secundæ. Præterea Viventius episcopus nominatur in titulo epistolæ a Messiano nd cum datæ, quam infra recitabimus. Verumtamen obscurum hactenus apparet cui prefuerint ecclesie. Mabillonius quidem ait : « Firminus fuit epi-copus Ucetiensis , » eni Bailletus assentitur in Vita S. Cæsarii ad 27 Augusti. et auctores Historiae Litterariae Francia, tom. III, pag. 197: at editores novissimi Galliæ Christianæ, tom. VI. col. 611 et 612, ubi agunt de S. Firmino Ucetiensi. sic loquuntur: « In actis nostri Firmini nulla occurrunt, quæ huic faveant opinioni. > Neque ego in mss. nostris de S. Firmino Ucctiensi quidquam reperire potui quo evincam S. Cæsarii discipulum fuisse, aut cum aliis Vitæ scriptorem. Quapropter rem incertam relinguere cogor usque ad 11 Octobris, uhi de S. Firmino Ucetiensi agetur latius. 4 Viventius autem quis fuerit, nondum constat, . inquit Mabillonius. Vira a quinque laudatis auctoribus composita Casariae virgiai, ad enjus prepos erat conscripts, fuit dedies a. Egimus ad 12 Januarii de S. Cæsaria sorore Cæsarii quæ prima monasterii Arelatensis abbatiesa a sancio fratre fuit constituta : verum hæe mertus est ante Cæsarium, sicut liquet ex Vita hujus, num. 41, ade-ttur hoc ex initio libri 11, ubi expressis verbis Firmi- D que illi dedkeata non est hac Vita, ut per error-in scrip-erunt aliqui. S. Cæsariæ alteram successis-a Cresariam, testatur Vita eodem loco, atque lingo ipsa est, cui S. Casarii Vita legitur inscripta. Illana sanctæ titulo honorant scriptores. Gallis Chr stiana tom. 1, col. 619; sed de cultu ejus nobis hactenus non constat.
  - 4. Laudata S. Cæsarii Vita edita fuerat a Sucio ad 27 Augusti, et a Vincentio Baralli in Chronologia Sanctorum Lerinensium pag. 229 et seqq. : sed præplacet edicio Mabi lonii, cum stylus in aliis fuerit alteratus, et in Surio non pauca in libro primo sint prætermis-a. Habemus insuper primam hojus Vitæ

e ex vetere ms. membranco monasterii S. Martini a Campis Paris., Ordinis Cluniacensis, vut in apographo nostro notatur. Contuli hoc ms. cum editione Mabillonii, a qua non nisi in paucis et levioribus quibusdam dissentit. Verumtamen, ut editio flat exactior, et differentiæ utriusque appareant, partem hanc ex laudato ms. edam, observaboque in notis, ubi quid occurret in editione memorata diversum. Alteram partem, quam ms. non habemus, subjiciam ex Mabillonio. Præter vulga a hæc S. Cæsarii acta, nliam ejusdem sancti Vitam nobis transmisit olim Chilstius noster ex ms. perantiquo eccl. siæ S. Joannis Bisonticensis, præcedenti multo breviorem: sive hæc ex illa fuerit contracta, sive hæc ipsa sit Vita, rat sine aliorum supplemento. Certe nibil addit præcedenti, nullumque continet factum, quod in illa non legatur; sed facta eadem iisdem fere verbis ibidem partim legentur, partim omittuntur. Hinc non alteri usui fore hanc Vitam censui, quam ut conferatur cum Vita edenda; noteturque suis locis, si qua facta clarius in bac enuntientur.

5. Porro quamvis Acta S. Cæsarii ab iis auctoribus caque sinceritate sint conscripta, ut confirmatione nulla indigere videantur, taliaque ac tanta doceant, ut ad laudem sancti vix quidquam addi possit, luhet tamen aliunde adjungere quædam virorum præstantissimorum testimonia, ut ex Illie quoque clucescat, quanta de sancto antistito fuerit existimatio. S. Ennodius Tichiensis episcopus, de quo egi- C mus ad 17 Julii, in episto's ad Casarium, edita apud Sirmondum in Operibus variis, tom. 1, cnl. 957, ejus laudes his celebrat verbis: « Te, mi Domine, in orhe jam Christiano diva lex peperit, et apostolici uberis lacte nutrivit : tu externs, velut solis magnitudo astris minoribus comparata, transgrederis: te qui interioris hominis oculis inspexit, instructus est. Nam et cum facie ipsa foveas puritatem, delinquentes feriato ore castigas. Boni de conversatione tua, quocunque processeris, imitanda inveninat: malis Ingienda demonstrantur. Beatus tu, cui a Deo tributum est ut et menitis doceas et exemplis : qui ad pii itineris directum, :emper existens prævius, invitati. Quis non optet, te loquente, ut sciat plura, non legere? Tu, dum libris genium relatione concilius, et D magistres informas. Tibi debet quicunque ille scriptorum maximus, quod eum dote elocutionis amplificas. In te lux convenit sermonis et operis. l'inra ibi videri possunt, vel apud alios, qui camdem epistolam edid runt.

6. Præclarum quoque de S. Cæsario testimonium submini-trat Florianus monachus, ejusque discipulus, in epistola ad S. Nicetium Trevirensem episcopum, apud Chesnium, tom. I scriptorum Franciæ, pag. 851, his verbis : « Sed et coronæ vestræ socium beatæ memoriæ dominum Cæsarium Arelatensem episcopum, qui vixit inter barbaros pius, inter bella pacatus, pater orphanorum, pastor egentium, qui

partem mu., acceptam opera doc.issimi Sirmondi A tanti census effusione nil perdidit, enthelicæ regulam disciplinæ dictis factisque demonstrans. Ipse igitur miki Latinis elementis imposuit alphabetum; sed et hunc pro famulo discipuloque suo impetrare confido. » Venantius Fortunatus, qui variis locis de Carsario ejusque regula mentionem facit, virtutes ejus lib. v, carmine 2, brevi hoc elogio perstringit :

Qui suit antistes Arelas, de sorte Lirini.

Et mansit monac hus, pontificale decus. Monachum mansisse ait, insinuans, fuisse eadem vitæ austeritate, orationis assiduitate, humilitate, aliisque virtutibus, quibus floruerat monachus.

7. Apud laudatum Sirmondum, t. II, col. 29, recitatur epistola S. Aviti Viennensis episcopi ad Cæsarium, qua illi commendat Maximianum episcopum. quam unus ex quinque auctoribus initio composue- B oculorum insirmitate laborantem. In hac epistota i on quidem virtutes sancti recitantur, excepta misericordia in afflictos, quæ his verbis indicatur: · Cum pietatem vestram, quærentem ubique misericordize aditus, non lateat ubi est miserize locus : > at sama miraculorum ejus latenter insinuatur. Etenim non alia de causa Maximianus videtur adivisse sanclum quam ut cæcitati suæ per eum consequeretur remedium: nam sic intelligenda putem verba Aviti sequentia : « Principalis tamen el , quantum dignatur asserere, causa veniendi est, ut peritiorem medicum quocunque perquirat, qui imbecillitati corporeorum luminum cujuscunque remedii arte succurrat. > flæc, inquam, verba sic putem intelligenda, præsertim anod subjungat exemplum Tobiæ, qui humana arte sanatus non fuit. Audi epistolæ verba: · Spem vero recipiendi obtutus, quantum arbitror, et ab exemplo requirit : quod scilicet Tobiam nostrum.... latens in angelo medicina reduxerit per collyrium fellis ad dulcedinem sanitatis. > Subdit Av tus : « Quocirca suscipite fratrem sinceritate solita, reverentia digna : et, si quid consolationis sancto debetur, impendite. Implebitur autem commune desiderium, si etiam qualiscunque infirmitati medela provenerit. > Quibus Casarium non obscure hortatur ad visum Maximiano restituendum. Negue mirabitur famam miraculorum ejus adeo sparsam fuisse, ut episcopus ex longinquis regionibus adipsum accesserit ad visum recuperandum, qui miracula in actis relata perlegerit.

8. Celebritatem quoque S. Cæsarii probare possumus accessu viroram Elustrium, qui ejus consilia expetebant aut monita. Apud nos, t. 1 Martii, pag. 352, in actis S. Leobini Carnotensis episcopi hæc leguntur ad propositum nostrum : « Non multo post tempore a beato Ætherio (Carnotensi) pontifice ci (Leobino tune presbytero) injunctum est, ut causa proficiendi in melius S. Carsarium, Arelatensem episcopum inquirere et adire deberet intrepidus : ad quem cum pervenisset S. Leobinus, pariterque cum en B. Albinus, qui comes ejus itineris fuerat; requisitus a B. Casario cur tanti itineris laborem assumpsisset, respondit B. Albinus se tantummodo sui desderii causa venisse; beatum vero Leobinum, derclictis fratribus, quibus præpositus suerat, Lorinum

:

4

! 5

.

٠,

٠ŧ.

12

12

.

4.2

.

4

e.

•

. .

:+

:"

:

L

.:

٤

1.

ħ,

ı

:

,

subjectus. > Porro S. Albinus Andegavensis episcopus de re gravissima consuluit S. Cæsariam, ut in áctis illius legitur t. 1 Martii, pag. 60 : sed incertum est an id factum sit, dum ad illum profectus est cum S. Leobino, an postea rursuur accesserit. Verum ex hisce clarissime patet, nomen S. Cæsarii maximum fuisse per totam Galliam, cum viri sancti, tanto terrarum intervallo distantes, ad ipsum, tonquam ad oraculum, consilii et progressus in virtutibus causa proficiscerentur. Cæterum jussit S. Cæsarius S. Leobinum redire ad monachos quibus præcrat regendos; quod ille præsticit, uti ibidem pluribus refertur. Hæc sufficiant ad ostendendum quanta Carsarius floruerit nominis fama, quantaque ubique fuerit de sanctitate ac sapientia ejus existimatio.

9. Memoria ejus sacris fastis ascripta legitur ad 27 Augusti, qua festivitas ipsius in diœcesi Arelatensi celebratur. Audi pro omnibus Adonem : «In Galliis, civitate Arelatensi, sancti Cæsarii episcopi et confessoris, miræ sanctitatis et pietatis et studii viri. » Hi ce alii fere consentiunt, quorum verba recitare supervacaneum est. Trithemius de Viris illustribus ordinis S. Benedicti, lib. 111, cap. 84, Cæsarium monachis Bened ctinis adnumerat: at errorem illum abunde refutavit Baronius in notis ad Martyrologium Romanum 27 Augusti. Error Trithemii ortus erat ex anachronismo, videlicet quod putaret Cæsarium floruisse multo serius quam revera floruit. Hinc in alium errorem lapsus est Andreas Saussayus, qui rium Arelatensem episcopum, istius nominis secundum. Videri potest in appendice Martyrologii Gallicani, p. 1220, ubi facta quædam S. Cæsario propria, se cundo illi fictitioque Cæsario attribuit. Hie error, ut nulia ratione fultus, longiorem refutationem non meretur, præsertim quod jam rejectus sit ab eruditis passim, ut observatum est in S. Veredemio, tom. IV Augusti, pag. 638. Itaque ad texendum Vitæ chronologiam progredior.

§ 11. Præcipua vitæ capita chronologice ordinata usque ad tempus monasterii sacris virginibus conditi, ubi de gemina Regula per Sanctum conscripta.

10. Circa tempus quo floruit S. Casarius, longissime erraverunt scriptores aliqui, nimirum Vincentius Bellovacensis, Sigebertus, Trithemius et Petrus Suffridus, quorum verba recitata invenies apud Vincentium Barralim in Chronologia Sanctorum Lirinensis abbatiæ, pag. 259 et seqq. Hisce refutandis non immoror, quod errores illi jam correcti sint a variis, et sponte sua corruere debeat opinio illorum ex ordine a nobis deducendo. Baronius quoque in ætate Cæsarii assignanda multum deflexerat a via tom. VI Annalium, ad annum 453, num. 41; sed errorem illum utcunque correxit in additamentis tom. X subjectis, pag. 959. Deinceps vero eruditi exactius cognoverunt ætatem viri celeberrimi, atque in Chronologia ipsius fere jam consentiunt, si paucorum annorum excipiamus differentiam circa aliquot vita

PATROL. LXVII.

properaturum, ubi quinibus frattibus desiderat esse A capita, quorum non omn'no certa texi potuit chro-

11. Mortous est Sanctus, ut babet Vita lib. it. num. 53, septuagesimo tertio ætatis anno. Mortem autem incidisse in 27 Augusti anni 542 plures existimant, et nos deinde probabimus. Hinc nasci debuit circa annum 470, videlicet post medium 469, si annus vitæ sep uagesimus tertius fere fuerit impletus. alioquin ipso anno 470. Anno ætatis decimo octavo, secundum ms. nostrum Bisonticense et Arelatense Mabil'onii tonsura clericali donatus est, quod factum oportuit circa annum 487. Biennio inter clericos transacto, ut habet Vita num. 4, Lerinum se contulit, ibique vitam monasticam exorsus est circa annum 489, ætatis 20. Post annos aliquot in monasterio Le-B rinensi transactos, cum nimia corporis maceratione in morbum incidisset, curandæ valetudinis causa Arelatem missus est, ubi ejus virtutes innotuerunt S. Æonio archiepiscopo Arelatensi, a quo diaconus et presbyter consecratus est sub finem sæculi v. Circa annum 499 abbas factus, non Lerini, ut perperam scripsit Trithemius de Viris illustribus, libro u. cap. 16, sed in insula Rhodani prope Arelatem, monachos ultra triennium rexit, ut legitur in Vita, num. 11.

12. Ex abbate ecclesiæ Arelatensi præfectus est episcopus post S. Æonium, qui illum sibi optaverat successorem, teste Vita num. 12 et 13. Neque huic successioni obstare debent diptycha Arelatensis Ecclesiæ, in Analectis Mabillonii edita, cum illorum præter Cæsarium nos rum alterum annuntiat Cæsa- e exigua sit auctoritas, ut jam adverterunt eruditi. Audi editores Ga'liæ Christianæ recusæ, tom. I, col. 534 : c In diptychis post Æonium legitur Joannes, cujus alibi nulla fit mentio. Multa sunt vero quæ diptychorum illorum auctoritatem elevent. Aliunde vero legimus Cæsarium Æonio suffectum feisse in episcopatu. > Baronius quoque in Addendis ad tom. VI Annalium, impressis tom. X, pag. 960, aliter ordinavit successionem episcoporum Arelatensium, dum Cæsarium Leontio, et hunc Æonio successisse scripsit. Verum error ille satis refutatur ex successione assignata in laudata Gallia Christiana, quæ nullum relinquit dubium quin Æonius Leontio sit posterior. De anno inchoati episcopatus scriptores non omnino consentiunt. Dionysius Sammarthanus in Gallia Christiana, col. 555, annum assignat 501 vel : 02. Norisius Historiæ Pelagianæ, lib. 11, cap. 22, contendit anno 503 factum esse episcopum. Fleury vero in Historia ecclesias:ica, lib. xxx1, cap. 2, initium episcopatus affigit anno 501. Demum Pagius in Critica ad annum 502, num. 8, et Longuevallius in Historia Ecclesiæ G. Ilicanæ, tom. II, lib. v, pag. 267, Æonio suffectum Cæsarium existimant anno 502. llorum sententiam, ut cæteris veriorem, breviter construiabo.

13. Obiit Æonius 16 Augusti, ut probabimus in ejus actis ad 23 hujus mensis. Hine certum fit mortuum non esse ante annum 502, quia Symmachus papa in epistola ad Avitum Viennensem, e data ni idus Octobris Avieno et Pompeio consulibus, » id est, anno Christi 501, de eo ut vivente mentionem facit. Epiljorum, col. 1311 et 1312. Jam vero episcopum factum non esse post annum 502, ex tempore episcopatus, cum anno mortis collato, evincitur. Etenim mortuus est Cæsarius 27 Augusti anno 512, uti infra nstendam. Morti autem propinquus erat, ut Vita testatur lib. 11, num. 33, c cum..... quadragesimum in pontificatu verteret circulus gyrum. > Unde necessario consequitur episcopum ordinatum esse anno 502; nam Vita num. 12 innuit non longo tempore post mortem Æonii eidem suffectum esse. Factum id forsan mense Septembri, ita ut annos quadraginta fere impleverit. Porro laudatus Norisius et Saxius in pontificio Arelatensi non alla de causa annum 503 initio episcopatus attribuunt, quam quod existiment obiisse Cæsarium anno 543.

14. Pleraque præclare in episcopatu gesta recensentur in Vita, at non omnia. Quapropter ordine temporis adjungam quidquid aliunde se obtulerit relatu dignum : illa vero quæ referuntur in Vita, ad ordinem chonologicum revocare pergam. Anno 506 Casarius ad concilium convocavit episcopos sub ditione Alarici Visigothorum regis constitutos, accepta ab eodem licentia, ut dicitur in præfatione concilii. Habitum est concilium istud Agathæ (Gallis Agde) in Occitania e sub die m idus Septembres, Messala V. C. consule, id est anno Christi 506, Alarici Gothorum in Gallia regis 22, Symmachi papæ 8, cui interfuerunt episcopi triginta quinque. > Sic titulus apud Labbeum tom. IV, col. 1381, licet subscripti legantur tautum triginta quatuor partim episcopi, partim presbyteri, episcoporum loco missi. Canones apud Labbeum habentur 71; at ibid. col. 1397 observat Sirmondus, tantum 47 inventos esse in variis codic.bus mss., reliquosque ex aliis conciliis videri adjectos. Ili autem omnes conditi sunt ad disciplinam ecclesiasticam in Gallia restituendam. Primo loco subscripsit Cæsarius hunc in modum; « Ego Cæsarius in Christi nomine episcopus Arclatensis, juxta id quod universis sanctis coepiscopis meis qui mecum subscripserunt, placuit, statuta Patrum secutus, his definitionibus subscripsi, etc. >

15. Invitatus fuerat ad concilium Agathense Ruricius episcopus Lemovicensis; sed ille nec venerat ipse, nec alium pro se miserat, scripserat tamen ad C:esarium litteras excusatorias, quæ perlatæ non crant. Quapropter Cæsarius litteras ad illum misit per Capillutum presbyterum, quibus partim objurgat, partim excusat Ruricium his verbis: c Sed licet sanc'os et desiderabiles vestros apices miseritis, tamen, sicut ipsi optime nostis, dignissimum fuerat, ut peronam dirigeretis, quæ ad vicem vestram subscriberet; et quod sancti fratres vestri statuerunt, in persona vestra sirmaretur. Sed quia novi quam sancto, ac frequenti, et pio desiderio, interesse volucritis, omnibus fratribus vestris votum vestrum et sanctam voluntatem exposui. Pro qua re nihil pietati vestrae vel potuimus vel debuimus imputare. > Epistola tota legitur apud Labbeum tom. IV, col. 1399 : ubi subjecta

stola illa videri potest apud Labbeum tom. IV Conci- A quoque est res; onsoria Ruricii, in qua bac leguntur: « Quod vero scribitis, cur ad synodum... non venerim, fecit loc infirmitas, non voluntas. > Addit deinde epistolam Cæsarii sibi serius allatam fuisse : nec aliam absentiæ suæ causam allegat. Hinc commentitia sunt quæ de causa hujus absentiæ scripsit Jacobus Basnage in notis ad has litteras, in Thesauro monumentorum Canisii recuso tom. I, pag. 397; ac si venire noluisset Ruricius, quia primatum et auctoritatem convocandi synodos indebite usurpabat

> 16. Porro ex laudata Cæsarii ad Ruricium epistola discimus virum disciplinæ ecclesiasticæ studiosi-simum, conatum esse anno sequenti pleniorem ex Gallis et Hispanis congregare synodum. Audi epi-B stolæ verba : « Simulque indico pietati vestræ, et quia filius vester Eudomius, si potuerit hoc elaborare, desiderat, ut superveniente anno Tolosæ synodum, Christo propitio, habeamus, ubi etiam, si potuerit, llispanos vult episcopos convenire. Et ideo oro te ut tam sancto desiderio suo Dominus tribuere dignetur affectum, > Suspicor illud concilium cogi non potuisse projter bellum inter Alaricum et Clodoveum Francorum regem, qui anno sequenti Alaricum in prælio propria manu occidit, ut passim tradunt historici Galli. Porro ex tempore mortis Alarici erui utcunque potest annus primi exsilii, per eumdem Alaricum, teste Vita num. 17, Sancto inflicti, quod accidisse videtur circa annum 505. Aliqui quidem illad post concilium Agathense collocarunt; at mihi vix est dubium quin concilio sit præponendum, cum inter dictum concilium et mortem Alarici vix tem; us sufficiens reperiatur, quo Sanctus primum accusari. deinde Burdegalam deportari, incendium ibidem compescere, ac honorifice ab Alarico revocari potuerit, nisi hæc omnia brevi admodum intervallo invicem successisse fingamus, quod parum est verisimile. Malim itaque existimare anno-505 exsilio relegatum, revocatumque sub sequentis initium, caque occasione impetrasse ab Alarico licentiam convocandi svnodum.

> 17. Circa annum 507 ædificare cæpit monasterium sacris virginibus: verum inchoata ædificia dejecta fuerunt in urbis obsidione. Obsidionem autem coptam per Francos et Burgundiones anno 598, D Pagius ad eumdem annum, num. 7, Gallique historici scribunt. Addit Pagius non nisi anno 510, cæsis Francis per exercitum a Theodorico Gothorum in Italia rege submissum, Arelatem periculo exemptam fuisse, mansisseque deinde sub potestate Theodorici. De tempore solutæ obsidionis consentit Cointius ad annum 510, num. 2, allegans epistolum Theodorici, qua Arelatenses pro tempore immunes a vectigalibus reddebat, quod egregie se defendissent. et multa in diuturna urbis suæ oppugnatione essent passi. Hinc colli, imus S. Cæsarium circa annum 510 in carcerem detrusum ob calumniam, num. 21 in Vita relatam, qua a Judæis potissimum tempore obsidionis impetebatur. Altera hac est proditionis accusa-

tio, quam et terria deinde secuta est, ut videbimus; A super electeorum et monachorum excubias consuetas, verum ex omnibus gloriosior semper evasit Sanctus. Anno 510 post solutam obsidionem immensa Cæsarii charitas eluxit in redemptione captivorum, teste Vita num. 23.

18. Eodem tempore monasterium ante cœptum rursus ædificare aggressus est, quod ad culmen perd xit post biennium. Nam citius absolutum fuisse non est verisimile: Vita quoque innuit num. 25 illo anno luisse perfectom, priusquam in Italiam abduceretur Sanctus, quod contigit anno sequenti. Deinde Vitæ lib. 11, num. 54, habet : « Erat constitutio monasterii ipsius eo tempore » quo obiit Sanctus « annis plenariis triginta. > Cum ergo mortuus sit Sanctus anno 42, monasterium perfectum fuit anno 512. Præmittitur ibidem in Vita obiisse 27 Augusti post B tis tuæ libentissime annuentes, apostolica auctoritate diem dedicationis monasterii sui : « Quare, ait Pagius ad annum 453, num. 17, ea dedicatio peracta vii cal. Septemb. anni Christi quingentesimi duodecimi, quo dies 26 mensis Augusti in dominicam incidebat. >

19. Porro cœnobii istius virgines legibus scriptis Informavit, eisque S. Cæsariam sororem suam præfecit, ut habet Vita num. 25. De scripta hisce virginibus per Cæsarium Regula variis locis meminit Fortunatus, S. Gregorius Turonensis, et apud hunc S. Radegundis, quæ Regulam Cæsarii secuta est. Illorum verba jam produxit Bollandus toni. Januarii pag. 729 et 730, ubi quoque de primis hujus monasterii abbatissis disseruit. Ipsam deinde regulam subject in duodecim paragraphos divisam, ita ut ne- C cesse non sit eam hic rursus exhibere [ Vide supra col. 1107]. In præfatione sic virgines alloquitur: « Sanctis et plurimum in Christo venerandis sororibus, in monasterio quod Deo spirante et juvante condidimus constitutis, Cæsarius episcopus. Quia nobis Dominus pro sua misericordia inspirare et adjuvare dignatus e tut vobis monasterium conderemus; quomodo in ipso monasterio vivere debeatis, secundum instituta antiquorum Patrum, monita vobis spiritualia ac sancta condidimus : quæ ut, Deo adjuvante, custodire possitis. jugiter in monasterii cellula residentes, visitationem Filii Dei assiduis orationibus implorate, ut postea cum siducia possitis dicere: Invenimus quem quæsivit anima nostra. Tum illarum postulat orationes. ac leges suas subnectit : mira in his legibus elucet D S. Cæsarii prudentia et sapientia. Illam late explicavit Cointius in Annalibus Francorum, ad annum 536, num. 47 et sequentibus.

20. Nec satis fuit Sancto hasce virginibus præscripsisse constitutiones, sed curavit præterea ut per summum pontificem ratum haberetur quidquid pro virginum commodo egerat, ipsumque monasterium ab episcopi jurisdictione esset exemptum, excepta tantum visitatione. Habemus illa in litteris S. Ilormisdæ pontificis, Regulæ apud nos subjectis, qui, post laudatum insigni elogio S. Cæsarii divina promovendi studium, pag. 737 sic presequitur [ Vid infra col. 1285] : e Hæc iden, quia in Arelatensi Ecclesia,

puellarum quoque Dei noviter choros instituisse te, directis litteris indicasti, poscens ut in præfato puellarum monasterio, a te nuper condito, nullam potestatem successores quandoque tui habere penitus permittantur, quatenus sacratæ Deo virgines ab omni inquietudine vel molest'a absolutæ, omnipotenti Deo liberis mentibus valeant jugiter famulari.

21. c Digna providentia sacerdotalibus institutis ad pudic tiam decantandam Deo corda compungere. et sacro cultui de illis seminibus mysticis fructum virginitatis offerre. Hoc esse summum votum suum in illis voluminibus sacris declaravit Apastolus, dicens: Desponsavi vos uni viro virginem castam exhibere Christo. Quamobrem peritionibus fraternitafirmamus atque decernimus, ut nullus episcoporum, successorum quoque tuorum, in antedicto monasterio audeat sibi potestatem aliquam penitus vindicare. nisi tantum pro Dei intuitu, pastoralem sollicitudinem gerens, familiam Christi Domini ibidem positam congruis quibusque temporibus (juxta quod condec-t) sincero animo cum suis clericis studeat visitare. Tum deinde æquum est ut parili devotione uterque sexus, locis sibi congruis consistens, Dei gloriam concinat, sicut stabili atque plenissima fide uterque spem redemptionis exspectat. > Deinde donationes venditionesque monasterio factas confirmat. De bac Romani pontificis confirmatione in testamento suo, in. fra recitando, meminit ipse Casarius. Abbatissas hujus monasterii, quod primum S. Joannis, nunc S. Cæsarii nomen gerit, ac Regulam S. Benedicti hodiedum sequitur, recenset Dionysius Sammarthanus in Gallia Christiana tom. I, col. 619 et seqq.

22. Non mulieribus modo, sed viris quoque regulam monasticam composuit S. Cæsarius, licet de regula viris data vitæ scriptores non meminerint. Audi Cointium in Annalibus Francorum ad annum 53%, num. 123 : « Præter regulam... quam Cæsarius episcopus Arelatensis monialibus observandam tradidit, exstat et regula monachorum, cujus auctor idem Casarius, ut ex ipso titulo patebit infra. Hæc regula vigebat apud plerosque monachos in ea Gallia Narbonensis parte quam Ostrogothi Francis hoc anno ceserunt. Edita est sæpius in Bibliotheca Patrum, nec non a Prospero Stellartio inter regulas ordinum monasticorum ac militarium, et a Luca Iloistenio in Codice Regularum, quas sancti Patres monachis et virginibus sanctimonialibus servandus præscripserunt. Operi duo præfiguatur tituli [Vid. supra c. 1101]. Unus sic: Incipit Regula, a sancto Tetradio presbytero, nepote bealæ memoriæ S. Cæsarii episcopi Arelatensis, abbati, mea parva persona rogante, transmissa, quam a suo supra memorato domino Carario dixit ipse dictatam, quam, dum esset sacerdos, ipse per diversa monasteria transmisit. Alter sic: Incipit in Christi nomine Regula, qualis debeat esse in monasterio, ubi abbas est, quicunque fuerit. Ita editio Holsteniana, omnium ut postrema sie opiima. » Regulam ipsani post pauca

ac notis illustrat : ita ut necessarium non sit illam hic rursum recudere aut explicare. In epilogo S. Cxsarius verbis efficacissimis hortatur ad virtutes monacho dignas, totumque concludit his verbis : « Vestes enim seculares deponere, et religi sas assumere, unius horæ momento possumus. Mores vero bonos jugiter re-inere, vel contra male dulces voluptates sæculi hujus, quand u vivimus, Christo adjutore, lahorare debemus, quia non qui incoperit, sed qui perseveraverit usque ad finem, hic salvus erit. > Hæc de Regulis per Sanctum scriptis sufficiant.

## § III. Chronologia Vitæ producta usque ad annum 514, ubi varia supplentur in actis prætermissa.

25. Gemina calumnia jam relata, qua Sancti gloria B fuerat aucta, non obstabat quominus æmu!i Ariani tertiam struerent apud Theodoricum Arianum Italiæ regem, teste Vita, num. 26, in q a leges Cæsarium citatum fuisse a Theodorico, Ravennamque abductum; at eo demum exitu, ut nulla in re viri sanciltas magis enituerit, aut gloria clarius fulseri'. Sigonius de Occidentali Imperio lib. xvi id factum refert ad consulatum Boetii, seu annum 510. At Pagius ad annum 508, num. 10. existimat post annum 512, dedicatumque monasterium, exsilium istud Sancti secundum evenisse. Muratorius in notis ad Sigonium recusum, anno 512 exsilium istud alligat. Et Longuevallius in Ilistoria Ecclesiæ Gallicanæ tom. II, pag. 326, eidem anno innectit. Hisce Vita utcunque favet, quia prius monasterium structum narrat, deinde mox secundum C hoc exsilium refert. At rerum gestarum ordo subjiciendus persuadet, non ante annum 513 rem contigisse. Existimo ig tur Sanctum in Italiam abductum satis diu post dedicationem monasterli, videlicet anno 513, cum mense Novembri ejusdem anni egerit Romæ cum summo pontifice, ut infra videbimus.

21. Postquam aliquo temporo Ravennæ fuerat, mortuoque ibidem suscitato dæmoneque expulso inclarucrat, Romam profectus est ad Symmachum pontificem, a quo honorifice fuit exceptus, ut legitur in Vita, num. 30. Præcipua ratio cur Sanctus Romam proficisceretur, erat ut jura Ecc'esia sua explicanda curaret et confirmanda. Quippe diuturna vigebat controversia inter Arelateusca antistitem et Viennensem de jure metropolitico, seu primatus in Gal. D lia; prævaluer tque nunc Arelatensis nunc Viennensis, ut videre licet apud Thomassinum de Veteri et nova Ecclesiæ Disciplina, part. 1, lib. 1 cap. 30. In concilio Taurinensi, quod anno 401 habitum vult Pagius ad eumdem annum, num. 30, de controversia ita decretum erat can. 2: « Illud deinde inter episcopos urbium Arelatensis et Viennensis, qui de primatus apud nos honore certabant, a sancia synodo definitum est, ut qui ex eis approbaverit suam civitatem esse metropolim, is totius provinc's honorem primatus obtineat, et ipse juxta canonum præceptum ordinationum habeat potestatem. Certe ad pacis vinculum conservandum, hoc consilio utiliore decretum

subjicit Cointius, confertque cum Regula monialium, A est, ut, si placcat memoratarum u bium episcopis, unaquæque de his viciniores sibi intra provinciam vindicet civitates, atque eas ecclesias visitet, quas oppidis suis vicinas magis esse constiterit : ita ut memores unanimitatis atque concordiæ, non alter alterum, longius sibi usurpando quod est alii propius, inquietet > Sic apud Labbeum tom. H, col. 1156.

> 25. Com post hanc ordinationem, qua jura videbantur æquata, rursum nunc Arelatensis, nunc Viennensis potiorem obtinu'sset auctoritatem, S. Leo epist. 109, apud Labbeum tom. III, col. 1444, singulis assignavit ecclesias in quas jus haberent : Viennensi videlicet, Valentinam, Tarantasiensem, Genevensem et Gratianopolitanam; reliquas verbomnes subjecit Arelatensi. Attamen e excitata rursus est ea contentio sub Anastasio papa, et rursus causa melior Viennensis fuit, > inquit laudatus Thomassinus num. 7. Verum agente S. Cæsario apud Symmachum, hic divisionem Leonis ratam habuit hac epistola, ad episcopos Galliæ data, apud Labbeum col. 1509: « Sedis apostolicie instituta przedicanda sollicitant, ut de concordia universalis Ecclesia, que toto orbe diffusa est, pervigili cura tractemus. Que tunc præcipue eflicacius adolescit, si ea quæ a Patribus statuta sunt, ælas subsequens reverenter observet. Cæsarius siquidem frater et coepiscopus noster, metropolitanæ Arclate civitatis sacerdos, ecclesiæ beati apostoli Petri liminibus præsentatus, ea quæ pridem de privilegiis Ecclesiarum constituta sunt, nostris postulavit innovari sermonibus.

26. Cuncta igitur inter Ecclesias Arelatensem et Viennensem a decessore nostro beatæ recordationis Leone papa, que super hac parte ordinata sunt, Ecclesiæ Romanæ fidelis declarat instructio. Atque ideo, ne ca quæ Temper veritatis est æmula, sibi aliquid vindicare queat oblivio, et prioris decreti vigor temporis dinturnitate vergat in senium, necessarium duximus olim promulgata in lucem reddere nostris affatibus. Idcirco quemadmodum decessor noster Leo papa dudum cognitis allegationibus partium definivit, parochiarum numerum, vel quantitatem Arela:ensi et Viennensi sacerdotibus deputandam, et nos præcipimus nullius usurpatione transrendi : sed, ut an'e prædiximus, juxta indulgentiam supradicti pontificis, Valentiam, Tarautasiam, Genevam atque Gratianopolim oppida Viennensis antistes jure suo vindicet; nec quidquam amplius ab his quæ semel ab apostolica sibi sede concessa sunt æstimet præsumendum. Alias vero parochias vel diœceses cunctas privilegio et honore suo Arelatensis episcopus sub temporum continuatione desendat. Nec enim observatio et vetustatis reverentia custoditur, si amplius de humilitate gloria sacerdotalis attollitar. Concludit deinde epistolam, post adhortationem ad servanda pradicta, hujusmodi verbis: c Data idibus Novembris, Probo viro clarissimo consule; > quæ annum 513 designant, quo Probus erat consul occidentalis, non autem 532, quo quidem Probus aliquis

erat consul, sed orientalis: nam cum unus tantum A nitus non præsumant. Ilæc omnia ultione districtioconsul nominabatur in litteris scriptis in Occidentis imperio, occidentalis designabatur, ut recte observat Pagius ad annum 502, num. 10.

27. Aliis quoque privitegiis Symmachus deco avit Ecclesiam Arelatensem in gratiam S. Cæsarii, teste Vita num. 30, ubi pallium ei concessum dicitur. diaconisque Arelatensis Ecclesiæ indultum, ut dalmaticis uti liceret, sicut fiebat in Romana Ecclesia. Thomassinus, part. 1, lib. 11, cap. 51, num. 1, observat, primum videri Cæsarium in Occidente cui hanor pallii sit concessus. Probat deinde vices sedis apostolicæ simul demandatas in Gallia, atque utrumque bunc savorem, qui Cæsario ob eximia merita collatus dicitur in Vita, ad posteros ejus diu propagatum. Ad privilegium diaconorum Arelatensium utendi B minus so exhibebat morigerum. Hine S. Cararius dalmaticis observat in notis Mabillonius ex 8. Gregorio, usum dalmaticarum ne episcopis quidem eo tempore communem fuisse, cum Aregio Vapinceasi episcopo et Valatonio ejus archidiacono dalmaticæ usum concedat Gregorius epistola 107, lib. 1x, editionis novæ. Plura de dalmaticis, quarum usus deinde factus est diaconis communis, disserit Baronius ad Martyr logium Romanum die 21 Maii, et non pauca observantur in notis ad laudatam Gregorii epistolam, ubi lipsus quidam Baronii a Ferario dicuntur correcti lib. 1x de Re vestiaria, cap. 9.

23. Studuit eodem tempore S. Cæsarius ut varii abusus auctoritate Romani pontificis abolerentur, ideoque libellum obtulit Symmacho, quo abusus illos explicat, corumdemque prohibitionem flagitat. Libellum ipsum, ex quo pateat viri sancti zelus, subjungo ex Labbeo tom. IV Concillorum, col. 1294: « Sicut a rersona benti Petri apostoli episcopatus sumit initium, ita necesso est ut disciplinis competentibus sanctitas vestra singulis ecclesiis quid observare debeant evidenter ostendat. In Gallia siquidem provincia ab aliquibus personis ecclasiastica prædia diversis titulis alienantur. Ita fit ut pro suo quis arbitrio devota mente relinquentium et egentium necessitatibus deputatas imminuat facultates. Hoc postulamus ut sieri probibeat apostolicæ sedis auctoritas, nisi forsitau aliquid pietatis intuitu monasteriis fuerit largiendum. Illud etiam pari supplicatione deposcimus, ut de laica conversatione, qui in singulis judicum officiis meruerint, aut certe rezerint sub aliqua D potestate provincias, nisi multo ante tempore præmissa conversatione legitima, et vita examinata, nullus clericus sut episcopus ordinetur.

29. c Viduas etiam jamdiu religioso habitu assumpto, et sanctimoniales longo jam tempore in monasteriis consistentes, poscimus ut unicuique conjugii cau-a, nec volentes · ibi jungere, nec invitas rapiendi libera sit facultas. Illud tiam humili prece suggerimus, ut nulli per ambitum ad episcopatum concedatur accedere, nec data pecunia sibi potentes homines suffragatores adhibeant. Et ut hæc f cilius possint custodiri, elerici vel cives decretum facere, vel subscribere, sine metropolitani notitia vel consensu penis vestræ fieri prohibete; quatenus et in Ecclesia vestra, et in supradicta provincia disciplina bonis actibus amica servetur. Libellum hunc præsen obtulit Cæsarius, uti ex ipsa cjus forma satis colligi tur. Porro probavit Symmachus viri sancti zeluna \_ et omnia quæ ut vetentur hoc libello postulat, prohibuit per litteras datas vin idus Novembris, Prob viro clarissimo consule, id est anno 513. Videri poterunt hæ litteræ apud Labbeum, ubi post libelluma Cæsarii sunt impressæ.

50. Cæsarius Arelatem reversus, non statim episcopos omnes habuit obsequentes, qui secundum divisionem S. Leonis, a Symmacho confirmatam, ei subesse debebant, ut primati. Certe Aquensis antistes anno sequenti Romam misit Ægidiam abbatem et Messianum notarium, ut alium Symmacho offerrent libellum supplicem, quem juvabit subjungere ex Labbeo col. 4310, ubi sic habet : ( Quantum in omnibus Ecclesiarum pontificibus quæ in toto orbe diffusie sunt apostolica sedes sibimet vind cat principatum, et synodalibus decretis sirmior ejus pracellit auctoritas; tantum potestatis suæ provisione dudum a sese concessa debet inconcussa servare, quatenus Arelatensis Ecclesia fruatur privilegiis suis. Quæ nunc per autistitem Cæsarium seriem suæ petitionis insinuat, et quam hactenus habuit potestatem, vestra deposcit auctoritate firmari; ut quod veneranda sedes quondam perenni sanctione custodiri præcepit, et pragmaticis specjaliter decreta sunt constitutis, beatitudinis vestræ præce tis suis cliana nunc confirmet auctoritis. Aquensis etiam civitatis episcopum sanctitatis vestræ moneri pracipite co .stitutis, ut dum a metropolitano autistite Ecclesiæ Arelatensis ad synodale concilium fuerit evocatus, vel aliqua ordinationis causa eum sibi postulet religio divina necessarium, minime venire frustretur: quatenus ea quæ longævis sæculis priscorum sauxit auctoritas, vobis præsulibus præsenti futuræque ætati inviolata serventur. Data ab Ægidio abbate et Messiano notario. >

31. Respondit Symmachus per litteras, hisce apud Labbeum subjectas, bunc in modum: « Qui veneranda Patrum statuta custodit, amicum se absolutæ religionis ostendit; et qui providet ut locum excessibus non relinquat, demonstrat se de bono gratiæ cogitare. Rationabile est ut sancta Arelatensis Ecclesia propriis privilegiis perfruatur; et quod vetustas præstitit, et Patrum auctoritas roboravit, nova non debet violare præsumptio. Sic tamen ut cæterarum Ecclesiarum privilegia temporibus acquisita non titubent : quia nec potest ex parte firmum esse quod generalitatis tangit injuriam. Manentibus siquidem his quæ Patrum constituta singulis Ecclesiis concesserunt, decernimus ut circa ea quæ tam in Galliæ quam in Hispaniæ provinci's, de causa religionis emerserint, solertia tuæ fraternitatis invigilet; et si ratio poposcerit præsentiam sacerdotum,

admonitus auctoritate conveniat. Et si Dei adjutorio controversia incidens amputari potuerit, ipsius hoc meritis applicemus: alioquin existentis negotii qualitas ad sedem apostolicam te referente perveniat : ut cunctis ordine suo peractis, un le inimicus bonitatis sibi blandiatur locum invenire non possit. Igitur, quemadmodum supra diximus, per singulas Ecclesias beneficia, quæ sunt din custodita, serventur. Et si tam Ecclesiæ Aquensis antistes, vel alius quilibet, metropolitano pontifici juxta canonum defiuitionem vocatus obtemperare noluerit, noverit subdendum se, quod non optamus, ecclesiastica disciplinæ.

32. « Et in hac parte magnopere te volumus esse gionibus ecclesiastici ordinis atque officii ad nos venire compulsus fuerit, cum fraternitatis tuæ notitia iter peregrinationis arripiat : ut nec honor ejus per ignorantiam aliquam contumeliam patiatur, et ambiguitate depulsa, a nobis animo securo in communionis grati m possit admitti. Deus te inculumem custodiat, frater charissime. Data in idus Junias Flavio senatore viro clarissimo consule; » id est, anno 514. Ex bisce autem intelligimus non Aquensem modo episcopum Arelatensi tum temporis subesse compulsum, sed vices Romani pontificis Caesario demandatas suisse non in sola Gallia, at per Ilispaniam quoque. Porro primatus ille Arelatensis Ecclesiæ per Galliam propagatus est ad plures Cæsarii successores, quibus vices suas dia demandarunt pontifices, palliumque transmiserunt. Verum illa latius prosegui non est hujus loci. Quapropter ad alia Sancti gesta progredior.

§ IV. Prosecutio ejusdem chronologiæ usque ad annum 530, in qua exponuntur concilia varia, el gesta Sancti contra Semipelagianos.

33. Anno 515 S. Hormisda pontifex litteras dedit ad Cæsarium de regressis ad communionem sedis apostolica Dardania et Illyrici episcopis, quos hæresis Eutychiana diviserat. In his zelum viri sancti pro Ecclesia bono pontifex declarat his verbis: c Pro his nobiscum sæpissime fraternitas vestra condoluit, apostolicæ non immemor lectionis, qua monstratur : Si patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra. > Epistolam totam exhibet Labbens tom. IV, col. 1474 et seq. Anno 524, Opilione consule Occidentali, S. Cæsarius occasione dedicationis ecclesia S. Maria episcopos convocavit ad concilium IV Arelatense, quod aliqui III nominarunt. Non defuerent qui existimarent Cæsarii monasterii occlesiam tunc fuisse dedicatam, sed manifeste errarunt, cum illa dedicata sit 26 Augusti, concilium vero mense Junio habitum. Rectius ergo Saxius in Pontificio Arelatensi in Cæsario sic habet : « In hoc provinciali concilio dedicata est basilica beatæ Mariz, quam vulgus Virginem de Majori appellat : hodie est collegium canonic-rum. > Conditi leguntur

servata consuctudine, unusquisque tuæ dilectionis A in illo concilio canones quinque, qui maxime spectant ad ordinationes clericorum. Præsedit illi Cæsarius, et primus subscripsit; post ipsum vero sedecim partim episcopi, partim presbyteri episcoporum legati. Adi Labbeum tom. IV, col. 1622 et seqq., ubi plura de hoc concilio notata leges. Inter reliqua can. 2 decretum erat ut nulli laicum ad diaconatum. presbyteratum, aut episcopatum promovere l'ceret. « nisi anno integro fuerit ab eis præmissa conversio. » llac de re anno 528 scripsit Felix IV pontifex Remanus ad Cæsarium, fortiter inculcans ut lex illa observaretur, et manus nemini cito imponerentur. Porro epistola illa, ut primum edita est, notabatur opost consulatum Boetii. sideoque tribuebatur Felici III, annoque 488, quo Cæsarius necdum erat sollicitum, ut si quis de Gallicana vel Hispana re- B episcopus; sed errorem detexit Sirmondus ex codice Arelatensi, in quo recte legebatur « post consulatum Mavortii, » quod congruit anno 528. Epistolam cum nota Sirmondi vide apud Labbeum col. 1637 et seq.

> 34. Has Felicis litteras præcessit concilium Carpentoractense sedecim episcoporum anno 527 habitum, præsidente rursum Cæsario. In hoc nonuisi unus canon decretus habetur. At ostendit cum aliis epis copis Cæsarius, quam non negligeret statuta Arelatensis concilii. Ordinatum ibidem erat, can. 3, ut ei qui contra decreta in concilio clericum ordinaret, canno integro missas facere non liceret. > Agracius vero Antipolitanus antistes illicita ordinatione infregerat statuta Arelatensia, quibus ipse per legatum subscripserat. Quapropter Cæsarius cum Patribus concilii Carpentoractensis memoratam pænam infligit Agræcio per litteras [Vide infra], una cum concilio editas apud Labbeum col. 1663 et seqq. Hinc patet Sanctum non modo in decernendis legibus fuisse diligentem, sed in earum observatione urge da fortem pariter et constantem. Coterum concilia per S. Cæsarium hactenus congregata ad disciplinam ecclesiasticam duntaxat spectarunt : at nunc examinandum est quid secerit idem sanctus ad rel quias Pelagianæ hæresis in Gallia excidendas.

35. Non est dubium quin circa hæc tempora scripserit de gratia et libero arbitrio, erroresque Semipelagianorum refutaverit. Quippe id testatur anonymus, qui interpolavit catalogum Gennadii de Illustribus Ecclesiæ Scriptoribus. Verba ipsa accipe ex D catalogo memorato cap. 86, que hujusmodi sunt: « Cæsarius Arelatensis urbis episcopus, vir sanctitate et virtute celeber, scripsit egregia et grata valde, et monachis necessaria opuscula. De gratia quoque et libero arbitrio edidit testimonia, divinarum Scripturarum et sanctorum Patrum judiciis munita, ubi docet nihil hominem de proprio aliquid agere boni posse, nisi eum divina gratia prævenerit. Quod opus etiam papa Felix per suam epistolam roboravit, et in latius promulgavit. Floruit hic eo tempore quo et Faustus, Anastasio rempublicam gubernante. > Putavit olim Baronius in notis ad Martyrologium, hæc verba esse ipsius Gennadii ; at alii postea satis clare probarant, alterius esse qui cata'ogum Gennadii in-

cit. Audi ipsum Gennadium cap. 91 de Theodulo: · Moritur, inquit, hic scriptor ante triennium, regnante Zenone. > Hinc recte infert P. gius ad annum 490, scripsisse Gennadium, sub initium imperii Anastasii, et non post annum 494, cum Zeno anno 491 sit defunctus. Jam vero Cæsarius vixit usque ad anpunt 549, ut probabimus, de coque loquitur tanquam de defuncto. Non potuit igitur hæc scribere Gennadius, dum edebat catalogum suum; ac ne postea quidem addere, cum nullo modo sit verisimile tam diu vixisse; et si eousque vitam protraxisset, in errores illos incidere non potuerit, quos commisit hujus elogii seriptor. Etenim erravit primo elogii auctor, dum dixit per Felicem pontificem Cæsarii opus confirmatum, quod factum videbimus per Boni'acium II. Erravit iterum dum Cæsarium Fausto prorsus contemporaneum fingit. Nam, etiamsi annus emortualis Fansti incertus sit, verisimile tamen non est usque ad sæculum vi vixisse, adeo ut obiisse videstur juvene, aut forsan adolescente Cæsario: Videri potest Gallia Christiana tom 1, col. 392 et 393.

36. Porro scriptores neoterici passim duo hic asserunt, videlicet Casarium scripsisse librum de Gratia et libero arbitrio, atque hunc Cæsarii librum contra Faustum Regensem nominatim fui-se compositum. Dubito sane quam maxime an nullus unquam producturus sit antiquum et idoneum horum assertorum testem : adeo ut vehementer mirer hac tauto consensu scripta fuisse a viris eruditis, tanquam in- C dubia et certa. Fortasse in illam opinionem deducti sunt ex recitato jam elogio. Attamen neutrum inde consequi ar, nisi per conjecturam omnino levem et ambiguam, desumptam ex titulo qui præfixus erat libro cuidam Fausti. Audi Norisium lib. 11 Historiæ Pelagiana, cap. 22: « Casarius... librum edidit de Gratia et L'bero Arbitrio eodem prorsus titulo quem suo operi Faustus inscripserat, ut præsentissimo antidoto Rejensis venena expelleret, in quo volumine S. Augustini doctrinam adversus Fausti insultus solidissime propu, navit. Hinc celeberrimus ille Ennodius Ticinensis in epistola ad Cæsarium ait : c Tibi debet quicunque ille scriptorum maximus, quod eum dote elecutionis amplificas. > Addit nobile scholion Baronius ad annum 508 : « Sanctum Augustinum videlicet, quem adversus Faustum eum impugnantem desendit. > Ita Norisius magnifice magis quam solide.

37. Nam, ut dubitare non possumus quin Cæsarius in scriptis de Gratia et Libero Arbitrio resultaverit errores Semipelagianorum, inter quos Faustus numeratur, ita neque ex elegio apud Gennadium titulique similitudine, neque ex Vita Cæsarii, in qua de his agitur num. 40, neque aliunde probari potest, scriptis illis Cæsarii Faustum nominatim fuisse retutatum, cum nullus Fausti meminerit. Deinde, quod cum Baronio huc trabit Norisius ex epistola S. Ennodii, intelligi non potest de his Cæsarii scriptis,

terpolavit. Ad id ostendendum ætas utriusque susti- A nisi omnem evertamus ordinem chronologicum : epistola enim Ennodii scripta est circa annum 513, com Ennodius in eadem gratuletur Cæsario de iis quæ illi cum Theodorico Gothorum rege anno 113 contigerant. At laudata Cæsarii scripta multis annis sunt posteriora, ut patebit. Ennodius igitur de homiliis Cæsarii loquitur, non de scriptis de Gratia et Libero Arbitrio. Nibilo melius est quod addit Norisius de S. Augustino defenso per Camarium: nant. licet amator fuerit Augustini ejusque do :trinæ, nullus antiquorum asseruit calamum sumpsisse in eius defensionem. An certius sit, quod subdit his verbis de libro dependito : « Verum et hic liber magne cum Augustinianæ scholæ detrimento ad posterorum manus non pervenit : . an id, inquam, certius sit B cæteris, infra discutiam, cum examinabo an hæe Carsar i scripta diversa sint a capitulis Arausicanis.

58. Vir sanctus, quo de superiori loco validius Semipelagianos percuteret, ad Romanam Ecclesiam recurrit, acceptisque inde sidei articulis de gratia et libero arbitrio, concilium congregavit Arausione (Orange), in quo Semipelagiani errores condemnati sunt, fidesque catholica triumphavit. Concilium illud, quod est Arausicanum II, habitum est e v nonas Julias, Decio Juniore V. C. consule, id est, anno Christi 529, Felicis IV papæ 3, Athalarici Italiæ regis 3, » ut est in titulo apud Labbeum tom. IV, col. 1666. Præfuit Cæsarius et primus subscripsit, post eum duodecim alii episcopi, ac demum viri illustres octo, inter quos primus præfectus prætorio Galliarum ac patricius Liberius, Itaque celeherrimum fuit non numero personarum, sed contrita penitus hæresi Pelagiana et Semipelagiana, secutaque deinde summi pontificis confirmatione.

39. Occasionem hujusce concilii exponunt ipsi Patres in præfa:ione, simulque' docent ab apostolica sede transmissa fuisse doctrinæ capita, quæ ibidem ad credendum fidelibus sunt proposita. Audi igitur præfationem ipsam : « Cum ad dedicationem basilicæ, quam illustrissimus præfectus et patricius filas noster Liberius in Arausica civitate sidelissima devotione construxit, Deo propitiante, et ipso invitante, convenissemus, et de rebus quæ ad ecclesiasticam regulam pertinent inter nos spiritalis fuisset oborta collatio, pervenit ad nos esse aliquos qui de gratia et libero arbitrio per simplicitatem minus caute et non secundum fidei catholicæ regulam sentire velint. Unde id nobis, secundum admonitionem et auctoritatem sedis apostolicæ, justum ac rationabile visum, ut pauca capitula, ab apostolica nobis sede transmissa, quæ ab antiquis Patribus de sanctarum Scripturarum voluminibus in hac præcipue causa collecta sunt, ad docendos eos qui aliter quam oportet sentiunt, ab omnibus observanda proferre et manibus nostris subscribere deberenus. Quibus lectis, qui hucusque non sicut oportebat de gratia et libero arbitrio credidit, ad ea quæ fidei catholicæ convenient animum suum inclinare non differat. Hisce subiiciuntur capitula viginti quinque, hæresi Semipelagianæ contraria, quæ una cum subscriptionibus ibidem videri possunt, uti et varia ad illa variorum A 46, in qua leguntur sequentia : a Multi quidem anadnotata.

Multi quidem anadnotata.

40. Landati supra Benedictini in Historia Litteraria Franciæ, tom. III, p. 225, existimant de his capitulis Arausicanis agere interpolatorem Gennadii his verbis jam citatis: c De gratia quoque et libero arbitrio edidit testimonia divinarum Scripturarum et sanctorum Patrum judiciis munita, ubi docet nibil hominem de proprio aliquid agere boni posse, nisi eum divina gratia prævenerit. > Ex quo consequitur nullum a Cæsario librum conscriptum de Gratia et Libero Arbitrio, præter hæc Arausicani concilii capitula quæ Semipelagianis erroribus, adeoque et Fausti, sunt opposita, et sancti Augustini libris fere desumpta. Fateor, hæc sententia plerisque scriptoribus neotericis est contraria, qui Baronium Norisium- B que secuti asserunt librum præteres pro Augustini doctrina contra Fanstum a Casario fuisse compositum; attamen dubitare vix possim quin vera sit, laudataque concilii Arausicani capitula sint illa ipsa scripta Cæsarii de quibus agitur in catalogo Gennadii. Ad verba modo attendat studiosus lector, et id facile mecum deprehendet.

41. Auctor ille ait : « De gratia et libero arbitrio edidit testimonia divinarum Scripturarum et sanctorum Patrum judiciis munita, etc. ) Quid, obsecro, sunt capitula Arausicana, nisi testimonia de gratia et libero arbitrio auctorita e Scriptura sacrae et Patrum antiquorum roborata? Audi verba postremo capitulo subjecta apud Labbeum col. 1671 : « Ac si secundum suprascriptas sanctarum Scripturarum C sententias, vel antiquorum Patrum definitiones, hoc De propitiante et prædicare debemus et crederé quod per peccatum primi hominis inclina um et attenuatum fuerit liberum arbitrium, ut nullus postea aut diligere Deum, sicut oportuit, aut credere in Deum, aut operari propter Deum quod bonum est possit, nisi eum gratia misericordiæ divinæ prævenerit. > Itaque sive spectemus rem de qua actum est in capitulis, sive formam ipsam capitulorum, sive doctrinam iis definitam, omnia persuadent bæc ipsa esse scripta Cæsarii de quibus loquitur interpolator Gennadii. Frustra ergo quæremus aliud Cæsarii de Gratia et Libero Arbitrio volumen, cum illud nunquam videatur in rerum fuisse natura.

42. Eodem anno S. Cæsarius Vasense concilium celebravit, sicut anno præcedente statutum fuerat in concilio Carpentoractensi. Quinque in illo conditi sunt canones, quibus variæ disciplinæ ecclesiasticæ capita decernuntur. Inveniet illa studiosus lectur apud Labbeum col. 1679 et seqq. Hisce pro temporis ordine breviter dictis de hoc concilio, quod postremum fuit, cui interfuisse legitur vir sanctus, ad gesta adversum Semipelagianos revertamur. Cum damnati essent in concilio Arausicano errores quibus multi hactenus firmiter adbæserant, non leviter obmurmurarunt contra S. Cæsarium, cujus industria et auctoritate concilium illud celebratum, statutaque in eo condita, non ignorabant. Horum testis est Vita num.

muli surrexerunt qui ejus resisterent doctrinæ de gratia.... Etenim susurris et mala interpretatione quorumdam oboritur in Galliarum partibus contra prædicationem Dei hominis frustra sinistra suspicio.

43. ( Ob hoc antistites Christi ultra Iseram consistentes, charitatis amore collecti, in Valentina civitate conveniunt : ubi etiam beatus Cæsarius insirmitalis solitæ causa, sicut disposuerat properare non potuit. > Cointius ad annum 536, num. 9, existimavit Vitæ scriptorem hic memoria lapsum, et pro Valentina synodo substituendam esse Arausicanam. At miror viro erudito eam incidere potuisse cogitationem : nam clarum est aliam ab Arausicana designari synodum. Primo enim Arausicano concilio interfuit Cæsarius; huic adesse non potuit morbo impeditus. Deinde episcopi ultra Iseram consistentes episcopi sunt provinciæ Viennensis, qui non interfuere Aram sicano, adfuere vero buic Valentino. Itaque, quod objicit Cointius de conciliis Valentinis, quæ diu ante aut post celebrata notat, hisce minime obesse potest, cum alia sint ab hoc concilio, cujus acta perierunt. Habitum autem videtur illud concilium Valentinum sub finem anni 529, vel initium sequentis : namque medium suisse inter Arausicanum, cui obstrepeliant aliqui, et ejusdem Arausicani confirmationem, innuit Vita his verbis : «Nam et beatæ memoriæ Bonifacius,... calcata intentione jurgantium, prosecutionem sancti Cæsarii apostolica auctoritate Armavit. Apparet quidem ex laudata Vita episcopos illes provinciæ Viennensis initio non omnes favisse Cæsario. statutisque Arausicanis, hancque opinor causum fuisse istius conventus. Prævaluit tamen pars mel or, agente præ cæteris pro bona causa Cy, riano Telunensi episcopo, ipsiusque Cæsarii discipulo.

44. Demum ad plenam victoriam de Semipelagianis obtinendam multum conduxit confirmatio summi pontificis, per Cæsarium petita et impetrata mense Januario anni 530. Pro confirmatione hac impetranda scripserat Sanctus ad Bonifacium II, adhuc, ut putabat, cardinalem, amicumque suum, ut is apud Felicem IV pro confirmatione concilii sgeret. At, mortuo interim Felice, Bonifacius ipse ad pontificatum evectus, concilium Arausicanum confirmavit. datis ad Cæsarium litteris, quæ apud Labbeum col. 1689 notatæ sunt viii calendas Februarias, Lainpadio et Oreste viris clarissimis consulibus. » id est anno 530. Initium epistolæ subjungo ad confirmationem dictorum : « Per filium nostrum, inquit, Armenium presbyterum et abbatem litteras tue fraternitatis accepimus, quas ad nos, ut apparet, inscius adhuc sacerdotii mihi commissi, sub ea qua in Deo tenemur charitate direxeras : quibus credideras postulandum ut id quod a beatse recordationis decessore nostro papa Felice pro catholicæ fidei poposceras firmitate, mea explicaretur instantia. Sed quia id voluntas superna disposuit, ut quod per nos ab ille speraveras a nobis potius impetrares, petitiont tam, quam laudabili seri sollicitudine concepisti, catholi- A tanquam illo graduindignus. Hinc Joannes II, qui cum non distulimus dare responsum. Petri cathedræ tunc præsidebat, anno 534 ad Cæsa-

45. Hi-ce subdit quid peteret Cæsarias, his verbis : c Indicas enim quod aliqui episcopi Galliarum, cum cætera jam bona ex Dei acquieverint gratia provenire, fidem tantum, qua in Christo credimus, naturze esse velint, non gratize; et hominibus ex Adam, qued dici nesas est, in libero arbitrio remansisse, non etiam nunc in singulis misericordiæ divinæ largitate conferri : postulans ut pro ambiguitate tollenda, confessionem vestram, qua vos e diverso fidem rectam in Christo totiusque bonæ voluntatis initium, juxta catholicam veritatem, per pravenientem Dei gratiam singulorum definitis sensibus inspirari, auctoritate sedis apostolicæ firmaremus. Deinde interjectis pancis ad probandum fidem nobis esse ex divina gratia, sie prosequitur : « Quod etiam fraternitatem tuam, habita collatione (Arausicana) cum quibosdam sacerdotibus Galliarum, juxta filem gaudemus sensisse catholicam. , Adjectisque aliis contra Semipelagianos argumentis, definitionem concilii Arausicani confirmat hisce verbis: ( Quapropter affectu congruo consultantes, supra scriptam confe-sionem vestram consentaneam catholicis Patrum regulis approbamus. >

46. Innuit quoque inferius pontifex non paucos Casario restitisse, quos tandem manus veritati daturos ominatur, i a scribens: (His ita breviter assignatis, contra reliquas Pelagiani erroris ineptias, quas illa videtur epistola continere, quam a quodam tibi mandasti sacerdote transmissam, respondendum non duximus: quia speramus misericordia divina quod ita per ministerium tuæ fraternitatis atque doctrinam in omnium quos dissentire mandasti digaabitur cordibus operari, ut ex hoc non omnem bonam voluntatem non ex se, sed ex divina credant gratia proficisci, cum se senserint id jam velle defendere quod nitebantur pertinaciter impugnare. > Vera vaticinatus est pontifex; nam, at habet Vita, « donante Christo, paulatim Ecclesiarum antistites receperunt quod optaverat diabolus repentina animositate cessare. » Magna saue hæc est S. Cæsarii gloria; e ita ut de eo ausim assirmare, alios quidem Patres uberioribus scriptis contra hæreticos dimicasse, nullum majori certasse prudentia, feliciorique exitu, ac demum pleniori victoria, quam ipse certaverit contra Semipelagianos.

### § V. Chronologiæ pars ultima usque ad mortem Sancti; mortis tempus examinatum.

47. Sanctus, post victoriam de Semipelagianis relatam, cum morum æque ac fidei puritatem cordi
haberet, aliam ingressus est dimicationem. Contumelio-us episcopus Regensis, qui plerisque concdiis
per Cæsarium habitis interfuit, sanctitatem professiouis suæ variis criminibus deturparat. Contra hunc
vir sanctus cum episcopis Gallis secundum canones
processit, processumque misit ad Romanum pontificem, ut de episcopatu dejiceretur Contumeliosus,

Petri cathedræ tunc præsidebat, anno 534 ad Cæsarium hujusmodi dedit litteras : « Charitatis tuæ litterhs animo libenti suscepimus, in quibus corporeas necessitates allegans, etiam quæ sacrius ille qui lapsus est secerit indicasti. Dolemus de amissione pontificis, rigorem tamen canonum servare necesse est. Alque ideo prædictum ab episcopatus ordine nostra suspendit auctoritas. Neque enim fas est pollutum criminibus sacris ministeriis deservire. Sed, te ordinante, in monasterio dirigatur, ubi delictorum memor in pœnitentia lacrymas effundere non omittat, ut ab eo qui omnibus miseretur Domino nostro Jesu Christo misericordiam valeat promereri. In cujus locum visitatorem constituite, donec proprium B Ecclesia quæ evacuata est ejus sacerdotio merere valeat sacerdotem. > Edita est hæc epistola apud Labbeum tom. IV, col. 1756 et 1757, ubi reliqua videri possunt. Præmittuntur duæ aliæ epistolæ ejusdem pontificis, altera ad episcopos Galliæ, altera ad presbyteros et diaconos Contumeliosi episcopi, in quibus eadem in Contumeliosum sententia exprimitur; additque in posterioribus pontifex, curam hujusce rei Cæsario commissam.

48. Contumeliosus a prima sententia appellavit ad Agapetum Joannis papæ successorem. At incertum apparet an Agapetus ante exsecutionem sententia jam esset pontifex: imo, cum litteræ Joannis datæ eint mense Aprili anno 534, id est plusquam anno integro ante pontificatum Agapeti, parum est verisimile exsecutionem tam diu fuisse dilatam, ut ante illam Contumeliosus ad Agapetum recurrere potuerit. Hoc observatum oportuit, quia Contumeliosus conquestus est apud Agapetum, appellationi suæ non delatum a Cæsario, sed, ea non obstante, sententiam exsecutioni mandatam. Audi hæc epistola Agapeti mox assignanda: « Melius autem fecerat fraternitas tua, inquit pontifex, si postenquam sedis apostolicæ appellatione interposita desideravit examen, circa personam ejus a tempore sententiæ nihil permisisset imminui, ut esset integrum negotium, quod interposita provocatione quæreretur. Ratio cur nihil ob appellationem de exsecutione prætermiserit Cæsarius, ex dictis facile eruitur : videlicet quod ad Joannem appellaret, a quo jam erat damnatus, quique omnem D sententiæ exsequendæ curam illi commiserat. Si hanc admittimus conjecturam, uti cam admittendam temporis ordo persuadet, nihil sane erat quod in facto Cæsarii reprehenderet Agapetus, nibil quod improbaret. At verisimile est Agapetum ignorasse sententiam ab antecessore suo fuisse seu latam seu confirmatam, indeque factum esse ut et appellationem admitteret, et scriberet Cæsario melius facturum fuisse, si post appellationem ad exsecutionem non processisset.

49. Verum, quidquid causæ fuerit cur appellationem admitteret Agapetus, certum est admisisse: nam litteras d dit ad Cæsarium xv calendas Augusti, quas sic exorditur apud Labbeum, col. 1798: « Optaveramus, frater amantissime, ut episcopi Contume-

fieret necessitas judicii, nec nobis causa censendi... Unde quatenus præsumptione, sient asserit, innocentiæ ad appellationis voluit auxilium convolare, orationibus assiduis hoc innitamur [forte enitamur]. ut eum cognitionis iteratæ benefi ium gratulationi omnium restituat absolutum. Delegaturi enim, Deo nostro adjuvante, sumus examen, ut secundum canonum venerabilium constituta, sub consideratione justitiæ, omnia quæ apud fraternitatem tuam de hujusmodi negotio acta gestave sunt, diligentissima vestigatione flugitentur.

50. Deinde, ubi probare conatus erat æquum esse ut iterum audiatur reus, addit sequentia: c Episcopum Contumeliosum, reddita sibi modo propria subtione patrimonii ecclesiastici, et celebratione missarum: quia id quod sibi viderat judicio suisse sublatum, gloriosius, si ei veritas suffragatur, judicio receperit quam usurpationibus occuparit. > Reliqua ibidem videri poterunt. Porro non constat omnino an pontifex judices revera in Galliam miserit; nedum an aliquid suerit mutatum in sententia contra Contumeliosum lata. Attamen vix dubito quin Cæsarius Agapetum de omnibus rectius informaverit, docueritque omnia ex sententia Joannis papæ a se gesta. Deinde, cum Joannes papa canones transmisisset ad Cæsarium, secundum quos procedere deberet in causa Contumcliosi, ex illis scriptum composuit, gravi verborum et sententiarum pondere instructum, quo probat clericum quemcunque de adulterio convictum C in gradum pristinum nunquam esse restituendum. Scriptum illud cum dictis canonibus exstat apud Labbeum, col. 1757 et seqq. \*, et eruditi passim existimant illud esse Cæsarii, cojus zelus et stylns in eo relucet. Nul'um quoque videtur dubium quin compositum sit contra Contumeliosum. At non æque certum est Romamne transmissum sit ad pontificem, an vero delegatis ab co judicibus recitatum. Cæterum Bailletus, qui ad 27 Augusti in Casario, col. 425, de hoc facto disserit ordine perturbato (nam refert sententiam primam exsecutioni mandatam post delegatos ab Agapeto judices), ulterius inferre nititur ex hoc facto episcopos Galliæ exsecutioni maudasse sententias, non obstante appellatione ad pontificem. At relata est; et nunquam probare potuisset Bailletus perrexisse Cæsarium ad exsecutionem post admissam ab Agapeto appellationem, licet fidenter id narraverit.

51. Alias codem die responsorias ab Agapeto accepit Cæsarius, ex quibus immensa Sancti in pauperes miscricordia rursum innotescit. Non penercerat hic sacris ecclesiæ suæ ornamenus, ut indigentibus subveniret: nunc vero consuluerat pontificem an liceret prædia ecclesiastica distrahere eumdem in finem.

Apud nos t. LXV!, c. 28 et seqq Errore autem typothetarum factum est ut tractatus ille cum a finneis canonibus non suppositus fuerit epistolæ Joannis ad Cæ-

liest opinione integra permanente, nec tibi dudum A At respondit pontifex id minime licitum esse per canones. Litteræ ejus bahentur apud laudatum Labbeum, tom. IV, col. 1798, quarum initium subjungo: « Tanta est, Deo propiti, et ad libentissime concedenda quæ alimoniis proficiunt pauperum, et circa tuæ fraternitatis affectum nostra devotio, ut onerosum nobis nullatenus esse judicemus, quod annui vestris desideriis postulatis. Sed revocant nos veneranda Patrum manifestissima constituta, quibus prohibemur prædia jure Ecclesiæ, cui nos omnipotens Dominus præesse constituit, quolibet titulo ad aliena jura transferre. Qua in re vestræ quoque sapientiæ credimus esse gratissimum, quod in nullo contra priscæ definitionis constituta vel regulas, pro qualibet occasione, vel sub cujuscunque personæ respestantia, suspensum interim volumus ab administra- B ctu, venire præsumimus. > Exstat præterea appid Labbeum, tom. V, col. 293, et 314 epistola Vigilii ad Cæsarium, data 6 Martii anni 538, id est co tempore quo Vigilius legitimus necdum erat pontifex, qua Sancto cura demandatur pœnitentiam imponendi cuidam incestuosis nuptiis contaminato. At hinc non constat an sanctus noster ali juid hac in re egerit, ac ne quidem an sedem apostolicam ea de re consuluerit. Fortasse Vigilius hac ratione Cæsarium suis partibus conatus est adjungere; illeque cavit ne susceptione causæ pontificatum ejus agnosceret.

52. Priusquam de tempore felicis obitus disserere aggrediar, juvabit hoc loco interponere apparitionem Sancto oblatam, templumque ea de causa structum et dedicatum S. Herhieti martyri. Narrat hæc omnia Messianus presbyter, unus ex Vitæ scriptoribus, et testis rerum oculatus, in epistola ad Viventium episcopum, quam ex ms. codice Arelatensi edidit Mabillonius, t. I Annalium, pag. 683. Epistolam ipsane accipe: « Domino meo Viventio episcopo Messianus omnium humillimus, solo nomine, non officio presbyter, in commissis proficere. Lectis, charissime, dilectionis tuæ litteris, quam dulce quamque suave in eremo sapuerit, rescribendo tibi explicare non valeo. Quomodo vel quemadmodum, quam vel felix iter nostrum Deo ordinante et prosperum fuit, ipse me melius nosti. Sed quid postquam a nobis secessisti parens dictis magistri nostri, imo etiam præceptis apostolicis, contigit, nolumus te latere, quam honorificum est laudare magnalia Dei. Nam cum die, istud non sequitur ex hac historia, prout vere a nobis D septimo postquam a te decessimus, in locum quemdam venissemus ubi erant prata satis amorna et delectabilia, nec non fontis rivus subterfluens; ibi missarum solemnia solemniter celebravimus, eo scilicet die quo agebatur festum doctoris egregii beatissimi Augustini, cujus monitis et exemplis salubriter nos pius magister in scholis rectitudinis instruere solet.

53. « Cumque inibi pernoctaremus, circa noctis horam mediæ adest Dominus, ducens secum Petrum piscatorem pium, Paulumque doctorem egregium, Hermen vero martyrem gloriosissimum, et Augusti11

sarium, qua legitur tomo cit, col. 25. In capite etiam canonum melius legeretur Canones a Joanne Carsario transmissi, quant, Canones Joanni adscripti. Edit.

num prædicatorem eximium : in quorum adventu A Itaque ad annum mortis examinandum progredior. ego miser et infelix peccator præ odore mirifico et luce incomparabili expergefactus sum, non meis meritis exigentibus, sed ut testis existerem veritatis. Tunc Dominus vocat magistrum nostrum ex nomine, ita dicens : Cæsari, excole vineam tibi commissam, et amputa amputanda, et enutri enutrienda, quia nummus remunerationis tibi debitus non tardat; et age pænitentiam, quia memoriam martyris Hermetis, quam in præsenti habes, inter sacra missarum mysteria, cujus fes:um a fidelibus hodie veneratur et colitur, negligenter oblivioni tradidisti. Et lis dictis, a nobis abscess t, benedictus per omnia. Mane autem facto surreximus, divino insistentes labori. Cumque nondum expleto divino officio, plura et pluriora solito nobis insinuasset; tandem post evangelicam ad- B r m opinione factam oportuit, cum illo anno mense monitionem, trahens longa suspiria ab alto pectore. sic exorsus est: Væ mihi misero, quia ex triennio inseliciter oblivioni tradidi memoriam martyris Hermetis, variis et inanibus fabulis occupatus; cujus memoria non derelinquetur in æternum. Sicque verbis finem imponens. conversus ad altare studet coepta perficere. Quod ego ferre non valens, libera voce prosecutus omnia per ordinem, sicut videram et audieram, coram cunctis edixi.

54, « Expleto divino officio, erexit nobiscum lapidem in loco illo ubi Dominus ei apparuerat, et super eum orucis dominicæ infixit vexillum. Inde ordinatis omnibus et præpositis, nobis abeuntibus, obvius occurrit presbyter Catorroscensis ecclesiæ, Ursus nomine, a quo die illo et nocte benigne recepti sumus: cujus puerum, te præsente, per ecclesiæ cancellos elapsum, subitoque a dæmonio arreptum, domnus noster magister piæ eruditionis liberavit, qui etiam adbuc superstes vobis famulatur. In crastinum Arelato pervenimus, ubi cum magna gloria ab omnibus, tam a clero quam a populo honorifice suscepti sumus; quibus et benedictionem et pacis osculum dedit, et salutationis litteras-a sede apostolica formatas recitavit. Post hæc cum apparatu necessario ad locum supra scriptum rediit, ubi ecclesiam construxit in honore beati Hermetis martyris, quam jure perpetuo Arelatensi sedi deputavit : in cujus consecratione octavis Paschæ te adesse, volumus et oramus; tunc de his atque aliis plenius colloquemur. Ora pro me, pater charissime, ad Dominum. > Mirum quidem apparet nihil de hac apparitione in Sancti Vita relatum esse, cum Messianus unus sit ex Vitæ scriptoribus. Attamen inde satis argumenti non habemus ad fidem epistolæ abjudicandam : potuit enim Messianus id de industria omittere ob rationes sibi notas. Fides autem epistolæ confirmatur ex Vita lib. 11, num. 16, ubi agitur de puero Ursi presbyteri sanato. Cæterum non improbabile est visionem contigi-se dum Sanctus initio anni 514 Roma revertebatur Arelatem: nam id innuunt litteræ salutationis a sede apostolica formatæ, quas Arelatem attulisse dicitur. Fundatio autem templi S. Ilermetis et dedicatio posterius factæ, sed tempore nobis non satis noto.

55. Non immorabor refutandis erroribus illorum qui putaverunt Cæsarium vixisse sæculo vII, quod illi sufficienter jam refutati sint ab aliis, eorumque error ex toto hoc commentario abunde pateat. Quare tantum probabo mortaum esse anno 542, et ad opinionem parum hinc distantem breviter respondebo. Mortuus est Sanctus, ut testatur Vita lib. H. num. 34, 27 Augusti, triginta annis plene evolutis post constitutionem monasterii sui, et die uno post dedicationem. Hinc, cum dedicatio illa facta sit 26 Augusti, non alio anno videtur contigisse quam 512: illo enim anno 26 Augusti incidebat in dominicam, ut patet ex lit era dominicali, quæ tunc erat G. Præterea dedicatio fieri nequiit anno 513, quo ex alio-Augusto in Italia esset Cæsarius, quemadmodum facile colliges ex gestis ejus cum Theodorico rege et Symmacho papa & III relatis. Rursum contingere non potuit anno 511: nam nullo modo verisimile est monasterium jam tunc perfectum fuisse, cum anno duntaxat 510 urbs obsidione fuerit liberata, deinque monasterium reædisicari coeptum. Ilæc igitur prima

sit ratio quæ Pagio ad annum 544, num. 8, sola suf-

fecit ut diceret hanc epocham esse certissimam. 56. Altera hujus epochæ ratio producta est a Bollando ad 12 Januarii in Commentario de S. Cæsaria. num. 6, petiturque ex tempore successoris Auxanii. Quippe exstant litteræ Vigilii papæ ad Auxanium successorem Cæsarii, datæ xv calendas Novembres, iterum post consulatum Basilii viri clarissimi, id est anno 543, quibus scribit, accepisse se litteras de ordinatione Auxanii, pallioque et aliis per eum peti:is, perlatasque eas a Joanne presbytero et Terenlio diacono. Jam vero non est probabile inter 27 Augusti et 18 Octobris peracta suisse tam multa diversaque, videlicet electionem et ordinationem episcopi metropolitani, missionem legatorum cum litteris ad pontisicem, eorum iter Arelate Romam et accessum ad Vigilium et hujus responsum, cum hæc omnia tarde et maturo consilio sieri soleant. Negat quidem hanc consequentiam Norisius in Historia Pelagiana lib. II. cap. 22, contenditque quinquaginta duorum dierum spatio peracta esse omnia, adeoque Cæsarium anno 543 tantum esse desenctum: at parum probabiliter, etiamsi omnis alia deesset ratio, ut facile patebit consideranti quam multa peracta oportuerit intra breve illud temporis intervallum. Annus igitur emortualis S. Cæsarii fuit 542, in quem hodiedum passim conspirant eruditi. De gestis vero sancti in morbo supremo, morteque ipsa et sepultura agitur in fine Vitæ.

### § VI. Testamentum Sancti; scripta posteris relicta; discipuli; epitaphium.

57. Testamentum S. Cæsarli edidit Baronius tom. VI Annalium ad annum 508, c cujus, inquit num. 27, exemplum petitum ex archivo ecclesiæ Arelatensis, exscriptum per Claudium Saxi notarium, accepimus ab archidiacono Arelatensis occlesiæ Francisco Cla-

reto, Roma cum essel. » Notat præterea ibidem, A dividant. Ea vero qua monasterio ante per donatioin die saltem et consule, et ipsius Casarii atque testium subscriptione esse decurtatum. . Ante num. 23 dixerat, illud esse e nonnihil mendosum et pulvere exesum. . Idem testamentum deinde ediderunt Şaxius in Pontificio Arelatensi in Cæsario, Vincentius Barralis in Chronologia Lerinensi, a pag. 208, Holstenius in Codice Regularum part. 111, a pag. 52, et Cointius in Annalibus Francorum, ad annum 542, num. 23. Dignum sane est quod hoc etiam loco legatur. Quapropter illud ex editione Baronii subjungo. Pax Ecclesiæ Arelatensi.

58. c Cæsarius episcopus presbyteris et diaconis, sanctæ ac venerabili Casariæ abbatissæ, quam Dominus per meam parvitatem in monasterio nostro præposuit, ac universæ congregationi quam ibi Do- R tua, D. archiepiscope, pietate præsumam, tamen ne minus sua gratia collocaverit, in Domino æternam salutem. Cum ecclesiastica pietas consuetudinis suæ rem faciat ordinabiliter, scilicet quo peregrinis et destitutis opem largitionis impendat : quanto magis cum opportunitas aut necessitas fucrit ut sanctis quibusque et Deum timentibus aliqua largiatur, amplius debet pia misericordiæ suæ viscera dilatare? Et ideo juxta hanc epistolam, quam manus postræ subscriptione roboravimus, cuique diem et consulem subtus adjecimus. Deo dispensante, hoc testamentum meum condidi, vel manu propria subscripsi, atque jure prætorio, vel jure civili, et ad vicem illorum codicillo firmavi. Ego Cæsarius peccator, dum debitum humanæ carnis reddidero, cunctum monasub potestate Arelatensis pontificis canonice sit, hæredenique meum esse vole ac jubeo. Cæteri, cæteræve exheredes sint. Totum quod cuique aut per hoc testamentum meum dedero, legavero, darive jussero, ut detur fint. Cæterum autem, Arelatensem episcopum coheredem meo monasterio relinquo: quosque liberos, quasque liberas esse jussero, liberi liberæve sint omnes.

59. c Ego tamen cum nihil de parentum bonis habuerin, hoc testamentum meum præsumerc erubui: illa tamen me sententia compulit, ut plerosque, Salvatoris formidanda, qua iniqui audituri sunt dicentem : Ite in ignem æternum, pietatis affectu aliquid Ecclesiæ meæ contulisse. Et ne forte post obitum meum aliqui de parentibus meis, exceptis iis rebus quas illis pro elogiis donaro, inquietare præsumant cui præsum Ecclesiam : ideo hanc voluntatem meani tractare amplius desideravi, qua de parentibus meis, ne apud ipsum monasterium præfatum, vel pontificem Arelatensis Ecclesiæ, præter id quod illis dedero ae dederim, præsumant requirere. Sancto et domino meo archiepiscopo, qui mihi indigno digne succes-eri!, licet omnia in sua potestate sint, tamen si lubet et dignum ducit, indumenta paschalia, quæ mihi data sunt, omnia illi serviant, simul cum casula villosa et tunica, vel galnape, quod melius dimisero. Reliqua vero vestimenta mea, excepto birro amiculari, mei tam clerici quam laici, cum gratia vel ordinatione domini archiepiscopi, sibi, ipso jubente, imo donante,

nem contuli, nunc affirmo; et si cui aliquid per epistolam, aut per pitacium, aut verbo, pietatis intuitu contuli, valere volo.

60. Hoc etiam assucte precor, quatenus cellam quam bonæ memoriæ Augustinus subdiaconus in atrio S. Stephani euntibus parte dextra habuit, provisoribus monasterii propter custodiam iliorum firmam D. archiepiscopus perpetuo dignetur jure concedere : ita ut eam sibi succedendam monasterii provisores habeant. Et hoc specialiter volo, et ita. domine archiepiscope, precor; sive provisorem ad monasterium, sive presbyterum ad basilicam S. Mariæ nullum alium habeat congregatio sancta, nisi quem ipsa elegerit vel ordinari petierit. Et licet de forte contra monasterium nostrum aliquorum suggestiones importunas habeatis, adjuro vos per Patrem et Filium et Spiritum sanctum, et per tremendum diem judicii, ne unquam apud vos prævaleat hostis antiquus, aut ancillas vestras contristari acquiescatis; aut aliquid illis auferri de iis quæ possident eisque contulimus, permittatis : quia Deo propitio non sine discretione vel justitia quibuscunque sæcularibus jure directo res Ecclesiæ vendidimus, nisi hoc tantum quod Ecclesiæ minus utile et infructuosum est. Et quod animabus sanctis et Deo vacantibus eum sanctorum fratrum consensu vel subscriptione tribuimus, perpetuo illis jure permaneat.

61. « Vos vero, dominæ filiolæ, per S. Trinitatem sterium Archatense S. Joannis, quod ego condidi, c inseparabilem, et per Domini nostri Jesu Christi adventum adjuro, ut pontificem qui mibi indigno, ordinante Deo, successerit digne, omni affectu ut Dominum rogetis ac pura mente diligatis, et ne per vestram contristetis inobedientiam. Confidimus enim de Dei misericordia, quod ita omnibus sacerdotibus, quibus religionis collatio est, castum amorem impendat, ut nihil vobis quod ad sustentandum corpusculum opus est deesse permittant. Te iterum atque iterum, pontifex optime, rogo gratia divina prasfati monasterii ut curam maximam habeas, et famam illarum cum grandi pietate satagas provideri. Quod si alicujus persona injustum tibi dederit consilium, cum auctoritate respondendum deprecor : quia hoc quod episcopi agitur verbo, non solum auferri non debet, verum etiam nec omnino potest; tum præcipue quia et hoc ipsa S. papæ Urbicani suasit auctoritas, ut hoc de te sancto et domino meo pontifice credam. Nunquam enim apud te prævalebit tam iniqua suggestio, ut contra justam voluntatem qualiscunque antistitis pro meo studio substantia ad te multum profeccrit et prope duplicata sit. Additur ad hoc, quod Deus misericors per parvitatem meavn, etiam immunitatem tributorum, tam juxta urbem t infra, quam etiam in suburbanis et villis ex maxima parte concesserit.

10

62. Agellum igitur Ancharianum, unde parvam particulam monasterio dedimus, multa servanus; nam plus minus centum aripennes vigeze et trecenterum modiorum campos reservavimus : ita quod su-

pra dictum monasterium, tantum modiatas de terra, A duplicem induunt episcopi subter casulam, ut est quam ego plantavi, habeat modiatas quadraginta; et de vetere vinea vix triginta aripennes contulimus: agellum Gallicumanum, Mercloanum, vel agellum Gemellos cum stagnis et paludibus, cum omni jure et termino suo, et pascuum in campo Lapideo, vel si qua alia sunt, vel campum in Trifinitio super viam munitam, vel reliqua quæcunque sunt; agellum Orvedum, et ageilum Martinatis, et agellum Silvanum, in quo est sita ecclesia S. Mariæ de Ratis, et agellum Missiamanum, cum omnibus sibi pertinentibus pascuis, paludibus, cum emni jure et termino suo, sanctæ tuæ ecclesiæ reservavimus in stipendiis earum. Unde te, S. pontifex, adjuro, ut si Deus omnipotens per manus se timentium sanctæ matri Ecclesiæ monasterium sanctarum virginum aliquod majus p bonum dederit, tua sancta dilectio unum ab altero non disjungat. Si vero, quod Deus non patiatur, congregatio ibi »ut congregata non fuerit, aut forte posten, quod absit, cum congregata suerit, esse desierit, ad matrem Ecclesiam revertatur.

6:. c Hæc quidem ego, ut timori meo satisfacerem, scripsi. Nam absit ut de tua, pilssime pontifex, inscientia inculperis : quia, ut supra jam dixi, pietas divina concessit ut per meam humilitatem immunitas ecclesiæ in tot capitibus daretur. Quod monasterie cum fratrum consensu dedimus, per hanc voluntatem meam confirmo. Ancillæ nostræ Cæsariæ abbatissæ, quem ipsa fecit, mantum majorem, quem de cannabe fecit, dari volo. Domino meo Leoni presbytero manutergium dari volo. Domino meo Cypriano C episcopo mantum et cunctorum meliorem dari volo. Quidquid servo meo Briciano contuli, nunc per hoc testamentum meum confirmo. Agritia puella mea propria libentissime monasterio S. Cæsariæ abbatissæ serviat: et vere gariolas, quas illis vel parentibus eorum dedi, confirmo. Omnes cubicularios meos tibi, domine episcope, coram Deo et angelis ejus commendo. >

64. Cointius ad annum 542, num. 24, suspectam habet vocem archiepiscopus in testamento positam. putatque rectius legendum esse episcopus : quod non improbabile apparet, cum se ipse sic vocet Cæsarius. Conflimat hanc correctionem Dionysius Sammarthanus tom. Il Galliæ Christianæ in instrumentis, col. 501, ubi testatur in exemplari ms. ad se misso sem- p rum hæc Cæsarii opuscu'a nullibi hactenus in unum per legi episcopus. Accipe et vocum quarumdam barbararum expositionem, Num. 59 antistici successuro datur « casula villosa et tunica vel galnape. » Varie sumitur casula; at cum vestem designat, supremam fere significat : et nunc quidem plerumque significat supremam vestem sacerdotis missam celebrantis; at eo tempore quo hæc scripta sunt frequentius designabat vestem talarem, qua epi copi, clerici monachique utebantur extra sacrificium aliave officia sacra. Atque hoc sensu vocem hic intelligendam existimo. Adi glossarium Cangii ad v cem Casula. Vox autem villosa, quæ additur, significat illam panni serici speciem quam Galli relours nominant. Tunica, ait Cangius in Glossario, vestis sacerdotalis quam

apud Amalarium, etc. Idem auctor ad vocem GAL-NAPE varia disserit, et stragulum fere exponit; at illa significatio huic loco non quadrat : nam videtur ipsam tunicam alio nomine designare. Forte galnape corru, tum est ex galbana, tunicaque sic vocata a colore sublocido, subalbo et pallido, qui color est galbaneus. Certe galbana vocatur vestis quadam apud Juvenalem, in hoc versiculo:

Cærulea indutus sentulata et galbana rasa.

85. Obscurum quoque est quid vestimenti per Birrum amicularem designet ibidem Sanctus: nam plurimas hæc vox significationes subjit, ut videre est apud Cangium in Glossario. Baronius ad annum 261 multa de birro disputat, et num. 44 ait eo humeros tantum tectos fuisse et brachia : at eo sensu hic sumi vix potest, cum in Vita, lib. II, num. 10, narretur. birrum Cæsarii arreptum fuisse a Liberio sauciato. vulnerique impositum, quod intelligi non potest de vestimento tam brevi. Malim itaque hic per birrum intelligere indumentum lineum, quod vulgo roch tum a voce Italica recchetto nominatur. Paulo inferius per pitacium charta venit intelligenda aut schedula : nam et sensus id innuit, et vocem frequenter ita sumi docet Cangius sæpe jam laudatus. Mantus vero, vel mantum, quod num. 63 recurrit, pallium significat. Mabillonius tom. Il Annalium, pag. 273, mantos interpretatur Casulas, nee male ibidem, opinor. Mantum fuisse præcipuum ornamentum episcoporum observat Cangius ad eamdem vocem. Manuterajum est linteum ad manus tergendus in sacris officiis. Demum quid infra designetur per Gariolas non perspicio. Forte vox corrupta est, aut una in duas distracta, ut veregariolas legi posset, si illa vox meliorem formaret sensum.

66. Scripta S. Cæsarii exstant non pauca, at ea omnia enumerare instituti non est mei. De utraque ejus Regula scriptisque contra Semipelagi nos jam disseruimus. Que insuper ad nos pervenerunt, homiliæ fere sunt, seu sermones quibus gregem sibi commissum pastor sollicitus egregie pavit ac erudivit. Casimirus Oudinus, tom. I de Scriptoribus, col. 1345 et seqq., sermones seu homilias enumerat 158, quibus addidit epistolas quatuor. Vecollecta sunt : at locis disp rea sunt variis. Eruditi benedictini in Ilistoria Litteraria Franciæ, tom. III. a pag. 197 late disputant de scriptis S. Cæsarii, enumerant varios illorum editores, conanturque osten. dere quænam certo sint ejus homiliæ, quæ vero dubiæ aut supposititiæ. Ex iis centum et ultra impressæ leguntur in Appendice ad tom. V Operum S. Augustini postremæ editionis Parisiensis; plurimæ quoque reperiuntur in Bibliotheca Patrum; at non omnes Cæsarii sunt quæ illi ibidem sunt ascriptæ. Quasdam edidit Vincentius Barralis; alias Baluzius alique. Consule, lector, si libet, laudatam Historiam Litterariam Francia.

67. Præclara in scriptis suis monita nobis reliquit

quæ scripsit ad Oratoriam abbatissam; præsertim quod in hisce monitis se ipse pulchre depingat. Edidit ea Holstenius in Codice Regularum part. III, a pag. 19, hunc in modum : c Audi ergo me, dulcissima soror et filia : tu quantumcunque semper in studiis spiritualibus occupari desideras, propter sorores tamen aliquando etiam exteriora tibi erunt negotia dirimenda. Curandum ergo tibi summopere est ut sic temporalia quasi pro tempore agas; at semper tenacius in spiritali devotione et amore inhæreas : ut eum temporalia citius dispensaveris, ad orationem illico vol lectionem, quasi ad matris sinum, recurras. Optare quippe debes ut, abjecta sollicitudine mundi, semper cogites de servitio Christi, propter illud quod dicitur : Nemo militans Deo implicat se B negotiis sæcula: ibus, et cætera.

68. c In omnibus, juxta Apostolum, temetipsam præbe exemplum bonorum operum; vitaque tua velut pennatum animal ad alta semper per desiderium evolet, per verbum resonet, luceat per exemplum. Cum vero ad annuntiandum verbum Dei te sororibus affectaveris, seu pro utilitate animarum, tenereque regulæ constituendo, necessitas incubuerit altercandi. prius cauta consideratione pensa, ut quod ore promis, factis impleas; et quod allis prædicas, operibus præbeas. Scilicet ut in tuis humeris atque cervicibus prius sentias utrum gravibus aut levibus oneribus colla sororum onustes. Verbi gratia, si jejunium super quotidianum, vel abstinentiam extra consuetudinem, nec non, ut assolet, plus solito in synaxi psalmos placuerit decantare. Prior in ecclesia inveniaris, postrema exeas. Prima suscipias laborem, posterior solvas, et in quotidiano corporis alimento atque communi cibo par sis his cum quibus pari in mensa uteris consessu, iisdem denique quibus sorores ferculorum saporibus delectare, et æqualia vobis cibaria potionesque communes exhibeant discofera vel pincernæ: primatumque tuum, quem prior ad mensam tenes, prima ad virtutem parcimoniæ vindices: ut abstinentiam, quam lingua prædicat, proximæ fauces vel vicinus sentiat stomachus : ne forsitan subditæ audientes tacitis cogitationibus dicant : O quam pulchre nobis abstinentiam prædicat plenus venter, et contentas nos jubet esse vilissimis cibis ac poculis, accuratis cibis poculisque r fertum guttur et D eructans : illa enim de abstinentia prædicatio acceptabilis est, quam lurida jejuniis ora decantant.

69. « Et in his omnibus hoc noveris convenire, ut angusti caltis itinera, per quæ socias admones gradiendum, prior ipsa gradiaris, omnia quæ agenda sunt ante factis impleas, ut postmodum ductilis tuba ex percussione perducta rectius erumpas in vocem, propter illud dominicum: Quicunque, inquit, scandalizaverit unum de pusillis istis qui in me credunt, et reliqua. Non sis vestibus ornatior cæteris, sed morbus. Inter cætera cum magna tibi cautela custodiendum est, ut omnes in monasterie, quarum gubernacula tuis æqualiter imposuisti cervicibus, æqualiter

S. Cæsarius, ex quibus pro exemplo afferre lubet A diligas; ne unam p'us minusve ames; sed cuncta quæ scripgit ad Oratoriam abbatissam; præsertim quæ sunt, in quo possibilitas exitat, æquo moderaquod in hisce monitis se ipse pulchre depingat. Edidit ea Holstenius in Codice Regularum part. III, a pag. 19, bunc in modum: c Audi ergo me, dulcissima soror et filia: tu quantumcunque semper in studiis singularum, quæ sunt necessaria largiaris.

70. Non quæ tibs vultu intuituque placuerit, non quam tibi ad oculum cognoveris, vel culus blandiori obsequio fueris delinita; sed quam amor Christi et religiosior demonstraverit vita, præponas. Oportet enim te propter quasdam cultrum nonnunquam babere in gutture, canterium in lingua gestare, virgam tibi et baculum in manu ferre : ut per cultrum deseces vitia, per cauterium vero ad sanitate:n secta reducas, per virgæ disciplinam corrigas, per baculum vero disciplinatam sustentes. Si quando vero cum sæcularibus ad colloquendum fueris evocata, prius arma frontem tropæo crucis, vexillo Christi pertus ingemina, ut cum sua virguncula Christus comitari dignetur. Confabulatio vero tua semper sit mixia gravitate atque dulcedine, et tantum loquaris quantum opportunitas flagitaverit rei ac temporis. Si quid vero ab eis petitum sucrit quod præstare deliberas, cum vultu hilari priesta; si quid vero præstare non convenit, petitionem illorum saltem honestate sermonis mollifica.

71. Nomen tuum plures noverint, beneficia tua, in quantum prævales, plures sentiant, vultum rari cognoscant. Si quando autem tibi pro necessitate monasterii seorsim fuerit colloquendum, cum duabus vel certe cum tribus electis sororibus facito, quia opinio bonæ famæ, sicut etiam perfectæ vitæ custodia, tibi necessaria est, et tunc primum despicienda humana detractio, cum Christus in causa est. Omnis quoque actio tua semper sit propter Deum, sermo de Deo, cogitatio in Deum. Et exceptis vitiis, quibus non compassio, sed rectitudo debetur, omnibus te cupio esse compassibilem, omnibus gratam, omnibus te præfectam piam. Ut videlicet juxta Paulum sis sancta corpore et spiritu, ipso sponso Domino tuo mentem tuam regente, et vias tuas sanctas disponente: qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen. » Hæc ex monitis S. Cæsarii speciminis gratia attuli-se sufficiat.

72. Demum concludere placet hunc commentarium epitaphio Sancti, de quo Mabillonius in Aunalibus tom. I, pag. 99, docet sequentia: c Ejus epitaphium, post eversum a Saracenis ipsius sepulcrum, scripsit Paulus illustris anno Domini 873, indictione xv, Ranigaudo magistro, ut legitur post epitaphium in veteri codice Arelatensi, sub hoc titulo, Restauratio sepulcri sancti Cæsarii, cui titulo subjicitur epitaphium, longe emendatius quam apud Saxium et alios, in hunc modum:

Cernitur hic vario renova um marmore tectum Putri Casario, pontificique sacro, Quod scelerata cohors rabie dextruxit acerba. Hanc virtute Dei sorbuit unda maris. Præsule Rostagno hac Arelati sede loca'o. Cernuus id Paulus strenue compsit opus. Cui Christus tribuat calestis præmia vita,

Cætibus angelieis consociavit ovans. Et nobis, venerande Pater, miserere precando, Diluat ut noster crimina cuncta Deus.

# OPUSCULA OMISSA.

# OPUSCULUM PRIMUM

# EPISTOLA HORMISDÆ PAPÆ

Qua summus ille pontifex varia a Cæsario constituta obfirmat, postulataque annuit. (Ex Bolland.)

Paulinus dilectissimo fratri Cæsario Hormisda. Exsulto in Domino, dilectissime frater, et indesinenter exsulto, ita apud te religiosæ studium vigere reverentiæ, ut indesessæ sollicitudinis continuatione pervigiles, quatenus in Ecclesia Dei quidquid ad cultum ejus pertinet novis quoque profectibus augeatur : et de cætero non aliquid satis officio putes, nisi semper adjunxeris. Est tibi fideli cura specialis infixus propositus : et unde amabilis Deo propheta cum diceret, Ego semper in te speravi, Domine, devotionem hanc sibi non credens suffecisse, subjunxit: Et adjiciam super omnem laudem tuam. Amor verus non est solitus esse contentus obsequiis, et desectum sui charitas putat, nisi fervor dilectionis exæstuet. Videat licet inhærentem præcordiis sidem, ut secrotorum speculator et cognitor Deus, non tamen dis- C Dei ante fa tam, nostra postulas auctoritate robopensationem suam patitur occuli, aut thesaurum suum citra incrementum celari : jubet cultores suos arcanam reverentiam in aperto producere, et laudem suam personanti exsultatione cantare. Hæc ideo, quia in Arelatensi Ecclesia, super clericorum et monachorum excubias consuetas, puellarum quoque Dei noviter choros instituisse te, directis litteris indicasti, poscens ut in præfato puellarum monasterio a te nuper condito nullam potestatem successores quandoque tui habere penitus permittantur, quatenus sacratæ Deo virgines ab omni inquietudine vel molestia absolutæ, omnipotenti Deo liberis mentibus valeant jugiter famulari.

Digna providentia sacerdotalibus institutis ad pudicitiam decantandam Deo corda compungere, et sacro cultui de illis seminibus mysticis fructum virginitatis offerre. Hoc esse summum votum suum in illis voluminibus sacris declaravit Apostolus, dicens: Desponsavi vos uni viro virginem castam exhibere

B Christo. Quamobrem, petitionibus fraternitatis tuæ libentissime annuentes, apostolica auctoritate firmamus atque decernimus, ut nullus episcoporum successorum quoque tuorum in antedicto monasterio audeat sibi potestatem aliquam penitus vindicare, nisi tantum pro Dei intuitu, pastoralem sollicitudinem gerens, familiam Christi Domini ibidem positam congruis quibusque temporibus (juxta quod condecet) sincero animo cum suis clericis studeat visitare. Tu ut deinde æquum est ut parili devotione uterque sexus, locis sibi congruis consistens, Dei gloriam concinat, sicut stabili atque plenissima fide uterque spem redemptionis exspectat.

Quod autem venditionem ad dilectionem tuam, donationemque in monasterio earumdem puellarum rari, sperans ut ecclesiasticorum alienatio prædiorum non præsumatur in posterum, nostris interdicta decretis; probamus propositum tuum, et desiderium in tantum fatemur esse laudabile, ut gaudeamus, vobis quoque eadem non licere. Sed non oportuit distrahi quod ecclesiæ servituris de ecclesiæ substantia ratio suadebat prorsus emptione concedi : boni operis fructum decet esse gratuitum; exspectanda est recti studii merces potius quam petenda, ne per utilitatem venditionis imminuatur remuneratio charitatis. Confirmamus tamen circa monasterium virginum a vobis vel venditum, vel donatum, et sub eadem via alienationem ecclesiasticorum prædiorum decretis præsentibus exhibemus, quod per sacerdotes omnes D ad charitatis vestræ diæcesim pertinentes, sub vestra dispositione perferte : æquum est enim ut quæ salubriter ordinantur generaliter obediant. Deus te incolumem custodiat, frater charissime.

### OPUSCULUM SECUNDUM

#### CONCILIUM ' CARPENTORACTENSE

### QUOD PRÆSIDENTE CÆSARIO HAMTUN EST.

#### CONSTITUTIO SANCTORUM EPISCOPORUM

Concilii Carpentoraclensis, sub d'e viit Idus Novemb es, Mavortio V. C. Consule 1, id est, anno Christi 527 1, Felicis IV papæ 2, Athalarici Italiæ regis 2, tempore Liberii præfecti.

#### CANON UNICUS.

· De es quod parochiis fuerit a Christianis collatum, quantum aut qualiter ab episcopo præsumatur.

Licet omnia quæ ecclesiastica regula præcepit obscrvari, in multis canonibus contineautur inserta, nascuntur b tamen causæ pro quibus necesse babent sacerdotes Domini, quod ad justitiam pertinet, secundum disciplinam ecclesiasticam ordinare. Et ideo quia Carpentoracte convenientes hujusmodi ad nos querela pervenit, quod ea quæ a quibuscunque fidelibus parochiis conferuntur, ita ab aliquibus episcopis præsumantur, ut aut parum, aut prope nihil ecclesiis quibus collata fuerant, relinquatur : hoc nobis justum et rationabile visum est, ut si ecclesia civitatis ejus cui episcopus præest, ita est idonea ut Chriderelictum, clericis qui ipsis parochiis deserviunt vel

- · Cod. Vat., Incipiunt capituli, constitutio sanctorum episcoporum Carpentoractis tempore Liberii papæ; de id quod parochianis fuerit Christianis collatum quantum art qualiter ab episcopo præsumatur. Explicit capitulum. Constitutio SS. episcoporum in civitate Carpentoractensium. Licet,etc.
  - b Cod. Vat., noscuntur.
  - · Sequentia usque ad subscriptiones desunt, et ex

sancitum esse decretum, quid non, et quantum ex bonis parochiali ecclesiæ ablatis episcopo sumere putat. Agrœcium episcopum, ideo quod perperam ordinasset, vocatusque ad concilium contumaciter remansisset, auctoritate hujus concilii a missarum sacrarum celebratione suspensum fuisse, patet infra ex epistola synodali ad eum scripta. Baron. ann. 463, n. 13. Quo anno præcise, quove die hæc synodus celebrata fuerit, non constat : camdem vero circa hæc allegata tempora habitam fuisse, facile conjicere possumus ex eo quod ferme omnes iidem episcopi huic interfuisse et subscripsisse reperiantur, qui subsequentibus duobus, Arausicano ii et Valensi iii conci-liis subscripserunt. Placuit igitur hunc conventum hisce præfigere, quibuscum eorumdem episcoporum præsentiam et subscriptionem habere meruit. Carpentoracte est urbs Galliæ Narbonensis, cujus meminit Plinius lib. m, cap. 4. Sev. Binius.

<sup>2</sup> Quanquam characteres chronologici concilii hujus nihil ambigui exhibere videntur, suspicio tamen mihi ingeritur, num forte in errorem scriptores induxerint. Versor enim ambiguus num vera sint, quæ tamen admittuntur ab omnibus, hoc scilicet concilium anno 527 Mavortii consulatu notato, tribuendum esse. Id enim deduco ex concilio Vasensi III, quod anno 529 Decii Junioris consulatu notato die non. Novembris celebratum est. Concilium namque

A reparationibus ecclesiarum \* rationabiliter dispensetur. Si vero episcopum multas expensas, et minorem substantiam habere constiterit, parochiis quibus Jargior fuerit collata substantia, hoc tantum quod clericis vel sartis tectis 5 rationabiliter sufficiat, reservetur: quod autem amplius suerit, propter majores expensas episcopus ad se debeat revocare : ita tamen ut nihil de facultatula ipsa, vel de ministerio 6, clerici leci ipsius licentiam habeant minuendi. e Hoc etiam placuit custodiri, ut sequenti anno in vico Vasensi octavo idus Novembres debeat concilium cougregari.

### Subscriptiones episcoporum.

Cæsarius in Christi nomine episcopus constitusto propitio nihil indigeat, quidquid parochiis fuerit B tionem nostram relegi et subscripsi. Not. sub die vun Ides Novemb. d Mavortio V. C. consule.

cod. Lugdun. desumpta.

d Cod. Vatic., Subnotavi sub die vii id Novembr.; nec aliud additur, sed statim succedunt nomina subscribentium. In his vero titulus peccator constanter deest. Post subscriptiones ponitur: Explicit. Additur dein epistola, in qua verba illa quam ut eorum, sic leguntur ut in vetustis codd. Sirmondus offendit.

Ex actis hujus concilii illud tantum reperitur hic C hoc Vasense indictum est in Carpentoractensi concilio ad annum proxime sequentem his verbis: Hoc etiam placuit custodiri, ut sequenti anno in vico Vasensi viii id. Novemb. debeat concilium congregari. Cum igitur Vasense convenerit auno 529, auno proxime præcedenti, nempe 528, Carpentoracteuse habi-tum fuisse oportet. Id etiam indicat dies qua concilium istud Carpentoractense celebratum fuit, nempe dies vm id. Novembris, quæ nonnisi anno 528, in feriam secundam, qua iniri solebant concilia, incidit. Hæc si admiserimus, pro Mavortio V. C. cos. legendum P. C. Mavortii V. C. cos. Mansi.

\*Hunc annum docuit Mavortii consulatus, quem in Cæsarii episcopi subscriptione nobis exhibait unicus, sed longe optimus, codex Ecclesiæ Lugdunensis, cui et diei quoque ac mensis notam debemus, quæ in reliquis exemplaribus mutila erat. Jac. Stanonous.

Lugdun. idem, et Anit., basilicarum. Jac. Sin-

Vulgati, architectis; Lugdunensis, sarchitectis; Rhemensis, sarthitictis; facilis fuit conjectura sartis tectis. Jac. Sirmondus.

lta diserte libri quatuor, quibus hoc loco usi sumus, Lugdunensis, Anit., Rhemensis et Bellovac. Nec tamen aliena lectio vulgata, quæ ad episcopum hæc referebat : ut nihil de ministeriis clericorum loci ipsius, licentiam habeat minuendi. Jac. Sirmondus.

Contumeliosas consensi et subscripsi. Eucherius peccator consensi et subscripsi. Lupercianus peccator consensi et subscripsi. Constantius peccator consensi et subscripsi. Alethius peccator consensi et subscripsi. Julianus a consensi et subscripsi. Prosper 1 peccator consensi et subscripsi. Vindemialis consensi et subscripsi. Porcianus peccator consensi et subscripsk. Heraclius peccator consensi et subscripsi. Philagrius peccator concensi et subscripsi. Uranius peccator consensi et subscripsi. Cyprianus peccator consensi et subscripsi. Principius peccator consensi et subscripsi.

# EPISTOLA SYNODI CARPENTORACTENSIS

AD AGRŒCIUM \* EPISCOPUM ANTIPOLITANUM.

Suspenditur anni spatio a missarum celebratione episcopus, qui ordinationem quamdam contra canones feceral.

Domino saucto ac venerabili fratri Agrœcio episcopo, Cæsarius episcopus et cæteri episcopi in Carpentoractensi synodo congregati.

Licet ad synodum aut per vos aut per personam vicariam debueritis adesse, ut ordinationis tuæ quam fecisse diceris, in synodali conventu redderes rationem, ut si recte feceras, absolutus cum charitate Deo propitio remeares; sin certe transgressorem te canonum esse constaret, præsenti denuntiatione cognoscereris, ut Deo medio prolata sententia, aut percelleret reum, aut absolveret supplicantem. quia licet sacerdotibus canones ignorare non liceat, tamen C

- a In ms. Paris. collegii Soc. Jesu, altero e duobus vetustissimis, Greeco more subscribit iste, Joyllanos. Qui in concilio Arausicano 11 subscribit Græce pariter Julianus Amartolus. Cæteri episcopi Latine ut hic :
- Oui inter alios sanctos episcopos huic synodo Interfuit, Prosper non Regensis, sed Aurelianensis antistes fuit, ad quem exstat Sidonii data epistola lib. vii, cap. 15. Hunc sanctitate celebrem fuisse testantur publicæ ecclesiarum tabulæ, ex quibus ejus præconium annis singulis, quinto calcul. Augusti in pracolaria decantatur. Inlianum Caractata precomun annis sugais, quinto catenu. August in ecclesia decantatur. Julianum Carpentoractensem episcopum fuisse patet ex concilio Epaonensi, cui ibidem subscriptus habetur. De reliquis episcopis celebrioribus hic subscriptis alibi infra agemus. Sev. BINIUS.

\*Hac epistola significatur ipsum Agrœcium Patrum sententia suspensum esse per annum a sacrarum D missarum celebratione, ob ordinationem ab eo perperam factam, et quod ad dicendam causam ad syno-dum vocatus, neque ipse venerit, neque alium quomquam suo loco miserit. Hunc illum esse putamus cu-

\* Errat Bindus

A pene levior error fucrat, si per ignorantism deliquisses, quam ut corum quibus tua \* vel vicarii tui manus subscripseral, canonum transgressor existeres. At nunc vero duplici reatu teneris astrictus, cum non solum contra venerabilium Patrum, sed ctiam contra tua venisse decreta temere comprobaris. Quapropter hoc communi in Christo deliberatione sanximus, ut quia filium nostrum Protadium statuta canonibus b per vos inserta, et vos simili sententia constringunt, usque emenso anno missas facere non præsumas., quia æquum est ut quod apud antistites Deo medio statuitur, inviolabiliter Deo propitio conservetur. Quæ enim observationis reverentia a posteris exhibebitur, si ab iis primum lex, a quibus constituta est, violatur?

.Cæsarius episcopus subscripti. Cyprianus episcopus subscripsi. Constantinus episcopus subscripsi. Porcianus episcopus subscripsi. Gallicanus episcopus subscripsi. Alethius episcopus subscripsi. Heraclius episcopus subscripsi. Principius episcopas subscripsi. Centumeliosus episcopus subscripsi. Julianus episcopus subscripsi. Philagrius episcopus subscripsi. Eucherius [ms., Euchirius] episcopus subscripel. Prosper episcopus subscripsi. Uranius [ms., Oranius] episcopus subscripsi. Luperianus episcopus subscripsi. Vindentialis [ms., Vindimins] episcopus subscripsi.

sed non codem ordine. Hardunus.

Cod. Lugdun., Intra statutam canonibus sententia (sic) vos inserta constringent usque emisse anno. ele.

jus fit mentio in concilio Archatensi ni, et ad quem scriptæ exstant litteræ 'Sidonii. Probabile est quod apud Sidonium in titulo multarum epistolarum Græcus episcopus pro Agræcio episcopo mendose legitur. Vide Baron. anno 463, num. 13. Sev. Binius

- Rhemensis et vulgati, eorum custodia. Sed cum in Rhemensi eodem atque in Bellovacensi (Lugdunensis enim hanc epistolam non habet) subscripserat legeretur, pro custodia scriptum conjecimus, tua. De canonibus quippe agi videtur concilii 1v Are-latensis, quibus Agrœcius per Cataphronium vicarium subscripserat. JAC. STRINGHOUS.
- Hanc pænam statuerat canon 3 Arelatensis in eos qui contra statuta canonum quempiam ordinarent. Quare eo spectare Agroecii causim verisimile est, ut dixi. Jac Sirmondus.
  - " Errat hic quoque Binius

### ORDO RERUM

QUÆ IN HOC TOMO CONTINENTUR.

# DIONYSIUS EXIGRUS.

RPISTOLA SYNODICA S. Cyrilli et concilli Alexandrini contra Nestorium, a Dionysio Latine translats. Ibid. PATROL. LXVII.

EPISTOLE DUE de ratione Pasche. Prafatio Justelli in Codicem canonum Ecclesia CODEX CANONUM BCCLESIÆ UNIVERSÆ. Note Justelli in codicem canonum presedentem.

41

ŀ

| Epistola Hadriani papae ad Carolum Magnum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ibid.                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Monitum lector .  Testimonia aliquot de Dionysio Exiguo ejusque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 137<br>Launa                                                                                                                                                                                       |
| canonum ecclesiasticorum interpretatione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 159<br>Ibid.                                                                                                                                                                                       |
| Pr. fatio.  Regulæ ecclesiasticm sauctorum apestolorum, p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | orolaum                                                                                                                                                                                            |
| per Clementem Ecclesia Romana poutilicem. Canones Nicani coucilli.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 141<br>147                                                                                                                                                                                         |
| Regulæ Augyrani concilii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 151                                                                                                                                                                                                |
| Regulæ profistæ in synodo Neocesariensi.<br>Regulæ Gangrenses, quæ post Nicasnum concilis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 135<br>+ 18 mm                                                                                                                                                                                     |
| nosite sunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 357                                                                                                                                                                                                |
| Regulæ expositæ apud Antiochiam in encæniis.<br>Regulæ apud Laodiciam expositæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 159<br>16 <b>5</b>                                                                                                                                                                                 |
| Regulæ Constantinopolitanæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 169                                                                                                                                                                                                |
| Regulæ promulgatæ a Chalcedonensi concilio.<br>Casones synodi Sardicensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 171<br>175                                                                                                                                                                                         |
| Canones synodi Carthaginensis. COLLECTIO DECRETORUM PONTIFICUM ROX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 181<br>LANG                                                                                                                                                                                        |
| RIM.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 324                                                                                                                                                                                                |
| Præfatio ad lectorem.  Catalogus pontificum Romafiorum querumdecreta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid.<br>in hac                                                                                                                                                                                    |
| collectione recepsentur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ibid.                                                                                                                                                                                              |
| Dionysii prefstio. 231. — Epistola decretalis papidi. Ibid.—Decreta Inaccentii. 237.—Decreta Zozin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | æ 31ri-<br>ni. 261.                                                                                                                                                                                |
| —Decreta Bonifacii. 263.—Decreta Corlestini. 267                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | De-                                                                                                                                                                                                |
| ereta Leonis. 277.—Decreta Gel. sii. 501.—Decret stasii. 511.—Decreta Simplicii. 519.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | A ARR-                                                                                                                                                                                             |
| APPENDIX ad Collectionem Dionysianam, sive et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Mectio                                                                                                                                                                                             |
| decretorum Romanorum poutificum collectioni Dionaddita.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 315                                                                                                                                                                                                |
| Catalogus Romanorum pontificum quorum decreta collectione recenseutur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | in hac<br>Ibid.                                                                                                                                                                                    |
| Regulæ Hilarii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid.                                                                                                                                                                                              |
| Decreta Symmachi papæ.<br>Decreta Felicis papæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 525<br>521                                                                                                                                                                                         |
| Alia decreta Symmachi papee.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 528                                                                                                                                                                                                |
| Synodus Romans anno 501.<br>Decreta Hormisdæ papæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 335<br>337                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                    |
| Decreta Gregorii pape junioris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 341                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 341                                                                                                                                                                                                |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii enistola ad Eugippium in versionem a se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | factem                                                                                                                                                                                             |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a selibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis.  Preferio S. Gregorii ad Petrum presbyterum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sectam<br>343<br>317                                                                                                                                                                               |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii enistola ad Eugippium in versionem a se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Gotam<br>343<br>317<br>MINIS.                                                                                                                                                                      |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a selibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis.  Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum.  INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Suctam<br>343<br>317<br>MINIS.<br>Ibid.<br>Stiv de                                                                                                                                                 |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a selibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HO:  Capur pulmum. — Particularis quadam ratiocia mundo, naturalisone discutatio et clarior expositio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Suctam<br>343<br>317<br>MINIS.<br>Ibid.<br>Stiv de                                                                                                                                                 |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a selibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis.  Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum.  INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | factam 343 317 MINIS. Ibid. atio de his Ibid. t homo.                                                                                                                                              |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a selibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEONIO DE CAPOT PRIMUM. — Particularis quadam ratiocia mundo, naturalisque disputatio et clarior expositio qua prius in hominis formatione facta monstrantur. Cap. II. — Cur novissimus creaturarum factus si                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | MINIS.  Ibid.  atio de his  Ibid.  thomo.  500                                                                                                                                                     |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a selibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HO!  Capor painum. — Particularis quædam raticein mundo, naturalisque diagutatio et clarior expositic quæ prius in hominis formatione facta monstrantur.  Cap. III. — Cur noviasimus creaturarum factus si cap. III. — Quod pretiosior omni creatura quæ y crista humana conditio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | a factam<br>343<br>317<br>MINIS.<br>Ibid.<br>atio de<br>o de his<br>Ibid.<br>t homo.<br>350<br>ridetur,<br>351                                                                                     |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a se libri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HO!  Capor painom. — Particularis quadam ratiocia mundo, naturalisque disputatio et clarior expositio quae prius in hominis formatione facta monstrantur. Cap. III. — Cur novissimus creaturarum factus si  Cap. III. — Quod pretiosior omni creatura quae vexistat humana conditio.  Cap. IV. — Quare per omnia imperiosam quamo tesistem inas constructio bumana significat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Sactam 343 347 MINIS. Ibid. atio de o de his 1 bid. 550 detur, 351 jam po-                                                                                                                         |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a selibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HO!  Capor painum. — Particularis quædam raticein mundo, naturalisque diagutatio et clarior expositic quæ prius in hominis formatione facta monstrantur.  Cap. III. — Cur noviasimus creaturarum factus si cap. III. — Quod pretiosior omni creatura quæ y crista humana conditio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Sactam 343 347 MINIS. Ibid. atio de his Ibid. t homo. 530 detur, 351 dam porti.                                                                                                                    |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Oplicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROBLEM PRINTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PRINTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PRINTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PRINTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PRINTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROBLEM PRINTERPRETATIO LIBRI DE CIARITA EL CAPORTO PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE PRINTERPE  | s factam<br>343<br>347<br>347<br>MINIS.<br>Ibid.<br>atto de his<br>Ibid.<br>1 tomo.<br>351<br>iam po-<br>332<br>mperti.<br>Ibid.<br>253                                                            |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a se libri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HO!  Capor painum. — Particularis quædam raticein mundo, naturalisque diagutatio et clarior expositic quæ prius in hominis formatione facta monstrantur.  Cap. III. — Cur noviasimus creaturarum factus si Cap. III. — Quod pretiosior omni creatura quæ vexistat humana conditio.  Cap. IV. — Quare per omnia imperiosam quamo testatem i pa constructio humana significat.  Cap. V. — Quod homo similitudo probetur i Cap. VII. — Eunomianorum dogma refellitur.  Cap. VII. — Cur nudus homo in vitam producitur.  Cap. VIII. — Cur nudus homo in vitam producitur.  Cap. VIII. — Cur nudus homo in vitam producitur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Sistem  343  343  341  MINIS.  Ibid. atic de ode his 550 ridetur, 351  lam po- 332  mperii. Ibid. 353  Tbid. 553  Tbid. 553  Tbid. 553  Tbid. 553  Tbid. 553  Tbid. 553  Tbid. 553                 |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum præsbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME D | s factam 343 343 347 MINIS.  Ibid. atic de 0 de his 530 de his 530 detur, 351 lam po- 332 mperti. Ibid. 353 roperti. Ibid. 554 propier anima-                                                      |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE CLAPIO E AL CUP NOVISSIPUIS GREATURA PROPERTATIO LIBRI DE CLAPIO PROPERTATIO LIBRI DE CAPARILI. — Cur novissipuis creaturarum factus si CAP. III. — Quod pretiosior omni creatura que veristat humana conditio. CAP. III. — Quare per omnia imperiosam quame tesistem insa constructio humana significat. CAP. V. — Quod homeo similitado probetur in CAP. VI. — Eunomianorum dogma refellitur. CAP. VII. — Cur nudus homo in vitam producitur. CAP. VIII. — Cur liominis rectus sit habitus, et quam rationem manana datas sant. De differentiis rum disputatio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | s factam 343 343 341 MINIS. Ibid. abid. abid. thomo. 550 detur, 351 tam po- 332 imperii. Ibid. 553 r. 554 propler anima- sad opes                                                                  |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMOSTICIO HOMOSTICIO HOMOSTICIO LIBRI DE OPIFICIO HOMOSTICIO LIBRI DE OPIFICIO HOMOSTICIO NICOLE PRINCIPA. — Particularis quædam ratiocia mundo, naturalisque disputatio et clarior expositic quæ prius in hominis formatione facta monstrantur. CAP. II. — Cur novissimus creaturarum factus si CAP. IVI. — Quod pretiosior omni creatura quæ vexistat humana conditio. CAP. IVI. — Quod pretiosior omni creatura quæ vexistat humana conditio. CAP. V. — Quod homo similitado probetur is CAP. VII. — Eunominorum dogma refellitur. CAP. VII. — Eunominorum dogma refellitur. CAP. VIII. — Cur nudus homo in vitam producitum CAP. VIII. — Cur luominis rectus sit habitus, et quam rationem masmus dates sant. De differentiis rum disputatio. CAP. IX. — Quod aptissima hombus habitudo rationis constructs sit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | i factam 343 343 341 MINIS. Ibid. atiu de 0 de his 1 bid. t homo. 351 iam po- 352 imperii. Ibid. 353 r. 554 propier anima- 34 353 353                                                              |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a se libri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OP | s factam 343 347 341 341 MINIS. Ibid. atlu de o de his 550 cidetur, 351 iam pos- iam por- iam pos- imperii. Ibid. 553 r. 554 propier anima- 553 ad opus 558 359 581                                |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMEO PROPERTATIO LIBRI DE CLAPIO EN CAP. III. — Cur novissimus creaturarum factus si CAP. III. — Quod pretiosior omni creatura quas veristat humana conditio. CAP. IV. — Quare per omnia imperiosam quama tesistem insa constructio humana significat. CAP. V. — Quod homeo similitado probetur in CAP. VII. — Cur mudus homo in vitam producitus CAP. VIII. — Cur liominis rectus sit habitus, et quam rationem manus dates sant. De differentiis rum disputatio. CAP. XI. — Quod aptissima hominis habitudo rationis constructa sit. CAP. XI. — Quod per sensus mens operetur. CAP. XI. — De essentia anime. CAP. XII. — De essentia anime. CAP. XII. — Inquisitio ubi principale hom nis es                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | s factam 343 347 341 341 MINIS. Ibid. atlu de o de his 550 cidetur, 351 iam pos- iam por- iam pos- imperii. Ibid. 553 r. 554 propier anima- 553 ad opus 558 359 581                                |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Oplicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOME.  CAPUT PRIMUM. — Particularis quædam ratiocia mundo, naturalisque disputatio et clarior expositio quæ prius in hominis formatione facta monstrantur.  CAP. III. — Cur novissimus creaturarum factus si CAP. III. — Quod pretiosior omni creatura quæ vexistat humana conditio.  CAP. IV. — Quare per omnia imperiosam quame testatem ipsa constructio humana significet.  CAP. V. — Quod home similitudo probetur is CAP. VII. — Cur nudus homo in vitam producitur.  CAP. VIII. — Cur luminis rectus sit habitus, et quam rationem massus dates sant. De differentiis rum disputatio.  CAP. IX. — Quod aptissima hominis habitudo rationis constructs sit.  CAP. XI. — De essentia anime.  CAP. XII. — Inquisitio ubi principale hom mis et destur.  CAP. XIII. — Contemplatio quædam naturalis de controlled in termination de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatio quædam naturalis de contemplatica quædam naturalis de contemplatica quædam natural | Lictam  347  347  341  MINIS.  Ibid.  atio de his  Ibid.  530  detur,  531  atio detur,  532  mperti.  Ibid.  253  7.  551  propier  anima-  353  ad opus  353  359  561  esse vi-  tbid.  e mate- |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Opilicio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum præsbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO  | listam 343 343 343 341 MINIS. Ibid. abide to de his Ibid. 550 detur, 551 fam po- 352 imperii. Ibid. 555 propler anima- 358 359 361 esse vi- Ibid. e mate- 504                                      |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Oplicio bominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum presbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOMOS.  CAPUT PRINUM. — Particularis quædam ratiocia mundo, naturalisque disputatio et clarior expositic quæ prius in homonis formatione facta monstrantur.  CAP. III. — Cur novissimus creaturarum factus si CAP. III. — Quod pretiosior omni creatura quæ y existat humana conditio.  CAP. IV. — Quare per omnia imperiosam quame testatem ipsa constructio humana significet.  CAP. V. — Quod homo similitado probetur is CAP. V. — Quod homo similitado probetur is quam rationem mamas date sant. De differentiis rum disputatio.  CAP. VIII. — Cur hominis rectus sit habitus, et quam rationem mamas date sant. De differentiis rum disputatio.  CAP. IX. — Quod aptissima hominis habitudo rationis constructa sit.  CAP. XI. — De essentia animæ.  CAP. XII. — Inquisitio ubi principale hom mis et destur.  CAP. XIII. — Contemplatio quædam naturalis dria et natura et mentis inspectione.  CAP. XIII. — Contemplatio quedam naturalis dria et natura et mentis inspectione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Lictam 347 347 347 341 341 341 340 340 340 340 340 340 340 340 340 340                                                                                                                             |
| Decreta Gregorii pape junioris.  OPERUM PARS ALTERA.  Dionysii epistola ad Eugippium in versionem a seibri Gregorii Nysseni de Opticio hominis. Præfatio S. Gregorii ad Petrum præsbyterum. INTERPRETATIO LIBRI DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO HOME DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICIO DE OPIFICI | Sistem 343 341 341 341 341 341 341 341 341 341                                                                                                                                                     |

CAP. XVII. — Euarratio divini sermonis quo dieltur,

CAP. XVIII. — Quid oportrat respondere els qui ambi-gentes inquirunt au peceatum sit precentio liberorum.

C1P. XIX. — Quod passiones in nobis irrationabiles ex cognatione ipsius natura probentur babere occasiones.

CAP. XX. - Mystica interpretatio ejus quod de omni

Faciumus hominem ad imaginem, etc.

sit et dicator.

CODEX CANONUM ECCLESIASTICORUM, sive, Codex

canonum vetus Ecclesiæ Romanæ.

```
ligno quod in paradiso erat, homo edere permittebatus
                                                                                                                                               579
                                       - Que fuerit in paradiso vita, et quale sit
        CAP. XXI. -
 linum quod intertitotum est.

Cap. XXII. — Quod resurrectio non tentum ex Scripturarum practicatione quantum ex ipsa rerum necessitate
 debeat sustineri.
 CAP. XXIII. — Adversus eos qui dicunt : Si bona est re-
surrectio mortuorum, cur quibusdam temporum circultioni-
(AP. XXIV. — Quod qui exordium constitutionis mandi
fateiur, necessario ejus etiam de fine concedat. 383
(AP. XXIV bis. — De natura costi, quod non sit ex
quaturo elementis socundum Aristotelem. 387
(AP. XXV. — Adversus eos qui audent asserere coster-
 nam Deo esse materiam.

Cap. XXVI. — Quemadmodum quis etiam ab his qui foris sunt adducatur, ut Scripturæ docenti de resurrectione
                                                                                                                                              389
 debeat credere.

CAP. XXVII. --- Quod non sit contra id quod deceat re-
CAP. XXVIII. — Quod non an account 593
CAP. XXVIII. — Quod possibile sit, in omnia elementa bunianis corporibus resolutis, iterum ex communi proprium singulis integrari.

CAP. XXIX. — Con.ra vos qui dicunt exstare animas ante
 corpora sua, vel e contrario ante animas corpora formari.
                                                                                                                                              595
CAP. XXX.—Assertio quod una eademque animas et corporis causa subsistendi esse videatur.

CAP. XXXI.—Contemplatio quædam medicinalis, potinque de corporum constructione, paucis absolvitur.

VITA S. PACHOMII a Dionysio latine adornata (hic tantum memorata imprimenda autem in fine sacculi vi). 407

INTERPRETATIO ORATIONIS PROCLI de Deipera
 (hic m morata, legenda autem tom. XLVIII, col. 775).
       INTERPRETATIO EPISTOLÆ S. PROCLI ad Arme
 nios cum præfatione.
HISTORIA INVENTIONIS CAPITIS S. JOANNIS BAP-
HISTORIA INVENTIONIS CAPITIS S. JOANNIS BAP-
TISTÆ a Dionysio 1 tine translats, prologo premisso. 417
APPENDIX FRIMA, sive Corcio in primam, secondam el
tertiam inventionem pretiosi capitis S. præcursoris Joannis
Baptitæ, a Combelisio latine translats.

APPENDIX ALTERA, sive LAI DATIO Theodori Studitæ in ter-
tiam inventionem venerandi capitis Joannis Baptistæ. 447
DMONYSII CYCLUS PASCHALIS, præcedente ipsius
cy, li historia, sequentibus autem epistolis Proterii ad
Leonem papam, Dionysii ad Bonifacium primicerium bota-
riorum et Bonum secundicerium, necnoa Guillelmi Jani ad
Hofmanhum.
  Hoffmanhum.
```

### FACUNDUS

533 PRO DEFENSIONE TRIUM CAPITULORUM libri duodecim I bid. LIBER PRIMUS. CAP. T PRIMUM. — Quod Justinianus, in coafessione fideisne, umm de Trinitate crucifixum, bestam Mariam vere et proprie matrem Dei, et Christi duas esse naturas recte professis sit.

CAP. II.—Quod Entychiani sub trium Capitulorum nomine concilium Chalcedonense fraudulenter oppugnent: qubus antequam responieat, fidel sua confessionem exponit. 532

CAP. III.—Quod unus de Trinitate passus contra Nestorianos aptius dicatur, quam una de Trinitate persona. Personarum nomen in Trinitate Sabellii causa usurpari cceptum; et de haptismo in nomine Domini Jesu. 536

CAP. IV.—Quod beata Maria vere ac proprie sit mater Dei, contra quosdam catholicos et contra Nestorianos. Examinantur Hilarii, Augustini et Leporii presbyteri testin.ominentur Hilarii, Augustini et Leporii presbyteri testin.o. nia.

CAP. V. — Quod Christi due sint nature, non una composita, contra Eutychianos et Semieutychianos. De Jutio papa, et de Cyrillo Alexandrino quorum seripta objiciunt

CAP. VI. — Quod Eutychiani unam Christi compositam naturam astruentes Aestorianes adjuvent; et quod perporan unature exemplo humana natura ex anima et corpora 557 LIDER SECUNDUS.

CAPUT PRIMUM. — Quod damnationem trium Capitulorum adversarii concilii Chalcedonensia conscripserint, et impe-

ratoris titulo prænotarint.

Cap. II. — Quod epistola ibso, quantvis eam concilium orthodoxam non pronuntuaeset, damari absque concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium interpretario del concilium inter reprehensione non possit.

CAP. III. — Quo.: epistolam Ibre ideo damaari t, qua.

CAP. III. — Quo.: epistolam Ibre ideo damaari t, qua. duas in Christo natures confitetur. Quo consilio episcoporum subscriptiones exigant, et cur damnantium commu-

rum subscriptiones exigant, et cur damnantium communionem spai refugiant.

Cap. IV. — Quod falso damnatam a se jactent epistolam, quia Cyrillum male tractarit, cum acerbus tractatus sit a Gennadio et Isidoro, quos non reprehendunt.

574

Cap. V. — Quod temere d'imnetur epistola post examen synodi Chalcedonensis, cujus decretis addi nini debere Leo papa et episcopi Urientis confirmant.

574

Cap. VI. — Quod frustra Vigilii papæ responsum exspectare se dicant, qui a Leouis deces-oris sut vestigits minime recessurus sit.

577

LIBER TERTIUS.

CAPUT PRIMUM. — Quod Theodori Mopsuesteni scripta cum denotant, synodi Chalcedoneusis et Leonis papæ judicium repreheudiant.

Lide.

Cap. II — Quod Theodorus ut Nestorii doctor accusari

Cap. II — Quod Theodorus ut Nestorii doctor accusari nequeat, cum rectam de Christo fidem contra Samosateni et Nestorii errorum teneat; et de symbolo quod Theodori

Cap. III. — Quod Theodorum imperite arguant, quod Christum in passione formidasse et turbatum tuisse dixerit, cum Christus et martyres ad mortem reipsa treplia-

CAP. IV. - Quod Theodorum immerito calumnientur,

CAP. IV. — Quod Theodorum immerito calumnientur, quasi in expositione historiæ centurionis Christum purum bominem esse docuerit.

CAP. V. Quod Islso Theodorum acc. sent, quasi personarum Trinitatem cum Sabellio negarit, unamque Patris et Filii et Spiritus sancti personam esse docuerit.

CAP. VI. — Quod Theodorus prophetias de Christo non evacuarit, etsi aliquas interuum etiam moraliter exponat; et quod constanter a Cyrillo laudatus sit.

600

CAPUT PRINTUM. — Quod Cyrillum sequi non debeant, si Theodorum aliquando culpasse concedatur, cum in iis non sequantur quæ contra Chrysostomum scripsit.

CAP. II. — Quod in Theodori damnatione Cyrillum sequi non debeant, cum illum in Diodori damnatione merito non sequantur, quem Patres et principes orthodoxi commendant, soli Apol maristæ hæretici cum Juliano Apostata vituperant.

Car. III. — Qu'd Vigilius papa ex itinere scribens, lbæ ac Theodori damnationem improbarit atque emendarit; et quod diversæ provinciæ Vigilium ne hoc pateretur con-Car. III. testate sint.

CAP. III. - Quod fa'so dicast Theodoretum in conci-

CAP. III. — Quod fa'so dicant Theodoretum in concilio Chalcedonensi nisi post damnationem Entychis atqua
Dioscori non sedisse, quodque synodi auctoritati non obsit,
si in ea sedeant qui ab hæresi resipuerunt.
637
CAP. IV. — Quod Leo papa non solam definitionem fidei
synodi Chalcedonensia, sed omnia ejus acta et decreta en
firmarit, excepto fastu Anatolii, quem redargu t. Episto se
autem fibe approbationem non exclusit.
614
CAP. V. — Quod post decreta concilierum disputare non
liceat, nec audiendi sint Entychiani, si concilii de libse
epistola definitioni resistant.
631
LIBER SEXTUS.

epistota definitioni resistant.

LIBER SEXTUS.

CAPOT PRIMUM. — Quod synodus Chalcedonensis epistolam like pronuncians orthodoxam recte judicarit, et sacræ Scripturæ morem secuta sit, quæ de multis ex majore se meliore parte solet serre sententiam.

Libid.

Cap. II. — Quod synodus epistolam libe orthodoxam pronuntiarit propter duarum in Christo naturarum confessionem quaem continet, non propter falsam de beato Cyrillo susoicionem.

rillo suspicionem.

rillo suspicionem.

Cap. III. — Quod synodus epistolam Ibie damnare non potuit, quin Cyrillum Itidem hierascos damnaret : quodque Cyrillus Nestorio respondens de industria parcius de duarum naturarum discretione locutus sit.

662

Cap. IV. — Quod Ibis male de Cyrillo suspicans, non Cyrilli fidem, sed quam Cyrilli esse falso putabat, in epistola sua reprehenderit, et Cyrilli de Christi incarnatione fidem reipsa proi arit.

Cap. V. — Quod synodum quominus epistolam line orthodoxam pronuntiaret, morari non deliuit falsa illius e Cyrillo suspice, cum t yrillum ipanin, quominus Orientalium canfeadoni subacriberet, nar illurum susuicio non relium canfeadoni subacriberet.

lium confessioni subscriberet, par illurum suspicio non re-

LIBER SEPTIMUS. - Quod Ibas in epistola sua unam Christi virtutem cum dixit, duas in Christo naturas non negavit,

1 bid.

cap. II. — Quod ibas dicens Nestorium sine judicio et inquisitione damnatum, non damnationem ejus improbarit, sed hoc tantum quod exspectati non fuerint Orientales.

CAP. III. — Quod Ibas judicio falli potnerit in Nestorio, sicut Anatolius in Dioscoro, Athanasius in Timotheo, synodus Palæ-tina et Zosimus pa; a in Pel-gio et Colestio, 686 Cap. IV. — Quod epistolam Ibas mutilam produxeriut, ea onittentes ex quibus constaret Nestorium ab illo excustaren para faises ex quibus constaret Nestorium ab illo excustaren para faises ex quibus constaret Nestorium ab illo excustaren para faises ex quibus constaren nestorium ab illo excustaren para faises ex quibus constaren nestorium ab illo excustaren para faises ex quibus constaren nestorium ab illo excustaren para faises excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestorium ab illo excustaren nestoriu

Satum non fuisse.

Cap. V. — Quod falso dicant Ibam a synodo compulsum anathematizare Nestorium; et quod nunquam illi excusationem Nestorii accusatores objecerint.

Cap. VI. — Quod Ibas de Cyrilli capitulis male suspicatus

sit, tanti synodo visuun non fuisse, ut propterea ejus epi-

CAPUT PRIMUM.—Quod Juannis Antiocheni et Orientalium testimonio antiqui Patres plurimi cousona ils scripserint que in Theodoro Mupsuesteno culpantur.

Cap. IL.—Quod fa'so dicatur Proclus Theodori nomen

perstrinxisse, cum ex ejus scriptis id sperte refellatur.

Cap. III. — Quod synodus Orientis ad Theodosium imperatorem et Theodosius ad synodum, de non condemnando Theodoro scripscrint.

Cap. IV. — Quod synodus eadem Orientis ad Cyrillum etiam de non damnando Theodoro scripgerit. 718 Cap. V. — Quod Domnus Antiochenus Theodorum iau-

det in synodica ad Theodosium imperatorem, et quod iidem omnes Patres doceant moriuis in Ecclesiæ pace defunctis non esse insultandum.

CAP. VII. — Quod officere Theodoro non debeat, si contra illum postea scripserit Cyrillus, et quod damari Theodorus sine Diodoro non possit.

CAP. VII. — Quod si suspectus de hæresi fuisset Theodorus, ejus temporis Patres id minime dissimulassent, et quod illorum potius quam Cyrilli unius de Theodoro seatentiæ credendam sit.

LIBER NONIIS

LIBER NONUS. 737 CAPUT PRISUM. — Quod ex scriptis Theod ri probetur ipsum fuisse catholicum, et unius psalmi xuv expositione refeilautur omnia quæ coutra ejus doctrinam objecta sum.

CAP. II. — Quod Theodorus vere Christum non hominem tantum sed etiam Deum natura esse fassus sit. 742
CAP. III. — Quod Theodorus in duabus Christi naturis unicam ejus personam agnoverit, alienusque fuerit ab errore tum Judgorum, un Manichmorum. 746
CAP. IV. — Quod Theodorus estandanden talente.

Cap. IV. — Quod Theodorus ad ostendendam tantum unitatem persons in Christo, non ad confundendas ejus naturas, similitudi e usus sit hominis ex anima et corpore

CAP. V. - Quod obscura et ambigua Patrum dicta ex aperus eorum di tis interpretari oporteat, quod propositis aliquot exemplis declarat. 758 LIBER DECIMUS. 763

CAPUT PRINTES.— Quod repreheudenda synodus non sit, quia Theodorum non damnarit, tametsi in ejus scriptis quantam sint culpanda : cum fleri potuerit ut esm laterent, vei illa melius interpretanda, aut ab inimicis ejus immissa conderantus.

CAP. II. — Quod essi aliquando errarit, dannari ut ha-reitus non potuerit, quia pertinax nou fuit, cum ultro quandam quan notabantur correxerit.

Cap. III. — Quod tametsi Theodorus in quibusdam er-rascet, laudari ab iba potserit propter a'ia que recte seri-

J.Sit.
C.P. IV. Quod Theodorum synodus, si apud eam accuentus fuisset, damnare post mortem in Ecclesia pace defun-

tus faisset, damnare post mortem in Beclésie pace defunctum non debucrit.

777

Cap. V. — Quod Athanasium nemo damnat propter excusationem quam suscepit Dionysii Alexandrini; et quod multo facilius sit Theodorum defendere.

Cap. VI. — Quod Basilius Gregorii Thaumaturgi, et Hitarius Artiocheni ac Strmiensis concilii dicta quadam duriora excusarint; et Theodorum eodem modo excusare synodo licuerit, si hoc suscepi-set.

Cap. VII. — Quod adversarii in una damnationis Theodori brevi sententia quatuor in magna vitia incurrerint. 790 LIBER UNDECIMUS.

| riut iis quæ in Theodoro reprehenduntur, atque imprimis                                                             | ut ad synodum Epsonensem veniant.                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Eustathius Antiochenus. Ibid.                                                                                       | TROJANUS.                                                                                               |
| Cay. II. — Quod apud heatum Athanasium quædam re-<br>periantur non minus difficilia his quæ in Theodoro repre-      | EPISTOLA ad Kamerium episcopum, de puero qui an                                                         |
| henduntur. 798                                                                                                      | baptizatus caset nesciebat. 995                                                                         |
| CAP. III. — Quod Amphilochius Iconiensis similia etiam iis scripserit quæ in Theodoro reprehenduntur. 802           | PONTIANUS.                                                                                              |
| CAP. IV. — Quod in Gregorii libris adversus Eun mium                                                                | EPISTOLA ad Justinianum imperatorem, de tribus ca-                                                      |
| similia exstent ils quæ in Theodori libris reprehenduntur.                                                          | pitula. 16id.                                                                                           |
| CAP. V Quod apud Joannem Chrysostomum quædam                                                                        | S. CASARIUS.                                                                                            |
| etiam similia sint iis quæ in Theodori scriptis reprehen-                                                           | Notitia ex Gallandio. 997<br>Vita S. Caesavii, auctoribus Cypriano, Firmino, et Vi-                     |
| CAP. VI. — Quod in sanctis Patribus, si quid errant,                                                                | ventio episcopis. 100t                                                                                  |
| excusanda sit intentio, ne hæretici credantur.  811 CAP. VII. — Quod Cyrilli quoque plurima sint Theodori           | SERMONES plusquem sexaginta S. Casario ascripti-<br>(Hic tantum memorantur, leguntur autem in appendire |
| dictis que reprehenduntur similia : quorum decem profert                                                            | tomi quinti Operum S. Augustini.) 1041                                                                  |
| exempla. 816                                                                                                        | HOMILI <i>R.</i> Ibid.<br>Homilia prima. 1043                                                           |
| LIBER DUODECIMUS. 825 CAPUT PRIMUM. — Qued hærelicum faciat non ignorantia,                                         | HOMILIA II. Ibid.                                                                                       |
| sed obstinuta defensio falsitatis; et quod hæretici non sta-                                                        | Homilia III. 1047<br>Homilia IV. 1050                                                                   |
| tim judicandi sint qui in aliquibus erraverint.  Lap. 11.—Quod retractari non debeant ea que in synodo              | Homilia V.                                                                                              |
| semel sunt constituta.                                                                                              | Homilia VI. 1036<br>Homilia VII. 1059                                                                   |
| Cap. III. — Quod principum sit in causis fidei obedien-<br>tiam exhibere, non ea sibi usurpare quæ sunt propria sa- | Homilia VIII. 1062                                                                                      |
| cerdetum, docet exemplo Marciani et Leonis imperato-                                                                | Homilia IX. 1066<br>Homilia X. 1067                                                                     |
| rum. 838<br>CAP. IV. — Quod Zeno imperator de rebus fidei deces-                                                    | Homilia X. 1067<br>Homilia XI. 1069                                                                     |
| nere præsumens, Ecclesiam diuturno et gravi schismate                                                               | Homilia XII. 1072<br>Homilia XIII. 4075                                                                 |
| turbavit. 845 CAP. V. — Conclusio totius operis, cum parænesi ad                                                    | Homilia XIII. 4075<br>Homilia XIV. 1bid.                                                                |
| Justiniamum ut Theodosia exemplo errorem agnoscat. 849                                                              | Romilia XV. 4077                                                                                        |
| Synopsis chronica, præcipua quæque digerens et illus-<br>trans quæ in trium capitulorum causa coutige; unt. 851     | Homilia XVI. 1978<br>Homilia XVII. 1979                                                                 |
| LIBER CONTRA MOCIANUM. 853                                                                                          | Homilia XVIII. 1081                                                                                     |
| EPISTOLA FIDEI CATHOLICÆ ia defensione trium                                                                        | Homilia XIX. 1083<br>Homilia XX. 1035                                                                   |
|                                                                                                                     | Admonitio Caesarii ad eos qui uxores hatent e adulteria                                                 |
| FBRRANDUS. Notitia. 877                                                                                             | committere non erube.cunt. 1083<br>Homilia XXI. 1088                                                    |
| Notitis. 877<br>EPISTOLÆ ET OPUSCULA. 887                                                                           | Homiliæ XXII, XXIII, XXIV (Hic tantum memorata, le-                                                     |
| Epistola rama (Hic tantum memorata, legenda autem                                                                   | gendæ autem Patrol. tom. l., coll. 844, 848, 855, 857). 1089<br>OPUSCULA ET EPISTOLÆ. Ibid.             |
| Patrologiæ tom. LXV, cot. 378). 889<br>Ersz. II (Hic memorata, legenda tomo citato, col. 592).                      | DE CANONIBUS OBSERVANDIS SOU EXCERPLUM EX CONCINO                                                       |
| Ibid.                                                                                                               | Arelstensi Ibid. Præsatio Christophori Amadulii ad Bandinium in opu-                                    |
| Epist. III (Ad Anatolium diaconum urbis Rome).—De duabus in Christo naturis; et quod muus in Trimitate natus        | sculum sequens.                                                                                         |
| passus que dici possit. Ibid.                                                                                       | OPUSCULUM de viduitate servanda. 1094<br>REGULA ad monachos, præmissa observatione crit ca. 1097        |
| Epi T. IV (Ad Eugippium presbyterum). — De essentia trinitatis, et de duadus Christi naturis. 908                   | REGULA ad Virgines, præmissis observatione critica et                                                   |
| Epist. V (Ad Severum Scholasticum).—Quod Dominus                                                                    | Prologo. 1103<br>Sermo ad sanctimoniales. 1121                                                          |
| nos er Jesus Christus sit unus de sancta et individua Tri-<br>nitate. 910                                           | Epistona ad Cassariam abbatissam ejusque congregatio-                                                   |
| Epist. VI (Ad Pelagium et Ana olium diaconos urbis                                                                  | nem. 1125<br>Epistola altera ad easdem. 1128                                                            |
| Romm).—Pro epistola Ibm episcopi Edesseni, adeoque pro tribus capitulis concilii Chalcedonensis, adversus ace-      | Epistola hortatoria ad Virginem Deo dicatam.                                                            |
| phalos, 931                                                                                                         | Testamentum S. Cæsarii. 1139<br>Canones concilii Arausicani. 1142                                       |
| Erist. VII (Ad Reginum comitem).—Qualis esse debeat dux religiosus in actibus militaribus, seu de septem regu-      | CANONES CONCILII Arausicani. 1142 APPENDIX AD OPERA S. CÆSARII. 1151                                    |
| lis innocentiae. 928                                                                                                | Exhortatio ad tenendam charitatem. Ibid.<br>E <sub>1</sub> istola ad quosdam Germanos. 1154             |
| PREVIATIO CANONUM. 949 VITA S. FULGENTII (Hic tantum memorata, legenda                                              | Opusculum de decem Virginibus. 1160                                                                     |
| autem Patrologies tom. LXV, col. 117). 961                                                                          | Ductrina abbatiş Məcarii. 1163                                                                          |
| THETHE HOLDIDACIE                                                                                                   | RUSTICUS.                                                                                               |
| S. JUSTUS URGELLENSIS, Nothia. 961                                                                                  | Notitia. 1165<br>DISPUTATIO CONTRA ACEPHALOS. 1167                                                      |
| EPISTOLA Justi ad Sergium papam. 1bid.                                                                              | Ante Pitam S. CASARII addendum.                                                                         |
| EXPLICATIO MYSTICA in Canticum Salomonis. 963                                                                       | De S. Casario Commentarius praevius. 1253                                                               |
| VIVENTIOLUS.                                                                                                        | OPUSCULA ADDENDA OPERIBUS S. CÆSARII.                                                                   |
| Notitia. 994<br>EPISTOLIE. Ibid.                                                                                    | Enterous Hormisda papa ad Casarium. 1285                                                                |
| Erasionas. Hije tantum memorata, legenda autem                                                                      | Concilium Carpenioracteme Caracio praesidente habi-                                                     |
| Patrol. tom. LIX, col. 272). Ibid.                                                                                  | tum. 1287                                                                                               |

FINIS TOMI SEXAGESIMI SEPTIMI.

•

•

FAUST FOR ENGINE

THIS VOLUME
DOES NOT CIRCULATE
OUTSIDE THE LIBRARY





