

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

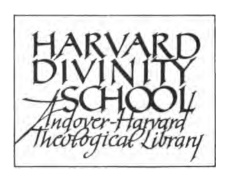
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







| · |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

# PATROLOGIA. PATROLOGIAE

## CURSUS COMPLETUS,

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA, ONNIUM SS. PATRIM. DOCTORUM SCRIPTORUMOUE ECCLESIASTICORUM.

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCORUM,

QUI AB EVO APOSTOLICO AD ETATEM INNOCENTII III (ANN. 1216) PRO LATINIS, BT AD CONCILII FLORENTINI TEMPORA (ANN. 1439) PRO GRECIS FLORUERUNT:

#### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIORA ECCLESIÆ SÆCULA ET AMPLIUS,

JUNTA ROITIONES ACCURATIRBIMAS, INTER SE CUMQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAM DILIGEN-TER CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIBUS OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUE TRIBUS NOVISSIMIS SECULIS DEBENTUR ABSOLUTAS, DETECTIS AUCTA; INDICIBUS ORDINARIIS VEL ETIAN ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TONOS, SIVE AUCTORES ALICUJUS MOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA; CAPITULIS INTRA IPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, NECNON ET TITULIS SINGULARUM PAGINARUM MARGINEM SUPERIOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTAMQUE MATERIAM BIGNIFI-CANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM DUBIIS, TUM APOCRYPHIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEN ECCLESIASTICAN POLIENTIBUS, AMPLIFICATA;

DUCENTIS ET QUADRAGINTA INDICIBUS SUB OMNI RESPECTU, SCILICET, ALPHABETICO, CHRONOLOGICO, ANALYTICO, ANALOGICO, STATISTICO, SYNTHETICO, ETC., RES ET AUCTORES EXHIBENTIBUS, ITA UT NON SOLUM STUDIOSO, SED NEGOTIIS IMPLICATO, ET SI FORTE SINT, PIGRIS ETIAM ET IMPERITIS PATEANT OMNES SS. PATRES, LOCUPLETATA; SED PRÆSERTIM DUOBUS IMMENSIS ET GENERALIBUS INDICIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID NON SOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UNUSQUISQUE PATRUM, ABSQUE ULLA EXCEPTIONE, IN QUODILIBET THEMA SCRIPGERIT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ SACRÆ, EX QUO LECTORI COM-PERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIBUS OPERUM SUORUM LOCIS

SINGULOS SINGULORUM LIBRORUM SCRIPTURÆ VERSUS, A PRIMO GENESEOS USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT :

EBITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIDITAS, CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, CORRECTIONIS PERFECTIO, OPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS TUM NUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAN COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ DECURSU CONSTANTER SIMILIS, PRETII ETIGUITAS, PRÆSERTIMQUE ISTA COLLECTIO UNA, METHODICA ET CHRONOLOGICA. SEXCENTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE HACTERUS HIC ILLIC SPARSORUM, VEL ETIAM IMEDITORUM, PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIRUS ET MSS. AD OMNES ÆTATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PERTINENTIBUS, COADUNATORUM, ET EX INNUMERIS OPERIBUS TRADITIONEM CATHOLICAM CONFLANTIBUS, OPUS UNICUM MIRABILITER EFFICIENTIUM.

#### SERIES LATINA,

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE ECCLESIA LATINAS.....

ACCURANTE J.-P. MIGNESSES Bibliothece cleri universe,

SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLESIASTICÆ RAMOS EDITORE.

PATROLOGIA, AD INSTAR IPSIUS ECCLESIE, IN DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIAM NEMPE LATINAM, ALIAM GRÆCO-LATINAM. AMBÆ PARTES PENE JAM INTEGRE EXARATÆ SUNT. LATINA, DUCENTIS ET VIGINTI DUOBUS VOLUMINIBUS MOLE SUA STANS, DECEMET CENTUM SUPRA MILLE FRANCIS VENIT : GRÆCA DUPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRÆCUM TEXTUM UNA CUM VERSIONE LATINA LATERALI COMPLECTITUR, NOVEMQUE ET CENTUM VOLUMINA, PRO PRIMA SERIE GRÆCA, NON EXCEDIT. POSTERIOR AUTEN VERSIONEM LATINAM TANTUM EXHIBET, IDEOQUE INTRA QUINQUE ET QUINQUAGINTA VOLUMINA RETINETUR. SECUNDA SERIES GRÆCO-LATINA SEXAGINTA VOLUMINA PROBABILITER NON SUPERABIT; DUM HUJUS VERSIO MERE LATINA TRIGINTA VOLUMINIBUS ABSOLVETUR. UNUMQUODQUE VOLUMEN GRÆCO-LATINUM OCTO, UNUMQUODQUE MERE LATINUM QUINQUE FRANCIS SOLUMMODO EMITUR : UTROBIQUE VERO, UT PRETII HUJUS BENEFICIO FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM, SIVE LATINAM, SIVE GRACAM COM-PARET NECESSE ERIT; SECUS ENIN CUJUNQUE VOLUMINIS AMPLITUDINEM NECNON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA ÆQUABUNT. ATTAMEN, SI QUIS ENAT INTEGRE ET SEORSIM COLLECTIONEN GRÆCO-LATINAN, VEL EAMDEN EX GRÆCO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO NOVEM VEL PRO SEX FRANCIS SOLUM OBTINEBIT. ISTÆ CON-DITIONES FUTURIS PATROLOGIÆ SERIEBUS APPLICANTUR, SI TEMPUS EAS TYPIS MANDANDI NON NOBIS DEEST.

#### PATROLOGIÆ LATINÆ TOMUS CX.

B. RABANUS MAURUS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE, EDITOREM, IN VIA DICTA D'ANBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MUENIA PARISINA.

AVIS IMPORTANT.

D'agres une de lois providentielles qui régissent le monde, rarement les orberes au dessus de l'ordinaire se font sans contradictions plus ou moins fortes et nombreuses. Les Ateliers Catholiques ne pouvaient guère échapper à ce cachet divin de leur utilité. Tantôt on a nié leur existence ou leur importance; tantôt on a dit qu'ils étaient fermés ou qu'ils allaient l'être. Cependant ils poursuivent leur carrière depuis 21 ans, ét les productions qui en sortent deviennent de plus en plus graves et soignées : sussi parât-il certain qu'à moins d'événements qu'aucune prudence humaine ne saurait prévoir ni empêcher, ces Ateliers ne se fermeront que quand la Bibliothèque du Clergé sera terminée en ses 2,000 volumes in-1º. Le passé paraît un sûr garant de l'avenir, pour ce qu'il y a à espérerou à craindre. Cependant, pormi les calomnies auxquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été continuellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effet entrainait plus de conséquences. De petits et ignares concurrents se sont donc acharnés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répêter partout que nos Editions étaient mal corrigées et mal imprimées. Ne pouvant attaquer le l'ond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne sont que les chefs-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour tels dans tous les temps et dans tous les pays, il fallait bien se rejeter sur la forme dans ce qu'elle a de plus sérieux, la vorrection et l'impression; en elfet, les chefs-d'œuvre nême n'auraient qu'une demi-valeur, si le texte en était inexact ou illisible.

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typographie ayant forcé l'Editeur de

ell est très-vrai que, dans le principe, un succès inout dans les fastes de la Typographie ayant forcé l'Editeur de recourir aux mécaniques, afin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes du double Cours d'Ecriture sainte et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les impridu double Cours d'Ecriture same et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les imprimeries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant à diverses l'ublications, furent imprimés ou trop noir ou trop blanc. Mais, depuis ces temps éloignés, les mécaniques ont cédé le travall aux presses à bras, et l'impression qui en sort, sans être du luxe, attendu que le luxe jurerait dans des ouvrages d'une télle nature, est parfaitement convenable sons tous les rapports. Quant à la correction, il est de fait qu'elle n'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serat-il autrement, après toutes les peines et toutes les dépenses que nous subissons pour arriver à purger nos épreuves de toutes fautes? L'habitude, en typographie, même dans les meilleures maisons, est de ne corriger que deux épreuves et d'en conférer une troisième avec la seconde, sans avoir préparé en rien le manuscrit de l'auteur.

L'ans les Atcliers Cutholiques la différence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs blanchis sous le harnais et dont le coup d'ent typographique est sans pitié pour les fautes, on connuence par préparer la couje d'un

Pans les Alcliers Culholiques la différence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs blanchis sous le harnais et dont le coup d'uil typographique est sans pitié pour les fautes, on commence par préparer la copie d'un bout à l'autre sans en excepter un seul mot. On lit ensuite en première épreuve avec la copie ainsi préparée. On lit en seconde de la même manière, mais en col'ationnant avec la première. On fait la même chose en tierce, en collationant avec la seconde. On agit de même en quarte, en collationnant avec la tierce. On renouvelle la même opération en quinte, en collationnant avec la quarte. Ces collationnements ont ponr but de voir si aucune des fautes signalées au bureau par MM. les correcteurs, sur la marge des épreuves, n'a échappé à MM. les corrigeurs sur le marbre et le métal. Après ces cinq lectures entières contrôlées l'une par l'autre, et en dehors de la préparation ci-dessus mentionnée, vient une révision, et souvent il en vient deux ou trois; puis l'ou eliche. Le clichage opéré, par conséquent la pureté du texte se trouvant immobilisée, on fait, avec la copie, une nouvelle lecture d'un bout de l'épreuve à l'autre, on se livre à une nouvelle révision, et le tirage n'arrive qu'après ces innombrables précautions.

Aussi y a t-il à Montrouge des correcteurs de toutes les nations et en plus grand nombre que dans vingt-cinq imprimeries de l'aris réuntes! Aussi entre, la correction y coûte-t-elle autant que la composition, tandis qu'ailleurs elle ne coûte que le dixième! Aussi entre, la correction y coûte-t-elle autant que la composition, tandis qu'ailleurs elle ne coûte que le dixième! Aussi entin, bien que l'assertion puisse paraître téméraire, l'exactitude obtenue par taut de frais et de soins, fait-elle que la plupart des Editions des Ateliers Cutholiques laissent bien loin derrière elles même des célèbres Bénédictins Mabilion et Montfaucon et des célèbres lésuites Petau et Sirmond. Que l'on comparé, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui le

compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des notres qui leur correspondent, en grec comme en latin, on se conveincra que l'invraisemblable est une réalité.

Comme en latin, on se convainera que l'invraisemblable est une réalité.

D'ailieurs, ces savants éminents, plus préoccupés du sens des textes que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, lisaient, non ce que portaient les épreuves, mais ce qui devait s'y trouver, leur naute intelligence suppléant aux fautes de l'édition. De plus les Bénédictins, comme les Jésnites, opéraient presque toujours sur des manuscrits, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Ateliers Cutholiques, dont le propre est surtout de ressusciter la Tradition, n'opèrent le plus souvent que sur des insprimés.

Le R. P. De Buch, Jésnite Pollandiste de Bruxelles, mous écrivant, il y a quelque temps, n'avoir pu trouver en dis huit môis d'éduce, une scule faute dans notre Putrologie lutine. M. Denringer, professeur de Théologie à l'Université de Wuizbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la même ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, n'avoir pu fédiennent surprendre une seule faute, soit dans le grec de notre double Putrologie. Enlin, le savant P. Pitra, Bénédictin de Splespie, et M. Bonetty, directeur des Annales de philosophie chrétienne, mis au défi-de, gous constité d'une soil très-positifs et très-pratiques, en bien ! nons leur pometions une prime de 25 centimes par chaque faute qu'is déconvirient dans n'importe lequel de nos volumes, surtout dans les grecs.

Maigre ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus eu plus l'importance et même la nécessité

par chaque faule qu'ils découvriront dans n'importe lequel de los volumes, surtout dons les grees.

Alalgré ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus en plus l'importance et même la nécessité d'une correction parlaite pour qu'un ouvrage soit véritablement utile et estimable, se livre depuis plus d'un an, et est résolu de se livrer jusqu'à la fin à une opération longue, pémble et coûteuse, savoir, la révision entière et miverselle de ses innombrables clichés. Ainsi chacun de ses volumes, au for et à mesure qu'il les remét sous presse, est corrigé mot pour mot d'un bout à l'autre. Quarante hommes y sont ou y seront occupés pendant 10 ans, et une somme qui ne saurait être moindre d'un demi million de france est consacree à cet important contrôle. De cette manière, les Publications des Ateliers Catholiques, qui déjà se distinguaient entre toutes par la supériorité de leur correction, n'auront de rivales, sons ce rapport, dans aucun temps ni dans aucun pays; car quel est l'éditeur qui poarroit et voudrait se livre APRES COUP à des travaux si giganteques et d'un prix si exorbitant? Il faut sertes être been nénétré d'une vocation divine à cet effet pour ne recuter ni devant la peure ni devant la dépense. correction, n'auront de rivales, sous de rapport, dans aucun temps in dans aucun pays; car quel est l'editeir qui pontrait et voudrait se livrer APRES COUP à des travaux si gigante-ques et d'un prix si exorbitant? Il faut certes être bien pénétré d'une vocation divine à cet ellet, pour ne reculer ni devant la peine ni devant la dépense, surteut lorsque l'Europe savante proclame que jamais volumes n'ont été édités avec tant d'exactitude que ceux de la Bibliotièque universelle du Clergé. Le présent volume est du nombre de ceux révisés, et tous ceux qui le scront à l'avenir porteront cette note. En conséquence, pour juger les productions des Aleliers Catholiques sous le rapport de la correction, il ne faudra prendre que ceux qui porteront en tête l'avis ici tracé. Nous ne reconnaissons que cette édition et celles qui suivront sur nos planches de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréotypie immobilisait les fautes, attendu qu'un cliché de métal n'est point élastique; pas du tout, il introduit la perfection, car on a trouvé le moyen de le corriger jusqu'à extinction de fautes. L'Hèbreu a été revu par M. Drach, le Grec par des Grecs, le Latin et le Français par les premiers correcteurs de la capitale en ces langues.

Nous avons la consolation de pouvoir finir cet avis par les réflexions suivantes : Entin, notre exemple a fini par chranter les grandes publications en Italie, en Allemagne, en Belgique et en France, par les Camons grezs de Rome, le Gerdit de Naples, les Bollandistes, le Suarez et le Spicifique de Paris. Jusqu'i i, ou n'avait su réimprimer que des ouvrages de courte haleine. Les in-4°, où s'engloutissent les in-folio, faisaient peur, et on n'osait y teccher, par crainte de se noyer dans ces abines sans fond et sans rives; mais en a fini par se risquer à nous innter. Bien pous, sous notre impulsion, d'autres Editeurs se préparent au Bullaire universel, aux Décisions de toutes les congécations, à une liographie et à une Histoire générale, etc., etc. Macheureusement, la plupart des éditons

#### TRADITIO CATHOLICA.

SACULUM IX, ANNUS 836

## B. RABANI MAURI

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

## **OPERA OMNIA**

JUNTA EDITIONEM GEORGII COLVENERII ANNO 1617 COLONIÆ AGRIPPINÆ DATAM, DERDIE QUIBUS SCATEBAT INNUMERIS CURA QUA PAR ERAT EXPURGATAM, NOVISSIME AD PRELUM REVOCATA ET NOVO ORDINE, CHRONOLOGICO SCILICET, DIGESTA;

#### VARIIS PRÆTEREA MONUMENTIS

QUÆ SUPPEDITARUNT

## MAPILLONII, MARTENII ET DACHERII COLLECTIONES MEMORATISSIMÆ,

AUCTA ET ILLUSTRATA.

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIZE RECLESIANTICAS BANGE EDITORE,

TOMUS QUARTUS.

VENEUNT 6 VOLUMINA 42 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MOENIA PARISINA.

## TRADITIO CATHOLICA.

SÆCULUM IX. ANNUS 856.

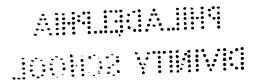
## **ELENCHUS**

#### AUCTORUM ET OPERUM QUI IN HOC TOMO CX CONTINENTUR.

#### B. RABANUS MAURUS.

#### OPERUM PARS SECUNDA.

| Homiliæ de festis præcipuis, ad Haistulfum archiepiscopum.                        | col. | b    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------|------|
| Domiliæ in Evangelia et Epistolas, ad Lotharium Augustum.                         |      | 135  |
| Pœnitentiale, ex Canis. Basnag. Lect. Antiq.                                      |      | 467  |
| Commentariorum in Ezechielem libri viginti. Præmittitur Lotharii Augusti epistola | ad   |      |
| Rabanum.                                                                          |      | 493  |
| De consanguineorum nuptiis.                                                       |      | 1087 |
| De magicis artibus.                                                               |      | 1095 |
| Tractatus de anima, ad Lotharium regem.                                           |      | 1109 |
| Martyrologium, ex Canisio et Mabillonio.                                          |      | 1121 |
| Responsa canonica super quihusdam interrogationibus Reginbaldi chorepiscopi.      |      | 1187 |



#### BEATI RABANI MAURI

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

### OPERUM OMNIUM PARS SECUNDA

SIVE

Scripta ab ipso edita post relictam abbatialem curam.

## HOMILIÆ.

(AB ANNO 826 AD ANNUM 844.)

I

## HOMILIÆ DE FESTIS PRÆCIPUIS, ITEM DE VIRTUTIBUS.

#### PRÆFATIO

AD HAISTULFUM ARCHIEPISCOPUM.

Sancto ac venerabili Patri Haistulfo archiepiscopo, Rabanus, vilis servitor servitorum Dei.

Jussionibus tuis obtemperans, beatissime Pater, sermonem confeci ad prædicandum populo, de omnibus quæ necessaria eis credidi; hoc est, primum qualem observantiam deberent habere in festivitati-Lus pracipuis quæ sunt in anni circulo, ut vacantes ab opere mundano, non vacui sierent a verbo divino, sed cognoscentes Dei voluntatem, factis eam implere studerent : deinde texuimus prædicationem illis de diversis speciebus virtutum, id est, de fide, spe et charitate, de castitate, continentia, et cæteris speciebus virtutum, qualiter eas appetentes et custodientes Deo placerent, et vitam æternam in cælis B cum sanctis angelis percipere possent. Postea vero alium adjunximus sermonem de variis errorum et vitiorum seductionibus cum quibus antiquus hostis humanum genus deludit ac decipit : hoc est, de malo superbiæ et jactantiæ, iræ, invidiæ, fraudis, avaritiæ, gulæ et fornicationis, et his similibus, ut scirent Christi oves quomodo lupi ferocissimi et draconis sævissimi morsus evadere, et prævisos cavere possent. Verum quia hæc, diversis occupationibus intervenientibus, simul edere non potui; sed diversis temporibus, prout opportunitas dictaverat, separatim scripta in scedulis tibi transmiseram, peto ut omnia in unum volumen congregari jubeas, et istam epistolam præponi : ut sciant legentes, si aliquid utilitatis in eis repererint, non mei esse studii dili- C gentiam, sed vestri imperii obedientiam. Hoc quoque maxime, vice remunerationis, obsecro, Pater,

A ut meæ parvitati impendas, ut quibuscunque de subjectis, sive devotis, hoc opusculum ad legendum vel
ad prædicandum committes, meam fragilitatem apud
justissimum Judicem orationibus suis adjuvare præcipias, quatenus præsentis vitæ cursum per suam
gratiam diutius teneam, et ad futuram beatitudinem
feliciter perveníre mercar. Divinitas Domini nostri
Jesu Christi beatitudinem vestram omni tempore incolumem conservare dignetur, sancte Pater: memor
sis nostri.

#### HOMILIA PRIMA.

ANTE NATALEM DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI.

Appropinguante jam sacratissima solemnitate qua Salvator noster inter homines nasci misericorditer voluit, fratres charissimi, attentius considerate qualiter oporteat nos in adventu tantæ potentiæ præparari, ut regem et Dominum nostrum læti atque gaudentes cum gloria et laudibus mereamur suscipere. et in conspectu ejus inter cœtus felices sanctorum gratulabundo exsultare magis, quam ab eo, propter fœditatem nostram repulsi, inter peccatores æternam confusionem mereri. Et ideo rogo et admonco ut, quantum valeamus, cum Dei adjutorio laboremus; ut in illo die cum sincera et pura conscientia, mundo corde et casto corpore, ad altare Domini possimus accedere, et corpus ac sanguinem ejus non ad judicium, sed ad remedium animæ nostræ accipere. In Christi enim corpore vita nostra consistit; ipse Dominus dixit: Nisi manducaveritis carnem filii hominis, et biberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis (Joan. VI). Mutet ergo vitam, qui vult habere vitam: nam si non mutet peccatricem vitam,

4 26 Rus

4

ent vivat juste, ad judicium accipiet veram vitam, A ut cum dies judicii advenerit, non cum impiis et quæ est corpus Christi, et magis ex ipsa corrumpitur quam sanetur, magis occiditur quam vivilicetur. Sic enim dixit Apostolus: Qui manducat corpus Domini et bibit sanguinem ejus indigne, judicium sibi mandue at et bibit (I Cor. x1). Et licet nos omni tempore bonis operibus ornatos ac splendidos esse conveniat, præcipue tamen in die Natalis Domini, sicut in Evangelio ipse dixit (Matth. v): Lucere debent hominibus opera nostra bona, ut in omnibus glorificetur Deus. Perpendite, fratres : si vos rex terrenus aut quicunque potens paterfamilias ad suum natalitium invitaret, qualibus vestimentis studeretis ornati incedere, quam novis, quam nitidis, quam splendidis; quorum nec vetustas, nec vilitas, nec aliqua fœditas, oculos invitantis offenderet : tali ergo studio in quantum prævaletis, Christo auxiliante, contendite, ut diversis virtutum ornamentis animæ vestræ compositæ, simplicitatis gemmis et sobrietatis floribus adornatæ, ad solemnitatem æterni, id est, Natalem Domini Salvatoris, cum secura conscientia procedant : castitate nitible, charitate splendidæ, eleemosynis candidæ, justitia et humilitate fulgidæ, Dei ante omnia dilectione lucidæ. Christus enim Dominus, si vos ita compositos Natalitium suum celebrare cognoverit, ipse per se venire et animas vestras non visitare solum, sed etiam requiescere et in perpetuum in illis dignabitur habitare, sicut scriptum est: Quia ecce ego veniam et inhabitabo et inambulabo in eis, et ipsi erunt mihi populus, et ego ero eis in Deum, dicit Dominus Deus (II Cor. vi; Isai. Lii). C O quam felix est illa quæ bonis operibus promeretur Christum hospitem et habitatorem excipere, semper kæta, semper hilaris, semper jucunda, et ab omni vitiorum horrore aliena : sicut e contrario, quam infelix est illa conscientia quæ se ita malis operibus cruentavit ut in ea non Christus requiescere, sed diabolus incipiat dominari; talis anima, si medicamentum pœnitentiæ non cito subvenerit, a luce relinquitur, a tenebris occupatur: vacuatur dulcedine, impletur amaritudine, a morte invaditur, a vita separatur. Non tamen de pietate Domini dissidat, qui talis est, nec mortifera desperatione frangatur; sed magis ad pœnitentiam cito recurrat, et dum adhuc nova sunt et calent vulnera peccatorum suorum, sic sibi adhibeat lacrymarum medicamenta salubria, D quía medicus noster omnipotens est, et sic consuevit plagas nostras curare, ut nec cicatricum faciat vestigia remanere. Tantum sidem in illum habeamus, et bonis operibus, quantum valemus, semper insistamus, et nunquam de ejus misericordia desperemus. Lize ergo, fratres charissimi, assidue cogitantes, qui boni sunt, cum Dei gratia contendant perseverare in operibus bonis. Quia, non qui cœperit, sed qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. x). Qui vero ad eleemosynam tardos, et ad iracundiam promptos, et ad exercendam luxuriam præcipites se cognoscunt, auxiliante Domino, festinent se a malis eruere, ut quæ bona sunt mereantur implere,

peccatoribus puniantur, sed cum justis et misericordibus pervenire ad æterna præmia mereantur : præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Pat: e et Spiritu sancto vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA II.

#### ITEM ANTE NATALEM DOMINI.

Quotiescunque aliquam festivitatem e solemnitatibus sanctorum quæ fiunt per totum annum celebrare desideratis, fratres charissimi, omni studio ac sollicitudine sacrarum virtutum ornamento vosmetipsos præparare statuite, ut condigni sieri valeatis cœlesti convivio et societate sanctorum, cum quibus gaudere appetitis. In divina ergo mensa non cibus invenitur hominum, sed panis ponitur angelorum; sicut scriptum est : Panem de calo dedit eis; panem angelorum manducavit homo (Psal. LXXVII). Probet autem, secundum Apostolum, seipsum homo; et sic de pane illo edat, et de calice bibat (I Cor. x1). Nant Christus Dominus noster, licet post passionem resurrexerit et in cœlum ascenderit, considerat tamen, ut credimus, et diligenter attendit qualiter se unusquisque servorum ejus sine avaritia, sine ira, sine superbia atque luxuria, ad celebrandum solemnitates sanctorum suorum, et maxime Natalitium suum, studeat præparare, atque componere, et secundum quod unumquemque ornatum bonis operibus viderit, ita illi gratiam suæ misericordiæ dispensabit. Si enim viderit charitatis luce vestitum, justitiæ vel misericordiæ margaritis ornatum, castum, humilem, benignum, misericordem, mansuetum et sobrium, ad mensam suam accedere, corpus et sanguinem suum, illi non ad judicium, sed ad remedium, per sacerdotum suorum ministeria dispensalit : si vero aliquem viderit adulterum, ehriosum, cupidum, superbum, invidum, dolosum, avarum, detractorem atque injuriosum, timeo ne illi dicatur quoil in Evangelio ipse prædixit : Amice, quomodo hnc intrasti, non habens restem nuptialem (Matth. xx11); et, quod avertat Deus, siat illud quod sequitur: Ligate illi manus et pedes et projicite in tenebras exteriores : ibi erit fletus et stridor dentium (Ibid.). Ecce qualem sententiam in die judicii excipiet, qui sine remedio pœnitentiæ ad festivitatem Domini vitiorum sordibus inquinatus accesserit. Et ideo, fratres, quotiescunque aut dies Natalis Domini, aut reliquæ festivitates adveniunt, ante plures dies non ab infelici concubinarum consortio, sed etiam a propriis uxoribus abstinete; contra nullum hominum odium in corde vestro tenete; quod solebat per gulam perdere vanitas, incipiat justitia per misericordiam erogare pauperihus. Nam sunt quidam qui ebrietatem aut nullum aut parvum vitium esse putant, et non reminiscuntur Dominum dixisse apostolis suis: Attendite autem vobis, ne forte graventur corda vestra in crapula et ebrietate, et curis hujus vitæ, et superveniet in vos repentina dies illa; tanquam laqueus enim veniet super omnes qui sedent super faciem omnis terræ (l.uc.



in quo est luxuria; et iterum : An nescitis quia iniqui regnum Dei non possidebunt? Nolite errare; neque fornicarii, neque idolis servientes, neque adulteri, neque molles, neque masculorum concubitores, neque fures, neque avari, neque ebriosi, neque maledici, neque rapaces, regnum Dei possidebunt. Et propheta dicit : Væ qui consurgitis mane ad ebrietatem sectandam et potandum usque ad vesperam, ut vino æstuetis (Isa. v); et iterum : Væ vobis, inquit, qui potentes estis ad bibendum vinum, et viri fortes ad miscendam ebrietatem (Ibid.). Itaque quicunque ad chrietatem pronus fuerit, et alios ad hoc adjurare vel cogere voluerit, et pro se et pro illis in die judicii reus erit, et Domino reddet rationem. Sed quia nunc Natalis vos mundate, ac bonis operibus studiosius vos præparate: castitatem cum propriis uxoribus conservate; nullius rem aut uxorem concupiscite; nemini aliquid per vim aut fraudem auferte; ad conviviola vestra pauperes frequentius revocate; ad vigilias sacras maturius convenite; in ecclesia stantes, aut orate aut psallite; verba otiosa aut scurrilia nec ipsi ibi ex ore vestro proferte, et eos qui proferre voluerint, castigate; pacem cum omnibus habete, et quos discordes agnoscitis, ad concordiam revocate. Hæc fideliter si volueritis Christo adjuvante implere, et in hoc sæculo ad altare Domini cum secura conscientia poteritis accedere, et in futuro ad æternam beatitudinem feliciter pervenire.

#### HOMILIA III.

#### DE JEJUNIO DECIMI MENSIS.

 Sublimitas quidem, dilectissimi, gratiæ Dei hoc quotidie operatur in cordibus Christianis, ut omne desiderium nostrum a terrenis ad cœlestia transferatur. Sed etiam præsens vita per Creatoris opem ducitur, et per ipsius providentiam sustinetur : quia idem largitor est temporalium, qui promissor est æternorum. Quidquid ergo ad usus hominum segetes, vineæ, oleæque pepererint, totum hoc a divina bonitate profluxit, quæ, elementorum qualitate variata, dubios agricolarum labores clementer adjuvit, ut utilitatibus nostris venti et imbres, frigora et æstus, diesque noctesque servirent. Non enim sibi ad effectus operum suorum ratio humana sufficeret, nisi plantationibus et rigationibus solitis Deus in- D crementa præberet. Unde plenum pietatis atque justitize est, ut de his quæ nobis cœlestis Pater misericorditer contulit, nos quoque alios adjuvemus. Sicut [Sunt] enim plurimi qui nullam in agris, nullam in vineis, nullam habent in oleis portionem, quorum inopiæ, de ea quam Dominus dedit copia, consulendum est; ut et ipsi nobiscum Deo pro terræ fecunditate benedicant, et gaudeant possidentibus fuisse donata, quæ etiam pauperibus ac peregrinis fuerunt facta communia. Quos ideo sub diversis molestiis justitia Dei laborare permisit, ut et miseros pro patientia, et misericordes pro benevolentia

xxi). Et Apostolus : Nolite, inquit, inebriari vino, A coronaret. Huic autem operi, dilectissimi, cum omnia opportuna sint tempora, hoc nunc præcipue aptum est atque conveniens, in quo sancti patres nostri, per legem instructi ac divinitus inspirati, decimi mensis sanxere jejunium, ut omnium fructuum collectione conclusa, rationabilis Deo abstinentia dicaretur, et meminisset quisque ita uti abundantia, ut et circa se abstinentior, et circa pauperes esset effusior. Efficacissima enim pro peccatis deprecatio est in eleemosynis atque jejuniis, et velociter ad divinas conscendit aures talibus oratio elevata suffragiis, et nihil est uniuscujusque tam proprium, quam quod impendit in proximum. Pars enim corporalium facultatum quæ indigentibus ministratur, in divitias transit æternas. Igitur, fratres, suscepturi Na-Domini imminet, fratres, ab omni vitiorum sorde B talem Domini, ab omni nos delictorum fæce purgemus: repleamus thesauros ejus diversorum munerum donis, ut in die sancta sit unde peregrini accipiant, reficiantur viduæ, pauperes vestiantur, ut per multos gratiarum actio referatur Deo pro nobis, et fiat oblatio nostra sanctificata in Spiritu sancto. Quarta igitur et sexta feria in præsenti hebdomada jejunemus : sabbato autem digne jejunia exsolventes sacratissimarum solemnia apud sanctorum reliquias, qui in hoc sancto loco venerantur, simul celebremus: et maxime apud sancti Petri apostoli memoriam, ad cujus sacratissimum corpus istius diei officium Romana persolvit Ecclesia. Hic igitur sanctissimus apostolus cum cæteris sanctis Dei Ysic experimur et credimus) pro commendatis sibi a Domino ovibus C indesinenter pastorales prætendit excubias, exoraturus deprecationibus suis ut Ecclesia Dei, quæ ipsius est prædicationibus instituta, ab omni errore sit libera et in recta fide ac bono opere perseveret solidata.

#### HOMILIA IV.

#### DE NATALI DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI.

Rogo vos, fratres charissimi, ut libenti animo sermones quos Dominus dabit, suscipiatis in hac dulcissima die, in qua compunctio etiam infidelibus et peccatoribus venit : in qua misericordia tangitur impius, veniam sperat compunctus, reditum non desperat captivus, remedium desiderat vulneratus; in qua nascitur Agnus qui tollit peccata mundi (Joan. i). Christus utique Salvator noster, in cujus nativitate, qui conscientiam securam habet, dulcius gaudet; qui miseram, attentius timet; qui bonus est, affectuose orat; qui peccator, devotissime supplicat: dulcis dies, vere dulcis, et cunctis pænitentibus veniam portans. Promitto vobis, filioli, et certus sum, quia in hae die si quis ex corde pœnituerit, et ad vomitum peccati reversus non fuerit, quodcunque petierit dabitur ei, tantum side ne dubitet atque delectationem non repetat. Hodie totius mundi peccatum tollitur, et peccator desperat? Sed videte qualis esse debeat pœnitentia, quia multi assidue se dicunt peccatores, et tamen adhue illos delectat peccare: professio est istud, non emendatio; accusatur anima,

· Fx sermone Leonis Magni de jejunio decimi mensis, passim.

odium peccati et amor Dei, quando sic convertitur quis, ut non revertatur; quando sic poenitet, ut non repetat. Nascente hodie Domino, fratres charissimi, promittamus ipsi Redemptori nostro vota et reddamus, sicut scriptum est : Vovete et reddite Domino Deo vestro (Psal. LXXV); nos dulciter et confidenter voveamus, ille dabit possibilitatem ut reddere possimus, nos tamen quidquid illi promittimus, de illo speremus. Sed in hac promissione non-estimet me allquis designare res caducas et terrenas; nam hoc unusquisque nostrum offerat quod in se Salvator noster redemit, hoc est animam propriam. Et si me ita interrogas quomodo offeram animam meam, quam ipse habet in potestate, dicam tibi quomodo, moribus sanctis, cogitationibus castis, operibus fructuo- B esse coepit ex tempore; universitatis Dominus, sersis, avertendo a malo, convertendo ad bonum, damnando vitium, amando Deum, diligendo proximum, -impendendo misericordiam miseris, quia et ipsi miseri fuimus antequam redimeremur; dimittendo illis -qui in nobis peccant, quia et nos omnes sub peccato fuimus; superbiam calcando, quia per superbiam deceptus est primus homo; abjiciendo invidiam, quia per invidiam decepit diabolus genus humanum : si quis luxuriosus hactenus fuit, spondeat deinceps castitatem; si quis invidiam contra fratrem babuit, abjiciat eam et commutet pro illa benevolentiam; si quis homicidium fecit, promittat hodic, et faciat inde ·modo dignos ·fructus pœnitentiæ, et communicare andlatenus præsumat ante perfectam pænitentiam, ut non dupliciter infelix seipsum damnet, eo quod in- C digne corpus Domini percipit; si quis linguam detra--hentem vel maledicentem habuit, faciat eam magis orare et laudes Dei resonare; si quis nimiæ potationi deditus est, sobrietatem ex hinc voveat; si quis iracundus fuit, mansuetudinem discat; si quis aliena per vim aut per fraudem rapuit, propria largiatur pauperibus; si quis mentitus sæpius fuit, amodo loquatur veritatem; si quis crudelem se sentit, misezicordiam animi movcat; si quis superbus et inobediens erat, spondeat humilitatem et obedientiam coram Deo et hominibus se habiturum. Et cum hæc feceritis, charissimi, effertis votum placabile Deo, et angeli qui custodes vitæ vestræ sunt, ante conspectum divinæ majestatis talem oblationem offerunt, et post hæc veniet vobis benedictio et salus permansura, et sicut dixit Salomon (Sap. xvi) : Monimentum vestrum non accipiet oblivionem. Et dicetur de vobis: Ecce populus meus, quem acquisivi sanguine meo, saturavit me votis, implevit me odoramentis : ego ero eis quasi Dominus, et ipsi erunt mihi in populum; et non crit in eis ultra captivitas et desolatio, dicit Dominus Deus. Hanc ergo promissionem habentes, charissimi, mundemus nos ab omni inquinamento carnis et spiritus, perficientes sanctificationem in timore Dei; et sic hanc præsentem festivitatem celebrare studeamus, ut cœlesti sanctorum gaudio in æternum perfrui mereamur: præstante hoc auctore istius solemuitatis Demino nostro Jesu Christo, qui cum Patre

non sanatur. Pænitentiam certam non facit, nisi A et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA V.

#### ITEM IN NATALI DOMINI.

Exsultemus in Domino, dilectissimi, et spiritali jucunditate lætemur: quia illuxit dies redemptionis nostræ, reparationis novæ, felicitatis æternæ, in qua dignum est nos sursum erectis cordibus divinum adorare mysterium, ut quod magno Dei munere agitur, magnis Ecclesiæ gaudiis celebretur. Ingreditur ergo hæc mundi infima Filius Dei, de cœlesti sede descendens, et a paterna gloria non recedens: novo ordine generatus; novo ordine, quia, invisibilis in suis, visibilis factus est in nostris: incomprehensibilis, voluit comprehendi; ante tempora manens, vilem formam, obumbrata majestatis suæ dignitate, suscepit : impassibilis Deus, non dedignatus est homo esse passibilis; et immortalis, mortis legibus subjacere. Quisquis igitur Christiano nomine pie et fideliter gloriaris, dispensationis hujus gratiam justo perpende judicio: tibi enim quondam propter prævaricationem abjecto, fibi extruso e paradisi ædibus, tibi per exsilia longa morienti, tibi in cincrem et pulverem dissoluto, cui jam non erat spes ulla vivendi, per incarnationem Verbi potestas data est ut de longinquo ad tuum revertaris auctorem, recognoscas parentem, liber efficiaris ex servo, de extran-o proveharis in filium: ut qui ex corruptibili carne natus es, ex Dei Spiritu renascaris, et obtineas per gratiam quod non habes per naturam. Habentes ergo tantæ spei siduciam, dilectissimi, in side qua fundati estis stabiles permanete; hoc operibus condignis exhibete, quod dicti estis: insigne enim nomen Domini vestri portatis, et a Christo Christiani nuncupati estis; quod tunc vere fit si Christi præcepta servetis, et Patris cœlestis voluntatem faciatis. Nolite despicere fratres vestros minimos, cum quibus consortium nominis Christi tenetis: sed illos ad convivia vestra, secundum Domini præceptum, frequentius revocate. Non est justum ut in sancta solemnitate, in populo Christiano ad unum Dominum pertinente, alii inebrientur, alii famis periculo crucientur. Et nos, et omnis populus Christianus, unius Domini servi sumus, uno pretio redempti sumus, pari conditione in hunc mundum intravimus, simili etiam exitu migraturi sumus, et si bene agimus, ad unam beatitudinem pariter veniemus. Quare ergo pauper tecum non accipiat cibum, qui tecum accepturus est regnum: quare pauper non accipiat vel veterem tunicam, qui tecum recepturus est immortalitatis stolam; quare pauper non mereatur accipere panem tuum, qui tecum meruit accipere baptismi sacramentum : cur indignus est accipere vel reliquias ciborum tuorum, qui tecum venturus est ad convivium angelorum? Hæc, fratres, attentius considerate, hæc sine mora implere festinate, ut cum dies judicii venerit, non, cum eis qui nunc pauperes despiciunt, audiamus: L'iscedite a me, maledicti, in sericordibus audire mereamur: Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum : quia esurivi et dedistis mihi manducare; sitivi, et dedistis mihi bibere (Ibid.). Quam desiderabilem vocem concedat nobis audire, qui hodie natus est, Redemptor noster: qui vivit et regnat cum Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA VI.

#### IN OCTAVIS DOMINI.

Audistis modo ex lectione evangelica, fratres charissimi, causam istius sacratissimæ festivitatis: quia, ut scripsit sanctus Lucas evangelista: Postquam consummati sunt dies octo ut circumeideretur puer, voeatum est nomen ejus Jesus, quod vocatum est ab angelo priusquam in utero conciperetur (Luc. 11). Ille B puer videlicet qui erat in principio apud Patrem Verbum, et Deus erat Verbum. Hoc erat in principio apud Deum, omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil (Joan. 1). Sed quid est hoc, ut octava die circumcideretur puer, nisi quia cum verus esset Deus, et erat semper apud Patrem: ita erat verus homo propter nos et veram carnem suscepit propter salutem nostram. Et ita erat Christus Dominus una persona in duabus substantiis, id est in substantia Dei, et in substantia hominis absque peccato; et ita est verum quod subsequentia Evangelii de eo testantur : Et verbum, inquit, caro factum est, et habitarit in nobis. Quia igitur Redemptor noster ad hoc in mundo nasci voluit, ut secundum nomen suum genus salvaret humanum, unicuique ordini se com- C vocabulo Epiphania nuncupatur : quod nos manifepetenter aptavit. Circumcidi secundum legem voluit, ut eos qui sub lege erant redimeret. Hostias pro se templi Dominus non respuit offerri, ut corum Redemptor appareret qui ab exordio mundi usque ad tempora datæ circumcisionis, vel post datam circumcisionem, de aliis nationibus Deo placuerunt, et vel hostiarum oblationibus, vel certe sola fidei virtute suas suorumque animas Creatori commendantes, a primi reatus vinculis absolvere curabant. Ad extremum quoque, id est jam tricesimo ætatis suæ anno, baptizatus a Joanne, ut demonstraret nostræ manditiæ esse auctorem, et quod ipse esset Agnus qui tollit peccata totius mundi (Joan. 1). Sed et hoc quia eo lem die suæ circumcisionis nomen ut Jesus tionis fecit: quia Abraham, qui primus circumcisionem accepit, eodem die suæ circumcisionis ob meritum magnæ fidei, Abraham, id est pater multarum gentium, nominari promeruit (Gen. xvii); qui antea pater excelsus dictus est, et ita in lege, qui sub lege erant, circumcisis, statim nomina imponebant. Et sic Christiani modo, eodem exemplo, solent tempore baptismatis baptizatis nomina imponere, ut auctoritati conveniat, quia religio commendat. Quid autem hæc circumcisio legalis significet, propheta ostendit dicens: Circumcidite corda vestra, et non corpora. Quam circumcisionem cordis Apostolus nobis commendat : Deponite, inquit, veterem homi-

ignem æternum (Hatth. xxv); sed cum justis et mi- A nem cum actibus ejus, qui corrumpitur secundumdesideria erroris: et induamini novum hominem. qui renovatur de die in diem secundum imaginem ejus qui creavit eum (Ephes. IV). Veteris ergo, id est peccatoris, hominis actus sunt: Jactantia, avaritia, fornicatio, immunditiæ, luxuriæ, idolorum servitus, reneficia, inimicitia, contentiones, amulationes, ira, rixæ, dissensiones, sectæ, invidiæ, homicidia, furta, ebrietates, comessationes, et his similia : qua prædico vobis, quoniam qui talia agunt, regnum Dei non consequentur (Gal. v). Novi autem hominis, id est justi, opera sunt : charitas, gaudium, pax, longanimitas, bonitas, benignitas, fides, modestia, patientia, continentia, humilitas, sobrietas, et his similia; qui autem in his servit, placet Deo, et prohatus est hominibus. Hac rogo, fratres, circumcisione vosmetipsos circumcidite, ut ejus sieri membra mercamini, qui hodie propter nos circumcidi voluit, et nomen accipere, quod prius angelica de eo præcinebant oracula, Jesus Christus salvator noster: qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia et: infinita sæcula. Amen.

#### HOMILIA VII.

#### IN EPIPHANIA DONINI.

Nuper solemnitatem illam celebravimus, fratres. charissimi, qua Deus hominem cum infirmitatibus induit; ac paulo post quod eumdem circumcidi secundum legem voluit. Modo vero illud excolimus ac divinis laudibus veneramur, quod se in homine Deus. virtutibus declaravit. Hæc quoque festivitas Græco stationem interpretari possumus, pro eo quod in hac die de cœle stellæ ortus divina nuntia præbuit, ac Magos diligenter quærentes ad cunabula perduxit: sive quod in Jordanis undis Salvator aquarum naturam ad reparationem humani generis suo baptismo consecravit, ac Spiritus sancti adventu et paterna vocis præconio verus Deus innotuit: sive quod in Cana Galilææ in convivio nuptiali, aquam in vinum convertit; et, sicut Evangelium testatur, initio signorum suorum manifestavit gloriam suam, et crediderunt in eum discipuli ejus: sive quia quinque panibus quinque millia hominum satiavit; et turbæ professione: Hic est vere propheta, qui venturus est in mundum (Joan. vi), prædicatus est. His ergo auvocaretur accepit, ad imitationem antiquæ observa- D ditis omnibus sacrament's, sicut sancti patres nobis tradiderunt, hodierna dies venerabilis exstitit, eo quod talibus indiciis hodie Deus in homine Christus manifestatus est. Habent quidem omnes istæ res mysteria veneranda, sed tune nihil aliud nobiscum agunt quam quod fidem catholicam nobis commendent, illam videlicet quæ per dilectionem operatur; et nos taliter vivere doceant, ut nostro per omnia placeamus Creatori. Sed libet, fratres, aliquid vobis dicere de illis tribus muneribus quæ Magi hodierna die Redemptori nostro offerebant. Obtulerunt quidem illi, sicut modo audistis, cum evangelium legeretur, aurum, thus et myrrham. Sed istorum triplicium munerum triplex significatio continetur: in

regiam dignitatem; in myrrha, corporis sepulturam. Offeramus ergo et nos, dilectissimi fratres, sincera et sancta munera Deo nostro, id est, fidem, spem et charitatem. Offeramus aurum sapientiæ, thus devotæ orationis, myrrham in mortificatione carnis. Offeramus devotionem carnis, honestatem locutionis, probitatem operis. Offeranius puritatem mentis, castitatem corporis et custodiam humilitatis. Offeramus compatientiam, longanimitatem et continentiam. Offeramus benignitatem, sobrietatem et misericordiam. Hæc sunt enim placita Deo dona, hæc grata munera, quæ illi quidem offeruntur, sed offerentibus prosunt: nulla enim re ille, nullo munere eget; sed hoc illi munus optimum est ut causas habeat remunerandi. Nihil a nobis amplius exigit, nihil B amplius petit, nisi salutem nostram : omnia enim sibi a nobis præstari putat, si ita nos egerimus ut nobis ab illo cuncta præstentur. Sed ab illo hujus rei nobis petenda est efficacia, ut misericordia ejus nos præveniat, et misericordia ejus subsequatur nos omnibus diebus vitæ nostræ, ut inhabitemus in domo Domini in longitudinem dierum: quod ipse præstare dignetur qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA VIII.

IN HYPAPANTI SIVE OBLATIONE DOMINI IN TEMPLO.

Sanctam ac celeberrimam solemnitatem hodiernæ celebritatis, fratres charissimi, qua quadragesimam Dominicæ Nativitatis diem debitis veneramur officiis, maxima ejusdem Domini salvatoris nostri, simul et C intemeratæ genitricis ejus humilitate dedicatam, sacra Evangelii lectio quæ modo legebatur designat; exponens eos qui legi nil debebant, implendis se legalibus per omnia subdidisse decretis: et ob id, tempus purgationis secundum legem Moysi modo eos observasse commemorat. Præcepit namque lex (Levit. x11) ut mulier quæ suscepto semine peperisset filium, immunda esset septem diebus, et in die octavo circumcideret infantulum nomenque aptaret. Deinde etiam aliis triginta tribus dicbus ab ingressu templi ac viri toro abstineret, donec quadragesimo nativitatis die silium cum hostiis ad templum Domini deferret. Primogenitum autem omnem masculini sexus, sanctum Domino vocari, atque ideo munda quæque offerri Deo, immunda autem mundis mutari vel occidi; et hominis primogenitum quinque siclis argenti debere redimi, et reliqua quæ liber Leviticus enumerat sufficienter. Cum enim dicat lex mulierem quæ suscepto semine peperisset, immundam decerni, et per longa tempora simul cum prole quam genuisset, oblatis Deo victimis, debere mundari, profecto patet quia illam quæ sine virilis susceptione seminis virgo peperit, una cum filio qui natus est ei, neque immundam describat, neque per hostias doceat esse mundandam. Sed, sicut Dominus ac salvator noster, qui legem divinitus dedit, apparens in homine, sieri voluit sub lege, ut eos qui sub lege erant redimeret, ut adoptionent filiorum recipe-

thure obtulerunt Christo Dei honorem; in auro, A remus; ita etiam beata genitrix illius, pro ostendendo humilitatis exemplo, legalibus subdi non refugit institutis. Et ut darent, inquit, hostiam, secundum quod dictum est in lege Domini, par turturum, aut duos pullos columbarum. Hostia hæc pauperum erat, præcepitque Dominus in lege ut qui possent, agnum pro filio vel filia, simul et turturem sive columbam offerrent: qui vere hoc non possent, duos jam turtures vel duos pullos columbæ offerrent. Redemptor itaque noster, per omnia nostræ salutis memor, non solum homo fieri, cum Deus esset; sed etiam, cum dives esset, pauper fieri voluit pro nol.is, ut nos paupertaté sua divites faceret, et humanitate sua Deo filios adoptaret. Sed quia hodie adventus Salvatoris cum genitrice sua ad templum solemnia colimus, imitemur nos personas illas quæ obviam ci illuc venerunt, sicut modo ex evangelio audivimus; quod sanctus Simeon, a Spiritu sancto in templum adductus, in ulnas suas puerum acceperit, et benedixerit Dominum; et quia Anna religiosa femina atque vidua, eadem hora superveniens confitehatur Deo et loquebatur de eo omnibus qui exspectabant redemptionem Israel. Veniamus et nos obviam Jesu, et exsultantes suscipiamus eum ulnis bonorum operum: et confiteamur nomini ejus magno, et enarremus misericordiam ejus, et mirabilia ejus quæ fecit nobiscum omnibus qui exspectant redemptionem Jerusalem et consolationem Israel. Quam consolationem Psalmista in Spiritu prævidens, ait: Latificabis nos, Domine, in gaudio cum vultu tuo, delectationes in dextera tua usque in finem. Offeramus illi simplicitatem mentis, quod significat columba; offeramus corporis castitatem, quod turtur figurat; offeramus illi cum sobrietate conversationis compunctionem cordis, quam significat cantus utrarumque avium ; dicit enim Scriptura : Sacrificium Deo spiritus contribulatus : cor contritum et fiumiliatum Deus non spernit (Psal. 1). Ista sunt dona, ista sunt sacrificia, quibus Christus delectatur et gaudet. Vetera transierunt, ecce omnia facta sunt nova; sicque ipsi erimus hostia grata Deo, si præterita peccata nostra setibus et misericordiæ operibus abluamus; et quod supernæ beatitudinis desiderio compuncti. bene viventes, quotidie Deo in oratione dicamus: Sitivit anima mea ad Deum vivum, quando veniam et apparebo ante faciem Dei? (Psal. xLI.) Quod desiderium nostrum ad effectum perducat, qui propter nos incarnatus est, et semetipsum tradidit ut redimeret nos in sanguine suo, Christus salvator noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA IX.

IN DOMINICA I QUADRAGESIMÆ.

De jejunio Domini et ratione quadragesimalis jejunii, et castitate alque continentia cum propriis uxoribus. (Evang. Matth., cap. IV.)

Lectio sancti Evangelii quam modo audistis, fratres charissimi, hujus sacratissimæ observationis revelat exordium; cum Dominici nobis jejunii ex-

ponit sacramentum. Narrat enim sanctus evange- A gesima vero non jejunare, peccatum est. Alio temlista Matthæus quod Salvator noster post baptismum suum et post descensionem Spiritus sancti super ipsum, ab eodem Spiritu ductus sit in desertum ut tentaretur a diabolo; et cum jejunasset quadraginta chebus et quadraginta noctibus, postea esuriit, eumque tentator adiens, tentaverit : sed veris sententiis divinæ legis victus, et Domini mandato repulsus, abscesserit, et post discessum diaboli, angeli sancti accedentes, Redemptori nostro, ut vero Domino et conditori, ministraverint. Nobis ergo in his omnibus Redemptor noster, fratres dilectissimi, exemplum dedit, quia nobis jejunavit, nobis contra tentatorem conflixit, nobisque superavit. Victoria Christi gloria est nostra: sicque nos per abstinentiam carnem noparare ad tentationem, et per orationem et Dei verbum victoriam capientes, æternam cum sanctis angelis in cœlo sperare beatitudinem. Sed quia diebus his lectio congruit : nam quadraginta dierum abstinentiam nostri Redemptoris audivimus, qui quadragesimæ tempus inchoamus, discutiendum nobis est cur hæc ipsa abstinentia per quadraginta dierum numerum custoditur. Moyses enim, ut legem acciperet secundo, diebus quadraginta jejunavit (Exod. xxiv); Elias in deserto quadraginta diebus abstinuit (III Reg. xix). Ipse auctor hominum ad homines veniens in quadraginta dichus nullum omnino cibum sumpsit, nos quoque, in quantum possumus, annuo tempore Quadragesimæ carnem nostram per abstimentiam affligere conamur. Cur ergo in abstinentia C quadragenarium numerum custodimos, nisi quia contra præcepta Domini, sive per corporis voluptatem, seu per affectus animi fecimus? In hoc quippe mortali corpore ex quatuor elementis, id est terra, aqua, igne et aere, subsistimus; et quatuor affectibus animi, id est metu, cupiditate, tristitia et gaudio afficimur. Præcepta autem Dominica per decalogum sunt accepta: qui ergo per carnis desideria atque affectus animi decalogi mandata contempsimus, dignum est ut eamdem carnem per jejunium et pœnitentiæ luctum quater decies affligamus. Quamvis de hoc Quadragesimæ tempore sit aliud adhuc quod possit intelligi: a præsenti etenim die usque ad paschalis solemnitatis gaudia sex hebdomadæ veniunt, quarum videlicet dies quadraginta et duo fiunt, ex quibus dum sex Dominici abstinentiæ subtrahuntur, non plus jam in abstinentia quam triginta et sex dies remanent. Dum vero per trecentos et sexaginta et quinque dies annus ducitur, nos autem per triginta et sex dies affligimur, quasi anni nostri decimas Deo damus per temperantiam, justitiam, prudentiam et fortitudinem. Et qui nobismetipsis in desideriis per totum annum viximus, auctori nostro in ejus decimis per abstinentiam carnem nostram mortificemus. Nullusque in isto sacratissimo tempore, exceptis Dominicis diebus, prandere præsumat, nisi forte ille quem infirmitas jejunare non permittit : quia aliis diebus jejunare aut remedium est aut præmium, in Quadra-

pore qui Jejunat, accipiet indulgentiam : in Quadragesima quoque, qui potest, et non jejunat, sentiet pænam. Et ipse tomen qui jejunare non prævalet, secretius sibi soli, aut si est alius infirmus cum ipso, sibi in domo sua præparet quod accipiat; et illos qui jejunare prævalent, ad prandium non invitet, ne sibi augeat etiam de alterius gula peccatum. Castitatem, fratres, cum propriis uxoribus tenete: ecclesias frequentate; ad nocturnas vigilias maturius exsurgite; ad sacra missarum solemnia, si possibile sit, quotidie convenite; orationi sæpe incumbite; veniam peccatorum vestrorum indesinenter petite; eleemosynarum largitate peccatorum flammas exstinguite: per bona opera conditori vestro reconciliari studete; stram mortificantes, animas nostras debemus præ- B pacem cum omnibus habete; quatenus sic sanctum Pascha expectantes, gratiam in conspectu Redemptoris nostri invenire yaleatis, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæeula sæeulorum. Amen.

#### HOMILIA X.

IN DOMINICA II QUADRAGESIMÆ.

De pænitentia ex corde facienda et eleemosynarum largitate. (Evang. Matth. xv.)

Quadragesimæ tempus modo colimus, sicut nostis, fratres charissimi, quod ab ipsius Domini magisterio ordinatum, et ab apostolis atque apostolicis viris commendatum, catholica per totum orbem terrarum veneratur Ecclesia. Quod bene et apte juxta confinium Dominicæ passionis observari a patribus decretum est, ut, secundum Apostolum, passionibus Christi communicantes, ejus mereamur resurrectionis fieri consortes. Quod tunc digne fit si, ex corde pœnitentes, cunctas vitæ præteritæ maculas his sanctis diebus per jejunium et quotidianas preces et lacrymas studeamus abluere, sicut et nos docet Dominus per prophetam dicens: Convertimini ad me, inquit, in toto corde vestro, in jejunio et fletu, et-planctu: et scindite corda vestra et non vestimenta vestra, et convertimini ad Dominum Deum vestrum, quia benignus et misericors est, patiens et multæ misericordiæ, et præstabilis super malitiam (Joel. 11). Et item : Nolo, inquit, mortem peccatoris, sed ut convertatur et vivat (Ezech, xxxIII). Sed forte aliquis in corde suo ita dicit: Vellem quidem jejunare, sed non possum; vellem a carne et vino abstinere, sed non permittit me infirmitas. Nam et in hoc do consilium: Ergo si non potes jejunare, eleemosynam tribue; et quanto infirmior es in uno, tanto largior sis in altero. Bonum est jejunare, fratres, sed melius est cleemosynam dare. Si aliquis utrumque potest. optimum est; si vero non potest, melius est eleemosynam dare, quia tale est jejunium sine eleemosyna qualis sine oleo est lucerna. Nam sicut lucerna quæ sine oleo accenditur, fumare potest, lucem habere non potest, ita jejunium sine eleemosyna carnem quidem cruciat, sed charitatis lumine animam non illustrat; unde scriptum est : Date eleemosynam, et ccce omnia munda sunt vobis (Luc. x1). Sed forte hase

audiens aliquis, apud se ita cogitat, dicens : Vellem A eleemosynam dare, sed non habeo omnino quod tribuam. Illis ergo qui non habuerint unde tribuant, sufficit voluntas bona, secundum illud quod scriptum est, Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ voluntatis (Luc. 11). Sed quis est qui se excusare potest, cum etiam pro calice aquæ frigidæ mercedem se Dominus promiserit redditurum esse? (Matth. x.) Et quare frigidæ dixit, ne forte se posset aliquis pauper de lignorum penuria excusare, aut certe dicere se vasculum ubi aquam calefaciat non habere. Denique et per prophetam ita Dominus hortatur, et eo modo admonet eleemosynam sieri, ut prope nullus pauper sit qui se excusare valeat; sic enim ait : Hoc est jejunium quod elegi, dicit Dominus: Frange esurienti panem tuum, et egenos vagos- B que induc in domum tuam (Isa. LVIII). Non dixit ut integrum panem daret, cum forte ille pauper alium non haberet, sed frange, inquit; ac si diceret: Si tanta tibi paupertas est ut non habeas nisi unum panem, ex ipso quoque frange, et pauperibus tribue : Et egenos vagosque induc in domum tuam, quasi dicat: Si te tam pauperem esse conquereris quod non habeas unde pauperi cibum tribuas, saltem vel in uno angulo domus tuæ peregrino præpara lectulum. Si videris, inquit, nudum, reste cooperi eum, non dixit purpura, vel pretiosis vestibus, indue eum, sed cooperi eum, hoc est indumentis, qualibus habes, nuditatem ejus tege. Et carnem tuam, inquit, ne despexeris, hoc est, omnem hominem qui naturæ tuæ particeps est. Quid nos ad hæc dicturi sumus, fratres; vel quam excusationem bahere poterimus, qui amplas et spatiosas domus habentes, vix aliquando dignamur excipere peregrinum : ignorantes, imo non credentes, quod in omnibus peregrinis Christus suscipitur, sicut ipse dixit: Hospes fui et suscepistis me (Matth. xxv); et : Quandiu fecistis uni ex minimis istis, mihi fecistis (Ibid.). Laboriosum et fastidiosum nobis est in pauperibus recipere Christum in patria nostra, timeo ne nobis ille iterum vicem reddat, et nos non recipiat in beatitudinem suam. Contemnimus illum in mundo, timeo ne nos ille iterum contemnat in cœlo, secundum illud quod ipse dixit: Esurivi et non dedistis mihi manducare, et hospes sui et non suscepistis me; et : Quandin non secistis uni ex minimis istis, nec mihi secistis; et quod tunc his ipse judex dicet, avertat, fratres, Deus hoc a nobis : Discedite, inquit, a me, maledicti, in ignem æternum, qui paratus est diabolo et angelis ejus; quod nos evitare, et illud magis audire quod beatis et elcemosynze largitoribus ille dicturus est : Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum, quod vobis paratum est ab origine mundi, ipse concedat, qui redemit nos in sanguine suo, Christus, salvator et judex noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre et Spiritu sancto Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XI.

IN DOMINICA III QUADRAGESIMÆ.

De assiduitate orationis, et quod ad ecclesiam conveniendum, et quod non licet cuiquam venatum vel aleas in sanctis diebus exercere.

Apostolus Petrus exhortatur nos, fratres charissimi, quod cauti simus ac solliciti erga salutem animarum nostrarum, ne forte, per insidias hostis antiqui circumventi, peccatorum laqueis irretiamur, et enormi scelerum catena constricti, æterno deputemur interitui. Vigilate, inquit, et orate, ut non intretis in tentationem, quia adversarius vester diabolus, tanquam leo rugiens, circuit, quærens quem devoret : cui resistite fortes in fide (I Petr. v). Et ideo omni tempore, maxime autem his sacratissimis diebus, operam debemus impendere vigiliis et orationi, quatenus per gratiam Christi tentatoris versutissimi dolos et nequitias possimus evadere et in Dei servitio sedulo permanere. Omni quidem tempore et die noctuque, sine somno ac sine requie, diabolus et angeli ejus circumeunt populum Christianum, et quærunt quem venenatis artibus suis decipere possint: maxime autem tunc infesti sunt, cum vident servos Dei, Ecclesiam videlicet Christi, bellum contra se disponere, et sub Christo rege totis viribus militare velle. Angustatur enim tunc hostis ille nequissimus, quando oves quondam suas recedere velle conspicit, fremit, irascitur, furit, et totis viribus adversus eas commovetur, perire sibi existimans quidquid Christo salvatur. Quia ergo, fratres dilectissimi, ad Domini sacramentum percipiendum quadraginta dierum jejunio præparamur, intenti simus ad orationem, ad sacras ecclesias conveniendum, ad offerendum ibi Domino preces et supplicationes devotas. Jejunemus tot diebus pro peccatis nostris, quot pro sceleribus nostris Dominus jejunavit. Illum post baptismum tentavit diabolus; non sciebat Dei Filium esse, et propterea tentare præsumebat : nos autem quia scit filios Dei sieri velle, propterea expugnare nititur, et quasi serpens lubricus, nostros involvere pedes, ne ascendere valeamus ad cœlum. Si ergo Dominum tentare ausus est versipellis et nequam, quanto magis nos decipere non timebit? Si contra Filium Dei et sigulum suum vas perditum repugnavit, quanto magis contra nos, qui puri homines sumus, audebit irruere? Sed heu, proh dolor! sunt aliqui tales qui in his sanctis diebus magis student terrenis negotiis aut vanis aleæ ludis, aut venatui, aut audiendis causis vacare, quant verbum Dei audire aut orationi insistere. An putatis illum jejunare, fratres, qui primo diluculo non ad ecclesiam vigilat, non beatorum martyrum loca sancta perquirit, sed surgens congregat servulos, disponit retia, canes producit silvasque perlustrat, ac servulos suos pertrahit secum, fortasse ad ecclesiam magis festinantes, et voluptatibus suis peccata accumulat aliena, nesciens se reum futurum tam de suo delicto quam de perditione servorum? Tota igitur die venatibus immoratur, nunc clamorem immode-

ratum efferens, nunc sileutium latenter indicens; A fans mundus est, quis se immunem a peccato audelectus si aliquid ceperit, iratus si id quod non habebat amiserit; et tanto studio gerit quasi ideo indictum jejunium suerit ut venetur. Et sunt plerique qui de venatibus redeuntes, magis canum quam servorum curam gerunt, et faciunt eos juxta se recumbere vel dormire, quotidianum illis cibum sui præsentia ministrantes, qui utrum servus ejus fame moriatur ignorat; et quod est gravius, si diligenter his præparatum non fuerit, pro cane servus punitur, vel etiam occiditur. Videntur enim in nonnullorum domibus nitidi et crassi canes discurrere, homines autem pallentes et titubantes incedere. Isti ergo quomodo aliquando pauperibus extraneis miserebuntur, qui minime propriis famulis miserentur? Scire autem debemus, fratres, hoc acceptum esse B Deo jejunium, non solum ut abstinentia castigemus corpora, sed etiam humilitate animas induamus. Simus ad servulos mites, blandi ad extraneos, misericordes ad pauperes; surgentes primo diluculo ad ecclesiam festinemus, referamus Deo gratias, peccatorum veniam postulemus, rogantes præteritis delictis indulgentiam, cautelam de futuris; tota die sit nobis assidua vel oratio vel lectio : qui litteras nescit. sanctum virum ac doctum perquirens, ejus confabulatione pascatur. Nullum actus sæculi a divina servitute abstrahant vel impediant : non ludus tabulæ mentem avocet; non voluptas canum sensus abducat; non negotii compendium animam aviditate pervertat. Quidquid enim in his vanitatibus, vel in aliis ineptiis præter mandatum Dei feceris, quamvis abstineas, non jejunas, quia voluptatem tuam exerces, non Domini facis voluntatem. Hoc est enim salutare jejunium, ut sicut abstinet corpus ab epulis, ita et anima refrenetur a vitiis, ut jejunemus pariter a cibis et percato, ut labor noster per Dei gratiam coronam nobis pariat sempiternam. Amen.

#### HOMILIA XII.

#### IN DOMINICA IV QUADRAGESIMÆ.

De misericordia et remissione debitorum in illis qui contra nos delinquunt facienda. (Evang. Luc. vi.)

Legimus in Evangelio Salvatorem nostrum ita præcepisse discipulis suis atque dixisse: Estote misericordes, quia et Pater vester cælestis misericors est: qua mensura mensi sueritis, remetietur vobis. Hanc licet sententiam Domini servare omni tempore necesse sit, fratres charissimi, maxime tamen his diebus, in quihus veniam peccatorum nostrorum promereri et misericordiam Domini nobis conciliare studemus, cum ita quotidie Deo in oratione dicamus, magisterio cœlesti imbuti : Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris; ne nos hac sententia magis accusare quam reconciliare apud Dominum videamur, si contra mandata ejus duros nos et immites adversus proximos nostros erigamus. Omnes enim agere debemus pœnitentiam, et omnes indigemus indulgentia, quia omnes erravimus: nam si Scripturæ testimonio nee unius diei in-

bit asserere et pænitentiæ remedia refutare : Et beatus Joannes apostolus ait (1 Joan. 1): Si dixerimus quia peccatum non habemus, ipsi nos seducimus, et veritas in nobis non est. Si confiteumur peccata nostra, fidelis est et justus, ut remittat nobis peccata nostra, et mundet nos ab omni iniquitate. Sed quod valde dolendum est, nonnulli, peccata sua oblivioni tradentes, et per jactantiam mundanam superbientes, non solum se reos esse non cogitant, et se absolvere a propriis delictis per miscricordiam in alios factam nequaquam curant : imo præceptorum divinorum immemores, ita circa servos suos et subditos sibi potestatem dominationis exercent, ut in his diebus non dubitent flagellis eos cædere, pænis afficere, compedibus præpedire; si forte cum ad reficiendum, venitur, tardus minister fuerit, statim eum verberibus laniare, et prius satiare servuli sanguine appetit, quam convivii voluptate. Horum quale jejunium est, fratres, quod ideo jejunatum est, ut non Divinitatis misericordiam provocarent, sed ut clamorem familiæ ingemiscentis effunderent. Quisquis autem cupit de Deo misericordiam promereri, ipse debet prior esse misericors; scriptum est enim : Judicium ei sine misericordia, qui non facit misericordiam (Jacob. 11); et : Si non remiseritis hominibus peccata eorum, nec Pater vester cælestis dimittet vobis peccata vestra (Matth. vi). Ergo quam absurdum est quod Christianus dominus Christiano in his diebus servo non parcat, minime respiciens quod si servus est conditione, gratia tamen frater est; etenim similiter Christum induit, iisdem participat sacramentis: eodem quo et tu utitur Deo Patre, cur te non utatur fratre? Recogitate, fratres, originem vestram: omne quidem humanum genus ex uno homine, id est Adam, procreatum est et mortali, mortale genitum, et similiter nascimur, similiter et morimur, similiter et putrescimus; soli et nudi in hunc mundum intravimus, soli et nudi exibimus : solummodo hinc exeuntes bona opera vel mala quæ hic gessimus nos prosequentur, et unusquisque nostrum ante tribunal Christi pro se redditurus est rationem. Et ideo, fratres, quicunque ex vohis aliis præsunt, per charitatem illis imperent; qui autem subditi sunt, in chadimittite et dimittetur vobis; date et dabitur vobis. In ր ritate illis serviant qui sibi præsunt. Audiant quoque non me, sed Apostolum sibi ita præcipientem (Ephes. vi) : Servi, inquit, obedite dominis carnalibus cum tremore et timore, in simplicitate cordis restri, sicut Christo. Non ad oculum servientes, quasi hominibus placentes, sed ut servi Christi, facientes voluntatem Dei ex animo. Cum bona voluntate servientes, sicul Domino, el non hominibus. Scientes quia unusquisque quodcunque secerit bonum, hoc recipiet a Deo, sive servus, sive liber. His autem qui præsunt idem spostolus ita dicit : Et, domini, eadem facite illis, remittentes minas, scientes quia et illorum et vester Dominus est in cælis, et personarum acceptio non est apud Deum: sive servi, sive liberi, unum sumus in Christo (Ibid.). Talibus enim dictis ex Apostolo Christi

admoniti fratres, studeamus inter nos charitatem at- A et terræ. In primis dicit Credo, quia Deus noster non que unitatem spiritus in vinculo pacis custodire. Nulli sit grave proximo in se delinquenti delicta parva dimittere, qui maxima et enormia apud Deum cupit scelera dissolvere. Sicque jejunium nostrum et oratio atque eleemosyna Deo acceptabilis erit, si per charitatem offertur, quia charitas operit multitudinem peccatorum (I Petr. IV); et : Deus ipse charitas est, et qui manet in charitate in Deo manct, et Deus in eo (I Joan. 17). Quam nos hic feliciter habere, et ad eternam beatitudinem per hanc venire ipse concec'at, qui nos per ipsam redemit, Christus, Salvator noster, qui vivit et regnat Deus per oinnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XIII.

IN DOMINICA II OUADRAGESIMÆ. De filei catholicæ veritate et bonorum operum concordia.

Oportet utique, dilectissimi fratres, ut in hac sacratissima observatione Quadragesimæ sicut corpus nostrum mortificamus per jejunium, ita animas nostras vivificemus per spiritale studium et illuminemus per Dei verbum, ut per interioris hominis voluntatem, atque exterioris conversationem, possimus in omnibus placere creatori nostro. Sed ad hæc, ante omnia, necessaria nobis est fides recta, quia, secundum Apostolum, impossibile est sine fide placere Deo (Hebr. x1). Et ideo quæso, fratres, ut nobis reserantibus expositionem symboli, attentius audiatis, quia doctrina symholi virtus est sacramenti, illuminatio animæ, pleniet unitas est Trinitatis, et Trinitas distincta personis, et excellentia Creatoris, et misericordia Redemptoris: hoc nexus infidelitatis absolvitur, hoc vitæ janua panditur, hoc gloria æterna præparatur; hoc, obsecro, fratres, memoriæ vestræ cito ac firmiter commendate : et si quos filios vel filias in baptismate proximo habere desideratis, si intelligibilem ætatem adhuc habent, fidem quam profiteri debent ante baptismum eos scire faciatis; sin autem ætas illa ad hoc minus idonea est, vos quoque illam fidem quam pro eis profiteri vultis, cum ad ætatem congruam pervenerint, cognoscite, ad insinuandum illis vos debitores esse. Est autem symbolum tale, quod, ab apostolis commendatum, sancta firmiter tenet Ecclesia: Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem cœli et terræ; et in Jesum Christum Filium ejus unicum, Dominum nostrum : qui conceptus est de Spivitu sancto, natus ex Maria virgine, passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus et sepultus : descendit ad inferna; tertia die resurrexit a mortuis, ascendit ad celos, sedet ad dexteram Dei Patris omnipotentis : inde venturus judicare vivos et mortuos. Credo in Spiritum sanctum, sanctam Ecclesiam catholicam. sanctorum communionem, remissionem peccatorum, carnis resurrectionem, vitam æternam. Amen. Repetendus est vobis, dilectissimi, sermo symboli hujus, qualiter ea quæ dicimus vestris sensibus melius inseramus. Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem coli

jubet nos discutere divina judicia, sed credere: non rationem requirere, sed fidem simpliciter et immobiliter exhibere. In Deum Patrem : non ergo ante Deus esse cœpit et postea Pater, sed sine ullo initio et Dous semper et Pater est; quia ergo semper fuit Pater, semper habuit Filium, cui Pater est. Omnipotentem vero dicit, quia omnia potest, cuique nihil impossibile est; qui cœlum, terram, mare, homines atque omnia quæ sunt, vivunt, sentiunt atque discernunt, non aliquo operis actu, sed solo verbi creavit imperio. Et in Jesum Christum, Filium ejus unicum, Dominum nostrum. Advertite quod quomodo in Patrem, sic et in Filium ejus unicum credendum sit; et quia cum Patre æqualis est Dominus majestate, tan-B tum ipsi, quantum et Patri, honoris, tantum debemus et servitutis. Jesus salvator interpretatur, Christus vero a chrismate dicitur : quia sicut antiqui reges a sacerdotibus sacro oleo perfundebantur, sic Dominus noster Jesus Christus Spiritus sancti infusione repletus est. Qui conceptus est de Spiritu sancto, natus ex Muria virgine : non ergo ex virili semine, sed Spiritus sancti opere, caro Christi in utero Virginis formata est; et ideo quæ salvatorem genuit. et virgo fuit in partu, et virgo permansit post partum. Passus sub Pontio Pilato : iste Pilatus judex erat in illo tempore, ab imperatore positus in Judaca, sub quo Dominus passus est, cujus mentio tantum hic ad temporis significationem pertinet. Crucifixus. mortuus et sepultus : crucem illam in qua ille crucitudo credendi : quia quod in eo docetur ac discitur C fixus est corpore, nos per similitudinem gestamus in fronte, et per hanc defendimur ab hoste, et sicut in veritate natus est Christus, ita et in veritate mortuus et sepultus est. Tertia die resurrexit a mortuis: triduanæ sepulturæ mora evidenter ostendit quod dum corpus in sepulcro jacuit, anima illa de inferis triumphavit. Ascendit ad cœlos: ideo conditionem naturæ nostræ, quam de homine matre natus assumpsit, super cœlos in dextera Dei, boc est in honore Dei Patris, collocavit, ut pro nobis propitiator existeret. Inde venturus judicare vivos et mortuos: in ipso corpore venturus est ad judicium in quo ascendit in cœlum; Christianos judicabit et paganos, justos et peccatores, sideles et impios. Credo in Spi-D ritum sanctum : advertite quod sicut in Patrem, ita et in Filium, et in Spiritum sanctum sit credendum: nam qui vel unam de Trinitate personam non crediderit, in duabus illi credidisse non proderit. Sanctam Ecclesiam catholicam: sciendum est quod Ecclesiam credere, non tamen in Ecclesiam credere debeamus, quia Ecclesia non Deus, sed domus Dei est. Catholicam dicit, id est, toto orbe diffusam : quia diversorum hæreticorum Ecclesiæ ideo catholicæ non dicuntur, quia per loca atque per suas provincias continentur: bæc vero a solis ortu usque ad occasum unius fidei splendore diffunditur. Sanctorum communionem, id est, illorum qui in hac side desuncti sunt, societatem in cœlis speramus. Remissionem peccatorum, quæ nobis præstatur munere Redempto-

ris pleniter in baptismo per sidem, et ea quæ post A est in Hierusalem cœlestem, possimus intrare. Quod baptismum committimus per confessionem et veram pænitentiam ac bona opera speramus dimitti. Carnis resurrectionem : carnem videlicet quam in hac vita sub mortali conditione portamus, resurrecturam esse immortalem ac rationem reddituram pro animæ consortio credamus. Vitam æternam. Amen. Vitam quoque æternam debetis credere in cœlis, fratres, veraciter, quod significat Amen, vos percipere posse cum Christo et sanctis ejus, si hanc quam vobis exposuimus sidem sideliter teneatis ac bonis actibus conservetis: quam obsecro ut memoriæ bene commendetis ac digna conversatione probare et usque ad finem vitæ istius perducere contendatis, ut per hanc æterna præmia consequi Ehristo donante mereamini. • • • • • • • • Amen.

#### HOMILIA XIV.

IN DTE PARMARUM. (Evang. Matth. 4.)

Hodiernæ celebritatis observatio quid nobis innuat, non incongruum videtur, fratres charissimi, inter hæc sacra missarum solemnia vobis breviter exponere, quia aliqui vestrum hujus festi rationem sciunt: aliqui vero quod ritu cultus cum cæteris foris geritur, intellectu cordis minime intus norunt. Narrat quidem sanctum Evangelium quod Redemptor noster, appropinguante tempore suæ passionis, ante sex dies Hierosolymam pergens, per discipulos suos asellum sibi adduci jusserit, qui cum adductus esset, apostoli super eum vestimenta sua imposuerint, et Jesum desuper sedere secerint : plurima autem C turba straverit vestimenta sua in via; alii vero ramos de arboribus cædentes, similiter viam sternerent, quatenus asinus ille sine offendiculo incederet. Illi autem qui præibant, et qui sequebantur, clamaverunt dicentes: Hosanna filio David, benedictus qui venit in nomine Domini rex Israel, Hosanna in excelsis. Et quod cum tali triumpho Dominus Jesus Hierosolymam ingressus sit: hæc quidem secundum historiam ita facta, hodierno conventu, in memoriam Redemptoris nostri celebravimus, opportunum æstimantes quid hæc spiraliter significent vobis intimare. Asinus quippe hic super quem Dominus sedit, gentilem populum significat unde nos sumus : quem apostoli per prædicationem Evangelii, ab inimici vin- n dat, qui nos redemit, Christus, Salvator noster : qui culis, id est diaboli, absolventes, ad Christum adduxerunt; imponentesque super eum vestimenta sua, id est, præceptis Dominicis et gratia spiritali nuditatem peccatorum ejus velantes, Dominum desuper sedere, id est, habitare et imperare, secerunt. Plurima autem turba, quæ vestimenta sua sternebat in via, martyres significat, qui corpora sua pro Christo morti tradiderunt, nobisque exemplum dederunt, qui jumenta Domini sumus, ut pro Christi side cuncta adversa patienter toleremus. Illi autem qui ramos de arboribus fructiferis, id est, prophetis testimonia sacra sumentes, nobis quotidie viam sternunt, id est, viam nostram ordinant quatenus sine offensa peccatorum, sub sessore Domino, in sanctam civitatem, id

autem illi qui præibant, et qui sequebantur, clamabant : Hosanna filio David, significat illos sanctos qui ante adventum Domini in carne præcesserunt, et eos qui post ascensionem ejus subsecuti sunt, concorditer laudes ejus resonasse et majestatem illius prædicasse veraciter : quia quod prophete et patriarchæ de eo prædixerunt futurum, hoc apostoli et evangelistæ narrabant jam esse completum. Hæc igitur considerantes, fratres charissimi, perpendamus misericordiam conditoris nostri, qui prius nos bonos et immortales creavit, et post prævaricationem ac lapsum fragiles ac mortales factos, a potestate diaboli et peccatorum vinculis per Unigenitum suum liberavit. Humiliemus nos sub tanto sessore, quia ju-Bigum ejus suave et onus ipsius leve est; studeamus, quantum possumus, ut cum portantes, peccatorum offendicula caveamus. Habemus viam præparatam, .;quia omnis Scriptura divinitus inspirata ac dictata 'docet et instruit nos, qualiter recto cursu pergamus ad patriam nostram, et bono studio, per fidem, spem et charitatem, veniamus ad creatorem nostrum. Jam approximat dies sanctus Paschæ: hæc hebdomada. fratres, præ cæteris totius anui septimanis, mysteriis cœlestibus plena est : hac hebdomada Salvator quotidie usque ad tempus passionis suæ in templo docuit; in hac quippe, id est, quinta feria hujus septimanæ, in cœna mystica, corporis et sanguinis sui sacramenta suis discipulis ipse primum tradidit, quando et eorum pedes lavit; in sexta feria quoque crucis ac passionis suæ mysteria complevit; sabbato vero in sepulcro requievit. Quicunque ergo in hac Quadragesima usque modo bene laboravimus, usque ad finem ejus in hoc perseverare studeamus. Quicunque ergo hactenus desidiosi fuimus, saltem in istis septem diebus cum jejuniis et eleemosynis largis, cum vigiliis et oratione, cum lacrymis et compunctione cordis, misericordiam apud Redemptorem nostrum invenire satagamus : ut in sancto Pascha, quando ad mensam sacram Domini accessuri sumus, oculi ejus in nullo nostrum offendantur, ne forte ei dicat : Amice, ad quid venisti : quomodo huc intrasti non habens vestem nuptialem? cujus iram nos devitare, et gratiam ejus magis invenire, ipse concecum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XV.

IN COENA DOMINI. (Evang. Joan. XIII.)

Non prætermittendum est, fratres charissimi ac Dei filii nominati, quin aliquam allocutionis admonitionem de hoc sancto et pretioso die hodiernæ festivitatis vobis faciamus, quam cuncta Dei Ecclesia, per totum mundum diffusa, celebrat et honorat : quia sicut corpus sine quotidiano victu non potest vivere, ita nec anima, quæ valde pretiosioris est conditionis. sine Dei verbo. Nam sicut caro redit ad terram, de qua sumpsit originem, ita anima ad cœlum, si sem-

reficiatur, quia hoc omnem suavitatem superat mellis, testante propheta David, qui ait: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, Domine, super mel ori meo (Psal. cxvIII). Unicuique ergo homini sit certum ac notum quia sicut natus est in hunc mundum, ita mundum reliquit, attestante evangelista Joanne de Filio Dei in hac evangelica lectione quam modo legere audistis, sic dicens : Ante diem festum Paschæ. sciens Jesus quia renit hora ejus ut transeat ex hoc mundo ad Patrem. Dei Filius namque, de quo omnis honor ac potestas procedit, in multis rebus propter nes dehonestatus est, flagellis flagellatus, alapis percussus, in facie sputus, per manus vinctus, spincam portans coronam, venditus, et sic tandem per crucis ascendit ad Patrem suum in cœlum, unde descendit; sic et nos ad nostrum Patrem, quod ipse Christus est, transire debemus de hoc mundo, iniquitalem dimittere et justitiam facere; largire bona temporalia propter æterna; linguere diabolum et ejus mala opera, et quæ Deo sunt placita agere et amare; Deum ex toto corde et omni mente diligere; proximum nostrum, quod unusquisque Christianus est, sicut nosmetipsos; mendacia vitare, superbiam, homicidia, fornicationes, furta et cætera quæ his sunt similia. Si hæc ergo agamus bona, et vitemus mala quæ dixi, imitamur et nos Dei Filium, similiter ascendentes ad Patrem nostrum qui in cœlis est, qui simul omnia regit et habet. Sequitur : Cum dilexisset suos qui erant in mundo, in finem dilexit eos. In tantum guippe Dominus dilexit suos qui erant in hoc mundo, ut seipsum etiam tradebat propter eos in mortem : quia majorem dilectionem nemo habet, quam qui animam suam dat pro amicis suis (Joan. xv). Tunc cœna parata est, ut convenientes discipuli cum magistro, statim diabolus misit in cor Judæ ut traderet suum magistrum et Dominum nostrum Judæis : quia sicut malis et iniquis, ut Judas fuit, diabolus malas cogitationes immittit, ita Spiritus sanctus bonis et justis pias rectasque cogitationes innectit; sicut suis semper fecerat discipulis, mittens cos ad reges et præsides, dixit: Dum steteritis ante eos, nolite præmeditari quomodo aut quid loquamini, quia dabitur vobis in illa hora quid loquamini (Luc. xxv). Traditor Dei Judas et proditor ad convivium venit sine fide, quia si veraciter fidem habuisset, nunquam eum impiis Judzeis tradidisset. Sciens autem Jesus quia Deus Pater omnia dedit ei in potestatem, et ipsum traditorem suum, ac conscius quid facere pro amicis suis debuisset, et quia a Deo Patre in hunc mundum veneret, tamen in deitate illum non relinquens : et iterum ad sum reversurus, nunquam nos de sua gratia deserens; surgit a cæna, et ponit vestimenta sua; ac statim coepit lavare pedes discipulorum, implens of-Acium servi, quamvis creator omnium esset, cœlestium, terrestrium et infernorum. Sed tunc primum venit ad Petrum, quia summus et princeps erat apostolorum; et juste, qui claves regni cœlorum illi

per divino eloquio, quod ejus cibus est, pascatur ac A concessit, et quodcunque solveret in terris, fuisset solutum in cœlis. Tunc nimium sanctus Petrus expavescit, quod Filius Dei, conditor sui et cunctarum rerum, debuisset pedes sui servi lavare, et ait : Domine, tu nunquam mihi lavas pedes? quia tu es Dominus, et ego servus; tu Deus, ego homo; tu redemptor, ego peccator. Respondit ei Jesus: Quod ego facio, tu nescis modo, scies autem postea; quasi dixisset: Sic hujus facti mysterium necdum intelligis, sed postea intellecturus eris, quia si non lavero tibi pedes, non kabebis partem mecum. Iterum autem prohibuit dicens: non lavabis miki unquam pedes; sed tertio, de sermone Domini territus, quia dixit: Si non lavero tibi pedes, non habebis partem mecum. subjunxit : Domine, non tautum pedes, sed et manus passionem mortem suscipiens, et a morte resurgers, B & cout; si minaris ergu quod nullam tecum habeam communicatem propier lavandos pedes, nunc pro eo quod aliquam communionis ture partem habeam, nullan tibl hego abbiendam mei corporis partem. Respondit Jesus: Qui lotus est, non indiget nisi ut pedes lavet, sed est mundus totus. Significabat autem hoc: Quicunque ergo ad sacrum venerit baptismum. et in hoc mittitur in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, statim totus est mundus, tam in anima quam in corpore : quia in baptismi lavacro peccata hominum dimittuntur et delentur; nam antequam baptizetur, filius diaboli, postea vero filius Dei nominatur. Hoc significavit Dominus cum dicit : Qui lolus est, non indiget, nisi ut pedes lavet, sed est mundus totus. Quia sicut pedes, qui terram calcant, sine aliqua sorde esse non possunt, sic nemo in hoc sæculo et in hac mortali carne potest sine peccato vivere, D. Joanne apostolo attestante: Si dixerimus, inquit. quia peccatum non habemus, nosipsos decipimus et veritas in nobis non est (I Joan. 1). Homo vero cum post baptismum per aliquod malum opus sordidatur. iterum necesse est per eamdem gratiam divinæ bonitatis emundari, id est, cum pecunia, elcemosyna, oratione, flere pravum quod gessit, quærere bonum quod peccando amisit. Spiritaliter autem Dominus quotidie pedes nostros lavat, cum Deum Patrem interpellat pro nobis. Similiter nos ipsi quotidic pedes nostros lavare debemus, consitendo in corde peccata nostra cum Oratione Dominica: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Tunc Dei Filius quando hæc omnia quæ vobis numeravi se humilians complevit, ait ad eos: Scitis quid secerim vobis : si ergo Dominus et magister lavi vestros pedes, el vos debetis alter alterius lavare pedes. ut quemudmodum ego feci vobis, ita et vos faciatis; quasi dixisset ita: Si ego Deus et Dominus dimisi vobis peccata vestra, tanto magis et vos debetis alter alterius peccata dimittere. Quod autem dicit evangelista Dominum surrexisse a cœna, hoc est, quando Dei Filius de cœlesti solio Patris descendit ad terram, nostram sibi carnem sumendo. In hoc sua ponit vestimenta, quoniam se humiliavit et obediens Deo Patri erat usque ad mortem. Linteo se procinxit, quia formam servi suscepit. Misit aquam in pel-

mundaret vestigia in se credentium, quæ terrenis peccatis sordida fuere. Tunc linteo pedes extersit, quando cum propria corporis sui carne scelera peccatorum nostrorum propter nos moriendo purgavit. In hoc itaque pedes discipulorum lotos habebat. quando per sui sanguinis effusionem purgationem nostræ redemptionis implevit. Quod autem ait, accepit restimenta sua, hoc est, quod in die tertia de sepulcro cum eodem corpore quo moriebatur in cruce, resurgens, iterum vestitus et immortalis factus. Quod autem evangelica lectio dicit, Jesum iterum recubuisse, significat quia iterum ascendit in cœlum ad Patrem suum unde descendit, sedens in dextera Dei, et in majestate paternæ divinitatis, unde iterum venturus est judicare vivos et mortuos. Ad hoc ventu-B rum judicium, ipsum Deum cum cæteris qui judicant orbem terræ in æquitate, mitem et pium invenire mereamini, ut cum eo regnare in æterna felicitate possitis in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XVI.

IN SABBATO SANCTO PASCHÆ. (Evang. Matth. xxvm.)

Ecce, fratres charissimi, diu desiderata advenit solemnitas, in qua Salvator noster alligato principe tenebrarum, et confractis portis mortis, ablataque præda sanctarum animarum, de inferno triumphans, resurrexit in gloria. In hac quidem nocte, sicul modo ex Evangelica lectione audivimus, resurgente Redemptore nostro, terræmotus factus est magnus: angelus autem Domini descendit de cœlo, et accedens revolvit lapidem ab ostio monumenti, sedebatque super eum, quem Judæi ob persidiam maximam appositum signaverunt, et munierunt sepulcrum cum custodibus. Aspectus autem angeli erat sicut fulgur, et vestimenta sicut nix. Præ timore autem ejus exterriti sunt custodes, et facti sunt velut mortui. Mulieribus quoque, quæ Salvatoris amore accensæ, ad septelcrum veuerunt, idem angelus dixit : Nolite timere vos, scio enim quod Jesum qui crucifixus est quæritis : non est hic, surrexit sicut dixit; venite et videte locum ubi positus erat Dominus : et cito euntes discite discipulis ejus quia surrexit, et ecce præcedet vos in Galilæam; ubi eum videbitis, ecce prædixi vobis. Nobis enim et pro nobis Christus nascitur, patitur, resurgit, ut nos D in vita per ipsum renascamur : omnia enim per ipsum in bac nocte restaurata sunt. In bac quippe nocte, quasi primitiæ dormientium, Christus resurrexit; in hac nocte captivitas nostra solvitur, vita, in Adam amissa, restauratur; in hac nocte protoplastus antiquus peregrinus rediit ad paradisi patriam, Christo cherubin movente: ab hac enim nocte Doruinicæ resurrectionis paradisus patet, nulli clauditur, nisi a seipso; nulli aperitur, nisi a Christo. Ad hoc enim hodie Dominus resurrexit, ut imaginem nobis futuræ resurrectionis ostenderet; et ideo hodie vitali lavacro resurgens Dei populus, ad instar resurrectionis, Ecclesiam nostram splendore nivei candoris illuminat. Gratias Deo nostro agere debe-

vim, quando sanguinem suum misit in terram, ut A mus, cherissimi, quod dum sancti paschæ solemnitatem colimus, futuræ resurrectionis speciem in renatis jam videinus. Hoc itaque admoneo, dilectissimi fratres, ut quoties paschalis solemnitas venit, quicunque viri, quæcunque mulieres de sacro fonte filios spiritaliter exceperunt, cognoscant se pro ipsis fidejussores apud Deum exstitisse, et ideo semper illis sollicitudinem veræ charitatis impendant, admoneant et castigent, atque corripiant, ut castitatem custodiant, virginitatem usque ad nuptias servent, a maledicto vel a perjurio linguam refrenent, cantica turpia vel luxuriosa ex ore non proferant, non superbiant, non invideant, iracundiam vel odium in corde non teneant, auguria non observent, philacteria et characteres diabolicos nec sibi nec suis aliquando suspendant, præcantatores velut ministros diaboli fugiant, fidem catholicam teneant, ad ecclesiam frequentius currant, contempta verbositate, lectiones divinas attentius auribus audiant, peregrinos excipiant, et secundum quod in Scripturis constitutum est, hospitum pedes lavent, pacem et ipsi teneant, et discordes ad concordiam revocare contendant sacerdotibus et parentibus honorem et amorem veræ charitatis impendant : hæc ergo omnia, et his similia, filios et filias vestras admonere condecet, ut cum ipsis ad æternam beatitudinem feliciter veniatis. Nemo se circumveniat, fratres charissimi, nullus homo sibi solummodo vivat, sed, sicnt frequenter suggessi, quantoscunque aliquis per exemplum sanctæ vitæ ædificaverit, cum tantis et pro tantis mercedem beatæ retributionis accipiet; et quantiscunque exemplum malæ conversationis. etiamsi illi non eum sequantur, præbuerit, pro tantis se rationem noverit redditurum, quia occasionem eis dedit mortis et causam paravit perditionis. Et ideo sicut jam supra suggessi, neophytis nostris, auxiliante Domino, exemplum bonæ conversationis, quantum possumus, debemus ostendere, ut non pro illorum destructione poenam recipere, sed pro ædificatione ad indulgentiam derictorum nostrorum, Domino præstante, mercamur pervenire, et gaudia æternæ possjáera. Amen.

#### 

IN DIE DOMINICA PASCIPAR.

Pascha nostrum, dilectissimi, Christi est resurrectio: Pascha quippe transitus interpretatur, videlicet de morte ad vitam, de passione ad gloriam, de inferno ad paradisum. In eo quippe quod Christus mortuus est, mors nostra destructa est; et quod ipse resurrexit, nobis resurgendi facultatem tribuit. nosque transire secit de infidelitate ad fidem catholicam, de idololatria ad unius Dei cultum, de peccato ad justitiam, de errore ad veritatem, de discordia ad pacem, de servis inutilibus et diaboli servitio maneipatis in numerum filiorum Dei, de exsilio ad patriam, de pœna ad coronam. Et ideo, dilectissimi, pascha Christi regnum est cœli, salus mundi, occasus inferni, gloria supernorum, vita credentium, resurrectio mortuorum, testimonium miserationis divinæ,

pretium redemptionis humanæ, contritio mortis abo- A lita est [ Dele abolita est]. Quæ festivitas, Dei sacrata mysterio, virtutem Dominicæ resurrectionis per angelos indicat, per populos manifestat, per corda credentium bona multiplicat. Hic est igitur dies ille de quo Psalmista olim præcinebat, dicens : II æc dies quam fecit Dominus, exsultemus et lætemur in ea (Psal. cxvII). Celsior cunctis, lucidior universis, in qua Dominus resurrexit : in qua novam sibi ple-Lem, ut ibi videtis, regenerationis spiritu conquisivit; in qua singulorum mentes gaudio et exsultatione perfudit. Ilic ergo dies resurrectionis Christi defunctis vita, peccatoribus venia, sanctis est gloria. Quomodo ergo Maria virgo, mater Domini, inter omnes mulieres principatum tenet, ita et in terris dies hæc omnium dierum caput est: et sieut Sancta sanctorum, vel Cantica canticorum in Scripturis legimus, ita et hanc solemnitatem solemnitatum merito dicimus. Igneam illam rhomphæam et paradisi januam, quam nullus potuit effringere, modo Christus cum latrone reseravit : porta paradisi, quæ nulli ante passionem Domini aperta est, ex eo tempore quo passus est Dominus usque ad præsentem diem et clausa et reserata est; clausa est peccatoribus et incredulis, reserata est justis et credentibus : per hanc ingressus est Petrus, per hanc ingressus est Paulus, per hanc omnes sancti martyres intraverunt, per hanc quotidie de toto mundo justorum animæ ingrediuntur. Duæ enim portæ sunt, porta paradisi, et porta Ecclesiæ: per portam Ecclesiæ intravimus primitus, id est, per fidem et baptismum, quia quidem, si fideliter permanebimus bene operantes, post exitum vitæ portam intrabimus paradisi. Ecclesia quoque sancta sine dubio domus Dei est, et ita debemus vivere ne ejiciamur de domo illa, et ejecti foras a bestiis, id est malignis spiritibus, devoremur, de quibus propheta dicit (Psal. xxxvII): Ne tradas, Domine, bestiis animas confitentes tibi. Assidue ergo versemur in illa, quæ omnium nostrum mater est; if est, Ecclesia, quatenus ad Patris etchoi, ou nos ipsa filios adoptionis grinnt, increamur pervenire regnum. Celebranus hanc sacratissimam solempitatem ita sicut apostolus Paulus nos dacuit ditras: Non in fermento vaeri, reque in ferniento malitiæ et nequitiæ (I Cor. v); hoc est, non in amaritudine malitiæ humanæ, sed in sinceritate divinæ sanctitatis, quæ est castitas, humilitas, bonitas, misericordia, humanitas, justitia, lenitas, patientia, veritas, pax, benignitas. Hæc est massa sanctitatis Christianæ quam humanæ malitiæ fermentum corrumpit, hoc est, libido, superbia, invidia, iniquitas, avaritia, intemperantia, mendacium, discordia, odium, vana gloria, crudelitas et injustitia; quæ omnia corruptionis genera aliena nobis efficiat, et sinceritatem veritatis suæ ipse in nobis custodiat, auctor et largitor omnium bonorum et effector istius sacratissimæ festivitatis, Jesus Christus, Salvator noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XVIII.

## IN OCTAVIS PASCHÆ, SIVE IN CÆTERIS DOMINICIS DIEBUS POST PASCHA.

Isti sunt dies, fratres charissimi, quos ob honorem Dominicæ resurrectionis per totum orbem terrarum catholica veneratur Ecclesia, quia Salvator noster post resurrectionem suam, sicut beatus Lucas testatur (Act. 1), per dies quadraginta suis discipulis in multis argumentis apparuit, et veritatem sux resurrectionis illis manifestavit; et ideo sanctorum patrum traditione, debemus omnes dies istos festivos habere, et cum spiritali gaudio gloriam resurrectionis Christi celebrare, neque jejuniorum rigorem in illis tenere, licet sobrietas omni tempore tenenda sit. Quadragesimæ ergo tempus, quod ante pascha cum jejuniis et afflictione carnis nostræ habuimus, præsentis sæculi typum tenet, in quo per mortificationem corporis nostri passionibus Christi communicare debemus: istud vero tempus quod post pascha usque in sanctam Pentecosten observamus, propter resurrectionem Christi, futuræ vitæ imaginem præfert, in quo laudes Deo cum magna lætitia decantamus; Alleluia enim, quod istis diebus in laudibus Dei sancta frequentat Ecclesia, canticum cœleste est, sicut Joannes apostolus in Apocalypsi sua testatur (Apoc. xix), et futuræ vitæ gloriam nobis præmonstrat, quando ad exemplum Redemptoris nostri, a mortuis resurgentes in æterna beatitudine cum sanctis angelis sine cessatione laudes creatori nostro in æternuni cantabimus. Sed quia paschale tempus modo, fratres charissimi, celebramus, sic exsultemus in spe ut perveniamus ad rem : ut quod jam præcessit in capite nostro, ipsi quoque in die novissima percipere mereamur: sicque corpori nostro relaxemus, ut puritas mentis non obfuscetur: sed potius abstinentes ab omni lusu, ebrietate, lascivia ac turpitudine, demus operam sobriæ remissioni ac sanctæ sinceritati, ut quidquid modo corporali abstinentia non acquirimus, mentium puritate et morum probitate quæramus. Audite me, fratres, omnes qui statis in Domino, apostolicis verbis vos alloquor: Ecce nox processit, dies autem appropinquarit : Abjicite opera tenebrarum, et induite vos arma lucis, sicut in die honeste ambulemus; non in comessationibus et ebrie-D tatibus, non in cubilibus et impudicitiis, non in contentione et amulatione; sed induite vos Dominum Jesum Christum, et carnis curam ne seceritis in concupiscentiis (Rom. xiii), ut et vitam æternam et stelam immortalitatis induatis, ad quam percipiendam in baptismo regenerati estis: Quotquot enim in Christo baptizati estis, Christum induistis (Gal. 111), et ejus membra facti estis. Quia ergo membra Christi estis, admoneo vos ut attendatis vobismetipsis, ne forte illam dignitatem perdatis. Magna autem et inæstimabilis dignitas est fieri filios Dei, fratres autem Christi : cavete autem ab hominibus (Matth. x), non dico tamen a paganis, vel Judais, vel hareticis, sed etiam a malis catholicis, qui confitentur ore Deum, factis autem negant (Tit. 1). Eligite volis iu populo Dei quos imitemini, nam si turbam imitari A in fortitudine clamasse. Omne Ninivitarum regnum volueritis, timeo quod a vero devictis. Inter paucos ergo angustam viam ambulantes eligite quos sequamini: quia arcta et angusta via est quæ ducit ad ritam, et pauci intrant per eam : lata et spatiosa quæ ducn ad mortem, et multi vadunt per illam (Matth. VII). A rapinis, a fraudibus, a perjuriis abstinete; gurgites ebrietatum repellantur a vobis; fornicationes sic fugite quomodo mortem, mortem non quæ animam solvit a corpore, sed ubi anima semper ardebit cum corpore. Quid prodest, fratres, quod Satanas levia dicit esse peccata, quæ Christus ostendit gravia. Dicit enim diabolus, carnis peccata non sunt magna; licitum est usque ad satietatem manducare ac bibere et cum muliere concumbere, et sic seducit. Sic fecit contra primum hominem cui Deus B fratres, quod valde dolendum est, aliqui vestrum dixerat: Qua die manducaveritis ex eo, morte moriemini (Gen. 11); venit inimicus et ait: Non morte moriemini, sed aperientur oculi vestri, et eritis sicut dii (Ibid.). Dimissa est minatio Dei, et audita est promissio diaboli. Nunquid profuit, quia dixit mulier : Serpens decepit me; nunquid desendebat excusatio, et non est secuta damnatio? Nolite recipere pollicitationem diaboli, qui vere inimicus est vester, sed audite magis præceptum Christi qui vos redemit, et sempiternum vobis dedit regnum. Sic peragite dies istos lætitiæ, ut ad veram in cœlis pervenire possitis lætitiam, et sic Pascha istud transitorium modo celebretis, qualiter cum Christo et sanctis angelis cjus in æternum gaudeatis, præstante ipso Redemptore nostro, qui cum Patre et Spiritu C sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XIX.

#### IN LITANIIS.

Oportet, fratres charissimi, ut conventus istius causam non ignoretis, quo, secundum patrum præcedentium constituta, omnes in unum viri et feminæ, pueri et senes, convenistis. Ad conciliandum ergo nobis Dei misericordiam tempus est opportunum, ut per jejunia et castigationem corporis, per preces et compunctionem cordis remissionem peccatorum nostrorum, et gratiam in conspectu ejus invenire mereamur. Legimus enim in prophetis quia cum Ninive civitati subversio divinitus immineret, et juxta sententiam Domini (Jon. 111), destruendi illam D tempus ingrueret, consistentes in ca aliud non habuisse præsidium nisi ut, abjectis copiosis epulis, jejunia continuata susciperent, et divitiarum ambitione deposita, humilitatem se paupertatis induerent' scilicet, ut exinde remedium perciperent unde his perditio contingebat; hoc est, ut iram Divinitatis, quam luxuriando provocaverant, abstinendo lenirent, et ossensam quam in eos superbia contraxerat, humilitas mitigaret. Dicitur enim in illa tribulatione ipse rex deposita imperiali purpura, regali ambitione submota, membra sua cilicio præcinxisse atque in sacco et cinere se diebus ac noctibus volutasse, homines et jumenta pariter jejunasse, atque ad Deum

tunc interisset, nisi illud pænitentia patrona servasset. Sed cur jejunabant infantes et jumenta, quorum non argumtur peccata? Jejunabat parvulus ut evaderet senior; jejunabant innocentes, ut non perirent peccatores: omnes pariter abstinebant, ut peccata quæ ab aliquibus commissa fuerant, ab omnibus solverentur. Ita et nos, fratres, cum consentientibus animis et conspirati fide clamemus ad Dominum Deum nostrum : Adoremus et procidamus ante Deum, ploremus coram Domino qui fecit nos, quia ipse est Dominus Deus noster (Psal. xciv), patiens et multum misericors. Precemur illum cum lacrymis et gemitu, ut convertatur, et ignoscat, et revertatur a furore iræ suæ, et non percamus. Igitur, non solum in his sanc is diebus hæc non faciunt, sed, quod pejus est, præ cæteris diebus turpius vivunt, sceleratius agunt. Nam cum isti dies adveniunt, instruunt sibi convivia, præparant domos, ut luxuria in eis diligentius exerceatur; et non in saccis neque in lugubri habitu, sed compti et ornati in publicum viri feminæque procedunt, quasi dies sint lætitræ et non magis pænitentiæ. Cum autem sanctæ cruces et sanctorum reliquiæ cum litaniis a clero exportantur, ipsi non insistunt precibus, neque sequentur vexillum sanctæ crucis cum laudibus. sed super phaleratos resiliunt equos, discurrunt per campos, ora dissolvunt risu, alterutrumque se præcurrere gestiunt, in altum clamorem cum cachinno extollunt, et non solum hæc faciendo ipsi inutiles flunt, sed etiam alios ab intentione precum impediunt : postquam autem domum veniunt, convocant ad convivium non pauperes, vel cæcos aut debiles, secundum præceptum Domini (Luc. xiv), sed vicinos ac sodales suos qui sint ejusdem voti atque ejusdem studii : vacant epulis studentque calicibus epotandis; acquirunt si possunt musicorum instrumenta, tympanum, citharam, tibiam et lyram. Inter quæ nimia pocula, cantant carmina dæmonum arte confecta, sicque diem totum cum nocte consumunt. Hæc ergo, fratres, quid sunt aliud nisi antiqui hostis machinamenta ac dæmonum ludibria, separari a Deo et conjungi diabolo, privari vita et consumi morte, carere cœlo et retrudi in inferno? isti enim, secundum Apostolum, non serviunt Deo, sed suo ventri; non Christo, sed Belial. Obsecro autem vos, fratres, ut talium mores et consortia devitetis et si eos a talibus ineptiis abstrahere possitis, satagite; sin autem, cavete ne cum talibus pereatis, dies enim modo compunctionis et pœnitentiæ celebramus. Et licet omni tempore, fratres charissimi, nobis oporteat Dei misericordiam corpore contrito et corde compuncto requirere, et ab illo indulgentiam peccatorum fideliter postulare: nunc tamen propter imminentem peccatis nostris debitam et gravissimam siccitatem, infestationem paganorum, atque pestilentiam cum mortalitate, ingenti rugitu vel gemitu, assiduis orationibus et largioribus elcemosynis, debemus

Dei misericordiam implorare, ut ipse nobis et bene- A diantur, quia exercendæ linguæ potius, quam mundictionem aquarum cœlestium tribuat, pacem reddere dignetur, peccatorum indulgentiam dare, et prospera dignetur pro sua pietate concedere. In his præcipue diebus, otiosis fabulis finem conemur imponere, et quantum vires suppetunt, orare studeamus et psallere, sobrio victu vivere; et si pacem temporum desideramus accipere, non dissimulemus pacem cum proximis custodire: contra nullum hominem desæviat ira nostra, et cito a nobis cessabit indignatio divina, secundum illam promissionem Salvatoris. Si, inquit, dimiseritis peccata eorum, dimittet et vobis Pater vester cœlestis peccata vestra (Matth. vi); nullus sibi ex industria aliquas occupationes Inquirat, per quas se de Ecclesiæ conventu subducat; sine dubio peccatorum suorum vulnera diligit, qui in istis diebus tribus jejunando, orande et psallendo, medicamenta spiritalia non requirit. Isti enim dies a sanctis patribus nostris veris tempore ob hoc statuti sunt celebrandi, ut ante novarum frugum maturitatem, et ante omnem actum æstatis vel autumni, præoccupemus faciem Domini in confessione, et in psalmis jubilemus ei (Psal. xciv), ut misericordia ejus subsequatur nos omnibus diebus vitæ nostræ, quatenus ipse det nobis salutem animarum nostrarum, sanitatem corporum, fertilitatem agrorum atque vinearum, securitatem hostium, et repellat insidias omnium inimicorum, atque per totum anhum quiete temporum et pace concessa, in suo sancto servitio nos custodire dignetur. Curramus singuli, curramus omnes semitam mandatorum Domini, et in via peccatorum non stemus, contra diaboli insidias armis nos spiritalibus muniamus, sumamus scutum fidei, loricam justitiæ et galeam salutis, et gladium spiritus, quod est verbum Dei (Ephes. vi). Oremus ut non intremus in tentationem, ne circumveniamur a Satana, ne periclitetur vita nostra, ne peccatis nostris exigentibus tradamur in adversarii potestatem, et in carcerem mittamur, in ignem videlicet æternum, in tenebras exteriores. ubi erit fletus et stridor dentium : dolor sine sine, et sempiternus interitus, qui præparatus est diabolo et angelis ejus (Matth. viii, xiii), quem nos vitare et ad æternam beatitudinem cœlestemque gloriam tur, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XX.

#### ITEM IN LITANIIS.

De Oratione Dominica (Evang. Luc. X1). Modo, fratres charissimi, cum Evangelium legeretur, audivimus Salvatorem nostrum dicentem ac nobis præcipientem : Petite et dubitur robis, quærite et invenietis, pulsate et aperietur vobis. Omnis enim qui petit, accipit; et qui quærit, invenit; et pulsanti aperietur (Luc. x1). Et non solum nos petere jussit, sed etiam alibi petere docuit : Orantes autem, ait, nolite multum loqui, sicut ethnici faciunt (Matth. vi); arbitrantur enim quod in multiloquio suo exau-

dando animo dant operam. Scit enim, inquit, Pater vester quid vobis necessarium sit, antequam petatis ab eq: et de ipso scriptum est : Homo videt in sacie, Deus autem intuetur cor (I Reg. xvi); et item : Dominus novit cogitationes hominum, quævanæ sunt (Psal. xc111). Deus ergo Dominus noster non verborum multitudinem quærit, quasi ignarus nostræ voluntatis, cui universa nota sunt antequam fient, omnia enim nuda et aperta sunt oculis ejus. (Hebr. IV), sed nostri cordis internum ac purum quærit affectum: Sic, inquit, orabitis: Pater noster, qui es in cælis; ac si monendo dixisset nobis: Ad magnum genus pertinere cœpistis, nolite inhærere terrenis, qui Patrem invenistis in cœlis: omnes enim docet fratres unanimes esse qui unum Patrem Deum volumus habere. Sub isto Patre, fratres sunt, dominus et servus, imperator et miles, dives et pauper. Omnes Christiani fideles diversos habent patres in terra, alii nobiles, alii ignobiles, unum vero Patrem invocant, qui est in cœlis; et si ibi est Pater noster, ibi nobis præparatur hæreditas : quia ergo audivimus a quo petamus, sciamus jam quid petamus, ne forte talem Patrem, male petendo, offendamus. Prima ergo petitio est, sanctificetur nomen tuum : nomen Dei semper sanctum est; quare ergo petimus ut sanctificetur, nisi ut nos per ipsum sanctificemur, et sanctificatio Dei appareat et permaneat in nobis. Sequitur alia petitio, adveniat regnum tuum: sive petamus, sive non petamus, venturum est regnum Dei. Quare ergo petimus, nisi ut veniat et nobis quod venturum est omnibus sanctis? ut et nos Deus in numero sanctorum suorum habeat, quibus venturum est regnum eius. Dicimus tertia petitione, fiat voluntas tua sicut in cœlo et in terra: quid precamur hic aliud, nisi ut quomodo sibi serviunt angeli in cœlo, ita et nos illi serviamus in terra; Angeli autem et ipsius sancti obediunt illi, non illum offendunt, non frasci faciunt, sed faciunt ejus jussa amando eum : hoc ergo oramus ut et nos præceptum Dei charitate faciamus. Iterum, verba ista et aliter intelligi possunt, nam cœlum in nobis anima est, terra in nobis corpus est. Quid est ergo, fiat voluntas tua sicut in cœlo et in terra? nisi ut sicut nos audivimus præcepta Dei, nos pervenire posse, ipse sua gratia præstare digne- D sic et nobis consentiat caro nostra, ne dum contendunt caro et spiritus, præcepta Dei minus implere possimus. Istæ ergo tres petitiones pertinent ad vitam æternam, quia æterna in eis petimus : semper enim et sine ullo sine debemus desiderare sanctisscari in nomine Domini, et regnum ejus sieri in nobis, et voluntatem ejus impleri : cæteræ vero quatuor sequentes pertinent ad vitam præsentem. Scquitur in Oratione Dominica, Panem nostrum quotidianum da nobis hodie : sive exhibitionem corpori petimus necessariam a Deo Patre, in pane significantes quidquid nobis est necessarium; sive quotidianum panem intelligamus illum esse quem accepturi sumus de altari. Quid est enim quod oramus ut det nobis eum, nisi ne mali aliquid admittamus unde

a tali pane separemur. Et verbum Dei quod quotidie A illam proferamus, ac Lonis operibus ipsam commenprædicatur, panis est : non enim quia non est panis ventris, ideo non est panis mentis : cum autem vita ista transierit, nec panem illum quærimus quem quærit fames, nec sacramentum altaris habemus accipere, quia ibi erimus cum Christo, cujus corpus modo accipimus in sacramento. Nec verba ista a nobis tunc dici habent, quæ nunc dicimus vobis. Nec codex legendus est. quando ipsum videbimus, qui est Verbum Dei, per quem facta sunt omnia, quo pascuntur angeli, quo illuminantur archangeli, quo sapientes fiunt omnes cœlorum virtutes, non quærentes verba locutionis infructuosæ, sed bibentes unicum verbum, et inde impleti eructant laudes, et non desiciunt in laudibus. Beati enim, ait psalmus, qui habitant in domo tua, in sæcula sæculorum laudabunt te (Psal. LXXXIII). Ergo in hac vita petimus quod sequitur: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris: in baptismo omnia debita, id est, peccata omnia, prorsus dimittuntur nobis; sed quia hic nemo potest vivere sine peccato, et si non magno crimine, unde separentur ab illo pane, tunc nemo potest sine peccatis esse in hac terra, et non possumus accipere, nisi unum baptismum simul: in oratione autem accipiemus unde quotidie lavemur, ut nobis peccata nostra quotidie dimittantur. Sed hoc fit si faciamus quod sequitur, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Itaque, fratres mei, moneo vos, in Dei gratia filios meos, et sub illo Patre fratres meos, moneo vos ut quando vos aliquis offendit et peccat in vos, et venit, et consitetur, et C petit a vobis veniam, ut ignoscatis illi, et continuo ex corde dimittatis, ne vobis a Deo veniam venientem prohibeatis : si enim non dimittetis vos, nec ille dimittet vobis. Ergo et hoc in ista vita petimus, quia hic possunt dimitti ubi possunt haberi peccata, in illa autem vita non dimittuntur, quia nec habentur. Deinde petimus dicentes, ne nos inducas in tentationem: Deus enim non per seipsum inducit in teutationem, sed induci patitur eum quem suo auxilio destituerit, ac deseruerit, ordine occultissimo, at meritis causisque sæpe manifestis. Aliud est autem induci in tentationem, aliud est tentari: quia tentari, probare est; unde scriptum est: Vasa figuli probat fornax, et homines justos tentatio tribulationis (Eccli. xxvii). Induci autem in tentationem, est superari tentatione atque corrumpi. Sed libera nos a malo, hoc est ab omni peccato, sive etiam ab auctore peccati, boc est, diabolo, ne ille nos suis tentationibus seducat atque decipiat. Orandum est enim nobis quandiu sumus in præsenti vita, ut non solum non inducamur in malum quo caremus, sed ab illo ctiam liberemur quo jam inducti sumus : quod cum factum fuerit, nihil remanebit formidolosum, quia tunc gaudium nostrum erit plenum. Hanc ergo Orationem Dominicam, fratres charissimi, quæ ab ipso auctore nostro et largitore omnium bonorum instituta est, in memoria omnes teneamus, et intellectu cordis eam habere festinemus; puro ore et pacifica mente

demus. Scit enim ille qui taliter jussit nos petere. quid nobis utile est concedere : quia quæcunque postulaverimus secundum voluntatem ejus, audit nos ipse, videlicet mediator Dei et hominum, Jesus ( hristus Dominus noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sacula sæculorum. Amen.

> HOMILIA XXI. IN ASCENSIONE DOMINI. (Evang. Marc. xvi)

Sacratissimæ festivitatis, fratres charissimi, quam hodie celebramus, lectiones sacræ quæ inter bæc missarum solemnia recitatæ sunt, pandunt exordium. Ante dies ergo quadraginta Dominico Paschæ resurrectionis Domini tempus celebravimus, hodic ejusdem Redemptoris nostri Ascensionis solemnia veneramur: quia Salvator noster post resurrectionem suam, per dies quadraginta apparens discipulis suis, veraciter se resurrexisse in multis argumentis manifestavit; novissime recumbentibus illis undecim apparuit, et verba prædicationis ob confirmationem eorum jam ascensurus in cœlum, impertivit, fideique magnitudinem ostendit, ac signa quæ per prædicationem eorum credituros subsecuta erant, prædixit, eisque benedicens, Spiritus sancti promisit adventum. Post hæc autem, videntibus illis elevatus est, et nubes suscepit eum ab oculis eorum, assumptusque in cœlum, et sedet a dextris Dei, in eadem humanitate venturus judicare in fine sæculorum vivos ac mortuos, qua hodie ascendit, sicut et apostolis, in coelum euntem illum intuentibus, duo angeli prædixerunt : Viri, inquit, Galilæi, quid statis aspicientes in cælum? Hic Jesus qui assumptus est a vobis, sic veniet quemadmodum vidistis eum euntem in cælum. Ecce, cum Dominum in cœlum ascendisse auditis. in cordibus vestris immensa lætitia exhilaramini. laudes debitas ore depromitis, gaudium vestrum etiam in vultu ostenditis, quia majestatem Christi et gloriam regni cœlestis mente recogitatis. Et revera magna est et ineffabilis causa gaudendi, cum audimus et corde credulo tractamus, quod in conspectu sanctæ multitudinis, supra omnium creaturarum coelestium dignitatem humani generis natura conscenderit, supergressa angelicos ordines, et ultra cunctarum altitudinem potestatum elevata, ad Dei Patris provecta est consessum. Quia igitur Christi ascensio nostra provectio est, et quo praccessit gloria capitis co spes tendit et corporis, dignis exsultemus gaudiis, et pia gratiarum actione lætemur. Hodie enim non solum paradisi possessores firmati sumus, sed etiam cœlorum in Christo superna penetrabimus, ampliora adepti per ineffabilem Christi gratiam, quam per diaboli amiseramus invidiam. Nam quos virulentus inimicus primi habitaculi felicitate dejecit, eos sibi corporatus Dei Filius ad Patris dexteram collocavit : ascendamus, disectissimi, cum Christo interim corde, cum dies ejus promissus advencrit, sequemur et corpore. Scire tamen de-

🏔 🤏 📲 .

perbia, non avaritia, non luxuria, non invidia; nulhan vitium nostrum ascendit cum medico nostro. El ideo si post medicum nostrum desideramus ascendere, debemus vitia vel peccata deponere : hxc enim, quasi quibusdam compedibus nos premunt, et peccatorum nos retibus ligare contendunt. Et ideo cum Dei adjutorio, secundum quod ait Psalmista: Dirumpamus vincula eorum (Psal. 11), ut securi possimus dicere Domino: Disrupisti vincula mea: tibi sacrificabo hostiam laudis (Psal. cxv). Ascendentes autem non extollamur, nec de nostris quasi de propriis meritis præsumamus. Sursum enim cor habere debemus, sed ad Dominum: sursum enim cor, non ad Dominum, erigere, superbia vocatur; sursum autem cor ad Dominum habere, refugium vocațur. R Videte, fratres, magnum miraculum : altus est Deus : erigis te, et fugit a te; humilias te, et descendit ad te. Quare hoc? Quia excelsus est, et humilia respicit, et alta de longe cognoscit (Psal. CXXXVII); humilia de proximo respicit, ut attollat; alta, id est superba, de longe cognoscit, ut deprimat. Resurrexit enim Christus ut spem nobis daret quia resurget home qui moritur, ne moriendo desperaremus, et vitam nostram morte finitam putaremus, solliciti de salute animæ et requie post mortem. Ascendit ille in cœlum videntibus apostolis, et sedet a dextris Dei, et securos nos fecit quod nos in dextra sua collocaturus erit. Et ideo oportet nos interim credere, ut postea per fidem Deum mereamur aspicere. Mundemus per fidem oculum cordis nostri, C quia sic solummodo Deum videre possumus, sicut lpsa Veritas dixit : Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt (Matth. v). Humiliemus nos sub potenti manu Dei, ut nos exaltet in die visitationis (I Petr. v); qui enim modo ascendit tranquillus et mansuetus, tune veniet districtus et manisestus. Ignis in conspectu ejus ardebit, et in circuitu ejus tempestas valida (Psal. XLIX), et sedebit in sede majestatis suæ, et congregabuntur ante eum omnes gentes, ut recipiat unusquisque prout gessit, sive bonum, sive malum. Qui vero bene egerunt, ibunt in vitam æternam; qui autem male, in ignem æternum (Joan. v). Ipse ergo est nobis via, ipse est et patria : secundum hominem via, secundum Deum patria. Si fideliter currimus, per ipsum imus; si in cursu perseverave- D rimus, ad ipsum perveniemus. Quod ipse sua gratia nobis præstare dignetur, qui hodie super omnes cœlos ascendit, et spem vitæ nobis æternæ dedit, Jesus Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Dens per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXII.

#### IN DIE PENTECOSTES.

Hodiernæ celebritatis gaudia, fratres charissimi, quanto plus capimus, tanto plus appetimus; et quanto avidius ejus suavitatem bibimus, tanto ardentius ejus siti æstuamus. Pentecosten ergo hodie celebramus, hoc est quinquagesimum diem a resurre-

bemus, fratres, quia cum Christo non ascendit su- A ctione Domini, quo Spiritus paraclitus, ex Græco vocabulo, qui consolator interpretatur, secundum promissionem Christi super apostolos descendit, eorumque corda flamma charitatis suæ accendit, et lumine totius scientiæ eos illustrans, inter angustias persequentium Judæorum constitutos cœlesti fecit exuberare lætitia. In primis enim sciendum est quod hæc solemnitas non evangelicis tantum consecrata charismatibus, verum etiam legalibus jam olim est præsignata mysteriis, ac Domino jubente, per omnes annos sacris observata caremoniis. Hodierna etenim die, ut novimus, positis in cœnaculo discipulis, factus est repente de cœlo sonus, et Spiritus sanctus in visione ignis apparens, scientiam illis omnium linguarum tradidit (Act. 11). Facta autem hac voce, convenere viri religiosi qui de diversis nationibus Hierosolymam paschalis festivitatis gratia confluxerant, stupebantque mirantes, quoniam audiebat unusquisque lingua sua illos loquentes magnalia Cei. Exponentibus autem discipulis quia Spiritus sanctus esset gratia quam cernebant, olim quidem voce prophetarum promissa, tunc autem Christi munere missa, crediderunt ex cis tria millia virorum, et baptizati etiam ipsi donum sancti Spiritus acceperunt. Hæc est diei hujus annua celebritas, hæc gratie cœlestis semper grata festivitas. Ob hujus memoriam sidelibus cordibus arctius imprimendam, pulcherrimus sanctæ Ecclesiæ mos inolevit, ut annis singulis in ea baptismatis mysteria celebrentur; ablutisque fonte salutari credentibus, supervenienti Spiritui sancto templum venerabile paretur: ac per hoc non solum veteris facti recordatio, verum etiam in novos adoptionis filios novus in ea Spiritus sancti celebratur adventus. Qualiter ergo huic nostræ festivitati legalis festi typus et figura concinnat, charitas vestra attendat : liberati de Ægyptia servitute filii Israel, post immolationem agni paschalis, exierunt per desertum ut venirent ad terram repromissionis, perveneruntque ad mortem Sinai; et descendens Dominus in igne super montem, comitante sonitu buccinæ, tonitruis ac fulguribus, quinquagesimo die peracti Paschæ, legis decalogum eis aperta voce disposuit (Exod. xx): atque in memoriam datæ legis statuit eo die, per annos singulos, sibi sacrificium novum de frugibus ejusdem anni, panes videlicet primitiarum duos, ad altare deferri. Sic quoque post immolationem veri Agni, hoc est Christi, quia pascha nostrum immolatus est Christus (I Cor. v), quinquagesimo æque die, hoc est hodie, data est gratia Spiritus sancti discipulis. in cœnaculo constitutis, hoc est in sublimitate cœlestium præceptorum: quia apparente foris igne visibili, invisibiliter eorum pectora luce scientiæ irradiavit, et inexstinguibili charitatis ardore succendit : novumque statim sacrificium ipsi quoque apostoli, mox accepto dono Spiritus sancti, in duobus obtulerunt panibus, hoc est duobus populis, cum evangelizantes his qui convenerant, plurimos converterunt ad fidem, et hos de fonte baptismatis renatos ae Spiritus gratia sanctificatos, vivas utique Novi

Testamenti primitias, ad communionem Dominici A cum libamentis suis in odorem suav.ssimum Domino, altaris obtulerunt. Nos ergo, fratres, hæc considerantes, atque pura mente ac simplici fide tractantes, mundemus nos ab omni inquinamento carnis, ut Spiritum sanctum promereri et accipere possimus. Si ergo hunc mundum relinquamus, nos similem paracletum sicut apostoli, id est Spiritum veritatis, quem mittet nobis Pater, accipiemus, quoniam non est personarum acceptio apud Deum Patrem, sed promissa apostolorum nobis proficiunt, si opera et desideria et actus gerimus, quod apostoli secerunt. Si vero legem Domini immaculatam, et convertentem animas, implendo mandata ejus, perficiamus, nosmetipsos hæredes Domini et cohæredes Christi ad hæreditatem sempiternam et ad commorationem angelorum cum gratia Christi committimus. Unde B sui offert Deo. Vetus enim lex præcipit : Crescite et obsecro vos, fratres charissimi, ut fide integra Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, unum Deum in Trinitate, et Trinitatem in unitate, credatis, ne pedes vestrorum sensuum claudicent, aut oculi pravum videant, aut manus aridæ flant. Omnis enim qui sidem catholicam non bene sequitur, pedes debiles babet, manuum ariditate siccatur. Id ergo agite, dilectissimi, id elaborate, ne aliqua membrorum vestrorum portio hac debilitate vitietur; ne aut gula in vobis horreat, aut avaritia displiceat, aut infidelitas langueat, ut emundati penitus ac purificati, habitaculum Dei efficiamini, et Spiritus sanctus qui descendisse hodie in apostolos legitur, in vobis esse semper dignetur, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui eumdem Spiritum sanctum et promisit, C regnans cum Patre in unitate ejusdem Spiritus sancti, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXIII. DE JEJUNIO QUARTI MENSIS.

Post dies illos lætitiæ quibus Salvator noster post resurrectionem suam cum discipulis suis corporaliter in terra conversatus est, et post ascensionem Domini et adventum Spiritus sancti quæ omnia solemni celebratione venerari dignum erat, sancti patres nostri ex auctoritate legis admoniti, et evangelica veritate instructi, constituerunt, fratres charissimi, jejunium celebrare, quo creatori nostro munus devotionis nostræ in modum primitiarum, quæ circa hoc tempus Domino secundum legem deferebantur, offerimus. Præcepit ergo Domlnus Moysi, ita dicens: Loquere filiis Israel et dices ad eos: Cum ingressi sucritis in terram quam ego dabo vobis, et messueritis segetes terræ vestræ, feretis manipulos spicarum primitias messis vestræ ad sacerdotem, qui levabit fasciculum coram Domino ut acceptabilis sit pro vobis (Levit. xxIII); et paulo post, cum de die expletionis hebdomadæ septimæ disputat : Offeretis, inquit, sacrificium novum Domino ex omnibus habitaculis vestris, panes primitiarum duos de duabus decimis similæ fermentatæ, quos coquetis in primitias Domini : offeretisque eum panibus agnos immaculațos septem anniculos, et vitulum de armento unum, et arietes duos, et erunt in holocaustum

etc. (Ibid.). Quæ omnia quoque spiritaliter modo observare et sacere debemus in sancta Ecclesia, manipulum primitiarum messis nostræad sacerdotem nostrum offerimus, cum sidem Dominicæ passionis ac resurrectionis, qui resurrexit primitiæ dormientium, ipso sacerdoti summo offerimus; quam ille elevabit ut acceptabilis sit coram Domino, quia ut Joannes ait: Advocatum habemus apud Patrem, Jesum Christum justum, qui apparet nunc vultui Dei pro nobis, et ipse fit propitiatio pro peccatis nostris (1 Joan. 11). Sacrificium novum Domino offerimus ex omnibus habitaculis nostris, cum unusquisque nostrum propria voluntate, secundum evangelica mandata Novi Testamenti, mortificationem corporis multiplicamini, et replete terram (Gen. 1); et item ! Si volueritis et audieritis me, bona terræ comedetis, ait Dominus Deus (Isa. 1); Novum autem Testamentum ita præcipit : Contendite per angustam portam intrare (Luc. xiii); qui vult, inquit Dominus, post me venire, abreget semetipsum et tollat crucem suam, et sequatur me (Luc. 1x); et Apostolus : Qui autem sunt Christi, carnem suam crucifixerunt cum vitiis et concupiscentiis (Gal. v). Panes primitiarum duos Domino offerimus: cum Legem et Evangelium, quae vere sunt cibi animarum nostrarum, pro modulo nostro, quantum possumus, adimplemus; qui panes sunt ex duabus decimis similæ fermentatæ, ex doctrina videlicet quæ perfectam Christi divinitatem et humanitatem tradit, nec aliter coqui nisi per talem doctrinam possunt. Offerimusque cum istis panibus septem agnos immaculatos, cum innocentiam, quam septiformis gratia Spiritus sancti in nobis efficit: concorditer legi et Evangelio in Dei conspectu exhibemus. Offerimus et vitulum de armento, cum Christum ex patriarcharum origine secundum carnem genitum, ac pro nobis crucifixum, confitemur. Offerimus et duos arietes, cum excellentiora mandata, quæ sequi alias virtutes velut oves oportet, adimplere studemus, ut est illud : Si vis persectus esse, vade, vende omnia quæ habes, et da pauperibus, etc. (Matth. xix); et illud: Diligite inimicos vestros, et benefacite his qui oderunt vos, et reliqua (Matth. v). Horum ergo sacrificia et libatio, scientia videlicet et operatio, odor suavitatis Domino, ut Apostolus ait, Christi bonus odor sumus Deo. Hæc etiam oblatio festo Pentecostes competit, quia consummationem totius perfectionis Spiritus paracliti grate tribuit. Ideo, fratres, sancti patres nostri, expleta celeberrima festivitate Pentecostes, hoc salubre jejunium sanxerunt, ut per abstinentiam et supplicationes intentas Deo acceptabiles nos offeramus. Quidam vero, ex evangelica auctoritate instructi, in hoc quod Salvator Pharisæis et discipulis Joannis interrogantibus cur discipuli ejus non jejunarent, respondit, Non possunt filit sponsi lugere quandiu cum illis est sponsus : venient autem dies cum auferetur ab eis sponsus, et tunc jejunabunt (Matth. 1x); inde instituerunt, ut sost ascensionem Domini, qui matris Eeclesiæ verus A oves ab hædis; oves ponet ad dexteram, hædos est sponsus, et post diem Pentecostes statim die altera jejunium incipientes, usque ad quadraginta dies illud protendant. Hoc vero qui non voluerit, aut non potuerit per infirmitatem carnis facere, saltem istos: tres dies continentiæ salutaris legitime exsolvat. Jejunium quidem quarti mensis est quod nobis prophetarum lectio commendat, et nulli violare licet. Idcirco quarti et sexta feria et sabbato in hac hebdomada vobis jejunandum est, sicut sanctæ et apostolicæ Ecclesiæ Romanæ auctoritas ex antiquis temporibus ordinahat. Nunc ergo venite, dilectissimi, obsecro, in sanctis diebus ad sacra missarum solemnia, fundite ibi preces vestras cum lacrymis coram Domino, petentes ejus misericordiam ut qui vos in veneratione Dominicæ resurrectionis ad tempus consolaba- B Evangelio: Beati pauperes spiritu, quonium ipsorum tur, in superna ejus visione in æternum consolare dignetur. Peracto autem missæ officio, cum ad conandum domi conveneritis, non obliviscamini pauperum, sed portionem eorum eis detis, sicut sæpe vos commonui, quia indignum est ut quando misericordiam Dei intentius expetitis, ipsi immisericordes coutra proximos vestros inveniamini. Scriptum est enim: Date eleemosynam et ecce omnia munda sunt vobis (Luc. x1), quia, sicut aqua exstinguit ignem, ita eleemosyna exstinguit peccatum, charitas vero operit multitudinem peccatorum. (Eccl. III). Cujus abundantiam vobis ipse tribuere dignetur, qui dilexit nos et lavit nos a peccatis nostris in sanguine suo (1 Petr. 1v). Jesus Christus Salvator noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per C emnia sæcula seculorum. Amen.

#### HOMILIA XXIV.

#### IN NATALI SANCTI BONIFACII MARTYRIS.

Præsentis diei lætitiam, fratres charissimi, vobis audientibus, opportunum reor sermone placido cum dilectione vestra tractare, et memoriam beati pontiacis et martyris Christi Bonifacii in mentem revocare, qualiter temporis vitæ cursum peragens, ad beatitudinem pervenisset perpetuam. Et dignum est ut memoria de eo cogitet, quem memoria tenet æterna; nam in psalmo scriptum est : In memoria alerna erit justus, ab auditione mala non timebit (Psal. cx1). Hic ergo versus, fratres, bene tam sancto viro convenit, qui non solum justitiam diligebat mente, quin etiam servahat in prædicatione et D exercebat in opere: atque ob hoc anima justi hujus modo vivit in requie cum sanctis, remota et secreta ab omnibus pœnis ac tenebris impiorum. In fine autem sæculi recepto corpore, non mortali sed immortali, non animali sed spiritali (quia quod semipatur in contumelia, resurget in gloria) æquabitur angelis Dei, et in ipsa memoria æterna erit justus. Sed a quo auditu male non timebit, et hoc audite, et sic agite ut ab auditu malo non timeatis. Dicit cnim Dominus noster Jesus Christus quia non potest falli qui neminem fallit. Cum venerit, inquit, filius hominis in gloria sua, congregabuntur ante eum omnes gentes, et separabit eos sicut pastor segregat

autem ad sinistram (Matth. xxv). Commemorat bona opera illorum, increpat mala istorum, ne longum faciamus sermonem, dicet eis qui ad dexteram ejus sunt : Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum quos vobis paratum est ab origine mundi; in hac quippe memoria æterna erit justus. Dicet et sinistris : Ite in ignem æternum qui paratus est diabolo et angelis ejus; ab hoc auditu malo non timebit; et hoc unde, nisi quia hic positus creatori suo bene timoratus antea obtemperavit. Non ignorare vos credo, fratres, hujus sanctissimi viri probatissimum agonem ac celeberrimam victoriam, qui, secundum Veritatis vocem beatitudinis octo præcepta sequens, heatitudinem veram consecutus est. Nam Dominus dicit in est regnum cœlorum (Matth. v). Ecce, fratres, nunquid non iste sanctus pauper fuit spiritu, qui spontaneam paupertatem eligens, rebus propriis et patrimonio, cognatis et parentibus derelictis, huic mundo quasi mortuus perfecte renuntiavit : humiliter conversans et nobiliter exsulans, et in peregrinatione solum Christum studuit lucrifacere, ut regnum cœlorum cum eo perpetualiter potuisset habere. Beati mites, quoniam ipsi possidebunt terram; hic utique mitis erat, quia nulli nocuit, nulli calumniam fecit, imo ab aliis sibi facta patientissime toleravit : maledicentibus sibi non remaledixit, sed magis benedixit, et pro persequentibus exoravit; ob hoc quoque cum sanctis angelis terram viventium in æternum possidebit. Beati qui lugent nunc, quoniam ipsi consolabuntur; et hic cum pauperibus Christi magis elegit tribulationem et pressuram in hoc mundo habere. quam cum divitibus hujus sæculi falsa ketitia ad tempus ridere, et postea in æternum lugere. Nam cum ab apostolica sede episcopus est ordinatus, et vice apostolica legatus Germani us ad Francorum gentem est destinatus, illud Psalmographi in se implevit testimonium, quod de prædicatoribus sancti Evangelii dictum est : Euntes ibant et flebant, mittentes semina sua; renientes autem renient in exsultatione, portantes manipulos suos (Psal. cxxv). Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam, quoniam ipsi saturabuntur. Hoc illi desiderium semper fuit, hoc esuries mentis, hoc sitis animæ ut justificationes mandatorum Domini in se custodiret, et alios item facere persuaderet, ut Domino cum Propheta posset dicere: Ego autem cum justitia apparebo in conspectutuo: satiabor dum manifestabitur gloria tua (Psal. xvi). Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur. Et unde tantum laborem exsilii prædicator iste eximius subiit, nisi quia misericordiæ visceribus instigatus, aliorum damna ut sua doluit, et ideo de multorum correctione misericordiam sempiternam coram oculis Dei invenit. Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt : mundus corde fuit, qui tantum lumen sapientiæ in mente habuit; unde alibi scriptum est : Anima justi sedes est sapientiæ; qui autem sapientiam veram possidet, frustrari Dei conspectu nullatenus potest. Beati pacifici, quoniam ipsi filii Dei roca- A sed corona martyrii fit perpetua. Beati igitur martybuntur: pacem iste martyr primitus in semetipso fecit, cum omnes motos carnis suæ spiritus imperio subjugavit, et sic verbum reconciliationis aliis prædicavit unde, et peccati regno destructo, multos filios per baptismum et prædicationem Evangelii Deo acquisivit. Beati qui persecutionem patiuntur propter justitiam, quoniam ipsorum est regnum cælorum: persecutionem igitur propter justitiam non solum a paganis, imo etiam ab hæreticis et schismaticis, nec non et a falsis Christianis passus est, qui eum validis insectabantur odiis, vituperationibus et conviciis laniabant, atque insidiis dispositis, interficere sæpissime cogitabant; sed Dominus illum protegebat, ut Evangelii seminarium latius cresceret. Novissime vero, cum Frisonum genti verbum Dei R excipiunt : hic, ne peccatorum labes assumant nos, prædicaret, cum palma martyrii ad Dominum migravit. Ecce audistis, fratres charissimi, per singulas species beatitudinis qualiter iste sanctus antistes Dei et martyr proficiebat, et ad quam perfectionem perveniebat. Imitemur nos, qui alumni ejus sumus, pro modulo nostro, profectum ejus; sequamur monita illius, et sic, Deo opitulante, perveniemus ad præmium ejus. Laudenius in Domino animam ipsius, quia modo cum sanctis angelis lætatur in conspectu ejus. Honoremus etiam corpus illius, quia pretiosa est in conspectu Domini mors sanctorum ejus (Psal. cxv). Commemoremus passionem ejus, et sic in loco reliquiarum illius celebremus gloriam triumphi ejus. Non enim aram constituimus tanquam Deo Bonifasedes utique Dei est anima ipsius : ad cujus gaudium per orationem illius nos pervenire posse concedat, qui illum triumpharat, Jesus Christus Dominus noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre et Spiritu sancto Deus, per omnia sæcula sæculorum. Ameu.

#### HOMILIA XXV.

#### IN NATALI SANCTI ALBANI MARTYRIS

Sancta solemnitas beatissimi Albani martyris, quæ nos, fratres charissimi, in nomine Domini congregavit, de meritis et gloria tanti martyris exigit aliquid dici, sed non potest aliquid digne dici : verumtamen et nos devotione magis quam facultate laudemus eum, imo Dominum laudemus in eo, Dosine Domino, vox martyrum de psalmo cum legereur audita est: Auxilium nostrum in nomine Domini (Psal. cxxiii). Si auxilium omnium nostrum in nomine Domini, quanto magis martyrum: ubi major pugna, ibi majus auxilium necessarium est. Facile est, fratres, martyrum solemnia celebrare, sed difficile est martyrum passiones imitari. Augustam et arctam Christianorum viam duæ res faciunt, contemptus voluptatis et tolerantia passionis. Quisquis igitur taliter confligit, sciat se cum toto mundo confligere. Nam si bæc duo vincat, id est, quidquid Manditur et quidquid minatur, ita vincit mundum : voluptas enim mundi falsa est et pene transitoria,

res sibi vixerunt, et mortui exemplum nobis reliquerunt, bene vivendo, conversationis, tolerando fortiter, passionis. Nam ideo Dominus per totuza mundum diversis pœnis pati martyres voluit, ut tamquam idonei testes præsentia quadam fidei exemple suæ confessionis arguerent, ut humana fragilitas, que prædicationi Dominicæ auditu longiori vix credit, vel in præsentia testimonio martyrii crederet. Cuncti igitur martyres devotissime colendi sunt, sed specialiter hi venerandi sunt a nobis quorum reliquias possidemus. Illi enim nos orationibus adjuvant, isti etiam adjuvant passione: cum his autem nobis familiaritas quædam est, semper enim nobiscum sunt, hoc est et in corpore viventes custodiunt, et de corpore recedentes ibi ne inferni horror invadat. Nam ideo a majoribus hoc provisum est at sanctorum ossibus nostra corpora sociemus, ut dum illos tartarus metuit, nos pœna non tangat; dum illos Christus illuminat, a nolis tenebrarum caligo diffugiat. Cum sanctis ergo martyribus quiescentes, evademus inferui tenebras, et si non propriis meritis, attamen fidei veritate et consortii sanctitate. Martyres enim inferni porta non possidet, quoniam eos paradisi regnum tenet. Nam videmus cos hic utique jam regnare; cernimus cos frequenter ab immundissimis damonibus obsessos homines liberare; videmus et ab eis naturæ nostræ insirmitatem relevari, hoc est cæcos illuminari, surdis auditum præberi, claudis gressum tribui, mutis cio, sed vero Deo aram fecimus Bonifacium, quia c loquelam, et debilibus sanitatem conferri. Hæc queque et alia miracula per sauctos fieri omnibus notum est, et ideo, fratres, veneremur eos in hoc sæculo, quos defensores habere cupimus in futuro : et sicut cum eis ossibus parentum nostrorum jungimur, ita et eis sidei imitatione jungamur. Diligamus quod illi dilexerunt, et odiamus quod illi oderunt; quæramus quod ipsi quæsierunt, et refugiamus quod ipsi refugierunt. Dilexerunt quidem illi Deum ex toto corde, tota anima, tota virtute, et proximos suos tanquam seipsos; ita et nos nihil amore Dei præponamus, et proximos nostros in quocunque possimus adjuvemus. Illi oderunt vitia, et vitaverunt peccata, nos quoque similiter detestemur vitia, et vitemus peccata. Ipsi, refugientes luxum hujus vitæ, per sidem rectam et minum in illo, et illum in Domino. Quid enim esset p bona opera quæsierunt vitam æternam; nos quoque simili modo renuntiantes voluptatibus carnis, in fide, quæ per dilectionem operatur, quæramus vitam beatam et gaudia sine fine mansura. In nullo videlicet ab ipsis separari poterimus, si sociemus nos illis tam religione quam corpore: quod per intercessionem et merita illius sancti martyris ad cujus sacras reliquias astamus, ipse nobis præstare dignetur, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXVI.

IN NATALI SANCTI JOANNIS BAPTISTÆ.

Jam Domino propitiante, fratres charissimi, non parum desiderata advenit festivitas, et ideo quicuaque bene devoti bonis operibus ad tantam celebrita- A et infidelitatis humore digesto, adveniente Christo, tem se præparaverant, securius gaudeant; qui vero ad hoc faciendum magis adhuc segnes exstiterant, misericordiam Dei saltem nunc cum lacrymis et gemitu intentius expetant, ut gaudio sanctorum perfecto in æternum non careant. Natalem quoque saneti Joannis Baptistæ hodie, fratres, celebramus, quod pulli sanctorum unquam legimus fuisse concessum. Solius enim Domini et beati Joannis dies nativitatis in universo mundo celebratur et colitur, et merito : quia utraque nativitas plena est mysterio. Joannem sterilis peperit, Christum Virgo concepit; in Elisabeth sterilitas vincitur, in beata Maria conceptionis consuctudo mutatur; Elisabeth virum cognoscendo Alium genuit, Maria angelo credidit et concepit homipem; concepit Elisabeth hominem, sed solum ho- B minem, Maria vero Deum et hominem. Magnus igitur Joannes, cujus magnitudini etiam Salvator testimonium perhibet dicens: Non surrexit inter natos mulierum major Joanne Baptista (Matth. x1). Præcellit enim cunctis et universis, antecedit prophetas, supergreditur patriarchas, et quisquis de muliere patus est, inferior est Joanne : qui autem de Virgine natus est, major est illo; unde ilem Joannes ait: Qui post me venit, ante me factus est, cujus non sum dignus solvere corrigiam calceamenti (Joan. 1); et: De plenitudine ejus nos omnes accepimus, gratiam pro gratia (Ibid.); quia se quisque et omnes homines seeum agere cum gratia conspexit, ideo nullum quasi nen egentem ab hoc numero exclusit; ac si diceret: Nos omnes prophetæ, patriarchæ, apostoli, quotquot eaneti et ante incarnationem præmissi, vel ab Incarnato missi, omnes nos de plenitudine ejus accepimus: nos vasa sumus, ille fons est; ille creator, nos creatura; ille Deus, nos homines. Iloc ergo, fratres, mysterium est in nativitate præcursoris Domini et in nativitate Redemptoris nostri, quod in prophetæ nativitate humilitas nostra designatur, in nativitate quoque Domini exaltatio nostra. Joannes decrescente die natus est, Christus vero crescente, quia dignum fuit ut hominis fama minueretur et gloria Dei exaltaretur. Hoc idem et Joannes sentiens, ait : Ma oportet minui, illum autem crescere (Joan. 111). Qued etiam in passionibus amborum impletum est: ut minueretur homo, caput Joannis abscinditur; ut D annuntiatur : et in fines orbis terræ Epistolæ Pauli exaltaretur Deus, Christus in ligno suspenditur. Quare autem beatum Joannem Dominus et Salvator noster lucernam esse dixerit, et quare eum ante mitti voluerit, breviter charitati vestræ intimabo: promissus est enim Joannes velut vox ante verbum, incerna ante solem, præco ante judicem, servus ante dominum, amicus ante sponsum. Et quia universum mundum peccatorum tenebræ et nox infidelitatis oppresserat, et solem justitiæ aspicere non valebant. heatas Joannes quasi lucerna præmittitur, ut cordis oculi, qui, lippitudine iniquitatis oppressi, magnum et yerum lumen videre non poterant, ad lumen lucerna primum quasi tenuem splendorem videre consuescerent, et paulatim peccatorum nubilo remoto,

ab illo cœlesti lumine lætificari possent potius quam torqueri. Sicut enim lippientes oculos ad videndum provocas si exiguum splendorem lucernæ ostenderis. et amplius erucias si lunien magnum ingesseris, ita Dominus et Salvator noster, qui est lunien verum. nisi prius beatum Joannem velut lucernam præmitteret, claritatem ejus totus mundus sustinere non posset. Ergo quia beatum præcursorem Domini lucernam esse cognovimus, qui veram lucem prircurrebat, et testimonium perhibuit de lumine, ut omnes crederent per illum : curramus ad eum, audiamus quid resonet. Ipse quidem vox est, sleut dicit Isams propheta: Vox clamantis in deserto, Parate viam Domini, rectas facite semitas ejus. Omnis vallis implebitur et omnis mons et collis humiliabitur, et erunt prava in directa, et aspera in vias planas, et videbit omnis caro salutare Dei (Isa. xL). Præparemus quoque et nos viam Domino venturo ad corda nostra, tollamus offensiones peccatorum per confessionem et pœnitentiam, rectas faciamus semitas conversationis nostræ, quæ prius pravæ et tortuosæ erant; sternamus viam veræ fidei bonis operibus, deponatur superbia mundana, et elevetur pusillanimitas formi:lolosa: sicque compositis, ordinatis, æquatis et coadunatis omnibus, videbimus salutare Dei sicuti est: quia in pace factus est locus ejus, et habitatio ejus in Sion (Psal. LXXV), cujus visione perpetua nos perfrui, præcursoris sui precibus exoratus, ipse concedat, qui ob hoc de cœlis descenderat, et de morto triumphans, sursum ascenderat, Jesus Christus Salvator noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæculå sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXVII.

#### IN NATALI SANCTORUM APOSTOLORUM PETRI ET PAULI.

Hodie, fratres charissimi, beatissimorum apostolorum Petri et Pauli natalis dies est in toto orbe notissimus : in qua enim parte orbis latere potuit tanta devotio, cum virtutibus testantibus ubique prædicatur corum gloriæ magnitudo? Si quidem cum de his dicat David propheta: In omnem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terræ verba eorum (Psal. xvni). In omnem terram mirabilium Petri virtus penetrarunt. Quis enim non audivit quod primum beatus Petrus apostolus sedenti ad portam speciosam templi claudo ex ventre matris suæ olim jam debili pedum suorum restituerit firmitatem (Act. 111), ut quod natura minus contulerat, apostolica gratia repararet? Aut quis locus expers est Epistolarum Pauli? ubi verba apostoli Pauli non leguntur? et quis fidelium non ea litteris inscripsit, corde retinct, conversatione custodit? qui Paulus a Domino vas electionis est nominatus : bonum vas, in quo pretiosi mandatorum Christi thesauri conduntur; bonum utique vas, de cujus plenitudine substantia vitæ populis semper erogatur, et plenum est. Ergo, fratres, Dominus Christus merito hos duos apostolos in cœtu in tantam gloriam exaltavit. Nam Petro, sicut bono dispensatori, clavem regni cœlestis dedit; Paulo, tanquam idoneo doctori magisterium ecclesiasticæ institutionis injunxit: scilicet ut quos iste erudierit ad salutem, ille suscipiat ad quietem; ut quorum corda Paulus patefaceret doctrina verborum, eorum animabus Petrus aperiat regna cœlorum. Itaque beatus Petrus et Paulus eminent inter universos apostolos, et peculiari quadam prærogativa præcellunt. Ver im inter ipsos quis cui præponatur incertum est. Put) enim illos æquales esse meritis, qui æquales sunt passione; et simili eos sidei devotione vixisse, quos simul videmus ad martyrii gloriam pervenisse. Non enim sine causa factum putemus quod una die, uno in loco, unius tyranni toleravere sententiam. Uno die passi sunt, ut ad Christum pariter pervenire.it; uno in loco, ne alteri Roma decsset; sub uno persecutore, ut æqualis crudelitas utrumque constringeret: dies ergo pro merito, locus pro gloria, persecutor decretus est pro virtute. Et in quo tandem loco martyrium pertulerunt? In urbe Romana, quæ principatum et caput obtinet nationum: scilicet ut ubi caput superstitionis erat, illic caput quiesceret sanctitatis; et ubi gentilium principes habitarent, illic Ecclesiarum principes morarentur. Cujus autem meriti sint beatissimi Petrus et Paulus, hinc possumus intelligere quod Dominus Orientis regionem propria illustraverit passione; Occidentis, ne quid minus esset, vice s ii, apostolorum sanguine illuminare dignatus est; C et licet illius passio nobis sufficiat ad salutem, tamen et amborum martyrium nobis contulit ad exemplum. Hodierna die igitur Leati apostoli sanguinem profuderunt; sed videamus causam cur ista perpessi sunt, scilicet quod inter cætera mirabilia, etiam magum illum Simonem orationibus suis de aeris vacuo præcipiti ruina prostraverint. Cum enim idem Simon se Christum diceret, et tanquam filium ad patre:n assereret volando se posse conscendere, atque elatus subito magicis artibus volare coepisset, tunc Petrus fixis genibus precatus est Dominum, et precatione sancta vicit magica m lenitatem: prius etiam ascendit ad Deum oratio quam volatus, et ante pervenit justa petitio quam iniqua præsumptio; ante, inquam, Petrus, in terris positus, obtinuit quod petebat, quam Simon perveniret ad cœlestia quo tendebat : altius ascendit humilitas quam superbia; validius intima cœlorum penetravit charitas quam præsumptuosa iniquitas. Deinde ipsa passio, licet diversa in singulis fuerit, tamen pari referta est gratiæ sanctitate. Nam Petrus crucis sicut Salvator exitium tulit, et Dominicæ devotionis similitudine, nec morte deceptus est, scilicet ut quem imitabatur fide, imitaretur et passione. Paulus vero capite cæsus est, quia gentibus caput fidei esse probabatur, et ut ostenderet sidelibus per truncationem capitis caput verum, quod est Christus, non posse ullo modo divelli. Ecce, fratres, quantos patro-

sanctorum suorum eminere secit, quos suo judicio A nos habemus, quales duces religionis nostræ, quales adjutores gaudii nostri. Et ideo quotiescunque sanctorum apostolorum sive martyrum Christi memoriam celebramus, prætermissis omnibus sæculi actibus, sine aliqua dilatione concurramus. Reddamus illis honorificentiam, qui nobis salutem pro effusione sui sanguinis pepererunt, qui tanquam sacratam he stiam pro nostra propitiatione se Domino obtulerunt, præsertim cum dicat ad sanctos suos omnipotens Deus: Qui vos honorat, me honorat; et qui vos spernit, me spernit (Luc. x). Honoremus sanctos apostolos atque martyres Christi cultu celebri : honoremus laudibus, honoremus devotione, honoremus et imitatione; et sic per eorum orationem perveniemus ad gaudii ipsorum perpetuam societatem; præstante hoc au-B ctore et largitore omnium bonorum Domine, videlicet Jesu Christo, qui cum Patre vivit et regnat Deus in unitate Spiritus sancti, per omnia secula secularum. Amen.

#### HOMILIA XXVIII.

#### IN NATALI SANCTÆ MARIÆ.

Adest nobis, dilectissimi, optatus dies beatee ac venerabilis semper virginis Mariæ : ideo cum summa exsultatione gaudeat terra nostra tantæ virginis illustrata nativitate, et per cujus partum mutatur natura plastorum, qua deletur et culpa : præcisa [præcisum] est namque in ea illud divinæ infelicitatis elogium quod dicit : In tristitia paries filios, quia ista in lætitia Dominum parturivit. Eva enim luxit, ista exsultavit; Eva lacrymas, Maria gaudium in ventre portavit; quia illa peccatorem, ista edidit innocentem, virgoque genuit et virgo permansit pest partum: utrumque miraculum, fratres, quod sine corruptione gravida, et in partu virgo est puerpera. Ave, inquit angelus ad eam, gratia plena, Dominus tecum; tecum Dominus in corde, tecum in ventre, tecum in utero, tecum in auxilio. Gratulare, beata virgo, Christus rex e cœlo suo, in utero tuo; et idee benedicta eris tu inter mulieres, quæ vitam et viris ac mulieribus peperisti. Mater generis nostri pœnam intulit mundo, genitrix Domini nostri salutem attulit sæculo: percussit illa, ista vivificavit; propter inobedientiam enim obedientia commutatur. Læta igitur Maria gestat infantem, exsultans amplexatur filium, portat a quo portabatur. Audite igitur vocem verborum illius qua dixit : Magnificat anima mes Dominum, et exsultavit spiritus meus in Deo salutari meo: quia respexit humilitatem ancillæ suæ; ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes, quia secit mihi magna qui potens est (Luc. 1). Denique post illud benedlcibile præsagium, dum tacita secum Virgo mentis alternatione confligit, qualis esset ista salutatio, nuntius interim cœlestis exsequitur : Ne timeas, Maria, invenisti enim gratiam apud Deum : ecce concipies et paries filium, et vocabis nomen ejus Jesum; at illa : Quomodo, inquit, fict istud, quoniam virum non cognosco? et angelus ad cam: Spiritus sanctus, ait, superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi; ideoque quod nascerevertitur nuntius, et virginalem thalamum ingreditur Christus. Gaudeamus ergo et nos, fratres, in die tante Virginis, que meruit, sola omnium feminarum, regem, quem cœli, terra, mare, capere non possunt, in suam virginalem castis et sanctis visceribus concipere vulvam, ut ipsa pia interventrix pro pobis consistat ad filium, qui eam transvexit cum omni gloria ad cœli palatium, et nunc vivit et regnat cum co in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXIX. IN ASSUMPTIONE SANGTÆ MARIÆ VIRGINIS.

Cum omnium sanctarum virginum festivitates, que castitatem mentis et corporis usque ad finem vitte servaverunt, et per Dei misericordiam de hoc perpendite, fratres, quanta veneratione digna sit so**leggnitas** il**l**a , qua Virgo virginum ex hac temporali vita æternam migravit ad requiem : cum non solum credimus illam nobiscum esse memorabilcm, sed etiam cum ipsis sanctis spiritibus angelicis sieri valde honorabilem, qui celebri inde exsultant gaudio, cum matrem Domini atque conditoris summi æterna beatitudine secum perfrui conspiciunt; matrem videlicet illam quæ sobolem in utero concepit, et casta est; filium genuit, et virgo est; mater immaculata, mater incorrupta, mater intacta, mater unigeniti Domini et regis omnium, plasmatoris et creatoris cunctorum; illius qui in excelsis sine matre, et in terra est sine Patre; ipsius qui in coelis secundum deitatem in sinu est patris, et C in terris secundum corporis susceptionem in sinu erat matris. Hujus itaque Unigeniti Dei dicitur lizec mater Virgo Maria, digna digni, immaculata sancti, una unius, unica unici : nec enim alter unigenitus Deus super terram venit, aut alia virgo unigenitum genuit. Unde et magnitudinem ejus admirantes tacitis vocibus cordis, taliter, fratres charissimi, exclamemus in laudem, atque dicamus: O vere beata virgo Maria, agnosce gloriam tuam, illam videlicet gloriam quam tibi angelus nuntiavit, vel Joannes per os Elisabeth, nondum matris adhuc de secreto uteri [egressus] prophetavit : Benedicta itaque tu inter mulieres, et benedictus fructus ventris tui. Tu quoque promissum universo mundo per tanta retro sæcula suscipere meruisti adventum; habitaculum immensæ majestatis effecta es : spem terrarum, decus sæculorum, commune omnium gaudium neculiari munere novem mensibus sola possedisti. Initiator onmium rerum abs te initiatus est, et profundendum pro mundi vita sanguinem de corpore tuo accepit; uno partu tuo universorum nata est vita seculorum : angelorum Patrem meruisti vocare filium tuum. Ecce exaltata es super choros angelorum, juxta regem filium, felix mater, regina regnahis in eternum. Et cui præstitisti uteri tui hospitium, ipse tibi dedit regna cœlorum. Sed hæc dicendo, fratres, minus mihi videtur omnis laus esse glatiæ ejus, et succumbere omnis oratio honori ejus.

tur es te sanctum, vocabitur Filius Dei. Nec mora, A Laudent eam angeli, prædicent archangeli, omnes cœlorum virtutes et omnes sanctorum cœtus in laudibus ejus exsultent; attamen adhuc mihi videtur excellere dignitas honorificentiæ ejus. Sed hæc perpendentes, fratres, non desperemus nec refugiamus, imo magis in laudem ejus pro modulo nostro excitemur, et in prædicatione ejus exsultemus; quia quod minus est in possibilitate nostra, implebit bonitas sua. Mundemus conscientiam nostram ab operibus mortuis, et præparemus nos ad confessionem tanti nominis. Omnis persona et omnis ætas ad tantam festivitatem celebrandam bonis moribus ornare se studeat, et in quo vocatus est, in eo permanere decertet. Quicunque ergo viri sive feminæ virginitalis propositum tenent, in eo perseverare satagant, saculo nequam triumpharunt, dignæ sint laudibus, B ut sint sanctæ et corpore et spiritu : sint disciplinæ Dei memores, justitiam cum religione tencant, sint stabiles in fide, humiles in timore, ad omnem tolerantiam fortes, ad sustinendam injuriam mites, ad faciendam misericordiam faciles, fraterna pace unanimes attue concordes, et ad omne bonum promptissimi; qui autem connubio sunt dediti, virginitatem tamen in fide recta habeant, in qua universa Ecclesia, sponsa Dei dicitur. Quod tamen Ecclesia catholica, quæ constat ex virginibus et pueris, ex maritatis feminis et uxoratis viris, uno nomine virgo est appellata, audi Apostolum dicentem : Desponsavi, inquit, vos uni viro virginem castam exhibere Christo (II Cor. x1). Pudicitiam conjugalem servent, ab illicitis abstineant, bona opera faciant, hospitalitatem diligant, et eleemosynas facere non segnes flant. Qui divites in hoc mundo fleri videantur, non superbe sapiant, nec sperent in incerto divitiarum, sed in Deo vivo, qui præstat omnibus abundanter. Discant bene agere, divites fleri in operibus bonis, facile tribuere communicare cum proximis, thesaurizent sibi fundamentum bonum, ut apprehendant vitam æternam. Qui autem pauperes sunt, fide non deficiant, sed magis virtutibus divites fieri studeant, quod scriptum est: Pauperes elegit Deus in hoc mundo, divites in fide, et hæredes regni, quod repromisit Deus diligentibus se (Jac. 11), et Propheta dicit : Junior sui et senui, et non vidi justum derelictum, nec semen ejus egens pane (Psal. xxxvi). Sive ergo nobiles sint, sive ignobiles, sive servi, sive liberi, sive viri, sive feminæ, sive senes, sive juvenes, omnes pariter audiamus Apostolum dicentem : State in fide, viriliter agite et confortamini; omnia vestra cum charitate fiant (I Cor. xvi). Et si taliter nos facientes sancta Dei genitrix suæ conspexerit adesse festivitati, facile nobis impetrabit et in præsenti opportunum solatium, et in futuro vitam æternam, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXX.

DE JEJUNIO MENSIS SEPTIMI. Mensis septimi secundum divinæ legis sanction un

exciationum et solemnitatem tabernaculorum veteres celebrabant, nos utique commonentes ut intelligamus nos in præsentis vitæ peregrinatione, ab omni labe peccatorum per sanguinem mediatoris nostri expiatos, futuram in cœlis quærere debere patriam : non enim habemus hic manentem civitatem, sed suturam inquirimus (Hebr. xIII). Nam ut bæc lucidius pateant, ipsa verba legis charitati vestræ breviter commemorare liceat. Locutus est enim Dominus ad Moysen, dicens : Loquere filiis Israel : Mense septimo, prima die mensis, erit vobis sabbatum memoriale, clangentibus tubis, et vocabitur sanctum : omne opus servile non facietis in eo, et offeretis holocaustum Domino (Levit. XXIII); et paulo post : Decima, erit celeberrimus, et vocabitur sanctus : affligetisque animas vestras in eo, et offeretis holocaustum Domino. Omne opus non facietis in tempore hujus diei, quia dies propitiationis est, ut propitietur vobis Dominus Deus vester. Omnis anima quæ afflicta non fuerit die hoc, peribit de populis suis, et reliqua (Ibid.); et post aliquanta : Mense, inquit, septimo festa celebrabitis et habitabitis in umbraculis septem diebus: omnis qui de genere est Israel, manebit in tabernaculis, ut discant posteri vestri quod in tabernaculis habitare fecerim filios Israel, cum educerem eos de terra Ægypti, ego Dominus Deus vester (Ibid.). Ecce, fratres charissimi, quanta auctoritate ritus hujus solemnitatis primitus a Domino constitutus est, quem minime sobrietatis quoque et castitatis, jejunii et sacrarum orationum, digne venerari decet. Nec onerosum videri debet dilectioni vestræ si aliqua verba ex suprapositis sententiis exponamus, quia dulcius illud celebrabitis, cujus rationem bene cognoscitis. Septenarius ergo numerus primum evidentem gerit perfectionis ac consummationis figuram : sive specialiter uniuscujusque nostrum, sive generaliter omnium electorum, quod utique denotat illud, quia Deus in die septima cessavit ab operibus suis, dans nobis ex ipsa requiem nostram conjicere, de qua Paulus ait : Qui enim ingressus est in illam requiem, requierit ipse ab omnibus operibus suis, sicut a suis Deus (Hebr. 1v). Sed initium consummationis temporum, Domini est adventus; de quo Joannes evangelista ait : filioli, novissima enim hora est ; hoc videlicet tempus septimi mensis rite significat, in quo requiem habere incipiemus, id est, carere operibus malis, et a gravi sarcina peccatorum liberari. In hoc ergo tuba apostolicæ prædicationis ad sanctificationem nos invitat, et servilia opera agere vetat : non est enim jam tempus opera servilia facere, quia sufficit præteritum tempus ad voluntatem gentium, in quo gesta sunt ea quæ erant turpia; et debemus quemadmodum exhibuimus membra nostra arma iniquitatis ad iniquitatem, ita exhibere membra nostra arma justitiæ in sanctificationem (Rom. vi), hec est enim verum holocaustum Domini.

fratres charissimi, nunc instat celebritas, quam diem A Quod autem de tabernaculorum festivitate supra commemoravimus, hoc significat quod nos qui ab intelligibili Ægypto, hoc est infidelitatis tenebris, et a spiritalis Pharaonis servitute, qui secundum corruptionem laterum præsentis sæculi est, liberati sumus, omne tempus istius vitæ, quod septenario dierum curriculo volvitur, in tabernaculis quasi peregrini habitare debemus, dicentes cum Psalmista: Incola ego sum in terra, et peregrinus, sicut omnes patres (Psal. cxvIII); et : Credo videre bona Domini in terra viventium (ib. xxv1); imitantesque caput nostrum, ipsam Veritatem, quæ dixit : Vulpes fovens habent, et volucres cœli nidos : filius autem hominis non habet ubi caput suum reclinet (Luc. 1x); qui nos ad supernam patriam præcedens, promisit noinquit, die mensis hujus septimi, dies expiationum B bis, ita dicens : Vado parare vobis locum, et iterum veniam, et accipiam vos ad meipsum, ut ubi sum ego, et vos sitis (Joan. xiv). Hanc lætissimam promissionem Redemptoris nostri suscipientes, fratres charissimi, totum desiderium nostrum in ejus amorem vertamus; non simus cupidi, neque elati, ad præsentem prosperitatem intendentes, sed magis festinemus per præsentis vitæ laborem ad requiem venire perpetuam : Per multas enim tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei (Act. xiv). Simus ad eleemosynam prompti, largi in tribuendo solatium egentibus proximis nostris. Nudi intravimus in hunc mundum, nudi exibimus de hoc mundo (Job. 1). Thesaurizemus nobis thesauros in calo, ubi nec ærugo, nec tinea demolitur, nec fures effodiunt, violare licet, imo cum omni honorificentia virtutum, C nec furantur (Matth. v1). Castigemus carnem nostram cum jejuniis et vigiliis; mortificemus volaptatem corporis, ut in nobis vigeat virtus anima. Omnis enim anima que afflicta non suerit in die hoc, peribit de populis suis. Hoc est patenter dicere, Quisquis in præsenti vita deliciose et segniter vivit, exterminabitur de cœtu sanctorum, quando justus judex bene certantibus præmia reddet æterna, otiosis autem et negligentibus supplicia tribuet sempiterna. In hac quidem præsenti septimana, fratres, secundum constitutionem sanctorum Patrum, quarta et sexta feria, nec non et sabbato, nobis jejunandum est, ut in diebus propitiationis per jejunia et elecmosynas, per preces et supplicationes, misericordiam in conspectu conditoris nostri invenire mereamur. Nullus se nostrum in prædictis diebus ab ecclesia conventu subtrahat, sed magis se ibidem inter sacra missarum solemnia Deo cum lacrymis et compunctione cordis orando commendare studeat : quatenus remissionem præteritorum peccatorum percipiat, et per gratiam adjutus in futuro, melius se a peccatis omnibus observare queat : præstante ipso Redemptore nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnie sacula saculorum. Amen.

#### HOMILIA XXX1.

IN FESTIVITATE SANCTI MICHAELIS ARCHANGELI. Beati Michaelis solemnia, fratres charissimi, celebrantes, libet nos aliquid vobis de hac festivitate

stia se erigat, quo se cognoscit eorum memoriam venerari in terris, quorum habitatio est semper in cœlis. Bene ergo prævisum est nobis a sanctis Patribus, ut qui sanctorum martyrum atque confessorum per totum annum varias celebrationes habemus, in diebus natalium eorum, quando de morte triumphaverunt et ad vitam renati sunt æternam, saltem vel una die sanctorum archangelorum memoriam solemniter veneraremur, ut quorum omnes semper indigemus auxilio contra hostis antiqui insidias, etiam in communi conventu pariter eorum a Domino postularemus suffragia. Angelorum quippe et hominum naturam ad cognoscendum se Dominus condidit, quam dum consistere ad æternum creavit. Novem vero sunt ordines angelorum, decimus quoque homo est creatus, qui conditori suo nec post culpam periit, quia hunc æterna sapientia per carnem miraculis coruscans, quasi ex lumine testæ, reparavit. Nam testante sacro elogio, scimus angelos, archangelos, virtutes, potestates, principatus, dominationes, thronos, cherubim atque seraphim, qui in superni regis castris semper devoti persistunt, et ab ejus laude nunquam cessabunt. Sed tamen sciendum quod angelorum vocabulum nomen est officii, non naturæ. Nam sancti illi cœlestis patriæ semper quidem sunt spiritus, sed semper vocari angeli nequaquam possunt; quia tunc solum sunt angeli, cum per eos aliqua nuntiantur. Unde es per Psalmistam dicitur : Qui facit angelos suos C spiritus (Psal. CIII); ac si patenter dicat : Qui eos quos semper habet spiritus, etiam cum voluerit, angelos facit. Sed tamen mos ecclesiasticus obtinuit. propter significationem multifariam quam unum nomen spiritus continet, quod illi cœlestis Hierusalem cives angeli generaliter nuncuparentur: Græca etenim lingua, angeli, nuntii, archangeli vero summi nuntii vocantur. Hi autem qui minima nuntiant. angeli; qui vero summa annuntiant, archangeli vocantur; qui idcirco etiam privatis nominibus censentur, ut signetur per vocabula etiam in operatione quid valeant. Neque enim in illa sancta civitate, quam visione omnipotentis Dei plena scientia persicit, ideireo propria nomina sortiuntur, ne corum nomine personæ sine nominibus sciri non possint : D sæculorum. Amen. sed cum ad nos aliquid ministraturi veniunt, apud se nomina a ministeriis etiam trahunt; Michael, namque, quis sicut Deus? Gabriel autem fortitudo Dei, Raphael vero dicitur medicina Dei. Et quoties miræ aliquid virtutis agitur, Michael mitti perhibetur, ut ipso actu et nomine detur intelligi quod nullus potest facere quod facere prævalet Deus. Unde et ille antiquus hostis, qui se ad similitudinem ejus superbus extulerat, in fine mundi cum Michaele archangelo præliaturus esse perhibetur, ut per Michaelem peremptus discat quia ad similitudinem Dei per superbiam nullus exsurgat. Ad Mariam quoque Gabriel mittitur, quia Dei fortitudo

dicere, quatenus mens vestra eo valentior ad cœle- A nominatur : illum quippe nuntiare veniebat, qui ad dehellandas aereas potestates humilis apparere dignatus est. Raphael quoque, qui ad curandum Tobiæ oculos mittitur, dignum videlicet fuit ut Dei medicina vocaretur. Sciendum ergo est quod ipsi angelici spiritus, cum ad nos veniunt, sic exterius implent ministerium ut tamen nunquam desint interius per contemplationem. Et mittuntur igitur et assistunt, quia Deo ubique præsentes sunt : amant et obediunt atque in humilitate persistunt; fruuntur bono inæstimabili, et ob hoc gaudent lætitia inenarrabili. Pacem inter se habent perpetuam, et pacem nobiscum tenere optant. Sunt pii, benigni, misericordes, pleni dilectione, nihil Deo charius ducunt, et ad hunc amorem nos accendere volunt. voluit, etiam procul dubio ad suam similitudinem B Finem gaudii sui non pertimescunt, et hanc securitatem nos secum in cœlis habere cupiunt. Sed hæc, fratres, me loquente, introrsus vos ad vosmetipsos reducite, secretorum vestrorum merita cogitationesque discutite. Videte si quid jam boni vobiscum intus agitis, videte si in numero horum agminum, quæ breviter tangendo perstrinximus, sortem vestræ vocationis invenitis. Væ autem animæ quæ in se de his bonis quæ numeravi, minime aliquid recognoscit, eique adhuc væ deterius imminet, si privatam se donis intelligit et nequaquam gemit. Quisquis ergo talis est, fratres mei, gemendus est valde, quia non gemit. Pensemus igitur accepta electorum munera, et virtute qua possumus, ad amorem tantæ sortis anhelemus. Qui in se donorum gratiam minime recognoscit, gemat; qui vero in se minorem cognoscit, majorem aliis non invideat, quia et supernæ illæ distinctiones beatorum spirituum ita sunt conditæ, ut aliæ aliis sint prælatæ, sed tamen omnes una eademque charitate sociatæ. Diligamus nos, fratres charissimi, invicem, diligamus et illos cœlestis patriæ spiritus, et illorum collestem conversationem, quantum possumus, in bonis moribus imitemur. Diligamus ante omnia et super omnia conditorem nostrum, deprecantes ejus clementiam, ut qui nos ab initio inter sanctorum angelorum consortia ascribi voluit, sanctorum archangelorum suorum precibus exoratus, ad eorum societatem nos pervenire faciat Jesus Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula

#### HOMILIA XXXII.

#### IN REVELATIONE SANCTI MICHAELIS.

Memoriam beati Michaelis archangeli toto orbe venerandam ipsius et opere condita et consecrata nomine demonstrat ecclesia. Quæ non metallorum fulgore, sed privilegio commendata signorum; vili facta schemate, sed cœlesti est prædita virtute, ut pote quia fragilitatis humanæ memor archangelus, e cœlo veniens, ad promerendam ibi mortalibus supernorum gratiam donorum, propria manu sua condere dignatus est. Vertice siquidem montis excelsi posita, de corpore ejusdem saxea, speluncæ instar præcavata ostenditur. Est autem locus in Campa-

Garganum civitas Sepontus posita est, qui a monibus civitatis ducentis duodecim milliaribus porrectus, in cacumine supremo, beati archangeli præfatam gestat ecclesiam. Hanc mortalibus hoc modo cognitam, libellus in eadem positus indicat. Erat in ea civitate prædives quidam nomine Garganus, qui et ex eventu suo monti vocabulum dedit. Hujus dum pecora, quorum infinita multitudine pollebat, passim per devexi montis latera pascerentur, contigit taurum armenti gregis consortia spernentem, singularem incedere solitum, et ad extremum redeunte pecore domum non esse regressum. Quem dominus, collecta servorum suorum multitudine, per devia quæque requirens, invenit tandem in vertice montls præ foribus cujusdam speluncæ assistere; B itaque permotus cur solivagus incederet, arrepto arcu, appetiit illum sagitta toxicata, quæ, velut venti fiamine retorta, eum a quo jacta est mox reversa percussit. Turbati cives et stupefacti qualiter res fieret effectu, non enim propius accedere audebant. Consuluit episcopum quid facto opus sit, qui indicto jejunio triduano, a Deo monuit esse quærendum: quo peracto sanctus Domini archangelus episcopum per visionem alloquitur dicens : Jam benefecisti, quod homines latebat, a Deo quærendo mysterium, videlicet hominem suo telo percussum sciatis, et hoc mea gestum voluntate. Ego enim sum Michael archangelus, qui in conspectu Domini semper assisto, locumque hunc in terris incolere tutumque servare instituens, hoc volui probare judicio, omnium me C quæ ibi geruntur ipsiusque loci esse inspectorem atque custodem. His revelatione compertis consuetudinem fecerunt cives hic Deum precibus, sanctumque deposcere Michaelem, duas quidem ibi januas cernentes, quarum australis, quæ et major erat, aliquot gradibus in occasum vergentibus adiri poterat. Sed nec ultra ad præruptam cryptam intrare ausi, præ foribus quotidie orationl vacabant.

Hæc inter Neapolitæ, paganis adhuc ritibus oberrantes, Sepontinos et Beneventinos, qui quinquaginta millibus a Seponto distant, bello lacessere tentant ; qui antistitis sui monitis edocti, triduo petunt inducias, ut triduano jejunio liceret, quasi fidele patrocinium, sancti Michaelis implorare præsidium. Quo tempore pagani ludis obscenis, falsorum invitant auxilia deorum. Ecce autem nocte ipsa quæ belli præcederet diem, adest in visione sanctus Michael antistiti, preces dixit exauditas, victoriam spopondit adfuturam, et quarta diei hora bello præmonet hostibus occurrendum. Læti ergo mane, et de angelica certi victoria, obviant Christiani paganis, atque in primo belli apparatu Garganus mons immenso tremore concutitur, fulgura crebra volant, et caligo tenebrosa totum montis cacumen obduxit. Impletur prophetia quæ Deum laudans, ait : Qui facit angelos suos spiritus, et ministros suos flammam ignis (Psal. ciii); fugiunt pagani, partim ferro hostium, partim igniferis impulsi sagittis, ut Neapolim

nize finibus ubi inter sinum Adriaticum et montem A usque sequentibus, atque extrema quæque cedenti bus adversariis, mœnia tandem suæ urbis moribundi subintrant, qui queant evadere periculum : compertum enim erat quod angelus Dei in adjutorium vonit Christianis. Nam et sexcentos forme suorum fulmine videbant interfectos; Regi regum Christo continuo colla submittentes, armis induuntur fidei. Cum vero hi domum fuissent reversi victores, vota Domino gratiarum ad templum referrent archangelo. vident mane juxta januam septentrionalem, quam prædixi, instar posteriora pusilla quasi hominis vestigia, marmore arctius impressa, agnoscuntque beatum Michaelem hoc præsentiæ suæ signum voluisse monstrare, ubi postea culmen appositum, et altare impositum, ipsaque ecclesia ob signa vestigiorum. Oppidania est vocata. Multa dubitatio erat inter Sepontinos quid de loco agerent, et si intrare vel dedicare illic ecclesiam debeant. Unde collatione facta, ad orientem loci illius beati Petri apostolorum principis nomine condunt ecclesiam et dedicant, in qua etiam beatæ semper virginis Mariæ sanctique Baptistæ Joannis altaria statuunt. Tandem antistes, salubri reperto consilio, Romanum episcopum quid de his agendum sit per nuntios sciscitatur, qui tunc forte in monte Saraptim, quinquagesimo fere milliario a Romana urbe distabat, quem incolæ sancti Silvestri cognomine vocant, eo quod ipse quondam ibi exsul pro fidei persecutione delituerit in monte hoc Saraptim, quique talia mandata remisit. Si hominis est illam dedicare basilicam, hoc maxime die quo victoria data est, fieri oportet; sin autem alias sancto provisori loci placuerit, eodem die, præcipue illius est in hoc voluntas quærenda. Hoc ergo tempore imminente, agamus ambo triduanum cum civibus nostris jejunium, sanctam Trinitatem rogantes ut munera quæ per summum suæ sedis ministerium conferre dignatus est, ad certum usque finem perducat. Factumque est ut suggesserat antistes : nocte vero constituti jejunii summus angelus Domini, sanctus Michael, episcopo Sepontino per visionem apparens. Non est, inquit, vobis opus hanc quam ego ædificavi dedicare basilicam : ipse enim qui condidi etiam dedicavi: vos tantum intrate, et me assistente patrono, precibus locum frequentate; et te quidem cras ibi missam celebrante, populus juxta morem communicet: meum autem erit ostendere quomodo per memetipsum locum consecraverim ipsum. Adveniunt mane cum oblationibus, et magna instantia precum intrant portam australem. Et ecce longa porticus in aquilonem porrecta, atque illam attingens posterulam januam extra quam vestigia marmore diximus impressa. Sed priusquam huc pervenias, apparet ad orientem basilica prægrandis, ad quam per gradus ascenditur. Hæc cum ipsa porticu sua quingentos fere homines capere videbatur . altare venerandum, rubroque contectum palliolo, prope erat medium parietis, meridiem ostendens: in gyro autem ipso domus angulosa, non in morem operis humani parietibus erectis, sed instar spelun-

cæ præruptis, et sæplus eminentibus asperata sco- A liqua in opus simile consumpserat. Arrepto itaque: pulis, culmine quoque diversæ altitudinis, quod bic vertice, alibi manu vix possit attingi. Credo quod, docente archangelo Domini, non ornatum lapidum, sed cordis quærere ac diligere puritatem oporteat. Vertex vero montis extrinsecus partim cornea silva tegitur, partim virenti planitie dilatatur. Missarum itaque celebratione completa, magno attoniti gaudio, quique redierunt in sua loca: episcopus autem, delegato ministrorum, cantorum sacerdotumque officio, et mansione constructa, omnem ibidem quotidie psalmorum missarumque cursum congruo præcepit ordine celebrari. Nullus autem hic est nocturno tempore ausus ingredi, sed aurora transacta, matutines ibi decantant hymnos. Ex ipso autem saxo quo tegitur sacra ædes ad aquilonem altaris, dulcis et B mimium lucida guttatim aqua dilabitur, quam incolæ stillam vocant. Ab hoc et vitreum vas, ejusdem receptui præparatum, argentea pendet catena suspensum, morisque est populo communiter singulos ad hoc vasculum ascendere per gradus, dominique cœlestis degustare liquorem : nam et gustu suavis est et tactu salubris. Denique nonnulli post longas febrium flammas, hanc haustam stillam, celeri confestim refrigerio potiuntur salutis. Innumeris quoque et aliis modis ibi crebro sanautur ægroti, et multa angelicæ tantum potestatis licet (sic) geri miracula comprobantur : maxime tamen ejusdem die natalis cjus, cum et de provinciis circumpositis plus solito conflua turba occurrat, et angelicæ virtutis major spiritaliter dixerunt apostoli et corporaliter agi videatur, quod angeli sunt administratorii spiritus in ministerium missi, propter eos qui harcditatem capiunt salutis (Heb. 1). In Christo Jesu Domino nostro, qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XXXIII.

#### IN NATALI SANCTI MARTINI CONFESSORIS ATQUE PONTI-FICIS.

Largiente divina gratia convenistis hodie, fratres charissimi, ad celebrandum festum sancti Martini pontificis: cujus inter cæteros natales et memorias sanctorum Patrum nobilis et eminens exstat solemnitas; et merito, quia a primis rudimentis vitæ humanæ ita gratiæ divinæ aptatus est, ut in pueritiæ suæ catus, statim appareret perfectus. Denique cum necdum sacra unda baptismatis fuisset regeneratus, sed tantum verbo fidei imbutus ac catechumenus esset effectus, quodam tempore, cum jam nihil præter arma et simplicem militiæ vestitum haberet, media hieme, quæ solito asperior inhorruerat, adeo ut plerosque vis algoris exstinguerct, obvium haberet, in porta Ambianensium civitatis, pauperem nudum, qui cum prætereuntes ut sui misererentur oraret, omnesque miserum præterirent, intellexit vir Deo plenus, sibi illum, allis misericordiam non præstantibus, reservari. Quid tamen ageret, nesciebat, qui nihil præter chiamydem qua indutus crat, habebat : jam enim re-

ferro quo accinctus erat, mediam dividit, partemque ei pauperi tribuit, reliqua rursus induitur. Qui cum a circumstantibus irrisus esset, quod cum deformi truncatoque habitu videretur, quasi in nullo læsus ignoscens, ad remunerationem attendebat futuram. Nocte igitur sequenti, cum se sopori dedisset, vidit Christum chlamydis suæ, qua pauperem contexerat. parte vestitum, intueri diligentissime Dominum, vestemque quam dederat, jubetur agnoscere. Mox ad angelorum circumstantium multitudinem audivit Jesum clara voce dicentem: Martinus adhuc catechumenus hac me veste contexit. Attenditis, fratres, a quanta perfectione iste vir sanctus cœperit conversationis suæ initium; nam hinc conjicere potestis ad quem finem cursus sui pertenderit statum. Viginti ergo annorum baptismi sacramentum suscepit, et non multo post hæc militiam deserens, sancto Hilario confessori adhærens, fit monachus; in que proposito tam nobiliter degebat, ut etiam signis et miraculis Dominus ejus comprobaret studium. Interea Turonensium Ecclesiæ episcopus ordinatur, in quo gradu etiam ita temperavit religionis habitum. ut in monacho posses pastoris cognoscere primatum, et in pastore mirari monastici rigoris actum. Quid plura? Fit quidem per omnia evangelicæ insignis assertor doctrinæ, et in miraculorum frequentia apostolice par gratiæ; de quo videlicet, Sulpitio Severo scribente, insigne exstat volumen. Nam dæmonum legiones ab obsessis catervis hominum expulit : vaquodammodo credatur adesse frequentia, ut quod c rias ægritudines infirmantium abigens, saluti pristinæ erutos reddidit, debiles et leprosos verbo cura vit, sanctique Spiritus gratia revelante, multa fu tura seu præsentia prædixit. Præter hæc quoque trium mortuorum suscitator prædicatur esse magni ficus. Angelicis sæpe visitatus est officiis, atque san ctorum apostolorum, et præcipue Dei genitricis est consolatus alloquiis. O vir beatus et verus Israclita, in quo dolus non fuit! Neminem temere judicavit, neminem injuste damnavit, nulli malum pro malo reddidit, contra omnes injurias et adversariorum calumnias patientissimus exstitit. Plerumque etiam pro eorum qui obtrectatores illius erant solebat flere peccatis, qui remotum illum et quietum venenatis linguis et vipereo ore carpebant. Nunquam tempore, quando primum electione Dei suerat advo- D in ore illius nisi Christus, nunquam in illius corde nisi pietas, nisi pax, nisi misericordia, nisi charitas erat. Ecce, fratres, qualem et quantam lucernam Christus super candelabrum in Ecclesia sua posuit. ut omnes qui ingrediuntur, lumen videant. Quis nostrum est qui non in conversatione ejus lucem, in doctrina splendorem, in exemplis claritatem invenire possit : sed quia nullus est qui non possit, videte ne quis sit qui non velit : non enim facile evaserimus vindictam, si tantam neglexerimus gratiam. Omnes gaudeamus celebrare festum Martini, attendamus ut sequamur exempla Martini, quo pervenire possimus ad præmium Martini. Non simus ergo superbi, elati, arrogantes, vaniloqui, mendaces, iraavari, ebriosi, libidinosi et voluptatum sæculi amateres, ntique qued non fuit Martinus; sed simus humiles, obedientes, veraces, mites, patientes, benigni, misericordes, pacifici, boniloqui, largi, sobrii, continentes, longanimes, pleni dilectione Dei et proximi. quod sine dubio fuit Martinus. Sic quoque placebimus Martino, et sic intercessorem poterimus semper ipsum habere Martinum : quod nobis ejus gratia præstare dignetur, qui confessorem suum sibi feliciter servientem gaudium æternum intrare fecerat, et super omnia sua constituerat, Jesus Christus Dominus noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XXXIV. IN NATALI SANCTI ANDREÆ APOSTOLI. (Evangelium Joan. 1.)

Ex lectione sancti Evangelii quæ modo lecta est, fratres charissimi, potestis perpendere, et perpendentes cognoscere, quantum distat in imo jacens pusillanimitas infirmitatis nostræ a soliditate perfectionis apostolicæ, et quam longe dissert protervitas nostra a præcedentium Patrum obedientia. Audistis ergo quod ad unius jussionis vocem Petrus et Andreas, relictis retibus, secuti sunt Redemptorem. Nulla vero hunc facere adhuc miracula viderant, nil ab eo de præmio æternæ retributionis audierant, et tamen ad unum Domini præceptum hoc quod possidere videbantur obliti sunt. Quanta nos ejus miracula vidimus? quot flagellis affligimur? quantis minarum asperitatibus deterremur, et tamen vocantem C sequi contemnimus. In cœlo jam sedet, qui de conversione nos admonet; jam jugo fidei colla gentium subdidit, jam mundi gloriam stravit, jam ruinis ejus crebrescentibus, districti sui judicii diem propinquantem denuntiat; et tamen superba mens nostra non vult hoc sponte deserere quod quotidie perdit in vita. Quid ergo, fratres charissimi, in ejus judicio dicturi sumus, qui ab amore præsentis sæculi nec præceptis flectimur, nec verberibus emendamur. Sed fortasse aliquis tacitis secum cogitationibus dicit : Ad vocem Dominicam uterque iste piscator quid aut quantum dimisit, qui pene nibil habuit? Sed in hac re, fratres charissimi, affectum debemus potius pensare quam censum. Multum reliquit qui sibi nibil retinuit; multum reliquit qui, quamlibet parvum, totum deservit. Certe nos et habita cum aniore possidemus, et quæ minime habemus, ex desiderio quærimus. Multum ergo Petrus et Andreas dimisit, quando uterque etiam desideria habendi dereliquit. Multa. fratres, relinquitis, si desideriis renuntiatis. Exteriora etenim nostra, quamvis parva sint, sufficient, si interiora cordis tota offerantur. Cor namque et non substantiam pensat Deus, nec perpendit quantum in ejus sacrificio, sed ex quanto offeratur. Regnum Dei tantum valet quantum habes. Valuit namque Zachæo in dimidio substantiæ, quia dimidium aliud ad hoc quod injuste abstulit, restituendum in quadruplum servavit. Valuit Petro et Andreze, di-

candi, maledici, invidi, blasphemi, detractores, A missis retibus et navi; valeit viduse duobus minute; valuit alteri calicem aquæ frigidæ. Regnum itaque Dei, ut diximus, tantum valet quantum habes; nunquam est vacua manus a munere, si arca cordis repleta est bona voluntate. Hinc etenim Psalmista dicit: In me sunt, Deus, vota tua, quæ reddam laudationes tibi (Psal. LV). Ac si aperte dicat : Et si exterius munera offerenda non habeo, in memetipso tamen invenio quod in ara tuæ laudis impono; nihil quippe Deo offertur ditius voluntate bona: voluntas autem bona est sic adversa alterius sicut nostra pertimescere: sic de prosperitate proximi sicut de nostro profectu gratulari: aliena damna, nostra credere, aliena lucra, nostra deputare; amicum non propter mundum, sed propter Deum diligere; inimicum B etiam tolerare: nulli quod pati non vis facere; nulli quod tibi juste impendere desideras, negare; necessitati proximi juxta vires concurrere, sed prodesse etiam ultra vires velle. Sed hoc honæ voluntatis sacrificium, fratres, nunquam plene persolvitur, nisi mundi hujus cupiditas perfecte deseratur : nam quidquid in eo concupiscimus, boc procul dubio proximis invidemus. Et quia semper invidia a bona voluntate discordat, mox hæc mentem ut ceperit, illa discedit. Unde prædicatores sancti, ut possent proximos perfecte diligere, studuerunt in hoc sæculo nihil amare: æstimantes nihil opulentius esse charitate, quæ se tenentes facit omnibus bonis abundare. Quia ergo, fratres charissimi, beati Andreæ natalitia celebramus, debemus imitari quo: l colimus. Hoc etiam in sanctorum apostolorum memoriis veneramur quod statim, vocante Domino, perfecte terrena relignerunt, quo intentius appeterent cœlestia, et cum Christo tenere possent regna superna; ita et nos, Domino jubente, despiciamus quæ terrena sunt, ac, relictis temporalibus, mercemur æterna. Si autem necdum possumus relinguere propria, saltem non concupiscamus aliena. Si necdum mens nostra accenditur igne charitatis, in ambitione sua habeat frenum timoris; et sic proventu suo roborata, dum ab alienorum appetitu compescitur, quandoque ad propria contemnenda perducatur. Interim vero, donec illa perfectio nobis a Domini gratia veniat, non negligamus, fratres, de substantia nostra eleemosynas facere, hospitalitatem diligere, et indigentibus proximis nostris in omni bono communicare; ac sic, largiente Domino, poterimus ad majora conscendere, quia talibus hostiis promeretur ipse Deus: ad cujus visionem nos perducere dignetur ipse, qui est nobis via, qui est veritas, qui est vita, Jesus Christus Do minus noster, qui vivit et regnat cum Patre et Spiritu sancto Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen-

# HOMILIA XXXV. IN NATALI APOSTOLORUM.

Si omnium sanctorum martyrum grata nobis debet esse solemnitas, fratres charissimi, quanto gratior eorum qui præsentem secuti sunt principem martyrum: si agnorum, quanto magis arietum. Illorum enim filii non generatione carnis, sed imitatione mortem confessi sunt Christum. Hos obtulerunt popedi gentium, de quibus Psalmista ante cantavit, dicons: Afferte Domino filios avietum (Psal. xxvIII). His primum Dominus, cum ad confessionem sui nominis hortaretur, non solum se promisit victoriæ coronatorem, sed et certaminis adjutorem. Etiam in ipsis et posteros admonebat, qui quod dicebat, scriptum posteris r. linquebat. Illis ergo ait, exhortans eos: Cum autem adducunt vos ad principes et potestates, nolite cogitare quid respondeatis, vel quid loquamini. Non enim vos estis qui loquimini, sed spiritus Patris vestri qui loquitur in vobis (Matth.'x). Meditari vetuit, et confiteri præcepit : maluit enim auferre præsumptionem humanam, et gratiam dofuissent audaces. Unde et in alio psalmo vox martyrum Deo dicit, quasi ex parte humanæ fragilitatis, verendo: Eripe me de inimicis meis, Deus meus; et ab insurgentibus in me libera me (Psal. Lvm); et paulo post, de auxilio divino considens, dicit: Fortitudinem meam, Domine, a te custodiam (Ibid.). Supra cæteras enim turbas fidelium nec non antiquorum justorum et prophetarum, eminentes apostolos suos volens Dominus ostendere, dixit ad illos: Beati oculi qui vident quæ vos videtis, et aures quæ audiunt quæ vos auditis: multi enim prophetæ et justi voluerunt videre quæ vos videtis, et non viderunt; et audire quæ auditis, et non audierunt (Luc. x). Et item alibi : Jam , inquit , non dicam vos servos , quia servus nescit quid faciat dominus ejus. Vos autem C dizi amicos, quia omnia quæcunque audivi a Patre meo, nota feci vobis (Joan. xv). Eisdem ait item alio loco: Quæcunque alligaveritis super terram, erunt ligata et in cœlo (Matth. xvIII). Item alibi (Matth. xix), sciscitanti Petro quid sibi et sociis suis profuisset reliquisse omnia et sequi Redemptorem, respondit dicens: Amen dico vobis quod vos qui secuti estis me, in regeneratione cum sederit Filius hominis in sede majestatis suæ, sedebitis et vos super sedes duodecim je dicantes duodecim tribus Israel. Isti sunt lux mundi (Matth. v), quia per ipsos Inmen fidei et veræ scientiæ primum Dominus huic mundo tradidit, et ab errorum ac peccatorum tenebris gentes et populos eruit. Isti sunt sal terræ, quia per ipsos terrigenæ condimentum saporis vitæ æternæ perceperunt, D ut restringerent carnis lasciviam, et a putredine peccatorum et vitiorum vermibus servarentur illæsi. Isti sunt duodecim lapides pretiosi, quos in fundamento cœlestis ædificii positos Joannes in Apocalypsi sua describit (Apoc. xxi), quia prædicatio eorum Ecclesiæ fundamenta locavit. Unde et Paulus ait: Vos estis cives sanctorum et domestici Dei : superædificati super fundamentum apostolorum et prophetarum (Eph. 11). Isti sunt duodecim portæ Jerusalem novæ, quæ de cœlo descendit, quia per ipsos januam Adei primum intravimus, et inter cives sanctorum enumerati sumus. Hæc ergo considerantes, fratres charissimi, recolamus quæ tanti duces populi Dei

virtutis, facti sunt omnes qui posterius usque ad A nos docuerunt. Studeamus factis implere quæ illi jusserunt; discamus eorum exemplo mundi divitias contemnere, præsentis sæculi voluptatem non amare, regnum coeleste desiderare; Christo nihil præponere, sed ejus mandatis in omnibus obedire; paupertatem rerum præsentium diligere, virtutum divitias habere, sapientiæ thesaurum appetere, spiritales delicias quærere: nulli invidere, sed omnes homines diligere, amicos in Deo, et inimicos propter Deum, quia hæc est sola vera dilectio: nam amor carnalis et vitiosus in præcipitium trahit et comparatur odio; unde scriptum est: Qui vult amicus esse hujus sæculi, inimicus Dei constituitur (Jac. 1V). Isti ergo principes nostri, Dei amore perfectissimi, et proximorum dilectione repleti, hinc potuerunt mundi nare divinam, ut in semetipsis timidi, et in Deo B impetum vincere et cruentum sæculum domare, quia nihil amaverunt in omni re, nisi Dei voluntatem. Ita et nos, fratres, diligamus in omnibus rebus Dei facere voluntatem, et creatorem nostrum amemus in semetipso, creaturam vero in conditore suo: et sic habebimus ordinatissimam charitatem, quia Deus charitas est, et qui diligit hanc dilectionem, diligit Deum; et si ita dilexerimus, diligit nos ipse Deus, diligunt et nos sancti apostoli judices nostri, et exorant pro nobis, ut in universali judicio Christi cum ipsis in perpetuum coronemur: quod ipse præstare dignetur judex et Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXXVI. IN NATALI MARTYRUM.

Quia beati martyris natalis hodie illuxit dies, quem vobiscum, fratres charissimi, voluit nos Dominus celebrare, aliquid, donante illo, de martyrum gloria et patientia disseramus. Gloria quidem mundana ab ipsis contempta est, et ideo patientia probata est: nam gloria corum abscondita latebat in cœlis, quia patientia eorum exercebatur in terris; qui non exhorret eorum patientiam, perveniet ad gloriam. Miseria enim putatur pati dura et aspera in carne, quia revera molestum est; nisi esset omnibus molestum, non esset martyribus gloriosum. Multis ergo lascivis et avaris martyres sancti insanire visi sunt, quando pro Christi nomine tanta patiebantur: et eum semper veraciter consitebantur, ut ergo negarent urgebantur. Alii vero virgis et flagellis diutissime sunt verberati, alii fustibus et plumbatis cæsi, alii membratim laniati, alii gladio occisi, alii excoriati, pice et plumbo liquato perfusi, alii ardore prunarum cruciati, alii flammis exusti, alii in mare mersi, alii bestiis deputati, alii carcerum sunt horrore et fame necati. Quot enim pœnarum et mortium genera hostis excogitare poterat, tot martyribus sine ulla miseratione infligebat; sed ipsi licet in aperto horrida paterentur, in occulto tamen inelfabiliter coronabantur. Multi quidem gloriam terrenam quæsierunt, multi viri fortes et pro patria sanguinem fundendum esse duxerunt nec fundere dubitaverunt. qui gloriam etiam post mortem apud posteros habe-

rent : sed qua illorum gloria martyribus compara- A quis : Tanta mala mihi inimicus meus & cit ut cum tur! Quis potuit invenire imperator quod potuit invenire piscator. Imperatorum, consulum et virorum fortium, qui orbem armis domuerunt et subjugaverunt, sepulcra sunt Romæ: ad cujus sepulcrum intrare dignatus est imperator: et tamen, diademate deposito ad sepulcrum suum orantem, suscepit enm piscator: ecce, si terrena gloria fuerat concupiscenda martyribus, nec ipsa fraudati sunt, qui honorem tamen inter angelos quæsierunt. Videmus eorum glorias in terris, et stupemus; quid pateremur, si in cœlo videremus? quantus nos stupor admirationis apprehenderet, si videremus martyres inter angelos gloriantes, quorum natalitia videmus populos celebrantes' Sed nos volumus gaudere cum sanctis, et tribulationem mundi nolumus sustinere cum illis: qui enim sanctos martyres, vel in quantum potuerit, nolucrit imitari, ad corum beatitudinem non poterit pervenire. Sic et Apostolus prædicat, dicens (II Cor. 1): Si fuerimus socii passionum, erimus et consolationum. Et Dominus in Evangelio: Si mundus, inquit, vos odit, scitote quia me priorem vobis odio habuit (Joan. xv). Recusat esse in corpore, qui odium non vult sustinere cum capite. Sed dicit aliquis: Et quis est qui possit beatorum martyrum vestigia sequi; huic ego respondeo: Quia non solum martyres, sed etiam ipsum Dominum cum ipsius adjutorio, si volumus, possumus imitari. Audi non me, sed ipsum Dominum generi humano clamantem ac dicentem: Discite a me quia mitis sum et humilis corde (Matth. x1). Audi et beatum Petrum admonen- C tem : Christus, inquit, pro vobis passus est, relinquens vobis exemplum, ut sequamini vestigia ejus (I Petr. 11). Ecce Christus dicit: Discite a me; beatas Petrus dicit: Ut sequamini vestigia ejus. Similiter apostolus Paulus clamat : Imitatores Dei estote, sicut filii charissimi (Eph. v). Quid ad hæc respondebimus, fratres, vel quam excusationem habere poterimus? Si tibi aliquis dicat ut virtutes quas fecit Dominus debeas imitari, justa potest esse excusatio tua, quia virtutes et mirabilia facere non omnibus datum est; juste autem et caste vivere, et charitatem cum omnibus custodire cum Dei adjutorio, omnibus præceptum est. Nam et ipse Dominus non dixit: Discite a me mortuos suscitare, super aquas siccis pedibus ambulare; non dixit; sed quid ait? quia mitis sum et humilis corde; et iterum : Diligite inimicos vestros, et benefacile his qui oderunt vos : sicut et Pater vester cælestischolem suum oriri facit super bonos et malos (Matth. v). Et licet sint alia multa in gnibus Deum debeamus et beatos martyres imitari, ista tamen duo præcipua sunt : id est, ut mites simus et humiles corde, et inimicos nostros toto corde et totis viribus diligamus. De diligendis inimicis, fratres charissimi, nullus unquam in veritate se poterit excusare. Potest mihi aliquis dicere: Non possum jejunare, non possum res meas totas pauperibus dare, et in monasterio Deo servire; nunquid potest dicere: Non possum diligere? Sed dicit ali-

nulla ratione possim diligere. Attendis quid tibi fecerit homo, et non attendis quid tu feceris Deo: si conscientiam tuam diligenter discutis et inquiris, sine ulla compensatione majora tu peccata committis in Deum quam in te commiserit homo: et qua fronte vis ut tibi Deus dignetur dimittere multum, cum tu non acquiescis dimittere parum? Vos autem, fratres, quia quotidie dicitis Deo in oratione: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Matth. ve), dimittite et dimittetur vo-Lis; ipsa enim Veritas clamat terribiliter et dicit : Si vos non dimiseritis hominibus peccata corum, nec vobis Pater vester cælestis dimittet peccata vestra. Imitentur ergo sanctos martyres Christi in fide, in humilitate, in mansuetudine, in patientia, in longanimitate, in dilectione; et sic poterimus ipsos martyres apud Deum habere intercessores, ita ut deleantur peccata nostra, et præmia æterna nobis conferantur: præstante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA XXXVII.

#### IN NATALI SANCTORUM CONFESSORUM.

llodie, fratres charissimi, sancti confessoris nostri celebramus diem, quo hanc vitam laboriosam derelinquens, in vitam renatus est perpetuam; quo finivit laborem certaminis, et percepit præmium confessionis. Sicut enim sanctorum martyrum, ita et beatorum confessorum solet triumphos celebrare Ecclesia: illorum, quia agonem explentes, palmam martyrii meruerunt; istorum, quia in veræ fidei confessione persistentes, coronam vitie acceperunt. Et merito utrique pari ratione honorantur, quia utrique veri testes Christi et veri laudatores exstiterunt : nam martyres Græce, testes interpretantur; confessores vero Latine laudatores significant. De ipsis enim Dominus dicit : Qui me confessus suerit coram hominibus, confitebor et ego eum coram Patre meo qui est in cœlis (Matth. x). Sed hæc confessio, fratres, non tantum ore, sed etiam corde simul et opere tenenda est; ipsa enim Veritas ait: Non omnis qui dicit mihi, Domine, Domine, intrabit in regnum ecclorum: sed qui facit voluntatem Patris mei qui in cœlis est, ipse intrabit in regnum coelorum (Matth. x1). Hic enim sanctus ideo Domino placuit quia intus per credulitatem, et foris per prædicationem ac boni exempli operationem, rite Dominum laudavit. Iste quidem ex eorum servorum numero est qui secundum Domini parabolam, veniente domino suo, commendata sibi talenta cum lucro reportavit, atque bene remuneratus, in gaudium domini sui intravit. Servus ergo qui geminata talenta retulit, a domino laudatur, atque ad æternam remunerationem perducitur: cui et voce dominica dicitur : Euge, serve bone et fidelis , quia super pauca suisti fidelis, super multa te constituam : intra in gaudium domini tui (Matth. xxv). Pauca quippe sunt bona omnia præsentis vitæ, quamlibet

constituitur quando, devicta omni corruptionis molestia, de æternis gaudiis in illa cœlesti sede gloriatur. Tunc ad domini sui gaudium persecte intromittitur, quando in æterna illa patria assumptus, atque angelorum cœtibus admistus, sic interius gaudet de munere ut non sit jam quod exterius doleat de corruptione. Sanctus ergo iste, Domino jubente bene vigilavit, et beatus est servus, quia cum venit Dominus ejus invenit eum vigilantem. Ipse namque vigilat qui ad aspectum veri luminis mentis oculos apertos tenet; vigilat, qui servat operando quod credit; vigilat, qui a se torporis et negligentiæ tenebras repellit. Hinc etenim Paulus dicit: Evigitate, justi, et nolite peccare (I Cor. xv). Fecit est, in æterna quiete refoveri. Et transiens ministrabit illi, quia lucis suæ iliustratione eum satiat: transire enim Domini est in claritatis suæ speculationem nos ducere; cum eum quem in humanitate in judicio cernimus, etiam in divinitate post judicium videmus. Proinde, fratres mei dilectissimi, attentius vigilate, in conditionem mortalitatis vestræ mentis oculos figite: venienti vos judici per fletus quotidie et lamenta præparate; cum certa mors maneat omnibus, nolite de temporalis vitæ providentia incerta cogitare: terrenarum rerum vos cura non aggravet; quantislibet enim auri et argenti molibus circumdetur, quibuslibet pretiosis vestibus induatur caro, quid est aliud quam caro: nolite ergo attendere quid habetis, sed quid estis. Vultis autem au- C dire quid estis : propheta indicat, dicens : Vere fenum est populus (Isa. xL); si enim fenum populus non est, ubi sunt illi qui ea quæ hodie colimus vobiscum, transacto anno beati hujus confessoris natalitia celebraverunt: o quanta et qualia de præsentis vitæ provisione cogitabant, sed subripiente mortis articulo, repente in his quæ videre nolebant inventi sunt, et cuncta simul temporalia, quæ tractata quasi stabiliter tenere videbantur, amiserunt. Quia igitur momentis suis horæ fugiunt, agite, fratres charissimi, ut in boni operis mercede teneantur. Audite quid sapiens Salomon dicit: Omne quod potest manus tua facere, instanter operare, quia nec opus, nec ratio, nec sapientia est apud inferos quo tu properas (Eccle. 1x). Quia ergo et venturæ mortis D tempus ignoramus, et post mortem operari non possamus, superest ut ante mortem tempora indulta rapiamus, et laboremus utiliter quidquid possumus, quatenus cum confessoribus suis Christus nobis post finem istius vitæ concedat in cœlesti regno potius Letari, quan cum peccatoribus in inferno puniri: cujus nos iram devitare et gratiam impetrare ipse concedat, qui nos redemerat, Christus Salvator noster, qui vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA XXXVIII.

IN NATALI VIRGINUM.

Immaculatus Dominus immaculatam sibi fami-

multa videantur. Sed tunc fidelis servus supra multa A liam etiam in hoc pleno colluvionum fragilitatis humanæ corpore consecravit, dum in toto mundo virgineus flos Mariæ immarcescibiles coronas innectat, et septrigeram pudoris aulam immaculato conservet affectu. Hinc eousque integritas perseveravit ad palmam, ut in puellis tropæum sanctitatis arriperet, et per vestigia matris virginis ad cœlestem thalamum perveniret. Virginitas quidem res est sancta, res est perfecta; principalis virtus, specialem in regno Dei habens coronam. Non enim ideo laudabilis est virginitas quia et in martyribus reperitur, sed quia ipsa martyres facit. Quis autem est qui humano eam possit ingenio comprehendere, quam nec natura suis inclusis [Forte, inclusam] legibus comprehendere potest? aut quis naturali voce completus [Forte, comenim illum Dominus discumbere cum sanctis suis, id B plectitur] quod supra usum sit naturæ. E cœlo accersivit quod imitaretur in terris : nec immerito vivendi usum quæsivit e cœlo, quæ sponsum sibi invenit in cœlo. Hæc nubes aereas, angelos sideraque transgrediens, verbum Dei in ipso sinu invenit Patris et toto hausit pectore. Nam quis tantum cum invenerit, relinguat bonum? Ergo de co Scriptura dicit: Unquentum exinanitum est nomen tuum, propterea adolescentulæ dilexerunt et attraxerunt te (Cant. 1). Futuræ autem resurrectionis jam iste ordo speciem tenet; unde et scriptum est in Evangelio: In resurrectione ergo non nubunt, neque nubentur, sed erunt sicut angeli Dei in cœlo (Matth. xx11). Nemo ergo miretur si angelis comparentur quæ angelorum Domino copulantur. Vera enim hæc sit Dei imago, respondens ad sanctimoniam Domini, illustrior portio gregis Christi. Gaudet per illas, atque in illis largiter floret Ecclesiæ matris gloriosa fecunditas; quantoque plus copiosa virginitas numero suo addit, gaudium matris augescit. Virginitas sacratissima in suo gradu usque in sanguinis effusionem permansit, quoniam suo illam sanguine subrigaverat Christus. Inardescit in cœlestibus animus, nil in terrenis libet; deforme conspicitur quidquid de terrena placebat specie quia sola pretiosæ margaritæ claritas fulget in mente, de cujus dilectione recte per Salomonem dicitur : Vanaa est ut mors dilectio (Cant. viii), quia videlicet sicut mors interimit, sic ab amore rerum corporalium æternæ vitæ charitas occidit : naun quem perfecte absorbuerit, ad terrena foris desideria velut insensibilem reddit. Neque enim sancta hæc cujus hodie natalitia celebramus, mori pro Domino potuisset in corpore, si prius a terrenis desideriis mortua non fuisset in nente. Rectius namque in virtutis culmine animus tormenta risit, præmia calcavit, ante armatos reges et præsides ducta stetit: feriente robustior, judicante sublimior. Quid inter hæc nos barbati et debiles dicimus, quia ire ad regna cœlestia puellas per ferrum videmus : quos ira superat, superbia inflat, ambitio perturbat, luxuria coinquinat? Qui si adipisci regna cœlorum per bella persecutionum non possumus, hoc ipsum nobis turpe sit quod nolumas Deum saltem per pacem sequi. Ecce nulli nostro tempore dicit Deus: Pro mcide. Qui ergo in pace subigere carais desideria nolumus, quando [quomodo] in bello pro Domino ip am carnem dabimus? lloc ergo pro certo sciat unusquisque vestrum quod quicunque hic non vult in se crucifigere et mortificare carnis desideria, in futuro non perveniet utique ad æterna gaudia. Sed quia præsentia gaudia sequuntur perpetua lamenta, hic, fratres charissimi, vanam lætitiam fugite si illic flere formidatis. Nemo ctenim potest et hic gaudere cum sæculo, et in futuro regnare cum Christo. Temporalem itaque lætitianı fluxam restringite, carnis voluptates edomate; quidquid in mente pueriliter hilarescit, hoc disciplinæ juvenilis censura coerceat, ut dum sponte temporalia fugitis, æterna gaudia sine labore capiatis: præstante Dominomostro Jesu Chri- B sto, qui cum Patre et Spiritu saucto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA XXXIX. IN DEDICATIONE TEMPLI

Propitia divinitate omnipotentis Dei, et annuente ejus clementia, bene convenistis hodie, fratres charissimi, ut Deo domum dedicaremus, ipso jubente ac dicente : Fucite mihi sanctuarium, et habitabo in medio vestri, dicit Dominus Deus (Exod. xxv). Sed hoc tune digne facinius si ipsi Dei templum sieri contendimus, si studemus congruere solemnitati quam colimus; ut sicut ornatis studiosius ejusdem ecclesiæ parietibus, pluribus accensis luminaribus, diversis per litanias et preces, per lectiones et cantica, excitatis vocibus, Deo laudem parare satagerimus : ita C etiam penetralia cordium nostrorum semper necessariis lionorum operum decoremus ornatibus, semper in nobis flamma divinæ pariter et fraternæ charitatis augescat, semper in secretario pectoris nostri cœlestium memoria præceptorum et evangelicæ laudationis dulcedo sancta resonet. Ili sunt enim fructus bonæ arboris, hic boni thesaurus cordis, hæc fundamenta sapientis architecti, quæ nobis hodierna sancti Evangelii lectio commendat. Non nos formam solummodo, sed virtutem potius debemus habere pietatis, quod etiam mystica Veteris Instrumenti nobis historia diligenter insinuat, quando vel Moyses tabernaculum (Exod. xL), vel templum Domino Salomon in sanctæ Ecclesiæ typum condidit (111 Reg. viii) : utraque enim demus firmiter fundata esse re- D fertur, et omnia instrumenta quæ ibi inerant, id est lapides pretiosi, ex quibus templum erat constructum; ligna imputribilia, e quibus omne tabernaculum factum, et templum intus ornatum, ac desuper tectum fulgebat; aurum, de quo et tabernaculi parietes intus ac foris vestiti, et templi non tantum parietes, verum etiam laquearia, trabes, ostia, postes et pavimenta erant cooperta; sed et vasa vel utensilia domus utriusque, cuncta pene aurea et de auro purissimo facta fuerant; fructus etiam arborum qui in domum Domini offerchantur, purissimi et exquisiti esse jabebantur, hoc est vitis, olivæ, thuris, myrrhæ vel stactis, et cæterarum hujusmodi; hæc videlicet cun-

PATROL. CX.

morere, sed, illicita tantummodo in te desideria oc- A eta spiritaliter intellecta, veram nostræ fidei et operationis sinceritatem denuntiant, et quomodo domus Dei fieri possimus, mystice docent. Quid ergo ipse conditori Redemptor noster de constructione suas domus, quæ nos sumus, in ea quæ nobis modo recitata est lectione sancti Evangelii dicat, audiamus : Non est, inquit, arbor bona quæ facit fructus malos, neque arbor mala faciens fructum bonum (Matth. VII). Bonas ergo arbores et bonos earum fructus in constructionem sive ministerium sui templi rex noster quærit; at vero malæ arboris qui sit finis, idem alibi docet dicens: Omnis arbor quæ non facit frucium bonum excidetur et in ignem mittetur (Matth. 111); arbores namque homines, fructus autem opera dicit ipsorum. Vultis autem nosse qui sint arboris bona, qui malæ fructus? Apostolus id docet : Manifesta autem sunt opera carnis, que sunt fornicatio, immunditia, luxuria, idolorum servitus, veneficia, inimicitiæ, contentiones, æmulationes, iræ, rixæ, dissensiones, hæreses, invidiæ, homicidia, ebrietates, comessationes et his similia (Gal. v). Vis audire an arbores quæ hos fructus faciunt ad æterni regis templum cœleste pertineant? subjungit Apostolus dicens : Quæ prædico vobis sicut prædixi, quoniam qui talia aqunt, regnum Dei non consequentur (Ibid.). Bonæ quoque arboris fructus subsequenter enumerat, cum ait: Fructus autem spiritus est charitas, gaudium, pax, patientia, bonitas, benignitas, fides, mansuetudo, continentia (Ibid.); qui nimirum fructus, cum arboribus e quibus procedunt, et hic ad domum sidei, et illic ad habitationem supernæ beatitudinis veraciter pertinent. Quapropter oremus, fratres dilectissimi, omnium bonorum auctorem et datorem, Deum Patrem omnipotentem, ut nos per virtutem et sapientiam suam arbores bonas efficiat, et ad ædificium domus suæ habitabiles faciat, et super ipsam petram, de qua Apostolus dicit: Petra autem erat Christus (I Cor. x), nos fundare ac collocare dignetur: et contra inundationem variam persecutionum afflatu Spiritus sui nos protegat, et illæsos sine peccati ruina in æternum custodiat, atque ad cœlestem Jerusalem nos coadunet, suamque habitationem perennem consecret, qui vivit et regnat æternaliter ac perpetualiter in trinitate et unitate perfecta, Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XL.

IN ANNIVERSARIA FESTIVITATE DEDICATIONIS TEMPLIA (Evangelium Joannis x.)

Ex auctoritate lectionis evangelicæ, fratres charissimi, edocemur hujus festi habere commemorationem, ubi legitur quod facta sint Ilierosolymis Encænia, et Jesus præsentialiter eo tempore ibi adesset (Joan. x). Encænia autem vocabantur solemnia dedicationis templi, quæ populus Dei, ex antiqua patrum traditione, per annos singulos celebrare consueverat : quorum vestigia nos hodie juxta morem Christiani orbis sequentes, annuam dedicationis ecclesiæ nostræ diem divinis laudikus et vigiliis studuimus

agere solemnem : et hanc nobis festivitatem eo ma- A se unusquisque invidiæ vel odii veneno percussus, Jore devotione celebrare oportet, quo etiam Redemptori nostro gratissimum esse cognovimus; adeo ut in illa ipse templum ingredi et sermonem facere nd populum, ac divinitatis suæ sacramenta pandere dignatus sit. Facta sunt, inquit, Encænia in Hierosolymin, et hiems crat, et ambulabat Jesus in templo in porticu Sulomonis. Si ergo voluit ambulare in templo, in quo caro et sanguis brutorum animalium offerebantur, multo magis nostram orationis domum, ubi carnis ipsius ac sanguinis sacramenta celebrantur, visitare gaudebit. Si perambulare non despexit porticum, in qua rex quondam mortalis ac terrenus, quamvis potentissimus, ac sapientissimus ad orandum stare solebat, quanto magis penetralia cordium nostrorum invisere atque illustrare desiderat · si tamen ea porti- B qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus cum esse Salomonis, hoc est, si ea timorem suum, quod est initium sapientiæ, habere perspexerit : neque enim putandum est quia domus solummodo in qua ad orandum vel ad mysteria celebranda convenimus. templum sit Domini; et non ipsi, qui in nomine Domini convenimus, multo amplius templum ejus appellemur et simus; cum manifeste dicat Apostolus: Vos estis templum Dei vivi (Il Cor. vi) ; sicut dicit Dominus: Inhabitabo in eis et inter illos ambulabo (Levit. xxvi). Si ergo templum Dei sumus, curemus solerter, et bonis satagamus actibus, ut in codem suo templo saspius ipse et venire et mansionem facere dignetur. Caveamus hiemis exemplum, ne videlicet corda nostra Dominus adveniens a charitatis ardore torpentia reperiat, sicut Judæorum pectora persidia C durata invenit, ideoque ca citius aversatus relinquat; imo magis quantum possumus, cum ipsius adjutorio laboremus, ne Deus noster in templo suo, hoc est in nobis, inveniat quod oculos sua majestatis offendat: sed habitaculum cordis nostri evacuetur vitils, et virtutibus repleatur; claudatur diabolo, et aperiatur Christo: et ita laboremus nt nobis bonorum operum clavibus januam regni cœlestis aperire possimus. Sicut enim malis operibus, quasi quibus:lam seris ac vectibus, vite nobis janua clauditur, ita, absque dubio, bonis operibus aperitur. Et ideo, fratres charissimi, unusquisque consideret conscientiam suam, et quando se aliquo crimine vulneratum esse cognoverit, prius orationibus, jejuniis vel eleemosynis studeat mundare conscientiam suam, et sie eucharistiam præsumat accipere : si enim agnoscens reatum suum, ipse a divino altari se subduxerit, cito ad indulgentiam divinæ misericordiæ perveniel, quia sicut qui se exaltat humiliabitur, ita e contrario, qui se humiliat exaltabitur (Luc. xiv). Qui euim, sicut dixi, agnoscens reatum suum, ipse se humiliter ab altari ecclesiæ pro emendatione vike removere voluerit, ab æterno illo et cæles:i convivio excommunicari penitus non timebit. Rogo vos, fratres, diffgenter attendite : si ad mensam cujuscunque potentis hominis nemo præsumit enni vestibus conscissis et inquinatis accedere, quanto magis a convivio zeterni Regis, id est ab altari Domini debet

iracundiæ veneno repletus, avaritiæ jaculis vulneratus, ebriositatis vitio pollutus, luxuriæ sordibus mquinatus, cum reverentia et humilitate subtrabere, ne propter præsumptionem ac pertinaciam, ab æterno Dei convivio et sanctorum consortio sequestratus, ligatis manibus et pedibus in æternum projiciatur incendium : sed magis studeat ut per pænitentiam et eleemosynas, per pacem et continentiam, sobrius et mundus factus, hic siducialiter ad mensam Domini accedere possit, et in futuro ad sanctorum angelorum et apostolorum, prophetarum et martyrum, et cæterorum justorum societatem, lætabundus pervenire : quod nobis sua gratia præstare dignetur Redemptor et Salvator noster Jesus Christus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA XLI. IN DOMINICIS DIEBCS.

Sciendum est, fratres charissimi, quod ideo a sanctis Patribus nostris constitutum est Christianis et mandatum ut in solemnitatibus sanctorum, et maxime in Dominicis diebus, otium haberent et a terreno negotio vacarent, ut paratiores et promptiores essent ad divinum cultum, eum non haberent quid eos inde tardaret incommodum, relinquerentque eo tempore terrenam sollicitudinem, quo facilius possent Dei intendere voluntatem. Inde ipse Dominus per Prophetam dicit : Vacate et ridete quoniam ego sum Deus (Psal. XLV). At hi qui, diversis curis ac negotiis implicati, hanc sententiam Dei spernunt, et divinæ contemplationi vacare nolunt, timeo ne in futuro judicio, illis januam Domini pulsantibus atque aperire poscentibus (Matth. xxv), Dominus respondeat : Amen dico vobis, nescio vos : discedite a me, omnes qui operamini iniquitatem (Matth. VII); et qui modo Deum quærere negligunt, ab ipso tunc respuantur. Idcirco, fratres mei, non sit vobis molestum in Dominicis diebus et in natalitiis sanctorum divino studere cultui. Dominicum ergo diem apostoli et apostolici viri ideo religiosa solemnitate habendum sanxerunt, quia in eodem Redemptor noster a mortuis resurrexit: quique ideo Dominicus appellatur, ut in co a terrenis operibus vel mundi illecebris abstinentes, tantum divinis cultibus serviamus, dantes scilicet diei huic honorem et reverentiam propter pem resurrectionis nostræ quam habemus in illa. Nam sicut ipse Dominus Jesus Christus et Salvator noster tertia die resurrezit a mortuis, ita et nos resurrecturos in novissimo die speramus. Apparet autem diem etiam in Scripturis sanctis esse solemnem: ipse est enim dies primus sæculi, in ipso formata sunt elementa mundi, in ipso creati sunt angeli, in ipso quoque a mortuis resurrexit Christus, in ipso de cœlis Spiritus sanctus super apostolos descendit, manna in codem die la eremo primo de cœlo datum est. His enim speciebus actualibus Forte specialibus actibus et] indiciis Dominica dies exstat insiguis, ac ideo sancti doctores Ecclesiæ decreverunt omnem glo-

ipsi in figura, nos celebraremus in veritate; quia tunc erit requies nostra vera, quando resurrectio fuerit perpetrata, et remuneratio in anima et corpore simul perfecta. Observemus ergo diem Dominicam, fratres, et sanctificemus illam, sieut antiquis de sabhato præceptum est, dicente legislatore : A vespera usque ad vesperam celebrabitis sabbata vestra (Levit. XXIII). Videamus ne otium nostrum vanum sit, sed e vespera diei sabbati usque ad vesperam diei Dominici sequestrati a rurali opere et ab omni negotio, solo divino cultui vacemus : sic quoque sanctificamus rite sabbatum Domini, dicente Domino: Omne opus non facietis in eo. Veniat ergo cuicunque possibile sit, ad vespertinam atque nocturnam celebrationem, et oret ibi in conventu Ecclesiæ pro peccatis suis Deum. B adjurant ut amplius quam expedit bibant, et inde Qui vero hoc non possit, saltem in domo sua oret, et non negligat Deo solvere votum ac reddere pensum servitutis. In die illa vero nullus se a sacra missarum celebratione separet, neque otiosus quis domi remaneat, cæteris ad ecclesiam pergentibus; neque in venatione se occupet, et diabolico mancipetur officio, circumvagando campos et silvas, clamorem et cachinnum exaltans, non gemitum nec orationis verba ex intimo pectore ad Deum proferens. Adhuc quoque, quod detestabilius est, aliqui ad ecclesiam venientes, non intrant, non insistunt precibus, non exspectant cum silentio sanctam missarum celebrationem : sed quando lectiones divinæ intus leguntur, tunc ipsi foris aut causas dicere et diversis student calumniis impugnare; aut videlicet in alea, vel in C locis inutilibus insudare: aliquoties etiam, quod pejus est, aliqui nimia iracundia succenduntur et amarissime rixantur, ita ut armis se vel fustibus alterutrum impetant, et sæpe homicidium perpetrent. Et hoc ab illis maxime sit qui pleni invidia et odio, diabolo ductore, in conventum Ecclesiæ pergunt, non ut semetipsos adjuvent, sed ut alios lædant. Tales etiam si homicidio ibi pereunt, aut subita morte rapiuntur, quo alias, nisi cum ipso cujus secuti sunt vestigia, vadunt in æterna tormenta? Nolite hæc facere, fratres mei, nolite vosmetipsos decipere, nolite in conventu vestro, locum dare diabolo (Ephes. IV), sed magis vosmetipsos præparate hospitium Christo. Non ergo foris fabulis, sed intus psalmodiæ et orationibus studete. Nolite invicem in ecclesia ver- D bosari, sed quieti esse. Sunt enim plurimi, et præcipue aliquæ mulieres, quæ ita in ecclesia garriunt [et] ita verbosantur, ut lectiones divinas nec ipsæ audiant, nec alios audire permittant. Nunquid talis conventus cum tali ordine, fratres mei, in domo Dei debet sieri; aut taliter decet in conspectu Dei et sanctorum angelorum ejus assistere? Adhuc quoque, quod valde dolendum est, conqueri vobiscum volo, quia sunt aliqui, et maxime potentes istius mundi, qui, cum veniunt ad ecclesiam, non sunt devoti ad laudes Dei celebrandas, sed cogunt presbyterum ut abbreviet missam et ad libitum eorum cantet; nec ei licet morem ecclesiasticum sequi propter illorum gulam

riam Judaici sabbatismi in illam transferre, ut quod A et avaritiam, quatenus unum punctum diei ad Dei officium, et reliquum diurnum spatium, cum nocte simul, ad eorum deputetur voluptates. Nolite, fratres mei dilectissimi, hæc facere, nolite hæc facientibus consentire; quia non solum qui hæc faciunt, sed etiam qui consentiunt facientibus, pereunt. Ante omnia ergo causas in festivitatibus nolite dicere aut audire, sed alio tempore et cum justitia; nec munera accipiendo subvertatis judicia justa; quia, secundum Domini sententiam: Quocunque judicio judicaveritis, judicabitur de vobis (Matth. VII). Nullus vestrum se inebriet, quia ebrius insano simillimus est. Nolite in nominibus (sic) bibendo, nomina vestra delere de cœlo. Sunt quidem multi, quod pejus est, qui non solum seipsos inebriant, sed etiam alios cogunt et sæpe inter eos nascuntur jurgia et homicidia. Nunquid perpenditis, fratres, cujus isti in hoc sequantur voluntatem? Ebriosi enim, ait Apostolus, et homicidæ regnum Dei non possidebunt (I Cor. vi). Obsecro vos, dilectissimi, patres et matres, fratres et sorores, per nomen Domini nostri Jesu Christi, et per regnum ac judicium ejus venturum, ut subtrahatis vos ab omni homine ambulante inordinate, ot digne ambuletis vocatione qua vocati estis, nec negligatis honorem vestrum, sed perpendite redemptionem quæ est in Christo Jesu. Filii Dei nuncupati estis, quia verus Filius Dei vos liberavit. Studete bonis moribus tanto parenti placere, quatenus vos non ut nequissimos servos perpetuam tradat ad pœnam, sed ut charissimos filios supernam ducat ad patriam, ut sitis cohæredes Filii ejus Jesu Christi, cum quo vivit et regnat Deus in unitate Spiritus sancti per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XLII.

#### CONTRA COS QUI IN LUNÆ DEFECTU CLAMORIBUS SE FATIGABANT.

Gaudium est mihi magnum, fratres charissimi, quod vos video nomen Christianum diligere, ecclesias frequentare, baptismum Christi siliis et siliabus vestris appetere, et veri Dei cultui studere: sed valde doleo quod aliquibus ineptiis plurimos ex vobis obligatos errare conspicio, et inter vera religionis Christianæ quædam falsa intermiscere, quod nullo modo sieri debuit; scriptum est enim : Modicum sermentum totam massam corrumpit (I Cor. v). Nam cum ante dies aliquot quietus domi manerem, et de utilitate vestra, quomodo profectum vestrum in Domino amplificarem, mecum tractarem, subito ipsa die circa vesperam atque initium noctis tanta vociferatio populi exstitit, ut irreligiositas ejus penetraret usque ad cœlum. Quod cum requirerem quid sibi clamor hic vellet, dixerunt mihi quod laboranti lunæ vestra vociferatio subvenisset, et defectum ejus suis studiis adjuvaret. Risi quidem, et miratus sum vanitatem, quod quasi devoti Christiani Deo ferebatis auxilium, tanquam ipse infirmus et imbecillis, nisi nostris adjuvaretur vocibus, non possit luminaria defendere quæ creavit. Facto quippe mane se-

quentis diei, seiscitabar ab eis qui ad nos visitandi A quando taliter evenerit, vos clamoridus Indorare; gratia convenerant, si aliqua horum eis innotucrint. At illi professi sunt se similia et adhuc pejora in his locis in quibus ipsi manserant, sensisse : nanc alius referebat mugitum cornuum se audisse, quasi in hella concitantium; alius, porcorum grunitum exegisse: quidam vero narrabant quod alios viderint tela et sagittas contra lunam jactasse; alios autem focos in cœlum sparsisse; affirmaveruntque quod lunam nescio quæ portenta laniarent, et nisi ipsi ei auxilium præberent, penitus illam ipsa monstra devorareut : alii vero ut satisfacerent dæmonum illusioni, quod sepes suas armis sciderint, et vascula quæ apud se domi habebant, fregerint, quasi illud dunæ plurimum proficeret in auxilium. Quæ est dementia, fratres, quæve hæc insania? Nunquid vos B fortiores estis Deo, ut pro illo pugnare nitamini : aut sucs vestræ potentiores angelis ejus sunt, ut grunitu suo ipsi indigeant? Quomodo cœlo et sideribus feretis auxilium, qui vosmetipsos in terra non suffici-4is ad protegendum? Quid superbit cinis et pulvis? (Eccli. x.) Scriptum est enim : non est in hominis polestate via ejus(Jer. x): exiet spiritus ejus, et revertetur in terram (Psal. CXLV). Quid dicam vohis, fratres: laudo vos? in hoc non laudo, quia per diabolum illusi, paganico errori ex parte non parva dediti estis; et hoc unde, nisi ex paganis, quorum consortia diligitis, corum mores imitamini: contradixi enim vobis sæpius illorum consortia et nefanda convivia; sed obedire mihi vos vetat avaritia. Pecuniam diligitis, et gehennam non expavescitis; corporales de- C tur (Num. xxxIII.) lapidibus obruite illos : sin autem licias appetitis, et salutem animæ æternam negligi-Lis: ideirco nec corporis nec animæ sanitatem habere poteritis; quia, ut ait apostolus Paulus: Ideo sunt inter vos multi infirmi et imbecilles, et dormiunt multi (I Cor. x1). Nolite errare, fratres, nolite hujuscemodi erroribus decipi: Domini est terra et plenitudo ejus, orbis terrarum et universi qui habitant in eo (Psal. xx111). Beatus cujus est Deus Jacob adjutor ejus : spes ejus in Domino Deo ipsius, qui fecit cælum et terram, mare et omnia quæ in eis sunt, qui custodit veritatem in sæculum (Psal. CXLV). Ipsa autem monstra, quæ dicitis lunam, defectus sui temporc, laniare, nihil sunt; neque enim credi fas est homines in belluas posse mutari : sed dæmonum fldam phantasmata ingerit, quo facilius eos possint ad idololatriam provocare. Sed ne forte dubios ac sollicitos de lunæ obscuritate, quæ nuper accidit, vos relanguam, non est hoc, fratres, aliquod portentum; sed naturalis vis cogit solem ac lunam taliter eclipsin, hoc est defectum, pati. Nam manifesta ratio probat solem interventu lunæ, quæ inferior cursu, lamen ad nostros oculos non posse perfundere, quod fit in tempore accensionis ejus; lunam vero similiter, quæ a sole illustratur, per umbram terræ obscurari in plenilunio, hoc est in quiata decima die atatis ejus, quando sol in alia parte cadi, ex alia luna relucet. Et ideo non est necesse, fratres,

permittite Creatori facturam suam, ipse enim opus suum seit regere, qui potuit et creare. Si ergo aliqua signa in sole vel luna, vel stellis, insolito more apparuerint, necesse est enim ut fiant ante diem magnum judicii, secundum Veritatis vocem, non vos tunc tali superstitione fatigetis, sed magis in cordibus vestris Domini misericordiam deprecemini, et signo vos crucis Christi consignetis; quatenus ipse qui vos per sanctam crucem redimere dignatus est, in adventu gloriæ suæ, ejus tutamine ilkesos ab omni errore conservare dignetur, Jesus Christus Dominus et Salvator noster, qui cum Patre et Spiritu saucto venit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA XLIII.

CONTRA PAGANICOS ERRORES, QUOS ALIQUI DE RUDIBUS CHRISTIANIS SEQUUNTUR.

Legimus in Veteri Testamento Dominum populo suo quem elegit sibi in hæreditatem ita præcepisse (Levil. xx): Sancti estote, quia et ego sancius sum Dominus Deus vester. Nolite ambulare in legitimis nationum, quas ego expulsurus sum ante vos: propter scelera enim ipsarum abominatus sum eas, et separavi vos a cæteris populis, ut essetis mei. Intrantes in terram quam dabo vobis, disperdite cunctos habitatores terræ illius, confringite titulos et statuas comminuite, atque omnia excelsa vastate. Maleficos in terra vestra non patiemini vivere. Vir sive mulier, in quibus pythonis spiritus vel divinationis fuerit, morte moriannoluerilis hujusmodi interficere, qui remanserint, erunt vobis quasi clavi in oculis et lanceæin lateribus, et adversabuntur vobis in terra habitationis vestræ, et quidquid illis sacere cogitaveram, vobis saciam. Audistis, fratres charissimi, quam terribiliter divina vox comminatur his qui adversarios suos secum manere patiuntur; timeo quod vestrl cohabitatores vobis fiant in scandalum et in ruinam, quorum mores pravissimos imitamini. Quomodo enim cum Christo et angelis ejus regnabunt in cœlis, qui cum diabolo et ministris ejus societatem habent in terris? quomodo gaudebunt in convivio perenni sanctorum, qui non respuunt convivia nefanda paganorum? Aut quomodo in luce perpetua possunt laudes Deo dicere cum anctio had hominibus brutis et insipientibus per quae- D gelis, qui hic diabolo exhibent funcstos ludos in idolis? Apostolus autem hujusmodi nos consortia habere vetat et dicit (I Cor. x): Charissimi, fugite ab idolorum cultura. Nolo autem ros fieri socios dæmoniorum; non potestis calicem Domini bibere et calicem dæmoniorum; non potestis mensæ Domini participes esse, et mensæ damoniorum. Et item alio loco (II Cor. vi) : Nolite, inquit, jugum ducere cum infidelibus. Quæ enim participatio justitiæ, enm iniquitate, aut qua societas luci ad tenebras; qua autem conrentio Christi ad Belial, aut quæ pars fideli cum infideli : quis autem consensus templo Dei cum idolis: vos estis templum Dei vivi; sicut dicit Devs, quia ixhabitabo in illis, et inambulabo inter cos, et ero illo-

rum Deus, et ipsi erunt mihi populus. Quapropter, A fratres charissimi, ab hujusmodi vos erroribus purgate, et filios vestros ac subditos ab hac nequitia castigantes, tollite; nullus ex vobis charagios, et divinos, vel sortilegos requirat, nec de qualibet causa cos aut infirmitate interroget; nullus sibi incantatores adhibeat: quia quicunque secerit hoc malum. statim perdet baptismi sacramentum, et continuo sacrilegus et paganus efficitur : et nisi grandes eleemosynæ, et dura ac prolixa pænitentia subvenerit. in æternum peribit. Similiter et auguria observare nolite, nec in itinere positi aliquas aviculas cantantes attendere, nec ex illarum cantico diabolicas divinationes annuntiare præsumite. Nullus ex vobis observet qua die de domo exeat, qua iterum revertacit : Et factus est dies primus, et dies secundus, et dies tertius (Gen. 1), similiter et quartus, et quintus, et sextus, et sabbatum; et illud : Fecit Deus omnia bona valde ( Ibid. ). Illas vero non solum sacrilegas, sed etiam ridiculosas, sternutationes considerare et observare nolite; sed quoties vobis in quacunque parte suerit necessitas properandi, signate vos in nomine Christi, et Symbolum apostolorum vel Orationem Dominicam sideliter dicentes, securi de Dei adjutorio, iter agite. Et quia quando supradicta omnia sacrilegia, Deo vobis inspirante, contemnere vel despicere cœperitis, scio quod moleste hoc accepturus est diabolus, quia vos videt de amicitia vel de societate sua discedere et sacrilegia per quæ vos decipiebat contemnere, aliquas nequitias vobis factu- C rus est, aut aliquam insirmitatem immissurus, aut aliquod animal, aut per morbum aut per evagationem est ablaturus, quia ad vos probandos hoc Deus permittit seri, ut agnoscat utrum sideliter ad ipsum venistis, et si tota diaboli machinamenta despicitis, ct utrum plus valeat apud vos amor suus quam cujusque animalis amissio. Sed si semel aut secundo nequitias quas diabolus immiserit, toto animo et tota fide contempseritis, ita ipsum diabolum postea a vestra infestatione repellere dignabitur Deus, ut nunquam vos possit sua calliditate decipere. Christus enim Deus noster ipsum diabolum et ministros eius sola potestate sua habet, nec vos potest nec vestra iu aliquo pocere nisi quantum ab ipso permittitur. Permittit autem hoc Deus duabus ex causis; ut aut nos probet si boni sumus, aut castiget, si peccatores; et ideo ipsum timete, illi soli servite, mentis et corporis puritatem servate, omne genus fornicationis ut pestem vel mortem fugite, continentes, humiles, mites ac patientes estote, frugalitatem diligite, et in recta side ac bonis operibus usque in finem vitæ perseverare studete, et sic ad æternam vitam sine ulla mora pervenietis: præstante ipso Redemptore nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA XLIV.

DE BONORUM CHRISTIANORUM ET E CONTRARIO DE MALORUM MORIBUS.

Oportet vos, fratres charissimi, sollicite et intente considerare Christianum nomen, quod nos omnes gaudemus habere, quid nobis designet, quid promittat, quidque nobis boni conferat, hoc est, quid significet in religione, quid promittat in spe, quid conferat in remuneratione. A Christo enim Filio Dei unigenito Christiani vocamur, et ideo qui dicit se Christianum esse, debet sicut ille ambulavit et ipse ambulare, id est in justitia, et sanctitate, atque veritate: hoc enim nos admonet nomen Christianum. Et quicunque his gressibus Christum sequitur, ad supernam tendit patriam, et vitam in cœlis accipiet tur, quia omnes dies Deus secit, sicut Scriptura di- B sempiternam. Non nobis sufficit, fratres, quod Christianum nomen accepimus, si opera Christiana non fecerimus: illi enim prodest, quod Christianus dicitur, qui charitatem diligit, ebrietatem fugit, superbiam detestatur, invidiam velut venenum diaboli respuit; ille vero Christianus est qui furtum non facit, qui falsum testimonium non dicit, qui nec mentitur, nec perjurat; qui adulterium non committit, qui ad ecclesiam frequentius venit, qui de fructibus suis non gustat nisi prius ex ipsis Deo aliquid offerat, qui decimas annis singulis erogandas pauperi\_ bus reddit, qui sacerdotibus suis honorem impendit, qui omnes homines sicut seipsum diligit, qui nullum hominem odio habet. Ille vero non solum Christianus est, sed ipse Christus in illo habitat, qui stateras dolosas et mensuras duplices velut gladium diaboli pertimescit. Ille bonus Christianus est qui quando ad ecclesiam venit, et oblationem quæ in altario mittat exhibet, et pauperibus, secundum quod vires habet, aut argentum porrigit aut cibum : qui peregrinos in domum suam excipit, qui hospitibus pedes lavat; qui non solum lites non concitat; sed etiam. discordes ad concordiam revocat; qui et ipse caste vivit, et filios vel vicinos suos ut caste et sobrie vivant et verbis admonet et exemplis docet. Ille bonus Christianus est qui quoties sanctæ solemnitates veniunt, ut securius communicet, ante plures dies castitatem cum propria uxore custodit, ut libera et secura conscientia ad altare Domini, casto corpore et mundo corde, præsumat accedere : qui Symbolum apostolorum et Orationem Dominicam memoriter tenet, et filios vel filias suas ut ipsi teneant fideliter docet. Ecce audistis, fratres, quales sint Christiani boni, et ideo, quantum possumus, cum Dei adjutorio laboremus ut nomen Christianum non sit falsum in nobis, nec in nobis Christi sacramenta patiantur injuriam, sed semper opera Christiana et cogitemus in corde, et impleamus in opere. Nam ille Christianus qualis est, qui vix aliquando ad ecclesiam venit, et quando venerit, non stat in ecclesia ut oret pro peccatis suis, sed ut causas dicat, aut lites aut rixas concitet; et si locum invenerit, usque ad vomitum bibet : et posteaquain se inebriaverit, surget velut phreneticus et insanus, diabolico more ballare et

tare. Iste talis non dubitat furtum facere, adulterium non timet admittere, falsum testimonium dicere, maledicere, perjurare, nec ullum omnino facinus agere pertimescit. Ideoque, sive viri sive mulieres sint, qui talia opera faciunt, non ad remedium, sed adjudicium Christianum nomen et baptismi sacramenta suscipiunt, et nisi pænitentiam egerint, in æternum peribunt. Ecce, fratres, ostendimus vobis quales sint Christiani boni, et quales sint mali; et quos bonos videtis, imitemini; quos vero malos cognoscitis, castigate semper, increpate, corripite, ut et de profectu vestro et de illorum correctione duplicem mercedem habere possitis; præstante Domino nostro Jesu Christo, judice vivorum et mortuo-Spiritus sancti, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA XLV.

#### DE FIDE, SPE ET CHARITATE.

Quicunque Christianum nomen tenet, et quicunque est divinis sacramentis imbutus, fratres charissimi, necesse est ut religionis Christianæ rationem sciat, et sidei charitatem agnoscat, ejus scilicet sidei quæ, ut Apostolus ait (Gal. v), per dilectionem operatur: quæ in præsenti confortat ac roborat credentes, et in futuro perducit ad Dei contemplationem. Nam tria quædam proposuit animæ nostræ necessaria beatus et egregius gentium doctor, dicens: Nunc autem manent fides, spes, charitas, tria hæc: major autem horum est charitas (1 Cor. x111). Primum ergo C sides catholica Christiano necessaria est, quia in ipsa distinguuntur filii Dei a filiis diaboli, filii lucis a filiis tenebrarum. Per ipsam renascimur in baptismate et salutem æternam impetramus, sicut scriptum est: Qui crediderit et baptizatus suerit, salvus erit (Marc. xvi). Hæc porta est vitæ, hæc janua regni : per ipsam discitur scientia veritatis, et percipitur cognitio divinitatis; per ipsam gratiam Dei invenimus; aliter autem Deo placere non possumus, quia sine fide impossibile est placere Deo (Hebr. xi). Vere enim beatus est qui et recte credendo bene vivit, et bene vivendo sidem rectam custodit. Igitur sicut otiosa est sides sine operibus bonis, ita nihil proficiunt opera bona sine side recta. Unde beatus Jacobus apostolus dixit : Quid proderit, fratres mei, D si fidem quis dicat se habere, opera autem non habeat: nunquid poterit fides salvare eum: fides sine operibus otiosa est. Sicut enim corpus sine spiritu cmortuum est, ita et fides sine operibus mortua est (Jac. 11). Fidem ante omnia, fratres mei, rectam et immaculatam habere contendite, et secundum apostolicæ institutionis normam, symbolum a sanctis Patribus constitutum memoriter tenete et religiose viventes, observare studete. Hæreticorum dogmata pestifera fugite, maleficorum et incantatorum venena mortifera horrescite, divinorum et sortilegorum et charagiorum nefandas traditiones, quæ cum dæmonibus societatem habent, penitus respuite; et ni-

saltare, verba turpia et amatoria vel luxuriosa can- A hil aliud quam quod catholica fides laudat, amat, prædicat, in mente sive in professione teneatis, seu etiam moribus ostendatis. Post hanc ergo sidem, spem firmam habere discite, quæ animum nostrum ad'invisibilia trahit, et intentionem nostram in cœlestia et æterna inserit, et quodammodo nexibus indisso lubilibus ligat; quæ non decipit, sed fideliter obsequentes ad æternam beatitudinem perducit. Nemo igitur, quamvis ingenti peccatorum pondere prematur, de bonitate divinæ pietatis desperare debet; sed spe certæ misericordiæ illius indulgentiam sibi quotidianis deprecari lacrymis, quam certe sperare possit, si ab actione pravi operis cessabit. Ideo non propter spem veniæ perseveranter peccare debemus, neque quia Deus juste peccata punit, veniam desperum, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate B rare debemus, sed utroque periculo evitato, et a malo declinemus et de pietate Dei veniam speremus. Similiter et in omni tribulationum angustia, spe ad solatia supernæ pietatis currendum est, quia in illo solo omnis spes et salus sine dubio consistit, dicente Propheta: In Deo salutare meum et gloria mea, Deus auxilium meum, et spes mea in Deo est (Psal. LXI). Cum enim sidem rectam et spem sirmam vobis, fratres, persuademus habere, hoc maxime hortamur ut charitatem in vobis habere et opere ostendere per omnia satagatis: per ipsam enim et in ipsa beatitudinem veram habituros vos esse sciatis, quia sine hac nemo videbit Deum. Ilæc autem ideo major fide et spe ab Apostolo narratur, quia cæteris recedentibus, ipsa sola permanebit : fidei enim succedit spes, et spei beatitudo, charitati autem non transmutatio, sed sola restat perfectio. Hæc omnium ars est virtutum, hæc promissio regni, hæc præmium summum sanctorum est in cœlo, quia in perenni gaudio nihil gratius, nihil dulcius habent sancti perfecto amore Dei, quem quia præsentem vident, suavius diligunt, et dulcius fruuntur ipso bono. Oportet vos scire, fratres, quia in omnibus præceptis Dei charitas obtinet principatum, sine cujus perfectione nihil placere Deo posse Paulus apostolus testatur (I Cor. xiii), qui nec martyrium, nec sæculi contemptum, nec eleemosynarum largitionem, sine charitatis officio, qui:lquam proficere posse ostendit. Unde et ipse Dominus respondit: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et ex tota anima tua, et ex tota mente tua (Luc. x); addidit quoque secundum simile huic: Diliges proximum tuum sicut teipsum: in his duobus mandatis tota lex pendet et prophetæ. Quod vero ait, ex toto corde, et tota anima, et tota mente, id est, toto intellectu, tota voluntate, et ex omni memoria Deum esse diligendum. Dei vero dilectio in observatione mandatorum ejus tota consistit, sicut alibi ait : Si quis diligit me, sermones meos servat (Joan. xiv). Unde ipsa Veritas alibi ait: In hoc cognoscent omnes quia mei estis discipuli, si dilectionem habueritis ad invicem (Joan. XIII). Item Apostolus: Plenitudo legis est dilectio (Rom. xin). Item Joannes evangelista: Hoc, inquit, mandatum habemus a Deo, ut qui diligit Deum, diligat sit proximus, sciat omnem Christianum recte proximum dici, quia omnes in baptismo silii Dei sanctistcamur, ut fratres simus spiritaliter in charitate perfecta. Nobilior est generatio spiritalis quam carnalis, de qua in Evangelio ipsa Veritas ait : Nisi quis renatus suerit ex aqua et Spiritu sancto, non potest introire in regnum Dei (Joan. 111). Qui autem taliter proximum intelligens diligit, sine dubio charitatem veram in semetipso tenebit. Hæc igitur, fratres, diligenter considerate, et cum side et dilectione vestram operamini semper salutem, habentes spem firmam, quia quidquid boni in præsenti agitis, in futuro ab illo inæstimabiliter remunerabimini, quia auctor et protector est salutis nostræ Jesus Christus et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XLVI. DE CHARITATE.

Libet me aliquid in contemplatione charitatis, fratres charissimi, dilectioni vestræ dicere, quæ quanto magis cor accendit, tanto copiosiorem sermonem tribuit, et quanto magis in disputando se extendit, tanto vos suavius reficit. Ipsa enim divinarum Scripturarum multiplicem abundantiam altissimamque doctrinam sine ullo errore comprehendit et sine ullo labore custodit, cujus cor plenum est charitate, dicente Apostolo: Plenitudo legis est charitas (Rom. хш); et in alio loco: Finis autem præcepti est charitas, de corde puro, et conscientia bona, et fide non ficta (I Tim. 1). Quid est autem præcepti finis, nisi C præcepti adimpletio? Quid est autem præcepti adimpletio, nisi legis plenitudo? Quod ergo ibi diximus, plenitudo legis charitas, hoc etiam diximus, finis præcepti est charitas. Nec dubitari ullo modo potest quod templum Dei sit, in quo habitat charitas; dicit enim Joannes: Deus est charitas. Hæc autem dicentes apostoli, et nobis charitatis excellentiam commendantes, non utique aliud, nisi quod comederant, eructuare poterant. Ipse quippe Dominus pascens eos cibo salutis, verbo charitatis, quod est ipse panis vivus qui de cœlo descendit, Mandatum, inquit, novum do vobis, ut vos diligatis invicem (Joan. XIII). Qui ergo contra mortis vetustatem attulit vitæ novitatem, ipse contra vetus peccatum opponit novum exstinguere, mandato novo exstingue cupiditatem et amplectere charitatem. Sicut enim radix omnium mulorum cupiditas (I Tim. v1), ita radix omnium bonorum charitas. Totam magnitudinem et latitudinem divinorum eloquiorum secura possidet charitas, qua Deum, proximumque diligimus. Docet enim nos cœlestis unus magister et dicit: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et ex tota anima tua, et ex totis viribus tuis, et diliges proximum tuum sicul leipsum: in his duobus præceptis, tota lex pendet et prophetæ (Matth.xxII). Si ergo non vacat omnes paginas sanctas perscrutari, omnia volumina sermonum evolvere, omnia Scripturarum secreta pe-

et proximum (I Joan. 11). Si forte quislibet quærat quis A netrare, tene charitatem, ubi pendent omnia : ita tenebis quæ ihi didicisti, tenebis etiam quod nou didicisti. Si enim nosti charitatem, aliquid nosti unde et illud pendet quod forte non nosti; et in eo quod in Scripturis intelligis, charitas patet; et in eo quod non intelligis, charitas latet. Ille itaque tenet et quod patet et quod latet in divinis sermonibus, qui charitatem tenet in moribus. Quapropter, fratres charissimi, sectemini charitatem : ipsa videlicet est dulce ac salubre vinculum mentium, sine qua dives pauper est, et cum qua pauper dives est. Hæe in adversitatibus tolerat, in prosperitatibus temperat, in duris passionibus fortis, in bonis operibus hilaris, in tentationibus tutissima, in hospitalitate latissima, inter veros fratres jucundissima, intra Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit B falsos etiam patientissima : in Abel per sacrificium grața; in Noe per diluvium secura, in Abrahæ peregrinatione fidelissima, in Moyse inter jurgia lenissima, in David tribulationibus mansuetissima, in tribus pueris blandus ignis innocenter spectat, in Machabæis sævos ignes fortiter tolerat, casta in Susanna erga virum, in Anna post virum, in Anna (sic) præter virum, libera in Paulo ad arguendum, humilis in Petro ad obediendum, humana in Christianis ad confitendum, divina in Christo ad ignoscendum. Sed quid ego majus de charitate aut uberius possum dicere quam per os Apostoli laudes ejus intonat Dominus, supereminentem viam demonstrantis atque dicentis: Si linguis hominum loquar et angelorum, charitatem autem non habeam, factus sum velut æs sonans aut cymbalum tinniens. Et si habuero propheliam, et noverim mysteria omnia et omnem scientiam, et habuero omnem fidem, ita ut montes transferam, charitatem non habuero, nihil sum. Et si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas, et si tradidero corpus meum ita ut ardeam, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest. Charitas patiens est, benigna est, charitas non æmulatur, non agit perperam, non inflatur, non est ambitiosa, non quæris quæ sua sunt, non irritatur, non cogitat malum, non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati. Omnia suffert, omnia credit, omnia sperat, omnia sustinet: charitas nunquam excidit (I Cor. x111). Quanta est ista anima linguarum, prophetia, virtus, sacramentorum salus, scientiæ solidamentum, sidei mandatum. Quapropter vetus peccatum quisquis vis D fructus, divitiæ pauperum, vita morientium! Quid tam magnanimum quam pro impiis mori! Quid tam benignum quam et inimicos diligere! Sola est quam felicitas aliena non premit, quia non æmulatur, sola est quam felicitas sua non extollit, quia non inflatur; sola est quam conscientia mala non compungit, quia non agit perperam : inter opprobria s>cura, inter odia benefica est; inter injuriosos placida est, inter insidias innocens est: inter iniquitates gemens, in veritate respirans. Quid illa fortius, non ad retribuendas, sed ad sufferendas injurias? Quid illa fidelius, non vanitati, sed æternitati? Nam ideo tolerat omnia in præsenti vita, quia credit omnia de futura vita, et suffert omnia quæ hic im-

mittuntur, quia sperat omnia quæ ibi promittuntur. A gere (I Cor. vn ), quasi statim in tactu periculum Merito nunquam cadet, quia sine defectu permanet. Ergo sectamini charitatem, fratres, et in ea pie cogitantes et sancte viventes, afferte fructum justitiæ et per ipsius ducatum studete ut perveniatis ad summum bonum: summo enim bono adepto, æternam beatitudinem habebitis, ad quam nos pervenire ipse concedat, qui est beata charitas et chara beatitudo. Jesus Christus Dominus noster, cum Patre, et Spiritu sancto unus solus et verus regnans Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA XLVII. DE CASTITATE ET MUNDITIA.

Gloriosum et insignem inter cæteras virtutes locum castitas et munditia tenet, fratres charissimi. præstat videre Deum. Unde ipsa Veritas ait: Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt (Matth. v); ac si e contrario diceret: Illi vero miseri sunt quorum corda carnali concupiscentia sunt polluta, quia zeternas merguntur in tenebras. Castitas enim angelica est vita; castitas cum humilitate, Spiritus sancti merebitur habitationem, quem expellit immunditia libidinum, dicente Scriptura: Corpus peccatis subditum Spiritus sanctus effugiet (Sap. 1). Membra nostra debent Deo esse dicata, non fornicationi: opponat homo desiderio carnis suæ æternorum flammas tormentorum; assuescat juvenis castitatem, ut sit dignus sapientiæ Dei. Ubi immunditia est corporis, ibi habitatio diabolici spiritus, qui nes immunditiæ Deo displicent, et maxime quæ non sunt naturales. Admonet itaque nos Scriptura sancta dicens: Post concupiscentias tuas non eas, et a voluntate tua avertere. Si præstes animæ tuæ concupiscentias ejus, faciet te in gaudium inimicis tuis venire (Eceli. xvIII). Ejus quoque modi Salomon sapientissimus proferebat sententias de cavenda immunditia carnis, dicens (Prov. v): Favus enim distillans labia meretricis, et nitidius oleo guttur ejus. Novissima autem illius amara quasi absinthium, et acuta quasi gladius biceps. Pedes ejus descendunt ad mortem, et ad inseros gressus illius penetrant. Per semitam vitæ non ambulant, vagi sunt gressus ejus et investigabiles. Nunc ergo, fili, audi me, et ne recedas a appropinques foribus domus ejus. Hoc siquidem non solum de meretricum immunditia dixit, sed ctiam de omni carnis concupiscentia, quæ sollicitat animam suam consentire desideriis suis: sed ratio mentis prohibere debet impetus carnis et refrenare voluptates ejus iniquas. Item ille qui supra, prohibens cohabitationem feminarum juvenibus, dicit(Prov. vi): Nunquid abscondere potest homo ignem in sinu suo, ut vestimenta illius non ardeant; aut ambulare super prunas et non comburantur plantæ ejus sic qui ingreditur ad mulierem proximi sui, non erit mundus cum tetigerit eam. Similiter et beatus Paulus admonet nos: Bonum est, inquiens, mulierem non tan-

esset: pulchra est enim casta juvenum pudicitia, et Deo amabilis, et ad omne bonum utilis. Qui filios habet spiritales, vel carnales, nutriat illos in castitate, Deo, non in fornicatione, diabolo. Quid prodest homini filium habere, nutrire, amare, si æternis eum nutriat tormentis? Qui in castitate vivunt, angelicam habent in terris conversationem. Castitas hominem ecelo conjungit, angelis facit civem. Qui mulierem habet legitimam, legitime utatur ea temporibus opportunis, ut, secundum Apostolum, possit vacare orationi, et benedictionem mereatur filiorum a Deo accipere. Nemo dicat, a fornicatione se custodire non posse, fidelis est enim Deus, dicit Apostolus (I Cor. x), qui non permittit nos tentari quia ipsa sola est quæ mundas mentes hominum B supra id quod portare possumus, scd faciet cum tentatione proventum. Talis uniquie homini tentatio datur, sive in carnis desiderio, sive in ambitione sæculi, vel etiam in quacunque tentationis molestia, qualem aut cum laude vincere, aut cum opprobrio succumbere poterit. Omnibus enim castitas pernecessaria est, sed maxime ministris Christi altaris, quorum vita aliorum debet esse eruditio et assidua salutis prædicatio. Tales enim decet Dominum habere ministros, qui nulla contagione carnis corrun:pantur, sed potius continentia castitatis splendeant. ct totis honestatis fulgeant in populo exemplis; quibus Dominus per legislatorem dicit: Sancti estote. auia ego sanctus sum Dominus Deus rester (Levit. xi): Deus enim hix est, et tenebræ in eo non sunt maxime gaudet in inquinatione carnis nostræ, Om- C ullæ, nec aliqua fæditas ei sociari potest. Et ideo, fratres dilectissimi, sive viri, sive feminæ, sive elerici seu laici, secundum Apostoli admonitionem (II Cor. VII): Mundemus nos ab omni inquinamento carnis et spiritus, persicientes sanctisicationem in timore Dei. Studeamus ut ei qui ad æternam suam gloriam nos vocavit, per omnia placeamus, quatenus cum eo feliciter in æternum regnare possimus, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA XLVIII.

DE STUDIO BAPIENTIÆ ET MEDITATIONE DIVINÆ LEGIS. Oportet, fratres charissimi, ut mundo corde et casto corpore sapientiam divinam discere diligatis rerbis oris mei. Longe fac ab ea viam tuam, et ne D et intelligere appetatis, quia ipsa cognitio Dei se fideliter quærentibus et instanter meditantibus tribuit. Cognitioni autem Dei nihil melius est, quia nihil beatius est, et ipsa vera beatitudo est. Unde et Salvator ad Patreni ait : Hæc est autem rita ælerna, ut cognoscant te unum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum (Joen. xvII). Ilujus ergo sapientice notitia, qualiter adipiscatur, fratres, audite. Primo omnium quærendum est homini quæ sit vera scientia veraque sapientia, quia sapientia hujus sæculi stultitia est apud Deum (I Cor. 111). Scientia vera est a diaboli servitio, quod sunt peccata, recedere; et sapientia perfecta est Deum colere secundum mandatorum illius veritatem, quia in

ait : Direrte a malo, et fuc bonum (Psat. xxxvi; I Petr. 191). Nec etiam sufficit cuiquam non mala facere, nisi etiam bona faciat; nec bona facere, nisi etiam mala omittat. Omnis ergo qui sic sapiens est, procul dubio beatus erit in æternum, beata siquidem vita est cognitio divinitatis; cognitio divinitatis virtus boni operis est; virtus boni operis fructus est æternæ beatitudinis. Ad hoc ergo bonum habemus solatium divinarum lectionem Scripturarum, quia sacrarum lectio Scripturarum divinæ est præcognitio non parva beatitudinis. In his enim quasi in quodam speculo, homo seipsum considerare potest. qualis sit vel quo tendat. Lectio assidua purificat omnia, timorem incutit gehennæ, ad gaudia superna cor instigat legentis. Qui vult cum Deo sem- B clesiæ et duces populi Dei, abstinentiæ operam dare, per esse, frequenter dehet orare et legere : nam com oramus, ipsi cum Deo loquimur; cum vero leginius, Deus nobiscum loquitur. Geminum consert bonum lectio sanctarum Scripturarum, sive quia intellectum mentis erudit, seu quia a mundi vanitatibus abstractum hominem ad amorem Dei perducit. Labor honestus est lectionis, et multum ad emundationem animi proficit: sicut ex carnalibus escis alitur caro, ita ex divinis eloquiis interior homo nutritur ac pascitur; sicut Psalmista ait: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua super mel et favum ori meo (Psal. cxvIII). Sed ille beatissimus est, qui divinas Scripturas legens, verba vertit in opera. Onnes plane Scripturæ sanctæ ad nostram salutem scriptæ sunt, ut proficiamus in cis in veritatis co- C revelantur, divinique sacramenti arcana pandungnitione. Sæpius cæcus offendit quam videns, sic ignorans legem Dei sæpius ignoranter peccat quam ille qui scit. Siçut cæcus sine ductore, sic homo sine doctore, viam rectam vix graditur. Et ideo, fratres charissimi, quicunque ex vobis lectiones sacras legere et intelligere possunt, in his studium impendant, ut earum frequenter meditatione utantur: qui vero sensum lectionis sacræ ex lectione non possunt percipere, attentius audiant interpretantem, ut recipiant saltem inde ædificationem. Cum vero magisterio cœlesti instructi, quid faciendum quidve vitandum sit, dilectissimi, accipiatis, non sit mora in faciendo quod intus sapiatis intelligendo, quia, ut beatus Jacobus apostolus ait: Non auditores legis justi sunt apud Deum, sed factores legis D (Jac. 1); et ipsa Veritas ait: Servus qui scit volunta:cm domini sui, et non facit, vapulabit multis, et reliqua (Luc. x11). Item alibi scriptum est: Scienti bonum facere, et non facienti peccatum est illi (Jac. 17). Itaque omni diligentia studete ut cognoscatis voluntatem Dei: postquam autem cognoveritis vohantatem ejus, summo nisu contendite ut hanc faciatis, implentes mandata illius; et instanter deposcite ut in hoc perseverantes, perveniatis ad promissa ipsius: ad quod vos adjuvare dignetur ipse qui per suam bonitatem nos vocavit et per suam gratiam liberavit, quique bene certantibus cœlestia regna promisit, Jesus Christus Dominus noster, qui

his duobus vita beata acquiritur, sicut Psalmista A vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia saccula sacculorum. Amen.

#### HOMILIA XLIX

DE JEJUNIIS, VIGILIIS ATQUE ORATIONIBUS.

Interrogatus ab apostolis Dominus, quibus ipse dedit potestatem super omnem virtutem inimici, u! infirmos curarent, dæmones ejicerent, cum dæmonium a lunatico expellere non possent, respondit : Hoc genus demoniorum non exiet, nisi per orationem et jejunium (Matth. xvii); quo nobis utique demonstravit quanta virtus sit abstinentiæ cum pura oratione, quando hoc ipsa efficere valet quod apostolica potestas non potuit. Hoc autem dicimus, fratres, non quod negemus apostolos, princip's Ecvel Christum dicamus eis plenam pietatem dare non posse: sed rudes adhuc discipuli, qui in dielius nuptiarum manentes cum sponso, jejunare vel legere non poterant, instruendi-hoc modo erant, in quo protervitas hostis antiqui maxime superari possit, ut Ecclesia, quæ per eos erat edocenda, agnosceret qualiter contra hostem nequissimum confligere debcret et vincere posset. Sciendum est ergo illud perfectum esse jejunium quod cum cleemosynis et oratione colum transit, quia ipsum ad thronum altissimi Dei pervenit. Tunc enim homo, spiritalis effectus, angelis conjungitur Deoque liberius copulatur, si abstinentia carnis orationibus exaltatur. Per jejunia enim et orationes occulta mysteriorum cœlestium tur, quod in Daniele propheta et Petro apostolo manifestis indiciis comprobatur. Igitur quandiu Adam abstinuit, mansit in paradiso: manducavit, et expulsus est. Jejunia sunt fortia tela adversus tentamenta dæmoniorum: cito enim per abstinentiam vincuntur. Unde etiam Dominus et Salvator noster corum incursus jejuniis et orationibus præmonet superare, et suo exemplo voluit ad hoc nos informare. Jejunavit et diabolum vicit, oravit, et principem hujus mundi foras ejecit: immundi enim spiritus ibi se fiducialius immittent, ubi videbunt frequentes comessationes, ebrietates exerceri. Alistinentia corpus macerat, sed cor impinguescit; carnem debilitat, sed animam confortat. Sed et boc notandum est quod jejunia solummodo cumbonis operibus Dei sunt acceptabilia; qui autem cibis abstinent, et prava agunt, dæmones imitantur, quibus esca carnalis non est, et nequitia spiritalis semper inest: ille enim bene abstinet a cibis, qui et a malitiæ actibus et a mundi jejunat ambitionibus. Melius est quoque prædicationis sanctæ convivio victuram in perpetuo mentem relicere, quam ventrem mortiferæ carnis deliciosis epulis saturare. Vigiliis ergo studere et orationibus frequentius insistere ipse Salvator nos, fratres, docuit, dicens : Vigilate itaque omni tempore orantes, ut digni habeamini sugere ista omnia qua ventura sunt, et stare ante filium hominis (Luc. xxi); et

apostolus Petrus, similia nos exhortans, dicit : Vi- A severare contendite, et Dominus pacis erit vobiscum. gilate et orate ut non intretis in tentationem, quia adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens circuit quarens quem devoret; cui resistite fortes in fide (I Petr. v). Nam modum vigilandi, qualis fieri deheat, coapostolus ejus Paulus nobis ostendit, dicens: Evigilate justi, et nolite peccare (I Cor. xv); et item : Abjiciamus ergo opera, inquit, tenebrarum, et induamus nos arma lucis. Sicut in die honeste ambulemus (Rom. xiii). Ipse namque bene vigilat qui, cum corpus suum a somno cohibet, cor in pravis desideriis aggravari non permittit, sed mentis oculos ad aspectum veri luminis apertos tenet : vigilat, qui servat operando quod credit, vigilat, qui a se torporis et negligentiæ tenebras repellit. Huic ergo magnum et inæstimabile præmium Dominus pro- B misit, cum dixit: Beatus est servus ille quem cum venerit dominus ejus, invenerit vigilantem. Amen dico vobis, super omnia bona sua constituet eum (Matth. xxiv). Orațio ergo quæ Deo offertur debet esse pura et ex gemitu cordis probata, non in strepitu vocis exuberans, quia homo videt in facie-Deus autem intuetur cor (I Reg. xvi). Et quomodo, fratres, preces suas quis Deo offert ad audiendum, quas ipse qui et has dicit non audit. Proh dolor! sæpius in ecclesiis videmus quosdam ante sacrum altare corpus ad orandum inclinare, sed oculis huc illucque vagando circumspicere, et non solum lacrymis vultum non rigare, sed etiam ora in risum solvere. Quæ est hæc dementia, fratres? utique talis oratio non Deuni placat, sed irritat; et tales un- C de acquirere debuerint remedium, inde sibi præparant tormentum. Cum ergo ad orationem in domum Domini convenitis, dilectissimi, reverenter et cum timore ac tremore ibi astate, et quidquid a Deo impetrare velitis, cum humilitate et bona intentione cordis illum petatis, et maxime ea petite quæ ad salutem pertinent æternam. Cæterum de his præsentibus rebus ea solummodo rogate quæ necessaria sunt, non quæ ad cupiditatem vel voluptatem carnis superflue per luxuriam exaggerantur; has preces libenter Deus non accipit, et taliter petenti sæpe non annuit. Unde et Jacobus apostolus increpat nos, dicens : Petitis et non accipitis, eo quod male petatis, ut in concupiscentiis vestris insumatis (Jac. 1v). Quibus autem precibus Deus liben- D ter faveat, ab ipsa Veritate discite, ait enim: Petite et accipietis, ut gaudium vestrum plenum sit (Joan. xvi). Gaudium etenim plenum non in præsenti, sed in futura erit vita, hoc est, in agnitione Dei perfecta, quando infirmitas et angustia erit nulla. De præsentibus autem commodis supra modum ne simus solliciti, sed faciamus quod exhortatur Propheta: Jacta, inquit, in Dominum cogitatum tuum, et ipse te enutriet (Psal. LIV); et in Evangelio ipse Dominus ait : Primum quærite regnum Dei et justitiam ejus, et hæc omnia adjicientur vobis (Matth. v1). Hæc, fratres, sedulo intra vosmetipsos cogitate, hæc foris operando agite, in his usque ad finem vita per-

#### HOMILIA L.

DE CONTINENTIA.

Admonet nos lex divina et exhortatur, fratres charissimi, ut concupiscentiam hujus mundi devitantes, continentiæ salubri operam demus, ne nos illecebra voluptatum per varia ducat desideria, et laqueo mortis irretitos in præcipitium et voraginem tradat inferni. Loquitur sapientia homini et dicit: Post concupiscentias tuas non eas, et a voluntate tua avertere. Si præstes animæ tuæ concupiscentiam ejus, faciet te in gaudium inimicis tuis (Eccli. xvIII); amor enim istius mundi parit inimicitiam Dei; unde scriptum est: Qui vult amicus esse hujus saculi, inimicus Dei constituitur (Jac. IV). Hoc enim apostolus sciens Joannes persuadet nobis et dicit : Nolite diligere mundum neque ea quæ in mundo sunt. Si quis dilexerit mundum, non est charitas Patris in illo: quia omne quod in mundo est, concupiscentia carnis est, et concupiscentia oculorum, et superbia vitæ (I Joan. 11). Hoc et coapostolus ejus Paulus rursus monet et dicit : Qui emunt, sic sint quasi non possidentes; et qui hoc mundo utuntur, quasi non utantur: præterit enim figura hujus mundi (I Cor. vii). Unde et ipse Salvator in parabola sua ostendit quod divitiæ et voluptates sæculi suffocant verbum ita ut non referat fructum; et alibi præcipit dicens: Qui vult venire post me, abneget semetipsum, et tollat crucem suam, et sequatur me (Matth. xvi); et item : Qui non renuntiaverit, inquit, omnibus quæ possidet, non potest meus esse discipulus (Luc. xiv). Hæc igitur considerantes, fratres charissimi, perpendite quantum necessaria nobis sit continentia, per quam Christi discipulatui condigni ad regnum potestis cum eo venire perpetuum. Continentia vero et sobrietas non in sola integritate carnis consistit, sed etiam in cultu et in ornatu, vita pariter et moribus : debet enim unusquisque continens abstinere se ab omnibus illicitis; his autem quæ licita sunt, decet cum modestia et sobrietate uti : non enim decet Christianum sæculi lucris inhiare, cui promissum est regnum cœleste, sed suo Domino per continentiam condigne vivere, ut possit cum eo in perpetuum gaudere. Castitatem debet amare et fornicationem fugere; non avaritiæ studere, sed victu et vestitu contentus esse; non superbire, neque sperare in incerto divitiarum, sed humiliter sentire et mundi pompam contemnere: non debet esse vaniloquax et arrogans, non mendax, neque injuriosus, nec bilinguis, non susurro, neque detractor, sed veritatem debet ex ore et corde proferre, linguam suam a multiloquio temperare, quia scriptum est : In multiloquio non effugies peccatum (Prov. x). Oculos contra vanitatem claudere, auditum a scurrilitate et falsitate, imo ab omni eloquio malo, avertere, risum excelsum et excussum non amare, guttur et nasum ad illecebram dulcium ciborum et suavium odorum non libenter adhibere, sed magis bonum et suavem odorem vir

tutum appetere, manus et pedes et omnia membra A dice bonum, de qua ipse Salvator ait : Beati misecorporis sollicite custodire, ne fiant arma iniquitatis peccato, sed magis potentia arma Deo ad destruendum spiritalem inimicum. Cor quoque miles Christi debet ante omnia sollicita custodia servare, ne forte illud jactantia extollat, ira inslammet, invidia perforet, avaritia infestet, libido exurat, tristitia gravet, torpor et ignavia oneret, et illud quod cunctis gravius est, per novitatum præsumptiones hæresis scindat. Qui enim cordis occulta per continentiam quieta servare intus contendit, utique et membra corporis facilius contra pravos actus foris custodit; scriptum est enim: Omni custodia serva cor tuum, quia ex ipso vita procedit (Prov. IV); item alibi: Mors secus introitum delectationis posita est; et Salvator in Evangelio: Bonus, inquit, homo de bono B thesauro cordis sui profert bonum, et malus homo de malo thesauro cordis sui profert malum (Luc. VI); et item: De corde, ait, exeunt cogitationes malæ, homicidia, adulteria, fornicationes, et cætera (Matth. xv). Cum ergo, fratres, de cordis radice fructus sive boni sive mali exeant, necesse est ut primum cor mundemus, deinde ipsam carnem nostram per jejunia, et vigilias, et laborem utilem castigemus, ne carnis libido mentem maculet : difficile est enim ut in deliciis viventes mundum cor habeant. Inde dixit Apostolus (I Cor. 1x): Castigo corpus meum et servituti subjicio, ne forte, cum aliis prædicem, ipse reprobus efficiar; et item (Gal. v): Qui autem sunt Christi, carnem suam crucifixerunt cum vit is et concupiscentiis. Sobrie quippe et pie vivamus in hoc sæculo ex- C speciantes beatam spem, et adventum gloriæ magni Dei et Salvatoris nostre Jesu Christi, qui dedit semetipsum pro nobis, ut nos redimeret ab omni iniquitate, et mundaret sibi populum acceptabilem, sectatorem bonorum operum (Tit. 11); ut cum venerit in maiestate sua cum sanctorum angelorum millibus, pro bonis laboribus et sancta conversatione reddat nobis præmia vitæ æternæ potius, quam pro desiderio et vo-Inptate præsentis vitæ cruciatum retribuat sempiternum, qui i veraciter de eo scriptum est quod reddat singulis secundum opera sua, Jesus videlicet Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculoru.n. Amen.

## HOMILIA LI.

## DE MISERICORDIA ET INDULGENTIA.

Inter omnia quibus humana vita indiget, maxime necessaria cat misericordia, quia quanto fragilior est corrupta natura, tanto majore indiget providentia beneficii; et ideo, fratres, quia sine hac vita nostra subsistere non potest, discamus quomodo in nos primum divinam provocemus clementiam, ut secundum multitudinem miserationum suarum nostræ miseriæ subvenire dignetur, quatenus in præsentis vitæ cursu vitemus nostræ salutis damnum, et in futuro interitum possimus evadere perpetuum. Ad hoc enim impetrandum, dilectissimi, sicut nobis Scriptura sacra ostendit, præcipuum est misericor-

ricordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur (Matth. v). Non potest peccator misericordiam a Deo sperare, qui misericordiam non facit peccantibus in se; ergo dimittat homo temporale debitum, ut mercatur recipere æternale bonum. Si animas nostras cupimus peccatorum sordibus emundari, misericordiam in nos peccantibus non negemus, ut in die retributionis ad promerendam Domini misericordiam misericordiæ operibus adjuvemur. Quomodo misericordiam a Deo exspectat, qui crudelis est in conservos suos? Si quis cupiat Deum sibi misereri, ita et misereatur debitoribus suis. Certissime indulgentiam exspectare poterit, quia aliis indulgere novit. Ad misericordiæ opus optime nos in Evangelio Dominus exemplo roboravit, ubi ait : Estate misericordes, sicul Pater vester cælestis misericors est, qui solem suum oriri facit super bonos et malos, et pluit super justos et injustos (Luc. vi). Omnis mi sericordia faciet locum unicuique secundum meritum operum suorum. Qui facit misericordiam Deo, offert sacrificium satis placabile. In judice misericordia et disciplina debet esse, quia una sine altera bene esse non poterit. Misericordia sola si fuerit, securitatem faciet peccandi subjectis; iterum, si disciplina semper aderit, vertitur animus delinquentis in desperationem, et judex non merebitur a Deo misericordiam. Sed hanc misericordiam a seipso debet homo incipere: quomodo in aliis est misericors, qui in scipso crudelis est? In scipso crudelis est, qui sibi perpetuas peccatis suis præparat flammas. Bene misericors est, qui a seipso incipit, et se diligenter custodit, ne puniatur cum diabolo, et sic aliis præstet quod sibi bonum esse prospicit. Per indulgentiam autem docuit nos Dominus quomodo possimus impetrare misericordiam ab illo, cum in Evangelio ait: Dimittite, et dimittetur vobis (Luc. vi; Matth. v); item: Si dimiseritis hominibus peccata corum, dimittet et vobis Pater vester cælestis peccata vestra; si non dimiseritis hominibus, nec Pater vester cælestis dimittet vobis peccata vestra (Matth. v1). Hæc quoque vera sententia magnam super nos misericordiam sonat his qui eam recte intelligere possunt. Igitur ex nostro judicio judicat nos Deus: quodammodo in potestate nostra est quomodo judicemur a judice. Si misericorditer judicemus de in nos delinquentibus, misericorditer judicat Deus de nobis in se peccantibus. Intendamus ergo in exemplum illius, sicut doctor gentium nos admonens ait (Coloss. 111); Donate vobismetipsis, si quis adversus aliquem habet querelam, sicut Deus in Christo donavit vobis, ita et vos facite, hoc est, quomodo Deus in Christo nobis peccata donavit, sic etiam nos qui in nos peccant, dimittamus. Item alibi idem Apostolus ait (Rom. xII): Nulli malum pro malo reddentes; et eodem loco: Noli vinci a malo, sed vince in bono malum. Sciendum est certissime quod unusquisque talem indulgentiam accepturus est a Deo, qualem et ipse dederit proximo suo. Tunc oratio nostra pro peccatis nostris ad

aures omnipotentis Dei cito perveniet, si delinquen- A praccepta servantibus custodienda est, non cum intium preces in nostris auribus acceptabiles erunt. Qui clementer peccantibus ignoscere novit, clementiam divinæ pietatis certissime accipiet. Unde et scriptum est : Qui pronus est ad miscricordiam, benedicetur a Domino (Prov. xx11). Sic enim remittitur nobis ut nos remiserimus eis qui nobis quacunque malignitate nocuerunt. Multa itaque sunt genera miserationum, quæ cum facimus, adjuvamur ut dimittantur nobis nostra peccata: sed ea nihil est majus, qua ex corde dimittimus quod quisque peccavit: non solum enim qui dat esurienti cibum, sitienti potum, nudo vestimentum, peregrinanti hospitium, et cætera hujusmodi; verum etiam qui dat veniam peccanti, cleemosynam dat; et qui emendat verbere in quem potestas datur, vel coercet disciplina aliqua, et ta- B men peccatum ejus qui ab illo læsus aut offensus est dimittit ex corde, vel orat ut ei dimittatur, non solum in eo quod dimittit atque orat, verum etiam in eo quod corripit et aliqua emendatoria pœna plectit, eleemosynam dat, quia misericordiam præstat. Proinde, fratres, obsecro ut ante omnia misericordiæ operam detis, et in quibuscunque possitis, proximos vestros adjuvetis; ad indulgendum quoque proximis vestris delicta corum prompti sitis, ut peccatorum vestrorum veniam pro hoc ab omnipotente Judice adipisci valeatis, et vitam æternam cum sanctis omnibus in cœlesti regno perpetualiter habere mereamini: præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LII. DE PACE ET UNITATE.

Legimus in Evangelio, fratres charissimi, quod Salvator et Dominus noster cum appropinquaret passioni, et transitum suum de hoc mundo ad Patrem discipulis insinuaret, inter alia verba quæ ob sui commemorationem dilectis comitibus suis impenderat, maxime pacis' bonum et unitatis, quasi speciale munus, illis commendarit, dicens: Pacem meam do vobis, pacem relinquo vobis (Joan. XIV), ac si diceret, In pace vos dimisi, in pace vos inveniam. Proficiscens voluit dare quæ desiderabat rediens in omnibus invenire; hanc suis hæreditatem dedit, dona omnia suæ pollicitationis et præmia in pacis conversatione promisit: atque ideo, fratres, si hæredes Christi esse volumus, in ejus pace manere debemus. Pacem nobis, sicut audistis, Christus dedit; concordes atque unanimes esse præcepit, dilectionis et charitatis fœdera incorrupta atque inviolata mandavit; cujus pacis ornamenta, mirabiliter alio ostendit loco dicens . Beati pacifici, quoniam filii Dei rocabuntur (Matth. v). En silius Dei incipit vocari, qui pacificus esse jam cœpit; non filius dici, qui pacem noluit amplecti; negat sibi Patrem Deum, qui pacificus esse contemnit. Pacificos ergo oportet esse Dei filios corde mites, sermone simplices, affectione concordes, fideliter sibi unanimitatis nexibus cohærentes. Sed hæc pax cum bonis et Dei

quis et sceleratis, qui pacem inter se habent in peccatis suis. Pax Christi ad salutem sempiternam proficit, pax quæ in diabolo est ad perpetuam pervenit perditionem. Pax cum bonis et bellum cum vitiis semper habenda est : mala siquidem hominum impiorum, odio habenda sunt; nam homines ipsi, quamvis mali sint, amandi sunt, quia creatura Dei sunt : pax vero quæ in bonis est, concordiam fratrum et charitatem copulat proximorum. Pax Spiritum Dei specialiter promeretur, pax dilectionis mater est, pax indicium est sanctitatis, de qua Dominus per prophetam ait : Pacem et veritatem diligite (Zuch. vin). Pax, plebis sanitas, gloria sacerdotis et patriæ lætitia, et terror hostium sive visibilium sive invisibilium. Omnibus viribus pax est custodienda, fratres, quia semper in Domino manct, qui in pace sancta manet et cum sanctis Dei societatem habet. Sacerdotis est in pace populum admonere quid debeat agere, populi est in humilitate audire quæ monet sacerdos. Quidquid non licet, pastoris est pronibere ne fiat, plebis est audire, ne faciat. Atque unitatis vinculum omnes debent, prælati simul et subditi, in side et dilectione per omnia servare, quia sine pace non suscipitur sacerdotis oratio nec plebis oblatio. Si ergo volumus velociter a Deo exaudiri, et gratanter munera nostra ab eo accipi, debemus utique in pace conversari, de qua nos ipsa Veritas instruere dignata est : Si offers, inquit, munus tuum ante altare, et ibi recordatus sueris quia C frater tuus habet aliquid adversum te, relinque ibi munus tuum ante altare, et vade prius reconciliari fratri tuo, el tunc veniens, offeres munus tuum (Matth. v). Quia ergo unitatem nostram et concordiam Deus desiderat, ostendit ipse Salvator in Evangelio, ad Patrem ita loquens : Pater, inquit, sancte, serva eos in nomine tuo, quos dedisti mihi, ut sint unum sicut et nos (Joan. xvii). Unde et Apostolus fideles hortatur, dicens: Obsecro vos, fratres, ut idipsum sapiatis, et unum dicatis omnes (Philip. 11); et item: Non sit, inquit, inter vos zelus et contentio : omnis amaritudo, et ira, et indignatio, et clamor, et blasphemia tollatur a vobis, cum omni malitia (Ephes. 1v); et in codem loco ait: Sustinentes invicem in charitate; solliciti servare unitatem spiritus in vinculo pacis, unum corpus, el unus spiritus, sicut vocati estis in una spe vocationis vestræ. Hæc itaque unanimitas sub Apostolis olim suit : sic novus credentium populus, Domini mandata custodiens, charitatein suam tenuit; probat Scriptura, quæ dicit: Turba autem eorum qui crediderant, anima et mente una agebant (Act. IV); el iterum : Et erant perseverantes omnes unanimes in oratione cum mulieribus, et Maria, matre Jesu, et fratribus ejus (Act. 1); et ideo efficacibus precibus orabant, ideo impetrare cum fiducia poterant quodcunque de Dei miscricordia postulabant. In nobis vero sic unanimitas diminuta est, ut et largitas operationis infracta sit. Domos tunc et fundos venundabant, et thesauros sibi in ca lo reponentes.

distribuenda in usus indigentium pretia apostolis A cissitudinem reddet ei (Prov. xix). Sant enim plurimi offerebant. At nune de patrimonio nec decimas damus, et cum vendere jubeat Dominus, emimus potius et augemus. Sicut in nobis emarcuit vigor fidei, sic credentium robur elanguit : et ideirco Dominus, tempora hæc nostra respiciens, in Evangelio suo ait : Filius hominis cum venerit, putas inveniet fidem in terra? (Luc.xvIII.) Videmus fieri quod ille prædixit, in Dei timore, in lege justitiæ, in dilectione, in opere, fides nulla est : nemo futurorum metum cogitat, diem Domini et iram Dei, et incredulis ventura supplicia, et statuta perfidis æterna tormenta nemo considerat; quæ metueret conscientia nostra si crederet; quia non credit, omnino nec metuit; si autem crederet, et caveret; si caveret, et evaderet. Excitemus inertiæ veteris abrupto, ad observanda et geren la Domini præcepta vigilemus. Simus tales quales esse nos ipse pracepit dicens: Sint lumbi vestri pracincti et lucernæ ardentes in manibus vestris, et vos similes hominibus exspectantibus dominum suum quando veniat a nu tiis; ut, cum venerit et pulsaverit aperiant ei. Beati servi illi quos, cum advenerit dominus, invenerit vigilunies (Luc. XII). Accinctos nos esse oportet, ne cum expeditionis dies venerit, impeditos et implicatos apprehendat. Luceat in bonis operibus nostrum lumen et fulgeat, ut ipsum lumen nos ad lucem claritatis æternæ de hac sæculi nocte perducat, quo cum Christo, qui est veræ pacis auctor, et cum sanctis angelis ejus, aterna pace et perpetua felicitate fruamur : præstante Domino nostro Jesu C Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia secula seculorum. Amen.

# **HOMILIA LIIL**

# DE BENIGNITATE, RUMANITATE ET ELEENOSYNA.

Audivimus Apostolum, fratres charissimi, suaviter nobis loquentem ac dicentem (Tit. 111): Apparuit benignitas et humanitas Salvatoris nostri Dei, non ex operibus justitiæ, quæ fecimus nos, sed secundum misericordiam suam salvos nos fecit, per lavacrum regenerationis et renovationis Spiritus sancti, quem effudit in nos abundanter per Jesum Christum Salpatorem nostrum, ut justificati gratia ipsius, hæredes eficiemur secundum spem vitæ æternæ. Si ergo benignitas et humanitas Salvatoris nostri, nullis nostris præcedentibus meritis, gratis nobis subvenit, quomodo nos, dilectissimi, si ejus regui hæredes effici volumus, proximis nostris pietatis opera non impendimus? Ait enim ipsa Veritas: Date et dabitur vobis; mensura qua mensi fueritis, remetietur vobis (Luc. vi); et item : Si enim, inquit, in iniquo mammona fideles non estis, quod vestrum est quis dabit vobis (Luc. xvi). Sciendum est enim, fratres, benignitate et humanitate nobis esse opus ut de his que nobis cœlestis Pater misericorditer contulit, nos quoque alios adjuvemus, et in quocunque possumus indigentibus proximis nostris solatia tribuere non tardemus, quia feneratur Domino qui miseretur pauperi, et ipse vi-

qui nullam in agris, nullam in vincis, nullam in sæculi divitiis portionem habent, quorum inopiæ de ea quam Dominus nobis dedit copia consulere debemus, ut et ipsi nobiscum Deo pro terræ fecunditate benedicans et gaudeant possidentibus fuisse donata, quæ etiam pauperibus ac peregrinis facta fuerint communia. felix illud est horreum, et omnium fractuum multiplicatione dignissimum, de quo egentium, et debilium, et peregrinorum saturatur esuries; quos ideo sub diversis molestiis justitia Dei laborare permisit, ut et miseros pro patientia, et misericordes pro benevolentia coronaret. Efficacissima enim pro peccatis deprecatio est in elecmosynis atque jejuniis, et velociter ad divinas conscendit aures talibus oratio nos quantum possumus, dilectissimi fratres, et sonno B elevata suffragiis, quia sicut scriptum est, animæ suæ benefacit vir misericors (Prov. x1). Pars enim corporalium facultatum quæ indigentibus ministratur, in divitias largienti transit æternas, ita ut misericordiam Dei et indulgentiam peccatorum nostrorum pauperum miseratione et elecmosynis mercamur : quoniam qui suum ab inope non avertit animum, cito ad se Domini convertit auditum, dicente Domino: Estote ergo misericordes, sicut Pater vester misericors est (Luc. v1); et: Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur (Matth. v). Quod ergo reddituram se promisit Veritas, secura expendet humanitas. Constans esto, Christiane largitor : da a quo accipias, sere quod metas, sparge quod colligas; noli metucre dispendium, noli de dubio suspirare proventu, substantia tua cum bene erogatur, augetur: remunerator tuus vult te esse munificum, et qui dat ut habeas, mandat ut tribuas, dicens : Date et dabitur vohis (Luc. vi). O avarc, si aurum diligas vel divitias sæculi, da ne perdas; si servaveris, sine dubio perdes si crogaveris, omnino habebis cas æternaliter, dicente ipsa Veritate : Thesaurizate vobis thesauros in calo, ubi nec arugo nec tinea demolitur, neque fures effodiunt et furantur: ubi est thesaurus tuus, ibi est et cor tuum (Matth. vi; Luc. xii). Utique bene dispensantes temporalia, acquiritis æterna. Noli timidus esse in largiendo, ne sis egenus in retributione, quia qui parce seminat, parce et metet (II Cor. 1x); qui autem miserebitur pauperis, beatus erit (Prov. xiv). Redemptio itaque animæ viri, divitiæ ejus (Prov. x111); honorat Deum, qui miseretur pauperis (Prov. xiv): absconde eleemosynam in sinu pauperis, dicit Scriptura (Eccli. xxix).et ipsa orabit pro te; sicut aqua exstinguit ignem. ita elecmosyna peccatum; animam esurientem ne despexeris, et ne exasperes pauperem in clamore suo (Eccli. IV). Qui avertit aurem ad clamorem pauperis. illius oratio clementiam Dei non merebitur; in vita tua benefac animæ tuæ, eleemosynas dans miseris, quia post mortem non habebis potestatem benefaciendi: in conviviis tuis pauperes vescantur et Chritus in illis. Tria sunt genera eleemosynarum, una corporalis, hoc est, egenti dare quidquid potueris; altera spiritalis, hoc est, dimittere a quo læsus fuereducere veritatis. Ilis enim omnibus speciebus placatur Deus, et vita promeretur æterna, assentiente Scriptura ac dicente: Date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt vobis (Luc. xi); et item : Dimittite, inquit, et dimittetur vobis. Et apostolus Jacobus ait : Fratres mei, si quis ex vobis erraverit a veritate, et converterit quis eum, scire debet quoniam qui converti fecerit peccutorem ab errore viæ suæ, salvabit animam ejus a morte, et operiet multitudinem peccatorum (Jac. v). Sed hoc tunc bene et ordinate sit, si unusquisque a semetipso primum incipiat hoc bonum misericordiæ, ut sui misereatur, ne per peccatorum sarcinam mergatur in pænam; unde scriptum est: Miserere animæ tuæ placens Deo (Eccli. xxx); quatenus dum aliis studium correctionis impendit, ipse efficiatur B emendatus a vitiis. Ut ergo hæc agere pleniter possimus, habemus ad hoc fortem adjutorem et pium largitorem, mediatorem videlicet Dei et hominum Dominum Jesum, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA LIV.

#### DE TIMORE DEI ET VERA HUMILITATE.

David propheta et psalmista, qui, teste Scriptura, secundum cor Domini electus, fecit omnes voluntates ejus, ipse, fratres charissimi, quid creator noster in nobis appetat et diligat quodam loco ostendit, ita dicens : Quis sicut Dominus Deus noster qui in allis habitat, et humilia respicit in cœlo et in terra (Psal. cx11). Si ergo Dominus altissimus, cujus excellentiæ C et magnitudinis non est finis, in omni creatura sua, et ea quæ in supernis, et ea quæ in infimis est constituta, in angelis videlicet et hominibus, humilitatem considerat et probat; quantum necesse est nobis humilitati semper studere, ipsamque in omnibus conservare ut sic placeamus conditori nostro. Quanta autem sit veræ humilitatis virtus, facile ex verbis Domini agnoscitur, qui, ut superbiam Phariszeorum damnaret, dixit: Omnis qui se exaltat, humiliabitur; et qui se humiliat, exaltabitur (Luc. XIV). Humilitatis quippe passibus ad cœli culmina conscenditur, quod Deus excelsus non superbia, sed humilitate attingitur, de quo dictum est : Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam (Jac. 19; D 1 Petr. v). Unde et in Psalmis dicitur : Excelsus Dominus, et humilia respicit, et alta a longe cognoscit (Psal. cxxxvii). Alta posuit pro superbis; humilia vero respicit, ut attollat; alta, hoc est superba, cognoscit, ut dejiciat. Discamus humilitatem, per quam Deo propinquare poterimus, sicut ipse in Evangelio ait: Discite a me quia milis sum et humilis corde, et invenietis requiem animabus vestris (Matth. x1). Per superbiam mirabilis angelorum creatura cecidit de cœlo, per humilitatem Dei fragilitas humanæ naturæ ascendit in cœlum. Honesta est enim inter homines humilitatis consuetudo, sicut Salomon ait : Ubi fuerit superbia, ibi erit et contumelia : ubi autem humilitas, ibi et sapientia (Prov. x1); item

ris; tertia delinquentem corrigere et errantes in viam A alius sapiens: Quanto, inquit, major es, humilia te in omnibus, et corum Deo invenies grutium (Eccli. 111). Item Deus per prophetam ait : Ad quem autem respiciam, nisi ad humilem, et quietum, et trementem verba mea ( Isa. LXVI). Quicunque humilis et quietus non fuerit, non potest in co habitare gratia Spiritus sancti. Deus humilis factus est nostræ salutis causa, erubescat homo superbus esse. Quantum humilitate inclinatur cor ad ima, tantum proficit in excelso: qui enim humilis erit, exaltabitur in gloria. Primus humilitatis gradus est, veritatis sermonem humiliter audire, memoriter retinere, voluntario perficere; cam quippe quant non invenit humilem, veritas fugit mentem. Quanto quis humilior erit de scipso, tanto major erit in conspectu Dei : superbus vero quanto gloriosior apparet inter homines, tanto dejectior erit ante Deum. Qui enim sine humilitate bona opera agit, in ventum pulverem portat. Item Scriptura dicit : Quid superbit terra et cinis? ( Eccli. x.) dum vento superbiæ dispergitur quod jejuniis vel eleemosynis congregare videtur. Noli, o homo, in virtutibus gloriari tuis, quia alterum habiturus cs judicem, non teipsum, in cujus conspectu teipsum in corde tuo studeas humiliare, quatenus te ille exaltet in tempore retributionis suæ. Descende ut ascendas. humiliare ut exalteris, ne exaltatus humilieris: qui enim sibi vilis videtur esse, ante Deum pulcher est; qui sibi displicent, Deo placent. Esto igitur parvus in oculis tuis, ut sis magnus in oculis Dei; tanto enim eris apud Deum pretiosior, quanto fueris ante oculos tuos despectior. In summo honore summa tibi sit humilitas; honoris laus est humilitatis virtus; sed hanc veræ humilitatis virtutem nemo sine timore Dei habere potest, quia eorum neuter sine altero esse potest. Quid autem timor Dei efficiat, fratres, audite: Initium sapientiæ, timor Domini est (Psal. cx). Magna est cautela peccati, Dei semper præsentiam timere. Qui perfecte Deum timet, diligenter se a peccatis custodit. Timenti Deum in novissimo die bene erit, et merces ejus in æternum permanet. Qui erubescit in conspectu hominis reccare, quanto magis dignum est quod erubescat in conspectu Dei iniquitatem agere, qui non solum opera, sed corda considerat! Qui timore sancto Deum metuunt, inquirunt quæ placita sunt illi. Alius est timor filiorum alius est timor servorum: servi enim propter tormenta dominos timent, filii vero propter amorem patris timent. Si filii Dei sumus. timeamus eum ex charitatis dulcedine, non de timoris amaritudine. Homo sapiens in omnibus operibus suis Deum metuit, sciens se ejus nunquam præsentiam effugere posse, sicut Psalmista Deo dicit: Quo ibo a spiritu tuo, et a facie tua quo fugiam? (Psal. cxxxvIII;) item : quia neque ab Oriente, neque ab Occidente, subauditur, patet locus fugiendi Deum. Qui timet Deum accipiet doctrinam ejus; et qui vigilaverint in mandatis ejus, invenient benedictionem sempiternam. Timentis Deum beata est anima, et a tentatione diabolica tuta remanet. Beatus homo qui

semper est pavidus (Prov. xxviii), et cui donatum A anima mea in atria Domini. Cor meum et caro mea. est Dei timorem semper ante oculos habere. Qui timet Dominum, recedit ab itinere pravo, et ad virtut:m semitam vias suas dirigit. Timor Dei repellit peccata et adjicit virtutes : timor cautum facit hominem et sollicitum ne peccet; ubi vero timor Dei non est, ibi dissolutio vitæ est. Qui Deum in prosperis non timet, timeat vel in adversis; refugiat ad :lhim, qui flagellat et sanat : Beatus vir qui timet Dominum, in mandatis ejus cupit nimis (Psal. CX1). Timor Dei timorem expellit gehennæ, quia facit hominem peccatum cavere et justifiæ opera agere. Post hæc ad illum perveniet timorem qui dicitur sanctus et permanet in sæculum sæculi quia est in dilectione. Sic ergo, fratres, timeamus Deum ut diligamus eum; quia perfecta charitas foras mittit ti- B minis, compunctionis dulcedo: anima hominis que morem (I Joan. IV) servilem; atque ita habere possimus abundantiam securitatis, et plenitudinem omnium bonorum. Unde et Propheta ait: Timete Dominum, omnes sancti ejus, quoniam nihil deest timentibus eum. Divites eguerunt et esurierunt, inquirentes autem Dominum non desicient omni bono (Psal. xxxn1). Quapropter obsecto vos, dilectissimi, ut timorem Dei semper ante mentis vestræ oculos habeatis et oblivionem præceptorum Dei omnino fugiatis, illudque sedulo cogitetis qualiter timentes Deum et mandatis ejus obedientes ad vitam vadunt perpetuam; contemnentes vero et præcepta ejus spernentes, in pænam ibunt æternam; humilitatemque veram in corde vestro intus habeatis, sicque eam non ficte moribus coram proximis vestris insinuetis, ut ipsi, bonis exemplis vestris instructi, glorificent Deum, et vobiscum æternam in cœlis studeant percipere remunerationem : præs:ante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæcalorum. Amen.

# HOMILIA LV.

DE CONFESSIONE AC POENITENTIA ATQUE COMPUNCTIONE CORDIS.

Considerare nos oportet, fratres charissimi, quid nobis Scriptura sacra insinuet faciendum, quo possimus gehennæ devitare tormentum et ad cœleste pervenire gaudium, qualiter bonum quod peccantes perdidimus, pœnitentes recuperemus : quod utique D similiter et Psalmista ait : Dixi confitebor adversum non aliter fit nisi per salubrem compunctionem et veram confessionem. Compunctio igitur cordis ex humilitatis virtute nascitur, de compunctione confessio peccatorum, de confessione pœnitentia, de pænitentia vera proveniet delictorum indulgentia. Compunctio cordis est humilitas mentis cum lacrymis et recordatione peccatorum et timore judicii. Ex gemino fonte compunctionis solent profluere lacrymæ, hoc est, aut dum mens operum suorum diligentius mala considerat, aut dum desiderio æternæ vitæ suspirat. Unde et Propheta ait: Sitivit anima mea ad Deum vivum, quando veniam et apparebo ante faciem Dei? fuerunt mihi lacrymæ meæ panes die acnocte ( Psal. XL1); item : Concup iscit et descrit

exsultaverunt in Deum vivum (Psal. LXXXIII). Quatuor namque sunt qualitates affectionum quibus cogitatio justi tedio salubri compungitur, hoc est, memoria præteritorum facinorum, recordatio futurarum pænarum, consideratio peregrinationis suæ in hujus vitte miseria, desiderium supernæ patriæ, quatenus ad cam quantocius valeat pervenire. Quando ergo ista in corde hominis flunt, sciendum est tunc esse Deum per gratiam humat a cordi præsentem; unde et in psalmo dicitur : Deus vitam meam nuntiari tibi : posuisti lacrimus meas in conspectu tuo, sicut in promissione tua ( Psal. Lv ). Promissio indulgentia quam habemus a Deo, lacrymas pænitentiæ excitat cordi nostro. Thesaurus desiderabilis in corde hoin oratione compungitur, válde illi proficit ad salutem. Cam per orationem compunctio effunditur, Spiritus sancti præsentiam cordibus nostris adesse non dubium est : sed tunc salubris est ipsa compunctio quando hominem provocat ad confessionem peccatorum et ad conversionem melioris vitæ. Hortatur itaque nos sæpius sancta Scriptura ad medicamenta fugere confessionis : non quod Deus indigeat confessionis nostræ, cui omnia præsto sunt quæ cogitamus, loquimur aut agimus; sed nos aliter salvi sieri non possumus, nisi consiteamur pænitentes quæ irrique gessimus negligentes. Qui seipsum accusat in peccatis suis, hunc diabolus non habet iterum accusare in die judicii : si tamen confitetur pœnitendo, diluit quæ fecit, nec iterum renovat quæ egit. Confitemini, dicit Jacobus apostolus, alterutrum peccata vestra, et orate pro invicent ut salvemini (Jac. v); item beatus Paulus apostolus : Ore autem, inquit, confessio fit ad salutem (Rom. x); sed et Salomon de confessione peccatorum dixit: Qui abscondit scelera sua non dirigetur : qui autem confessus fuerit, et reliquerit ea, misericordiam consequetur ( Prov. xxviii ). Magnum est, fratres, salutis medicamentum, non iterare quæ impie gessimus, nec priorem cicatricem vulnerum resauciare; unde dicit Joannes evangelista: Si confiteamur peccata nostra, fidelis est Deus et justus ut remittat nobis peccata, et mundet nos ab omni iniquitate (I Joan. 1); me injustitiam meam Domino, et tu remisisti impietatem peccati mei (Psal. xxxI). Vivens consiteatur peccator quæ fecit, quia non est fructuosa confessio apud inferos, nec ponitentia ad salutem proficiens: ecce nunc tempus salutis, ecce nunc tempus acceptabile Deo. Tempus est nunc remissionis pænitentibus, sed tempus erit post mortem vindictæ negligentibus confiteri scelera sua : omnes enim impii amaram in tormentis pœnitentiam habent, sed non proficit eis pænitentia ad remissionem, sed conscientia torquet eos ad augmentum pœnarum quæ patiuntur. Potucrunt sibi per confessionem præcavere tormentorum immanitatem, et neglezerum: ita sicut foras flammis, ita intus conscientia propria

torquentur. Quomodo potest medicus vulnus sanare A tentiæ patet libertas, post mortem vero, nulla corquod ægrotus ostendere crubescit? Deus enim confessionem nostram desiderat, ut justam habeat causam ignoscendi. Qui peccata sua occultat et erubescit salubriter confiteri, Deum, quem testem hal.et, iterum habebit eum ultorem. Optime se judicat homo in hac vita, ne judicetur a Deo damnatione perpetua. Duplicom habere debet fletum in pœnitentia omnis peccator, sive quia per negligentiam bonum non fecit, seu quia malum per audaciam perpetravit. Confessio justificat, confessio veniam peccatis donat. Omnis spes venice in confessione convistit, confessio opus est misericordiæ, salus ægroti, unicum est viribus nostris medicamentum pænitentiæ; cujus ipse Salvator in Evangelio virtutem ostendit dicens : Panitentiam agite, appropinquavit B enim regnum colorum; et Joannes Baptista: Facile, ait, fructus dignos pænitentiæ. Fructus dignus pænitentiæ est transacta flere pecca:a, et cadem iterum non agere, sicut Scriptura ait : Non adjicias peccalum super peccalum, et dicas : Miseratio Dei magna est, quomodo misericordia et ira ab illo est? Lavamini, mundi estote, dicit Dominus per Isaiam prophetam. Lavatur itaque et mundus est qui et præterita plangit, et iterum flenda non admittit; lavatur et non est mundus qui plangit quod gessit, nec' descrit, et post lacrymas hæc quæ fleverat repetit. De his qui post lacrymas ad delicta revertuntur priora, beatus Petrus terribiliter ait : Canis revertitur ad vomitum suum. Fili, peccasti, dicitur in Scriptura sancta, ne adjicias iterum; sed de pristinis C deprecare ut remittantur tibi. Poenitentia vera non annorum numero censetur, sed amaritudine animi: unde beatus Petrus mox a Domino indulgentiam recepit, quia amarissime flevit trinæ negationis culpam. Pænitentia quam jussit [ Forte, quantumvis] exigui temporis, si intima cordis amaritudine egitur, non despicitur apud justum judicem Deum, qui cordis secreta considerat. Non enim longitudinem temporis tantum requirit Deus, quantum affectum sinceritatis poinitentis pensat. Qui enim in Christum tota mente confidit, etiam si multis moriatur peccatis, side sua vivit in æternum. Sicut ipse Dominus in Evangelio ait : « Ego sum resurrectio et vita : qui credit in me, etiamsi mortuus suerit, vivet; et omnis qui vivit et credit in me, non morietur in aternum: de morte anima dixit, quæ propter peccatorum ægritudinem evenit illi. Deus natura misericors est, paratus est salvare per misericordiam quos non evenit salvare per justitiam: qui vult omnes homines salvos fieri et neminem perire; qui per prophetam ait : In quacunque die conversus fuerit peccator, vita vivet et non morietur. Quamvis quisque sit peccator et impius, si ad pœnitentiam convertatur, consequi se posse per Dei misericordiam non dubitet. In hoc sæculo pænitentiam facientibus subvenit Deus; in futuro autem pænitentia non proficit, sed rationem nostrorum operum reddituri sumus. In hac vita tantum pœni-

rectionis est licentia. Ac ideo, fratres, non perdamus nobis tempus indultum, sed, quantum possumus, per Dei misericordiam laboremus, ut modo per setus et gemitus digne pænitentia pristinas sordes peccatorum lavantes, mundi et corpore et anima in die Domini inveniri mercamur ab ipso judice vivorum et mortuorum, qui vivit et regnat cu:n Patre et Spiritu sancto Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA LVI.

DE NON TARDANDO CONVERTI A PECCATIS AD DEUM.

Legimus ergo Apostolum, fratres charissimi, dicentem: Quacunque scripta sunt, ad nostram docirinam scripta sunt, ut per patientiam et consolationem Scripturarum spem habeamus. Ecce in litteris divinitus inspiratis reperitur scriptum: Fili, ne tardes converti ad Dominum, quia nescis quid futura pariat dies; nam qui tardat converti, periculum facit animæ suæ, quia mors non tardat; quæ si tardantem converti inveniat, ad tormenta deducit eum. Dissoluta, fratres, et periculosa paralytica cogitatio est, de crastina cogitare conversione, et hodiernam negligere. Quid tu, peccator, converti dissimulas, et non metuis ne tibi mors repentina subripiat diem conversionis? nonne homines subito moriuntur? si bonum est peccata dimittere, et ad Deum converti, cito flat: Deus tibi promittit remissionem convertenti a peccatis, securitatem tibi non promisit diu vivendi. Ideo convertat se citius unusquisque ad Deum, et cum invenerit eum, derelinquat impius viam suam, et vir iniquus cogitationes suas, et miserebitur ejus, quoniam multus est ad ignoscendum. Si ergo intraverit subito dies extremus, perit dilatio, et restat damnatio; perire non vis, redi ad Deum et vives; noli desperare de venia peccatorum, nec de vita longiore confidere. Convertere ergo et pænitentiam age. Cras, inquies, convertam; quare non hodie? Dicis: Quid mali est si cras dicam? Respondeo: Quid mali, si hodie? Forte dicis: Longa erit vita mea. Dicam: si longa erit, bona sit; si brevis, et ipsa bona sit; sed quis ferat malum longum? Prandium longum non vis habere malum, et vitam longam vis habere malam? Villam emis, bonam desideras; uxorem vis ducere, bonam quæris; filios nasci vis. bonos optas; et ut jam de rebus vilissimis loquar, caligas emis, et non vis malas, et vitam amas ma. lam? Quid te offendit vita tua, quam solam vis malam, ut inter omnia bona tua solus sis malus? Ne ardes converti ad Dominum, et ne differas de die in diem (Eccli. v). Verba Dei sunt, non mea: non a me hæc audisti, sed ego tecum audio a Domino. Forte respondes: Cras, cras. O vox corvina. Corvus non redit ad arcam, columba redit. Si ergo tunc vis pænitentiam agere quando peccare non potes, peccata te dimiserunt, non tu illa. Satis alienus a fide est, qui ad agendam pœnitentiam tempus senectutis exspectat. Metuendum est ne, dum sperat misericordiam, incidat in judicium. Neque enim tunc veniam inveniet, qui male aptum veniæ tempus perdi- A dit. Ibi jam a Deo non potest mereri quod petit, qui hie noluit audire quod jussit. Qui tempus pænitentiæ datum negligit, frustra ante tribuna! Christi preces effundit. Festinare debet unusquisque nostrum, fratres, ad Denm convertendo dum potest, ne si dum potest nolucrit, omnino cum intrare volucrit, non possit. Semper ergo extremum diem debemas metuere, quem nunquam possumus pravidere. Ecce nunc ipsum diem in quo loquimur, ad in lucias conversionis accepimus: et tamen mala quæ fecimus Aere recusamus. Non solum commissa non plangimus, sed etiam quæ defleantur, augemus. At si aliqua nos ægritudo corripiat, si signa ægritudiais vicinam mortem denuntient, inducias vivendi quarimus ut peccata nostra desleamus: et eas cum ma- B ut apprehendant veram vitam (1 Tim. vi). Attendite, gno æstu desiderii petimus, quas acceptas modo pro nihilo habemus. Pensemus nunc, dilectissimi, super nos divitias conditoris nostri; peccare nos vidit, et pertulit; qui nos ante culpam peccare prohibuit, etiam post culpam exspectare ad veniam non desist.t; ecce ipse nos, quem despeximus, vocat; aversi ab illo sumus, et tamen non avertitur. Unde per Isaiam dicitur: Et erunt oculi tui videntes præceptorem tuum, et aures tuw audient vocem post tergum monentis (Isa. xxx). Quasi in faciem homo monitus est, quando ad justitiam conditus præcepta rectitudinis accepit; sed cum hæc eadem præcepta contempsit, quasi conditori suo dorsum mentis in faci m dedit. Sed ecce adhuc post tergum sequitur et monet; quia jam et a nobis contemptus est, et tamen C nos adhuc vocare non cessat. Quasi dorsum ei in faciem dedimus, cujus verba despicimus, cujus præcepta calcamus: sed stans post tergum nos aversos revocat; qui et videt quod despicitur, et tamen per præcepta clamat, per patientiam exspectat. Pensate ergo, fratres charissimi, si cuilibet vestrum loquenti famulus suus subito superbiret, terga in faciem mitteret, nunquid non contemptus dominus, ejus superbiam feriret? vulnera districtæ animadversionis infligeret? Ecce nos peccando auctori nostro, terga in facient dedimus, et tamen sustinemur. Superbe aversos benigne revocat : et qui ferire nos aversantes potuit, ut revertamur munera promittit. Tanta, obsecro, conditoris nostri misericordia duritiam reatus nostri emolliat, et homo qui malum quod fecit expe- D riri percussus poterat, saltem exspectatus erubescat. llabete ergo, fratres mei, fiduciam de misericordia conditoris nostri, cogitate quæ facitis, recogitate quæ fecistis, largitatem supernæ pietatis aspicite, et ad miscricordem judicem, dum adhuc exspectat, cum lacrymis venite: considerantes namque quod justus sit, peccata vestra nolite negligere; considerantes vero quod pius sit, nolite desperare. Præbet apud Deum homini fiduciam Deus homo, est nobis spes magna pænitentibus, quia advocatus noster factus est judex noster, qui vivit et regnat cum Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sacula sacolerum. Amen.

PATROL. CX.

### HOMILIA LVII.

DE CONTEMPTU MUNDI ET DE PREMIO FUTURO.

Admonet nos, charissimi, beatus Joannes apostolus, et ad contemptum caducarum rerum provocat, dicens: Nolite diligere mundum, neque ea quir in mundo sunt : quoniam mundus transit et concupiscentia ejus. Qui autem facit voluntatem Dei, manet in atternum (I Joan. 11). Similiter et beatus Paulus apostolus, scribens ad Timotheum, nos instruens docct: Pracipe, inquit, divitibus mundi hujus non superbe supere, neque sperare in incerto divitiarum, sea in Deo vivo, qui præstat nobis omnia abundanter ad fruendum. Qui divites sunt in operibus suis, facile tribuant, communicent cum his qui non habent, thesaurizent sibi fundamentum bonum in futurum, fratres, et sollicite quæ dicontur pensate : nam cum divitibus præcipitur ut thesaurizent sibi fundamentum bonum in futurum ut apprehendant veram vitam, sine dubio ista falsa vita est. Et maxime hoc divites audire debent, quos quando pauperes intuentur murmurant, gemunt, laudanti invident, æquari velle optant, impares se dolent, et inter laudes divitum, hoc plerumque dicunt, Soli sunt isti, isti soli vivunt. Propter hæc ergo verba quibus homines tenues divitibus adulantur, quia ipsi vivunt, ne his adulantium inflati verbis, putent se vere vivere: Pracipe, inquit, divitibus hujus mundi non superbe sapere, neque sperare in incerto divitiurum, sed in Deo vivo, qui præstat nobis omma abundanter ad fruendum. Divites sint, sed ubi? In operibus, inquit, bonis : facile tribuant, quia non perdunt quod tribuunt; communicent cum his qui non habent, et ex hoc thesaurizent sibi fundamentum bonum in futurum ut apprehendant veram vitam, non assentientes adulantibus, qui dicunt vivere, et solos vivere. Vita ista somnus est, divitiæ istæ velut in somniis fluunt. Audi psalmum, o dives pauperrime : Dormierunt somnum surm, et nihil invencrunt omnes viri divitiarum in manibus suis (Psal. LXXV). Aliquando et mendicus in terra jacens, frigore tremens, occupatus tainen somno, thesauros somniat, et gaudet, et superbit in somniis, et parem soum pannosum non dignatur agnoscere : et donce dormit, dives est. Cum ergo vigilaverit, invenit quod falsum gaudebat; cum evigilaverit, invenit quod verum doleat. Dives ergo moriens similis est pauperi vigilanti, qui thesauros videbat in somais. Namet induebatur purpura et bysso quidam dives, nec nominatus, nec nominandus, contemptor pauperis jacentis ante januam suam. Induebatur purpura et bysso, sieut evangelicum testimonium est; et epulabatur quotidie splendide. Mortuus est, sepultus est, evigilavit, et se in flammis invenit. Dormivit ergo somnum suum, et nihil invenit ille divitiarum in manibus suis, quia nihil boni egit manibus suis. Propter vitam ergo quæruntur divitiæ, non vita propter divitias. Quam multi cum suis hostibus pacti sunt, ut totum tollcrent, et vitam relinquerent! quantumcunque habuerunt, tanti vitam emerunt: quanti A ergo, fratres charissimi, esse divites cupitis, veras comparanda est vita æterna, si tam pretiosa est vita peritura! Da Christo aliquid ut vivas beatus, si totum das hosti ut vivas mendicus. Ex vita tua temporali, quam toto pretio redimis, appende quanti valeat æterna, quam negligis: ut vivas diebus paucis, etsi ad senectutem perventures sis; omnes enim dies hominis ab infantia usque ad senectam, pauci dies sunt, et si ipse Adam hodie moreretur, paucos dies vixerat, quia omnes finierat : paucos ergo dies, et hos laboriosos, in tanta inopia, inter tantas tentationes, redimis, quanti nihil habere vis ut habeas te; hodie redemptus, cras forte moriturus; ab isto dimissus, forte ab alio trucidandus. O homo corpore fragilis, tempore mutabilis, morte solubilis, pressus oneribus, fatigatus sollicitudinibus, audi B consilium meum: Releva te dando pauperibus quod acquisisti laboribus; da non habenti aliquid, quia et tu non habes aliquid: nunquam enim vitam æternam habes; da ergo ex eo quod habes, ut accipias quod non habes. Pulsat mendicus januam tuam; pulsas tu januam Domini tui. Hoc facit Deus cum mendico suo quod facis tu cum tuo: da ergo, et dabitur tibi. Si nolueris, tu videris: clamat enim pauper, et dicit tibi, Peto panem, et non das : petis vitam, et non accipis; videamus quis nostrum majore damno laboret, ego qui fraudor buccella, an tu qui privaris vita æterna: ego qui castigor in ventre, an tu qui mente; ad postremum ego qui ardeo fame, an tu qui exurendus es igne, et flammis vivacibus mancipandus? His verbis pauperis, nescio utrum re- C spondere poterit superbia divitis. Omni. inquit Dominus, petenti te da: si omni, quanto magis egeno et misero, cujus macies et pallor mendicant; cujus lingua tacet, squalor et gemitus eleemosynam petunt. Audi ergo me, o dives, et consilium meum placeat tibi, peccata tua eleemosynis redime, noli incumbere auro; nudus existi de ventre matris tuæ, nudus es rediturus in terram; et si nudus es rediturus in terram, cui congregas super terram? Credo si aliquid tecum portare posses, vivos homines devorasses. Ecce nudus regredieris, cur non pecuniam vel bene vel male congregatam largiris? Præmitte quo iturus es, fac translationes rerum periturarum, ut pervenias ad regnum cœlorum. Si enim homini D stultus per ignaviam ignorat justitiam ; improbus aualicui decem solidos dares, pro quibus tibi centum postmodum redderet, quantum gauderes, quanta animi lætitia exsultares! Si ergo usuris gaudes, fenera Domino tuo, tribue Deo tuo de suo: multiplicato enim fenore, reddet tibi. Vis nosse quam multipliciter reddet tibi? Pro buccella, pro nummo, pro tunica, accipis vitam æternam, regnum exforum, beatitudinem sine fine. Appende cum buccella tua vitam æternam, divitias sempiternas, nulla est comparatio; das enim terram, et recipis cum qui fecit colum et terram. Ipse enim præmium nostrum, sine quo dives mendicat, et cum quo pauper copiosissime dives est. Quid enim habet dives, si Deum non habet? Quid non habet pauper, si Deum habet? Si

divitias amate. Si culmen veri honoris quæritis, a l regnum cœleste tendite. Si gloriam dignitatum diligitis, in illa superna angelorum curia ascribi festinate. Verba Dei quæ aure percipitis, mente retinete, et operibus illa implere satagite. Ecce transit omne quod in mundo agitis, et ad extremum judicium sine ulla manentis interpositione quotidie volentes nolentesque properatis. Cur ergo amatur quod relinquitur? Cur illud negligitur quo pervenitur? Amato cœlestia, respuite terrena, quærite æterna, negligite temporalia, ut cum illo possitis perpetuum regnum tenere, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA LVIII.

DE JUSTE JUDICANDO ET FALSIS TESTIBUS NON RECI-PIENDIS.

Audivimus Dominum in Evangelio, fratres charissimi, præcipientem atque dicentem : Nolite judicare, et non judicabimini; nolite condemnare, et non condemnabimini. In quo enim judicio judicaveritis, judicabitur de vobis (Matth. v11). In quo non prohibuit judicii sanctionem, sed ostendit judicandi rationem. Compescutt pertinaciam, et docuit justitiam. Ait enim ipse alibi : Justum judicium judicate (Joan. vii). Et in Lege: Juste, inquit, quod justum est exsequaris. Omnis enim qui recte et juste judicat, stateram in manu gestat. In utroque penso justitiam et misericordiam portat, sed pro justitia red·lit peccati sententiam: pro misericordia temperat pænam; quædam vero sunt a judice bono per æquitatem corrigenda, quædam itaque per misericordiam indulgenda. Sine personarum acceptione debent esse judicia: nihil enim iniquius est quam munera accipere in judiciis, quia munera excæcant prudentium corda, et subvertunt verba justorum (Deut. xvi). In quo enim judicio, dicit Dominus, judicabitis, judicabitur de vobis. Quapropter judex Deum judicem timeat, ne forte eo judicante ipse damnetur. Qui innocentes damnat vel impios justificat pro muneribus, vel cuju libet personæ amore vel odio cor acclinaverit, judicii veritatem observare non poterit. Nemo principum stultos vel improbos judices ponere debet : nam tem per cupiditatem subvertit ipsam quam didicit veritatem. Pene gravius lacerantur pauperes a pravis judicibus quam a cruentissimis hostibus : nullus prædo tam cupidus in alienis, quam judex iniquns in suis. Pejores sunt hostibus judices iniqui; hostes sæpe fuga vitantur, judices propter potentiam effugi non possunt. Ipsi divitias ex civium oppressione congregare student. Ipsi divitias ex civium oppressione congregare student. Aliquoties judices boni ministros habent rapaces, quorum scelere coinquinantur, si non prohibent rapacitatem illorum; hi in alienis pereunt peccatis, quia non solum, ut egregius mundi doctor ait (Rom. 1), qui faciunt, sed qui consentiunt iniqua facientibus, digni efficiuntur morte

perpetua. Sæpe judices pravi cupiditatis causa aut A stias patiuntur, fortiter cas sufferant, ut æterna beadifferunt aut pervertunt judicia, nec ficiunt causas quousque sacculus eorum impleatur; quando enim judicant, non causam, sed dona considerant. Judices pravi, juxta prophetæ verbum, quasi lupi, vespere non relinquunt in mane; hoc est, de præsentis vike commodo tantum cogitant, de futuro autem nihil , luporum more cuncta rapientes, et vix pauca pauperibus relinquentes. Iracundus judex judicii examen plene contueri non valet, quia caligine furoris non videt claritatem justitiæ. Non persona in judicio consideranda, sed causa. Scriptum est enim: Non accipias personam in judicio. Iniqui judices errant in veritatis sententia, dum intendunt qualitatem personæ; et nocent sæpe justis, dum improbe defendunt impios. Acceptio munerum in judiciis præva- B ricatio est veritatis. Qui Deum timentes, juste judicant, æterna a Deo accepturi sunt præmia. Considerandum est igitur judici ne falsorum testium dolo deludatur, ne cum ipsis sceleris sui sortiatur vindictam. Falsus testis, dicit Salomon, non erit impunitus (Prov. xix). Qui falsum testimonium profert contra proximum suum, exstinguetur lucerna ejus in die ultimo (Pror. xxiv). Item alibi dicit: Os quod mentitur, occidit unimam (Sap. 1), quoniam metu cujuslibet potestatis veritatem occultat, iracundiam Dei super se invocat, quia magis timet hominem quam Deum. Falsidicus testis est tribus personis obnoxius: primum Deo, cujus præsentiam contemnit; deinde judici, quem fallit mentiendo; postremo innocenti, quem falso testimonio lædit. Sæpe enim C evenit ut falsi testes, quando separantur, mox mendaces inveniantur: nec sibi blandiatur quis, si audiat falsum testimonium dici contra quemlibet, et non manifestat, eo quod ipse falsum non dicat: uterque enim reus est, et qui veritatem occultat, et qui mendecium dicit, quia ille prodesse non vult, et ipse nocere desiderat. Beatus, cujus testimonium in conspectu Dei probabile invenietur. Scire vos oportet, fratres, quod quatuor modis justitia in judiciis subvertitur, boc est, timore, cupiditate, odio, amore; timore, dum metu potestatis alicujus, veritatem dicere vel judicare quislibet pavescit; cupiditate, dum præmio muneris alicajus corrumpitur judex; odio, dum cujuslibet inimicitiæ causa nocere alteri desiderat; amore, dum amicos vel propinquos contra ju- D stitiam defendit potentior. His quatuor modis, sæpe æquitas judicii subvertitur, et innocentia læditur. Magisque dolendi sunt qui opprimunt pauperes, quam qui patiuntur injuriam. Illi enim qui opprimuntur temporalem miseriam cito finiunt, illi vero qui opprimunt cos per justitiam, æternis flammis deputantur. Hic vero sape a malis boni judicantur, in futura siquidem vita mali judicantur a bonis. Sæpe etiam et hic boni infelices sunt et miseri coram hominibus, et mali felices; in illa itaque retributione aterna semper boni felices erunt, et mali semper miseri erunt. Quibus bene erit in hoe saculo contendant maxime ne bona perdant perpetua, et qui mole-

titudine inveniantur digni. Contestans obsecro vos, fratres charissimi, ut semper hoc attendatis, quando aliquem judicetis, seu desendatis, sive etiam noc facientibus consentiatis; quod veritatem et justitiam non relinquatis, sed in omnibus observare studeatis, quatenus a vero judice vestro, ipsa videlicet Veritate, quæ judicabit orbem terræ in æquitate et justitia, coronam immarcescibilem cum benedictis in æterna beatitudine accipere mereamini; ipso tribuente, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA LIX.

#### DE SUPERBIA ET VANA GLORIA CAVENDA.

Oportet vos scire, fratres charissimi, quoniam cœlestis regis milites estis, contra quos hostes præliare debeatis. Dicit enim beatus apostolus Paulus (Ephes. vi): Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed adversus principes et potestates, et adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritales nequitias in cælestibus. Si ergo spiritales sunt hostes, adversus quos belligerandum est, cum spiritalibus armis pugnare debemus. Hostes enim nostri dæmones sunt : arma eorum, cum quibus invisibiliter contra nos pugnant, sunt vitia. E contra nos, duce atque imperatore nostro Christo super nos regnante, sacris armis virtutum bellum nostrum geramus, et victoriam facile per Regis nostri auxilium capiemus. Ait enim ipse ad aciem inimicorum suos exhortans: Nolite timere, inquit, fortior est qui in vobis est quam qui in mundo est. Confidite, quia ego vici mundum (Joan. xvi). Primum namque ignotorum telorum hostis antiqui ac principium est superbia, quæ ubicunque subintraverit, omnium vitiorum post se turmas trahit. Ilanc quoque maxime conditor noster detestatur; unde et de co scriptum est : Omnis arrogantia, abominatio est apud Deum; et item: Odibilis coram Domino et hominibus superbia (Eccli. x). Et item : Superbis Dens resistit, humilibus autem gratiam dat (Prov. m). Maximum et primum quippe diaboli peccatum fuit superbia; et hac homines primos decepit; unde scriptum est : Initium superbiæ homines apostature a Deo secit : quonium ab eo qui secit illum recessit cor ejus, quoniam initium est omnis peccati superbia: qui tenuerit illam, adimplebitur maledictis, ct subvertet eum in finem. Propterea exhonoravit Dominus conventus malorum, et destruxit cos usque in finem. Sedes ducum superborum destruxit Deus, et sedere fecit mites pro illis. Radices gentium superbarum arefecit Deus, et plantavit humiles ex ipsis gentibus. Terras gentium evertit Dominus et perdidit eas usque ad fundamentum, Arefacit ex ipsis, et disperdidit illos, et cessare fecit memoriam corum a terra. Perdidit Deus memorium superborum, et reliquit memo. riam humilium sensu (Eccli. x). Quapropter omni vitio deterior est superbia : quæ sæpe et de bonis nascitar actibus, dum homo in suis bonis operibus

superbit; et post hoc perdit per superbiam quod A ris quasi non acceperis (I Gor. w)? Ergo qui aliquod babuit per charitatem. Item omnium vitiorum novissimum est. Super his superbire copit, ante est ista sententia ponenda, de alto ruinam facit. Omnis quoque peccati initium, ut diximus, superbia est; quia aum anima præcepta contemuit Creatoris, niex in cujuslibet peccati corruit foveam; nam omnis superbia tanto in imo jacet quanto in altum se crigit, tantoque profundius labitur quanto excelsius elevatur. Qui enim per propriam superhiam attollitur, per Dei justitiam damnatur. Unde scriptum est: Ante ruinam hominis exaltatur spiritus ejus (Prov. xvi). Ergo, fratres, nihil magis Christiano vitandum est quam superbia, quæ iram Dei provocat : nan superbia ex angelis dæmones fecit, humilitas autem homines sanctis angelis similes reddidit. Superbi B cupiunt in se prædicari quod non faciunt, humiles refugiunt quidquid boni operantur, agnosci. Non elevetur ergo homo in bono suo, nec laudem sibi quærat, quamvis aliquid boni faciat : sed Deum laudari cupiat in donis suis, qui nihil boni facit nisi quod Deus donavit ei facere : unde ad eum cuncta debet referre quæ bene facit, non ad semetipsum. Dominus namque dicit in Evangelio: Attendite ne justitiam vestram faciatis coram hominibus, ut videamini ab cis (Matth. v1); id est, ut non ea intentione faciatis bona quod ab hominibus vanam laudem habeatis. Sed quidquid faciatis honi, pro Dei amore et salute animæ vestræ et fraterna charitate faciatis. Ideo ipse Dominus dixit de quibusdam qui elecmosynam faciunt, vel orationes et jejunia, ut ab ho- C minibus laudem accipiant : Amen dico vobis, receperunt mercedem suam (Ibid.). Qui pro co bonum quodlibet facit ut ab hominibus laudetur, hæc est merces illius quam quæsivit, et nullam a Deo sperare habet retributionem; quia pro ejus amore non fecit, sed pro vana humanæ laudis jactantia, sicut hypocritæ facere solent. Quod vitium hominibus placendi in bonis operibus, Dominus Christus multum detestatur, et sæpins Pharisæos, qui tales fucrunt in Judæa, terribili percutit maledictione, dicens: Væ vobis, hypocritæ (Matth. xxIII). Sed, secundum Apostolum, qui gloriatur, in Domino glorictur (1 Cor. 1). Qui enim laudem non appetit, nec pro contumelia conturbatur, nec ideo se bonum existimet homo, quamvis ab alio laudatur, quia ab aliis qualis sit intus ignoratur; sed hoc cogitet quia Deus ejus inspector est cordis: quid prodest malo homini, si bonus prædicetur? Tunc ergo veraciter hoc quod agit homo honum est, quando placere desiderat a quo habet quidquid boni habet, vel facit quæ bona agere videtur. Et qui per hæc non Deo, sed hominibus placere cupit, in vanum laborat et in ventum seminat. Magnum se unusquisque esse studeat in suis operibus, sed de magnitudine sua humanum non quærat favorem, ne perdat quod habuit, et sit parvus factus. Increpat eos beatus Paulus apostolus qui in suis gloriantur benefactis, dicens: Quid habes quod non accevisti? Si autem accepisti, quid g'oria-

donum Dei quod meruit in suam laudem convertit, procul dubio virtutem in vitium transfert, et bonum quod fecit in peccatum: cum enim causa jactantiæ pascitur pauper, etiam ipsum misericordiæ opus in peccatum convertitur; igitur necesse est ut quidquid homo boni agat, Deo querat laudem, non sibi, sicut ipse Dominus in Evangelio ait : Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in calis est (Matth. v). Itaque, fratres mei amantissimi et desiderantissimi, cavete superbiam, cui Deus resistit; vitate jactantiam, quæ Deo displicet: abominamini arrogantiam, quæ abominatio est coram Deo. Habete semper in omni conversatione vestra humilitatem, custodem virtutum; tenete illam in corde, ostendite in sermone, servate in opere : et quidquid boni aut in verbo, aut in opere agatis, omnia in gloriam Dei facite, dicentes cum Propheta: Non nobis, Domine, non nobis, sed nomini tuo da g!oriam (Psal. cxIII ). Sicque potestis pænam effugere gehennæ, quam merentur superbi, et ad regnum pervenire cœleste, quod merentur humiles : præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA LX.

#### DE TRACUNDIA ET HOMICIDIO CAVENDO.

Dominus igitur et Salvator noster, fratres charissimi, suo verbo suoque exemplo ad mansuetudinem et patientiam nos instituens, iræ et furoris pertinaciam penitus abdicavit, ut hoc quod Legis mandato implere non valuit, Evangelii consummaretur praecepto. Lex cnim homici.lium prohibuit, sed quia irasci permisit, quod seminarium est homicidii, ipsum vitium perfecte non abstalit. Redemptor itaque noster, qui non venit legem solvere, sed adimplere, id quod in lege minus fuit, sua sanctione adimplevit, iræ occasionem tollens : et non solum non irasci, vel non occidere jussit, quin ctiam adversa quoque ab aliis irrogata, patientissime nos tolerare præcepit. Ira enim est quædam passio mentis, que, si ratione non regitur, in furorem vertitur, ita ut homo sui animi impotens fiat, faciens quod non con-D venit. Hrc enim si corde insedit, omnem eximit providentiam ab eo facti, nec judicium recte discretionis inquirere, nec honestæ contemplationis virtute, nec maturitatem consilii hal ere poterit, sed omnia per præcipitium quoddam facere videtur. De qua idem pullulat tumor mentis, rixæ, contumeliæ, clamor, indignatio, præsumptio, Haspheniæ, sanguinis effusio, homicidia, ulciscendi capiditas, injuriarum memoria. Quæ vincitur per patientiam et longanimitatem, et per rationem intellectualem quam Deus inserit mentibus humanis, et per recordationem Orationis Dominica, ubi Deo dicitur : Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Quapropter si illam summam di vini præmii cupimus adipisci, de quo dicitur : Beati

lum bæc e nostris actibus amputanda est, sed etiam de internis animæ radicitus exstirpanda. Non enim valde proderit iracundiæ cohibitus furor in verbo, nec in effectum prolatus, si illam arcanis pectoris nostri Deus, quem secreta cordium non latent, inesse perspexerit. Quasi vero universa virulenta serpentium genera vel ferarum, cum in solitudine suisque cubilibus immorantur, innoxia perseverent, nec tamen ex eo pronuntiari possunt innoxia quia nulli noceant, hoc enim eis non affectum [affectus] bonitatis, sed necessitas solitudinis confert; quæ cum kædendi nacta fuerint copiam, in semetipsis reconditum virus et animæ feritatem protinus egerunt atque demonstrant. Radices enim vitiorum potius excidi præcipit evangelicus sermo, quam fructus B qui procul dubio, evulsis fomitibus, nequaqum ulterius pullulabunt. Atque ita mens poterit jugiter in omni patientia et sanctitate durare : cum hæc non de superficie operationis et actuum, sed de cogitationum fuerint evulsa penetralibus. Et ideirco ne Lomicidium perpetretur, ira odiumque succiditur, s'ne quibus homicidii crimen nullomodo valebit admitti. Qui irascitur enim fratri suo, reus erit judicio (Vatth. v); qui odit fratrem suum homicida est (I Joan. 111); in co scilicet, quo eum corde cupiat interire cujus cruorem propria manu vel telo apud bomines minime fudisse cognoscitur. Affectu iræ homicida pronuntiatur a Domino, quia non solum operationis effectu, sed etiam pro voluntatis ac voti desiderio unicuique aut præmium reddat, aut pæ- C nam. Egregius vero mundi prædicator dicit: Omnis amaritudo, et ira et indignatio, et clamor, et blasphemia tollatur a vobis (Ephes. 1v). Nec etiam ira viri justitiam Dei operari poterit. Ira scilicet sine temperamento expers est rationis. Responsio mollis mitigat iram, sermo durus suscitat furorem (Prov. xv). Vir iracundus, ut ait Salomon, provocat rixas; qui patiens est, mitigat suscitatas (Ibid.). Spiritum vero ad irascendum facilem quis sustinere poterit? Ira non habet misericordiam, nec erumpens furor finem vindictæ novit. Si te, o homo, præoccupaverit ira, mitiga cam. Illa ira mala est quæ mensem turbat, ut rectum consilium perdatur. Ilia ira est justa et necessaria, quando homo contra propria irascitur peccata, et contra seipsum indignabitur, dum male agit. Dicit Propheta: Irascimini et nolite peccare (Psal. iv). Concessit quod naturæ est, tulit quod culpæ est. Ira alterius tua leniatur patientia. Noli vinci a malo, sed vince in bono malum (Rom. x11). Alterius peccatum tuum sit præmium. Displicet tibi alterius ira, quod tibi in altero displicet, in teipso quoque displiceat. Noli tranquillitatem mentis tuæ alterius perturbatione maculare. Noli te aqualem stalto facere, quia ira in sinu stulti requiescit : si tu irasceris contra eum, erunt duo mali, tu et ille : melius tibi esset esse bonum, quanquam ille sit malus; cur tu ex alterius malitia malus efficeris? Sed adhue quod est gravias, alius postulat mortem inimici : cum quem

mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt; non 80- A gladio persequi non potest, persequitur oratione. Et vivet adhuc qui maledicitur, et tamen is qui maledicit jam de morte illius reus tenetur. Jubet autem Deus ut diligatur inimicus, et tamen rogatur Deus ut occidat inimicum. Quisquis itaque sic orat, in ipsis suis precibus contra conditorem pugnat. Unde et sub Judæ specie dicitur : Fiat oratio ejus in peccatum (Psal. cviii). Oratio quippe in peccato est illa petere quæ probibet ipse qui petitur. Hinc Veritas dicit: Cum statis ad orandum, dimittite si quid habetis in cordibus vestris (Marc. x1). Sed ecce nobis inimicus graviter deliquit, damna intulit, juvantes læsit, amantes persecutus est : retinenda hæc essent, si remittenda nobis delicta non essent; advocatus etenim noster precem nobis in causa nostra composuit, et ipse ejusdem causæ judex est qui advocatus: preci autem quam composuit conditionem inseruit dicens : Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Quia ergo ipse judex venit qui advocatus exstitit, ipse precem exaudit qui fecit. Aut ergo non facientes dicimus: Dimitte nobis debita nostra, et reliqua, et nosmetipsos hoc dicendo amplius ligamus; aut fortasse hanc conditionem in oratione intermittimus, et advocatus noster precem quam composuit, non recognoscit, atque apud se protinus dicit : Scio quod monui, non est ipsa oratio quam feci. Quid ergo nobis faciendum, fratres, nisi ut veræ charitatis affectum impendamus fratribus nostris : ut sieut manus nostras foris a cæde, ita et intus ab odio corda nostra serventur innoxia. Homicidæ enim, ut scriptum est, regnum Dei non possidebunt (Gal. v); et, Qui odit fratrem suum, in tenebris est (I Joan. 11); abjicite prius a vobis odium, et ita, Deo auxiliante, vitare potestis homicidium. Sic et non solum in tenebras exteriores cum homicidarum auctore, id est cum diabolo, non ibitis, imo cum pacificis Patris cœleste regnum Filii dulcissimi possidebitis: quod vobis nobisque vobiscum auctor et restitutor salutis nostræ concedere dignetur Jesus Christus Dominus noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre et Spiritu sancto, in unitate et trinitate perfecta Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXI.

# CONTRA INVIDIAM ET ODIUM.

Zelare quod bonum videas, et invidere melioribus, leve apud quosdam et modicum crimen videtur, fratres dilectissimi. Dumque existimatur leve esse et modicum, non timetur; dum non timetur, contemnitur; dum contemnitur, non facile vitatur : et fit cieca et occulta pernicies, quæ, dum minus perspicitur, ut caveri a providentibus possit, improvidas mentes latenter affligit. Ego itaque puto nihil magis Christiano cavendum, nihil cautius providendum, quam ne quis invideat et livore capiatur : ne quis, fallentis inimici cæcis laqueis implicatus, dum zelo frater in fratris odio convertitur, gladio suo nescius ipse perimatur. Quod ut colligere plenius et manifestius perspicere possitis, ad caput ejus atque ad originem recurramus. Videamus unde zelus et A propria, vel beneficia divina, in malum proprium quando et quomodo cœperit : facilius enim a nobis malum tam perniciosum vitabitur, si ejusdem mali et origo et magnitudo noscatur. Hinc zabulus inter initia statim mundi et perit primus et perdidit. Ille angelica majestate subnixus, ille Deo acceptus et charus, postquam hominem ad imaginem Dei factum conspexit, in zelum malevolo livore prorupit, non prius dejiciens alterum instinctu zeli, quam ipse pro zelo ante dejectus : captivus antequam capiens, perditus antequam perdens, dum, stimulante livore, homini gratiam datæ immortalitatis eripit, ipse quoque id quod prius fuerat amisit. Quale malum est, fratres dilectissimi, quo angelus cecidit, quo circumveniri alta et præclara sublimitas potuit; quo deceptus ipse est qui decipit! Exinde R invidia grassatur in terris, dum livore perituro magistro perditionis obsequitur, dum zabulum qui zelat imitatur; sicut scriptum est : Invidia autem diaboli mors intravit in orbem terrarum (Sap. 11). Imitantur ergo illum, qui sunt ex parte illius. Hinc ergo violata sunt fraternitatis primordia, hinc parricidia cœperunt nefanda: dum Abel justum Cain odit injustus, dum bonum malus invidia et livore persequitur. Tantum valuit ad consummationem facinoris æmulationis furor, ut nec charitas fratris, nec sceleris immanitas, nec timor Dei, nec pœna delicti cogitaretur. Quæ nunc considerantes, fratres dilectissimi, contra tantam perniciem mali vigilanter et fortiter dicata Deo pectora muniamus. Aliorum mors prosiciat ad nostram salutem, imprudentium pænæ pro- C videntibus conferant sanitatem. Non est autem quod aliquis existimet malum istud una specie contineri, aut brevibus terminis et angusto fine concludi. Late patet zeli multiplex et fecunda pernicies. Radix est omnium malorum, fons cladium, seminarium delictorum, materia culparum. Inde odium surgit, animositas inde procedit. Avaritiam zelus inflammat, dum quis suo non potest esse contentus, videns alterum ditiorem. Ambitionem zelus excitat, dum cernit quis alium in honoribus auctiorem. Zelo excitante sensus nostros, atque in ditionem suam mentis arcana redigente, Dei timor spernitur, magisterium Christi negligitur, judicii dies non prævidetur: inflatur superbia, exacerbatur sævitia, impatientia concutit, furit discordia, ira fervescit, nec se jam potest cohibere vel regere, qui factus est potestatis alienæ. Ilinc Dominicæ pacis vinculum rumpitur, hine charitas fraterna violatur, hine adulteratur veritas, unitas scinditur, ad hæreses atque ad schismata prosilitur. Dum obtrectatur sacerdotibus, dum episcopis invidetur; dum quis aut conqueritur non se potius ordinatum, aut dedignatur alterum ferre præpositum, hinc recalcitrat, hinc rebellat, de zelo superbus, de æmulatione perversus, animositate et livore, non hominis sed honoris inimicus. Qualis vero est anima, et in ea quæ cogitationum tabes! pectoris quanta rubigo, zelare in altero vel virtutem ejus, vel felicitatem! id est, odisse in eo vel merita

bona aliena convertere, illustrium prosperitate torqueri, aliorum gloriam facere suam pœnam. Mala quoque habent terminum, et quodeunque delinquitur, delicti consummatione finitur. In adulterio cessat facinus, perpetrato stupro; in latrone conquiescit scelus, homicidio admisso; et prædoni rapacitatem statuit possessa præda, et falsario modum ponit impleta fallacia: zelus terminum non habet, permanens jugiter malum et sine fine peccatum; quantoque ille cui invidetur successu meliore profecerit, tanto invidus in majus incendium livoris ignibus inardescit · hinc vultus minax, torvus aspectus, pallor in facie, in labiis tremor, stridor in dentibus, verba rabida et effrenata convicia, manus ad cædis violentiam prompta, etiam si a gladio interim vacua, odio tamen furiatæ mentis armata: homicidii namque facinore perstringi eum quisquis zelaverit et odio habuerit fratrem suum, declarat Joannes apostolus in Epistola sua, dicens : Qui fratrem suum odit, homicida est. Et scitis: Quia omnis homicida non habet vitam in se manentem (I Joan. 111). Et iterum : Qui dicit se esse in luce, et fratrem suum odit, in tenebris est usque adhuc, et in tenebris ambulat, et nescit quo eat : quia tenebræ excacaverunt oculos ejus (I Joan. 11). Qui odit, inquit, fratrem suum, in tenebris ambulat, et nescit quo cat. Item enim nescius in gehennam ignarus et cæcus præcipitatur in pænam, recedens scilicet a Christi lumine, monentis et docentis : Ego sum lumen mundi : qui me secutus fuerit, non ambulat in tenebris, sed habebit lumen vitæ (Joan. viii). Sequitur Christum, qui præceptis ejus insistit, qui per magisterii ejus graditur viam, qui vestigia ejus atque itinera sectatur, qui quod Christus et docuit et secit imitatur. Provide tibimetipsi, o homo, et unde vulneratus eras, inde studeas curari: ama eos quos ante oderas, dilige illos quibus injustis obtrectationibus invidebas; honos imitare, si sectari potes: si sectari non potes, collætare certe et congratulare melioribus; fac te illis adunata dilectione participem, fac te consortio charitatis et fraternitatis vinculo cohæredem. Dimittentur tibi debita, quando ipse dimiseris; accipientur sacrificia tua, cum pacificus ad Deum veneris; sensus atque actus tui divinitus dirigentur, quando ea quæ divina et justa sunt cogitaveris, sicut scriptum est: Cor viri cogitat justa, ut a Deo dirigatur (Prov. xvi). Ilabes autem multa quæ cogites : paradisum cogita, quo Cain non redit, qui zelo fratrem peremit. Cogita cœleste regnum, ad quod non nisi unanimes atque concordes Dominus admittit. Cogita quod filii Dei hi soli possint vocari qui sint pacifici, qui nativitate et lege divina ad similitudinem Dei Patris et Christi respondeant adunari : cogita sub oculis Dei stare, spectante ac judicante ipso, conversationis ac vitæ nostræ curricula; sicque decurrere et pervenire nos ad hoc tunc demum posse credamus, ut eum videre contingat nobis, si ipsum nunc videntem delectemus actibus nostris, si nos dignos

gratia ejus et iadulgeatia praebeamus, si placituri A habere, et perdes per injustitiam quod te Deus vult semper in regno, in hoc mundo ante placeamus: habere, id est beatitudinem sempiternam. Si enim fur vel raptor oculum perdidisset in furto vel rapina, forsitan postea furtum non fecisset vel rapinam: et nescit ille talis quod in ejusmodi peccato lumen perdidit cordis, quod melior est omni lumine corporis. Magis, avare, des pauperibus quod habes, quam per franclem acquiras quod non habes, ut invenias in cœlo quod dedisti in terra: quid times pecuniam tuam perdere, et non times ut totus pereas? Pro acquisitione pecuniae falsum testimonium dicis, mea-

## HOMILIA LXII.

#### CONTRA FRAUDEM ET AVARITIAM.

Convenit bene homini Christiano qui ad codeste tendit regnum, et supercas divitias percipere ambit, ut se a præsentibus rebus temperet, et philargyr'æ malum, quod maxime humanum genus captivat, quasi venenum mortiferum fugiat, ne per fraudem aliquid adipisci gestiat, vel per rapacitatem possessa i.nmensurate retineat : quia omnis fraus Deo displicet, et avaritia idololatriæ ab Apostolo comparatur. Araro autem, dicit Scriptura, nihil est scelestius. Quid superbit terra et cinis? Nihil est iniquius quam amare pecuniam. Hic enim animam suam venalem habet (Eccli. x). Avaritia enim, quam Græci philargyriam vocant, nimia est cupiditas divitiarum acquirendi vel tenendi. Quæ pestis inexplebilis est, et hydropico morbo similatur : sicut enim hydropicus quanto plus bibit, tanto plus sitit : sic et avarus quanto majorem C pecuniam acquirit, tanto majorem habere appetit : et dum modus ei non est in habendo, modus illi non est in desiderando. Iline nascuntur invidiæ, furta, latrocinia, homicidia, mendacia, perjuria, rapinæ, violentiæ, inquietudo, injusta judicia, contemptus veritatis, futuræ beatitudinis oblivio, obduratio cordis. Quæ fit contraria misericordiæ et eleemosynæ in pauperes, et totius pietatis æmula. Dominus ergo noster, qui nos benignos esse de nostra substantia pauperibus et miseris admonet, ipse nos ab omni avaritia et injusta pecuniæ acquisitione prohibet. Qui vero ait: De justis laboribus tuis fac eleemosynam, ipse per Apostolum suum hortatur nos, dicens: Nolite fraudem facere invicem (I Cor. vii). Nam qui fraude qualibet aliquid acquisierit, perdit D justitiæ æquitatem. Des. avare, dic, cupide, dic, scelerate, quid acquisisti? Forte dicis, Aurum acquisivi, et verum dicis : ecce aurum acquisisti per fraudem, et tidem perdidisti per injustitiam. Si in mercatu Olicm invenires venalem, si bonus esses, quomodo comparasses eam; quare non times perdere eam, quam te Deus voluit habere in corde? Aurum habes vel argentum vel aliud quid pretiosum in arca, sed damnum in conscientia. Ilis omnibus meliores divitias perdidisti, id est fidem et justitiam et dilectionem Dei et proximi. Lucrum tuum cogitas, damnum tuum non consideras? Si huic lucro gaudes, quare illa perdita non plangis? plus perdidisti quam acquisisti. O dives, rapis per potentiam quod tibi placet

habere, id est beatitudinem sempiternam. Si enim fur vel raptor oculum perdidisset in furto vel rapina, forsitan postea furtum non fecisset vel rapinam : et nescit ille talis quod in ejusmodi peccato lumen perdidit cordis, quod melior est omni lumine corporis. Magis, avare, des pauperibus quod habes, quam per frandem acquiras quod non habes, ut invenias in cœlo quod dedisti in terra : quid times pecuniam tuam perdere, et non times ut totus pereas? Pro acquisitione pecunice falsum testimonium dicis, meatiris, rapis aliena, juras, perjuras, quæ lex vetat : nonne cum hæc omnia facis, quare non times ut totus ardeas in æternam? Cur, avare, plus amas aurum quam animam? Quid enim proderit tibi si mundum universum lucreris, animae antem tuæ detrimentum patiaris? Et ipse Dominus in Evangelio dicit : Cavete ab omni avaritia, quia non in abundantia cojusquam vita est quæ possidet. Nunquid non divites similiter moriuntur sicut et pauperes : non prodesse possunt divitiæ in die ultionis, nec liberabunt male utentes eis a pœnis sempiternis. Vultis, fratres, nosse quam perniciose, quam noxic, fomes iste, nisi fuerit diligenter excisus, ad ejus interitum qui eum ceperit, fructificet, et omne genus prævalet ramusculis vitiorum? respice [respicite] in Judam apostolorum numero deputandum : quia non voluit serpentis hujus caput conterere, qualiter cum suo veneno peremerit; et concupiscentiæ laqueis irretitum ad tam abrupta præcipitia crimen impegerit, ut redemptorem mundi et humanæ salutis auctorem ob triginta argenteos persuaserit vendere : qui nequaquam ad tam esset scelestum proditionis facinus devolutus, si non philargyriæ morbo fuisset infectus; nec Dominicæ negotiationis reus ac sacrilegus exstitisset, nisi prius solitus fuisset sibi loculos creditos compilare. Sed licet multi detestentur scelus Judæ, pauci tamen vitare student. Qui ergo Dominum vendidit, reus esse ab hominibus dijudicatur: et qui veritatem pro mendacio commutat, vix a quoquam reprehenditur. Attendite, fratres, quæ dico. quia quicunque propter amorem pecuniæ, vel commodum terrenum, veritatem vendit, Christum prodit, et Judæ sceleris est particeps. Ait enim ipse Dominus: Ego sum via, et veritas et vita; vitam utique deserit, qui veritatem pro pecunia vendit : unde et mercatu infausto non vitam meretur æternam, sed mendacii debitam mergetur in pœnam. Nolite, fratres, nolite avaritiæ catenis ligari, nolite amore rerum labentium irretiri : sursum cor erigite, æternam beatitudinem desiderate. Nam mundus iste transit, et concupiscentia ejus; verbum autem Domini manet in æternum. Hinc nos Paulus apostolus admonet et dicit : Tempus breve est; reliquum superest ul qui habent uxores, lanquam non habenles sint : et qui flent, tanquam non flentes; et qui gaudent, tanquam non gaudentes; et qui emunt, tanquam non possidentes; et qui utuntur hoc mundo, tanquam non utantur : præterit enim figura hujus munds

non habens, qui sic studet placere conjugi, ut tamen non displicent Conditori. Flet quoque, sed tanquam non fleat, qui sie temporalibus damnis affligitur, ut tamen de æternis lucris semper animum consoletur. Gaudet vero, sed tanquam non gaudeat, qui sic de temporali us bonis hilarescit, ut tamen semper perpetua tormenta consideret; et in hoc quod mentem gaudio sublevat, hanc continuo pondere providi timoris premat. Emit autem, sed quasi non possidens, qui et ad usum terrena præparat, et tamen cauta cogitatione prævidet quod ea citius relinquat. Mundo quoque utitur, sed quasi non utatur, qui et necessaria cuncta exterius ad vitæ suæ minist rium redigit, et tamen hæc eadem non sinet suæ menti dominari, animi ad alta tendentis frangant. Quicunque igitur tales sunt, eis profecto terrena omnia non ad desiderium, sed ad usum assumuntur, quia rebus quidem necessariis utuntur, sed nihil habere cum peccato cupiunt. De ipsis quoque rebus habitis quotidie mercedes acquirunt, et plus gaudent bono opere, quam bona possessione. Elec ergo cogitate, et cum relinquere cuncta quæ mundi sunt non potestis, exteriora bene exterius agite, sed et ardenter interius ad æterna festinate. Nihil sit quod desiderium vestræ mentis retardet, nullius vos rei in hoc mundo delectatio implicet. Si bonum diligitur, mens in benis melioribus, hoc est in cœlestibus, delectetur. Si malum metuitur, mala animo æterna proponantur : ut dum illuc esse conspicit et amplius quod pertimescat, C hic omnino non hæreat. Ad hæc profecto agenda habemus mediatorem Dei et hominum adjutorem nostrum, per quem citius cuncta obtinebimus, si ad illum vero amore flagramus : qui vivit et regnat cum Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA LXIII.

#### CONTRA COMESSATIONEM, ET EBRIETATEM, ET SCURRILITATEM.

Sunt quædam vitia, fratres charissimi, quæ, cum gravia sint, ita temporibus nostris apud quosdam levia esse videntur, ut aut minima, aut nulla omnino perperam gerere credantur : et sic prævalent modo in abusione hominum, ut non solum jam D vituperari ut peccata vel crimina, sed etiam laudari ut virtutes apud perditos meruerint. De quibus recte per prophetam dicitur: Peccatum suum sicut Sodomitæ prædicaverunt, nec absconderunt (Isa. 111). Quibus item condigna repensatione erroris eorum Dominus per prophetam dicit : Væ vobis, inquit, qui dicitis malum bonum, et bonum majum. Ponentes tenebras lumen, et lumen tenebras; ponentes amarum in dulce, et dulce in amarum (Isa. v). Inter quæ maxime nunc comessatio et ebrietas impunite regnant, cum non solum plebeii viri et ignobiliores quique, sed et nobiliores gloriosique terræ his malis irretiti sunt. Omnis quo-

[I Cor. vii). Ille, fratres, uxorem habens est quasi A que sexus omnisque ætas gulæ malum in cousuetudinem vertit. Laudatur peccator in desideriis anima suæ, et qui iniqua gerit, benedicitur (Psal. IX). Tantumque hac pestis excrevit, ut quosdam de nostro ordine, hoc est de sacerdo!um numero, ita tantum captivaverit, ut non solum ipsis ebriosos non reprehenderent, sed etiam chriosi sierent. Quæ est hæc nequitia, fratres, quod ne malum tam amarum, quod nullum præpositum, nullam dignitatem patiatur fieri illæsam: ubi virtutibus detrahitur, et vitia præconiis efferuntur; ubi abstinentia et sobrietas vituperantur, et gula atque ebrictas laudantur. Aiunt enim : Vere largi sunt, et quod hi soli misericordiæ et charitatis jura observent, qui ebrieta!i et voracitati operam dant. Quasi misericordia et charitas sit quemlibet ut subjecta foris serviant, et nunquam intentionem B semetipsum decipere, et alios secum ad perditionem trahere. Nunquid Paulus apostolus, fratres, taliter prædicat charitatem? ait enim : Charitas patiens est, benigna est: non æmulatur, non agit perperam, non est ambiliosa, non quærit quæ sua sunt : non irritatur, non cogitat malum, non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati (I Cor. xiii). Igitur, ut au distis, charitas benigna est, tamen non agit perperam: non est ambitiosa, quærens quæ sua sunt, et non quæ Dei. Patiens est, tamen non cogitat malum, nec gaudet super iniquitatem. Dicite mihi, qui comessationem et chrietatem laudatis, utrum bonum sit an malum lumen mentis per ebrietatem excæcare, rationem perdere, visum oculorum turbare, loquendi usum amittere, nullo officio membrorum potiri, similem furenti et energumino sieri? Nunquid Deus hominem talem creavit? Nunquid hæc gloria imaginis Dei est, de qua scriptum est: Fecit Deus hominem ad imaginem suam, ad similitudinem Dei creavit illum ( Gen. 1). Nunquid Deum ad similitudinem vestram furiosum audetis dicere? Quæ blasphemia intolerabilis esset, quia ipse summe bonus, et solus beatus, et potens, Rex regum, et Dominus dominantium. Vidit cuncta quæ secit, et erant valde bona (Ibid.). Atque hinc intelligi datur quod ebrictas a Deo non est creata, nec inter ea ab eo hominibus commendata, quia non est bona, sed utique valde mala: et non solum per se mala, sed malorum aliorum effectrix. Credite mihi, fratres, quia omnia pene mala hinc exoriuntur. Nam hinc excitantur iræ, rixæ, dissensiones, detractiones, æmulationes, sectæ, invidiæ, homicidia, adulteria, fornicationes, furta, falsa testimonia, latrocinia, blasphemiæ, et his similia. De quibus Apostolus ait : Quoniam qui talia agunt, regnum Dei non consequentur. Sed ut planius flat quam detestabilis res sit ebrietas, sacrarum Scripturarum testimoniis utendum esse censemus; nam ipsa Veritas discipulis suis in Evangelio ait : Attendite autem robis, ne forte graventur corda vestra in crapula, et ebrietate, et curis hujus vitæ, et superveniat in vos dies illa: tanquam laqueus enim veniet super omnes qui sedent super faciem terræ ( Luc. xx1 ). Ac si patenter dice ret: Cavete crapulam et ebrietatem, et ambitionem

præsentis sæculi, ne forte vos dies ultima implica- A omnis enarratio vestra in præceptis Altissimi. Nam tos his vitiis inveniat, et cum amatoribus mundi æterno carcere puniendos trudat. Per Isaiam quoque prophetam Dominus potatoribus ita comminans, ait : Væ vohis qui consurgitis mane ad ebrietatem sectandam, et potandum usque ad vesperam, ut vino astuetis: cithara et lyra, et tympanum et tibia, et vinum in conviriis vestris, et opus Domini non respicitis, et opera manuum ejus non consideratis. Propterea captirus ductus est populus, quia non habuit scientiam, et nobiles ejus interierunt fame, et multitudo ejus siti exaruit. Propterea dilatavit infernus animam suam, et apernit os suum absque ullo termino, et descendent fortes ejus et populus ejus, et sublimes gloriosique ejus ad eum (Isa. v.). Item in eodem propheta paulo post divina increpatio subjungit, dicens : Væ qui po- B regum et Dominus dominorum, Jesus Christus unitentes estis ad bibendum vinum, et viri fortes ad miscendam ebrietatem : qui justificatis impium pro muneribus, et justitiam justi aufertis ab eo. Propter quod, sicut devorat stipulam lingua ignis, et calor flammæ exurit: sic radix eorum quasi favilla erit, et germen eorum ut pulvis ascendet. Abjecerunt enim legem Domini exercituum, et eloquium sancti Israel blasphemaverunt. Ideo iratus est furor Domini in populum, et extendit manum super cum, et percussit eum; et eonturbati sunt montes, et facta sunt morticina eorum quasi stercora in medio platearum. In omnibus his non est aversus furor ejus, sed adhuc manus ejus extensa (Ibid.). Per Salomonem quoque similiter Sapientia divina detestatur ebrietatem et prohibet dicens: Fili mi, noli esse in conviviis po- C. tatorum, nec in comessationibus eorum qui carnes ad vescendum conferunt : qui vacantes potibus, et dantes symbola consumentur (Prov. xx111). Et paulo post, quasi obstupescens talium damnationem, subjungit: Cui, inquit, væ? cujus patri væ? cui rixæ? cui foveæ? cui sine causa vulnera? cui suffusio oculorum? Nonne his qui morantur in vino, et student calicibus epotandis? Ne intuearis vinum quando flavescit, cum splenduerit in vitro color ejus: ingreditur blande, sed in novissimo mordebit ut coluber: et sicut regulus venena diffundet (Ibid.). In Lege quoque Dominus præcepit Aaron ita dicens: Vinum et omne quod inebriare potest non bibes tu. et filii tui, quando intrabitis in tabernaculum testimonii, ne moriamini : quia præceptum est sempiter- D suum præveniens cordis intentio? quia priusquam num in generationes vestras: et ut habeatis scientiam discernendi inter sanctum et profanum, inter pollutum et mundum: doceatisque filios Israel omnia legitima mea quæ locutus est Dominus ad eos per manum Moysi (Lev. x). Ecce modo audistis, fratres charissimi, ex sententiis sanctarum Scripturarum, quantum conditori nostro displiceat comessatio et ebrietas, et qualem damnationem conferat his qui ea abutuntur. Parcite, quæso, tam magno malo immorari, quia vobis præsentem prosperitatem et vitam auferat sempiternam. Sint vobis convivia sobria, sint justi viri convivæ, et in timore Dei gloriatio vestra. In sensu vestro sit cogitatus Dei, et

homo linguosas, et temerarius in verbo suo, odibilis est, quia, ut scriptum est: (ui inconsideratus est ad loquendum, sentiet mala (Prov. xIII). Recordamini quomodo Dominus supra sacerdoribus suis et ministris tabernaculi sui de ebrietate cavenda præcepit : vos enim omnes, teste apostolo Petro, estis genus regium, et sacerdotale, gens sancta, populus acquisitionis (I Petr. 11); qui quotidie debetis Deo scrvire in vero ejus tabernaculo. quod est Ecclesia. Quiescite et abstinete vos a comessatione et ebrictate, a loquacitate, a scurrilitate, a vanitate, et semper quod bonum est sectamini invicem et in omnes, ut ejus sieri membra mereamini, qui est verus sacerdos et verus Dominus noster, Rex genitus Dei Filius, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus in omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA LXIV.

DE STUDIO BONO ET DISCRETIONE SEMPER HABENDA.

Redemptor itaque noster, qui contentiones discipulorum suorum de primatu compescuit, in quo contendere debeant ostendit: Contendite, inquit, intrare per angustam portam (Luc. xiii). Angusta ergo porta et arcta via est quæ ducit ad vitam, et pauci sunt qui intrant per cam. Hac ergo sententia quid aliud nobis insinuare ipsa Veritas voluit, fratres charissimi, quam ut per rectam intentionem et studium bonum vitam solummodo possemus consequi sempiternam? Miles qui legitime certaverit, coronabitur (II Tim. 11); qui autem accepto bono certamine retro convertitur, aptus non esse regno coelorum dignoscitur. Studium profecto bonum est, bonaque voluntas, per mandatorum Dei custodiam velle quemlibet pervenire ad gaudium sempiternum, ut quidquid agat, ad id referat ut Deo placeat : nec sibi per hoc aliquid transitorium avarus appetat. Tunc enim bonum opus rite agitur, cum ex recta cogitationis intentione generatur. Unde bene in Evangelio Veritas dicit : Lucerna corporis est oculus. Si oculus tuus simplex fuerit, totum corpus tuum lucidum erit. Si autem oculus tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrosum erit ( Matth. vi). Quid enim per oculum exprimitur, nisi opus se in actione exerceat, hoc jam quod appetit contemplatur. Et quid appellatione corporis designatur, nisi unaquæque actio, quæ intentionem suam, quasi intuentem oculum, sequitur. Lucerna itaque corporis est oculus, quia per bonæ intentionis radium merita illustrantur actionis. Et si oculus tuus simplex fuerit, totum corpus tuum lucidum erit : quia et si recte intendimus per simplicitatem cogitationis, bonum opus essicitur, etiamsi minus bonum esse videatur. Et si oculus tuus nequam suerit, totum corpus tuum tenebrosum erit : quia cum perversa intentione quid vel rectum agitur, et splendere coram hominibus cernitur, apud examen in-

terni judicis obscuratur. Vigilanti igitur cura per A dicebat : Neque ambulavi in magnis, neque in micuncta opera intentio nobis nostra pensanda est, ut nibil temporale in his quæ agit appetat, totam se ın soliditate æternitatis figat : ne si extra fundamentum actionis nostræ fabrica ponitur, terra dehiscente solvatur. Sed ut opus vestrum ad bonum finem pervenire possit, discretio vobis valde, fratres, necessaria est, quia discretio est omnium mater virtutum. Plerumque enim virtus cum indiscrete tenetur, amittitur; cum discrete intermittitur, plus tenetur. Nec mirum si in corporeis intelligimus, quod agi et incorporeis rebus videmus. Ex studio namque arcus distenditur, ut in suo tempore cum utilitate tendatur. Qui si otium relaxationis non accipit, feriendi virtutem ipso usa tensionis perdit. Sic aliquando in exercitatione virtus cum per dis- B cresionem prætermittitur, reservatur, ut tanto post vitia valenter feriat, quanto a persecutione interim prudenter cessat. Tunc autem recte accepta mensura cum anteposita oculis virorum spiritalium vita respicitur, quando electæ unicuique animæ ad sumendam vivendi regulam, patrum præcedentium exempla monstrantur; ut ex illorum vita consideret quid in suis actibus servet, quatenus respecto justi limitis tramite: nec infra minima negligens deficiat, nec ultra maxima superbiens tendat; nec minus conetur explere quam sufficit, nec plus arripiat quam accepit : ne aut ad mensuram quam debet non perveniat, aut eamdem mensuram deserens, extra limitem cadat. Angusta quippe porta est quæ ducit ad vitam; et ille hanc ingreditur, qui in cunctis quæ agit discretionis subtilitate propter hanc sollicite coarctatur: nam qui per voluntates proprias secura mente se dilatat, angustæ sibi portæ aditum damnat. Ut ergo hujus terræ mensura servetur, super eam divinitus linea tenditur. Quia ut nostra opera vel minora proficiant, vel majora moderentur, per sacra eloquia subtil s ante nos sanctorum vita expanditur; et quid nobis quantumque agendum sit, ostensa illorum discretione definitur. Quapropter, fratres charissimi, in omni studio spiritalium virtutum vosmetipsos exercitate, et discrete in omnibus conservari, negligere nolite, nec supra mensuram, et rationem aliquid agere assuescite. In suarum limitem non attendit. Et plerumque amittit quod poterat, qui audacter ea ad quæ pertingere non valet, arripere festinat. Nam et membrorum nostrorum tunc ministeriis utimur, cum sua eis officia distincte servamus. Lucem quippe oculis cernimus, vocem vero auribus audimus. Si quis autem, mutato ordine, voci oculos, luci aures accommodet, huic utraque incassum patent. Si quis odores velit ore discernere, sapores nare gustare. utriusque sensus ibi ministerium, quia pervertit, interimit. Dum enim propriis hæc usibus non aptantur, et sua officia deserunt, et ad extranea non assurgunt. Bene itaque David intra acceptas ex divina largitate mensuras, pedem cordis presserat, cum

rabilibus super me (Psal. cxxx). Super se quippe in mirabilibus ambularet, si apparere magnus ultra quam poterat quæreret. Super se namque in mirabilibus attollitur, qui et in his ad quæ non sufficit, videri conatur. Ergo, fratres dilectissimi, quodcunque boni possitis instanter agite, et inter hæc discretionis mensuram in omnibus caute et diligenter custodite. Sic currite in stadio bujus vitie, ut comprehendatis vitam æternam. Sic in agone Christiano decertate, ut a Christo coronemini. Humilitatem veram praccipue tenete. Et quidquid boni agitis, divinæ gratiæ illud deputetis, non vobis: quia omne datum optimum, et omne donum perfectum, desursum est, descendens a patre luminum (Jac. 1). Agonem vestrum Domino precibus commendate. Spem vestram in Deum figite, ejusque perpetua visione perfrui ante omnia desiderate. Ad quam pervenientes, exsultabitis lætitia inenarrabili, et adepto summo bono in æternum cum sanctis angelis gaudebitis : præstante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat cum Patre et Spiritu sancto unus Deus, per omnia sacula saculorum, Amen.

( Que sequentur homiliæ non erant notatæ in indice homiliarum : sequebantur tamen in manuscripto exemplari, et fortasse Rabani non sunt. Vide Pamelium.)

#### HOMILIA LXV.

## IN DOMINICIS DIEBUS QUANDO VOLUERIS.

Oportet, dilectissimi fratres, unicuique Christiano libenter auscultare sacram Scripturam, auscultatam libentius audire. Quia tunc proficit homini audire verba divina, si vox prædicantis in aure cordis infigitur. Quia non auditores tantum verbi justificabuntur, sed factores (Rom. 11). Ideoque, charissimi, audite verbum Domini, et intelligite et facite omnia mandata Domini; convertimini ad Dominum, et agite pænitentiam, ut deleantur vestra peccata. Timete Dominum, et date illi honorem, quoniam venit judicium ejus, et ipse judicabit omnibus gentibus. Amemus Deum Patrem omnipotentem, qui in cœlo et in terra habet potestatem, in mari et in omnibus quæ in eis sunt; festinemus ad illam beapræcipiti enim pedem porrigit, qui mensurarum D tam vitam ubi semper speramus permanere. Despiciamus istam vitam terrestrium, concupiscamus illam vitam cœlestium. Ista vita est misera et decepta et concupiscentiosa, vel plena scandalis: hic in labore vivimus, et in dolore morimur; ista vita finem habet, regnum Dei finem non habet. Unde consideremus nosmetipsos, quia non scimus diem neque horam quando Dominus noster Jesus Christus erit venturus ad judicium. In die illa veniet Dominus de cœlis cum angelis et cum omnibus sanctis eius ad judicandum omnes gentes, et reddet uniquique secundum opera sua. Idcirco, fratres mei, teneamus illas virtutes, quæ maxima lucra conferent animabus nostris. Hæ sunt virtutes ani marum, diligere Deum et proximum, et odire illa

quæ non diligit Deus : patientiam sectari et ab omni A potest; invocate eum, dum prope est. Derelinguat imimpatientia declinare; castitatem corporis et animæ custodire; vanam gloriam contemnere, et omnia caduca calcare; humilitatem habere et tumorem superbiæ abominari : iram cohibere et furorem reprimere; ab omni stultitia declinare et sapientiam divinam amplecti, ac omnem voluntatem carnis subjicere menti: avaritiam spernere et propria largiri : cœlestia rebus terrenis præponere ; judicium Dei die noctuque impensius meditari : hæ sunt virtutes animæ, unde omnis fructus spiritalis orietur. Deus enim non se vult verbis tantum diligi, sed corde puro et operibus justis. Qui enim dicit : Diligo Deum, et mandata ejus non custodit, mendax est. Dens enim non auditor verborum, sed cordis inspeligunt illum. His etiam supradictis virtutibus animarum, fratres mei, sunt qua dam vitia adversantia quæ prodeunt ex radice iniquitatis, atque mergunt homines in puteum inferni, perpetrantibus ea et non emendantibus. Hæc sunt ventris ingluvies, fornicatio, avaritia, ira, vana gloria, superbia. Ex his nascuntur comessationes, ebrietates, locus inhonestus (Forte, lucrum inhonestum), stukiloquium, mendacium, furta, perjuria, turpis lucri appetitus, falsa testimonia, inhumanitas, rapacitas, homicidia. iniquicitiæ, contentiones, invidiæ, impatientia, indignatio, contemptus, inobedientia, murmuratio, detractio. Ab his etiam vitiis et ab aliis caveamus, et declinemus ab eis, et inania emendemus in melius quod negligenter peccavimus, ne subito præoccupati die mortis, quæramus spatium pænitentiæ, et invenire non possimus. Meditemur supradictas virtutes jugiter, operando, confitendo, pœnitendo, assidue ad ecclesiam veniendo, orando, vigilando, eleemosynam largiendo. Hæc facientibus vita erit æterna. et ingredientur ad illud regnum, ubi Rex regum est et Dominus dominantium : ubi lux sine tenebris est, vita sine morte, lætitia sine tristitia, sanitas sine dolore; ubi nemo esurit neque sitit; ubi sunt majora et meliora bona spiritalia quæ lingua humana enarrare non possit, quæ præparavit Deus diligentihus se : quod oculus non vidit, nec auris audirit, nec in cor hominis ascendit (I Cor. 11). Ad hoc regnum, adjuvante Domino Salvatore nostro, perveniemus, ut cum illo regnemus in sempiterna siecula. Amen.

# HOMILIA LXVI.

ITEM UNDE SUPRA.

Audite, fratres charissimi, quomodo magnum periculum est sacerdotibus Christi, id est episcopis et presbyteris, qui non annuntiant vobis quæ facere, quæ vitare debeatis: quia si nos non annuntiaverimus, ut corrigatis vosmetipsos ab operibus malis, 1008 in die judicii rationem reddituri erimus pro vobis. Et si unusquisque pro suo peccato vix possit pænam evadere, quid de sacerdotibus erit? quia nobis mandatum est ut vobis annuntiemus sine cessatione, dicentes: Quærite Dominum, dum inveniri

pius vium suam, et vir iniquus cogitationes suas pessimas (Isa. Lv). Quia sic est vita ista quasi sit homo in domo aliena : nescit quo die vel qua hora dicatur ei. Veni foras, quia non est tua domus in qua es : sic incognitus est nobis finis noster. Ideo admonemus vos ut quod promisistis in haptismo ante conspectum Dei vel angelorum, nulla sit negligentia; et si jam fuit. succurrat pænitentia. Duo sunt quæ promisistis: unum, credere vos in Deum Patrem omnipotentem et in Jesum Christum Filium ejus, et in Spiritum sanctum; alterum, promisistis abrenuntiare diabolo et omnibus operibus ejus. In his brevibus sermonibus multa sunt quie continentur. Ille abrenuntiat diabolum et opera ejus, qui fugit criminalia peccata ctor est, et diligit eos qui in simplicitate cordis di- B quæ mergunt homines in supplicium æternum, hoc est, sacrilegium, homicidium, adulterium, falsum testimenium, furtum, rapinam, superbiam, invidiam, avaritiam, cupiditatem, iracundiam, comessationem, ebrietatem et reliqua, quia non mentitur sanctus Apostolus dicens : Neque ebriosi regnum Dei possidebunt (I Cor. vi). Prointle nemo se circumveniat. Quicunque ebriosus, pro ipsa ebrictate, si pœnitentiam non egerit et usque ad mortem suam in ipsa ebrietate manserit, in æternum peribit, et in perpetua flamma sine fine ardebit. Similiter metuendum est juramentum, quia per Spiritum sanctum dictum est in sacra Scriptura: Vir multum jurans implebitur iniquitate (Eccli. xxIII). Quia quicunque per juramentum [Forte, perjurium] fecerit, et si vivat corpore, tamen mortuus est in anima. Et quicunque in se vel unum de istis peccatis habere cognoscit, nisi pœnitentia ei subvenerit, regnum cœlorum habere non potest. Sed si volumus veram invenire peccatorum nostrorum remissionem, donemus veram confessionem ex toto corde cum lacrymis, quia lacrymæ pænitentium apud Dominum pro baptismate deputantar, quia nulla tam gravis culpa est quæ per pænitentiam deleri non possit. Proinde, dilectissimi, redimite animas vestras de pœna inferni dum in hac vita vivitis, quia post mortem nullus vos redimet, si de hoc sæculo sine confessione et pænitentia mortui fueritis. Agamus pænitentiam, et eleemosynam erogemus pauperibus de justo labore acquisitis, quia sicut aqua exstinguit ignem. D ita eleemosyna exstinguit peccatum (Eccli. 111). Diligamus Deum ex toto corde, et ex tota anima, et ex tota virtute, et ex tota mente; deinde proximos sicut nosmetipsos diligamus, hoc est maximum et primum mandatum Christi. Et observate Dominicum diem, ut nullum servile opus in eo faciatis, quia in co Deus lucem condidit : in eo manna in eremo pluit; in co Redemptor humani generis sponte pro salute nostra a mortuis resurrexit; in eo Spiritum sanctum super discipulos infudit. Tanta debet esse observantia ut, præter orationes et missarum solemnia, et ea quæ ad vescendum pertinent, uihil aliud faciatis. Nam et si necessitas fuorit navigandi sive itincrandi, licentia datur, ita duntaxat ut hac

Et unusquisque, quacunque arte Deus illi donaverit unde semetipsum pascere vel vestire potest, de ipsa particula pro redemptione animæ suæ donet ad ecclesiam vel pauperibus decimam ejus. Et illud certissime credite quod omnis homo, quamvis peccator sit, quamvis criminosus, qui mala ante perpetraverat, et si eleemosynas fecerit, et in bona voluntate mors illum invenerit, nunquam descendet in infernum, sed ab angelis elevatur in cœlis. Propterea festinare debemus jam emendare nostra peccata, ut quod antca male secimus desleamus, et ulterius facere desinamus : quia non requiret Deus quales ab iuitio fuimus, sed quales circa finem nostrum inventi fuerimus. Quod ipse ad suum regnum nos perducat, cui est honor, gloria, virtus et potestas, in B diæ : esurientibus cibum dare, sitientibus potum, sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXVII. ITEM UNDE SUPRA.

Dilectissimi, oportet vobis enarrare quod per sacras Scripturas didicimus. Illud tamen scire et intelligere debetis, imprimis ut credatis in Deum Patrem omnipotentem, et in Jesum Christum Filium ejus, et in Spiritum sanctum: in his tribus personis et nominibus credamus unum Deum Patrem omnipotentem, creatorem cœli et terræ, visibilium omnium et invisibilium, hoc est Verbum Dei quod prædicamus. Quia si confiteamur in ore nostro Dominum Jesum, et corde nostro crediderimus, salvi erimus. Unde et misericors Dominus nos per Joel prophetam exhortatur convertere de peccatis no- C stris, dicens: Convertimini ad me in toto corde vestro, in jejunio, et fle:u, et planctu (Joel. 11); quia nolo mortem peccatorum, sed ut convertantur et vivant (Ezech. xxxIII). Et iterum Dominus per prophetam ait: Nolite tardare converti de peccatis vestris, et ne differatis de die in diem (Eccli. v), quia finis noster et mors non tardat. Hæc enim sunt capitalia peccata de quibus nos convertere debeamus, id est superbia, invidia, homicidia, multiplex fornicatio, quod per omnia enarrare illicitum est : furta, rapina, falsa testimonia, perjurium, detractio, cupiditas, vana gloria, injusta lucra, ebrietates, comessationes, sacrilegium, quod est omnis cultura idolorum et dæmoniorum, id est, auguria, et qui immolant ad petras, vel ad arbores, sive ad fontes, aut incantationes seu divinationes faciunt, et reliqua. Hæc sunt opera Satanæ, quibus abrenuntiant Christiani in baptismo. Hæc opera diabolus in die mortis nostræ in nobis requirit. Et si ille antiquus hostis in die exitus nostri invenerit reos et inemendatos de supradictis operibus, tunc trahit nos secum nudos et flentes in infernum et in æternas pænas, ubi sunt tenebræ sine luce, ubi est ignis qui nunquam exstinguitur, ubi sunt vermes qui nunquam moriuntur: ubi aures nihil audiunt, nisi luctum et gemitum et stridores dentium; ubi esuriunt et sitiunt in æternum, qui hic per avaritiam illorum, esurientibus et sitientibus miseris, cibum et potum dare noluerunt:

occasione missa et orationes non prætermittantur. A ubi est omne malum et nullum bonum bis qui se emendare noluerunt. Sed tamen de Domini misericordia nullus distidat, quia ipse Dominus per Ezechielem prophetam ait: In quacunque die peccator conversus fuerit ab injustitia sua, omnes iniquitates ejus in oblivione erunt coram me (Ezech. xxxIII). Ideoque, dilectissimi, festinemus derelinguere omne malum, et emendemus nos, et faciamus omnem voluntatem Domini. Imprimis teneamus sidem rectam, et diligamus Dominum toto corde, tota mente, tota virtute; deinde proximos nostros tanquam nosmetipsos. Habeamus in nobis timorem Domini, humilitatem, charitatem, pacem cum omnibus, benignitatem, patientiam, modestiam, justi iam, continentiam, misericordiam. Hæc sunt opera misericornudum vestire, infirmos et in carcere clausos visitare et illis ministrare, hospites peregrinos et pauperes suscipere, justitiam laudare, iniquitatem detestari, viduas et orphanos adjuvare, eleemosynas in pauperes partiri, tribulatis auxiliari, mortuos sepelire, decimas de omnibus rebus reddere, semper orare, castitatem corporis et animæ custodire, jejunium amare, confessionem et pænitentiam peccatorum semper agere, et indulgentiam omnibus peccantibus in se facere; et unusquisque quod sibi non vult, alii non faciat : hæc facientibus regna præparantur æterna; et Salvator mundi, Dominus noster Jesus Christus, in die judicii illis dicturus erit : Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi (Matth. xxv). Tunc fulgebunt justi sicut sol in regno Patris eorum (Matth. xiii): ubi est lux sine tenebris, vita sine morte, ubi est lætitia et gaudium sine fine, ubi juventus læta sine meta senectutis, ubi salus sine ægritudine, ubi securitas sine timore, ubi regnum immutalile, ubi spiritalis scientia, et bona voluntas, et exsultatio sempiterna, ubi sunt majora et meliora bona quam lingua humana enarrare possit quæ præparavit Deus diligentibus se (I Cor. 11): quod nobis omnipotens Deus præstare dignetur, qui vivit et regnat in sacula sacularum. Amen.

## HOMILIA LXVIII. IN VIGILIIS DEFUNCTORUM.

Admonet beatus Apostolus (I Thess. IV) ut de dormientibus, hoc est mortuis charissimis nostris, non contristemur, sicut et cateri qui spem non habent, spem scilicet resurrectionis et incorruptionis æternæ. Nam ideo dormientes eos appellat Scriptura veracissima, ut cum dormientes audimus evigilaturos, minime desperemus. Unde ctiam cantatur in psalmo: Nunquid qui dormit non adjiciet ut resurgat? (Psal. xl.) Est ergo de mortuis eis qui difi guntur quædam tristitia quodammodo naturalis, mortem quippe horret non opinio, sed natura; nec mors homini accederet nisi ex pœna quam præcesserat culpa. Quapropter si animalia, quæ ita creata sunt ut suo quoque tempore moriantur, mortem fogiust, diligunt vitam, quanto magis homo, qui sic sine termino viveret. Hine itaque necesse est ut tristes simus quando nos moriendo deserunt quos amanius. Quia et si novimus cos non in æternum relinquere nos mansuros, sed aliquantum præcedere secuturos, tamen mors ipsa, quam natura refugit, cum occupat dilectum, contristat in nobis dilectionis affectum. Ideo non admonuit Apostolus ut non contristemur, sed non sicut cateri qui spem non habent. Contristamur ergo nos in nostrorum mortibus, necessitate amittendi, sed cum spe recipiendi : inde angimor, hine consolamur; inde infirmitas afficit, hine fides reficit; inde dolet humana conditio, hinc sanat divina promissio. Proinde pompa faneris, agmina exsequiarum sumptuosa, diligentiæ sepalturce, monumentorum opulenta constructio, vivo- B quid timendum sit. Secundum hoc enim speranrum sunt qualiacunque solatia, non adjutoria mortuorum. Orationibus vero sanctæ Ecclesiæ, et sacrificio salutari, et eleemosynis, que pro illorum spiritibus erogantur, non est dubitandum mortuos adjuvari, ut cum eis misericordius agatur a Domino quam eorum peccata meruerunt. Hoc enim a patrihus traditum universa observat Ecclesia, ut pro eis qui in corporis et sanguinis Christi communione defuncti sunt, cum ad ipsum sacrificium loco suo commemorantur, oretur, ac pro illis quoque id offerri commemoretur. Cum vero corum commendandorum causa opera misericordiæ celebrantur, quis eis dubitet suffragari pro quibus orationes Deo non immiter allegantur? Non omnino ambigendum est ista prodesse defunctis; sed talibus qui ita vixerunt C ante mortem, ut possint eis hac utilia esse post mortem. Nam qui sine side, que per dilectionem operatur, cjusque sacramentis de corporibus exierunt, frustra illis a suis hujuscemodi pietatis impenduntur officia : cujus dum hic essent pignore caruerunt, vel non suscipientes, vel in vacuum suscipientes Dei gratiam, et sibi non misericordiam thesaurizantes, sed iram. Non ergo mortuis nova merita comparantur, cum pro eis boni aliquid operantur sui, sed eorum præcedentibus meritis consequentia ista redduntur. • Non enim victum est : nisi cum hic viverent, ut hac cos aliquid adjuvarent, cum hic vivere destitissent. Et ideo istam finiens quisque vitam, nisi quod meruit in ipsa, non potest habere post ipsam. Permittantur ergo pia corda D charorum de suorum mortibus contristari dolore sanabili, et consolabiles lacrymas fundant conditione mortali : quas cito reprimat fidei gaudium, qua creduntur fideles, quando moriuntur, paululum a nobis abire et ad meliora transire. Consolemur eos ctiam per fraterna obsequia, sive quæ funeribus exhibentur, sive quæ dolenter adhibentur, ne sit justa querela dicentium: Sustinui simul qui contristaretur, et non fuit; et consolantes, et non inveni (Psal. 1.xviii). Sit pro viribus cura sepeliendi et sepulcra construendi, quia et hæc in Scripturis sanctis inter boaa opera deputata sunt. Nec solum in corporibus

fuerat creatus ut, si vivere sine peccato voluisset, A patriarcharum, aliorumque sanctorum, et humanis callaveribus quorumenque jacentium; verum etiam in ipsius Domini corpore pradicati atque laudati sunt qui ista fecerunt. Impleant hæc homines erga suos officia postremi muneris, et sui humani lenimenta mœroris. Verum illi utique abluunt spiritus defunctorum, et oblationes, orationes, obsecrationes, multo pro eis observantius [et] abundantius impendunt, qui suos carne, non spiritu mortuos, non solum carnaliter, sed spiritaliter amant. Amen.

#### HOMILIA LXIX.

DE CELEBRITATE DEFUNCTORUM ATQUE RESURRECTIONE MORTUORUM.

Quando celebramus dies fratrum defunctorum, in mente habere debemus et quid sperandum, et dum est, quia pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus (Psal. cxv); secundum hoc autem timendum est, quia mors percatorum pessima (Psal. xxxIII): ideoque, propter spem, in memoria æterna erit justus; propter timorem, ab auditu malo non timebit. Erit enim auditus quo nullus sit major, quando dicitur sinistris : Ite in ignem a ternum (Matth. xxv). Ab hoc auditu malo justus non timebit, crunt enim ad dexteram, inter illos quibus dicetur : Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum (Ibid.). In hac autem vita, qua mediante summa bona et ante summa mala ducitur, in medic bonorum malorumque mediorum, id est in neutra parte summorum, quia et bona quæcunque hic fuerint homini in comparatione Lonorum æternorum nulla sunt, et mala quæcunque in hac vita experitur homo, in comparatione ignis æterni nec comparanda sunt: in hac ergo medictate vitæ illud quod audivimus nunc ex Evangelio tenere debemus: Qui credit. inquit, in me, licet moriatur, vivit (Joan. x1). Quid est, moriatur, vivit? Licet moriatur corpore, vivit spiritu. Deinde adjungit : Et qui vivit et credit in me, non morietur in aternum (Ibid.). Certe licet moriatur: quomodo si non moriatur, sed licet moriatur ad tempus, non morietur in æternum? Sic ista solvitur quæstio, ut non sint inter se contraria verba Veritatis, ut possint instruere affectu pietatis. Ergo, licet corpore morituri simus, vivimus, si credimus. Est autem files nostra maxime discreta ab omni fide genilium in resurrectione mortuorum. Hanc enim omnino illi non recipiunt, quia ubi recipiant non habent. A Domino enim præparatur voluntas hominis, ut sit sidei receptaculum. Dicit Judais Dominus : Sermo meus non capit in vobis (Joan. VIII). Ergo in his capit in quibus invenit quod capiat. In his enim invenit quod capiat sermo qui capit, quod Deus pollicen lo non decipit. Ille enim qui quavit ovem perditam, et quam quærat novit, et ubi quærat, et quomodo ejus membra dispersa colligat, et in unam salutem redigat, et ita constituat ut eam ulterius non perdat. Consolemur ergo nos invicem, et in his sermonibus nostris. Potest non dolere cor

dolet et sanatur cor humanum, quam non dolendo sit inhumanum. Maria Domino cohærebat, et mortuum fratrem dolebat: sed quid miraris quia Maria dolebat tunc, cum ipse etiam Dominus flebat? Movere autem quemvis potest quomodo flebat mortoum, si continuo jubet victurum : non mortuum flebat quem ipse suscitavit, sed mortem quam sibi homo peccando comparavit : si enim peccatum non præcessisset, sine dubio mors secuta non fuisset. Secuta est ergo mors etiam corporis, quam præcessit mors animæ. Mors animæ præcessit differendo, et mors corporis secuta est, deserente anima : deseruit volens, et coacta est nolens descrere. Tanquam illi dicerctur: Recessisti ab eo quem diligere debuisti, Prorsus nemo, et ita nemo, ut beato Petro diceretur : Alter te cinget, et seret quo tu non vis. Si ergo nulla esset mortis amaritudo, non esset magna martyrum fortitudo. Ita et Apostolus : De dormientibus, inquit, nolo ros ignorare, fratres, ut non contristemini, sicut et gentes, quæ spem non habent; non tantum ait, ut non contristemini, sed ut non sic contristemini, quemadmodum gentes, quæ spem non habent. Necesse est enim ut contristemini, sed ubi contristaris? Ubi corpus quod vivit ex anima sit exanime, discedente anima; qui ambulabat, jacet; loquebatur, tacet; oculi lucem non capiunt, aures nulla voce patescunt, omnia membrorum officia conquieverunt. Non est qui moveat gressus ad ambulandum, manus ad operandum, sensus ad percipien- C dum. Nonne ista est domus, quam nescio quis invisibilis habitator ornabat? Discessit qui non videtur, remansit quod cum dolore videbatur : ista est causa tristitiæ. Si hæc est causa tristitiæ, hujus tristitiæ quæ consolatio? Quia ipse Dominus in jussu, et in voce archangeli, et in tuba, descendet de cœlo, et mortui in Christo resurgent primi; deinde nos viventes, qui reliqui sumus, simul cum illis rapiemur in nubibus, obviam Christo in aera, et ita semper cum Domino erimus. Pereat contristatio, ubi tanta est consolatio; detergatur luctus ex animo; sides expellat dolorem: in tanta spe, non decet esse triste templum Dei: ibi habitat bonus consolator, ibi qui non fallit promissor. Scio ut mortuum diu plangamus, quoniam mors amara est. Per illam transivit D et Dominus. Sufficiant hæc pauca charitati vestræ. Consoletur abundantius, qui non migrat de corde vestro, sed ita dignatur habitare, ut nos dignetur ctiam in fine invitare. Amen.

## HOMILIA LXX.

FEVERSIO SANCTÆ ATQUE GLORIOSISSIMÆ CRUCIS DOMINI NOSTRI JESU CHRISTI.

Tempore illo postquam, Constantino Augusto contra Maxentium tyrannum properante ad bellum, signum sanctæ crucis cœlitus fuisset ostensum, et ipso feliciter obtinente triumphum, ab Helena jam dieti principis matre sancta crux fuisset inventa, atque per sanitatem ægroti et resuscitationem mortui fuis-

humanum defuncto charissimo : melius tamen con- A set evidenter indicio virtutis declarata, regma, voti compos effecta, ita salutare lignum fecit secare per medium, ut et crucem Constantinopoli deferret ad filiam, et crucem Hierosolymis thecis argenteis conditam reservaret; in loco (sic) usa sopiente consilio, scilicet ut ubi fuerat membris Dominicis aptata supplicio, ibidem glorifica veneraretur a populo. Multorum itaque temporum labente curriculo, cum, exigente mole peccatorum hominum, flagellari permitteret Dominus populum Christianum per sævitiam paganorum, Chosroe quidam profanus et impius regnum est adeptus Persarum, qui in tantam prorumpere est ausus proterviam, ut ab incolis vicinarum gentium, quos impetu vastans barbarico suo nefaudo subjugaret dominio, coli se juberet ut Deum, ut recede ab eo quem dilexisti. Quis enim vult mori? B vocaret se regem regum, et dominum dominantium. Nec hoc solum ei abundavit ad suæ damuationis interitum, verum etiam Syriam et Palæstinam cum subjugasset et Ægyptum, regna quæ extra et infra limitanea glomerabantur per circulum suo crudelissimo subjugaret dominatui. Hierosolymam advenit, ac ecclesias Christi subvertit, totamque finitimam regionem vastavit, incendit atque prælavit. Ad sepulcrum ergo Domini cum voluisset accedere, territus rediit; sed tamen ligni salutaris partem, quam religiosa regina ibi in testimonium virtutis reliquerat, asportavit. Fecerat namque sibi turrem argenteam, in qua interlucentibus gemmis thronum exstruxerat aureum, ubi solis quadrigam et lumen vel stellarum imagines collocaverat, atque per occultas fistulas aquæ meatus adduxerat, et quasi deus pluviam desuper videretur infundi, et dum subterraneo specu equis in circuitu trahentibus, circumacta turris fabrica movere videbatur, quasi quodammodo rugitum tonitrui juxta possibilitatem artificis mentichatur. In hoc itaque loco sedem sibi paraverat, atque juxta ea, quasi collega Deo, crucem Dominicam posuerat. Filio suo regno tradito, ipse in fanum hujuscemodi residebat. Illo itaque tempore Gracchus arcem tencbat imperii, vir armis strenuus, lingua eruditus, corpore decorus, et quamvis sæculari actui deditus, totus tamen erat fide catholicus; et ergo Dei cultoribus supplex, benevolus ac devotus. Pergens igitur filius Chosroe contra Gracchum, juxta Danubium magnum fluvium consedit exercitus. Tandem inspirante clementia Salvatoris, utrisque principibus placuit ut ipsi singuli in medio ponte fluminis dimicaturi confligerent, et cui sors victoriam contulisset, ipse sine damno victorque exercitus imperium usurparet. Decretum etiam cum juramento processit ut si aliquis ex eorum populo principi suo venire in auxilium præsumpsisset, cruribus excisis et brachiis, in flumen mergeretur. Cumque utrique populo hæc pactio placuisset, invicem ut dictum est dimicantes, adeoque in pontis medio sunt congressi. Tandem pulsatus Dominus lacrymis Christianorum, per virtutem sanctæ crucis, cui se die codem memoratus princeps attentius commendaverat, sideli suo Graccho Christus concessit de hoste triumphum; tanta

non solum prædictam pactionem neguaguam vellent transcendere, sed etiam voluntarie, cum omni sua familia atque prole Graccho se subderent tam potestate quam fide. Quos ille benigniter suscipiens in hoc illis clementiam præstitit, ut omnes ad baptismum convolarent: quod ita se facturos esse omnes pariter spoponderunt. Ipse autem Christianissimus princeps cum suo tantum exercitu regna quæ Chosroe tenuerat circumquaque perlustrans, ad sedem ipsius venit. Cum paucis ad eum ascendit, sedentemque eum in throno aureo reperit. Nullus namque ex ejus exercitu fuerat, qui ei excidium belli aliquatenus nuntiasset, quia propter suæ crudelitatis superbiam eum omnes exosum habebant; nec immerito, quippe qui manifeste Deo erat contrarius, quomodo a crea- B spatia Hierosolymis fuerat illapsus momento codem tura Dei esse potuisset amatus? Cumque tremefactus salutationis verba proferret Graccho, ille respondit: Si vis salutem habere, pro eo quod lignum sancte crucis, quamvis indignus, honorifice juxta modulum tuum tractasti, si credere Domino Jesu Christo volucris, et servum te illius esse promiseris cujus ego sum famulus, in veritate confessus fueris, regnum tibi Persarum tantum cum patrimonio et vitam, acceptis a te pacis obsidibus, dabo; sin autem aliud egeris, mox meo gladio interibis. Cumque ille nequaquam acquiesceret, Gracchus extracto gladio caput illius amputavit. Tamen sepeliri eum jussit, quia rex fuerat, filium autem ejus baptizari jussit, ipseque eum de sacro fonte suscepit; erat enim decem annorum. Descriptiones etiam regni Persarum sub ejus nomine fecit, totumque argentum turris illius in prædam sui exercitus deputavit, aurum vero vel gemmas in vasis vel utensilibus ad restaurationem ecclesiarum, quas tyrannus destruxerat, reservavit. Suscipiens igitur gloriosis imum lignum crucis, quod impius asportaverat, Hierosolymam detulit; gaudentes omnes populi cum ramis palmarum, cereis et lampadibus vel diverso gloriæ apparatu, cum hymnis et canticis obviam alii pergunt, atque alii subsequuntur. Cumque imperator de monte Oliveti descendisset per eam portam quam Dominus intragerat quando ad passionem venerat, ipse regio [diademate] et ornamentis imperialibus decoratus, sedens voluisset intrare, repente lapides portæ descendentes, clauserunt se invicem, et factus est paries unus. Cumque mirarentur attoniti, nimio terrore constricti, respicientes in altum, viderunt signum sanctæ crucis in cœlo, flammeo fulgore resplendere. Angelus enim Domini aspiciens illud in manibus, stetit super portam et ait: Quando rex

que mentis mutatio Chosrae invasit exercitum, ut A coelorum Dominus totius mundi passionis sacramenta per hoc aditum completurus introiit, non se purpuratum, nec diademate nitentem exhibuit, aut equi potentis vehiculum requisivit, sed humilis aselli terga insidens, cultoribus suis humilitatis exempla reliquit. Tunc imperator gaudens in Domino de visu angelico, depositisque imperii insignibus, discalceatus, protinus, lintea tantum zona præcinctus, crucem Domini manu suscipiens, perfusus facie lacrymis, ad zœlum oculum erigens properabat, ad portam usque progrediens. Mox illo humiliter propinquante, duritia lapidum cœleste persensit imperium, statimque porta se subrigens liberum intrantibus patefecit ingressum. Odorque suavissimus qui, volitante divinitus aura de Persarum provincia, per longa terrarum quo de fano Chosroe sancta crux fuerat Graccho bajulante egressa, tune rediit, omniumque pectora gratanter infudit. Vincebat enim aromata omnia terebinthi natura vel balsami atque myrrhæ. Confestim igitur popularis gaudii favoi in alto sublatus Dei laudabat potentiam; sicque gloriosus Augustus crumpens in laudibus ait: O crux, admirabile signum, in qua Dominus noster Jesus Christus Dei Filius suspensus, pro nostrorum pondere criminum mortis damnavit [portavit?] supplicium, et sanguis ejus adorandus, thronis et angelis, niveis candoribus radiante turba virtuis, essus est in pretio nostræ salutis! O crux splendidior astris, mundo celebris, hominibus multum amabilis, sanctior universis! quæ sola digna C fuisti portare talentum mundi; dulce lignum, dulces clavos, dulce pondus sustinuit. Salva præsentem catervam, in tuis hodic laudibus congregatam, et tuo vexillo signatam. Hæc cum dixisset, pretiosissimam partem ligni, quam secum detulerat, loco suo restituit. Tune renovante Domino antiqua miracula, die codem mortuus unus recepit prépriam vitam ; paralytici quatuor adepti sunt sanitatem amissam; leprosi decem cutem receperant mundam; quindecim quoque cæci luci sunt restituti; plurimi quoque a dæmonibus erepti, multique a variis sunt infirmitatibus liberati. Tunc imperator, oratione peracta, offerens multa donaria, ecclesias reparare fecit suis sumptibus, reddens privilegia auctoritate prolata, restituens captivos in propria, dans opportuna præsidia; Constantinopolim rediit, fretus divina providentia. In sanctæ crucis signaculo, miraculorum plurima incrementa, donante Domino nostro Jesu Christo, cui est honor et gloria, cum Patre et Spirito Sancto omnipotente, per omnia sæcula sæculorum. Ameu-

# II.

# HOMILIE IN EVANGELIA ET EPISTOLAS.

PRÆFATIO.

Ad Lotharium Augustum.

Amantissimo imperatori Lothario Augusto salus, victoria et vita perpetua.

Cognoscat almitas vestra, mi domine, quod sicut primam partem homiliarum in lectiones evangelicas atque apostolicas mihi scribere jussistis, quam etiam a Natali Domini incipiens, usque in vigilias Paschæ perduxi, et vobis peractam transmisi, ita a Pascha usque ad quintam decimam Dominicam post Pentecosten, secundam partem pertraxi, ut haberetis quod in præsentia vestra tempore veris et æstatis, si vobis ita placeret, horis competentibus legeretur. Tertiam vero partem a termino supra notato usque ad finem anni perducere, si Deus ita voluerit, cogito atque transmittere dispono, ubi etiam prope terminum ipsius operis de sanctorum festivitatibus, nec non et de aliis celebritatibus, quæ de diversis causis observandæ a patribus statutæ sunt, sermones conscripti tenentur. Ad extremum vero lectiones quæ in defunctorum vigiliis leguntur juxta quod postulastis positte sunt. Fiat Domini voluntas ut tam ad vestram quam ad vestrorum utilitatem proficuum sit. Ego enim, quantum potui, feci ; vos autem quod mihi impossibilitas denegavit per vestram sanam prudentiam et bonum studium adimpleri non dubito. Confido ergo quod sic milii consolatio non minima conferatur, et vobis pro perfecto opere æterna merces a bonorum omnium largitore in cœlis præparetur.

#### HOMILIA PRIMA.

IN VIGILIA PASCHÆ SABBATO SANCTO

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Colossenses.

Fratres, si consurrexistis cum Christo, que sursum sunt quarite, ubi Christus est ad dexteram Dei sedens ; que sursum sunt sapite, non que super terram, etc.

Domini nostri Jesu Christi honorabilem solemnitatem sua favente clementia, fratres charissimi, sideliter veneremur, pietatemque ejus ineffabilem admiremur, qui non solum nostræ redemptionis causa humanam carnem suscepit, verum etiam diversa pænarum genera pro nostra səlute subire dignatus est, ut licet post multum inertiæ et pigritiæ nostræ somnum non inviti, sed voluntarii, sanctæ et Chri- D stianæ religionis dulcedine provocante, in sanctissimæ solemnitatis conventu expergefacti, libenter et devote cum omni sollicitudine resurgamus, secundum illud quod Apostolus ait in præsenti lectione: Siconsurrexistis cum Christo, que sursum sunt quarite,

A ubi Chrisius est ad dexteram Dei sedens; qua sursum sunt sapite, non quæ super terram. Ac si dicatur nes qui ad imaginem sancte Trinitatis conditi sumus, trina subversione baptizati per invocationem ejusdem sanctæ Trinitatis ad camdem renovamur imaginem, et qui trino peccato maxime decidimus in mortem, id est, in cogitatione iniqua, in delectatione carnis cum consensu operum malorum, tertio elevati de fonte, remissione omnium peccatorum percepta per Christi gratiam, sicut ipse tertia die resurrexit, nos resurgamus ad vitam. Nos vero si consurgere cupimus cum Christo, prius moriamur mundo et concupiscentiis carnalibus, et deponamus veterem hominem, id est, malam voluntatem, vel usum pravum et delectationes pessimas; induamus nos benidecerno, et vobis eam similiter, cum perfecta suerit, B gnitate ut proximis nostris cum omni devotione bona faciamus, et post Dei dilectionem nibil amori proximi præponamus, sed ut nosipsos illos diligamus. Sequitur: Quæ sursum sunt sapite, non quæ super terram, tantum ea quæ cœlestia sunt, non quæ terrestria, quærentes. Terræ mori, vivere autem Domino, cœlestem sectari sapientiam, non terrenam; nam subditur:

> Mortui enim estis et vita nostra abscondita est cum Christo in Deo, quia filii Dei sumus. Unde sequitur: Cum enim Christus apparuerit vita nostra, tunc et vos apparebilis cum ipso in gloria. Nondum enim apparet quid et quales futuri sumus ad judicium; cum enim Christus ad judicandos vivos et mortuos apparuerit, tunc et nos simul cum ipso apparebimus, in gloria C resurrecturi. Nobis enim et pro nobis Christus nascitur, patitur et resurrexit, ut nos in vita per ipsum renascamur in tribulationibus, et cum eo in virtutibus resurgamus. Omnia enim per ipsum in hac nocte restaurata sunt : in hac quippe nocte quasi primitiæ ipse resurrexit, ut nos omnes postea resurgamus; in hac ergo nocte captivitas nostra solvitur, vita in Adam amissa restauratur, in hac nocte protoplastus Adam a peregrinatione redit ad patriam paradisi; in hac enim nocte Dominicæ resurrectionis paradisus omnibus patet, nulli clauditur nisi a seipso, nulli aperitur nisi a Christo; et ideo cum omni sollicitudine caveamus ne propter opera dial oli, quæ pertrahunt ad interitum, apertum nobis iter regni cœlestis nos ipsi claudamus, sed potius per opera justitiæ et misericordiæ planum nobis iter faciamus ad regnum cœlorum. Ergo humilitate nostra humilitatem pro nobis Domini nostri in memoriam revocemus, humiliter in ista vigilemus, humiliter ad eum orensus qui nobis gloria sui nominis illuminavit hanc noctem, cui dicimus : Deus meus, illumina to

cordibus nostris, ut quemadmodum gaudentibus oculis istum splendorem luminum cernimus, ita hujus noctis præclaram gloriam illuminata mente videamus ipsumque precemur ut exaudiat nos vigilantes in solemnitate sua qui dormivit pro salute nostra. Vigilemus ergo et oremus forinsecus, et intrinsecus hanc vigiliam celebremus. Deus nobis loquitur in lectionibus suis, Domino loquamur in precibus nostris. Si eloquia ejus obedienter audiamus, in nobis habitat quem rogemus, cui est honor et gloria in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA II. ITEM IN SABBATO SANCTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

ma sabbati, venit Maria Magdalene et altera Maria videre sepulcrum, etc.

Ouxrendum est nobis cur noctem Dominicæ resurrectionis evangelista describens ait : Vespere autem sabbati quæ lucescit in prima sabbati, cum consuctus ordo temporum habeat vesperam magis tenebrescere in noctem quam in diem lucescere. Sed mystice loquens evangelista quantum dignitatis hæc sacratissima nox de gloria evictæ mortis acceperit, insinuare studuit dum ejus exordium quo devotæ Christo feminæ in obsequium illius vigilare coeperint, insequentem jam diem lucescere perhibuit. Nam Dominus auctor et ordinator temporum, qui in ultima noctis buius parte surrexit, totam eam nimirum resurrectionis lucem festivam reddidit et coruscam : siqui- C dem ab exordio mundanæ creationis usque huc ita temporum cursus distinguebatur ut dies noctem præcederet juxta ordinem videlicet primæ conditionis, hac autem nocte per mysterium resurrectionis Donini temporum ordo mutatus est. Nam quia nocto resurrexit a mortuis, die vero sequente ejusdem resurrectionis effectum discipulis ostendit, ac participato cum eis convivio veritatem virtutis suæ mirantibus simul et gandentibus astruxit, rectissime nox illa sequentis dici conjuncta est luci, ac sic temporum ordo statutus ut dies noctem sequatur. Et quidem aptissime quondam diem sequebatur nox, quia homo a luce paradisi peccando lapsus, in hujus seculi tenebras ærumnasque decidit. Aptissime nunc dies sequitur noctem quando per sidem resurrectio- D ejus sicut nix: ut ipso quoque habitu ac vultu sinis a peccati tenebris et umbra mortis ad lucem vitæ Christo largiente reducimur. Quapropter necesse est, fratres benigni, ut quia noctem hanc præcipuam gratia Dominicæ resurrectionis illustratam cognovimus, ipsi quoque curemus sollicite ut nequaquam ejus particula nostro in corde tenebrescat, sed tota lacescat in diem. Et nunc videlicet nobis vigilias aligna devotione laudis agentibus, completis quoque vigiliis, sobria ac pura conscientia Dominici diei paschalia festa celebremus.

Venit, inquit, Maria Magdalene et altera Maria videre sepulcrum. Duæ unius nominis ejusdemque amoris ac devotionis feminæ, quæ Dominicum venerunt PATROL. CX.

nebras nostras, illumque rogemus ut præbeat lucem A invisere sepulcrum, duas fidelium plebes Judaicam scilicet et gentilem designant, quæ uno atque indissimili studio passionem resurrectionemque sui Redemptoris quacunque ejus Ecclesia per orbem disfusa est celebrare desiderant. Quod autem terræ motus resurgente Domino de sepulcro, sicut etiam moriente in cruce factus est magnus, significat terrena prius corda et cœlesti spe dejecta per fidem passionis ac resurrectionis ejus concutienda ad pœnitentiam ac saluberrim pavore permota ad vitam sublimandam perpetuam. Quod angelus advenit, obsequium suæ servitutis quod Domino debuit exsolvit; quia enim Christus Deus et homo est, interdicta humanitatis ejus semper angelorum ministeria Deo debita non desuat, sicut inquisita sancti Evangelii In illo tempore, vespere sabbati quæ lucescit in pri- B copiosissime probat historia. Revolvit autem lapidem, non ut egressuro Domino januam pandat, sed egressus ejus jam facti hominibus præstet indicium. Qui enim mortalis adhuc clauso virginis utero potuit nascendo mundum ingredi ipse absque ulla dubietate jam factus immortalis clauso licet sepulcro potuit resurgendo exire de mundo. Nec prætereundum quare testis Dominicæ resurrectionis angelus sedens apparuerit, cum is qui nativitatis ejus mundo gaudium evangelizabat, juxta pastores stetisse legatur: stare quippe pugnantis est, sedere regnantis. Et recte stans apparuit angelus qui adventum Domini in mundo prædicabat, ut etiam stando signaret quia is quem prædicabat ad debellandum mundi principem veniret. Recte præco resurrectionis ejus sedisse memoratur, ut etiam sedendo figuraret, superato mortis auctore, sedem regni jam conscendisse perpetui, de qua ipse paulo post discipulis apparens. ail: Data est mihi omnis potestas in cœlo et in terra. Et evangelista Marcus: Et Dominus quidem, inquit, Jesus, postquam locutus est eis assumptus est in colum et sedet a dextris Dei , Sedebat autem super lapidem revolutum quo ostium monumenti claudobatur, ut claustra inferorum sua illum virtute dejecisse ac superasse doceret, quatenus omnes quos ibi suos invenisset, ad paradisi lucem requiemque sublevaret, juxta illud propheticum: Tu quoque in sanguine testamenti tui eduxisti vinctos de lacu in quo non est aqua.

> Erat aspectus ejus sicut fulgur, et vestimenta gnificaret, quia is cujus gloriam resurrectionis nuntiabat, et terribilis ad damnandum reprobos, et benignus esset ac blandus ad consolandum electos. In fulgure enim terror timoris, in nive autem blandimentum candoris exprimitur; in cujus indicium divinæ discretionis ipse quoque angelus apparet, et custodes sepulcri impios timore perterret, ac mortuorum instar terræ prosternit, et visitatrices ejusdem sepulcri piissimas benigna consolatione refovet ac ne paveant confortat. Insuper etiam familiari affatu prior ipse quia sciret Jesum quærere dicit, et quia jam surrexit addit, mox etiam in pifico ac lætissimo subditas ministerio gen

nis que evangelizare præcepit. Et quam felices fe- A gemus cum qui Pascha nostrum immolatus est Chriminæ quæ angelico doctæ oraculo triumphum resurrectionis mundo annuntiare meruerunt, ac mortuis quod Eva serpentino seducta affatu contraxit imperium prædicare dirutum! Quanto feliciores animæ virorum pariter et feminarum, quotquot in die judicii percussis pavore ac digna ultione reprobis, ipsæ cœlesti gratia adjutæ triumphare de morte et gaudium beate resurrectionis intrare meruerint! Currentibus autem eis evangelizare discipulis occurrit Jesus easque salutat, ostendens se omnibus iter virtutum inchoantibus, ut ad salutem perpetuam pervenire queant, adjuvando occurrere.

Illæ autem accesserunt, et tenuerunt pedes ejus. Videamus, fratres, in Domimo resurgente a mortuis veritatem nostræ carnis, videamus gloriam novæ B incorruptionis. Superius quippe lectum est quia clauso surrexit monumento; nunc autem legitur quod mulieres tenuerunt pedes ejus et adoraverunt cum. Surrexit enim clauso ostio monumenti et exiit, nt immortale jam factum doceret esse corpus, quod in monumento clausum fuerat mortuum. Tenendas mulieribus præbuit plantas, ut veram se habere carnem quæ mortalibus tangi posset intimaret.

Ite, inquit, nuntiate fratribus meis ut eant in Galilicam, ibi me videbunt. O mira pietas Salvatoris, mira benignitas! Quos ante passionem discipulos et aliquando etiam servos vocare consueverat, hos post resurrectionem fratres appellat, ut et ejusdem se humanitatis quam et habuerat habitum resurgendo resumpsisse monstraret, et illos quoque ad C promerendam spectandamque in sua carne coronam immortalitatis, qua ipse jam præeminebat, crigerct. Sane quod se in Galilæa videndum a discipulis prædixit, et sieut sequentia sancti Evangelii declarant, exhibuit, etiam in hoc mystice et virtutem suæ resurrectionis et nostræ profectum vitæ spiritalis insinuat. Galilæa quippe transmigratio facta interpretatur; et bene in Galilæa videtur a discipulis qui jam de morte ad vitam, de corruptione ad incorruptionem, de pœna transmigraverat ad gloriam, ut victoriam resurrectionis non solum ostensione corporis et exhortatione sermonis, sed nomine quoque loci in quo appareret, et loqueretur eis commendaret. Sed et nosipsi gaudio resurrectionis ejus ita solum tunc frui valemus, si nunc de corruptela vitiorum ad virtutum opera transmigrare satagimus. Unde curandum summopere, fratres mei, ut quia resurrectionis Domini et Salvatoris nostri tempus agnovimus quia ejus solemnia celebramus continuis bonerum operum profectibus, ad contemplandam ejus celsitudinem transmigremus. Quia nostræ resurrectionis tempus ignoramus, quod tamen futurum nullo modo ambigimus, et omni quidem et in hac præcipue nocte pro ejus exspectatione vigilias agamus, obsecremus misericordiam illius qui susceptam pro nobis humiliter mortem mox sublimiter superavit, ut nostræ nos tempore resurrectionis de morte ad vitam transmigrare concedat. Ro-

stus, ut inchoata paschalis gaudii solemnia nos digne peragere et per hæc contingere ad gaudia faciat sempiterna, præstante ipso Domino nostro Jesu Christo, qui cum Deo Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA III. IN DIE SANCTÆ PASCHÆ.

Lectio Epistolæ Pauli apostoli ad Corinthios.

Fratres, expurgate vetus fermentum, ut sitis nova conspersio, sicut estis azymi. Etenim pascha nostruta immolatus est Christus.

Resurrectio Domini nostri Jesu Christi, fratres charissimi, fidem nostram roborat cum facta creditur, memoriamque ejus renovat cum solemniter celebratur. Denique cum ante annos plurimos Christus resurrexerit, non absurde dicimus quando anniversario reditu ista solemnitas præsentatur. Hollie Dominus resurrexit. Quod ergo annis omnibus iteratur cum omni devotione agere debemus, et quo:1 semel factum est, fide necesse est ut teneamus. Illud factum est ut redimeremur, hoc institutum est ne oblivisceremur. Nam qui istum diem digne cupit celebrare, meminere debet quod apostolus Paulus ait in præsenti lectione : Expurgate vetus fermentum, ut sitis nova conspersio sicut estis azymi. Excludendum ergo omne fermentum peccati de cordibus nostris est ut pura mente et recta conscientia tanguam panes azymi efficiamur, ut recte Pascha Domini celebrare possimus. Verum si fermentum peccati et malitiæ in corde tenemus, non meremur Pascha Domini celebrare, et ideo Apostolus ait: Expurgate vetus fermentum, ut sitis nova conspersio, sicut azymi estis. Azymi sumus, si alieni sumus ab omni conscriptione peccati. Modicum enim fermentum, ut Apostolus ait, totam massam corrumpit; et ideo expurgare et abjicere debemus a nobis omne fermentum peccati ut frui tantæ Paschæ solemnitatis mereamur. Quia participes ergo nos facere sauctæ Paschæ Dominus voluit, oremus ut sacramenta eins digne sumamus, ut jure benedictionem Domini consequi mereamur. Hæc est, charissimi, dies Dominicæ resurrectionis et nostræ initium redemptionis. Hæc est, inquam, dies quam fecit Dominus. Exsultemus in ea, hanc omnes voce consona, læto spiritu, corde contrito celebremus, et agamus spiritalem in psalmis et hymnis lætitiam in memoriam passionis et resurrectionis Christi in spe futuræ vitæ. Ecce ista die, quando audivimus Alleluia, quodammodo lætatur spiritus noster, et jucunditate totus perfunditur: Alleluia namque laus in excelsis Domino dicitur. Quia pobis convenit ut devota mente omni tempore, die tamen isto præcipue laudem in excelsis Domino decantemus, id est, non solum ore, sed etiam opere perfecte Dominum nostrum voce et corde in laudibus exsultare studeamus, ut nos in cœlesti vita per illum exsultare mercamur, qui cum Deo et Spiritu sancto vivit et regnat unus Deus per immortalia sæcula sæculorum. Amen.

#### IVI ALLIMOH

ITEM IN DIE SANCTÆ PASCHÆ. Lectio sancti Evangelii secundum Marcum. Maria Magdalene et Maria Jacobi, et Salome emerunt aromata ut venientes ungerent Jesum

Audistis, fratres charissimi, quod sanctæ mulieres qua Dominum fuerant secutæ cum aromatibus, ad monumentum venerunt, et eum quem viventem dilexerant et jam mortuo humanitatis obsequentur. Sed res gesta aliquid in sancta Ecclesia signat gerendum; sic quippe necesse est ut audiamus quæ facta sunt, quatenus cogitemus etiam quæ nobis sunt ex eorum imitatione facienda; et nos ergo in eo qui est mortuus credentes, si odore virtutum referti cum opinione bonorum operum Dominum quærimus, ad monumentum pro- B causam protinus subdit, crucifixum; atque addifecto illius cum aromatibus venimus. Illæ autem mulieres angelos vident quæ cum aromatibus venerunt, quia videlicet illæ mentes supernos cives aspiciunt, quæ cum virtutum odoribus ad Dominum per sancta desideria proficiscuntur. Notandum vero nobis est, quidnam sit quod in dextris sedere angelus cernitur. Quid namque per sinistram nisi vita præsens? Quid vero per dextram nisi perpetua vita signatur? Unde scriptum est : Læva ejus sub capite meo, et dextera illius amplexabitur me. Quia igitur Redemptor noster jam præsentis vitæ corruptionem transierat, qui nuntiare perennem ejus vitam venerat, in dextra sedebat; qui stola candida coopertus apparuit, quia festivitatis nostræ gaudia nuntiavit; candor etenim vestis splendorem nostræ denuntiat C solemnitatis. Nostræ dicamus, an suæ? Sed ut fateamur verius, et suæ dicamus et nostræ. Illa quippe Redemptoris nostri resurrectio, et nostra festivitas fuit, quia nos ad immortalitatem reduxit, et angelorum festivitas exstitit, quia nos revocando ad cœlestia eorum numerum implevit. In sua ergo ac nostra festivitate angelus in albis vestibus apparuit, quia dum nos per resurrectionem Dominicam ad superna reducimur, cœlestis patriæ damna reparantur. Sed quid venientes seminas affatur audiamus.

Nolue expavescere. Ac si aperte dicat : Paveant illi qui non amant adventum supernorum civium; pertimescant qui carnalibus desideriis pressi ad eorum se societatem pertingere posse desperant. Vos D autem cur pertimescitis qui vestros concives videtis? Unde et Matthæus angelum apparuisse descrihens, ait:

Erat aspectus ejus sicut fulgur, et vestimenta ejus candida sicut nix. In fulgure etenim terror timoris est, in nive autem blandimentum candoris. Quia vero omnipotens Deus, et terribilis est peccatoribus et blandus justis, recte testis resurrectionis ejus angelus et in fulgure vultus et in candore habitus demonstratur, ut de ipsa sua specie et terreret reprobos et mulceret pios. Unde recte quoque populum per desertum gradientem columna ignis in nocte et columna nubis præibat in die. In igne

A etenim terror est, in nube autem visionis lene plandimentum. Dies vero justi, et nox accipitur vita peccatoris; unde et conversis peccatoribus Paulus dicit : Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino. In die ergo per nubem columna monstrata est, et in nocte per ignem, qui omnipotens Deus et blandus justis et terribilis apparehit injustis : istos in judicio veniens per lenitatis mansuetudinem demulcet, illos vero per justitiæ districtionem terret. Sed jam quid angelus subjungat audiamus.

Jesum quæritis Nazarenum. Jesus Latino eloquio salutaris, id est Salvator interpretatur. At vero multi tunc Jesus dici poterant, non tamen substantialiter sed nuncupative; ideo et locus subjungitur, ut de quo Jesu dictum sit manisestetur, Nazarenum. Et

· Surrexit non est hic. Non est hic dicitur per præsentiam carnis, qui tamen nusquam deerat per præsentiam majestatis.

Sed ite, d'cite discipulis ejus et Petro quia præcedet vos in Galilæam. Quærendum nobis est cur nominatis discipulis Petrus designetur ex nomine? Sed si hunc angelus nominatim non exprimeret, qui magistrum negaverat venire inter discipulos non auderet. Vocatur ergo ex nomine ne desperaret ex negatione. Qua in re considerandum nobis est cur omnipoteus Deus eum quem cunctæ Ecclesiæ præferre disposuerat, ancillæ vocem pertimescere et seipsum negare permiserit. Quod nimirum magnæ actum pietatis dispensatione cognoscimus, ut is qui futurus erat pastor Ecclesiæ in sua culpa disceret qualiter aliis misereri debuisset. Prius itaque eum ostendit sibi, et tunc præposuit cæteris, ut ex sua infirmitate cognosceret quam misericorditer aliena infirma toleraret. Bene autem de Redemptore nostro dicitur :

Præcedet vos in Galileam, ibi eum videbitis sicut dixit robis. Galilæam namque transmigratio facta interpretatur; jam quippe Redemptor noster a passione ad resurrectionem, a morte ad vitam, a pæna ad gloriam, a corruptione ad incorruptionem transmigrarat, et prius post resurrectionem in Galilæa a discipulis videtur, quia resurrectionis ejus gloriam post læti videbimus, si modo a vitiis ad virtutum celsitudinem transmigramus. Qui ergo in sepulcro nuntiatur, in transmigratione ostenditur, quia is qui in mortificatione carnis agnoscitur, in transmigratione mentis videtur. Transmigremus ad virtutes a vitiis, ut Redemptorem nostrum in Galilæa videre mereamur. Adjuvet omnipotens Deus ad vitam desiderium nostrum, qui pro nobis in morte dedit unicum filium suum per eumdem Jesum Christum Dominum nostrum, qui cum eo vivit et regnat Deus in unitate Spiritus sancti Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA V.

FERIA II.

Lectio Actuum anostolorum. In diebus illis stans Petrus in medio plebis dixil: Viri fratres, vos scitis quod factum est verbum per A ob peccatorum magnitudinem; corporis est mors universam Judæam, incipiens a Galilæa, post baptismum quod prædicavit Joannes, Jesum a Nazareth, elc.

Breviter omnia quæ in Symbolo continentur complexus est apostolus Petrus in lectione præsenti quam audistis, fratres charissimi, quod Jesus sit Christus, quod omnium sit Dominus. Stans enim in medio plebis dixit: Viri fratres, vos scitis quod faclum est verbum per universam Judwam, incipiens enim a Galilæa, post baptismum quod prædicavit Joannes, Jesum a Nazareth. Totum hic pariter demonstratur, quod mundum Deo reconciliare missus sit Christus, quod Joannis voce est præco natus, quod Spiritu sancto perunctus, quod Deo inhabitante tuis suscitatus suisque manifestatus, quod judex sit omnium in fine venturus, quodque etiam per Ecclesiam suam per sidem totum sit orbem illuminaturus. Deinde subjungitur:

Quomodo unxit eum Deus Spiritu sancto et virtute. Unclus est ergo Jesus non olco visibili, sed dono gratiæ spiritalis, quæ omnia pleniter continebat; quod visibili significatur unguento quo baptizatos ungit Ecclesia, dum per impositionem manus episcopi Spiritus septiformis invocatur; in qua similitudine super eum baptizatum Spiritus sanctus in specie columbæ descendit. Tunc Ecclesiam suam præfigurare dignatus est, in qua præcipue baptizati accipiunt Spiritum sanctum; tunc enim intelligendus est unctus cum Verbum :aro factum est : id est, quod C humana natura sine ullis præcedentibus bonorum operum meritis Deo verbo est in utero virginis copulata, ut pariter divina et humana natura una esset persona, et ob hoc eum consitemur natum de Spiritu sancto et Maria Virgine. Qui pertransivit bene faciendo ac sanando omnes oppressos a diabolo, quoniam Deus erat cum illo. Id est, Pater cum Filio semper manere, melius est intelligere quam divinitatem Filii cum homine, quem assumpsit, cohabitantem significare, ne Christi personam geminaret et in errorem maximum incideret. Sequitur:

Et nos testes sumus omnium quæ fecit, in regione Judworum et Jerusalem. Recte autem testes se esse testantur, qui per universum mundum missi sunt Evangelium, prædicare ut in psalme legimus: In om- D nem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terræ verva eorum. Deus Pater duas in Christo operatur naturas : per unam quæ ei communis est cum Deo Patre, ex eo quod Deus est; per alteram qua ex Maria Virgine homo factus est. Per has duas naturas in uno Filio Dei Deus Pater duas facit resurrectiones humani generis, id est, animarum et corporum. Habent enim et animæ mortem suam in impietate atque peccatis, secundum quam mortem mortui sunt, de quibus idem Dominus ait: Sine mortuos sepelire mortuos suos; ut scilicet in anima mortui in corpore mortuos sepelirent. Mors est videlicet animæ quando Deus descrit eam

quando ab anima descritur. Ab his duobus mortis generibus resuscitatorum duas dicimus resurrectiones. Nunc autem animarum in Ecclesia per Filium Dei, Verbum Dei, sit resurrectio, quando per gratiam Dei vivificatæ resurgent a morte iniquitatis; et hæc est prima resurrectio, quam qui habent, in secunda, quæ est corporum, feliciter resurgent in vitam æternam. Resurgent et impii unusquisque cum sua carne, ut cum diabolo et angelis ejus puniantur. Hoc certissime sciendum est, quod nemo nisi per indebitam misericordiam Dei liberabitur, et nemo nisi per debitum judicium damnabitur. Tunc sancti sciunt plenius, quid boni ejus contulerit gratia, vel quid essent consecuti si divina cos gratuito munere per miracula declaratus, quod crucifixus et a mor- B non elegisset. Tunc erit ipse Deus sanctorum satietas, beatorum jucunditas, et omnia quæcunque ab eis honeste desiderari possunt, et vita, salus, et victus, et copia, et gloria, et honor, et pax, æterna beatitudo, et beata æternitas, cui sit honor et gloria nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA VI. ITEM FERIA II.

Lectio sancti Evangelii secuncum Lucam.

In illo tempore, duo ex discipulis ibant in castellum quod erat in spatio stadiorum sexaginta ab Jerusalem nomine Emmaus, et ipsi loquebantur ad invicem de his omnibus qua acciderant, etc.

In quotidiana vobis solemnitate laborantibus, fratres charissimi, pauca loquenda sunt, et fortasse hæc utilius prollerunt, quia sæpe et alimenta quæ minus sufficiunt, avidius sumuntur. Lectionis ergo evangelicæ summatim sensum statui non per singula verba discurrere, ne dilectionem vestram valeat sermo prolixior expositionis onerare. Ecce audistis, fratres charissimi, quia duobus discipulis ambulantibus, in via, non quidem credentibus, sed tamen de se loquentibus Dominus apparuit, sed eis speciem quam recognoscerent non ostendit. Hoc ergo egit foris Dominus in oculis corporis quod apud ipsos agebatur intus in oculis cordis. Ipsi namque apud semetipsos intus et amabant et dubitabant, eis autem Dominus foris et præsens aderat, et quid esset non ostende at. De se ergo loquentibus præsentiam suam exhibuit, sed de se dubitantibus cognitionis suæ speciem abscondit. Verba quidem contulit, duritiam intellectus increpavit, Scripturæ sacra mysteria quæ de seipso erant aperuit, et tamen qui adhuc in eorum cordibus peregrinus erat a fide, ire se longius finxit; fingere namque componere dicimus, unde et compositores luti figulos vocamus. Nihil ergo simplex veritas per duplicitatem fecit, sed talem se eis exhibuit in corpor**e, qualis** apud illos erat in mente. Probandi autem erant sibi. qui cum etsi necdum ut Dominum diligerent, saltem ut peregrinum amare potuissent. Sed qui esse ex tranci a charitate non poterant, hi cum quibus veritas gradiebatur eum ad hospitium quasi peregrinum vocant. Cur autem dicimus rocant, cum illic scri-

plo colligitur qui [Forte, quia] peregrini ad hospitium son solum invitandi sunt, sed etiam trahendi. Mensam ponunt, cibos offerunt, et quem in Scripturæ sacræ expositione non cognoverant, in panis fractione cognoscunt. Audiendo ergo præcepta Dei illuminati non sunt, faciendo illuminati sunt, quia scriptum est : Non auditores legis justi sunt apud Deum, sed factores legis justificabuntur. Quisquis ergo vult audita intelligere, festinet ea quæ jam intelligere potuit opere implere. Ecce Dominus non est cognitus dum loqueretur, et dignatus est cognosci dum pascitur. Hospitalitatem ergo, charissimi fratres, diligite, charitatis opera amate, hinc enim per Paulum dicitur: Charitus fraternitatis maneat in vobis, et hospitalitatem nolite oblivisci. Per I hanc enim placuerunt quidam angelis hospitio receptis. Hinc Petrus ait : Hospitales invicem sine murmurationibus. Ipsa Veritas dicit : Hospes fui, et suscepistis me. Opinata res est valde et seniorum nostrorum nobis relatione tradita. Quidam pater familias cum tota domo sua magno hospitalitatis studio serviebat; cumque quotidie ad mensam suam peregrinos susciperet, quodam die peregrinus quidam inter alios venit, ad mensam ductus est. Dumque paterfamilias ex humilitatis consuetudine aquam vellet in ejus manibus fundere, conversus urceum accepit, sed repente eum in cujus manibus aquam fundere voluerat non invenit. Cumque hoc factum secum ipse miraretur, eadem nocte ei Dominus per visionem dixit : die me in memetipso suscepisti. Ecce in judicium veniens dicit : Quod uni ex minimis meis fecistis, mihi secistis. Ecce ante judicium cum per membra suscipitur sua, susceptores suos etiam per semetipsum requirit, et tamen nos ad hospitalitatis gratiam pigri sumus. Pensate, fratres, quanta hospitalitatis virtus sit; ad mensas vestras Christum suscipite, ut vos ab eo suscipi ad convivia æterna valeatis; præbete modo peregrino Christo hospitium, ut vos in judicio non quasi peregrinos nesciat, sed ut proprios recipiat ad regnum, ipse Dominus noster Jesus Christus, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in sæcula. Amen.

#### HOMILIA VII.

## FERIA III

Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, surgens Paulus, et manu silentium indicens ait: Viri fratres, filii generis Abraham, et qui in vobis timent Deum, etc.

Omnes quibus ista loquebatur apostolus, secundum carnem filii Abrahæ erant, sicut et ipsi de seipsis alio in loco dixerunt : Semen Abrahæ sumus et nulli servivimus unquam; et iterum : Pater noster Abraham est. Et dixit illis: Scio quod filii Abrahæ estis. Imitatione enim non filii Abrahæ erant illi quibus Dominus loquebatur : Vos ex patre diabolo estis. Unde ergo Judei filii diaboli? Non nascendo, sed imitando. Vos, inquit Dominus, ex patre diabolo

ptum sit, et coegerunt eum. Ex quo nimirum exem- A estis, et desideria patris vestri sacere vultis. Ecce unde filii diaboli. Quæ sunt illius desideria? Ille homicida erat ab initio, et vos quæritis me occidere. Ecce quomodo imitatione filii diaboli : nam et filii erant Abrahæ propter originem carnis quibus ista apostolus loquebatur, et filii imitationis propter castitatem timoris quibus specialiter dicebat : Et qui in vobis timent Deum verbum salutis hujus missum est. Illud utique de quo Isaias ait: Verbum misit Dominus in Jacob, et cecidit in Israel, id est, misit Deus Filium suum, de quo Joannes ait : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Ad Jacob, id est, ad Judæos. Et venit ad Israel, hoc est ad gentium populum. Dei autem verbum, ipse est Dei Films, quapropter cum eum Pater verbo [ver-B bum] misit, a Patre et Verbo ejus factum est ut mitteretur. Ergo a Patre et Filio missus est idem Filius, qui verbum Patris est ipse Filius in ipso Dei Verbo, quod erat in principio apud Deum et Deus erat. In ipsa scilicet sapientia Dei erat, quo tempore Verbum caro fieret et habitaret in nobis; quia plenitudo temporis cum venisset, misit Deus Filium suum factum ex muliere, ut incarnatum Verbum hominibus appareret.

Qui enim habitabant in Jerusalem et principes ejus, ignorantes Jesum et voces prophetarum, quæ per omue subbatum leguntur, etc. Ilinc et in Actibus apostolorum scriptum est : Moyses enim a temporibus autiquis habet in singulis civitatibus, qui eum prædicent in synagogis. In his testimoniis manifeste declaratur Cæteris diebus me in membris meis, hesterno autem C quia lectio legis vel prophetarum a Judæis sabbato semper in synagogis legebatur.

Cumque consummasset omnia quæ de eo scripta sunt. Hæc verba et Joannes hoc modo narrat dicens : Postea sciens Jesus quod omnia consummata sunt, ut consummaretur Scriptura dicit : Sitio, etc. Peractis omnibus Jesus quæ ante suam mortem peragi oportebat, quando voluit et sicut voluit tradidit spiritum.

Deponentes eum de ligno. A Moyse in eremo æneus serpens ligno suspensus est, ut Dominus et in serpente mortuus, et in ære significaretur æternus. Unde licet ut judicaretur mortuus per humanitatem, et tamen esset quasi æneus per divinitatem. D Quod respondendum est Judæis objicientibus testimonium illud: Maledictus omnis qui pependit in ligno, maledictum esse hominem qui in ligno pendeat, sed noxium non innocentem; neque enim innocentia potest esse maledictum pænæ peccati. Etenim si Mardochæus præparato ligno appensus, sententiam regiæ crudelitatis explesset, nunquid eum hi tunc dignum hac maledictione judicarent? Non omnino. Ideireo Dominus noster pependit in ligno ut nos a delicto quod in ligno fuerat perditionis admissum ligno appensus absolveret.

Posuerunt in monumentum. In monumento novo positus est Jesus, in quo nondum quisquam positus erat : sicut in virginis utero nemo ante illum, nemo post illum, conceptus est. Ha in hoc monumento nemo ante illum, nemo post illum sepultus A est.

Deus vero suscitavit eum a mortuis. Radix amara crucis evanuit, flos vitæ cum fructibus surrexit in gloria. Hæc est virga Aaron quæ post siccitatem sloruit. Virga enim post ariditatem virescens, Christus est post mortem resurgens, qui est flos virginum, corona martyrum, gratia continentium.

Qui visus est per dies multos, id est per dies quadraginta, non tamen eis per omnes quadraginta illos dies continue apparuit, sed quoties voluit, quibus voluit, et quemadmodum voluit apparuit.

His qui simul ascenderunt cum eo de Galilæa in Hierusalem, etc. Salva historia videamus intelligentiam. Galilæa namque transmigratio facta interpretatur, Hierusalem visio pacis. Illi enim cum Domino B de Galikea ascendunt in Hierusalem, qui prius hic vitiorum fomitem respuentes, ad virtutum culmina transmigrant. Illi scilicet cum Redemptore nostro a passione ad resurrectionem, a morte ad vitam, a pæna ad gloriam, a corruptione ad incorruptionem transmigrabunt, et in Hierusalem cœlesti quandoque Dominum læti videbunt, quando vitiis derelictis ad virtutum celsitudinem transierint.

Et nos vobis annuntiamus eam quæ ad patres nostros repromissio facta est, etc. Abrahæ enim dictum, est: In te benedicentur universæ cognationes terræ. Jacob autem : Et benedicentur in te et in semine tuo cunctæ tribus terræ Quod Apostolus exponens ait : Non dixit in seminibus, sed in semine tuo, quod est Christus. Semen quidem Abrahæ Christus est, in cujus nomine fide omnibus terræ familiis, videlicet Judæis et Gentibus, est benedictio repromissa. Idem significat Dabo vobis sancta fidelia David, id est quæcunque David promisi, ea vobis sidelis sponsor implebo, Christum scilicet de ejus stirpe nasciturum, qui omnibus in se credentibus et mandata ejus rite custodientibus vitam in cœlis conferet sempiternam.

#### HOMILIA VIII. ITEM FERIÆ III.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore, stetit Jesus in medio discipulorum suorum, et dixit eis: Pax vobis: Ego sum, nolite timere, etc.

Joannes commemorat dicens: Cum esset sero die illo una sabbatorum, et fores essent clausæ ubi erant discipuli congregati propter metum Judæorum, venit Jesus et stelit in medio, et dixit eis : Pax vobis. Quid mirum si clausis januis post resurrectionem suam in æternum jam victurus intravit, qui moriturus veniens non aperto utero virginis exivit? Quod autem dicit Joannes non cum illis fuisse tunc apostolum Thomam, cum secundum Lucam duo illi quorum erat unus Cleophas regressi in Hierusalem invenerunt congregatos undecim, et eos qui cum ipsis erant procul dubio intelligendum quod inde Thomas exierit antequam eis Dominus hæc loquentibus appareret.

Conturbati vero et conterriti existimabant se spiritum videre. Quod hæretici Manichæi de Christo suspicantur et credunt quia non erat vera caro sed spiritus erat, hæc prima cogitatio surrexit in cordibus apostolorum; et illi quidem Manichæi nunguam credunt Jesum fuisse hominem, discipuli autem noverant hominem cum quo tanto tempore [tantum tempus] fuerant conversati. Sed posteaquam mortuum est quod noverant, quomodo crederent hoc potuisse resuscitari quod potuit mori? Apparuit ergo oculis ipsorum talis qualem illum noverant; et non credentes tertia die potuisse veram carnem de sepulcro surgere, putaverunt se spiritum videre. Error iste apostolorum secta est Manichæorum. Solent autem quando hæc illis objiciuntur ita respondere: Quid mali credimus, quia Christum Dominum credimus, spiritum fuisse credimus, carnem non credimus? Melior est spiritus quam caro. Quod melius est credimus, quod deterius est credere nolumus. Si nihil mali est in isto sermone, dimittat Jesus discipulos suos in isto errore. Quid mali crediderunt et discipuli? Christum spiritum crediderunt. Non enim putaverunt esse nullum, sed spiritum. Parvo morlio te putas periclitari? Audi sententiam medici.

Et dixit eis: Quid turbati estis, et cogitationes ascendunt in corda vestra? Quales utique cogitationes, nisi falsæ, morbidæ, perniciosæ? Perdidisset enim Christus fructum passionis, si non esset veritas resurrectionis. Quid turbati estis, et cogitationes ascendunt in corda vestra? Tanquam si bonus agricola diceret: Quod ibi plantavi, ibi inveniam, non spinas quas non plantavi. In cor vestrum descendit fides quia desuper est; cogitationes autem istæ non desuper descenderunt, sed in ipso corde sicut herba mala ascenderunt.

Videte manus meas et pedes, quia ipse ego sum, palpate et videte, quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut me videtis habere. Resurrectionem suam certam et veram, et multis variis documentis persuadere dignatus est propter ædificandam fidem et fugandam de corde persidiam, omnemque dubitationem de sua resurrectione tollendam. Parum fuit oculis se videndum præbere, si non præberet etiam manibus contrectandum. Qui dum palpanda disci-Hanc ostensionem Domini post resurrectionem et D pulis ossa carnemque præmonstret a parte statum veræ resurrectionis quæ et in se facta et in nobis est futura significat, quia non, sicut Eutychius Constantinopolitanæ urbis episcopus scripsit, corpus nostrum in illa resurrectionis gloria erit impalpabile, ventis aereque subtilius. In illa enim resurrectionis gloria erit corpus nostrum subtile quidem per effectum spiritalis potentiæ, sed palpabile per veritatem naturæ. Neque huic assertioni putetur apostoli sermo repugnare. Quia caro et sanguis regnum Dei non possidebunt. Hoc enim loco Apostolus carnis et sangulnis nomine non substantiam veri corporis, sed corruptionem mortalitatis significat. Sicut ipse consequenter exposuit dicens : Neque corruptio incorruptelam possidebit. Aliter namque caro in Scriptura

sacra juxta naturam, aliter juxta culpam; aliter A Quoniam bonus, quoniam in aternum misericordia juxta corruptionem mortalitatis quæ ex culpa contigit appellatur. Juxta naturam quidem cum dictum est: Hoc nune os ex ossibus meis, et caro de carne mea, et Verbum caro factum est, et habitavit in nobis. Juxta culpam vero cum dicitur, Caro concupiscit adversus spiritum, spiritus adversus carnem; juxta corruptibilitatem autem cum scriptum est: Et memorati sunt quia caro sunt, id est fragiles et moribundi. Hoc enim se carnis nomine designasse manifestat ipse psalmista qui protinus addit : Spiritus vadens et non rediens. Regnum itaque Dei caro non possidebit, id est, caro juxta culpam vel mortalitatem. Et tamen caro possidebit regnum Dei, id est, caro juxta naturam quam et Dominus post resurrectionem videndam palpandamque discipulis exhi- B buit. Et de qua beatus Job, cum gloriam resurrectionis describeret, ait : Et rursum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Deum. Lege epistolam sancti Augustini ad Consentium, de corpore Domini post resurrectionem.

Et cum hoc dixisset, ostendit eis manus et pedes, non solum manus et pedes quibus indita clavorum claruere vestigia, sed attestante Joanne, etiam latus quod lancea perforatum fuerat ostendit : ut videlicet, ostensa vulnerum suorum cicatrice, dubietatis atque infidelitatis eorum vulnus sanaret. Verum quomodo post resurrectionem clavorum vel lanceæ loca pandendo discipulorum dignatus est, fidem spemque roborare, ita in die judicii, et eadem suæ passionis indicia, et ipsam pariter crucem monstrando venturus C est impietatem superborum infidelitatemque confundere : scilicet et ut ipsum se esse qui ab impiis et pro impiis mortuus est cunctis palam angelis et hominibus ostendat, videantque ut scriptum est : In quem pupugerunt, et plangant se super eum omnes tribus terræ. Sane notandum quod solent in hoc loco gentiles calumniam struere et sidem speratæ a nobis resurrectionis stulta garrulitate deridere. Si enim ipse Deus vester, inquiunt, nec sibi inflicta a Judæis vulnera curare prævaluit, sed cicatricum vestigia cœlo secum, ut dicitis, invexit, qua temeritate putatis cum vestra de pulvere membra ad integrum esse restauraturum? Quibus respondendum, quia Dominus noster, qui suam perpetua jam immortalitate glorificatam de sepulcro carnem resuscitare quando voluit, et D quomodo voluit potuit, etiam qualem voluit suscitavit. Neque enim consequens est ut qui majora fecisse probatur, minora facere nequiverit; sed certe dispensationis gratia qui majus fecit minus facere supersedit, boc est qui mortis regna destruxit signa mortis oblitterare noluit. Primo videlicet ut per hæc discipulis fidem suæ resurrectionis astrueret; deinde ut Patri pro nobis supplicans, quale genus mortis pro mortalium vita pertulerit semper ostendat; tertio ut sua morte redemptis quam misericorditer sint adjuti propositis semper ejusdem mortis innovet indiciis, ideoque misericordias Domini in æternum cantare non cessent, sed dicant qui redempti sunt a Domino:

ejus. Postremo ut eliam perfidis in judicio quam juste damnentur ostensa inter alia, flagitia etiam vulnerum quæ ab iis suscepit cicatrice denuntiet. Veluti si miles aliquis fortissimus, jubente suo rege pro totius gentis salute, singulari certamine desudans, multis quidem vulneribus exceptis, hostem tamen interficiat, spolia ejus diripiat, victoriam suæ genti reportet, et interrogatus a medico cui curandus committitur, hanc velit curari ut nec vestigia vulnerum ulla resideant, an magis ita ut cicatrices quidem remaneant, deformitas vero prorsus omnis et fæditas absit, respondeat sæpius ita se velle sanari ut toto salutis decorisque pristini statu recuperato, perpetua secum tanti circumferat signa triumphi : sic profecto Dominus perpetis ob signum victoriæ non excepta pro nobis vulnera passionis, sed ipsorum cicatrices cœlo inferre quam abolere maluit. Nec tamen ex his quidpiam sidei nostræ resurrectionis præjudicat, de qua veraci promissione prædicitur : Et capillus de capite vestro non peribit. Adhuc autem non credentibus et mirantibus præ gaudio dixit:

Habetis hic aliquid quod manducetur? Ad insinuandam resurrectionis suæ veritatem, non solum tangi a discipulis, sed etiam convesci cum illis dignatur. Non quidem quasi post resurrectionem cibo indigens, nec quasi nos in resurrectione cibis egere significans, sed ut co modo naturam corporis resurgentis astrueret, ne illud non corpus sed spiritum esse arbitrarentur, et sibi non solide sed imaginaliter apparere, manducavit potestate non necessitate. Aliter enim absorbet aquam terra sitiens, aliter solis radius candens; illa indigentia, iste potentia.

At illi obtulerunt ei partem piscis assi et favum mel lis; et cum manducasset coram eis, sumens reliquias dedit eis. Quid significare credimus piscem assum? nisi ipsum mediatorem Dei et hominum passum. lpse enim latere dignatus est in aquis generis humani, capi voluit laqueo mortis nostræ, et quasi tribulatione assatus est tempore passionis sux. Sed qui piscis et assus sieri dignatus est in passione, favus mellis nobis exstitit in resurrectione; et qui in pisce asso figurari voluit tribulationem passionis suæin favo mellis utranique naturam exprimere voluit personæ suæ : favus quippe mel in cera est; mel vero in cera est divinitas in humanitate. Sic autem sua Redemptor indicat ut imitationis viam nobis sequentibus sternat. Ecce enim in cibo suo pisci asso conjungere favum voluit, quia videlicet illos in suo corpore ad æternam quietem suscipit, qui cum hic tribulationes pro Deo sentiunt ab amore internæ dulcedinis non recedunt. Cum asso pisce favus sumitur, quia qui hic afflictionem pro veritate suscipiunt, illic dulcedine vera satiantur.

Et dixit ad illos: Hæc sunt verba quæ locutus sum ad vos cum adhuc essem vobiscum, id est, cum adhuc essem in carne mortali, in qua estis et vos. Tunc enim in eadem carne, sed illis in eadem morsurrexit, fuit quadraginta diebus exhibitione corporalis præsentiæ, sed non cum illis fuit consortio infirmitatis homanæ.

Quomodo necesse est impleri omnia, quæ scripta sunt in lege Moysi et prophetis, et psalmis de me. Vide quomodo tulit omnes ambiguitates : visus est, tactus est, manducavit; ipse certe erat. Tamen ne in aliquo sensus humanos ludificasse videretur, misit manus ad Scripturas. Dicant pagani quidquid volunt: Magus fuit, potuit se sic ostendere. Nunquid magus antequam natus, potuit se sic prophetare? Date Séripturas, quia quod videtis ante provisum est, quod cernitis ante prædictum est. Audi, filia, et vide; audi prædicta, vide completa. Tunc aperuit illis sensum ut intelligerent Scripturas, et dixit eis : Quomodo sic B scriptum est, et sic oportebat Christum pati et resurgere a mortuis die tertia. Præbet se videndum oculis, præbet manibus contrectandum. Parum est; legis commemorat Scripturas; et hoc parum est : aperit sensum ut quod legis intelligas. Deinde commendatam sui corporis veritatem, commendat Ecclesiæ unitati.

El prædicari in nomine ejus pænitentiam in renissionem peccatorum in omnes gentes, incipientibus ab Hierosolymis. Non latet pravitas hæreticorum: de angulo toto terrarum orbe Ecclesia diffusa est. Omnes gentes habent Ecclesiam. Nemo nos fallat, ipsa est vera, ipsa est catholica; cœpit ab Hierusalum, pervenit ad nos, et ibi est, et hic. Non enim ut huc veniret inde discessit : crevit, non migravit. Et tatis sacramenta, et sic oportebat ut ministri sermonis qui in nomine Christi crucifixi et resuscitati a mortuis pœnitentiam erant et remissionem peccatorum in omnes gentes prædicaturi, ab Hierosolymis inciperent. Non solum quia credita sunt illis eloquia Domini, quia corum adoptio est filiorum, et gloria. ct testamenta, et legislatio, et obsequium et promissa; quia eorum patres et ex his Christus secundum carnem qui est super omnia Deus benedictus in sæcula, verum etiam ut gentes quæ variis erant erroribus et facinoribus implicatæ, hoc maxime divinæ pietatis judicium ad spem impetrandæ veniæ provocaret. Quod eis quoque qui Filium Dei crucifixerunt, non tantum veniam reatus a Patre, sed et vitæ æternæ gaudium viderent esse donatum; quia misericors D et miserator est Dominus, patiens et multum misericors, qui vult omnes homines salvos esse, et ad agnitionem veritatis pervenire, cui est honor et gloria in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA IX. FERIA IV.

Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis : Aperiens Petrus os suum dixit : Viri Israelitæ et qui timetis Dominum, audite, etc.

Notandum quod viros de genere Israel, et timentes Dominum ad audiendum Domini provocat verbum. Viri enim dicuntur a viribus, qui nesciunt tolerando deficere, aut in prosperis aliqua se elatione

talitate non erat. Et cum illis quidem, posteaquam A jactare, sed animo stabili defixi et cœlestium rerum contemplatione firmati, manent semper impavidi. Qui timetis Dominum, inquit, audite, id est, qui reverentiam habetis nominis ejus; quía ejus verba non meretur audire, nisi qui cognoscitur et timere. Timor autem Domini quia justus et rectus est, auditum renovat, amorem tribuit, ardorem charitatis inflammat.

> Deus Abraham, et Deus Isaac, et Deus Jacob, Deus patrum nostrorum. Poterat dicere Deus Abraham, Isaac, Jacob; sed ter nominat Deum Abraham. Deam Isaac, Deam Jacob, ut tu intelligas Patrem et Filium et Spiritum sanctum, et ne tibi scandalum terna Dei nominatio generaret addit, Deus patrum nostrorum. Prudenter enim personas distinxit, et naturam univit.

> Glorificavit Filium suum Jesum. Glorificavit Filium suum, quando post resurrectionem nimis mirabilem totius mundi credulitatem Deus eum in eo quod homo factus est habere concessit. Glorificavit eum gloria resurrectionis, glorificavit gloria ascensionis, et glorificavit gloria suæ dextræ sessionis.

> Quem vos quidem tradidistis. Hinc enim respondit Pilatus Domino dicens: Nunquid ego sum Judæus? Gens tua et pontifices tradiderunt te mihi. Tradiderunt enim Dominum sacerdotes per invidiam, Tradidit semetipsum Filius pro nostra dilectione. De atre enim ait Apostolus: Qui proprio Filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum. De Filio autem : Qui dilexit et tradidit semetipsum pro nobis.

Et negastis ante faciem Pilati, dicentes, Crucifige merito sic scriptum est inter cætera Dominicæ pie- C talem, nos non habemus regem nisi Cæsarem. Nos legem habemus et secundum legem debet mori quia Filium Dei se secit.

> Judicante illo dimitti. Quærebat, enim ait Evangelium, Pilatus opportunitatem ut dimitteret Jesum, dicens: Ego non invenio in eo causam; sed neque Hero.les. Pilatus mittit ad Herodem; Herodes remittit ad Pilatum. Inter duas impietates discurrit pictas, et tamen impietas pietatem non potest condemnare: præsens est reus, et non invenitur reatus. Tradidistis mihi bunc hominem, inquit, quasi avertentem populum, et ecce coram vobis interrogans nullam invenio in eo causam in his quibus eum accusatis. Dicitis quod præcipiat tributa non solvi Casari : comprobavi falsum esse quod objicitis. Docere hunc contra legem dicitis : probavi eum non destruere legem sed implere. Omnia quæ objecistis in diversum inventa sunt. Et petistis virum homicidam donari vobis. Erat autem, ait Evangelium, qui dicebatur Barabbas vinctus, qui in seditione fecerat homicidium. Barabbas enim filius patris nostri interpretatur; significat diabolum, qui multas seditiones in toto concitat orbe, et homicidia scilicet et adulteria, et omnia crimina, qui statim ut Jesus crucifixus est Barabbas iste dimissus suffocat populum Judæorum.

> Auctorem vero vitæ interfecistis, etc. Illum qui plasmavit hominem de limo terræ et inspiravit in saciem ejus spiraculum vitæ, et factus est homo in animane virentem. Illum qui dixit : Ego sum via, et veritas et

rita; et de quo Joannes ait : Hic est verus Deus et A littore stetit, qui ante resurrectionem suam coram vita aterna.

Et nune, fratres, scio quia per ignorantiam fecistis. Si enim cognovissent, ait Apostolus, nunquam Dominum glorice crucifixissen!.

Deus autem qui pranuntiavit per os prophetarum pati Christum suum, implevit sic, etc. Hinc et ipse Deus Cleophæ et alii discipulo ait : O stulti et turdi corde ad credendum in omnibus que locuti sunt propheta! nonne hæc oportuit pati Christum, et ita intrare in gloriam suam? Et incipiens a Moyse et omnibus prophetis interpretabatur illis de omnibus Scripturis quæ de seipso erant. Si enim Moyses et omnes prophetæ Christum locuti sunt, et hunc per angustiam passionis in gloriam suam intraturum, qua ratione se gloriantur esse Christianos, qui juxta virium sua- B rum modulum neque Scripturas qualiter ad Christum pertineant investigare, neque ad gloriam quam cum Christo habere cupiunt per passiones tribulationum desiderant attingere, cum manifeste Scriptura dicat illos beatos qui in lege Domini meditantur die ac nocte, et timentes Deum amlulant in viis ejus. Illis enim labor suus proficiet ad æternam salutem quando post finem istius vitæ ad æternam perventuri sunt requiem, præstante ipso Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA 1. ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore : Manifestavit se Jesus ad mare C Tiberiadis. Manifestavit autem sic : Erant autem simu! Petrus et Thomas, qui dicitur Didymus et Nathanael qui erat a Cana Galilææ, et filii Zebedæi, et alii ex discipulis ejus duo. Dicit eis Simon Petrus : Vado piscari. Dicunt ei : Venimus et nos tecum. Et exierunt et ascenderunt in navem; et illa nocte nihil ceperunt, etc.

Quæri potest cur Petrus, qui piscator ante conversionem fuit, post conversionem ad piscationem redit, cum Veritas dicat: Nemo mittens manum suam in aratrum, et aspiciens retro, aptus est regno Dei? Cur repetit quod dereliquit? Sed si virtus discretionis impenditur, citius videtur quia nimirum negotium quod ante conversionem sine peccato exstitit, hoc etiam post conversionem culpa repetere non D here a multitudine piscium. Dicit eryo discipulus ille fuit. Nam piscatorem Petrum, Matthæum vero telonarium scimus; et post conversionem suam ad piscationem Petrus rediit, Matthæus vero ad telonei negotium non rediit : quia aliud est victum per piscationem quærere, aliud telonei lucris exercitia augere. Sunt enim pleraque negotia quæ sine peccatis exhiberi aut vix aut nullatenus possunt. Quæ ergo ad peccatum implicant, ad hac necesse est ut post conversionem animus non recurrat.

Mane autem jam facto stetit Jesus in littore; non tamen cognoverunt discipuli quia Jesus est. Dicit ergo cis Jesus: Pueri, nunquid pulmentarium habetis? Responderunt ei : Non. Quari potest cur discipulis in mari laborantibus post resurrectimem Dominus in discipulis in fluctibus maris ambulavit? Cujus rei ratio festine cognoscitur, si ipsa quæ tunc inerat causa pensetur. Quid enim mare nisi præsens sæculum significat? quod se causarum tumultu et undis vitæ corruptibilis illidit. Quid per soliditatem littoris, nisi illa perpetuitas quietis æternæ figuratur? Quia igitur discipuli adhuc fluctibus mortalis vitæ incrant, in mari laborabant; quia vero Redemptor noster jam corruptionem carnis excesserat, post resurrectionem suam in littore stabat, ac si ipsum resurrectionis suæ mysterium rebus discipulis loqueretur dicens : Jam vobis in mari non appareo, quia vobiscum in perturbationis fluctibus non sum. Facta est autem discipulis piscationis magna difficultas, ut megistro veniente fieret admirationis magna sublimitas. Qui protinus dixit eis: Mittite in dextrum navigii rete, et invenietis. Bis in sancto Evangelio legitur, quia Dominus jussit, ut ad piscandum retia mitterentur, ante passionem videlicet et post passionem. Sed priusquam Redomptor noster pateretur et resurgeret, mitti quidem rete ad piscandum jubet, sed utrum in dextram an in sinistram mitti debuisset, non jubetur. Post resurrectionem vero discipulis apparens mitti rete in dextram jubet. In illa piscatione tanti capti sunt, ut retia rumperentur; in ista autem et multi capti sunt, et retia rupta non sunt. Quis vero nesciat bonos dextra et malos sinistra figurari. Illa ergo piscatio in qua specialiter in quam partem mitti debeat rete non jubetur, præsentem Ecclesiam designavit quæ bonos simul ac malos colligit, nec eligit quos trahat, quia et quos eligere possit ignorat. Hæc autem piscatio post Domini resurrectionem facta in solam dexteram missa est, quia ad videndam claritatis ejus gloriam sola electorum Ecclesia pertingit, quæ de sinistro opere nil habebit. In illa piscatione præ multitudine piscium rete rumpitur, quia nunc ad confessionem fidei etiam cum electis reprobi tanti intrant, qui ipsam quoque Ecclesiam hæresibus sciudant. In ista vero piscatione et multi pisces et magni capiuntur, et rete non rumpitur, quia sancta electorum Ecclesia in continua auctoris sui pace requiescens nullis jam dissensionibus dilaniatur.

Miserunt ergo rete, et jam non valebant illud traquem diligebat Jesus Petro : Dominus est. Simon Petrus cum audisset quod Dominus est, tunica succinxit se; erat enim nudus; et misit se in mare. Alii autem discipuli navigio venerunt. Non enim erant longe a terra, sed quasi cubitis ducentis trahentes rete piscium.

Ut ergo descenderunt in terram, viderunt prunas positas et piscem superpositum et panem. Ubi non est intelligendum etiam panem fuisse superpositum prunis, sed tantum subaudiendum viderunt : lidem viderunt prunas positas, et piscem superpositum viderunt, et panem viderunt. Vel ita potius viderunt prunas positas, et piscem superpositum viderunt et panem.

Dixit eis Jesus : Afferte de piscibus quos prendidistis nunc. Ascendit Simon Petrus, et traxit rete in Simon Petrus, et traxit rete in terram. Jam credo quod vestra charitas advertit quid est quod Petrus ad terram trahit. Ipsi quippe sancta Ecclesia est commissa, ipsi specialiter dicitur: Simon Joannis, amas. me? Pasce oves meas. Quod ergo postmodum aperitur, hoc nunc signatur in opere. Quia igitur prædicator nos a mundi hujus fluctibus separat nimirum necesse est, ut rete plenum piscibus Petrus ad terram ducat. Ipse enim pisces ad soliditatem littoris pertrahit, qui sanctæ prædicationis voce stabilitatem æternæ patriæ fidelibus ostendit. Hoc egit verbis, hoc epistolis, hoc agit quotidie miraculorum signis. Quoties per eum ad amorem quietis æternæ convertimur, quoties a terrenarum rerum tumultibus separamur, quid aliud quam intra rete fidei pisces ad littus trahimur?

Plenum magnis piscibus centum quinquaginta tribus. A magno mysterio numerus non vacat, sed intentos vos tanti mysterii profunditas exspectat, neque enim quantitatis summam solerter evangelista exprimeret, nisi hanc sacramento plenam esse judicasset. Scitis namque quod in Testamento Veteri omnis operatio per decalogi mandata præcipitur. In Novo autem ejusdem operationis virtus per septiformem gratiam sancti Spiritus multiplicatis fidelibus datur, quem propheta denuntians dicit: Spiritus sapientiæ et intellectus, Spiritus consilii et fortitudinis, Spiritus scientiæ et pietatis, et Spiritus timoris Domini. Sed ille in hoc Spiritu operationem percipit qui fidem Trinitatis agnoscit, ut et Patrem et Filium et eumdem Spiritum sanctum, unius virtutis credat, unius C substantiæ esse fateatur. Quia igitur septem quæ superius diximus per Novum Testamentum latius data sunt, decem vero per Veteris Testamenti præcepta, omnis nostra virtus et operatio per decem et septem potest plene comprehendi. Ducamus ergo per trigonum decem et septem et veniunt quinquaginta et unum, qui profecto numerus a magno mysterio non vacat, quia jam in Testamento Veteri legimus, quod annus quinquagesimus Jubilæus vocari jussus est, in quo videlicet cunctus populus ab omni opere requiesceret, sed vera requies in unitate est: dividi quippe unum non potest. Ubi enim scissura divisionis est, vera requies non est. Ducamus per trigonum quinquaginta et unum et fiunt centum et quinquaginta tres. Quia igitur et omnis operatio nostra et virtus D in fide Trinitatis exhibita ad requiem tendit, septem et decem ter ducimus ut ad quinquaginta et unum venire debeamus. Et vera nostra requies tunc est, cum ipsam jam claritatem Trinitatis agnoscimus, quam in unitate divinitatis esse certam tenemus. Quinquaginta et unum ter ducimus, et electorum summam in superna patria quasi centum quinquaginta trium piscium numerum tenemus. Post resurrectionem vero Domini missum rete, dignum fuit ut tot pisces caperet, quot solummodo electos dignos supernæ patriæ designaret. Est quoque alia supputatio lujus septenarii et denarii numeri. Nam si ab uno onnes numeros computes usque ad decem et septem,

terram. Captis autem tam magnis piscibus, ascendit A hoc modo : Unum duo tres fiunt; adde tres, fiunt sex; his adjunge quatuor, flunt decem; his quinque, et habebis quindecim; et sic crescentibus numeris et multiplicatis usque ad decem et septem, fit omnium numerorum summa istorum qui multiplicantur ab uno usque ad decem et septem centum quinqua ginta tres. Quæ computata superiori significatione. id est legis in denario, et gratiæ in septenario satis congruenter conveniet. Sed plura sunt inde considerare admiratione digna, quæ hujus temporis angustia prohibet nos omnia dicere.

> Et cum tanti essent non est scissum rete. Adjecit evangelista rem necessariam dicens: Et cum tauti essent; sive tam magni, sicut superius dictum, plenum magnis piscibus; non est scissum rete: id est magni B erant, sed inter eos hæreses non erant, et ideo magis hæreses non crant, quia magni crant.

Dicit eis Jesus: Venite, prandete. Et nemo audebat discumbentium eum interrogare: Tu quis es? Sensus ergo hic est: Tanta erat evidentia veritatis quia Jesus illis discipulis apparebat ut eorum non solum negare. sed ne dubitare quidem ullus auderet, quoniam si quisquam dubitaret utique interrogare deberet. Sic ergo dictum est:

Nemo audebat interrogare: Tu quis es? Ac si diceretur: Nemo audebat dubitare quod ipse esset.

Et venit Jesus, et accepit panem, et dabat eis, et piscem similiter. Notandum quoque quod ultimum convivium Dominus cum septem discipulis habuisse describitur. Petrus namque et Thomas, Nathanael et filii Zebedæi et alii ex discipulis ejus duo in eo fuisse memorantur. Cur cum septem discipulis ultimum convivium celebrat, nisi quia eos tantummodo qui septiformi gratia sancti Spiritus pleni sunt futuros secum in æterna refectione denuntiat? Septem quoque diebus omne hoc tempus evolvitur et sæpe septenario nu mero perfectio designatur. Illi ergo ultimo convivio de præsentia veritatis epulantur, qui nunc persectionis studio terrena transcendunt, quos mundi amor non alligat, quibus etsi utcunque per tentamenta obstrepit, cœpta tamen eorum desideria non retundit. De hoc extremo convivio alias per Joannem dicitur : Beati qui ad cænam nuptialem agni vocati sunt. Idcirco enim non ad prandium sed ad cœnam vocatos narrat, quia nimirum in fine diei convivium cœna est. Qui ergo finito vitæ præsentis tempore ad refectionem supernæ contemplationis veniunt, non ad agni prandium, sed ad cœnam vocantur. Quæ videlicet cœna hoc ultimo convivio exprimitur. Ubi cum Jesu septem discipuli adesse memorantur, quia illos ut diximus tunc in æterna refectione recipiet, qui pleni nunc septiformis gratiæ in amore Spiritus anhelant, quid est quod Redemptor noster piscem assum post resurrectionem manducavit, et in alio Evangelio dicitur cum pisce asso favum mellis, in isto vero panem cum pisce? Quid enim piscis assus significat, nisi Christum passum? Quid favus mellis, nisi divinitatis dulceamen? Piscis est quia ipse latere dignatus in aquis humani generis est. Capi voluit est tempore passionis suæ. Sed qui piscis assus sieri dignatus est in passione favus mellis nobis exstitit in resurrectione. An qui in pisce asso figurari voluit tribulationem passionis suæ, in favo mellis utranique naturam exprimere voluit personæ suæ; favus quippe mel in cera est divinitas in humanitate : quod ab hac quoque lectione non discrepat, nam piscem comedit et panem. Qui enim assari ut piscis potuit ex humanitate, pane nos reficit ex divinitate, qui ait : Ego sum panis vivus, qui de cœlo descendi. Assum vero niscem comedit et panem, ut ipso suo cibo nobis ostenderet quia et passionem ex nostra humanitate pertulit, et resurrectionem nostram ex sua divinitate procuravit. Hoc jam tertio manifestatus est discipulis suis cum surrexisset a mortuis. Hoc non ad ipsas B autem Spiritus Philippo: demonstrationes, sed ad dies referre debemus, id est, primo die cum resurrexit et post dies octo quando discipulus Thomas eum vidit et credidit, et hoc die quando hoc de piscibus fecit. Post quot autem dies id fecerit hic dictum non est: nam ipse primo die nou semel visus est; sic evangelistarum omnium testimonia collata demonstrant, sed, sicut dictum est, secundum dies numerandæ sunt manisestationes cius, ut ista sit tertia.

#### HOMILIA XI.

#### PERIA V.

#### Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, angelus Domini locutus est ad Philippum dicens: Surge et vade contra meridianum, et reliqua.

Bene in meridie quæritur, et invenitur, et abluitur ille qui devotione pectoris ardens velut quædam gentium primitiæ Deo meruit consecrari, in quo spiritaliter illud Psalmistæ completum est : Æthiopia preveniet manus Deo.

Ad viam quæ descendit ab Hierusalem in Gazam; Acc est deserta. Et surgens abiit. Non via sed Gaza deserta dicitur. Vetus enim illa Gaza quæ terminus quondam erat Chananæorum juxta Ægyptum ad so-Rum usque destructa, et alia pro illa alio loco est constructa. Quæ allegorice gentium plebem designat olim a Dei cultura desertam, neque prophetarum Tillius prædicationibus excultam. Via vero quæ ad eamdem ab Hierosolymis descendens fontem salutis aperuit Dominus Jesus Christus est qui ait : Ego sum D wia et veritas et vita; quia superna Hierusalem ad ■ nostra infirma descendit, baptismatis unda dealbavit, mostrique reatus crimina delevit.

Ecce vir Ethiops eunuchus potens. Pro virtute et ntegritate mentis vir appellatur; nec immerito, qui mantum studium in Scripturis habebat, ut eas etiam En via legere non cessaret, tantumque amoris in religione gerebat ut aula regia derelicta de ultimis mundi partibus veniret ad templum Domini. Unde 🔰 uxta mercedem dum quærit interpretem lectionis, Christum quem quærebat invenit, plusque, ut Hie-Fonymus ait, in deserto fonte Ecclesiæ quam in au-Fate Synagogie templo reperit. Ibi mim quod Jere-

laqueo mortis nostræ, et quasi tribulatione assatus A mias admirando proloquitur : Mutavit Æthiops pellem suam : id est sorde peccatorum ablufa de lavacro Jesu dealbatus ascendit.

> Candacis reginæ Æthiopum. Et in Regum libro legimus quia regina Austri venit a finibus terræ audire sapientiam Salomonis. Moris quippe fuit illi nationi semper a feminis regi easque Candaces appellare. Regina Æthiopum, thesaurarium præmittens in Hierusalem, gentium designat Ecclesiam, virtutum fideique Domino dona laturam. Sed et nominis etymologia convenit. Potest enim Candacis ex Hebræo commutata interpretari; ipsa quippe est cui in psalmo pro his qui commutabantur in Scriptura dicitur : Audi, filia, et vide, et inclina aurem tuam, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui, etc. Dixit

> Accede et adjunge te ad currum istum. Accurrens autem Philippus audivit illum legentem Isaiam prophetam, et dixit : Putasne intelligis quæ legis? Qui ait: Et quomodo possum, nisi aliquis ostenderilmihi? Rogavitque Philippum ut ascenderet et sederet secum. Locus autem Scripturæ hic erat quem legebat. In corde Spiritus Philippo' loquebatur. Spiritui enim Domini quasi quædam nobis verba facere est occulta vi et quæ agenda sunt intimare.

> Tanquam ovis ad occisionem ductus est. Sicut ovis, cum ducitur ad victimam, non repuguat, sic ille propria passus est voluntate; vel altiori intellectu sicut agnus in pascha immolari solebat, sic pascha nostrum immolatus est Christus.

> Et sicul agnus coram tondente se sine voce. Non solum nos sanguine redemit, sed et lanis operuit, ut algentes in fidelitate sua veste calefaceret, et audiremus Apostolum nobis loquentem. Quotquot in Christo baptizati estis, Christum induistis.

> Sic non aperuit os suum, cum in passione sua Pilato et pontificibus pauca, Herodi nulla respondere volebat.

> In humilitate judicium ejus sublatum est. Quia judex omnium judicii reperit veritatem, sed absque ulla culpa seditione Judæorum et Pilati voce damna-

> Generationem ejus quis enarrabit? Aut de divinitate ejus accipiendum est, quod impossibile sit divinie nativitatis nosse mysteria de qua Pater loquitur. Ante luciserum genui te; aut de partu virginis, quod difficulter possit exponi. Cujus rationem Mariæ quærenti per angelum dicitur : Spiritus sanctus superreniet in te ; ut vel ah angelo vel evangelista tantum nativitatis ejus sacramenta dicantur, cujus narrator rarissimus est.

Quomodo tolletur a terra vita ejus? ut nequaquam in terra, sed in cœlo viveret. Hoc testimonium, cum in Actibus apostolorum reginæ Candacis eunuchus rheda veheretur, et legens non intelligeret, interpretante Philippo super passione et nomine Salvatoris intellexit, et statim baptizatus in agni sanguine quem legebat, vir meruit appellari et Apostolus genti Æthiopum missus est

non respondit ut patibulum pro nobis damnatus subiret. Ac si diceret: Ipse sicut ovis ad occisionem ductus est, et quasi agnus coram tondente obmutuit; etenim pascha nestrum immolatus est Christus. Quem Joannes Baptista monstrabat dicens : Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi. Qui et in Apocalypsi Joannis evangelistæ agnus occisus sæpe monstratur, quod de se ipso loquitur in Jeremia: Ego autem sicut agnus innocens et ductus ad victimam nesciebam. Cum enim nesciret peccatum, pro nobis peccatum factus est, et sicut agnus cum ducitur ad victimam non repugnat, sic ille passus est voluntate ut destrucret eum qui habebat mortis imperium, humilians se usque ad mortem, et morlabatur agnus, cujus cruor litus in postibus exterminatorem fugabat Ægypti, qui non solum sanguine suo nos redemit, sed et lanis operuit ut algentes in fidelitate sua veste calefaceret, et audiremus Apostolum loquentem nobis : Quotquot in Christo baptizati estis, Christum induis is; et in alio loco: Induimini Christo Jesu. Quo lque sequitur:

De angustia et de judicio sublatus est, sive ut Septuaginta transtulerunt : In humilitate judicium ejus sublatum est, illu l significat quod de tribulatione atque judicio ad Patrem victor ascenderit, sive quod judex omnium judicii non reperit veritatem, sed absque ulla culpa seditione Judæorum et Pilati voce damnatus sit, ut admiretur propheta quod omnium. Deus se tradiderit passioni; de quo Paulus loquitur : C Si enim credidissen:, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent. Sequitur:

Generationem ejus quis enarrabit? Quod dupliciter intelligitur. Aut enim de divinitate ejus accipiendum est, quod impossibile sit divinæ nativitatis nosse mysteria: de qua ipse loquitur in Proverbiis: Ante omnes colles generavit me, juxta illud quod alibi legimus: Quis cognovit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus fuit? id est, nullus; aut de partu virginis, quod difficulter possit exponi. Deinde cum Mariæ diceretur ab angelo, Concipies et paries filium, illa respondit: Unde mihi hoc, quæ virum non cognovi? Cui rursum angelus: Spiritus, inquit, sanctus superreniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi; ut vei ab angelo, vel ab evangelista tantum nativitatis D ejus sacramentum dicatur, cujus narrator rarissimus est. Aperiens autem Philippus os suum, et incipiens ab hac Scriptura, evangelizabat illi Jesum. Philippus interpretatur os lampadis; pulcherque est sensus quod os lampadis suum aperiret os dum obscura prophetiæ in scientiæ lucem proferret : quamvis et juxta historiam possit ista circumlocutio designare aliquando longiorem futurum tunc esse ejus scrmonem. Et dum irent per viam, venerunt ad quamdam aquam. Est hodie Bethtur, sive Bethsoro, vicus in tribu Juda euntibus ab Helia Chebron vicesimo lapide. Juxta quem fons ad radicem montis ebulliens ab cadem qua gignitur sorbetur humo. Apostolorum Acta refe-

Oni igitur oklatus est Pilato quia ipse voluit, et A runt in hujus viculi sonte eunuchum a Philippo suisse baptizatum. Nam est Helia Bethtur in tribu Juda mille passus distans ab Heliotripoli. Et ait cunuc us: Ecce aqua, quis prohibet me baptizari? Et jussit stare currum; et descenderunt uterque in aquam Philippus et eunuchus, et baptizavit eum. O mira doctoris virtus! Erat in vehiculo eunuchus, sacras litteras legebat, seil de quo legeret ignorabat; sed tamen eum quem in libro nesciens legebat pia mente scire cupiebat. Venit Philippus philosophus, ostendit ei Jesum qui clausus latebat. Et secundum aliam traditionem dixit Philippus cunucho : Si credis ex toto corde tuo, salvus eris. Etrespondit eunuchus: Gredo in Christum Filium Dei. Ea hora haptizatus est, fidelis factus est et sanctus, et de discipulo magister effectus est, et tem crusis. Hie agnus est in cujus typo immo- R deinceps prædicator, et gentis suæ apostolus effectus est. Cum autem ascendissent de aqua, Spiritus Domini rapuit Philippum, et amplius non vidit eum eunuchus. Sunt quidam qui hæc angelum in Spiritu sancto fecisse testantur. Ut Ilieronymus prodit; nam et similiter factum legitur de Habacuc portante prandium Daniel: Philippus autem inventus est in Azoto. Azotus oppidum insigne Palæstinæ quod Hebraice vocatur Isdoth, et est una de quinque olim civitatibus Allophylorum. Interpretatur enim Azotus ignis generationis seu ignis patruelis. Et pertransiens evangelizubat civitatibus cunctis, donec veniret Cæsaream. Cæsarea Palæstinæ dicitur, ubi infra domum habuisce describitur Philippus quæ usque hodie demonstratur, nec non et cubiculum quatuor filiarum ejus virginum prophetantium. Cæsareæ civitates du:e sunt in terra repromissionis. Una Cæsarea Palæstinæ in littore maris Magni sita, quæ quondam Pirgos, id est Turris Stratonis dicta est; sed ab Herode rege Judicæ nobilis et pulchrius, et contra vim maris multo utilius exstructa in honorem Cæsaris Augusti Cæsarea cognominata est, cui etiam templum in ea marmore albo construxit, in qua nepos ejus Herodes ab angelo percussus, Cornelius centurio baptizatus, et Agabus propheta zona Pauli ligatus est. Altera vero Cæsarea Philippi, cujus Evangelium meminit esse tetrarchiam ad radices montis Libani facta, et in honore Cæsaris cognominata est. Sed et tertia Cæ sarea Cappadociæ metropolis est, cujus Lucas ita meminit : Descendens Casaream salutavit Ecclesiam.

#### HOMILIA XII ITEM FERIA V.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem. In illo tempore, Maria autem stabat ad monumen. tum foris plorans, et reliqua.

Pensandum est hujus mulieris mentem quanta vis amoris accenderat, quæ a monumento Domini etiam discipulis recedentibus non recedebat, exquirebat quem non invenerat, flehat inguirende, et amoris sui igne succensa, cjus quem ablatum credidit ardebat desiderio. Et oculi, qui Dominum quasierunt et non invenerunt, lacrymis jam exundabant, amplius dolentes quod fuerat ablatus de monumento, quam quod fuerat occisus in ligno, quoniam magistri

tanti, cujus eis vita subtracta fuerat, nec memoria A spiritaliter hortulanus erat, qui in ejus pectore per remanebat. Unde contigit ut eum sola videret quæ remansit, quia nimirum virtus boni operis perseverantia est, ut voce Veritatis dicitur : Qui autem verseveraverit usque in finem, hic salvus erit. Dum ergo fleret, inclinavit se et prospexit in monumentum, et vidit duos angelos in albis sedentes, unum ad caput et unum ad pedes. ubi positum suerat corpus Jesu. Ista itaque quæ sic amabat, quæ se ad monumentum quod perspexerat iterum inclinat, videamus quo fructu amoris in ea ingeminat opus inquisitionis. Sequitur: Vidit duos angelos in albis sedentes, unum ad caput et unum ad pedes, ubi positum fuerat corpus Jesu. Quid est quod in loco Dominici corporis duo angeli videntur : unus ad caput atque alius ad pedes sedens, nisi quod Latina lingua ange- B si tu sustulisti eum, hoc habet vis amoris, hoc agere lus nuntius dicitur, et ille ex passione sua nuntiandus erat, qui et Deus est ante sæcula, et homo in fine sæculorum. Quasi ad caput sedet angelus cum per apostolos prædicatur, quia In principio erat Verbum et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Et quasi ad pedes sedet angelus cum diciter : Et Verbum factum est. Possumus etiam et duos angelos duo Testamenta cognoscere, unum prius et aliud sequens; qui videlicet angeli per locum Dominici corporis sibimetipsis sunt conjuncti, quia nimirum utraque testamenta dum pari sensu incarnatum, et mortuum, ac surrexisse Dominum nuntiant, quasi Testamentum prius ad caput et Testamentum posterius ad pedes sedet. Dicunt ei : Mulier, quid ploras? quasi dixissent: Non est mortuum plorare, quem C viventem credere debes. Dicit eis: Quia tulerunt Dominum meum, etc. Dominum suum vocat Domini sui corpus examine, a parte totum significans, sicut omnes consitemur Jesum Christum Filium Dei unicum Dominum nostrum; quod utique simul est et verbum et anima, et caro, crucifixum tamen et sepultum, cum sola ejus sepulta sit caro. Et nescio, inquit, ubi posuerunt eum. Hæc erat causa major doloris quod nesciebat quo iret ad consolandum dolorem. Sed prope erat hora, qua tristitia ejus verteretur in gaudium. Hac cum dixisset, conversa est retrorsum, et vidit Jesum stantem, et non sciebat quia Jesus est. Notandum quod Maria quie adhuc de Domini resurrectione dubitabat, retrorsum conversa est, videret Jesum, quia videlicet per camdem dubi- D bis ostenditur quod Maria amplecti voluit ejus tationem suam quasi terga in Domini faciem miserat quein resurrexisse minime credebat. Sed quia amabat et dubitabat, videbat et non cognoscebat; eumque illi amor ostenderat et dubietas abscondebat, cujus adhuc ignorantia exprimitur cum infertur, et nesciebat quia Jesus esset. Dicit ei Jesus: Mulier, quid ploras? Quem quæris? Interrogatur doloris causa ut augeatur desiderium, quatenus cum nominaret quem quæreret, in amore ejus ardentius æstuaret. Illa existimans quia hortulanus esset, dicit ei : Domine, si tu sustulisti eum, dicito mihi ubi tu posuisti eum; et ego eum tollam. Forsitan nec errando mulier hæc erravit quæ Jesum hortulanum credi.lit. An non ei

amoris sui semina virtutum virentia plantavit sata? Sed quid est quod viso eo, quem hortulanum credidit, cui necdum dixerat quem credebat, ait ei : Domine, si tu sustulisti eum, dicito mihi? Nemo calumnietur mulierem quod hortulanum dixerit Dominum et Jesum magistrum. Ibi e.im rogabat, hic agnoscebat. Ibi honorabat hominem a quo beneficium postulabat; hie recolebat doctorem a quo discerneret humana, et divina discebat. Appellabat Dominum cujus ancilla non erat, ut perveniret ad Dominum cujus erat. Aliter ergo Dominum dixit: Sustulerunt Dominum meum. Aliter autem : Domine, si tu sustulisti eum. Ibi ex veritate, hic ex honore. Quærebat itaque, et non dicebat. Quæ cum dixisset, Domine. solet in animo ut quem ipse semper cogitabat, nullum alium credat ignorare. Recte et hæc mulier quem quærit non dicit, et tamen dicit, Si tu sustalisti eum, quia alteri non putat esse incognitum, quem ipsa continuo plangit desiderio. Dicit ei: Maria. Conversa illa dicit ei : Rubboni; quod dicitur magister. Postquam eam communi vocabulo appellavit et sexu, et agnitus non est, vocat ex nomine. Ac si aperte dicat ei : Recognosce eum a quo recognosceris. Perfecto quoque viro dicit, Novi te ex nomine, quia homo commune omnium nostrum vocabulum est; Moyses vero proprium, cui recte dicitur, quia ex nomine scitur. Ac si aperte Dominus dicat: Non te generaliter ut cæteros, sed specialiter scio. Maria ergo quia vocatur ex nomine cognoscit auctorem atque eum protinus Rabboni id est magistrum vocat, quia et ipse erat qui quærebatur exterius, et ipse qui cam interius ut quæreret docebat. Dicit ei Jesus: Noli me tangere, nondum enim ascendi ad Patrem meum. Sic enim dictum est, Noli me tangere, ut in illa femina figuraretur Ecclesia de gentibus qui in Christo non credidit, nisi cum ascendisset ad Patrem; aut certe sic credi voluit Jesus, hoc est sic se spiritaliter tangi quod ipse et Pater unum sint. Aliter, non recte tangitur, id est, non recte creditur. Jam vero ab evangelista non subditur quid mulier fecerit, sed ex eo innuitur quod audivit cui dicitur : Noli me tangere, nondum enim ascendi ad Patrem meum. In his namque vervestigia quem recognovit. Sed ei magister dicit: Noli me tangere, non quia post resurrectionem Dominus tactum renuerit feminarum cum de duabus ad sepulcrum ejus scriptum sit : Accesserunt et tenucrunt pedes ejus. Sed cur tangi non debeat ratio quoque additur, cum subinfertur : Nondum enim ascendi ad Patrem meum. In corde etenim nostro tunc Jesus ascendit ad Patrem cum æqualis Patri creditur. Nam quisquis eum æqualem Patri non credit, adhuc in ejus pectore ad Patrem non ascendit. Ille ergo Jesum veraciter tangit qui Patri Filium coxternum credit. Vade ad fratres meos et dic eis: Ascendo ad Patrem meum et Patrem vestrum. et

ad Deum meum et Deum vestrum. Non ait Patrem A quod dicitur vivificatos autem spiritu, sanctus Athanostrum; aliter ergo meum, aliter vestrum: Deum meum sub quo et ego homo sum; Deum vestrum inter quos et ipsum mediator sum. Cum meum dicat et vestrum, cur non communiter dicit nostrum? Sed distincte loquens indicat quia eumdem Patrem et Dominum dissimiliter habet ipse quam nos. Ascendo ad Patrem meum, videlicet per naturam, et Patrem vestrum, per gratiam; ad Deum meum quia descendi, ud Deum vestrum quia ascendistis. Quia enim et ego homo, Deus mihi est; quia vos ab errore liberati, Deus est vobis. Distincte ergo mihi Pater et Deus est, quia quem ante sæcula Dominum genuit hominem, in fine sæculorum mecum creavit. Venit Maria Magdalene annuntians discipulis : Quia vidi Dominum, et hæc dixit mihi. Ecce humani generis B culpa ibi abscinditur unde processit; quia enim in paradiso mulier viro propinavit mortem, a sepulcro mulier viris annuntiat vitam, et dicta sui vivificatoris narrat quæ mortiferi serpentis verba narraverat. Ac si humano generi non verbis Dominus, sed rebus dicat : De qua manu vobis illatus est potus mortis, de ipsa suscipite poculum vitæ. In hoc istarum duarum sit concordia lectionum quia locutus est angelus Mariæ, locutus est et Philippo, evangelizavit Jesum Philippus eunucho, nuntiavit Maria apostolis Jesum. Omnia enim'illa ad gloriam ipsius f.:cta sunt, cujus dono electis Dei largitur. Omue donum bonum, et omne datum perfectum Domini videlicet nostri Jesu Christi, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula C s.eculorum. Apien.

#### HOMILIA XIII.

### FERIA VI.

Lectio Epistolæ beati Petri apostoli.

Charissimi, Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, justus pro injustis, ut nos offerret Domino, et reliqua.

Oui ergo justus patitur, Christum imitatur; qui in flagellis corrigitur, latronem qui in cruce Christum cognovit, et post crucem cum Christo paradisum intravit. Qui nec inter flagella desistit a culpis, sinistrum imitatur latronem, qui propter peccata ascendit in crucem, et post crucem ruit in tartarum. Ideo autem Christum semel mortuum esse commemorat, ut nobis quoque in memoriam revocet quia D temporaneis nostris passionibus merces reddetur

Ut nos offerret Deo mortificatos quidem carne, vivificatos autem spiritu. De hac mortificatione carnis et vivisicatione spiritus, quam habent hi qui pro Domino per patientiam laborant, dicit et apostolus Paulus: Et si exterior homo noster corrumpitur, sed tamen is qui intus est renovatur de die in diem. Offert ergo nos Deo Patri Christus cum post mortificationem carnis pro illo immolari gaudemus, id est, vitam nostram laudabilem in conspectu Patris ostendit, vel certe offert nos Deo cum absolutos carne in æternum nos regnum introducit. Sane hoc nasius Alexandrinæ pontifex non ad hominis spiritum, qui mortificata carne melius vivificatur, dicente Propheta de Domino ut vivificet spiritum humilium, et vivificet cor contritorum, sed ad gratiam potius refert Spiritus sancti qui mortificantibus carnem suam vitam retribuit sempiternam. Utitur enim et hoc testimonio contra Arianos qui æqualitati sancte Trinitatis contradicunt, instruens quod individua divinæ operationis un tate vivificet Pater, vivificet Filius, vivificet Spiritus sanctus: Pater vivificet et Filius, quia scriptum est : Sicut enim suscitat Pater mortuos et vivificat, sic et Filius quos vult vivificat. Spiritus vero sanctus et hoc testimonio declaratur quod dicitur de Filio ut nos offerret Deo mortificatos quidem carne, vivificatos autem spiritu; ideoque quorum una operatio est horum esse dispar substantia et essentia non possit.

In quo et his qui in carne erant conclusi spiritaliter veniens prædicavit, qui increduli fuerant aliquando, qui nostris in temporibus carne veniens iter vitæ mundo prædicavit, ipse etiam ante diluvium qui tunc increduli erant et carnaliter vixerant spiritu veniens prædicavit; ipse enim per Spiritum sanctum erat in Noe cæterisque qui tunc fuere sanctis, et per corum bonam conversationem pravis illius ævi hominibus ut ad meliora converterentur prædicavit. Conclusos namque in carne dicit carnalibus desideriis aggravatos. Unde de illis Scriptura ait quod Omnis caro corruperit viam suam. Quod autem dicit in quo, significat in eo quod promiserat ut nos offerret Deo: quod et tunc si qui ad prædicationem Domini, quam post vitam fidelium prætendebat, credere noluissent, et ipsos offerre Deo Patri gaudebat. Si qui autem detrahebant de bonis tanquam de malefactoribus, hi veniente diluvio confundebantur; nam et de utroque potest intelligi quod ait, in quo, id est, in quo et eis qui in carne conclusi erant spiritaliter, id est spiritu veniens prædicavit, ut per eamdem prædicationem suam et credentibus corona laudis, et his qui in infidelitate persisterent confusio nasceretur. Quidam codices habent, In quo et his qui in carcere erant spiritu veniens prædicavit, quod ad eamdem pravorum et incredulorum intentionem respicit, qui quomodo tenebris obscuratum habent sensum, merito etiam in hac vita in carcere conclusi esse dicuntur, in quo videlicet carcere interioribus adhuc tenebris hoc est cæcitate mentis et operibus injustis gravantur, donec carne soluti in tenebras exteriores etiam in carcerem projiciantur æternæ damnationis. De quo Dominus in Evangelio: Et judex, inquit, tradat te ministro et in carcerem mittaris. Quamvis etiam sancti in hac vita se in carcere positos, cum gaudium supernæ patriæ sitiunt, merito proclament, juxta illud Psalmistæ: Educ de carcere animam meam ad confitendum nomini tuo, distat namque multum inter utrumque carcerem, siquidem reprobi in carcere sunt peccatorum et ignorantiæ, justi vero in carcere licet tribulationum positi, luce semper justitiæ dilatato in

Dominum corde fruuntur. Quod designaverunt apo- A mergendum quibus arca sublevatur ad cœlum. Ipse stoli Paulus et Silas, cum media nocte intimo carceris horrore vincti licet et flagellati hymnum Deo landibus kætissima voce canebant. Quidam hunc locum ita interpretatus est, quod consolationem illam de qua dicit apostolis Dominus: Multi prophetæ et justi cupierunt videre quæ vos videtis, et non viderunt, et audire quæ auditis, et non audierunt. De qua et Psalmista: Defecerunt, inquit, oculi mei in eloquium tuum dicentes: Quando consolaberis me? Sancti quiescentes in inferno desideraverunt, quod descendente in inferna Domino, etiam his qui in carcere erant, et increduli quondam fuerunt in diebus Noc, consolatio vel exhortatio prædicata fuerit, hæc ille dixerit. Sed catholica fides habet quod descendens ad inferna Dominus non incredulos inde, sed sideles solummodo B efficeremur; prosectus in calum. Sicut enim ipse resuos educens, ad cœlestia secum regna perduxerit; neque exutis corpore animabus et inferorum carcere damnatis salutem quam ante mortem dilexerant prædicaverit, sed carcere scelerum inclusi in hac vita vel per seipsum vel per suorum exempla sive verba Adelium quotidie viam vitæ demonstrant, de quibus dicit : Qui increduli suerant, quando exspectabat Dei patientia in diebus Noe, cum fabricaretur arca. Nam et ipsa Dei patientia prædicatio ejus erat cum Noe centum annos arcæ operibus insistens. Quid mundo futurum esset quotidiani operis exsecutione monstrabat, quia Paulus ait : An ignoras quia patientia Dei ad pænitentiam te adducit, et cætera. Alia translatio hunc locum ita habet : Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, justus pro injustis, ut nos ducat ad Deum mortificatos corpore, sed vivificatos in spiritu, in quo spiritu et eis qui in carcere erant prædicavit: qui quondam non crediderant in diebus illis cum exspectaret Dei patientia in diebus Noe, cum fabricaretur arca, in qua pauci, id est octo animæ salvæ fastæ sunt per aquam. Quod et nos nunc similis formæ salvos facit baptisma. Formam baptismi assimulatam dicit arcæ, et aquis diluvii. Et recte omnino quod et ipsa fabricatio arcæ de lignis levigatis constructionem signat Ecclesiæ, quæ sit de collectione animarum fidelium per architectos verbi, et quod percunte orbe toto pauci, id est, octo animæ salvæ factæ sunt. Per aquam significat quod ad comparationem percuntium, gentilium, Judæorum, hæreticorum et falsorum fidelium multo brevior est numerus electorum. Unde, de angusta porta et arcta via quæ ducit ad vitam dicitur : Et pauci sunt qui inveniunt eam, et iterum: Noli timere, pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum. De quo pusillo grege et hic apte subjungitur : Non carnis depositio sordium, sed conscientiæ bonæ interrogatio in Deum. Ubi est enim conscientia bona, nisi ubi est sides non ticta? Docet namque apostolus Paulus, quod finis præcepti est charitas de corde puro et conscientia bona et fide non ficta. Quod ergo aqua diluvii non salvavit extra arcam positos, sed cecidit, sine dubio præfigurabat ownern hæreticum, licet habentem baptismatis mcramentum, non aliis, sed ipsis aquis ad inferna

quoque octonarius numerus animarum quæ salvæ factæ sunt per aquam significat, quia sancta Ecclesia in sacramentum Dominicæ resurrectionis baptismi lavacrum percipit, ut sicut ipse resurrexit a mortuis per gloriam Patris, ita et nos expurgati a peccatis per aquam regenerationis in novitate vitæ ambulemus. Octavo namque die, hoc est post septimam sabbati, Dominus a mortuis resurgens et exemplum nobis futuræ resurrectionis et mysterium novæ conversationis, qua in terris positi cœlestem vitam agoremus, ostendit. Quam etiam ipse Petrus exponendo subjungit dicens:

Per resurrectionem Jesu Christi, qui est in dextera Dei, deglutiens mortem ut vitæ æternæ participes surgens a mortuis ascendit in cœlum et sedet a dextris Dei, sic etiam nobis per haptisma viam salutis ac regni cœlestis introitum patere signavit. Bene autem ait, deglu iens mortem; quod enim deglutimus. agimus, ut virtute nostri corporis absumptum, nusquam pareat; et deglutivit mortem Dominus, quam resurgens a mortuis ita funditus consumpsit; ut nihil contra se ultra per attactum alicujus corruptionis valeret, ac manente specie veri corporis abesset prorsus labes omnis priscæ fragilitatis. Quod ipsum et nobis in fine promittitur futurum, dicente Apostolo cum de nostra resurrectione loqueretur : Tunc fiet sermo qui scriptus est: Absorpta est mors in victoria. Bene absorpta, quia et cum nos vitæ æternæ participes fuerimus effecti, ita nimirum virtus corporalis immortalis omne præteritæ corruptionis novum tollet, quomodo solet flamma ignis immissam aquæ guttam ardoris sui consumere virtute.

#### HOMILIA XIV. ITEM FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore: Undecim discipuli abierunt in Galilæam in montem ubi constituerat eis Jesus, etc.

Post resurrectionem enim Jesus in Galilææ monte conspicitur ibique adoratur. Licet quidam dubitent, et dubitatio eorum nostram augeat sidem, dum manifestius ostenditur Thomæ et latus lancea vulneratum et manus fixas demonstrat clavis.

Et accedens Jesus locutus est eis dicens : Data est mihi omnis potestas in cœlo et in terra. Data ei qui paulo crucifixus ante, qui sepultus in tumulo, qui mortuus jacuerat, qui postea resurrexerat. In cœlo autem et in terra potestas data est, ut qui antea regnabat in cœlo per fidem credentium regnet in terris.

Euntes ergo docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Primum docent omnes gentes, deinde doctos intinguunt aqua. Non enim potest fieri ut corpus baptismi recipiat sacramentum, nisi antea anima fidei susceperit veritatem. Baptizantur autem in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti ut quorum est una divinitas, sit una largitio, nomenque Trinitatis unus Deus est.

. Docentes eos servare omnia quæcumque mandavi robis. Ordo præcipuus jussit apostolis ut primum docerent universas gentes, deinde fidei tingerent sacramento, et post fidem ac baptisma quæ essent observanda præciperent. At ne putemus levia esse quæ jusserunt et pauca addit.

Omnia quacunque mandavi robis, ut qui credidetint, qui in Trinitate fuerint baptizati, omnia faciant qua praccepta sunt.

Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus, usque ad consummationem saculi. Qui usque ad consummationem sæculi cum discipulis se futurum esse promittit, et illos ostendit semper esse victuros, et se nunquam a credentibus recessurum. Qui autem ad consummationem mundi sui præsentiam pollicetur, non ignorat eam diem in qua die se scit futurum cum B apostolis. Quomodo dixit, Ecce ego vobiscum sum usque ad consummationem saculi; et iterum : Hæc sunt, inquit, verba mea cum adhuc essem vobiscum, hoc est cum adhuc Mortalis essem sicut et vos? Cum illis enim erat præsentia corporis, non cum illis erat conditione mortalitatis. Et modo nobiscum est præsentia majestatis, et nobiscum non est præsentia corporis. Istarum duarum in sacrosancto baptismate fit concordia lectionum. Apostolus enim dicit: Et vos similis formæ salvos facit baptisma; Evangelium ait : Docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Qui crediderit et baptizatus fuerit, salvus erit; qui vero non crediderit et baptizatus non fuerit, in æternum damnabitur.

#### HOMILIA XV. SABBATO IN OCTAVA PASCHÆ.

·Lectio Epistolæ heati Petri apostoli,

Charissimi, deponentes omnem malitiam, et omnem delum, et simulationes, et invidias, et omnes detractiones, sicut modo geniti infuntes, rationabile, sine dolo lac concupiscite, ut in eo crescatis in salutem, etc.

Qui renati estis, inquit, nuper et filii Dei per baptisma facti tales estote modo per studium bonæ conversationis, quales sunt recensiti infantes per naturam innoxiæ ætatis, ignari malitiæ et omnis doli, simulare, invidere, detrahere, aliis hujusmodi vitiis mancipari omnimodis ignorantes. Qui sicut lac in æternum naturaliter desiderant ut ad salutem crescere, atque ad panem comedentes pervenire valeant. ita et vos simplicia rudimenta fidei primo de Ecclesiæ matris uberibus quærite, hoc est, de utriusque testamenti doctoribus qui divina eloquia vel scripsere, vel etiam viva voce vobis prædicant ut bene discerdo perveniatis ad refectionem panis vivi qui de cœlo descendit, hoc est per sacramenta Dominicæ incarnationis quibus renati estis et quibus nutrimini, perveniatis ad contemplationem divinæ majestatis.

Rationabile, inquit, et sine dolo lac concupiscite ut in eo crescatis in salutem, præcepto concupiscendi lac verbi tangit eos qui ad audiendas lectiones sacras inviti et fastidiosi adveniunt, ignari illius sitis et esuriei de qua Dominus ait: Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam, ideoque tardius ad perfectum salu-

Docentes eos servare omnia quæcumque mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibis. Ordo precipius jussit apostolis ut primum cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognoscere divina, et mandavi A tis crementum pervenientes cibo refici di cibo refic

Si tamen gustastis quomodo dulcis est Dominus. Hoc. inquit, pacto dimissa atque emundata cordis vestri malitia et spurcitia spiritalem Christi alimonjam concupiscite, sic divinæ dulcedinis quanta sit multitudo sapitis. Nam qui nihil de superna suavitate gustat animo, non est mirum si hunc terrestribus illecebris sordidare non evitat. Bene autem Psalmista gustare monet quam dulcis sit Dominus, quia nonnulli sunt qui non id de Domino sentiunt quod dulce interius sapiant, sed quod excussum interius sonet. Qui et si secreta quædam intelligendo percipiunt, eorum dulcedinem experiri non possunt. Et si noverunt quomodo sunt, ignorant, ut dixi, quomodo sapiunt. Et quo modo in ipso psalmo de quo hune versiculum assumpsit præmissum est : Accedite ad cum et illuminamini; recte beatus Petrus subdit dicens:

Ad quem accedentes lapidem vivum ab hominibus quidem reprobatum, a Domino autem electum et honorificatum. Et hoc de lapide testimonium sumit ex psalmo, ubi scriptum est : Lapidem quem reprobaverunt adificantes, hic factus est in caput anguli. Quod ne quis Judaico sensu putaret de materiali lapide a Propheta cantatum, qui in ædificatione terrenæ cujuslibet domus contra hominum dispositionem divino judicio componeretur consulte addit. vivum; ad quem accedentes, inquiens lapidem vivum, ut de Christo dictum significet qui recte lapis appellatus est, qui in carne veniens ædificationi sanctæ Ecclesiæ qui hanc confirmaret sese inserere dignatus est. Vivus autem qui dicere potuit : Ego sum via, veritas et vita. Qui ab hominibus reprobatus est cum diceret: Ego autem constitutus sum rex ab eo, etc. Et honorificatus, quoniam post mortem crucis Deus illum exaltavit, et donavit illi nomen quod est super omne nomen, etc.

Et ipsi tanquam lapides vivi superædificamini in domos spiritales. Superardificamini illos dicit, quia sine Domino Jesu Christo, lapide scilicet vivo, nulla spiritalis ædificatio stare potest. Fundamentum enim aliud nemo potest ponere præter ipsum cujus participatione fideles lapides vivi efficiuntur, qui per infidelitatem lapides mortui fuerant, duri scilicet et insensibiles quibus merito diceretur : Auferam a vobis cor lapideum, et dubo vobis cor carneum. Sed tanquam lapides vivi ad spiritale ædificium aptantur. qui per discretionem eruditi doctoris amputatis actibus et cogitationibus superfluis velut ictu quadrantur securis, et sicut ordines lapidum in pariete portantur alii ab aliis, ita portantur fideles quique a præcedentibus in Ecclesia justis; portant ipsi sequentes per doctrinam et tolerantiam usque ad ultimum justum, qui cum a prioribus portetur quem portare debeat, ipse sequentem non habebit. Qui autem omne ædificium portat, et ipse a nemine portatur, Dominus est Christus, unde et lapis a Propheta pretiosus vocatur

domos spiritales. Ita fieri illos domos spiritales dicit, cum sit una domus Christi ex angelis et electis hominibus collecta, quo modo cum sit una Ecclesia catholica toto orbe diffusa, sæpe pluraliter appellantur ecclesiæ propter multifaria scilicet fidelium conventicula variis tribubus populis et linguis discreta. Unde dicit ipse: Ego Jesus misi angelum meum testificari vobis bæc in ecclesiis. Nec prætereundum quod quidam codices habent numero singulari superædificamini domus spiritalis, alii superædificamini in domum spiritalem, in quo nimirum unitas ipsa totius sanctæ Ecclesiæ aptius commendatur. Cum autem jam dixisset Superædificamini domos spiritales sive domus spiritalis addit :

Sacerdotium sanctum, id est, sacerdotium secun- B dum vos ipsi existentes super fundamentum Christi. Omnem ergo Ecclesiam sacerdotium sanctum appellat, quod sola domus Aaron in lege nomen et officium habuit. Quia nimirum omnes summi pontificis membra sumus, cuncti oleo lætitiæ signamur, universis congruit quod subdit:

Offerre spiritales hostias per Jesum Christum. Spiritales autem hostias opera nostra, eleemosynas et preces dicit, ad distinctionem carnalium in lege victimarum. Quod autem in conclusione dicit per Jesum Christum ad cuncta quæ promiserat pertinet quo per ipsius gratiam et superædificamur in illo per architectos sapientes, hoc est ministros Novi Testamenti, et domus spiritales efficient per spiritum ejus contra pluvias, ventos, flumina tentationum muniti, C sancta, populus acquisitionis. Hoc est, laudis testiet sacerdotio sancto participari, et boni aliquid acceptabile Domino gerere, non nisi per ipsum valemus. Sicut enim palmes non potest ferre fructum a semetipso nisi manserit in vite, sic nec vos, inquit, nisi in me manserilis.

Propter quod continet Scriptura: Ecce pono in Sion lapidem summum angularem electum, pretiosum. Hoc testimonium de Isaia ponit ad confirmandum hoc quod promiserat ad quem accedentes lapidem vivum, astruens et assirmans Dominum Salvatorem propter firmitatem suam lapidem a prophetis vocari, et quod addit :

Et omnis qui credit in eum non consundetur, propter hoc ponit quod dixerat: Et vos tanquam lapides vivi supera dificamini. Pulchre autem prophetæ hic D conveniunt, et Apostoli sermo quo dicitur: Accedentes ad lapidem vivum, vel credentes in eo non confundi, illius psalmi versiculo in quo cum dictum esset, Accedite ad eum et illuminamini, continuo subjunctum est : Et vultus vestri non erubescent. Cui simile est quod Joannes ait : Et nunc, filioli, manete in eo, ut cum apparuerit habeamus fiduciam et non confundamur ab eo in adventu ejus.

Vobis igitur honor credentibus. Ille nimirum honor ut non confundamini ab eo in adventu ejus. Sed sicut ipse ait : Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus.

Non credentibus autem lapis quem reprobave-PATROL. CX.

in fundamento fundatus. Superædificamini, inquit, in A runt ædificantes, ut sicut illum reprobaverunt cum ædificarent actus suos, nolentes eum in fundamento cordis sui ponere, ita et ipsi reprobentur ab eo in adventu ejus, nolente illo tunc eos qui se reprobaverunt in ædificationem accipere domus suæ quæ est in cœlis. Et hæc distinctio honoris credentium, non credentium autem reprobationis hucusque pertingit, hinc item de credentibus insert :

> Hic factus in caput anguli. Quia videlicet sicut lapis angularis duos parietes conjungit, ita Dominus Judæorum plébem et gentium in una sibi fidei societate copulavit. Ac mox de infidelibus addit:

> Et lapis offensionis et petra scandali. Hinc et Paulus : Nos prædicamus, inquit, Christum Judæis quidem scandalum, gentibus autem stultitiam.

> His qui offendunt verbo, nec credunt in quo positi sunt. Offendunt verbo eo ipso quod verbum Dei audire eos contingit; offendunt animo, dum nolunt credere quod audiunt. Quorum stultitiam exaggerando subjecit, nec credunt in quo et positi. Sunt qui in hoc positi, id est per naturam homines facti sunt ut credant Deo et ejus voluntati obtemperent, Salomone attestante cum ait : Dominum time et mandata ejus observa, hoc est omnis homo, id est, in hoc naturaliter factus est omnis homo ut Deum timens ejus mandatis obsecundet. Quidam codices habent, in quo et positi. Item quod intelligitur juxta hoc, quod Paulus de Domino loquens ait : In ipso enim et vivimus, et movemur, et sumus.

> Vos autem genus electum, regale sacerdotium, gens monium quon Lam antiquo Domini populo per Moysen datum, quod nunc recte gentibus dat apostolus Petrus, quia videlicet in Christum crediderunt, qui velut lapis angularis in eam quam in se Israel habuerat salutem gentes adunivit, quos genus electum vocat propter fidem, ut distinguat ab eis qui lapidem vivum reprobando facti sunt ipsi reprobi. Regale autem saccrdotium qui illius corpori sunt uniti qui rex summus et sacerdos est verus, regnum suis tribuens ut rex, et ut pontifex corum peccata sui sanguinis hostia mundans, Regale sacerdotium cos nominat, et ut regnum sperare perpetuum et hostias immaculatæ conversationis Deo semper offerre meminerint. Gens quoque sancta et populus acquisitionis vocantur juxta id quod apostolus Paulus prophetiæ exponens sententiam dicentis: Justus autem meus ex side vivit. Quod si subtraxerit se non placebit animæ meæ. Nos autem, inquit, non sumus subtractionis in perditionem, sed fidei in acquisitionem anima. Et in Actibus apostolorum : Vos Spiritus sanctus posuit episcopos regere Ecclesiam Domini quam acquisivit sanguine suo. Populus ergo acquisitionis facti sumus in sanguine nostri Redemptoris, quod erat quondam populus Israel, redemptus sanguine agni de Ægypto. Unde et in sequenti quoque versiculo mystice veteris recordatur historiæ, et hac novo Dei populo spiritaliter docet implendum dicens:

Ut virtules annuntietis ejus qui de tenebris vos voca-

vit in admirabile lumen suum. Sicut enim hi qui de A cum quærerent, aut secum dolerent ablatum Do-Ægyptia servitute liberati sunt per Moysen carmen triumphale post transitum maris Rubri, et demersum Pharaonis exercitum Domino cantarunt, ita et nos oportet post perceptam in baptismo remissionem peccatorum dignas beneficiis cœlestibus rependere gratias. Namque Ægyptii non solum quia populum Dei affligebant, verum etiam quia tenebræ vel tribulationes interpretantur apte persequentia nos peccata, sed in baptismate significant deleta. Liberatio quoque filiorum Israel, et ad promissam olim patriam perductio congruit mysterio nostræ redemptionis per quam ad lucem supernæ mansionis illustrante nos ac ducente Christi gratia tendimus; cujus lucem gratiæ etiam illa nubes et ignis columna præmonstravit, quæ eos in toto itinere illo a tenebris B defendit noctium et ad promissas patriæ sedes in venerabili calle perduxit.

Qui aliquando non populus, nunc autem populus Deilqui non consecuti misericordiam, nunc autem misericordiam consecuti. Indicat aperte per hos versiculos, quod his qui de gentibus ad fidem venerant hanc scripsit epistolam; qui quondam alienati a conversatione populi Dei, tunc per gratiam fidei populo sunt ejus uniti, et misericordiam quam sperare non noverant adepti. Assumit autem eos de propheta Osce qui de vocatione gentium præcinens ait: Vocabo, inquit, non plebem meam, plebem meam, et non misericordiam consecutam, misericordiam consecutam. Et erit in loco ubi dictum est eis: Non plebs mea vos; ibi vocabuntur filii Dei vivi. Et juxta C Psalmistæ sententiam: Omnes gentes plaudent manibus et jubilant in voce exsultationis. Et item : Omnes gentes, inquit, venient, et adorabunt coram te, et honorificabunt nomen tuum in æternum, quia maguus est Dominus Deus noster et magnitudinis ejus non est finis; qui vivit et regnat in Trinitate et unitate perfecta Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA XVI. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem. In illo tempore, una sabbati Maria Magdalene venit mane, cum adhuc tenebræ essent, ad monumentum et vidit lapidem sublatum a monumento, etc.

Sicut in principio mulier auctor culpæ viro suit, D vir exsecutor erroris, ita nunc quæ prius mortem gustaverat resurrectionem prior vidit; et ne perpetui reatus apud viros opprobrium sustineret quæ culpam viro transfuderat, transfudit et gratiam. Una sabbati dicit, quam jam diem Dominicum propter Domini resurrectionem mos Christianus appellat; quem Matthaus solus in evangelistis primam sabhati nominavit.

Cucurrit ergo, et venit ad Simonem Petrum et ad alium discipulum quem amabat Jesus, et dixit eis: Tulerunt Dominum de monumento, et nescio ubi posuerunt eum. Amore nimio turbata dum quem quæsivit non invenit: cucurrit discipulis nuntiare ut aut seminum, quem Dominum nominare non metuit dum corpus illius tantummodo quæreret in sepulcro.

Exiit ergo Petrus et ille alius discipulus, et renerunt ad monumentum. Currebant autem duo simul, et ille alius discipulus præcucurrit citius Petro, et venit primus [prius] ad monumentum. Advertenda hic et commendanda recapitulatio quomodo reditum est ad id quod fuerat prætermissum, et tanquam hoc sequeretur adjunctum est. Cum enim jam dixisset Venerunt ad monumentum, regressus est ut narraret quomodo venerunt, atque ait : Accurrebant autem duo simul, etc. Ubi ostendit quod præcurrens ad monumentum prior venerit ille alius discipulus, quem seipsum significat, sed tanquam de alio more sanctæ Scripturæ cuncta narrat.

Et cum se inclinasset, vidit linteamina posita, non tamen introivit. Quod vero Maria Magdalene venit ad monumentum cum adhuc tenebræ essent, juxta historiam notatur hora, juxta intellectum vero mysticum requirentis signatur intelligentia. Maria enim auctorem omnium quem carne viderat mortuum quærebat in monumento, et quia hunc minime invenit, furatum credidit. Adhuc ergo erant tenebræ, cum venit ad monumentum. Cucurrit citius, discipulis nuntiavit; sed illi præ cæteris cucurrerunt qui præ cæteris amaverunt, videlicet Petrus et Joannes. Currebant autem diu simul, sed Joannes præcucurrit citius Petro, venit prior ad monumentum et ingredi non præsumpsit.

Venit ergo Simon Petrus sequens eum, et introivit in monumentum. Iste vero cursus duorum discipulorum magnum habet mysterium. Quid enim per Joannem qui prior venit ad monumentum et non intravit nisi Synagoga significatur? Quid per Petrum, nisi Ecclesia ex gentibus congregata demonstratur, quæ posterius vocata, prior intravit? Cucurrerunt enim pariter Gentilitas et Synagoga per hujus sæculi successiones, sed non pari intelligentia veniebant. Venit Synagoga prior ad monumentum, sed minime intravit, quia legis quædam percepit mandata, prophetas incarnationis ac passionis Dominicæ audivit, sed credere in mortuum noluit.

Vidit Joannes positu linteamina, non tamen introivit, quia videlicet Synagoga et Scripturæ sacræ sacramenta cognovit, et tamen ad fidem passionis Dominicæ credendo, intrare distulit; quem diu longeque prophetavit, præsentem vidit et renuit, hominem esse despexit, Deum carne mortalem factum credere noluit. Quid ergo est, nisi quia et citius cucurrit, et tamen ad monumentum vacua stetit. Venit autem Simon Petrus subsequens eum et introivit in monumentum, quia secuta posterior Ecclesia gentium mediatorem Dei et hominum hominem Jesum Christum, et cognovit carne, mortuum et viventem credidit Deum. Sequitur:

Et vidit linteamina posita, et sudarium, quod fuerat super caput Jesu non cum linteaminibus positum, quod su larium capitis Domini cum linteaminibus non invenitur in monumento, nisi quod attestante Paulo caput Chris i est Deus et divinitatis incomprehensitilia sacramenta ab infirmitatis nostræ cognitione disjuncta sunt, ejusque potentia creaturæ transcendit naturam. Et notandum quod non solum separatim, sed etiam involutum invenire dicitur. Lintenm quippe quod involvitur, ejus nec initium nec finis aspicitur Recte ergo sudarium capitis involutum est, quia celsitudo divinitatis nec cœpit esse nec desivit. Bene autem additur, in unum loeum, quia in scissura mentium Deus non est; Deus quippe in unitate est, et illi ejus habere gratiam merentur qui se ab invicem propter persecutorum passio Domini nostri designari, cujus passionis sacramenta infidelibus sunt involuta, quia quem videbant carne mortalem, Deum esse immortalem non credebant. Sudarium ergo quod super ejus caput fuerat, seorsum invenitur, quia ipsa passio Redemptoris nostri longe a nostra passione disjuncta est, quoniam ipse sine culpa pertulit quod nos culpa tolerames. Ipse sponte morti succumbere voluit, ad quam nos inviti venimus. Sequitur:

Tune ergo in:roivit et ille discipulus qui venerat prius ad monumentum. Postquam intravit Petrus, ingressus est et Joannes. Posterior intravit qui prior venerat. Notum est quod in fine mundi ad Redemptoris sidem ctiam Judæa colligetur, Paulo attestante qui ait : Donce plenitudo gentium intraret, et C reritas. Baptizato in Jordane Domino descendit Spisic omnis Israel salvus fieres.

Et vidit et credidit. Quid ergo vidit et quid credidit? Vidit linteamina posita, et credidit quod mulier dixerat, de monumento Dominum fuisse sublatum. Adbuc enim tenebræ erant in monumento, id est, in mentibus illorum, ideo sequitur, et dixit: Nondum enim sciebant Scripturas, quia oporteret eum a mortuis resurgere. Abierunt ergo iterum discipuli ad semetipsos, id est, ubi habitabant, et unde ad monumentum cucurrerant. Hocque notandum est, quod in lapidis nomine et in duorum significatione populorum, istarum duarum congrua sit concordia lectionum et in angulari lapide secundum Apostolum uterque populus copulatur, et in duobus apostolis secundum Evangelium utrique populi designantur; Joan- D nes enim Judæorum, Petrus gentium populum figurabat. Qui tamen utrique et Judæis atque gentibus verbum Dei prædicabant, et Salvatorem nostrum Dominum Jesum Christum veraciter a mortuis resurrexisse otendebant, cui est gloria cum Domino Patre in unitate Spiritus sancti, per omnia sæcula seculorum. Amen.

#### HOMILIA XVII.

DOMINICA OCTAVA PASCHÆ.

Lectio Epistolæ beati Joannis apostoli.

Charissimi, omne quod natum est ex Deo, vincit mundum, etc.

Lieo namque mandata divina non sunt gravia,

sed separatim involutum in unum locum. Quid est A quia omnes qui vera devotione mancipantur, et adversa mundi hujus et blandimenta pari mente contemnunt, ipsam quoque mortem velut ingressum patriæ cœlestis amantes. Et ne quis sua virtute mundi vel luxus vel labores se superare posse confideret. consulte subjungit.

> Et hac est victoria qua vincit mundum, fides nostra. Illa nimirum sides quæ per dilectionem operatur, illa sides qua ejus humiliter auxilium siagitamus, qui ait : In mundo pressuram habebitis · sed confidite, ego rici mundum.

Quis est autem qui vincit mundum, nisi qui credit quod Jesus est Filius Dei? Vincit mundum, qui Jesum esse Filium Dei credens, digna eidem fidei opera jungit. Sed nunquid sola divinitatis ejus fides scandala non dividunt. Potest quoque per sudarium B et confessio valet ad salutem sufficere? Vide scquentia.

> Hic est, qui venit per aquam et sanguinem, Jesus Christus. Qui ergo erat æternus Filius Dei, factus est homo in tempore, ut qui nos per divinitatis suæ potentiam creaverat, per humanitatis suæ infirmitatem recrearct.

> Qui venit per aquam et sanguinem suæ passionis. Non in aqua solum, sed in aqua et sanguine. Non solum baptizari propter nostram ablutionem dignatus est, ut nobis l'aptismi sacramentum consecraret et traderet, verum etiam sanguinem suum dedit pro nobis et sua nos passione redemit; cujus sacramentis semper refecti nutriremur ad salutem.

Et spiritus est qui testificatur quomodo Christus est ritus sanctus in specie columbæ super eum, testimonium illi perhibens quia veritas est, hec est verus Dei Filius, verus mediator Dei et hominum, verus humani generis Redemptor ac reconciliator. vere ipse mundus ab omni labe peccati, vere sufficiens tollere peccata mundi. Quod etiam ipse Baptista, viso ejusdem Spiritus adventu, intelligens ait: Qui me misit baptizare in aqua, ille mihi dixit: Super quem videris Spiritum descendentem et manchtem super eum, hic est qui baptizat in Spiritu sancto. et ego vidi, et testimonium perhibui, quia hic est Filius Dei. Quia ergo Spiritus Jesum Christum esse testatur, ipse se veritatem cognominat. Baptista illum veritatem prædicat, filius tonitrui veritatem evangelizat. Taceant blasphemi qui hunc fantasma esse dogmatizant, pereat de terra memoria eorum, qui eum vel Deum vel hominem esse verum denogant.

Ouia tres sunt qui testimonium dant, spiritus, aqua, et sanguis. Spiritus dedit testimonium quomodo Jesus est veritas, quando super baptizatum descendit. Si enim Filius verus Dei non esset, nequaquam in eum tanta manifestatione Spiritus sanctus veniret. Aqua etiam et sanguis dedere testimonium quomodo Jesus est veritas, quando de latere ejus in cruce mortui manarunt, quod nullatenus sieri posset, si veram carnis naturam non haberet. Sed et hoc quod cum ante passionem oraret, factus est sudor

ejus sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram, A nos; qui redimet animas servorum suorum et non veritati carnis assumptæ testimonium dat. Nec re-Jiciendum quod in hoc quoque sanguis et aqua testimonium illi dederunt quando de latere mortui vivaciter essluxerunt, quod erat contra naturam corporis; atque ob id mysteriis aptum et testimonio veritatis fuit congruum, videlicet insinuatur quia et ipsum Domini corpus melius post mortem esset victurum resuscitatum in gloria, et ipsa mors illius nobis vitam donaret. Hoc quoque quod sudor ejus instar guttarum sanguinis decurrebat in terram testimonium perhibebat illi sacrosancto mysterio, quod Ecclesiam totum per orbem suo sanguine lavaret.

Ethitresunum sunt. Individua namque hæc manent, nihilque eorum a sua connexione sejungitur, B quia nec sine vera divinitate humanitas, nec sine humanitate divinitas. Sed et in nobis hæc unum sunt, non naturæ ejusdem substantia, sed ejusdem operatione mysterii. Nam, sicut beatus Ambrosius ait, Spiritus mentem renovat, aqua proficit ad lavacrum, sanguis spectat ad pretium. Spiritus enim nos per adoptionem filios Dei fecit, sacri fontis unda nos abluit, sanguis Domini nos redemit. Alterum igitur invisibile, alterum visibile testimonium sacramento consequitur spiritali:

Si testimonium hominum accepimus, testimonium Dei majus est, quoniam hoc est testimonium Dei quod majus est, quia testificatus est de Filio suo. Magnum est testimonium hominis quod perhibet de Filio Dei, alicens: Dixit Dominus Domino meo: Sede a dextris C meis. Et ex persona illius Filii: Dominus dixit ad me: Filius meus es tu. Itemque ex persona Patris loquentis de Filio : Ipse invocabit me, Pater meus es in. Deus meus, et susceptor salutis meæ. Pater meus, quia ego Filius Dei; Deus meus, quia ego homo; susceptor salutis meæ, quia ego passurus et a morte salvandus sum. Et ego, inquit, primogenitum ponam illum excelsum præ regibus terræ. Magnum est hoc testimonium verax, et omni acceptione dignum hoc est testimonium de Filio Dei; sed multo magis est testimonium Dei, quod testificatus est ipse de Filio suo, cum de cœlo illum alloquens ait: Tu es Filius meus dilectus, in te complacuit mihi. Magnum est testimonium præcursoris quod Dei Filio perhibens, ait: Ego baptizavi vos aqua, ille D vero baptizabit vos Spiritu sancto. Majus est testimonium Patris quo Spiritum sanctum in eum, quo semper erat plenus etiam visibiliter misit.

Qui credit in Filium Dei habet testimonium Dei in se. Qui ita credit in Filium Dei, ut exerceat operando quod credit, habet testimonium Dei in se, illud utique, quia ipse quoque in filiorum Dei numero jure computetur, ipso unico Dei Filio sic suis sidelibus pollicente: Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus. Quod si Dei testimonium habere merueris, si Dominum testem tuæ sidei intemeratæ possederis, quid te hominum infamia, aut persecutio lædet : Si enim Deus pro nobis, quis contra derelinquet omnes sperantes in se Jesus Christus, Dominus noster qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

> HOMILIA XVIII. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore, cum esset sero die illo una sabbatorum, et fores essent clausæ ubi erant discipuli congregati propter metuni Judæorum, venit Jesus et stetit in medio corum, etc.

Quid mirum si clausis januis post resurrectionem suam in æternum jam victurus intravit, qui moriturus veniens non aperto utero virginis exivit? Sed quia illud corpus quod videri poterat sides intuentium dubitabat, ostendit eis protinus manus et latus. palpandam carnem præbuit quam clausis januis introduxit. Clavi enim manus fixerant, lancea latus aperuerat: ibi ad dubitantium corda sananda vuluerum sunt servata vestigia, quia in se duo mira et juxta humanam rationem sibi valde contraria ostendit, dum post resurrectionem corpus suum et incorruptibile et tamen palpabile demonstravit. Nam et corrumpi necesse est quod palpatur, et palpari non potest quod non corrumpitur. Sed miro modo atque inæstimabili Redemptor noster et incorruptibile post resurrectionem et palpabile corpus exhibuit, ut monstrando incorruptibile invitaret ad præmium, præbendo palpabile formaret ad fidem. Et incorruptibilem se ergo et palpabilem demonstravit ut profecto esse post resurrectionem ostenderet corpus suum, et ejusdem naturæ et alterius gloriæ.

Dicit eis: Pax vobis. Pacem offerebat qui propter pacem venit, et quibus ante dixit : Pacem relinquo vobis, pacem meam do vobis, modo dicit Pax vobis: quam pacem in nascente Christo angeli prædicaverunt mundo.

Et hoc cum dixisset, ostendit eis manus et latus. Gavisi sunt ergo discipuli viso Domino. Parum suit oculis se videndum præbere, si non præberet etiam manibus contrectandum. Qui dum palpanda discipulis ossa carnemque præmonstrat, aperte statum veræ resurrectionis quæ in se facta, et in nobis est futura significat. Quia non sicut Eutychius Constantinopolitanæ urbis episcopus scripsit, nostrum corpus nulla resurrectionis gloria erit impalpabile, ventis aereque subtilius; in illa enim resurrectionis gloria erit corpus nostrum subtile quidem per effectum spiritalis potentiæ, sed palpabile per veritatem naturæ. Neque huic assertioni putetur apostoli sermo repugnare, quia caro et sanguis regnum Dei non possidebunt; hoc enim loco Apostolus carnis et sanguinis nomine non substantiam veri corporis, sed corruptionem mortalitatis significat, sicut ipse consequenter exposuit dicens: Neque corruptio incorruptelam possidebit. Aliter namque in Scriptura sacra caro juxta naturam, aliter juxta culpam, aliter juxta corruptionem mortalitatis, quæ ex culpa contigit, appellatur. Juxta naturam quidem cum dictum est: Hoc nunc os es factum est et habitabit in nobis. Juxta culpam vero cum diciur: Caro concupiscit adversus spiritum et spiritus adversus carnem. Juxta corruptibilitatem autem, cum scriptum est : Et memorati sunt quia caro sunt, id est, fragiles et moribundi. Hoc enim se carnis nomine designasse manifestat ipse Psalmista, qui protinus addit : Spiritus vadens et non rediens. Regnum itaque Domini caro non possidebit, id est caro juxta culpam vel mortalitatem; et tamen caro possidebit regnum Domini, id est, caro juxta naturam quam et Dominus post resurrectionem videndam palpandamque discipulis exhibuit. Et de qua beatus Job cum gloriam resurrectionis describeret, ait: Et rursum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Dominum. Lege epistolam sancti Augustini ad Cre- B deesset? Post hæc veniens audiret, audiens dubitascentium de corpore Domini post resurrectionem.

Dicit ergo eis iterum Pax vob's. Iteratio sermonis confirmatio est. Quod autem dicit secundo, Pax vobis, ostendit pacificata esse quæ in cœlis sunt, et quæ in terris per sanguinem suum.

Sicut misit me Pater, et ego mitto vos. Pater Filium misit, qui hunc pro redemptione generis humani incarnari constituit; quem videlicet in mundo venire ad passionem voluit, sed tamen amavit Filium quem ad passionem misit. Electos vero apostolos Dominus non ad mundi gaudia, sed sicut ipse missus est ad passiones in mundum mittit. Quia ergo Filius amatur a Patre, et tamen ad passionem mittitur, et ita discipuli amantur a Domino, qui tamen ad passionem mittuntur in mundum. Itaque dicitur : Sicut C misit me Pater, et ego mitto vos, id est ea charitate vos diligo, cum inter scandala persecutorum mitto, qua me charitate Pater diligit, quem venire ad tolerandas passiones fecit.

Hoc cum dixisset, insufflarit, et dicit eis : Accipite Spiritum sanctum. Quærendum nobis est quid est quod Spiritum sanctum Dominus noster, et semel dedit in terra consistens, et semel cœlo præsidens. Neque enim alio in loco Spiritus sanctus aperte monstratur, nisi nunc cum per insufflationem percipitur, et postmodum cum de cœlo veniens in linguis variis demonstratur. Cur ergo prius in terra discipulis datur, postmodum de cœlo mittitur, nisi quod duo sunt præcepta charitatis, dilectio videlicet Dei et proximi : D ejus nuptias non pervenit. Nam ita factus est disciin terra datur Spiritus ut diligatur proximus, e cœlo datur spiritus ut diligatur Deus. Sicut ergo una est charitas et duo præcepta, ita unus Spiritus et duo data. Prius a consistente Domino in terra, postmodum e cœlo, quia in proximi amore discitur qualiter pervenire debeat ad amorem Dei. Insufflando significat Spiritum sanctum non Patris solius esse Spiritum, sed et suum.

Quorum remiseritis peccata, remittuntur eis, et quorum retinueritis, retenta sunt. Ecce charitas quæ per Spiritum sanctum diffunditur in cordibus nostris, participum suorum peccata dimittit; eorum autem qui non sunt ejus participes tenet. Ideo postquam dixit, Accipite Spiritum sanctum, hoc continuo de

essibus meis et caro de carne mea; et Verbum caro A peccatorum remissione ac detentione subjecit. Sciendum vero est quod hi qui primum Spiritum sanctum habuerunt ut et ipsi innocenter viverent et in prædicatione quibusdam prodessent, idcirco hunc post resurrectionem Domini patenter acceperunt, ut non prodessent paucis, sed pluribus profuissent.

Thomas autem unus de duodecim, qui dicitur Didymus, non erat cum eis quando venit Jesus. Iste unus discipulus defuit. Reversus quod gestum est audivit, audita credere renuit. Venit iterum Dominus et non credenti discipulo latus palpandum præbuit, manus ostendit, et ostensa vulnerum suorum cicatrice, infidelitatis illius vulnus sanavit. Quid, fratres charissimi, quid inter hæc animadvertistis? nunquid casu gestum creditis ut electus ille discipulus tunc ret, dubitans palparet, non hoc casu sed divina dispensatione gestum est. Egit namque miro modo superna clementia ut discipulus dubitans dum in magistro suo vulnera palparet carnis, in nobis vulnera sanaret infidelitatis. Plus enim nobis Thomæ infidelitas ad fidem, quam fides credentium discipulorum fuit, quia dum ille ad fidem palpando reducitur, nostra mens omni dubitatione postposita in fide solidatur.

Dixerunt ergo ei alii discipuli : Vidimus Dominum. Ille autem dixit eis: Nisi videro in manibus ejus fixuram clavorum, et mittam digitum meum in locum clavorum, et mittam manum meam in latus ejus, non credam. Quod autem dicit Joannes non cum illis fuisse tunc apostolum Thomam, cum secundum Lucam duo illi, quorum erat unus Cleophas, regressi Jerusalem invenerunt congregatos undecim, et eos qui cum ipsis erant, procul dubio intelligendum est quod inde Thomas exierit antequam eis Dominus hæc loquentibus appareret.

Et post dies octo iterum erant discipuli ejus intus, et Thomas cum eis. Venit Jesus januis clausis, et stetit in medio eorum et dixit: Pax vobis. Deinde dicit Thomæ: Infer digitum tuum huc, et vide manus meas, et affer manum tuam, et mitte in latus meum, et noli esse incredulus sed fidelis. Sic quippe discipulum post resurrectionem suam dubitare permisit, nec tamen in dubitatione deseruit, sicut ante nativitatem suam hatere Mariam sponsum voluit, qui tamen ad pulus dubitans et palpans testis veræ resurrectionis, sicut sponsus fuit matris custos integerrimæ virginitatis. Non solum manus et pedes quibus indita clavorum claruere vestigia, sed attestante Joanne etiam latus quod lancea perforatum fuerat ostendit, ut videlicet ostensa vulnerum suorum cicatrice dubietatis atque infidelitatis eorum vulnus sanaret. Verum quomodo post resurrectionem clavorum et lanceæ loca pandendo discipulorum dignatus est fidem spemque roborare, ita in die judicii et eadem passonis judicia et ipsam pariter crucem monstrando venturus est impietatem superborum infidelitatemque confundere, scilicet ut ipsum se esse, qui ab impiis et pro impiis mortuus est, cunctis palam angelis et hominibus ostendal,

plangant se super eum omnes tribus terræ. Sane notandum quod solent in hoc loco gentiles calumniam struere, et fidem speratæ a nobis resurrectionis stulta garrulitate deridere. Si enim ipse Deus vester, inquiunt, nec sibi inflicta a Judæis vulnera curare prævaluit, sed cicatricum vestigia cœlo secum, ut dicitis invexit, qua temeritate putatis eum vestra de pulvere membra ad integrum esse restauraturum. Quibus respondendum, quia Deus noster qui suam perpetua jam immortalitate glorificatam de sepulcro carnem resuscitare quando voluit, et quomodo voluit, potuit, etiam qualem voluit suscitavit. Neque enim consequens est ut qui majora fecisse probatur minora facere nequiverit, sed certe dispensationis gratia qui majus fecit minus facere supersedit. Hoc est B quod mortis regna destruxit, signa mortis obliterare noluit: primo videlicet ut per hæc discipulis suis fldem suæ resurrectionis astrueret; deinde ut Patri pro nobis supplicans quale genus mortis pro mortalium vita protulerit semper ostendat; tertio ut sua morte redemptis qua misericorditer adjuti sint propositis semper ejusdem mortis innovet indiciis, ideoque, misericordias Domini in æternum cantare non cessent sed dicant qui redempti sunt a Domino: Quoniam bonus, quoniam in æternum misericordia ejus; postremo ut etiam perfidis in judicio quam juste damnentur ostensa inter alia flagitia etiam vulnerum quæ ab eis suscepit cicatrice denuntiet. Veluti si miles aliquis fortissimus jubente suo rege pro totius gentis salute singulari certamine desudans, multis quidem vulneribus exceptis, hostem tamen interficiat, spolia ejus diripiat, victoriam suæ genti reportet, et interrogatus a medico, cui curandus committitur, ita ne velit curari ut nec vestigia vulnerum ulla resideant, an magis ita ut cicatrices quidem remaneant, deformitas vero prorsus omnis et fœditas absit, respondeat sæpius ita se velle sanari ut, toto salutis decorisque pristini statu recuperato, perpetua secum tanti circumferat signa triumphi. Sic profecto Dominus perpetis ob signum victoriæ non curari excepta pro nobis vulnera passionis, sed ipsorum cicatrices cœlo inferre quam abolere maluit; nec tamen ex his quippiam fidei nostræ resurrectiotur : Et capillus de capite vestro non peribit.

Respondit Thomas et dixit ei : Dominus meus et Deus meus. Dicit ci Jesus : Quia vidisti me credidisti. Dum ergo vidit Thomas, dum palpavit, cur ei dicitur : Quia vidisti me, credidisti? Sed aliud vidit, aliud credidit; a mortali quippe homine divinitas videri non potuit. Hominem igitur vidit et Deum confessus est dicens: Dominus meus et Deus meus. Videndo ergo credidit qui considerando hominem verum hunc Deum quem videre non poterat excla-

Beati qui non viderunt, et crediderunt. In hac nimiruny sententia nos specialiter signati sumus, qui cum quem carne non vidimus, mente retinemus.

rideantque, ut scriptum est, in quem pupugerunt, et A Nos signati sumus, sed si fidem nostram operibus sequimur; ille etenim vere credit, qui exercet operando quod credit. Quod autem ait, Beati qui non viderunt et crediderunt, præteriti temporis usus est verbo, tanquam ille qui quod erat futurum in sua noverat prædestinatione jam factum. Sed his verbis proprie gentium, ut diximus, fides designatur. Multa quidem et alia signa fecit Jesus in conspectu discipulorum suorum, quæ non sunt scripta in libro hoc. significans evangelista plurima fecisse Jesum signa et miracula salutis et prædicationis quæ non scripta essent propter multitudinem illarum rerum quæ gestæ fuerunt ab eo.

> Hac autem scripta sunt ut credatis quia Jesus Christus est Filius Dei, et ut credentes vitam æternam habeatis in nomine ejus. Ille enim qui credit quia-Jesus est Christus Filius Dei, credendo ipsum Filium in se habet : habendo Filium et vitam habet, quia ipse dixit : Ego sum via et veritas et rita. Insuper vitam cum sanctis possidebit æternam ubi erit certa securitas, sempiterna felicitas, inenarrabile gaudium ubi implebitur illud : Ero illorum Deus, et ipsi mihi erunt populus, id est ero unde satientur. ero corum et vita, et salus, et victus, et copia, et gloria, et honor, et pax, et omnia bona. Et sic implebitur illud Apostoli: Ut sit Deus omnia in omnibus, ipse finis erit desideriorum nostrorum, qui sine sine videbitur, sine fastidio amatur, sine fatigatione laudatur Jesus Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XIX.

#### FERIA IV.

# Lectio Epistolæ ad Hebræos.

Fratres, obedite præpositis vestris et subjacete eis; ipsi enim pervigilant quasi rationem pro animabus restris reddituri, ut cum gaudio hoc faciant et non gementes; hoc enim non expedit vobis.

Postquam superius dixerat, Quorum contemplantes exitum conversationis, imitamini fidem, tunc intulit : obedite præpositis vestris, et subjecti estote. Primum constituit eos et tunc dixit : Obedite præpositis vestris, et subjacete eis. Quid ergo, dicit aliquis, dum præpositus malignus exstiterit? Non obaudimus malinis præjudicat, de qua veraci promissione prædici- D gnum, qualiter dicis malignum; si quidem in causa fides est, fuge illum et evita, non solum si homo fuerit, sed etiam si angelus de cœlo descenderit. Si vero in toto corde et moribus malignum ducis, noli scrutari. Et hæc non ex me ipso dico, sed ex divina Scriptura. Audi Jesum dicentem: Super cathedram Moysi sederunt seribæ et Pharisæi; et primo dicens de his multa mala tunc dixit : Super cathedram Moysi sederunt; omma, inquit, quæ dixerint vobis facite, quæ autem fecerint, facere nolite. Habent, inquit, dignitatem, licet vitæ sint perditæ, verum non ad vitam eorum, sed ad sermones intendite. Quantum enim ad mores attinet nullus poterit lædi. Qua ratione hoc? quia quæ facit manifesta sunt omnibus, ct neque ipse, ac si ad cacumen iniquitatis perveniat,

vertitur, neque manifestum est omnibus quod dicitur, neque malignus dubitat docere contraria: nam et quod dictum est : Nolite judicare ne judicemini, de vita dictum est, non de side. Quod enim insertur hoc manifestat : Quid vides, inquit, stipulam in oculo fratris tui et trabem in oculo tuo non vides? Omnia ergo qua vobis dixerint, inquit, ut faciutis facite. Facere autem operis est non fidei. Secundum autem opera eorum nolite sacere. Intueris quomodo pon de dogmatibus, sed de vita et operibus sermo est. Ipsi enim vigilant pro vobis rationem reddituri. Audiant et principes, non soli illi qui reguntur a principibus, quomodo sicut obedientes oportet esse qui reguntur, sic etiam rectores et principes vigilantes esse dicit. Hoc, inquit, dico ut cum gaudio fa- B ciant et non gemiscentes, non enim expedit vobis. Intueris quando contemnuntur principes, non oportet ultiones ingerere, sed tota ultio est plorare et ingemiscere. Nam et medicus quando ab ægroto contemnitur, non se ulciscitur, sed plorat et ingemiscit; sed dicis quia ille ingemiscit, ulciscitur in te Deus. i cain cam pro nostris peccatis ingemiscimus, adad nos propitiationem Dei, per aliorum valuable and nos propinationem Dei, per anorum monne amplius advocamus Deum? Gemitus enim omni erit ultione deterior. Quando enim ipse non intelligit, ingemiscens invocat Dominum. Et sicuti com doctor contemnitur a puero, pædagogus cogatur qui severius accedit ad puerum, sic etiam hi qui inobedientibus discipulis non loquentur periculum. C

Orate pro nobis; confidimus enim quia bonam habemus conscientiam in omnibus bene volentes conversari. Intueris quomodo hæ deprecationes sunt veluti ad contristatos scribens, et ad eos qui avertebantur, et qui circa eum veluti circa prævaricatorem afficiebantur, non ferentes ne quidem nomen ejus audire. Quomodo igitur ab obedientibus sibi talia postulabat, qualia quis a dilectoribus potest præsumere, propterea in hoc loco hoc constituit dicens, Confidimus quia bonam conscientiam habemus, veluti si diceret: Nolo mihi accusationes aliquas proferatis. Conscientia, inquit, nostra nos in nullo condemnat, neque nobis aliquid conscii sumus quomodo vobis insidias fecerimus. Confidimus, inquit, quoniam bonam conscientiam habemus in omnibus, non in gen- D tibus tantum, sed etiam in vobis. Nihil negotiationis gratia fecimus, nihil confectionis protulimus; fortasse enim in talibus accusabatur. Audierunt enim, inquit, de te quomodo discessionem doces a lege; non sicut inimicus, inquit, neque sicut hostis, sed sicut amicus hæc scribo. Hoc etiam ex his quæ sequuntur ostenditur.

Amplius autem deprecor vos hoc facere, ut quo celerius restituar vobis. Hoc enim nimium amantis est sic orare non simpliciter, sed cum tota intentione et omni prorsus studio. Ut cito, inquit, ad vos veniam. Hoc animi est nibil sibi conscii festinare, ut ad eos velociter adveniret, et exhortari illos, orare pro il-

poterit alios maia docere. Cum autem fidei causa A lis, ut hoc ei concederetur. Primum ab ipsis postulat vertitur, neque manifestum est omnibus quod diciorationes, tunc etiam ipse pro eis omnia Lona depresur, neque malignus dubitat docere contraria : nam

Deus autem pacis, qui eduxit de mortuis pastorem magnum ovium in sanguine testamenti aterni Dominum nostrum Jesum Christum, ap'et vos in omni opere bono, ut faciatis voluntatem ejus, faciens in vobis quod placeat coram se rer Jesum Christum, cui gloria in sæcula sæculorum. Amen. Deus, inquit, pacis; 110lite igitur dissidere a nobis si vultis Dominum habere propitium. Qui eduxit, inquit, de terra pastorem magnum. Hoc de resurrectione dictum est. Hinc enim usque ad finem orationis rationem eis de resurrectione confirmat, et testificatur eis majora perfectionis. Ad illos enim pertinet, qui jam sumpsere principium, et quorum ad perfectionem omnis cursus intenditur; oratque pro eis: quod pertinet ad amantem. Et in aliis quidem epistolis in exordiis orat, hic autem in fine. Aptel vos, inquit, in omni opere bono ut faciatis voluntatem ejus, faciens in vobis quod placeat coram se. Intueris qualiter ostendit ingenerari posse virtutem; neque ex Domino dicit totum, neque ex nobis eam perfici tantum. Nam quod dicit, Ut perficiat vos in omni opere bono, hoc significat: Habetis quidem virtutem, indigetis autem complemento. Quid autem est quod dicit, in omni opere et sermone bono? Ut videlicet vitam rectam haberent et dogmata. Secundum voluntatem ejus, inquit, faciens in vobis, beneplacitum in conspectu ejus. Ilæc quippe est maxima virtus facere beneplacitum in conspectu Dei, secundum quod etiam Propheta loquitur dicens: Et secundum munditiam manuum mearum in conspectu oculorum ejus; cui rei vera in cœlis est merces præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XX.

Lectio sancti Evangelii secundum Marcum.
In illo tempore, surgens Jesus mane prima sabbati
apparuit primo Mariæ Magdalenæ, etc.

Hæc apparitio quo modo et ubi sit facta Joannes plenissime docet. Surrexit autem Dominus mane de monumento in quo, sero jam facto. erat depositus, ut adimpleretur illud Psalmistæ: Ad vesperum demorabitur fletus, et ad matutinum lætitia. Sepultus ergo sexta sabbati quæ dicitur Parasceve circa horamvespertinam, sequenti nocte ac die sabbati cum nocte subsequenti in monumento positus, sic die tertia id est, primo mane sabbati surrexit. Apparuit, inquit, primo Mariæ Magdalenæ de qua ejecerat septem dæmonia.

Illa vadens nuntiavit his, qui cum eo juerant, lugentibus et flentibus. Sicut in principio mulier auctor culpæ viro fuit, vir exsecutor erroris, ita nunc quæ prius mortem gustaverat resurrectionem prior vidit; et ne perpetui reatus apud viros opprobrium sustineret, quæ culpam viro transfuderat, transfudit et gratiam. Unde recte mulier, hæc quæ viris lugen-A tibus ac flentibus lætitiam Dominicæ resurrectionis prima nuntiavit, a septem dæmonibus curata esse memoratur, ut universis vitiis plena fuisse, sed ab his omnibus divino munere mundata esse signetur, et ubi abundavit peccatum superabundasse gratia monstretur.

Et illi audientes quia viveret et visus esset ab ea, non crediderunt. Quod resurrectionem Dominicam discipuli tarde crediderunt, non tam illorum infirmitas quam nostra, ut ita dicam, futura firmitas fuit, Ipsa namque resurrectio illius dubitantibus per multa argumenta monstrata est, quæ dum nos legentes agnoscimus, quid aliud quam de illorum solidamur dubitatione? Minus enim mihi Maria Magdalena præstitit quæ citius credidit, quam Thomas qui diu B dubitavit. Ille etenim dubitans vulnerum cicatrices tetigit, et de nostro pectore dubictatis vulnus amputavit.

Post hæc autem duobus ex eis ambulantibus ostensus est in alia effigie euntibus in villam; et illi euntes renuntiaverunt cæteris. Quomodo hoc factum sit Lucas exposuit latius. Quod autem dicit Marcus, ostensus est in alia effigie, hoc apertius dicit Lucas: quia oculi corum tenebantur ne eum agnoscerent, donec venientes cum illo in castellum quo ibant, et ponentes ei mensam quasi peregrino, tandem cognoverunt eum in fractione panis. Qui sicut idem Lucas consequenter adjungit: Surgentes eadem hora sunt regressi in Hierusalem, 'et invenerunt congregatos undecim. et eos qui cum ipsis erant dicentes : Quod surrexit Dominus vere et apparuit Simoni. Et ipsi narrabant quæ gesta erant in via et quomodo cognoverunt eum in fractione panis. Quod autem ait Marcus, annuntiaverunt cæteris, nec illi crediderunt, cum Lucas dicat quod iam ante loquebantur vere resurrexisse, et Simoni apparuisse, quid intelligendum est, nisi aliquos fuisse ibi qui hoc nollent credere? Cui autem non eluceat prætermisisse Marcum quæ Lucas narrando explicavit, hoc est quæ cum illis locutus fuerit Jesus antequam agnoscerent eum et quomodo eum in fractione panis agnoverint? Quando quidem mox ut dixit eis apparuisse in alia effigie cuntibus in villam. continuo cunjunxit, Et illi euntes nun:iaverunt cateris, nec illis crediderunt: quasi possent nuntiare quem non agnoverant, aut possent agnoscere quibus alia effigies ejus apparuerat. Quomodo ergo eum agnoverint ut nuntiare possent, Marcus sine dubio prætermisit. Quod ideo memoriæ commendandum est, ut assuescamus advertere evangelistarum morem ita prætermittentium quæ non commemorant, et conjungentium quæ commemorant, ut eis qui usum in hac consideratione non habent, non aliunde maxime error oriatur, quo putant eos non sibi congruere, cum eis una sides, unum baptisma esset, et unum Deum veraciter colebant, qui in Unitate et Trinitate perfecta regnat, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXI.

FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore, exierunt cito mulieres de monumento cum timore et gaudio magno, currentes nuntiare discipulis ejus, etc.

Duplex enim mentes mulierum tenebat affectus, timoris et gaudii; alter de miraculi magnitudine, alter ex desiderio resurgentis: et tamen uterque femineum concitabat gradum; pergehant ad apostolos ut per illos seminarium fidei spargerent. Currentibus autem evangelizare discipulis occurrit Jesus eosque salutat, ostendens se omnibus iter virtutum inchoantibus, ut ad salutem perpetuam pervenire queant adjuvando occurrere.

Ecce Jesus occurrit illis dicens, Avete. Quæ sic quærebant, quæ ita currebant, merebantur obvium habere Dominum resurgentem, et primæ audire, Avete, ut maledictum Evæ mulieris in mulieribus solveretur.

Illæ autem accesserunt, et tenuerunt pedes ejus, et adoraverunt eum. Istæ accedunt et tenent pedes ejus, quia adoraverunt eum. Cæterum illa que granch viventem cum mortuis, et nesciebat admi Dei resurrexisse, merito audivit : Ne tangas me, men dum enim ascendi ad Patrem meum. Videamus resurgentem a mortuis Dominum in veritate nostræ carnis, videamus gloriam novæ corruptionis. Supe rius quippe lectum est quia clauso surrexit monumento; nunc autem legitur quia mulieres tenuerunt C nedes eius, et adoraverunt eum. Surrexit enim clauso ostio monumenti et exiit, ut immortale jam factum doceret esse corpus, quod in monumento clausum fuerat mortuum. Tenendas mulieribus præbuit plantas, ut veram se habere carnem quæ a mortalibus tangi posset intimaret.

Tunc ait illis: Nolite timere. Et in Veteri et Novo Testamento hoc semper observandum est, quod quando augustior aliqua apparaverit visio, primum timorem pellat, ut sic mente placida possint quæ dicuntur audiri.

Ite, nuntiate fratribus meis ut eant in Galilæam, ibi me videbunt. His fratribus dicit, de quibus in alio loco dicitur: Annuntiabo nomen tuum fratribus meis, qui Salvatorem nequaquam in Judæa conspiciunt, sed in gentium multitudine. Ecce humani generis culpam ibi abscidit unde processit. Quia enim in paradiso mulier viro propinavit mortem, a sepulcro mulier viris annuntiavit vitam; et dicta sui vivificatoris narrat quæ mortifera serpentis verba narraverat.

Quæ cum abiissent, ecce quidam de custodibus renerunt in civitatem, et nuntiaverunt principibus sacerdotum, omnia quæ facta fuerant. Simplex animi qualitas, et indocta hominum rusticitas sæpe veritatem rei ut est sine fraude manifestat. At contra versuta malignitas et exercitata pravæ mentis nequitia dolos versando falsitatem verisimilibus verbis pro ipso vero commendare decertat, sibique in assensum plures convertere et coalunare festinat; quod se- A quens sententia ita ostendit.

Et congregati cum senioribus consilio accepto, pecuniam copiosam dederunt militibus dicentes: Dicite quia discipuli ejus nocte venerunt et furati sunt eum nobis dormientibus. Miracula talia facta sunt circa sepulcrum ut eorum ipsi milites qui custodes advenerant, testes sicrent, si vellent vera nuntiare; sed avaritia illa quæ captivavit discipulum comitem Christi, captivavit et milites custodes sepulcri.

Et si hoc auditum fuerit a præside, nos suadebimus ei, et securos vos faciemus. Custodes miraculum confitentur, ad urbem conciti redeunt, nuntiant principibus sacerdotum quæ viderant, quæ facta conspexerant. Illi qui dubli erant converti ad pœnitentiam, et Jesum quærere surgentem perseverant in mali- B tiam, et pecunias, quæ ad usus templi datæ fuerant, vertunt in redemptionem mendacii, sicut ante triginta argenteos Judæ dederant proditori. Omnes igitur qui stipe templi et his quæ conseruntur ad usus Ecclesiæ abutuntur in aliis rebus, quibus suam expleant voluptatem, similes sunt scribarum et saceratum residentium mendacium et sanguinem Salvatoria di illi accepta pecunia secerunt sicut erant o pestis maligna et semper bonis animis detestanda avaritia, quid illæsum, quid inconcussum dimittis? Tu primum hominem perdidisti, tu genus humanum confudisti, tu fratres unanimes in prælium armasti, tu pacificos discordes fecisti, tu discipulum comitem Christi de apostolatu præcipitasti, tu militem custodem sepulcri captivasti, et errorem ne- C quissimum in mundum introduxisti, et gentem antiquam et quondam nobilissimam seduxisti. Unde scauitur:

in hodiernum diem. Hactenus quidem error iste manet apud Judæos; et sicut sanguinis reatus quem sibi et posteris suis ipsi imprecabantur, gravi sarcina peccatorum illos premit, ita emptio mendacii per quod resurrectionis denegant veritatem reatu eos constringit perpetuo respuentes Christum et exspectantes Antichristum, ut qui vili pretio vendiderunt veritatem, erroris in capite suo apprehendant universitatem, per quam justo judice retribuente prenam percipiant sempiternam in sæcula sæculorum.

Amen.

Lectionem et evangelium in Conceptione Sanctæ Ma-Blæ require in lectionibus mensis x, seria quarta infra hebdomadam 11 ante Natalem Domini.

#### Lectio Isaiæ prophetæ.

In diebus illis locutus est Dominus ad Achaz, dicens: Pete tibi signum a Domino Deo tuo in profundum inferni, sive in excelsum supra.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, missus est angelus Gabriel a Deo in civitatem Galileæ, cui nomen Nazareth, ad virginem desponsatam viro cui nomen erat Joseph, de domo David, et nomen virginis Maria.

IN NATALI SANCTI LEONIS PAPÆ Lectio libri Sapientiæ.

Ecce sucerdos magnus qui in diebus suis placuit Deo, et inventus est justus.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore, dixit Jesus discipulis parabolam hanc: Homo quidam peregre proficiscens vocavit servos suos et tradidit illis bona sua.

Lectionem et Evangelium in Natali SS. Tiburtii ET Valeriani ET Maximi require in Natali sanctorum plurimorum.

Lectio libri Sapientiæ.

Lingua sapientium ornat scientiam et os fatuorum ebullit stultitiam.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore videns Jesus turbas ascendit montem.

#### HOMILIA XXII.

DOMINICA I POST OCTAVAM PASCILE. Lectio Epistolæ beati Petri apostoli.

Charissimi, Christus passus est pro nobis vobis relinquens exemplum ut sequamini vestigia ejus. Qui peccatum non secit, nec inventus est dolus in ore ejus; qui cum malediceretur, non maledicebat; cum pateretur, non comminabatur: tradebat autem judicanti se injuste.

Audisti, Christus passus est pro nobis, et gaudes quia pro te mortuus est Christus. Attende quod sequitur: Relinquens vobis exemplum, ut sequamini vestigia ejus; exemplum tribulationum, non deliciarum; contumeliarum, flagellorum, dolorum, opprobriorum, spinarum, crucis, vulnerum, mortis. In psalmo scriptum est: Propter verba labiorum tuorum ego custodivi vias duras. Propter quæ verba labiorum Dei, nisi quibus promittit vitam æternam?

Qui peccata nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum, ut peccatis mortui justitiæ vivamus, cujus morte sanati estis. Cum supra ad servos specialiter faceret sermonem, nunc generaliter admonet, ut etiam Dominis in memoriam revocet, quid pro illis Dominus Deus sustinuerit. Inno totam Ecclesiam instruit, quid pro ejus liberatione suus auctor pertulerit. Non enim ait peccata vestra, sed etiam se addito; qui peccata, inquit, nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum.

Eratis en'm sicut oves errantes. Quomodo et oves dicit et errantes, cum hi qui in errore vitam ducunt hædorum potius quam ovium nomine censeantur? nisi quia novit Dominus qui sunt ejus, qui et multos diu male conversantes sustinet, quos tamen in ovium suarum numero salvandos esse prævidet.

Sed conversi estis nunc ad pastorem et episcorum animarum vestrarum. Tangit evangelicam parabolam ubi pins pastor relictis nonaginta novem ovibus in deserto, venit visitare unam quæ erraverat. Nam quod ibi dictum est, quod hanc inventam imposuerit in humeros suos gaudens, hoc ista beatus Petrus præmisit: Qui peccata nostra ipse portavit in corpore suo super lignum. Quia nimirum ita nos redimere

voluit ut lignum in quo peccata tolleret pendens in A requirit, interiora gregis da nna negligenter patitur. humeris haberet. Ad pastorem ergo, inquit, et visitatorem animarum vestrarum. Pastorem videlicet, quia pascua nobis vitæ donat æternæ, pascua in præsenti temporalium præstat gratiarum. Visitatorem veto animarum vestrarum, quia visitavit nos oriens ex alto, illuminare his qui in tenebris et in umbra mortis sedent. Visitat quotidie ipsam in nobis quam donavit lucem, ne deficiat servando, imo ut et crescat juvando. Quidam codices ipsum Græcum habent, ad pastorem et episcopum animarum vestrarum. Episcopus autem Latine superintendens dicitur; quia nimirum oculi Domini super justos et aures cius ad preces eorum et ex omnibus tribulationibus corum liberavit cos, cui gloria honor et potestas in sæcula sæculorum.

#### HOMILIA XXIII.

## IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem. In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Ego sum pastor bonus. Pastor bonus animam suam dat pro ovibus suis, etc.

Dum Dominus boni pastoris opus ostendere voluit, seipsum proposuit in exemplo dicens: Bonus pastor animam suam ponit pro ovibus suis. Fecit quod monuit, ostendit quod jussit : animam suam posuit pro ovibus suis. Ostensa est nobis de contemptu mortis via quam sequamur, apposita forma cui imprimamur. Primum nobis est exteriora nostra misericorditer ovibus ejus impendere; postremum vero si necesse sit, etiam mortem nostram pro eisdem ovi- C bus ministrare. Qui non dat pro ovibus substantiam suam, quomodo daturus est animam suam? Exposuimus vel magis Domino docente intelleximus, quis sit pastor, quis ostium, quis ostiarius, qui etiam et oves, nec non qui sint fures et latrones cognovimus; sed modo de mercenario et lupo consideremus, de quibus ipse Dominus dixit:

Mercenarius autem, et qui non est pastor, cujus non sunt over propriæ, videt lupum venientem, et dimittit oves, et fugit. Non pastor, sed mercenarius vocatur, qui non pro amore intimo oves Dominicas, sed ad temporales mercedes pascit. Mercenarius quippe est, qui locum quidem pastoris tenet, sed lucra animarum non quærit, terrenis commodis inhiat, honore prælationis gaudet, temporalibus lucris pascitur, im- ${f D}$  ad ovile proprium oves deducit. Igitur istarum duapensa sibi ab hominibus reverentia lætatur. Iste sunt enim mercedes mercenarii, ut pro eo ipso quo in regimine laborat, hic quod quærit inveniat et ab hæreditate gregis in posterum alienus existat.

Et lupus rapit et dispergit oves. Lupus rapit et dispergit oves cum alium ad luxuriam pertrahit, alium in avaritiam accendit, alium in superbiam erigit, alium per iracundiam dividit, hunc invidia stimulat, illum in fallacia supplantat. Quasi ergo gregem lupus dissipat, cum fidelium populum diabolus per tentationes necat. Sed contra hæc mercenarius nullo zele accenditur, nullo fervore dilectionis excitatur, quia dum sola exteriora commoda

Mercenarius autem fugit, quia mercenarius est, et non pertinet ad eum de oribus. Sola ergo causa est ut mercenarius fugiat, quia mercenarius est. Ac si aperte diceretur: Stare in periculo ovium non potest, qui in eo quod ovibus præest; non oves diligit. sed lucrum terrenum quærit. Dum enim honorem amplectitur, dum temporalibus commodis lætatur. opponere se contra periculum trepidat, ne hoc quod diligit amittat. Item lupus super oves venit, cum quilibet injustus et raptor sideles quosque atque humiles opprimit. Sed is qui pastor esse videbatur, et non erat, relinquit oves et fugit, quia dum sibi ab eo periculum metuit, resistere ejus injustitiæ non præsumit; fugit autem non mutando locum, sed sub-B trahendo solatium, fugit qui injustitiam vidit et tacuit; fugit qui se sub silentio abscondit. Sed est allus lupus qui sine cessatione quotidie non corpora sed mentes dilaniat, malignus videlicet spiritus, qui caulas fidelium insidians circuit et mortes animarum quærit. Ego sum pastor bonus : quia superius Redemptor noster culpas ficti pastoris innotuit, iterum formam cui debeamus imprimi ostendit di

Ego sum pastor bonus; atque subjungit sat cognosco meas, hoc est diligo. Et cognoscunt me men id est obsequentur diligentes.

Sicut me novit Pater, et ego agnosco Patrem, et animam meam pono pro ovibus meis. Ac si aperte dicat: In hoc constat quia et cognosco Patrem et cognoscor a Patre, quia animam meam pono pro ovibus meis, id est ea charitate qua pro ovibus morior. quantum Patrem diligam ostendo. Quia vero non solum Judæam, sed etiam gentilitatem redimere venerat, adjungit:

Et alias oves habeo quæ non sunt ex hoc ovili; et illas oportet me adducere, et vocem meam audient, et fiet unum orile et unus pastor. Redemptionem nostram qui ex gentili populo venimus, Dominus aspexerat, cum se adducere et alias oves dicebat. Hoc quotidie sieri, fratres, aspicitis, hoc reconciliatis gentibus, factum hodie videtis quasi ex duobus gregibus unum ovile fecit, quia Judaicum et gentilem populum in sua fide conjungit, Paulo attestante qui ait : Ipse est pax nostra qui secit utraque unum. Dum enim ad æternam vitam ex utraque natione simplices eligit, rum et in ovibus et in pastore fit conveniens concordia lectionum ubi demonstratur capitis et membrorum concordia quæ fit in Christo et Ecclesia, quia ipse mediator Dei et hominum Christus Jesus simul cum membris suis, hoc est electis omnibus gaudet et regnat, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXIV.

#### FERJA IV.

Lectio Epistolæ beati Petri apostoli.

Charissimi, scientes quod non corruptibilibus, auro et argento redempti estis de vana vestra conversatione puternæ traditionis, sed pretioso sanguine, quasi A surrectionem mos Christianus appellavit. Quod auaqni incontaminati et immaculati Jesu Christi, etc. tem valde diluculo mulieres venerunt ad monumen-

Quanto majus est pretium quo redempti estis a corruptione vitæ carnalis, tanto amplius timere debetis ne forte ad corruptelam vitiorum revertendo animum vestri Redemptoris offendatis. Renati non ex semine corruptibili, sed incorruptibili per verbum Dei vivi et permanentis in æternum, tale est in Evangelio Joannis: His qui credunt in nomine ejus, qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt. Sicut ergo incorruptibile est pretium Dominicæ passionis quo redempti sumus, ita etiam incorruptibile est sacramentum fontis sacri quo renascimur : quæ ita sibi invicem connectuntur, ut unum nobis sine altero salutem conferre nequeat, quia nimirum Dominus ita nos tempore incarnatio- B nis sum sacro sanguine simul omnes redemit, ut nos quoque nostro tempore viritim per regenerationem baptismi, ad consortium ejusdem regenerationis pervenire debeamus. De qua regeneratione bene dicitur : Quia non ex semine corruptibili, sed per verbum Dei vivi et permanentis in æternum agatur, ut binc colligatur, quia sicut ex semine corruptibili caro qua corrumpatur nascitur, sic per aquam verbo Dei consecratam, vita nobis quæ finem nesciat tribuitur. Quod etiam apte prophetico astruit testimonio subjiciens, quia Omnis caro fenum et omnis gloria ejus tanquam flos feni; exaruit fenum et flos decidit : verbum autem Domini manet in æternum. Sicut ergo corruptibilis corruptibilem caro generat carnem, ita verbum Domini, quod manet in æternum, æter- C nam his quos ex aqua recreat in carne simul et anima vitam dat. Hujus testimonii sanctus Cyprianus, in libro de Habitu virginum ita meminit : Clama, inquit Isaiæ Deus : Omnis caro fenum, et omnis claritas ejus ut flos feni; aruit fenum et flos decidit, sermo autem Domini manebit in æternum. Neminem Christianum decet et maxime virginem non decet claritatem ullam computare carnis et honorem, sed solum appetere sermonem Dei, bona in æternum mansura complecti. Aut si carni sit gloriandum, tunc plane quando in Christi nominis confessione cruciatur, quia tunc fortior femina viris torquentibus invenitur, quando ignes, aut cruces, aut ferrum aut bestias patitur ut coronetur. Illa sunt carnis pretiosa monilia, corporis ornamento meliora; cruciatibus D autem carnis, in quibus per patientiam anima decoratur, gloriam sanctis ac fidelibus præparat sempiternam, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per onnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XXV.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.
In illo tempore una sabbati valde diluculo vencrunt ad monumentum, portantes quæ paraverant arometa, etc.

Una sabbati sive prima sabbati, prima est dies a sabbato, quam diem Dominicam propter Domini re-

tem valde diluculo mulieres venerunt ad monumentum, juxta historiam quidem magnus quærendi et inveniendi Dominum fervor charitatis invenitur; juxta vero intellectum mysticum nobis datur execiplum illuminata facie discussisque vitiorum tenebris ad sacrosanctum Domini corpus accedere. Nam et sepulcrum illud venerabile figuram Dominici habebat altaris in quo carnis ejus ac sanguinis solent mysteria celebrari. Aromata autem quæ mulieres deferunt odorem virtutum et orationum quibus ad altare appropinquare debemus, suavitatem significant. Unde Joannes in Apocalypsi sua, cum phialas in manu angelorum aureas, id est mundas in electorum corde conscientias plenas odoramentorum descripsisset, subjunxit exponens atque ait : Quæ sunt orationes sanctorum.

Et invenerunt lapidem revolutum a monumento, et ingressæ non invenerunt corpus Domini Jesu. Quomodo lapis per angelum revolutus sit Matthæus sufficienter exposuit. Sed revolutio lapidis mystice reserationem sacramentorum quæ velamine litteræ tegebantur insinuat. Lex enim in lapide scripta est, cujus ablato tegmine corpus Domini mortuum non invenitur, sed vivum evangelizatur, quia etsi cognovimus secundum carnem Christum, sed jam nunc non novimus.

Et factum est dum mente consternatæ essent de isto, ecce duo viri steterunt secus illas in veste sulgenti. Mente consternatæ erant, quia et lapidem tam immensæ magnitudinis revolutum stupebant, et corpus tam eximiæ venerationis non inventum dolebant. Sicut autem tentato in solitudine Domino, mox impleta victoria, accedentes ei angeli ministrant, ita eodem passo in carne Salvatore, post devictie certamina mortis veniunt angeli, qui non solum verbo consolante sed et fulgente habitu gloriam triumphantis annuntient. Quoniam autem posito in sepulcro copore Salvatoris astitisse leguntur angeli, ita etiam celebrandis ejusdem sacratissimi corporis mysteriis tempore consecrationis assistere sunt credendi, monente Apostolo mulieres in Ecclesia velamen habere propter angelos.

Cum timerent autem et declinarent vultum in terram, dixerunt ad illas: Quid quaritis viventem cum mortuis? Non est hic, sed surrexit. Nolite, inquiunt, cum mortuis, hoc est in monumento qui locus est proprie mortuorum, quærere eum qui ad vitam jam surrexit a mortuis. Et nos autem exemplo devotarum Deo feminarum, quoties ecclesiam intramus et mysteriis coelestibus appropinquamus, sive propter angelicæ præsentiam virtutis, seu propter reverentiam sacræ oblationis cum omni humilitate et timore ingredi debemus. Ad conspectum quippe angelorum vultum declinamus in terram, cum supernorum civium qua sunt gaudia æterna contemplantes, humiliter nos cinerem esse terramque recolimus : sicut beatus Ahraham : Loquar, inquit, ad Dominum meum cur sim pulvis et cinis. Et notandum quod sanctæ mulieres astantibus sibi angelis non in terram cecidisse, A procumbens vidit linteamina sola posita et abiit secum sed vultum dicuntur in terram declinasse; nec quempiam sanctorum legimus tempore Dominicæ resurrectionis vel ipso Domino vel angelis sibi visis, terræ prostratum adorasse; unde mos obtinuit ecclesiasticus, ut vel in memoriam Dominicæ et in nostræ spem resurrectionis, et omnibus Dominicis diebus, et toto Quinquagesimæ tempore non flexis genibus, sed declinatis in terram vultibus oremus.

A procumbens vidit linteamina sola posita et abiit secum mirans. Quod factum fuerat Lucas breviter de cursu Petri commemorat. Sed hoc quomodo gestum sit ple nius exsequitur Joannes dicens etiam illum discipulum quem diligebat Jesus cucurrisse cum Petro, se videlicet insinuans. Unde quæritur quomodo Lucas de Petro dicat: Et procumbens vidit linteamina sola posita et abiit secum

Recordamini qualiter locutus est vobis cum adhuc in Galilaa esset dicens: Quia oportet Filium hominis tradi in manus peccatorum, et crucifigi, et die tertia resurgere. Die tertia Dominus sicut ipse, quod ex hoc loco discimus, inter discipulos viros etiam feminis quæ eum sequebantur prædixit, ita resurrectionis suæ triumphum celebravit. Die namque Parasceves B hora nona spiritum tradens vespere sepultus, mane prima sabbati surrexit sicut aperte Marcus evangelista designat. Non ergo immerito uno die in sepulcro et duabus noctibus jacuit, qui videlicet lucem suæ simplæ mortis, tenebris duplæ nostræ mortis adjunxit. Ad nos quippe venit qui in morte spiritus carnisque tenebamur : unam ad nos suam, id est, carnis mortem detulit, et duas nostras quas recepit solvit. Si enim ipse utramque susciperet, nos a nulla liberaret. Miscricorditer accepit et juste utramque damnavit simplam suam duplæ nostræ contulit et duplam nostram moriens subegit.

Et recordatæ sunt verborum ejus. Mulieres quæ in monumento Domini stantes verborum quæ de sua dispensatione præfatus est recordantur, formam no-C bis præbent ut inter ipsa Dominicæ passionis mysteria celebranda, non solum ejusdem passionis, sed et ab inferis resurrectionis, nec non et in cælos gloriosæ ascensionis digna semper veneratione recordemur. Et egressæ a monumento nuntiaverunt hæc omnia illis undecim et cæteris omnibus. Sicut in principio mulier auctor culpæ viro fuit, vir exsecutor erroris, ita nunc quæ prior mortem gustaverat resurrectionem prior vidit, et ne perpetui reatus apud viros opprobrium sustineret, quæ culpam viro transfuderat, transfudit et gratiam.

Erat autem Maria Magdalene, et Joanna, et Maria Jacobi, et cæteræ quæ cum eis erant, quæ dicebant ad apostolos hæc. Maria Magdalene ipsa est soror Lazari quæ unxit Dominum unguento, Joanna uxor Chuza procuratoris Herodis, de quibus supra lectum est. Maria Jacobi mater est Jacobi junioris et Joseph, et ut Marcus evangelista dicit, soror matris Domini; unde et ipse Jacobus frater Domini meruit vocari.

Et visa sunt ante illos sicut deliramentum verba ista, et non credebant illis. Quod resurrectionem Dominicam discipuli tarde crediderunt, non tam illorum infirmitas, quam nostra ut ita dicam futura firmitas fuit. Ipsa namque resurrectio illius dubitantibus per multa argumenta monstrata est, quæ dum legentes agnoscimus, quid aliud quam de illorum tibus es legentes agnoscimus, quid aliud quam de illorum

a autem surgens currit ad monumentum, et

mirans. Quod factum fuerat Lucas breviter de cursu Petri commemorat. Sed hoc quomodo gestum sit ple nius exsequitur Joannes dicens etiam illum discipulum quem diligebat Jesus cucurrisse cum Petro, se videlicet insinuans. Unde quæritur quomodo Lucas de Petro dicat : Et procumbens vidit linteamina sola posita, cum Joannes se potius hoc fecisse significet, Petrum vero introeuntem in monumentum vidisse non solum linteamina, sed et sudarium quod fuerat super caput ejus. Sed intelligendum est Petrum, primo procumbentem vidisse quod Lucas commemorat, Joannes tacet. Post autem ingressum, ut diligentius interiora dignosceret; ingressum tamen antequam Joannes intrarct. Qui tamen ambo perfecto amore adhærent Redemptori suo, et ideo modo cum illo in gaudio regni cœlestis simul cum sanctis angelis manentes lætabuntur in perpetuum.

#### HOMILIA XXVI.

FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore, accesserunt ad Jesum discipuli Joannis dicentes: Quare nos et Pharisæt jefunamus frequenter, discipuli autem tui non jejunant?

Superba interrogatio et plena de supercilio Pharisæorum, certe ut aliud non dicamus reprehendenda jejunii jactantia. Nec poterant discipuli Joannis non esse sub vitio qui calumnial antur cum, quem sciebant magistri vocibus prædicatum, et jungebantur Pharisæis quos ab Joanne noverant condemnatos cum ait: Generatio viperarum, quis ostendit vobis fugere ab ira ventura?

Ait illis Jesus: Nunquid possunt filii sponsi lugere quandiu cum illis est sponsus? Venient autem dies cum auferetur ab eis sponsus, et tunc jejunabunt. Si sponsus Christus, sponsa Ecclesia est. De hoc spiritali connubio apostoli sunt creati qui lugere non possunt, quandiu spousam in thalamo vident, et sciunt sponsum esse cum sponsa. Quando vero transierunt nuptiæ, et passionis ac resurrectionis tempus advenerit, tunc sponsi filii jejunabunt. Nonnulli putant ideirco post dies qua !raginta passionis jejunia debere committi, licet statim dies Pentecostes et Spiritus sanctus adveniens indicet nobis festivitatem, et ex hujus occasione testimonii Montanus, Prisca, et Maximilla etiam post Pentecosten faciunt qua Iragesimam, quod ablato sponso filii sponsi debeant jeiunare. Ecclesiæ autem consuetudo ad passionem Domini et resurrectionem per humilitatem carnis venit, ut spiritali saginationi jejunio corporis præparemur. Juxta leges autem tropologiæ sciendum, quod quandiu sponsus nobiscum est et in lætitia sumus, nec jejunare possumus nec lugere; cum autem ille a nobis propter peccata recesserit et avolarit, tunc indicendum jejunium est, tunc luctus recipieudus est.

Nemo mittit commissuram panni rudis in vestimento veteri; tollit cnim plenitudinem ejus de vestimento es

pejor scissura fit. Neque miltunt vinum novum in A sine sine gaudia se sperant accipere, et in æternum utres veteres, alioquin rumpentur utres et vinum effundetur, et utres peribunt. Sed in utres novos vinum novum mittunt et ambo conservantur. Quod dicit, hoc est : donec quis renatus fuerit, et veteri homine deposito per passionem meam novum hominem induerit, non potest severiora jejunii et continentiæ sustinere præcepta, ne per austeritatem nimiam etiam credulitatem quam nunc habere videtur amittat. Duo autem exempla posuit, vestimenti et utrium veterum et novorum; veteres debemus intelligere scribas et Pharisæos; plagula vestimenti novi et vinum novum præcepta evangelica sentire, quæ non possunt sustinere Judæi ne major scissura fiat. Tale quid et Galatæ sacere cupiebant, ut cum Evangelio præcepta legis miscerent, et in utribus veteribus B ac justitia cultorum suorum bonus esse probaretur mitterent vinum novum. Sed Apostolus ad eos loquitur : O insensati Galatæ! quis vos sascinavit veritati non obedire? Sermo igitur evangelicus apostolis potius quam scribis et Pharisæis est injungendus, qui majorum traditionibus depravati sinceritatem præceptorum Christi non poterant custodire. Alia est enim puritas virginalis animæ et nulla prioris vitii contagione pollutæ, et aliæ sordes ejus quæ multorum libidini subjacuerit. Unde necesse est ut prius ab uno quoque abluantur sordes vitiorum et vetustas peccati per pœnitentiam expurgetur, et sic Domini opitulante gratia virtutum scientia et spiritalis doctrinæ Christo largiente conferatur, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXVII.

DOMINICA II POST OCTAVAM PASCHÆ. Lectio Epistolæ B. Petri apostoli.

Charissimi, obsecto vos tanquam advenas et peregrinos, etc.

Advenæ Latine dicuntur proselyti quo nomine appellabant Judæi eos qui de gentibus nati in Deum, credere et circumcisione accepta Judaico more juxta Dei legem vitam ducere noluerunt. De quorum numero fuere quidam eorum qui in die sancto Pentecostes quo apostoli Spiritum sanctum in ignis visione perceperunt, ad prædication im corum Christo crediderunt, dicente Scriptura quod Judæi quoque et proselyti adessent. Sed et nos si veraciter cum Propheta Deo dicere possumus. Quoniam incolæ nos D sumus apud te in terra et peregrini sicut omnes patres nostri, ad nos quoque Epistolas beati Petri scriptas credere, et quasi nobis missas legere debemus.

Abstinete vos a carnalibus desideriis, quæ militant adversus animam. Dum concupiscentiis blandientibus caro enerviter subjugatur, jam vitiorum exercitus firmiter adversus animam armatur. Quos competener advenas vocat et peregrinos, ut eo minus terrenis rebus animam supponant, quo se patriam in cœlis babere meminerint. Namque hoc distare in hac vita inter electos solet et reprobos, quod electi peregrini nunc exsules exspectant futura, tantoque minus in præsenti gaudiis delectantur caducis, quanto futura regnare cum Christo. At vero reprobi hic habent patriam, cujus solum vitæ desideriis norunt inhiare. Ideoque post hanc vitam in exsilium relegantur perpetuum, ubi cunctis carentes voluptatibus, sola in tormentis patiantur adversa.

Conversationem vestram inter gentes habentes bonam, ut in eo quod detrectunt de vobis tanquam de malefactoribus, ex bonis operibus vos considerantes glorificent Deum in die visitationis. Plerumque contigit ut pagani qui sidem Christianorum vituperabant quare deos suos dereliquissent, postmodum considerantes castam eorum conversationem et invictum in Christo animum, cessarent eis detrahere, magisque Deum glorificare ac laudare inciperent qui bonitate et justus.

Glorificent, inquit, Deum in die visitationis, hoc est, in tempore retributionis. Quanta vobis sit gloria per Deum donanda jam nunc agnoscant increduli. cum vos instanter per obstantia pericula illum segui perspexerint.

Subjecti estote omni humanæ creaturæ propter Deum. Omni humanæ creaturæ dicit omni dignitati hominum, omni personæ, omni principatui cui vos divina dispositio subdi voluerit. Hoc'est enim quod ait, propter Deum, quia non est potestas nisi a Deo, et qui potestati resistit, Dei ordinationi resistit. Quam creaturam subsequenter adjungens exponit : Sire regi, quasi præcellenti, sive ducibus, tanquam ab eo missis. C Ideo regi tantum ac ducibus, non autem et dominis dicit, quia hoc in loco illos specialiter ut præfati sumus instruit, qui sunt domini servorum; subsequenter vero, et servos quomodo dominis famulentur admonet. Docet ergo fideles famulos videlicet æterni regis etiam mundi potestatibus subdi, ne vel in hoc fidei et religioni Christianæ conditionis jura turbentur. Nam et ita recte potest intelligi quod dictum est, omni humanæ creaturæ, ut significetur et fidelibus et incredulis rerum dominis.

Ad vindictam malefactorum, laudem vero bonorum. Non quod omnes qui a regibus mittuntur duces et malefactores punire et laudare bonos noverint, sed quæ esse debeat actio boni ducis simpliciter narrat, hoc est, ut male facientes coerceat, ut bene agentes remuneret; qui etiamsi injuste agit si bonos damnat, nihilominus ad laudem eorum pertinent quæ facit, si patienter ejus stultitiæ resistunt. Unde et Paulus dicit : Vis, inquit, non timere potestatem? bonum fac et habebis laudem ex illa. Non dicit ab illa, sed ex illa, quia etsi potestas te mundana non laudat, imo si etiam persequitur, si occidit gladio ut Paulum, si crucifigit ut Petrum, habebis ex illa laudem, dum ex eo quod illa malefacit in te justum et innoxium, tuæ virtutis patientia coronam laudis meretur. Nam et hoc intendisse beatum Petrum in hac sententia verba sequentia docent quibus dicitur:

Quia sic est voluntas Dei ut benefacientes obmutescere faciatis imprudentium hominum ignorantiam. Rec est



sos dum ignorantia ducum imprudentium boni ad laudem suam perpetuam bene agendo utuntur.

Quasi liberi et non quasi velamen habentes mulitiæ libertatem. Quasi liberi bona faciunt qui in exemplum Joseph patriarchæ tametsi servitio deprimuntur hominum, servi esse vitiorum nulla arte compelluntur. At vero libertatem suam in velamen malitiæ vertunt, qui quominus humani famulatus jugo coliibentur, eo latius peccatorum dominio mancipantur, et cum vitiis impune serviunt, libertatem vocant : hoc prætexunt nomine culpam. Potest autem juxta illud apostoli Pauli generaliter accipi. Vos in libertatem vocati estis, fratres; tantum ne libertatem in occasionem carnis detis. Liberi enim recte vocamur soluti, quia a dæmonica servitute redempti, quia filii Dei effecti. Non tamen dono libertatis potiorem peccandi facultatem vel licentiam accipimus; quinimo si peccamus mox libertate perdita servi efficimur peccati; et quisque se ad hoc libertatem accepisse a Domino putat, ut licentius peccet, talis suam libertatem in velamen malitiæ mutat. Vult enim nos beatus Petrus liberos esse a servitio culparum, ut servi creatoris nostri boni et sideles permanere possimus: unde subsequenter adjungit :

Sed sicut servi Dei omnes honorate, fraternitatem diligite, Deum timete, regem glorificate. Monet ergo congruum cunctis impendere honorem et juxta imperium Domini Cæsari quæ Cæsaris sunt, et Deo reddere quæ Dei sunt. Et bene inter alia fraternita- C tem diligere jubet liberos, ut eos quoque qui temporali conditione subjecti sunt, fratres sibi esse in Christo factos recolant, una cum ipsis Patrem invocantes, eum qui sine acceptione personarum judicat.

Servi subditi estote in omni timore dominis, non tantum bonis et modestis, sed etiam dyscolis. Dyscolis indisciplinatis dicit, nomine ducto a Græco eloquio, quia Græce schola vocatur locus in quo adolescentes litteralibus studiis operam dare, et audiendos magistros vacare solent : unde schola vacatio interpretatur. Denique in psalmo ubi canimus : Vacate et videte quomodo ego sum Deus, pro eo quod nos dicimus vacate in Græco habetur scholaste. Scholastici sunt ergo eruditi; dyscoli, indocti et cans apertius quomodo nos supra omni humanæ creaturæ jusserit esse subjectos. Alia editio pro dyscolis difficiles habet, et sanctus antistes Fulgentius in opusculis suis sic ponit: Servientes cum timore non tantum bonis, sed etiam difficilioribus. Sed si bene facientes, et patientes sustinetis.

Hæc est enim gratia in Christo Jesu. Hæc est ergo gratia apud Deum; in hoc enim vocati estis quia et Christus passus est pro nobis, relinquens nobis exemplum, etc. Notandum attentius quam summe conditionem servorum glorificet quos bene facientes et absque culpa vapulantes a dominis crudelibus et improbis imitatores esse Dominicæ passionis aftir-

ergo laus bonorum ad quam duces a rege dicit mis- A mat. Qui enim passionis Christi particeps benevolus et patiens esse voluerit in præsenti vita, sinc dubio ejus gloriæ in futura vita consors erit, ubi in ejus laudibus simul cum sanctis angelis in æternum exsultans permanebit, ipso præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amer..

#### HOMILIA XXVIII. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem. In illo tempore, dixit Jesus discipulis suis: Modicum et non videbitis me, et iterum modicum et vide-

Ad illos specialiter hæc quæ dicta sunt pertinent, qui ejus discipulatui prædicantis in carne adhærere, quia per baptisma a peccatorum sumus nexibus ab- B et post tristitiam passionis visa resurrectione et ascensione ejus lætificari meruerunt. Modicum etiane fuit ab illa hora illius noctis qua traditus est, in horam passionis, sive quando eum discipuli carnaliter videbant; et iterum modicum fuit quo clausus in sepulcro tertia die resurrecturus jacuit et illorum aspectibus videri non potuit : hoc est quod ait, Modicum et non videbitis me. Quod vero ait, Iterum modicum et videbitis me, significat post resurrectionem tempus, quo cum discipulis conversatus est, et illis multimoda ostensione apparuit usque dum ascendit in cœlum illis videntibus, ut in Evangelio et Actibus apostolorum legitur. Et hoc est quod ait :

> Quia vado ad patrem. Ac si patenter dicat : Quia post modicum a vestris aspectibus in monumenti claustro abscondar, et iterum post modicum, destructo mortis imperio, vobis intuendus apparebo, quia tempus est ut expleta dispensatione assumptie mortalitatis cum resurrectionis triumpho jam revertar ad Patrem. Hæc vero verba Domini, ut diximus, illis speciatim qui ejus resurrectionem videre potuerunt conveniunt, quæ apostoli tunc temporis non potuerunt intelligere. Et hanc illorum ignorantiam pius magister intelligens, subsequenter secundum animi illorum dubitationem respondit, quasi expositurus quid esset quod dixit: Modicum et non videbitis me; iterum modicum et videbitis me.

Cognovit ergo Jesus qui a volebant eum interrogare et dixit eis: De hoc quaritis inter vos, quia dixi: Modicum et non videbitis me, et iterum modicum et videbitis agrestes; sed utrisque vult obedire subditos, expli- D me? Amen, amen dico vobis, quia plorabitis et flebitis vos, mundus autem gaudebit; vos autem contristabimini, sed tristitia vestra vertetur in gaudium. Et ipsorum et totius Ecclesiæ statui congruit. Plorabaut quippe et slebant amatores Christi, cum illum comprehendi ab hostibus, ligari, ad consilium duci, damnari, crucifigi, mori et sepetiri viderent. Gaudebant mundi amatores, quos ab infima cogitatione mundum vocat Dominus, cum morte turpissima condemnarent illum, qui gravis erat eis etiam ad videndum. Contristabantur discipuli posito in morte, sed aguita etiam resurrectione tristitia illorum versa est in gaudium; visa est ascensionis potentia, jam majore gaudio sublevati laudabant et benedicebant Dominum, ut Lucas evangelista testatur. Sed et cunctis fidelibus hic Domini sermo convenit, qui per lacrymas pressurasque præsentes ad gaudia æterna pervenire contendunt. Qui seminant in lacrymis in gaudio metent; euntes ibant et flebant, quatenus in æterna beatitudine laboris sui mercedem recipiant. Mundus autem, id est, mundi amatores gaudebunt, qui ad æterna gaudia se præparare per lacrymas et afflictlones despiciunt; vos autem contristabimini per labores et pressuras, sed tristitia vestra vertetur in æternæ beatitudinis lætitiam.

Mulier cum parit tristitiam habet, quia venit hora ejus. Mulicrem dicit sanctam Ecclesiam, propter fecunditatem bonorum operum, et quia spiritales Domino filios gignere nunquam desinit; hæc mulier cum parit tristitiam habet, quia venit hora ejus.

Cum autem peperil puerum, jam non meminil pressurce propter gaudium, quia natus est homo in mundum; quia nimirum sancta Ecclesia, quandiu in mundo spiritalium virtutum profectibas insistit, nunquam mundi tentationibus exerceri desistit. At cum devicto laborum certamine ad palmam pervenerit, jam non meminit pressuræ præcedentis propter gau lium perceptæ retributionis : non sunt enim condignæ passiones hujus temporis ad superventuram glorium quæ revelabitur in nobis. Non meminit, inquit, pressuræ propter gaudium, quia natus est homo in mundum. Sicut enim mulier nato in hunc mundum homine lætatur, ita Ecclesia nato in vitam futuram sidelium populo digna exsultatione repletur, pro qua ejus nativitate multum laborans et gemens C in præsenti quasi parturiens dolet. Nec novum debet caiquam videri si natus dicitur, qui ex hac vita migraverit; quomodo enim nasci dicitur cum quis de utero matris procedens hanc in lucem egreditur, ita etiam rectissime potest natus appellari qui solutus a vinculis carnis ad lucem sublimatur æternam. Unde et mos obtinuit ecclesiasticus ut dies beatorum martyrum sive confessorum Christi, quibus de sæculo transierunt, natales vocitemus, eorumque solemnia non funebria, sed natalitia dicantur.

Et vos igitur nunc quiden tristitiam habetis; iterum autem videbo vos, et gaudebit cor vestrum, et gaudium vestrum nemo tollet a vobis. Quod de ipsis quidem discipulis facile intelligitur quia tristitiam habuerunt passo ac sepulto Domino; sed peracta D resurrectionis gloria gavisi sunt viso Domino, et gaudium eorum nemo tollit ab eis; licet pressuras ac persecutiones passi essent in hoc mundo, semper in spe gaudebant futuræ retributionis pro eo quod digni essent pro nomine Jesu contumelias pati.

Iterum autem videbo vos et gaudebit cor vestrum, et gendium vestrum nemo tollet a vobis. Videt itaque electos post tristitiam Dominus cum eorum paticatiam damnato impugnatore remunerat. Videbo vos, id est, cum assumpsero vos ad meipsum ut ubi sum ego et vos sitis, et in illa visione perpetuæ gloriæ gaudebit cor vestrum et gaudium vestrum nemo tollet a vobis, quia ibi nullus adversarius, nullus per-

num, ut Lucas evangelista testatur. Sed et cunctis A secutor, nemo qui tristitiam ingerat animis vestr s, adelibus hie Domini sermo convenit, qui per lacry-

#### HOMILIA XXIX.

IN NATIVITATE SS. APOSTOLORUM PHILIPPI ET JACOBI. Lectio libri Sapientiæ.

Stubunt justi in magna constantia adversus eos qui se angustiaverunt, et qui abstulerunt labores illorum.

Narrat divina Sapientia qualis in extremo judicio sanctorum erit gloria, qualisque reproborum angustia cum viderint sanctos stantes ad dexteram Dei cum gloria incorruptionis et immortalitatis, pii judicis exspectantes sententiam, qua eos ad regnum invitat æternum; se autem merito condemnari co quod illos persecuti sunt, nec doctrinæ corum salubri obedire voluerunt, sed irridentes eos magis spreverunt, nec honorem condignum illis præbuerunt, unde modo cum lectio legeretur audistis: Tunc stabunt, inquit, justi in magnu constantia, adversus eos qui se angustiaverunt, et qui abstulerunt labores illorum, videntes turbabuntur timore horribili, et mirabuntur in subitatione insperutæ salutis, gementes per angustiam spiritus, dicent inter se pænitentiam agentes: Hi sunt quos habuimus aliquando in derisu et in similitudine improperii. Nos insensati vitani illorum æstimabamus insaniam, et finem illorum sine honore. Quomodo ergo computati sunt inter filios Dei et inter sanctos sors illorum est? Tunc utique stabunt justi in magna constantia adversus persecutores suos qui eos pænis indebitis hic affecerunt, et labores illorum quasi stultos vituperaverunt, quando claritate superna revelati judices erunt illorum secundum veritatem qui ante se injuste damnaverunt. Unde illi cum se subitanea commutatione viderint de gloria ad ignobilitatem perductos, et e contrario adversarios suos de afflictione temporali ad honorem supernum translatos, sera pœntientia atque infructuosa tunc conquerentur quod antea dum licuit si vellent fructuose agere possent. Unde necesse est ut quicunque vitam suam negligenter duxit et peccatis servivit, ante terminum vitæ præsentis pœnitentiam condigne agat de malis commissis, et studeat operibus bonis per gratiam Dei, indulgentiam promereri peccatorum, et vitam consequi sempiternam largiente ipso Redemptore Domino nostro Jesu Christo, qui vult omnes homines salvos esse, et ad agnitionem veritatis pervenire, regnans cum Spiritu sancto Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXX.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundam Joannem.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Non turbetur cor vestrum. Credite in Deum, et in me credite, etc.

Ne mortem tanquam homines timerent, et ideo turbarentur, consolatur etiam eos Deum se esse contestans. Consequens est enim ut si in Deum creditis, et in me credere debeatis: quod non esset consequens, si Christus non esset Deus. In domo Patris mei mansiones multæ sunt. Quia merita sanctorum

diversa sunt, ideo in domo Patris multæ sunt man-A siones. Nullus corum alienabitur ab illa domo, ubi mansionem pro suo quisque accepturus est merito. Ideo non turbetur cor vestrum, nam unus denarius omnibus in vinea laborantibus, id est, omnibus in Ecclesia per fidem laborantibus vita dabitur æterna. Sed multæ mansiones diversas meritorum in una vita æterna significant dignitates, eritque Deus omnia in omnibus, quia Deus charitas est. Sic enim quisque habet, cum amat in altero, quod ipse non habet, quia regnat in omnibus unitas charitatis.

Si quo minus dixissem vobis, quia vado parare vobis locum. Quomodo ad illas mansiones membra pervenissent, si caput non præcessisset? Paravit nobis locum dum pro nobis mortuus est, et resurrexit, imo ascendit in cælos. Hæc omnia pro nobis fecit, ut B nobis pararet locum in regno Patris sui.

Si abiero et paravero vobis locum, iterum veniam ad vos. Si abiero per carnis absentiam, veniam per divinitatis præsentiam, in qua vobiscum ero usque ad consummationem sæculi. Vel etiam si abiero ascendendo ad cœlos, veniam iterum judicare vivos ac mortuos: quod angeli attestati sunt dicentes: Hic Jesus qui assumptus est a vobis, sic veniet quemudmodum vidistis eum euntem in cælum. Sequitur:

Et accipiam vos ad meipsum, ut ubi sum ego et vos sitis. Hoc est quod in sequentibus dixit: Volo, Pater, ut ubi sum ego, et isti sint mecum.

Et quo ego vado, scitis, et viam scitis. Quo vado, id est, ad Patrem, et via qua venitur, scitur.

Dicit ei Thomas: Domine, nescimus quo vadis, et quomodo possumus viam scire? Videbatur ei nescire quod Christus convincit eum scire dum ait:

Ego sum via, et veritas, et vita. Quasi dixisset: Si me scitis et viam scitis; et ego sum ad quem itur, id est, veritas, et ego sum vita in qua statur. Si me scitis et viam scitis, et quo ibo scitis, et ubi manseritis scitis. Qui ad Patrem vadunt per me vadunt, et qui ad Patrem veniunt ad me veniunt, quia et ego et Pater unum sumus, et in me manent, quia hæc est vita æterna, ut cognoscant te solum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum. Unde secutus est dicens:

Nemo venit ad Patrem nisi per me. Exponens quid sit quod ait, ego sum via, statim subjungens:

Si cognovissetis me utique, et Patrem meum cognovissetis, quia ego sum veritas in vero Patre. Et amodo cognoscitis eum, et vidistis eum. Si me spiritaliter cognoscitis et videtis, illum cognoscitis et videtis, quia ego et Pater unum sumus. Unum natura non unus in persona.

Dicit ei Philippus hoc non intelligens: Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis. Quasi aliquid melius esset Pater quam Filius in cujus esset visione sufficiens beatitudo. Quam vocem discipuli redarguit magister.

Tanto tempore vobiscum sum, et non cognovistis me? Non cognovistis me esse in Patre, et Patrem in me, Philippe?

Qui videt me, videt et Patrem. Qui me intelligit, utique et Patrem in me intelligit. Sed ideo magister discipulum arguebat, quoniam cor postulantis videbat. Tanquam enim melior esset Pater quam Filius, ita Philippus Patrem nosce cupiebat, et ideo nec Filium sciebat quo melius aliquid esse credebat. Ad hunc sensum corrigendum dictum est: Qui videt me videt et Patrem.

Quomodo tu dicis: Ostenae novis Patrem? Video quomodo tu dicis: non alterum quæris videre similem, sed illum putas esse meliorem.

Non credis quia ego in Patre et Pater in me est? Cur inseparabiles separatim desideras nosce? Deinde non ad solum Philippum, sed ad eos pluraliter loquitur:

Verba quæ ego loquor vobis a me ipso non loquor. Pater autem in me manens, ipse facit opera. Quid est, a me ipso non loquor? nisi a me ipso non sum qui loquor. Ei quippe tribuit quod facit, de quo est ipse qui facit. Pater enin Deus non est de aliquo, Filius autem Deus est quidem Patri æqualis, sed de Patre Deo. Ideo ille Deus sed non de Deo, et lumen sed non de lumine. Iste vero Deus de Deo, lumen de lumine. Denique adjungit et ait:

Non creditis quia ego in Patre et Pater in me est? Alioqui propter opera ipsa credite. Ante solus Philippus arguebatur; nunc autem non ibi eum solum fuisse qui esset arguendus ostenditur; propter opera ipsa, inquit, credite, quia ego in Patre et Pater in me est. Neque enim si separati essemus inseparabiliter operari ulla ratione possemus, sed quid est quod sequitur: Amen amen dico vobis, qui credit in me, opera quæ ego facio et ipse faciet, et majora horum saciet, quia ego ad Patrem vado. Non se extollat servus super dominum, nec discipulus super magistrum. Majora quam ipse facit dixit eos esse facturos, sed sine illo, ut in sequentibus dixit, quid potuerunt facere? Sed quæ sunt tandem ista majora? An forte quod ægros ipsis transeuntibus etiam eorum umbra sanabit? Majus est enim ut sanet umbra quam fimbria, illud per se, hoc per ipsos, sed utrumque in se ; vel majora sunt opera apostolorum in omnium gentium salute, quam Christi tantummodo in salute Judæorum, et hoc in paucissimis. Tamen utrumque D et ille fecit, et salutem aliquorum in Judæa per se. et salutem gentium per apostolos: Nec solum per apostolos, sed et per alios quoque prædicatores. Unde subjunxit et ait : Qui credit in me opera quæ ego facio et ipse faciet, el majora horum faciet. Non quo major sit magistro discipulus, vel domino servus, et adoptatus unigenito, et homo Deo, sed quod per illos ipse dignaretur eadem majora facere. Unde majora potuissent mox ostendit dicens: Qui credit in me opera quæ ego facio et ipse faciet, et majora horum faciet. Continuo secutus adjunxit: Quia ego ad Patrem vado.

Et quodeunque petieritis in nomine meo, hoc faciam. Qui dixit, faciet, post ait, faciam. Tanquam diceret: Non vobis hoc impossibile videatur; non enim poterit esse major me qui credit in me : ideo A juxta quod Paulus ait, Tentatio nos non apprehendat majora non per se facit, sed per me qui in me credit. Nec est desectio potestatis, sed miseratio pietatis. Dives ergo ab eo recessit tristis, non recipiens verba salutis; apostolis igitur prædicantibus, multi divites pauperiem voluntate secuti sunt : ita quod ab illo audiens unus non fecit, secerunt multi cum loqueretur per discipulos magister bonus. Ecce majora fecit prædicatus a credentibus quam locutus audientibus, sed hoc per prædicatores. Nunquid omnes qui credunt in eum prædicatores sunt? Tamen dicit qui credunt in eum opera sacere majora. In hoc opere sidei saciemus opera Christi, quia et ipsum credere in Christum opus est; Christus autem operatur in nobis, non utique sine nobis. Prius ego facio praeveniens gratiam, deinde et ipse facit subse- B quens gratiam, quia facio ut faciat. Quæ opera, nisi ut ex impio justus fiat? Fortasse majus est opera salutis nostræ nos per ipsum facere, quam verba salutis prædicare, quod ipse fecit sine nobis, dum hæc dixit: Quia ego ad Patrem vado. Et quodcunque petieritis in nomine meo, hoc faciam. In his verbis magnam spem promisit orantibus. Sic ergo perrexit ad Patrem, ut non relinqueret indigentes, sed audiret petentes. Tamen non omnia petentes, sed quæ ad salutem pertinent petentium. Ideo dixit : Si quid petieritis me in nomine meo, hoc faciam. Quid est in nomine meo? nisi in nomine Salvatoris. Si petieritis quæ ad salutem pertinent vobis, in nomine meo petieritis. Quando enim delectant mala et non delectant bona, rogare potius debemus Deum ut dele- C ctent bona quamut concedantur mala. Qui ergo credit in eum, quodeunque petierit in nomine quod est illis datum qui credunt in eum, hoc facit, quo hoc sicut Salvator facit. Si autem qui in eum credit, aliquid per ignorantiam contra salutem suam petit, non in nomine Salvatoris petit, quia Salvator ei non erit; si quis ejus salutem impedi fecerit, non est ejus Salvator. Quid melius aut quid magis nobis prodest quam nosmetipsos salvari? Ideo petendum est ut fiat voluntas ejus in nobis, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXXI. FERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Joannis apostoli. Charissimi, hæc scribo vobis ut non peccetis, etc.

Non sibi ipse contrarius est qui supra non sine peccato nos vivere perhibebat, nunc autem ideo scribere se nobis dicit, ut non peccemus. Sed ibi nos necessarie providendo salubriter nostræ fragilitatis admonuit, ne quis sibi quasi innocens placeat, et se de meritis extollendo plus percat, hic consequenter hortatur ut si omni culpa carere nequimus, demus tamen operam quantam valemus, ne nos ipsi fragilitate nostræ conditionis negligenter agendo vivamus, sed contra omnia vitia strenue vigilanterque dimicemus, maxime majora et apertiora, quæ, juvante Domino, facilius superare et cavere valcamus, ut

PATROL. CX.

nisi humana, hoc est, ea sola quam humana infirmitas ad integrum declinare non potest. ŧ.,

Sed et si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem Jesum Christum justum. Vide Joannes in quantum servet humilitatem, quam docet. Certe vic justus erat, et magnus qui de pectore Domini mysteriorum secreta bibebat. Non tamen dixit advocatum me habetis apud Patrem, sed advocatum, inquit, habemus; non dixit, habetis. Maluit se ponere in numero peccatorum, ut haberet advocatum Christum, quam ponere se pro Christo advocatum et inveniri inter damnandos superbos. Nec tamen dicendum, quia episcopi vel præpositi non petant pro populo; orat enim Apostolus pro plebe, orat plebs pro Apostolo, qui dicit, orantes simul et pro nobis, ut Deus aperiat nobis ostium verbi. Et pro Petro orabat Ecclesia cum esset in vinculis Petrus, et exaudita est; quomodo et Petrus pro Ecclesia: quia omnia pro invicem membra orant, caput pro omnibus interpellat de quo scriptum est, Qui est ad dexteram Dei, qui etiam interpellat pro nobis. Unigenito enim Filio pro homine interpellare, est apud coæternum Patrem seipsum demonstrare; eique pro humana natura rogasse, est eamdem naturam in divinitatis suæ celsitudinem suscepisse. Interpellat igitur pro nobis Dominus non voce sed miseratione, quia quod damnare in electis noluit suscipiendo servavit. Et bene cum diceret advocatum nos apud Patrem habere Jesum Christum, addit justum. Justus namque advocatus injustas causas non suscipit; qui tamen justos defendit in judicio, si nosmetipsos cognoscimus et accusamus injustos. Cur enim justus non sit, qui contra suam injustitiam jam per lacrymas sævit?

Et ipse est propitiatio pro peccatis, qui per humilitatem interpellat pro nobis apud Patrem: Id est, per divinitatem propitiatur nobis cum Patre.

Non pro nostris autem tantum, sed etiam pro totius mundi. Non pro illis solum propitiatio est Dominus, quibus tunc in carne viventibus scribebat Joannes, sed etiam pro omni Ecclesia, quæ per totam mundi latitudinem diffusa est; a primo nimirum electio usque ad ultimum qui in fine mundi nasciturus est porrecta. Quibus verbis Donatistarum schisma reprobat, qui in Africe solum finibus Ecclesiam Christi dicebant esse inclusam. Pro totius ergo mundi peccatis interpellat Dominus, quia per totum mundum est Ecclesia, quam suo sanguine comparavit. Neque huic verbo repugnat quod in sequentibus dixit: Et mundus to us in muligno, id est, antiquo hosti, suppositus est. Quod etiam per totum mundum sunt qui maligno, id est, antiquo hosti famulentur.

Et in hoc scimus quoniam cognovimus eum, si mardata ejus observemus. Ouce mandata dicat in sequentibus aperit, id est, charitatem.

Qui dicit eum se nosse, et mandata ejus non custodit, mendax est et in co veritas non est. Christus veritas appellatur: Ego sum, inquit, via et veritas et vita. Frustra ergo nobis in eo applaudimus cujus

mandata non facimus, nec grande putemus unum Deum nosse, cum et dæmones credant et contremiscant. Quid sit autem veraciter Deum nosse subsequenter ostendit dicens: Qui autem servat verbum ejus, vere in eo charitas Dei perfecta est. Ille itaque vere Deum novit, qui ejus mandata servando charitatem ejus se habere comprobat; hoc est enim Deum nosse, quod amare. Nam quisquis eum non amat, profecto ostendit quod quam sit amabilis non novit, quam sit suavis Dominus et dulcis gustare ac videre non didicit, qui ejus placere conspectibus continua intentione non satagit.

Et in hoc scimus quomam in ipso sumus. Qui dicit se in ipso manere, debet, sicut ille ambulat, et ipse ambulare, id est, per dilectionem nimiam etiam pro inimicis orare, dicens: Pater, ignocce illis; sed et B prospera mundi cuncta forti animo contemnere, libenter irrisiones et opprobria tolerare, sicut et ipse dicit: Si quis vult venire post me, abneget seipsum, et tollat erucem suam, et sequatur me.

Charissimi, non mandatum novum scribo vobis, sed mandatum vetus quod habuistis ab initio. Mandatum vetus est verbum quod audistis; iterum mandatum novum scribo robis. Eadem charitas et mandatum vetus quia ab initio commendata, et mandatum novum quia tenebris ejectis desiderium novæ lucis infundit; unde recte subditur : Quod est verum et in ipso, et in vobis, quoniam tenebræ transierunt et lumen verum jam lucet. Ecce unde novum quia tenebræ ad veterem hominem, lux vero ad novum hominem per tinet. Denique dicit apostolus Paulus : Exuite veterem hominem et induite novum. Et iterum : Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino. Felix ille est qui veteris hominis actus respuens novi hominis conversationem recte appetit, quoniam juxta illud quod scriptum est: Omnis qui male agit, odit lucem, et non venit ad lucem, ut non arguantur opera ejus. Qui autem facit veritatem venit ad lucem, ut manisestentur opera ejus, quia in Deo sunt sacta, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia secula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XXXII.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore, facta est questio ex discipulis Joannis cum Judwis de vurificatione, etc.

Zelantes discipuli Joannis magistrum, quia pluriores audiebant concurrere ad baptismum Christi, et præferre Judwos baptismo Joannis baptismum Christi, ita ut novissime ventum sit ad ipsum Joannem, ut solveret quæstionem quam habuerunt discipuli ejus cum Judæis de discretione inter baptismum Christi et baptismum Joannis, et dixerunt ei:

Rabbi, qui erat tecum trans Jordanem, ecce hic bapitzal et omnes reniunt ad eum. Quasi indignantes quod pluriores venissent ad baptismum Christi dixerunt: Omnes veniunt ad eum et te dimittunt. dum

mandata non facimus, nee grande putemus unum A tuo baptismo baptizatus est ille, ad cujus baptismum.

Deum nosse, cum et dæmones credant et contremi- omnes modo convenerunt.

Respondit et dixit : Non potest homo accepere quidquam, nisi ei suerit datum de cœlo. Vos mihi testimonium perkibetis quod dixerim : Ego non sum Christus. Si meo testimonio credatis, scitote me non esse Christum; sed illum et illius baptismum esse. in quo remissio est peccatorum, et Spiritus sanctus datur, non meum in quo tantummodo pœnitentia dabatur, et fides in eum de quo querimoniam nunc habetis. Non potest homo aliquid accipere, nisi fuerit illi datum de cœlo. Ministerium accepi quod mihi datum fuit de cœlo; præco sum, ille judex; ego servus, ille dominus; ille sponsus, ego amicus sponsi; illum oportet crescere, me autem minui; veniebam illi viam parare, non me exaltare; ego vox clamantis. ille Verbum Patris; qui post me venit, ante me factus est, id est, dignitate prælatus est mihi, cujus ego nom sum dignus corrigiam calceamenti ejus solvere, id nativitatis illius, qua ex virgine natus venit in mundum enarrare mysterium. Audistis testimonium meum; credite testimonio meo; concurrite ad illum in cujus baptismo est remissio peccatorum. Iste Joannes tantæ auctoritatis habebatur, ut a populo Christus putaretur. Sed ille falsum respuit honorem, ut solidam potuisset habere veritatem. Noluit de se jactare quod non fuit, ne sine eo esset qui semper fuit.

Qui habet sponsam sponsus est. Ego non sum sponsus, sed quid sum? Amicus sponsi, gaudens in voce illius. Quis est sponsus? Ille de quo dicitur: Rexomnis terræ Deus, et adorabunt eum omnes reges terræ, omnes gentes servient ei. Ille sponsus verus. Sponsa vero sancta Ecclesia, ex omnibus congregata gentibus, de qua Apostolus ait: Desponsavi vos uni viro virginem castam exhibere Christo.

Amicus autem sponsi, qui stat et audit eum, gaudio gaudet propter vocem sponsi, non sibi gaudium sacit de se; qui enim vult gaudere de se tristis erit; qui autem de Deo gaudere vult, semper gaudebit, quia Deus sempiternus est. Talem se dixit Joannes. Propter vocem sponsi gaudebit amicus sponsi, ait, non propter vocem suam. Et stat et audit eum. Si ergo cadit non audit eum. De illo quondam qui cecidit dictum est, et in veritate non stetit, de diabolo dictum est. Ergo stare dehet amicus sponsi et audire. Quid est stare? Permanere in gratia ejus quam accepit, et audit vocem ad quam gaudeat. Sic crat Joannes: noverat unde gaudebat, non sibi arrogabat quod ipse non erat; sciebat illuminatum se, non illuminatorem.

Illum oportet crescere, me autem minui. Quid est hoc? Illum oportet exaltari, me autem humiliari. Magnum hoc sacramentum est. Antequam veniret Dominus Jesus, gloriabantur homines de se; venit ille homo ut minueretur hominis gloria, et augeretur gloria Dei. Etenim venit ille sine peccato et invenit omnes cum peccato. Si sic venit ille ut dimitteret peccata, Deus largiatur, homo confiteatur. Etenim

confessio hominis humilitas, hominis miseratio, Dei A lux in mundum veni ut omnis qui credit în me ia altitudo. Si ergo venit ille dimittere peccata, agnoscat homo humilitatem suam, et Deus faciet misericordiam suam.

Qui desursum vemt super omnes est, id est, Christus. Qui autem est de terra, de terra loquitur, id est, Joannes. Quomodo ergo de terra loquitur? Omnis homo terrenus est, et dum terrena loquitur, de terra loquitur, qui vero illuminatus est ab eo qui est lumen verum, de divinis loquitur.

Qui de cœlo venit super omnes est, Dominus Jesus Christus de quo superius dictum est : Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, filius hominis, qui est in cœlo; est autem super omnes.

Et quod vidit et audivit, hoc loquitur. Habet enim et Patrem ipse Filius Dei; habet et Patrem B et audivit a Patre.

Onod ridit et audivit illud testatur, et testimonium ejus nemo accipit. Si nemo, ad quid venit? Quorumdam ergo nemo est. Quidam populus præparatur ad iram Dei, damnandus cum diabolo, quorum nemo accipit testimonium Christi. Nam si omnino nemo pullus homo, quid est quod sequitur

Qui accipit testimonium ejus, signavit quia Deus verax est. Certe ergo nemo, si tu ipse dicis, qui accepit 4estimonium ejus, signavit quia Dominus verax est.

Quem enim misit Deus, verba Dei loquitur. Ipse est verax, ipse est Deus et Dominus noster Jesus Christus, de quo Apos'olus ait : Postquam venit plemitudo temporis, misit Deus Filium suum, factum ex muliere, suclum sub lege. Quem enim misit Deus, C erba Dei loquitur; hoc utique de Christo dicebat, ut se ab illo distingueret.

Non enim ad mensuram dat Deus spiritum. Audi Apostolum dicentem : Secundum mensuram donationis Christi hominibus ad mensuram dat. Unico Filio non dat ad mensuram; quomodo hominibus ad mensuram. Alii quidem datur per Spiritum sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ secundum eumdem Spiritum, alii fides in eodem Spiritu, alii prophetia, alii judicatio spirituum, alteri genera linguarum, alii dona curationum.

Pater diligit Filium. Quare enim? Pater diligit Joannem, et tamen non omnia dedit in manu ejus; Pater diligit Paulum, et tamen non omnia dedit in manu ejus. Pater diligit Filium, sed quomodo pater filium, non quomodo dominus servum; sed quomodo unicum, non quomodo adoptatum.

Itaque omnia dedit in manu ejus. Quid est omnia ? Ut tantus sit Filius, quantus est Pater. Dominus enim, Pater et Filius, et Spiritus sanctus, unus et emnipotens est Deus-cujus est una voluntas, una potestas, qui in tribus exstat personis et una substantia vivens et regnans per omnia sæcula sæcularum. Amen.

#### HOMILLA XXXIII.

#### FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem. In illo tempore, dixit Jesus discipulis suis : Ego tenebris non maneat.

Dixit quodam loco discipulis suis : Vos estis lumen mundi: non potest abscondi civitas super montem constituta; neque accendunt lucernam et ponunt eam sub modio, sed super candelabrum, ut luceat omni bus qui in domo sunt. Sic luceat lumen vestrum coram hominibus, ut rideant opera vestra bona et glorificent Patrem vestrum, qui in cœlis est. Non tamen dixi vobis: Lux venistis in mundum, ut omnis qui credit in vos in tenebris non maneat. Nusquam hoc legi posse confirmo. Lumina ergo sunt omnes sancti, sed credendo illuminantur ab eo, a quo si quis recesserit, tenebrabitur. Lumen autem illud quod illuminatur a se, recedere non potest, quia incommutabile omnino est. Cum autem dicit, Omnis qui credit in me in tenebris non manct, satis manifestat omnes se in tenebris invenisse; sed ne in eis tenebris remaneant in quibus inventi sun!, debent credere in lucem quæ venit in hunc mundum, quia per illam factus est mundus.

Et si quis audierit, inquit, verba mea et non custodierit, ego non judico eum. Audite quomodo dicit Filius, Ego non judico eum, cum dicat alio loco : Pater non judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio, nisi quod intelligendum est quod sequitur: Non enim veni, inquit, ut judicem mundum, sed ut salnum faciam mundum. Nunc ergo est tempus misericordiæ; post erit judicii, quia misericordiam, inquit, et judicium cantabo tibi, Domine. Sed de ipso etiam futuro novissimo judicio videte quid dicat : Qui spernit me, et non accipit verba mea, habet qui judicet eum; sermo quem locutus sum, ille judicabit eum in novissimo die. Ait ergo: Qui spernit me et non accipit verba mea, habet qui judicet eum; scrmo quem locutus sum,ille judicabit eum in novissimo die. Non ait : Qui spernit me, et non accipit verba mea, ego non judico eum in novissimo die. Venit ergo Filius Dei ad salvandum, non ad judicandum. Ideo dixit, non judico eum, id est modo, id est in præsenti, sed judico eum in novissimo die. Cum enim dixisset, Qui spernit me, et non accipit verba mea, habet qui judicet eum, exspectantibus quisnam ille esset, cautus adjunxit : Sermo quem locutus sum, ille judicabit eum in novissimo dic. Seipsum quippe locutus est, seipsum annuntiavit, seipsum januam posuit, qua ipse al oves pastor intraret. Aliter itaque judicabuntur qui non audierunt, et qui audierunt et contempserunt. Qui enim sine lege peccaverunt, ait Apostolus, sine lege peribunt; et qui in lege peccaverunt, per leuem iudicabuntur.

Quia ego, inquit, ex me non sum locutus. Idem se dicit non locutum ex seipso. Jam hoc sæpe diximus quod Filius a se non est, sed a Patre; ideo adjunxit:

Sed qui misit me Pater, ipse mihi mandatum dedit quid dicam et quid loquar. Non enim locorum spatio. non syllabarum expressione, non vocali sono Pater Filio loquitur, ut Filius mandatum Patris audiat,

ter mandet illi; sed unicus Filius est Verbum Patris et sapientia Patris, in illo sunt omnia mandata Patris, neque enim mandatum Patris aliquando Filius nescivit, ut eum necesse esset ex tempore habere quod accepit ut nascendo acciperet, dederitque illi a gignendo Pater quod non haberet, sed eum genuit vitam habentem, sicut superius ait: Sicut Pater habet vitam, sic dedit et Filio vitam habente in semetipso, id est, genuit Filium vitam habentem in semetipso, sic dicit hic, Sicut mandatum dedit mihi Pater; et quia æterna est ipsa nativitas, nunquam non fuit Filius, qui est vita; et sicut est vita æterna, ita et nrandatum: non quod Filius non habeat Pater dedit, sel sicut dixi, in sapientia Patris, quod est Verbum Patris omnia mandata sunt Patris. Sequitur enim: patris omnia mandata sunt Patris.

Et scio quia mandatum ejus vita æterna est. Si ergo vita æterna est ipse Filius, et vita æterna est mandatum Patris, quid aliud dictum est quam, Ego sum mandatum Patris? Proinde et id quod adjungit et dicit : Quæ ego loquor sicut mihi dixit Pater, sic loquor, non accipiamus, dixit mihi, quasi verbo locutus sit unico Verbo, aut egeret Dei verbis Deus Verbum. Dixit ergo Pater Filio, Sicut dedit Filio vitam, non quod nesciebat vel non habebat, sed ipse Filius erat. Quid est autem, Sicut dixit mihi sie loquor, nisi verbum loquor? Ita ille dixit ista ut verax, iste loquitur ut veritas; verax autem genuit veritatem. Quid ergo jam diceret veritati? Non enim imperfecta erat veritas cui verbum aliquod adderctur; dixit ergo veritati quia veritatem genuit. Porro ipsa Ve- C ritas sic loquitur ut ei dictum est, sed intelligentibus quos docct ut nata est; ut autem crederent homines quod intelligere nondum valent, ex ore carnis verba sonuerunt, et abierunt transvolantis soni peractis morulis temporum suorum. Sed res ipsæ quarum signa sunt soni, tractæ quodammodo in eorum memoriam qui audierunt, etiam ad nos per litteras, quæ visibilia signa sunt, pervenerunt. Non sic loquitur Veritas intelligentibus mentibus, intus loquitur, sine sono instruit, intelligibili voce profundit. Qui ergo potest in ea videre nativitatis ejus æternitatem, ipse illam sic audit loquentem. Sicut ei dixit Pater quid loqueretur, excitavit nos ad magnum desiderium interioris dulcedinis sux. Sed crescendo capiamus, ambulando crescamus, proficiendo ambu- D temus, ut pervenire possimus per seipsum ad seipsum, seipso ducente nos et promittente nobis. Ego sum via, et veritas, et vila: via quærentibus, veritas invenientibus, vita permanentibus. Ipse enim vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

HOMILIA XXXIV.
DOMINICA III POST OCTAVAM PASCHÆ.
Lectio Epistolæ B. Jacobi apostoli.

Charissimi, omne datum optimum et omne domum perfectum, desursum est descendens a Patre luminum, etc.

fostquam docuit vitia quibus tentamur non a Deo nobis, sed a nobis ipsis inesse, ostendit e con-

sicut filius hominis ab homine audire solet quid pa- A tra quod quidquid boni agimus, hoc a Deo donante ter mandet illi; sed unicus Filius est Verbum Patris percepimus. Inde etenim Patrem luminum appellat, quia aucto em novit spirital um charismatura, cui consonat illud Apostoli: Quid enim habes quod non accepisti?

Apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio. Quia in Dei natura mutabilitas non est, neque lumen ejus sicut lumen bujus mundi aliqua vicissitudinis umbra intercidit. Liquet utique, quia sola nobis dona lucis, et non etiam tenebras mittit errorum.

Tilius, qui est vita; et sicut est vita æterna, ita et mandatum: non quod Filius non habeat Pater dedit, sell sicut dixi, in sapientia Patris, quod est Verbum Patris, omnia mandata sunt Patris. Sequitur enim: Bet scio quía mandatum ejus vita æterna est. Si ergo vita æterna est ipse Filius, et vita æterna est mandatum Patris, quid aliud dictum est quam, Ego sum

Voluntarie enim genult nos verbo veritatis. Et Dominus in Evangelio: Non vos me elegistis, inquit, sed ego elegi vos. Et in Osce propheta: Diligam roz spontance. Quia ergo dixerat: Omne datum optimum et omne donum perfectum a Deo descendere, consequenter astruit addendo quia non nostris meritis sed suæ heneficio voluntatis per aquam regenerationis de filiis tenebrarum nos in filios lucis mutaverit.

Ut simus initium aliquod creaturæ ejus. Ne in eo quod ait genuit, hoc nos fieri putaremus quod ipse est, ideo principatum quemdam creaturæ nobis hac adoptione concessum ostendit. Hos etenim versiculos quidam ita transiulit: volens genuit nos verbo veritatis ut simus primitiæ creaturarum ejus, id est, nt exteris quas cernimus creaturis simus meliores. Primitias namque frugum et animantium consecrari lex præcipit, primitias auri et argenti ad opus tabernaculi jussit conferri, id est, optima quæque in metallis; et de antiquo Dei populo dixit propheta Jeremias: Sanctus Israel Domino, primitia frugum ejus.

Scitis, fratres mei dilecti. Notissimum, inquit, vobis est, quod a vobis ipsis habuistis ad vitia labi, a Domino autem vos illustrari, non vestra promissione, sed superna gratia vos præveniente contigit.

Sit autem omnis homo velox ad audiendum, tardus ad loquendum, et tardus ud iram. Hinc auditorem moralibus instruit præceptis, et recte primo admonet aurem quemque citius accommodare docenti, sero autem os ad docendum aperire : quia stultum est quemlibet quæ ipse non didicerat aliis velle prædicare. Qui ergo sapientiam diligit, primo ut supra admonuit, hanc a Deo postulet, dehine magistrum humilis veritatis auditor inquirat, et inter agendum suam cautissime linguam non solum ab otiosis sermonibus coerceat, verum et ipse quam et nuper didicit veritatem prædicandam contineat. Hinc Salomon de distantia temporum scribens ait : Tempus tacendi. et tempus loquendi. Hinc Pythagorici, naturalis scientiæ magisterio præditi, auditores suos per quinquennium jubent stlere et sic demum prædicare permittunt. Et tardus ad iram. Quia n aturitas sapientiæ non nisi tranquilla mente percipitur; scriptum est enim, quia Ira in sinu stulti requiescit. Non ita velocitatem iræ vetat ut hujus tarditatem approbet, sed hoc potius admonet, ut et ejus hora perturbationis ac litium ne nobis ira subripiat caveamus; aut si forte subripuerit, intra oris septa ejus cohibeamus impetum, et exacta hora discriminis liberius

eam ad integrum a nostro corde per tempus expur-A genus; vel certe tardos ad iram nos esse præcipit, ut non quaslihet ob causas securitatem nostri vultus in austeritatem vertamus, sed certa existente ratione, verbi gratia, si aliter corrigi proximos, maxime qui nobis commissi sunt, non posse cernamus, severitatem erga eos verbi vel etiam judicii districtioris exhibeamus, manente tamen, quantum natura humana patitur, statu nostræ mentis sereno. Credo Phinees, Samuel, Elias et Petrus tardi fuerunt ad iram, et tamen peccantes vel verbo vel gladio peremerunt. Sed et Moyses, cum esset vir mitissimus, exivit a Pharaone, quem incorrigibilem vidit, iratus, mipis comminatus ei pænam, quam et opere patravit.

Ira enim viri justitiam Dei non operatur. Facilis est sensus: quod quia qui iracundiæ vitiose incautus subjugat, etsi hominibus justus apparet, in divino tamen examine nondum perfecte justus est. Verum aptius potest intelligi quod a Domino dictum est: Tu autem, Domine virtutum, cum tranquillitate judicus. Qualiscunque judex homo amissa mentis tranquillitate delinquentem judicat, etiamsi juste judicat, justitiam tamen divini examinis, in quam perturbatio cadere nescit, imitari non potest.

Propter quod abjicientes omnem immunditiam et abundantiam malitiæ, in mansuetudine suscipite verbum insitum. Primo et corpus et mentem a vitiis jubet expurgari, ut digni existere possint qui verbum salutis percipiant. Qui enim non declinat prius a malo, non potest facere bonum. Omnem quippe immunditiam et carnis et animæ nuncupat; malitia autem proprie interioris homlnis pravitatem respicit. Suscipite, inquit, insitum verbum, id est, verbum Dei, quod vestris cordibus prædicando imponimus, vos discendo suscipite; vel certe ita sentiendum: Verbum quod vobis in die resurrectionis insitum est, quando voluntarie genuit nos Deus, jam nunc perfectius suscipite, etiam operibus implendo quod jam in mysterio tenetis.

Quod potest salvare animas vestras. Etiamsi in corpore tentationes patiamini, vel a perfidis morte consumamini, tamen vita futura præstabitur vobis cum sanctis angelis in luce perpetua.

# HOMILIA XXXV. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.
In illo tempore, dixit Jesus discipulis suis: Vado
ed eum qui me misit, et nemo ex vohis interrogat me:
Que vadis?

Significat sic se iturum ad eum qui misit illum, ut nul.us interrogaret quod palam fieri visu corporis cernerent. Nulses enim suscepit eum quando ascendit ab eis, et cum cuntem in cœlum viderunt, non verbis quæsierunt, sed oculis deduxerunt.

Sed quia have locutus sum vobis, tristitia implevit cor vestrum. Videbat utique quid illa sua verba in corum cordibus agerent, spiritalem quippe nondum habentes interius consolationem quam per Spiritum sanctum fuerant habituri, id quod exterius in Christo videbant amittere metuebant.

Scd ego veritatem dico vobis, expedit vobis ut ego vadam. Expedit ut forma servi vestris subtrahatur aspectibus quatenus amor divinitatis aptius vestris infigatur mentibus. Expedit ut notam vobis formam cœlo inferam, quatenus per hoc majore desiderio illuc suspiretis.

Si enim non abiero, Paraclitus non veniet ad ros; si autem abiero, mittam eum ad vos. Non quia non poterat ipse in terra positus dare Spiritum discipulis, hæc loquitur, cum aperte legatur quia post resurrectionem apparens eis insuffavit et dixit eis, Accipite Spiritum sanctum, sed quia, ipso in terra posito et corporaliter conversante cum eis, non valebant ad eum crigere mentem, ad sitienda munera gratiæ cœlestis. Ascendente autem illo ad cœlos et illi pariter omne desiderium suum in illo transferebant. Ideo capaces Spiritus sancti jam facti erant; non ultra de morte ejus contristati, sed de promissionis ejus spe ketati. Patet autem, nec laboriosa expositione indiget, cur eumdem Spiritum paraclitum, id est consolatorem, cognominaverit, quia nimirum corda discipulorum quæ recessus ipsius mæsta reddidisset, hujus consolaretur et recrearet adventus. Non quod antea Spiritus sanctus non esset in cordibus discipulorum vel etiam in antiquorum sanctorum, sed manifesta plenitudine ante sic non fuit datus, quomodo post ascensionem die decima in centum viginti nomina transmissus legitur. Sed in nullo opere cujuslibet personæ Patris, vel Filii, et Spiritus sancti, totius sanctæ Trinitatis operatio defuit; sed oportebat ita insinuari Trinitatem ut quamvis nulla esset diversitas substantiæ, sigiflatim tamen commendaretur distinctio personarum.

Et cum venerit ille, arguet mundum. Quid est quod dixit, Cum venerit ille, arguet mundum? Nunquid non Christus, dum esset in mundo, non arguit mundum de his omnibus quæ sequuntur. Sed Christus solam Judæorum gentem arguit, Spiritus vero sanctus in discipulis ejus toto orbe diffusus, non unam gentem intelligitur arguisse, sed mundum. In quo arguit? In eo quia per Spiritum sanctum charitas diffusa est in cordibus eorum, quæ foras mittit timorem ut non metuerent mundum, id est, amatores mundi arguere.

De peccato, et de justi ia, et de judicio. Quam sententiam ipse Christus e posu't dicens';

De peccato, quoniam non crediderunt in me. Peccatum incredulitatis quasi speciale posuit, quia sicut 6° desorigo virturum, ita solidamentum est vitiorum in incredulitate persistere, Domino terribiliter attestante qui ait: Qui autem non credit jam judicatus est, quia non credit in nomine unigeniti Filii Dei. Judicatus dixit, id est, damnatus.

De justitia vero, quia ad Patrem vado, etiam non videbitis me. Justitia discipulorum Christi erat quod Dominum, quem verum hominem cernebant, verum quoque Dei Filium esse crediderunt; et quem sibi corporaliter ablatum noverant, certo semper amora colebant. Justitia cæterorum fidelium, id est, co-

quod cum quem corporali intuita nunquam viderunt, Deum et hominem verum corde credunt ac diligunt. De qua profecto justitia fidei arguuntur infideles, cur ipsi videlicet, cum similiter verbum vitæ audirent, nolnerint credere in justitiam. Neque enim nequitia malorum ex sua solum pravitate, sed etiam ex comparatione justorum, quam statim damnandi sint denuntiat. Arguit ergo mundum Spiritus sanctus de peccato, quia non crediderit in Christum. Arguit et de justitia credentium, quia exemplum eorum sequi nolucrit, qui hunc ad Patrem ascendisse, neque ultra corporaliter in terris conversaturum esse sciebant, nec tamen ab ejus dilectione poterant ulla ratione separari. Hoc est enim quod ait, quia ad Patrem vado, et jam non videbitis me. Non videbi- B Pater quippe solus de alio non est, Filius a Patre tis me, postquam ascendero, qualem nunc videre soletis carne mortali et comprehensibili circumdatum, sed in majestate ad judicium venientem, et, peracto judicio, in majori gloria cum sanctis apparentem. Sequitur:

De judicio autem, quia princeps mundi hujus judicatus est. Principem mundi diabolum dicit, qui primatum habet in cordibus infidelium, quos hic mundi nomine voluit intelligi, qui ordine perverso mundum potius quam mundi creatorem diligunt; qui judicatus est a Domino, qui ait : Videbam Satanam sicut fulgur cadentem de cœlo. Judicatus est ab eo cum et ipse dæmonia ejiceret, et discipulis daret potestatem calcandi supra omnem virtutem inimici. Arguitur itaque mundus de judicio, quo diabolus est judicatus, quando homines ne Dei voluntati resistere præsumant, exemplo damnati propter superbiam terrentur archangeli. Credant itaque homines in Christum, ne arguantur de peccato infidelitatis suæ, quo peccato omnia peccata detinentur. Transeant in numerum fidelium ne arguantur de justitia eorum quos justificatos non imitantur. Caveant futurum judicium ne cum mundi principe judicentur quem judicatum imitantur. Etenim ne sibi existimet parci superbia dura mortalium, de superborum supplicio terrenda est angelorum.

Adhuc multa habeo vobis dicere, sed non potestis portare modo. Cum autem venerit ille Spiritus veritaquod, veniente desuper Spiritu, apostoli majorem multo scientiam veritatis quam carnales eatenus potuere consecuti sunt, et majore desiderio certandi pro veritate succensi sunt. Non tamen putandum est in hac vita quempiam omnem veritatem posse comprehendere. Unde et ipse beatus Paulos apostolus, qui ad tertium cœlum raptus est, et ibi audivit arcana verba quæ non licet homini loqui, ait : Ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus; cum autem venerit quod persectum est, evacuabitur quod ex parte est. Intelligendum est ergo quod ait de Spiritu, Docebit vos omnem veritatem, quasi diceret: Diffundet in cordibus vestris charitatem, quæ vos omneni veritatem faciat amare: cujus magisterio

rum qui Dominum in carne non viderunt, heec est, A intusedocti, proficiatis de virtute in virtutem, dignique efficiamini pervenire ad vitam, in qua vobis æterna claritas summæ veritatis et veræ sublimitatis, id est, contemplatio vestri conditoris appareat.

> Non enim a semetipso loquetur, sed quæcunque audiet loquetur. Non enim Spiritus loquetur a semetipso, fortasse quia non est a semetipso, sed a Patre. Nam Filius natus est a Patre, et Spiritus sanctus procedit a Patre. Non enim loquitur a semetipso, id est, sine Patris et Filii communione. Non enimdivisus est Spiritus sanctus a Patre et Filio, sed unum opus est Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Sed quæcunque audiet loquetur. Audiet videlicet per unitatem substantiæ et proprietatem scientiæ. Non enim loquitur a semetipso, quia non est a semetipso: genitus est, et Spiritus sanctus a Patre procedens. Ab ipso enim audiet Spiritus sanctus a quo procedit, quia non est a scipso, sel ab illo a quo procedit. A quo illi est intelligentia, ab illo utique et scientia: ab illo igitur audientia, quod nihil est aliud quam scientia. Quod vero a ljunxit:

> Et quæ ventura sunt annuntiabit vobis. Constat enim nonnullos sanctorum in Spiritu sancto futura prædixisse. Sed tamen altius sunt hæc verba Domini consideranda, quæ omnibus sanctis communia esse possunt. Igitur Spiritus adveniens quæ ventura sunt annuntiabit, cum gaudia nobis patrize cœlestis ad memoriam reducit, cum festa illa supernæ civitatis per donum nobis suæ aspirationis innotnit. Ventura nobis annuntiat, cum nos a delectation; præsentium abstrahens, promissum in cælis regnim nostris cordibus desiderandum inflammat.

Ille me clarificabit, quia de meo accipiet et annuntiabit vobis. Spiritus clarificabit Christum, quia per eum ea charitas in cordibus discipulorum accensaest, ut abjecto timore carnali effectum resurrecti >nis ejus constanter prædicarent, qui paulo ante tempore passionis pavidi fugerant. Unde scriptum est: Et repleti sunt omnes Spiritu sancto, et loquebantur verbum Dei cum fiducia. Spiritus clarificavit Christum, cum impleti gratia spiritali doctores sancti tot et tanta miracula in nomine Christi secerunt, quibus orbem totum ad fidem Christi converterent, tis, docebit vos omnem reritatem. Certum est autem n tot ac tanta pro Christi nomine passionum certamina pertulerunt. Clarificat, dum charitatem in cordibus nostris diffundit, æternæ patriæ amorem inspirat.

> Quia de meo accipiet et annuntiabit vobis, id est, de meo Patre. De Patre accipit Spiritus sanctus, quia de Patre procedit, de quo et Filius natus est. Qui vero de nullo natus est, et de nullo procedit, Pater est solus.

> Omnia quacunque habet Pater, mea sunt. Propterea dixi : Quia de meo accipiet et annuntiabit robis. De his dixit quæ ad ipsam Patris divinitatem pertinent, in quibus ille est æqualis Patri, in qua Spiritus sanctus æqualis est Patri et Filio, qui una substantia, una natura, una majestas, una giorio, una æternitas est Patris, et Filii, et Spiritus saucti

prehensibilis omni creaturæ, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus. In nomine justitiæ et in Spiritus sancti dono et missione, istarum duarum fit concordia lectionum. Beatus qui intelligit veritatem et sequitur justitiam, quia si in hoc permanserit, simul cum Christo in æternum gaudebit.

# HOMILIA XXXVI.

IN INVENTIONE SANCTÆ CRUCIS.

Lectio Epistolæ B. Pauli ad Galatas.

Fratres, confido in vobis in Domino, quod nihil aliud savietis, etc.

Hac spe dicit se confidere, de his quia non sponte erraverunt.

Qui autem conturbat vos, portabit judicium, quicunque est ille. Quomodo qui errantem converti fa- B cit remunerandus est, dicente Jacobo apostolo in Epistola sua : Qui converti fecerit peccatorem, salvabit animam ejus et operiet multitudinem peccatorum; ita et qui recta incedentem in iter devium cogit flectere, damnationem consequitur, quicunque fuerit. Hoc propter hos subjicit, ne quis sibi meritum defenderet eo quod filii essent Abrahæ secundum carnem, denique exclamantes dicunt ad Jesum: Nos filii Abrakæ sumus.

Ego autem, fratres, si circumcisionem pradico, quid adhuc persecutionem patior? Apertum est quod dicit; ideo enim quasi inimicus a Judæis odiebatur et non desinebant a persecutione ejus, quia circumcisionem jam cessare docebat. Denique Judæis compellentibus et sæpenumero falsas accusationes con- C tra eum deferentibus, obliquum judicem videns, coactus appellavit Cæsarem.

Ergo evacuatum est scandalum crucis. Scandalum erat Judæis prædicatio crucis, quia sabbatum et circumcisionem evacuabat. Si autem admitteret circumcisionem, non esset scandalum, et pacifici essent nobis Judæi. Nam dicebant de Salvatore: Non est hic homo a Deo qui sabbatum non custodit. Ergo evacuatum est scandalum crucis.

Utinam et abscindantur qui vos conturbant, id est, stinam abscindantur qui vos subvertunt. Tale est boc quale et illud ad Corinthios prima: Qui non, inquit, amat Dominum Jesum, anathema sit. Ex ipso grege morbido sunt et hi, quos sociat sententiæ corum ut abscindantur a misericordia Dei, qui Gala- D qui juvandi estis ex ejus adventu, sed illis qui noxam tas Dei gratia exuerunt, et non solum spiritaliter, sed et carnaliter hos maledicit, ut quia circumcidi Galatas cogebant ipsi abscinderentur, ut multiplicaretur his dolor corporis.

Quicunque volunt placere in carne, hi cogunt vos circumcidi tantum, ut crucis Christi persecut'onem non patiantur. In carne placere, hominibus placere significat; ut enim Judais propitiis aut non infensis viverent, quos pseudoapostolos dicit, sic Christum prædicabant, ut et legem servandam docerent. Quod apostolus nunquam metuit, sed constanter quod verum est non tacuit, et sibi ex his providens quos docebat. Denique ego, inquit, non solum ligari, sed

et est unus Deus omnipotens, invisibilis et incom- A et mori paratus sum in Hierosolyma pro nomine Domini nostri Jesu Christi. Neque enim qui circumciduatur legem custodiunt, sed volunt vos circumcidi ut in carne vestra glorientur. Tale hoc est, quale et illud dictum ad apostolum Petrum : Si tu cum Judœus sis gentiliter vivis, quomodo compellis gen'es judaizare? Ita et hic cum ipsi legem non custodirent conversantes injuste, circumcisionem sectabantur, nt perinde vincere et amatores legis viderentur, cum constet hune legem defendere et custodire, qui justitias ejus exsequitur, et mandatum quod ad vitam pertineus datum est, non prætermittit. Clades ergo Galatarum excusatio erat eorum hæc, ut vel sic intelligant quia ludebantur, velut stulti et hebetes, de quorum doloribus glorificantur.

> Mihi autem absit gloriari nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi, per quem mihi mundus crucifixus est et ego mundo. Quomodo pseudoanostoli tribulationes pro nomine Christi, quasi nihil profuturas per hypocrisin redimebant erubescentes in his, ita et Apostolus gloriabatur de his, sciens magnam pro istis sibi fore mercedem, quemadmodum et cæteris apostolis Christi, sicut scriptum est in Actibus apostolorum: Tunc, inquit, casi exierunt apostoli de concilio, gaudentes quia digni habiti sunt pro nomine Christi contumeliam pati. Cujus ergo omnis spes iu Christo est, hic gloriatur in cruce cjus, huic et mundus crucifixus est, certum habens amorem crucis Christi vitam esse, mundi vero amorem parare mortem. Beatus ille est qui mortificat desideria carnis suæ, et patienter suffert tribulationes præsentis vitæ, quia si in hoc studio bono usque in finem perseveraverit, æternæ vitæ cum Christo et sanctis ejus particeps factus, sine dubio in æternum gaudebit. Ipso præstante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXXVII. FERIA IV.

Lectio Epistolæ B. Pauli ad Thessalonicenses. Fratres, omnes vos filii lucis estis et filii diei; non sumus noctis, neque tenebrarum.

Quomodo dixit, Sicut fur in nocte, sie veniet, hoe in loco dicit, quoniam non estis in tenebris, cognovistis enim veritatem. Itaque et si repente dies instat, sed non erga vos ordinem sibi vindicat furis, exspectant ponalem. Et ut recognitionem sufficere sibi non existiment, adjicit.

Igitur non dormiamus sicut et cæteri, sed vigilemus et sobrii simus. Qui enim dormiunt, nocte dormiunt; et qui inebriantur, nocte inebriantur. Nos antem, qui diei sumus, sobrii simus, et induti loricam fidei et charitatis, et galcam spem salutis. Quoniam non posuit nos Deus in iram, sed in acquisitionem salutis per Dominum nostrum Jesum Christum, qui mortuus est pro nobis, ut sive vigilemus, sive dormiamus, simul cum illo vivamus. Convenit igitur nos tali remuneratos scientia vigilare, et sobrios esse erga illorum diligentiam que nobis conveniunt, ad custodiendum sectandam ebrietatem. Latere enim poterit facile is qui talis est. Illos vero qui per cognitionem tanquam in die jam consistunt, sobrios esse convenit et vigilantes erga studia virtutum, quasi qui et in diei tempore conversantur, in quo neque latere quemquam possibile est, si tamen aliquid ex illis quæ non conveniunt perfecerit. Quæ sunt illa opera per quæ nobis, ut in die conversantibus, deputemus fidem et charitatem, ex quibus spes nobis acquiritur salutis, per quod et Dominus Deus per Christum, qui pro nobis suscipere voluit mortem, salutem nobis prodidit, non pænam, ut licet secundum præsentem hanc vitam habeamus; hoc enim dicit, vigilemus etiamsi egressi fuerimus a vita hac; hoc dicit dormiamus. Vult enim dicere ut illi qui tunc vivunt in Christi adventu, B abiturus, hic quodammodo jam non erat. Quid sit auet qui jam sunt mortui, omnes æternam vitam et incorruptam acquiramus, dum illi qui pracesserunt dudum in mortem, ita resurgunt et illi, qui tunc vivunt, in incorruptibilitatem mutantur, sicut idem Apostolus in alio loco dicit, quoniam omnes immutabimur. Igitur nihil est quod prohibeat salute nos frui futura, si tamen illa quæ ex nobis sunt minime nobis obstiterint. Et hinc dicens adjicit :

Propter quod consolamini in invicem et adificate alterutrum, sicut et facitis in Christo Domino nostro, cui est honor et gloria simul cum Patre et Spiritu sancto, in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XXXVIII.

# ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore respiciens Jesus in discipulos suos dixis: Pater sancte, serva eos in nomine tuo quos dedisti mihi, etc.

Nempe sicut homo Deum rogat pro discipulis suis, quos accepit a Deo. Attendite quod sequitur:

Ut sint, inquit, unum sicut et nos. Non ait ut nobiscum sint unum, aut ut simus unum ipsi et nos sicut unum sumus nos, sed ait : Ut sint unum sicut et nos; ipsi utique in natura sua sint unum sicut et nos in nostra unum sumus. Quod procul dubio non diceret nisi secundum hoc diceret, quod Filius aequalis est Patri, sicut in alio loco dicit : Ego et Pater unum sumus; non secundum id quod homo est, nam secundum hoc dixit: Pater major me est. Sed quomodo una eademque persona est Deus et homo, intelligimus hominem in co quod rogat, intelligimus Deum in co quod unum sunt et ipse et ille quem rogat. Sequitur:

Cum essem cum cis, ego servabam eos in nomine tuo. Me, inquit, veniente ad te, serva eos in nomine tuo in quo cos, quando cum cis eram, et ipse servabam. In nomine Patris servabat discipulos suos filius hominis in humana præsentia constitutus, sed etiam Pater in nomine Filii servabat quos in nomine Filii petentes exaudicbat; his quippe idem Filius dixit: Amen amen dico vobis, si quid pet eritis Patrem in nomine meo, dabit vobis. Simul enim nos custodiunt Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, qui est unus

nocturnum tempus, nec nobis necessarium est ad A verus et beatus Deus. Intelligamus cum ita loquitur, sicut hic locutus est, personas eum distinguere, non separare naturam, licet ablata ab eis corporali præsentia filii; sed nunquam spiritalis custodia deerat, de qua dicit : Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi.

> Quos dedisti mihi custodivi; et nemo ex his periit nisi filius perditionis, ut Scriptura impleatur. Filius perditionis dictus est traditor Christi, de quo in psalmo centesimo nono maxime prophetatur.

Nunc autem, inquit, ad te venio; et hac loquor in mundo, ut habeant gaudium meum impletum in semetipsis. Ecce in mundo loqui se dicit, qui paulo aute dixerat : Jam non sum in mundo. Ergo et quia uon natura ibat, hic adhuc erat; et quia fuerat hinc tem hoc gaudium de quo ait, ut habeant gaudium meum impletum in semetipsis, jam superius expressum est, ubi ait, ut sint unum sicut et nos. Hoc gaudium suum, id est, a se in eos collatum in eis dicit implendum propter quod locutum se dixit in mundo. Hæc est pax illa et beatitudo in futuro sæculo, propter quam consequendam temperanter et juste et pie vivendum est in hoc sæculo. Loquens adhuc Dominus ad Patrem et orans pro discipalis suis,

Ego, inquit, dedi cis sermonem tunm. In priorilus expositum est.

Et mundus odio habuit. Significat passiones quas in mundo habituri erant a persecutoribus, quos hic C mundi nomine demonstrat. Dein le causam subjiciens cur eos oderit mundus.

Quia non sunt de mundo, sicut et ego non sum de mendo. Sed aliter illi, aliter ego; illi regeneratione, ego generatione; illi eguerunt secunda nativitate, quia in peccatis nati sunt : ego quia sine peccato natus sum, non egui regeneratione. Donatum est ergo eis, ut de mundo non essent : ego vero nunquam fui de mundo, quia nunquain in peccato. Ipse autem de mundo nunquam fuit, quia etiam secundum formam servi de Spiritu sancto natus est, de quo illi renati. Si ergo illi ideo non de mundo quia renati sunt de Spiritu sancto, propterea ille nunquam de mundo, quia natus est de Spiritu sancto.

Non rogo, inquit, ut tollas eos de mundo, sed ut serves eos a malo. Adhuc enim necessarium fuit, quamvis jam non essent de mundo, esse tamen in mundo, ut in pleatur quod dictum est : In omnem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terræ verba corum.

Sanctifica cos in veritate. Sic enim servantur ex malo quod superius oravit, ut fieret de malo perfidiæ in quo cecidit Judas proditor. Sanctificantur itaque in veritate hæredes testamenti novi, cujus veritatis umbræ fuerunt sanctificationes veteris testamenti. Et cum sanctificantur in veritate, utique sanctificantur in Christo, qui veraciter dixit : Ego sum via, et veritas, et vita, et veritas liberabit vos.

Sicut me misisti in mundum, et ego misi eos in mundum. Quos misit, nisi apostolos suos? Nam et

insum nomen apostolorum, quod Gracum est, nihil A dus vero quem per Christum conciliavit sibi, non nisi missos significat in Latino. Misit ergo Dominus Filium suum absque peccato conceptum et natum; misit Filius discipulos suos quos ipse sanctificavit, vel per baptismi sacramentum, vel per sanguinis sui redemptionem, ut prædicarent mundo sanctificationem et ablutionem, et remissionem peccatorum suorum. Unde et subjecit:

Et pro eis ego sanctifico meipsum, id est, in eo quia non veni facere voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui misit me, Patris. Sanctificatio fidelium est obedientia Filii, qui obediens fuit Patri usque ad mortem, mortem autem crucis, propter quod et Deus exaltavit illum. Quod vero ait :

Ut sint et ipsi sanctificati in veritate. Hoc est, in me ipso, sicut et ego sanctificatus sum in verbo Dei. B lium est et inter nos, nisi quia membra cjus sunnus Igitur subjecit et ait :

Non pro his rogo tantum, id est, pro discipulis qui cum illo tunc crant.

Sed pro eis, inquit, qui credituri sunt per verbum eorum in me. Ubi omnes suos intelligi voluit : non solum hos qui tunc erant in carne, sed etiam qui futuri erant. Quotquot postea crediderunt in eum per verbum apostolorum, sine dubio crediderunt, et donec veniat credituri sunt; ipsis enim dixerat : Et ros testimonium perhibetis quia ab initio mecum estis.

Ut omnes unum sint. Unum in charitate, unum in fide, unum in pace, quia in unum regnum futuri sunt. Licet in eo regno mansiones diversæ sint propter merita sanctorum diversa, tum quicunque in eo regno erit beatus erit, et sufficit sibi quod habet, in C co gaudet quod possidet.

Sicut tu, Pater, in me et ego in te. Hoc est quod paulo ante dixit : Ego in Patre, et Pater in me. Nam totus Pater in Filio est, et totus Filius in Patre; et qui Filium habet, habet et Patrem; et qui Patrem habet, habet et Filium. Unde subjecit :

Ut et ipsi in nobis unum sint. Id est, una charitate nos diligant, et una fide nos credant, et una spe in nos confidant : ut sit unitas corporis in capite, et sit unus Deus omnia in omnibus.

Ego in eis, sicut caput in membris, et tu in me, sicut pater in filio ut sint consummati in unum, id est perfecti, quod perficiat qui nos voluit unum esse in se et per se.

Ut cognoscal mundus quia tu me misisti et dilexisti Di Quaretis me sicut et me dilexisti Dilevici. eos sicut et me dilexisti. Dilexisti eos ut essent quod non erant: dilexisti me ut essem quod-semper fui.

Pater, quos dedisti mihi, volo ut ubi sum ego, et illi sint mecum. Nunc per fidem, tunc ergo per speciem, cum Christus apparuerit vita nostra, tunc et nos apparebimus cum ipso in gloria. Tunc patet quod erimus, quia tunc apparebit is qui ante erat quam nos essemus.

Ut videant, inquit, claritatem meam quam dedisti onihi. Pater juste, mundus te non cognorit. Quia justus es, ideo te non cognovit. Mundus vero quidam natus est per justitiam, te non cognovit; ille vero qui s ilvandus erat per misericordiam, te cognovit. Munmerito, sed gratia cognovit. Denique sequitur:

Ego autem te cognovi. Ipse fons gratiæ est Deus natura; homo autem de Spiritu sancto et virgine ineffabili gratia in unitatem personæ Filii Dei assumptus est. Per illum cognoverunt hi et omnes per eos credituri.

Quia tu me misisti, ideo cognoverunt, igitur per gratiam cognoverunt.

Et notum feci eis, inquit, nomen tuum, et notum facium. Notum feci per fidem : notum faciam per speciem; notum feci in sæculo peregrinantibus: notum faciam in cœlo regnantibus.

Ut dilectio qua dilexisti me, in ipsis sit, et ego in ipsis. Quomodo autem dilectio qua dilexit Pater Fiet in illo diligimur, cum ille diligitur totus, id est. caput et corpus. Ideo subjunxit, et ego in ipsis, tanquam diceret: Quoniam ego sum in ipsis, qui si in recta fide et bonis operibus usque in finem perseveraverint, paratus sum regni cœlestis gloriam dare ubi vivant et gaudeant per omnia sæcula sæculorum. Amen-

#### HOMILIA XXXIX.

FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Adhuc modicum vobiscum sum, etc.

Tanquam diceret: Continuo quilem resurrectione glorification, non tamen continuo ascensurus in coelum, sed adhuc modicum vobiscum, significans quadraginta dies, quibus erat cum discipulis temporibus opportunis apparens illis. Potest tamen intelligi quod parvum tempus illius tantummodo noctis usque ad passionis horam cum discipulis se esse significaverit. Est et alia divina præsentia, sensibus ignota mortalibus, de qua item dicit : Ecce robiscum sum usque ad consummationem sa culi. Hoc certe non est adhuc modicum vobiscum sum; sed est modicum vobiscum sum, vel ante passionis horam vel post resurrectionem. Alio loco dixit discipulis suis : Hæc sunt verba quæ locutus sum vobis cum adhuc essem vobiscum, nisi cum adhuc essem in carne mortali in qua estis et vos. Tunc enim cum hæc diceret in eadem carne suscitata erat, sed cum illis in eadem mortalitate

Quaretis me : sicut dixi Judais : Quo ego vado vos non potestis venire; et dico robis modo. Hoc est, modo non potestis. Judæis autem cum hæc diceret, non addidit modo. Isti itaque non poterant venire tunc quo ille ibat, sed poterant postea; ideo desiderans eos quomodo idonei esse possent pergere quo ille antecedebat:

Mandatum novum, inquit, do robis, ut diligatis invicem. Hi sunt gressus quibus sequendus est Christus; hoc mandatum charitatis. Innovat quippe audientem vel potius obedientem non omnis, sed ista dilectio, quam Dominus ut a carnali dilectione distingueret, ait : Sicut dilexi vos. Dilectio ista non innovat ut simus homines novi, sed hæredes testamenti

movi. Ilec dilectio populum novum collegit Christo; A Mos mulierum est aspicere se in speculis, ut quidhee antiquos Patres innovabat ut essent in Christum credentes qui venturus erat redimere eos. Audiant enim atque custodiant. Mandatum novum do vobis ut diligatis invicem. omnes qui volunt fratres esse unici Filii Dei, qui seipsum in bac dilectione tradidit pro nobis. Nam et in hoc mandato illud mandatum est quod prius ponitur : Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et ex tota anima tua, et ex tota mente tua. Sed bene intelligentibus utrumque invenitur in singulis; nam et qui diligit Deum non eum potest cohibere præcipientem ut diligat proximum. ct qui ante atque spiritaliter diligit proximum, quid in eo diligit nisi Dominum? Ipsa est dilectio ab omni mundana dilectione discreta quam distinguendo addidit Dominus, sicut dilexi ros, cum Dominus Jesus B sanctam dilectionem, qua se invicem diligerent, discipulis commendaret.

Dicit ei Simon Petrus: Domine, quo vadis? Sic utique hoe dixit magistro discipulus et Domino servus tanquam sequi paratus, propterea quippe Dominus qui ejus animum vidit quare hoc interrogaverit, sic ci respondit:

Quo ego vado non potestis me modo segui. Tanquam diceret: Propter quod interrogas non potes modo. Non ait: Non potes; sed non potes modo: dilationem intulit, non spem tulit; et eamdem spem quam non tulit, sed potius dedit, sequenti voce firmavit addendo atque dicendo:

Sequeris autem postea. Respondit Petrus: Quare te non possum sequi modo? Animam meam pro te ponam. C Quid in animo ejus esse cupiditatis videbat? Quid virium non videbat? Voluntatem suam jactabat infirmus, sed impendebat valetudinem medicus. Iste promittebat, ille prænoscebat. Qui nesciebat, audiebat; et qui præsciebat, docebat,

Respondit Jesus : Animam tuam pro me pones. Quod promittis, modo non potes; prius est anima mea pro te ponenda, ut possis postea animam tuam pro me ponere; sicque resurrectionis meæ gloria complebitur et passionis tuæ merces in cœlesti regno tibi præparabitur ut cum sanctis angelis vivas et gaudeas per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XL. DOMINICA IV POST OCTAVAM PASCHÆ. Lectio Epistolæ beati Jacobi apostoli.

Charissimi, estate factores verbi, et non auditores

tantum, etc.

Sic et Paulus de legis cultoribus ait : Non auditores tantum legis justificabuntur apud Deum, sed sactores legis justi sunt. Et in Apocalypsi Joannis, cum dixisset : Beatus qui legit et qui audit verba prophetiæ libri hujus, protinus adjunxit : El servet ea quæ in illo scripta sunt.

Quia si quis auditor est verbi et non factor, hic comparabitur viro consideranti vultum nativitatis suæ in speculo; consideravit enim se et abiit, et statim oblitus est qualis fuerit. Vultum nativitatis dicit vultum iulantia, que nondum ad perfectum pervenit virum.

quid in se sordidum perspexerint, aut non bene compositum, in melius emendatum, suis satagant placere maritis. Quod facere moraliter animabus convenit nostris. Debemus etenim nos in Evangelii, seu omnium divinarum Scripturarum conspicere speculo, et depositis sordibus, ornatisque moribus animarum nostrarum, Christo vero placere merito [Forte leg. marito].

Qui autem perspexerit in lege persecta libertatis, et permanserit in ea. Legem perfectam libertatis gratiam Evangelii dicit; nihil enim ad perfectum lex adduxit. Et alibi: Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptionis filiorum. Et iterum : Ubi enim spiritus Domini, ibi libertas. Et ipse Dominus: Si vos, inquit, Filius liberaverit, vere liberi eritis.

Non auditor obliviosus factus, sed factor operis: hic beatus in facto suo erit. Non auditu verbi supervacuo, sed operis exsecutione beatitudo præparatur, sicut et Dominus loquens ad discipulos : Si autem scitis, beati eritis, inquit, si feceritis ea.

Si quis autem putat se religiosum esse, non refrenans linguam suam, sed seducens cor suum, hujus vana est religio. Monuerat supra verbum Dei non solum audire, sed et facere, nunc addit, quia et si mandata quis Domini quæ didicit factis exercere videtur, si non etiam linguam a detractionibus, mendaciis, blasphemiis, stultiloquiis, ab ipso etiam multiloquio, cæterisque quibus peccare solet refrenaverit, frustra se de operum justitia jactat, sicut et Paulus gentilis poetæ sententiam approbans ait : Corrumpunt bonos mores colloquia mala.

Religio munda et immaculata apud Deum et Patrem, hæc est. Pulchre addidit, apud Deum et Patrem, quia sunt qui hominibus religiosi videntur, cum coram Deo habeantur profani. Unde et Salomon ait : Est via quæ videtur homini justa; novissima autem ejus deducunt ad mortem.

Visitare pupillos et viduas in tribulatione eorum, et immaculatum se custodire ab hoc seculo. Quia dixerat factorem operis beatum in facto suo futurum, nunc quæ facta Deo maxime placeant dicit, miscricordia scilicet et innocentia. Namque in eo quod pupillos et viduas in tribulatione eorum visitare jussit, cuncia D quæ erga proximum misericorditer agere debemus insinuat. Quod quantum valeat, ipso judicii tempore pandetur, ubi dicturus est judex : Quandin feciatis uni de fratribus meis minimis, mihi fecistis. Porro in eo quod immaculatos nos ab hoc sæculo custodiri præcepit universa in quibus nos ipsos castos servare decet ostendit; in quibus sunt ea quæ supra observare monuerat, ut tardi simus ad loquendum, et tardi ad iram; et in patientia et in tribulatione præsentis vitæ fortes simus ad sustinendum cuncta adversa, sicque recta fide ac bonis operibus studeamus ad æternam vitam pervenire, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et reguat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen

HOMILIA XLI. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In ullo tempore dixit Jesus discipulis suis: Amen, amen dico vobis, si quid petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis. Usque modo non petistis quidquam in nomine meo: petite et accipietis, ut gaudium vestrum sit plenum.

Quod duobus modis intelligi potest : vel quia non in nomine meo petistis, quod nomen non sicut cognoscendum est, cognovistis; vel non petistis quidquam, quoniam in comparatione rerum quam petere debuistis, pro nihilo habendum est quod petistis; quia qui petit quod ad supernam sakıtem et gaudium zeternum non pertinet, nihil petere videtur ad comparationem illius petitionis quam petere debuit. Pe- B est. Quapropter quicunque Filium recte habet, hunc tite ct accipietis, ut gaudium vestrum sit plenum. Ac si patenter dicat : Non fluxa sæculi gaudia, quæ et mærore semper mixta et dolore finien la sunt; sed illad singulare gaudium a Patre petite, cujus plenitudo nullo cujuslibet inquietudinis attactu minuatur. Æternitas nullo unquam termino dissolvetur, si ei per se præstiteritis talia petendo, procul dubio quæ petitis, accipietis, si mores menti concordant petentis. Parum enim utilitatis affert bene orando superna quærere, qui non destitit perverse vivendo infiniis implicari.

Hæc in proverbiis loculus sum vobis. Venit hora cum jam in proverbiis non loquar vobis, sed palam de Patre annuntiabo vobis. Jam parvuli fuerant, necdum intelligere potuerunt quomo:lo Pater esset in mysteriorum divinitatis pertinebant; necdum scire potuerunt, ideo in proverbiis quasi ænigmate loqui illis videbatur Dominus, sed promittit ille horam in qua palam loqueretur. Illam nimirum horam significans qua eis, peracta sua passione ac resurrectione, Spiritus sancti erat gratiam daturus. Tunc etenim spiritaliter intus instructi, spiritali delectatione succensi, quo perfectius omnia quie agnitione divinitatis mortalibus erant capienda, acceperunt, eo ardentins sola quæ ad ejus visionem promerendam juvarent petere ac desiderare curaverunt.

In illo die in nomine meo petetis. Id est, quæ ad salutem tantummodo animarum vestrarum, et quæ ad gaudia æterna pertinere videntur petere incipietis. Et maxime, ut intelligatis quid sit quod dixit: Ego et Pater unum sumus, et quoniam Pater sit in me et ego in Patre. Tunc in nomine ejus petunt, qui petunt, quia in sono ejus nominis non aliud quam rem ipsam esse, quæ hoc nomine vocatur, intelligunt. Hi possant utcunque cogitare Dominum nostrum. Jesum Christum, in quantum homo est, pro nobis interpellare Patrem: in quantum Deus est, nos audire cum Patre. Quod eum significasse arbitror, ubi ait:

Et non dico vobis quia ego royabo Patrem de vobis. Potest enim non inconvenienter accipi quod ait. Et non dico vobis, quia ego royabo Patrem de vobis, quia non de præsenti rogo, sed de futuro. Po-

A suit, rogabo, quod sanctis ad internam pacem receptis non possit jam aliquis rogare de illis, quia nimirum tanta beatitudine donandi sunt, quæ amplier esse non possit.

Ipse enim Pater amat ros, quia vos me amastis et credidistis quia ego a Deo exivi. Non ita intelligendum est quod dixit, quia vos me amastis, quasi priores illi amarent Christum; sed ita potius quia Pater illos gratuito amore prævenerit, atque ad amandum credendumque Filium amando sustulerit. Et quia ipsam agnitam Filii dilectionem ac fidem pio et sollicito corde servaverint, majorum eos donis paternæ dilectionis esse remuneratos, una cum Filio et Spiritu sancto amare, quos amore dignos judicat. Onod adjunxit, quia vos me amastis, eadem ratione sentiendum cum Patre et Spiritu sancto amat; et quia quorum inseparabilis est natura divinitatis, horum una eadenique sunt dona virtutis, hoc est, quod amatis et creditis quia a Deo ex vi.

Exivi a Patre et veni in mundum; iterum relinguo mundum et vado ad Patrem. Exivit a Patre et venit in mundum, quia visibilis mundo apparuit in humanitate qui erat invisibilis apud Patrem in divinitate. Exivit a Patre quia non in ea forma qua æqualis est Patri, sed in assumpta creatura, minor apparuit. Et venit in mundum, quia non in ea forma servi quam accepit, etiam mundi hujus amatoribus se vivendum [Forte, videndum] præbuit. Iterum reliquit mundum et rediit ad Patrem, quia ab aspectu amatorum mundi Filio, et Filius in Patre, et cœtera que ad profunda C quod viderant abstulit, et se amatoribus suis æqualem Patri esse credendum docuit. Reliquit mundum et rediit ad Patrem, quia humanitatem, quam iuduit per ascensionem, ad invisibilia paternæ majestatis adduxit. Hæc quidem verba Domini mystica, et, sicut ipse testatur, in proverbiis sunt dicta; sed discipuli quibus dicebantur adeo adhuc carnales crant, ut eorum profunditatem minime caperent, et non solum arcana dictorum, sed nec ipsam ignorantiam suam intelligerent, putantes simpliciter et dilucide prolata, quæ non intelligentibus proverbia erant. Ecce continuo responderunt:

> Ecce nunc palam loqueris, et proverbium nullum dicis. Palam igitur loqui æstimabant, cujus mysteria dictorum necdum comprehendete valebant. Quod autem adjungunt:

Nunc scimus quia scis omnia, et non opus est tibi ut quiste interroget, in hoc credimus quia a Deo existi, aperte ostendunt quia loquens ad cos Dominus de his maxime disputabat quæ illos delectabat audire; et quæ illi interrogare volebant, hæc ipse præveniens, eis ultro proferebat; unde merito illum scire omnia quasi Deum, et quasi Dei Filium a Deo venisse credunt et confitentur. Apertum namque divinitatis indicium est cogitationum nosse secreta. Istarum duarum in Dei et Patris nomine sit concordia lectionum, quia Patris, et Filii, et Spiritus sancti, una est substantia, una gloria, una majestas regnans per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XLII.

IN LITANIA MAJORE.

Lectio Epistolæ beati Jacobi apostoli.

Charissimi, confitemini alterutrum peccata vestra, et orate pro invicem ut salvemini.

In hac sententia illa debet esse discretio, ut quotidiana leviaque peccata alterutrum coæqualibus [Ms., coæquales] confiteamur, eorumque quotidiana credamus oratione salvari. Porro gravioris lepræ immunditiam juxta legem sacerdoti pandamus; atque ad ejus arbitrium, qualiter et quanto tempore jusserit, purificari curemus.

Multum enim valet deprecatio justi assidua. Elias homo erat similis nobis pussibilis; et oratione oravit ut non plueret super terram, et non pluit annos tres, deprecatio justi valeat assidua, cum Elias una tantum oratione orando tam longo tempore cœlos continuerit, terris imbres averterit, fructus mortalibus negaverit; et rursus ubi voluit, ubi tempus esse perspexit, ubi longo inediæ tabe cor regis superbi et gentis idololatræ ad pænitentiam vidit inflexum, una solummodo oratione oraverit et fructus atque aquas quas negaverat terris, restituerit. Sic enim sequitur :

Et rursum oravit, et cælum dedit pluviam, et terra dedit fructum suum. Si semel ergo et prius et postmodum oravit, et hoc unus Elias ac tanta impetravit, quantum autem valeat frequens plurimorum oratio justorum ostendit; sed ne trepidaret nostra fragilitas reputans se tanto prophetæ, qui curru igueo rapi meruit ad cœlos, similia facere non posse, consulte beatus Jacobus de ejus oratione locuturus ita inchoavit: Elias homo erat similis nobis passibilis. Homo namque erat, tametsi nulli hominum virtute secundus, similis nobis origine carnis, passibilis ut nos et mentis fragilitate et carnis. Nam quod carne fragilis esset apud Sarepthanam viduam victum quærendo monstravit. Quod mente quoque passibilis fuerit, ostendit, cum post redditas terris aquas exstinctosque prophetas et sacerdotes idolorum, unius mulierculæ minis exterritus, per deserta diffugit. Quanti autem sit meriti apud Dominum pro insirmantibus orare, eosque sua peccata confitentes ad amissam revocare sospitatem subdendo manifestat.

vertit quis eum, scire debet quoniam qui converti fecerit peccatorem ab errore viæ suæ, salvabit animam ejus a morte. Quia enim in superioribus hujus Epistolæ partibus linguam nostram a maligna vel otiosa locutione restringit, opportune in fine quid maxime loqui debeamus, ostendit. Jubemur itaque orare et psallere Domino quoties aliquibus pulsamur adversis. Item, confiteri alterutrum peccata nostra et orare pro invicem ut salvemur; pro sanitate proximorum non solum temporali, sed potius æterna quantam possumus sollicitudinem impendere euremus. Si enim mercedis est a morte eripere carnem quandoque morituram, quanti est meriti a morte animam liberare, in coelesti patria sine fine victuram? No-

A tandum sane quod qui 'am codices habent : Salvabil animam suam a morte; et ex ambiguo Græco ita etiam recte interpretari potest: et revera qui errantem corrigit, sibimetipsi per hoc vitæ cœlestis gaudia ampliora conquirit. Salvabit, inquit, animum ejus a morte, et operiet multitudinem peccatorum. Qui peccatorem ab errore convertit et ejus peccata per hanc conversionem ab aspectu interni judicis superpositione vitæ melioris abscondit, sua quoque in quibuscunque offendit errata ab intuitu ejus qui omnia videt proximum curando contegit. Juxta illud Psalmistæ: Beati quorum remissæ sunt iniquitates et quorum tecta sunt peccata. Nec obliviscitur beatus Jacobus quod superius ait: Nolite plures magistri fieri, fratres mei; ibi namque imperfectos in propria et menses sex. Decenter astruit exemplo quantum B actione a magisterii officio, quod per jactantiam quærebant, submovet; hic vero instructos ex omni parte, quid erga salutem proximorum per amorem fraternitatis agere debeant, edocet. Quod enim hoc doctor facere perhibetur, hoc alio loco charitas facere memoratur, dicente beato Petro apostolo quia charitas operit multitudinem peccatorum. Nec prattereundum quod hæc errantis conversio non solum loquendo, sed plerumque etiam bene agendo perficitur. Nam si quis etiam lingua tacente proximis exempla bonæ actionis ostendit, cosque ad-imitanda, quæ neglexerant, eleemosynæ, vel hospitalitatis, vel aliarum opera virtutum, convertit, officium profecto doctoris exsequitur, ac pro ejus, quem correxerat, salvatione fratris certam a pio judice mercedem consequetur.

# HOMILIA XLIII.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Quis vestrum habebit amicum et ibit ad eum media nocte, et dicet illi : Amice, commoda mihi tres panes, quoniam amicus meus venil de via ad me, et non habeo quod apponam ante illum, etc.

Rogatus a discipulis Salvator non modo formani orationis, sed et instantiam frequentiamque tradidit orandi. Amicus ergo ad quem media nocte venitur, ipse Deus intelligitur, cui in media tribulatione supplicare, et tres panes, id est, intelligentiam Trinitatis, qua præsentis vitæ consolentur labores, efflagi-Si quis autem erraverit ex vobis a veritate, et con- D tare debemus. Amicus qui venit de via, ipse noster est animus, quoties a nobis recedit, quoties ad appetenda terrena et temporalia foris vagatur. Redit vero cœlestique alimonia refici desiderat, cum in se reversus superna cœperit ac spiritalia meditari. De quo pulchre qui petierat adjungit : Non se habere quod ponat ante illum; quoniam animæ post sæculi tenebras Deum suspiranti, nihil præter eum cogitare, nil loqui. nil libet intueri; solum, quod recognovit, summæ Trinitatis gaudium contemplari, atque ad hoc plenius intuendum pervenire satagit.

> Et ille deintus respondens, dicat: Noli mihi molestus esse, jam ostium meum clausum est, et pueri mei mecum sunt in cubili, non possum surgere et dare tibi. Ostium amici divini est intelligentia sermonis,

sterium Christi, clausumque est tempore famis verbi, cum intelligentia non datur, et illi qui evangelicam sapientiam tanquam panem erogantes, per orbem terræ prædicaverunt. Paeri patrisfamilias jam suni in secreta quiete cum Domino, et tamen orando efficitur ut accipiat desiderans intellectum ab ipso Domino, etiamsi homo desit per quem sapientia prædicetur.

Et ille si perseveraverit pulsans : dico vobis, et si non dabit illi surgens eo quod amicus ejus sit, propter improbitatem tamen ejus surget et dabit illi quotquot habet necessarios. Et ego dico vobis: Petite et dabitur vobis; quærite et invenietis; pulsate et aperietur vobis. Comparatio a minore : si enim amicus homo surgit de lecto, et dat non amicitia, sed tædio compulsus, quanto magis dat Deus, qui sine tædio largissime donat quod petitur : sed hoc se peti vult, ut capaces donorum ejus fiant qui petunt, ne ita de via veniens amicus inedia dispereat, hoc est, ne animus nuper ab erroris sui vanitate resipiscens, desiderii spiritalis diutius inopia tabescat. Petamus epulas verbi, quibus alamur; quæramus amicum qui det; pulsemus ostium, quo servemur absconse: magnam spein dedit et dat ille qui promittendo non decipit. Omnis enim qui petit accipit, et qui quærit invenit, et pulsanti aperietur. Ergo, juxta præmissam postulantis amici parabolam, perseverantiæ opus est ut accipiamus quod petimus, et inveniamus quod quærimus, et quod pulsamus aperiatur. Nam si petenti non datur, et quærens non invenit, et pulsanti C non aperitur, apparet quod non bene petierit, quæsierit, pulsaverit.

Quis autem ex vobis patrem petit panem, nunquid lapidem dabit illi ? Panis intelligitur charitas, propter majorem appetitum, et tam necessaria, ut sine illa cætera nihil sint, sicut sine pane mensa inops est; cui contraria est cordis duritia, quam lapidi comparavit.

Aut si piscem, nunquid pro pisce serpentem dabit illi? Piscis est sides invisibilium, vel propter aquam baptismi, vel quia de invisibilibus locis capitur. Quia etiam sides hujus mandi sluctibus circumdata non frangitur, recte pisci comparatur: cui contrarium posuit serpentem propter venena sallaciæ, quæ etiam primo homini male suadendo perseminavit.

Aut si petierit orum, nunquid porrigit illi scorpionem? In ovo indicatur spes, ovum enim nondum est fetus perfectus, sed fovendo speratur: cui contrarium posuit scorpionem, cujus aculeus venenatus retro timendus est, sicut spei contrarium est retro, cum spes futurorum in ea quæ ante sunt extend t.

Si ergo, vos cum sitis mali, nostis bona dare filis restris; quanto magis Pater vester de cœlo dabit spiritum bonum petentibus se.! Quomodo mali dant? sed malos appellavit dilectores adhac hujus sæculi et peccatores: bona vero quæ dant, secundum corum sensum bona dicenda sunt qui hæc pro nobis [bonis] habent, quanquam et in rerum natura ista bona sint, sed temporal'a, et ad istam vitam infirmam per-

Domini est terra et plenitudo ejus, qui fecit calum et terram, mare, et omnia que in eis sunt. Quantum ergo sperandum est daturum Deum no' is bona petentibus, nec nos posse decipi ut accipiamus aliud pro alio cum ab ipso petimus, quando nos etiam. cum simus mali, novimus id dare quod peti aus. Non enim decipinus filios nostros : et qualiacunque bona damus, non de nostro sel de ipsius damus. Aliter apostoli, qui electionis merito Lonitatem generis humani excesserant, omnibus modis, superme bonitatis intuitu, mali esse dicuntur, quia nihil est per semetipsum stabile, nihil immutabile, nihil bonum, nisi deitas sola. Omnes vero creaturæ ut beatitudinem æternitatis vel immutabilitatis obtineant, non hoc per suam naturam, sed per creatoris sui participationem et gratiam consequentur. Quod vero dicitur, quanto magis Pater vester de cœlo dabit spiritum bonum petentibus se, pro quo Matthæus posuit, dabit bona petentibus se, ostendit Spiritum sanctum plenitudinem esse bonorum Dei, et ea quie divinitus administrantur, non alia a's que ea subsistere, quia omnes utilitates quæ ex donorum Dei gratia suscipiuntur, ex isto fonte emanant. In petitione orationis et in acceptione muneris istarum duarum fit concordia lectionum, quæ utraque in Deum recte credentibus, ac firmiter in ejus misericordiam sperantibus, perveniunt ad salutem perpetuam : præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XLIV.

IN VIGILIA ASCENSIONIS DOMINI,

Lectio Epistolæ ad Ephesios.

Fratres, unicuique nostrum data est gratia secundum mensuram donationis Christi. Propter quod dicit: Ascendens in altum captivam duxit captivitatem: dedit dona hominibus, etc.

Gratiam et misericordiam Domini nostri Jesu Christi, quam generi contulit humano, breviter hic Apostolus in electione replicavit præsenti, ut audistis; ait enim: Unicuique nostrum data est gratia secundum mensuram donationis Christi; juxta mensuram namque credentium datur gratia spiritalis, tautum muneris misericordia sua largiens, quantum potest ille cui donatur accipere: Propter quod dicit: Ascendens in altum captivam duxit captivitatem: dedit dona hominibus. Nos qui nunc credimus in Christum de gentibus congregati, cum essemus creatura Dei, diabolo capti sumus et ejus satellitibus distrihuti: venit igitur Dominus noster Jesus Christus, divinam majestatem abscondens in homine ne a diabolo cognosceretor, et prædicavit nobis, qui a diabolo captivati fuimus, remissionem, et qui in mortis vinculis tenebamur, solutionem : sustinens pro hominibus mortem in humanitate, qui in divinitate mori non potest; et æternam mortem sua morte devicit, et de terra resurgens in excelsa cœlorum hominem, quem assumpsit, evexit; sanctorum aniad regna secum cœlorum perduxit, et credentibus in se hominibus Spiritus sancti dona largitus est, ut Apostolus ipse alibi docet : Alii gratiam sanitatum, alii operationem virtutum, alii prophetiam, alii discretionem spirituum, alii genera linguarum, alii quoque interpretationem sermonum : dividens singulis prout vult.

Quod autem ascendit, quid est, nisi quia et descendit primum in inseriores partes terræ? Secundum formanı scilicet servi ascendit, ad quam non localiter, sed dignanter descendit. Descendere autem ideo dicitur in infernum ad servandas animas justorum, ut homines etiam secum ad cœlestia revocaret. Qui descendit cum anima in infernum, inse cum anima et corpore ascendit in cœlum, ut impleret B dixit: Pater, venit hora, clarifica Filium tuum, etc. omnia quæ scripta sunt de gloria triumphi sui.

Et ipse dedit quosdam apostolos, qui per orbem terræ missi sunt prædicare, quosdam autem prophetas, alios autem evangelistas, alios au'em pastores et doctores, ad consummationem sanctorum in opus ministerii, in ædificationem corporis Christi. Quia corpus Domini esse Ecclesia intelligitur, quæ de vivis lapidibus, id est, de hominibus construitur sidelibus, hoc ipsi habent operis ut secundum dispensationem ct officia sibi credita Ecclesiam Christi, id est, corpus ejus, ædificent.

Donec occurramus omnes in unitatem fidei et agnitionis Filii Dei, in virum perfectum, in mensuram ætatis plenitudinis Christi. Unde omni studio laborandum nobis est primo ut in fidei occurramus C omnes unitatem; deinde in eadem unitate habere agnitionem Fitii Dei, ita ut in interiore homine Christum fiducialiter imitando, perfecti viri vocabulum sortiamur. Præsenti enim sestivitate, id est, ascensione Christi Domini ad cœlos, quam hodic venerando prævenimus, Deo sumus, dilectissimi, mira reconciliatione sociati et cœlestem misericordiam pleniter consecuti: in qua pax nobis miranda donata est per Christum, quam nullis unquam no. stris meritis voluimus adipisci. Nos qui terra videbamur indigni, in hac solemnitate elevati sumus ad cœlum. Qui nec terrestria merebamur, cœlorum transivienus fines et ipsa sede regali decoramur in natura humana. Exsultemus itaque, dilectissimi, gaudio spiritali, et digna apud Deum gratiarum actione ketantes, liberos cordis oculos ad illam altitudinem in qua Christus est, erigamus : sursum vocatos animos desideria terrena non deprimant, ad æterna prælatos peritura non occupent, viam veritatis ingressos vanitates mundanæ non retrahant. Nihil est autem validius, dilectissimi, contra diaboli dolos, quam benignitas misericordize et largitas charitatis, per quam omne peccatum aut vincitur aut declinatur. Sed hujus virtutis sublimitas non prius apprehenditur quam illud quod ei est adversarium, subruatur. Quid ergo tam inimicum misericordize et operibus charitatis quam avaritia, de cujus radice omnium malorum germen emergit? quæ

mas qui in inferno tenebantur captivitate eripuit et A nisi in suis fomitibus enecetur, necesse est ut in agro illius in quo hujus mali plantatio convaluit. spinæ potius tribulique vitiorum quam ullum veræ virtutis semen oriatur. Resistamus ergo, dilectissimi, huic tam pestifero malo et charitatem, sine qua nulla virtus potest nitere, sectemur, ut per hanc, qua ad nos Christus descendit, dilectionis viam, et jam nos ad ipsum possimus ascendere, cui est cum Deo Patre et Spiritu sancto honor in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XLV.

#### IN EQUEN PESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem

In illo tempore, sublevatis Jesus in cœlum oculis,

Potuit silenter hæc eadem verba orationis Patri Filius dicere, sed oratio Filii doctrina est discipuli. nec non et eorum qui illorum exempla sequi voluissent, vel eorum scripta legere. Dixit, venit hora, hora utique passionis appropinquat. Clurifica Filium tuum, id est, resurrectionis gloriam præcedat humanitatis passio, et subsequatur cito resurrectionis clarificatio. Sequitur:

Ut Filius tuns clarificet te. Clarificatio Patris æterna est, quæ nec augeri nec minui potest; sed hæc clarificatio ad notitiam Dei Patris pertinet, ut resurrectionis gloria, in Filio peracta, innotesceret Deus Pater toto orbi, qui ante in Judæis tantummodo notus erat. Clarifica Filium tuum ut Filius tuus clarificet te. Quasi dixisset, Resuscita me, ut innotescas toto orbi per me. Sequitur

Sicut dedisti ei potestatem omnis carnis. Id est, omnis hominis, a parte totum, nam caro pro homine toto dicit. Hæc ait ut ostenderet magis ac magis quomodo clarificaturus esset Patrem. Sicut ergo dedisti ei potestatem, inquit, omnis carnis, ita clarificet te Filius. Id est, notum te faciat omni carni, quam dedisti ei. Sie enim dedisti, ut omne quad dedisti ei det eis vitam æternam.

Hac est autem vita aterna: ut cognoscant te solum verum Deum, et, quem misisti, Jesum Christum. Ordo verborum est iste: Et quem misisti Jesum Christum cognoscant solum verum Deum. Plena cognitio Dei Patris, et Filii, et Spiritus sancti, plena est et perfecta vita æterna, summa beatitudo est; summa beatitudo non est nisi in vita æterna; ideo dixit : Il ac est vita aterna, ut cognoscant te et quem misisti, Jesum Christum, solum et verum Deum.

Ego clarificavi te super terram: opus consummavi quod dedisti miki ut faciam. Quid est quod præterito tempore posuit, clarificavi et consummavi, et statim subjunxit futuri temporis verbum, faciam, nisi quod omnia Deo sunt præsentia et in divina prædestinatione futura quasi transacta esse credenda sunt? Quod enim futurum fuit ut sieret, hoc ei quasi transactum fuit. Ego te clarificavi. Quasi dixisset, Ego te clarificabo prædicationis gloria, quam in discipulis meis toto mundo efficiam, dum opus consummabo passionis meæ et resurrectionis, quod de- A meus es, quod nomen manifestari non potest sine disti mihi ut faciam.

Et nunc vero clarifica me tu, Pater. Dicendo enim, te clarificavi super terram, se a Patre apud eumdem Patrem postulans clarificandum, modum profecto utriusque clarificationis ostendit: ipse quippe Patrem clarificavit super terram, eum gentibus prædicando; Pater vero ipsum apud semetipsum ad snam dexteram collocando. Subjunxit, claritate quam habui apud te priusquam mundus fieret. Ordo verborum est, quam habui apud te priusquam mundus esset. In hoc valet quod ait, et nune clarifica me, hoc est, sicut tune, ita et nune; sicut tune prædestinatione, ita nunc perfectione : fac in mundo quod apud te suerat ante mundum, sac in suo tempore quod ante omnia tempora statuisti. Convenit nos B intelligere in hoc loco prædestinationem claritatis bumanæ, quæ in illo est, naturæ ex mortali immortalem apud Patrem futuræ, et hoc jam prædestinando factum fuisse antequam mundus esset quod in mundo etiam suo tempore sieret. Sicut de nobis dixit Apostolus: Sicut elegit in ipso ante mundi constitut onem.

Manifestavi Jomen tuum hominibus, quos dedisti mihi de mundo. Quod ergo fa turus erat per doctores sanctos in toto orbe post gloriam resurrectionis et ascensionis suæ, et post Spiritus sancti dona quæ in discipulos delata sunt, hoc quasi factum esse dixit. Tale est hoc quale et illud quod paulo ante dixit : Ego te clarificavi super terram. Pro tempus, sicut qui sciret prædestinatum esse ut id fleret, et ideo fecisse se dicens quod erat sine ulla dubitatione facturus. Sequitur:

Tui erant et mihi eos dedisti; et sermonem tuum servaverunt. Nunc cognoverunt quia o nnia quæ de-"disti mihi, abs te sunt : quia verba quæ dedisti mihi, dedi eis; et ipsi acceperunt et cognoverunt vere quia a te exivi, et crediderunt quia tu me misisti. Quanquam et bæc omnia de omnibus futuris fidelibus dici potuerunt spe perfecta cum adhuc essent futura, tamen et hæc specialiter de discipulis diei possunt, ad quos tunc præsentialiter loquebatur. Quia illud quod sequitur:

Cum essem cum eis, ego servabam eos in nomine periit niei filius perditionis. Judam significans, qui tradidit eum, qui unus fuit de duodecim, magis buic sensui convenit, ut apostolis specialiter hæc loqueretur. Deinde subjungit:

Nunc autem ad te venio. Cum manisestum est eum de corporali sua dixisse præsentia, cum essem cum eis ego servabam eos, veluti jam cum eis ca præsentia non esset, eo modo enim significare voluit ascensionem mox futuram, de qua dicit: Nunc autem ad te venio. Iturus utique ad dexteram Patris, unde venterus est ad vivos et mortuos judicandos. Maniscstavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi. Non illad nomen quo Deus es, sed illud nomen quo Pater

illius Filii manifestatione. Nam vero illud nomen quod Deus est, nulli naturæ rationabili incognitum omnimodis esse putavit. Hæc est enim vere vis divinitatis, ut creaturæ rationali non omnino incognitus possit absconci, exceptis paucis, in quibus natura rationalis nimium depravata est. Propemodum omnes gentes Deum esse fatentur, licet diversis erroribus verum Deum agnoscere impeliantur. Quod vero in Psalmis legitur: Notus in Judara tantum'Deus, quia legitimo cultu tantummodo Deum verum cognoverunt et coluerunt. Et sermonem tuum servaverunt. Nunc cognoverunt quia omnia quæ dedisti mihi, abs te sunt. Id est, cognoverunt quia abs te sunt : simul enim Pater dedit omnia cum genuit eum qui haberet omnia, sicut in prioribus hujus Evangelii ipse Dominus ait : Sicut enim Pater habet vitam in semetipso, sic dedit et Filio ritam habere in semetipso. Id est, genuit Filium vitam habentem in semetipso. Quia verba quæ dedisti mihi dedi eis, et ipsi acceperunt. Id est, intellexerunt atque tenuerunt. Tunc enim verbum accipitur quando mente percipitur, et tenetur ne oblivione percat. Et cognoverunt, inquit, vere quia a te exivi, et crediderunt quia tu me misisti. Et hic subaudiendum est vere; quod enim dixit, cognoverunt vere, exponere noluit adjungendo et crediderunt. Hoc itaque crediderunt vere quod cognoverunt vere; id enim est a te exivi, quod est, tu me misisti. Sed tamen adhuc non erant discipuli tales quales eos futuros esse dicit, tempore futuro et illic et hic præteritum ponens C verbis præteriti temporis usus quasi jam esset, pronuntians quales futuri essent, accepto scilicet Spiritu sancto, qui eos, sicut promissum est, doceret omnia et induceret eos in omnem veritatem. Dedit eis verba, sieut dixit, quæ dedit ei Pater, sed quando illa non foris in auribus sed intus in cordibus spiritaliter acceperunt. Tunc vere acceperunt, quia tunc vere cognoverunt; vere autem cognoverunt, quia vere crediderunt. Sed hæc verba quæ dicit Filius sibi Patrem dedisse, si ad Divinitatis unitatem intelligitur pertinere, eo modo dedit verba Pater Filio, quo genuit Verbum coxternum sibi; si vero ad humanitatem respicit, quis intelligit quemodo dedisset, vel quomodo accepisset Deus homo factus ex Virgine, quando etiam ipsam, quæ de two. Quos dedisti mihi, custodivi; et nemo ex his D Virgine facta est, generationem quis enarrabit? Sequitur:

> Ego pro eis rogo, non pro mundo, sed pro his quos dedisti mihi. Hæc enim dixit inter alia, dum oraret pro eis quos dedit ei Pater. Mundum vult modo intelligi, qui vivunt secundum concupiscentiam mundi, et non sunt in ea forte gratia, ut ab illo eligantur ex mundo. Non itaque pro nundo, sed pro eis quos Pater dedit rogare se dicit. Per hoc enim quod eos illi Pater jam dedit, factum est ut non pertineant ad eum mun lum pro quo non rogat. Deinde subiungit, quia tui sunt. Neque enim quia Pater eos Filio dedit, amisit ipse quos dedit, cum adhuc Filius sequatur ac dicat : Et mea omnia tum

ad regna secum cœlorum perduxit, et credentibus in se hominibus Spiritus sancti dona largitus est, ut Apostolus ipse alibi docet : Alii gratiam sanitatum, alii operationem virtutum, alii prophetiam, alii discretionem spirituum, alii genera linguarum, alii quoque interpretationem sermonum : dividens singulis mout vult.

Quod autem ascendit, quid est, nisi quia et descendit primum in inferiores partes terræ? Secundum formanı scilicet servi ascendit, ad quam non localiter, sed dignanter descendit. Descendere autem ideo dicitur in infernum ad servandas animas justorum, ut homines etiam secum ad cœlestia revocaret. Qui descendit cum anima in infernum, inse cum anima et corpore ascendit in cœlum, ut impleret B dixit: Pater, venit hora, clarifica Filium tuum, etc. omnia quæ scripta sunt de gloria triumphi sui.

Et ipse dedit quosdam apostolos, qui per orlem terræ missi sunt prædicare, quosdam autem prophetas, alios autem evangelistas, alios au'em pastores et doctores, ad consummationem sanctorum in opus ministerii, in ædificationem corporis Christi. Quia corpus Domini esse Ecclesia intelligitur, quæ de vivis lapidibus, id est, de hominibus construitur sidelibus, hoc ipsi habent operis ut secundum dispensationem et officia sibi credita Ecclesiam Christi, id est, corpus ejus, ædificent.

Donec occurramus omnes in unitatem fidei et agnitionis Filii Dei, in virum persectum, in mensuram etatis plenitudinis Christi. Unde omni studio laborandum nobis est primo ut in fidei occurramus C omnes unitatem; deinde in eadem unitate habere agnitionem Fitii Dei, ita ut in interiore homine Christum fiducialiter imitando, perfecti viri vocabulum sortiamur. Præsenti enim festivitate, id est, ascensione Christi Domini ad cœlos, quam hodie venerando prævenimus, Deo sumus, dilectissimi, mira reconciliatione sociati et cœlestem misericordiam pleniter consecuti: in qua pax nobis miranda donata est per Christum, quam nullis unquam no stris meritis voluimus adipisci. Nos qui terra videbannir indigni, in hac solemnitate elevati sumus ad cœlum. Qui nec terrestria merebamur, cœlorum transivienus fines et ipsa sede regali decoramur in natura humana. Exsultemus itaque, dilectissimi, gaudio spiritali, et digna apud Deum gratiarum actione ketantes, liberos cordis oculos ad illam altitudinem in qua Christus est, erigamus : sursum vocatos animos desideria terrena non deprimant, ad æterna prælatos peritura non occupent, viam veritatis ingressos vanitates mundanæ non retrabant. Nihil est autem validius, dilectissimi, contra diaboli dolos, quam benignitas misericordiæ et largitas charitatis, per quam omne peccatum aut vincitur aut declinatur. Sed hujus virtutis sublimitas non prius apprehenditur quam illud quod ei est adversarium, subruatur. Quid ergo tam inimicum misericordize et operibus charitatis quam avaritia, de cujus radice omnium malorum germen emergit? quæ

was qui in inferno tenchantur captivitate eripuit et A nisi in suis fomitibus enecetur, necesse est ut in agro illius in quo hujus mali plantatio convaluit. spinæ potius tribulique vitiorum quam ullum veræ virtutis semen oriatur. Resistamus ergo, ditectissimi, huic tam pestifero malo et charitatem, sine qua nulla virtus potest nitere, sectemur, ut per hanc, qua ad nos Christus descendit, dilectionis viam, et jam nos ad ipsum possimus ascendere, cui est cum Deo Patre et Spiritu sancto honor in sacula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XLV.

#### IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem

In illo tempore, sublevatis Jesus in cœlum oculis,

Potuit silenter hæc eadem verba orationis Patri Filius dicere, sed oratio Filii doctrina est discipuli. nec pon et eorum qui illorum exempla segui voluissent, vel eorum scripta legere. Dixit, venit hora, hora utique passionis appropinquat. Clurifica Filium tuum, id est, resurrectionis gloriam pracedat humanitatis passio, et subsequatur cito resurrectionis clarificatio. Sequitur:

Ut Filius tuns clarificet te. Clarificatio Patris æterna est, quæ nec augeri nec minui potest; sed hæc clarificatio ad notitiam Dei Patris pertinet, ut resurrectionis gloria, in Filio peracta, innotesceret Deus Pater toto orbi, qui ante in Judæis tantummodo notus erat. Clarifica Filium tuum ut Filius tuus clarificet te. Quasi dixisset, Resuscita me, ut innotescas toto orbi per me. Sequitur

Sicut dedisti ei potestatem omnis carnis. Id est, omnis hominis, a parte totum, nam caro pro homine toto dicit. Hæc ait ut ostenderet magis ac magis quomodo clarificaturus esset Patrem. Sicut ergo dedisti ei potestatem, inquit, omnis carnis, ita clurificet te Filius. Id est, notum te faciat omni carni, quam dedisti ei. Sie enim dedisti, ut omne que l dedisti ei det eis vitam æternam.

Hac est autem vita aterna: ut cognoscant te solum verum Deum, et, quem misisti, Jesum Christum. Ordo verborum est iste: Et quem misisti Jesum Christum cognoscant solum verum Deum. Plena cognitio Dei Patris, et Filii, et Spiritus sancti, plena est et persecta vita æterna, summa beatitudo est; summa beatitudo non est nisi in vita æterna; ideo dixit: Il ac est vita aterna, ut cognoscant te et quem misisti, Jesum Christum, solum et verum Deum.

Ego clarificavi te super terram : opus consummavi quod dedisti miki ut faciam. Quid est quod præterito tempore posuit, clarificavi et consummari, et statim subjunxit futuri temporis verbum, faciam, nisi quod omnia Deo sunt præsentia et in divina prædestinatione futura quasi transacta esse credenda sunt? Quod enim futurum fuit ut fieret, hoc ci quasi transactum suit. Ego te clarificavi. Quasi dixisset, Ego te clarificabo prædicationis gloria, quam in discipulis meis toto mundo efficiam, dum opus consummabo passionis me:e et resurrectionis, quod de- A meus es, quod nomen manifestari non potest sine disti mihi ut faciam. illius Filii manifestatione. Nam vero illud nomen

Et nunc vero clarifica me tu, Pater. Dicendo enim, te clarificavi super terram, se a Patre apud eumdem Patrem postulans clarificandum, modum profecto utriusque clarificationis ostendit: ipse quippe Patrem clarificavit super terram, eum gentibus prædicando; Pater vero ipsum apud semetipsum ad snam dexteram collocando. Subjunxit, claritate quam habui apud te priusquam mundus fieret. Ordo verborum est, quam habui apud te priusquam mundus esset. In hoc valet quod ait, et nune clarifica me, hoc est, sicut tune, ita et nune; sicut tune prædestinatione, ita nunc perfectione : fac in mundo quod apud te fuerat ante mundum, fac in suo tempore quod ante omnia tempora statuisti. Convenit nos B intelligere in hoc loco prædestinationem claritatis humanæ, quæ in illo est, naturæ ex mortali immortalem apud Patrem futuræ, et boc jam prædestinando factum fuisse antequam mundus esset quod in mundo etiam suo tempore fieret. Sicut de nobis dixit Apostolus: Sicut elegit in ipso ante mundi constitut:onem.

Manifestavi Romen tuum hominibus, quos dedisti
mihi de mundo. Quod erge sa turus erat per doctores sanctos in toto ordie post gloriam resurrectionis
et ascensionis suæ, et post Spiritus sancti dona
quæ in discipulos delata sunt, hoc quasi sactum
esse dixit. Tale est hoc quale et illud quod paulo
ante dixit: Ego te clarificavi super terram. Pro
tempore sturo et illic et hic præteritum ponens C
tempore, sient qui sciret prædestinatum esse ut i.!
fleret, et ideo secisse se dicens quod erat sine ulla
dibitatione sacturus. Sequitur:

Et cognoverunt, inquit, vere quia a te exivi, et crediderunt quia tu me misisti. Et hic subaudiendum
est vere; quod enim dixit, cognoverunt vere, exponere noluit adjungendo et crediderunt. Hoc itaque
crediderunt vere quod cognoverunt vere; id enim est
a te exivi, quod est, tu me misisti. Sed tamen adhuc
non erant discipuli tales quales eos suturos esse dicit,
pronuntians quales suturi essent, accepto scilicet
Spiritu sancto, qui eos, sicut promissum est, doceret
omnia et induceret eos in omnem veritatem. Dedit

Tui erant et mihi eos dedisti; et sermonem tuum servaverunt. Nunc cognoverunt quia omnia quæ dedisti mihi, abs te sunt: quia verba quæ dedisti mihi, dedi eis; et ipsi acceperunt et cognoverunt vere quia a te exivi, et crediderunt quia tu me misisti. Quanquam et hæc omnia de omnibus futuris fidelibus dici potuerunt spe perfecta cum adhuc essent futura, tamen et hæc specialiter de discipulis dici possunt, ad quos tunc præsentialiter loquebatur. Quia illud quod sequitur:

Cum essem cum eis, ego servubam eos in nomine tuo. Quos dedisti mihi, custodivi; et nemo ex his D Virgine facta est, generationem quis enarrabit? Sequitur: Sequitur: sensui convenit, ut apostolis specialiter hæc loqueretur. Deinde subjungit:

Nunc autem ad te venio. Com manifestum est eum de corporali sua dixisse præsentia, cum essem cum eis ego servabam eos, veluti jam cum eis ea præsentia non esset, eo modo enim significare voluit ascensionem mox futuram, de qua dicit: Nunc autem ad te venio. Iturus utique ad dexteram Patris, unde venturus est ad vivos et mortuos judicandos. Manifestavi nomen tuum hominibus, quos dedisti mihi. Non illud uomen quo Deus es, sed illud nomen quo Pater

illius Filii manisestatione. Nam vero illud nomen quod Deus est, nulli naturæ rationabili incognitum omnimodis esse putavit. Hæc est enim vere vis divinitatis, ut creaturæ rationali non omnino incognitus possit abscondi, exceptis pancis, in quibus natura rationalis nimium depravata est. Propemodum omnes gentes Deum esse fatentur, licet diversis erroribus verum Deum agnoscere impeliantur. Quod vero in Psalmis legitur: Notus in Judata tantum Deus, quia legitimo cultu tantummodo Deum verum cognoverunt et coluerunt. Et sermonem tuum servaverunt. Nunc cognoverunt quia omnia quæ dedisti mihi, abs te sunt. Id est, cognoverunt quia abs te sunt : simul enim Pater dedit omnia cum genuit eum qui haberet omnia, sicut in prioribus hnjus Evangelii ipse Dominus ait : Sicut enim Pater habet vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semetipso. Id est, genuit Filium vitam habentem in semetipso. Quia verba quæ dedisti mihi dedi eis, et ipsi acceperunt. Id est, intellexerunt atque tenuerunt. Tunc enim verbum accipitur quando mente percipitur, et tenetur ne oblivione pereat. Et cognoverunt, inquit, vere quia a te exivi, et crediderunt quia tu me misisti. Et hic subaudiendum est vere; quod enim dixit, cognoverunt vere, exponere noluit adjungendo et crediderunt. Hoc itaque crediderunt vere quod cognoverunt vere; id enim est a te exivi, quod est, tu me misisti. Sed tamen adhuc non erant discipuli tales quales eos futuros esse dicit. pronuntians quales futuri essent, accepto scilicet Spiritu sancto, qui eos, sicut promissum est, doceret omnia et induceret eos in omnem veritatem. Dedit eis verba, sieut dixit, quæ dedit ei Pater, sed quando illa non foris in auribus sed intus in cordibus spiritaliter acceperunt. Tunc vere acceperunt, quia tunc vere cognoverunt; vere autem cognoverunt, quia vere crediderunt. Sed hæc verha quæ dicit Filius sibi Patrem dedisse, si ad Divinitatis unitatem intelligitur pertinere, eo modo dedit verba Pater Filio, quo genuit Verbum coxternum sibi; si vero ad humanitatem respicit, quis intelligit quemodo dedisset, vel quomodo accepisset Deus homo factus ex Virgine, quando etiam ipsam, quæ de

Ego pro eis rogo, non pro mundo, sed pro his quos dedisti mihi. Hæc enim dixit inter alia, dum oraret pro eis quos dedit ei Pater. Mundum vult modo intelligi, qui vivunt secundum concupiscentiam mundi, et non sunt in ea forte gratia, ut ab illo eligantur ex mundo. Non itaque pro nundo, sed pro eis quos Pater dedit rogare se dicit. Per hoc enim quod eos illi Pater jam dedit, factum est ut non pertineant ad eum mun um pro quo non rogat. Deinde subiungit, quia tui sunt. Neque enim quia Pater eos Filio dedit, amisit ipse quos dedit, cumadhuc Filius sequatur ac dicat: Et mea omnia tue

sunt, et tua mea; ubi satis apparet quomodo unici A Filii sunt omnia quæ sunt Patris; per hoc utique quod etiam ipse Deus est, et de Patre Patri est natus æqualis. Hoc eaim dictum est de sancta et rationabili creatura, quam elegit Deus et quæ subdita est Patri et Filio, et æqualiter sunt Patris et Filii. Ilæc ergo cum sit Dei Patris, non simul esset et Filii, nisi Patri Filius esset æqualis. Nec fas est ut sancti de quibus hæc locutus est cujusquam siat, nisi ejus a quo creati et sanctificati sunt. Ergo cum et Patris et Filii sunt, æquales esse demonstrant, quorum æqualiter sunt. Et clarificatus sum, inquit, in eis. Nunc suam clarificationem, tanquam facta sit, dicit, cum adhuc esset futura. Et clarificatus sum in eis. ld est, per eorum prædicationem clarificatus sum in certum voluit esse quod futurum erat : ideo præteriti temporis verbo usus est. Et jam, inquit, non sum in mundo, et hi in mundo sunt. Significat horam qua transiturus erat ex hoc mundo; et verbo prasentis temporis usus est pro futuro, quia quod cito erat futurum quasi factum esse dixit. Quod autem ait, et hi sunt in mundo, significat eos ad quos loquebatur, tardius transire ex hoc mundo, dum illo abeunte ex hoc mundo, necesse esset ut illi remanerent, per quos prædicaretur nomen ejus sanctum in mundo. Prævidensque quid eos movere posset qui non audirent hæc quæ legerent, adjecit: Nunc autem ad te venio. Ascensionis gloriam designat, per quam elevatus est homo super altitudinem cœlorum et in dextera Dei Patris collocaretur, ubi manet cum ipso et regnat simul cum sancto Spiritu unus Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XLVI. IN DIE ASCENSIONIS DOMINI. Lectio Actuum apostolorum.

Primum quidem sermonem seci de omnibus, o Theophile, quæ cæpit Jesus sacere et docere usque in diem qua præcipiens apostolis per Spiritum sanctum, quos elegit, assumptus est, etc.

Lucas evangelista, fratres mei, qui unum ex quatuor Evangeliis scripsit, ipse librum Actuum apostolorum, unde nunc præsens lectio sonuit, edidit: ubi et primitus de ultimo convivio quod Dominus post resurrectionem suam cum discipulis suis habuit, simul et de ascensione ejus ad cœlum quam hodie celebramus, mentionem facit. Exordium enim ipsius libri ita est. Primum quidem sermonem feci. id est, Evangelium, de omn bus, o Theophile episcope, qui hunc me librum Actuum apostolorum scribere cogis, quæ cœpit Jesus, primo signa monstrando vel ea quæ ad exempla vitæ pertinebant, facere et postea docere : quia Jesus, bonum doctorem instituens, nulla nisi que docuit fecit, usque in diem qua præcipiens apostolis per Spiritum sanctum, quos elegit, assumptus est, dans priccepta ante assumptionem observare et adimplere quæ vel in hoc libro vel in Evangeliis leguntur.

Quibus et præbuit seipsum vivum post passionem suam in multis argumentis, per dies quadraginta apparens cis, et loquens de regno Dei. Per hanc quadraginta dierum cum discipulis conversationem significat omnia se, tam aperta quam occulta, que promiserat impleturum; et de multis vel unum dicamus quod ait : Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem saculi.

Et convescens, pracepit eis ab Hierosolymis ne discederent, sed exspectarent promissionem Patris. Quod cibos cum discipulis sumpsit, hoc ideo fecit ut eamdem, quam mortuus suscitaverat, carnem. palpando atque tractando veram monstraret. Sequitur:

Quam audistis, inquit, per os meum, quia Joannes toto mundo. Et quia priedestinatum est ut fieret, B quidem baptizavit aqua, vos autem baptizabimini Spiritu sancto, non post multos hos dies. Fuerunt autem jam apostoli aqua baptizati, sed nondum Spiritu saucto pleniter, qui eis promittitur post ascensionem illam futurus. Neque autem ipsi apostoli, neque successores corum, hucusque in Ecclesia aliter quam Joannes Baptista, id est, in aqua, baptizare valebant, sed tamen, invocato nomine Christi, adest interior virtus Spiritus sancti, quæ hominem in aqua mergendo baptizatorum simul animas et corpora purificet, quod in Joannis baptismate non fiebat.

Igitur qui convenerant, interrogabant eum, dicentes : Domine, si in tempore hoc restitues regnum Israel. Consequenter de regno Dei percunctantur. omnium angelicarum potestatum dignitates, ita ut C utrum videlicet mox adveniente Spiritu sancto, in præsenti esset restituendum, an in futuro sanctis reservandum credere. Dixit autem eis: Non est vestrum nosse tempora et momenta, quæ Pater posuit in sua potestate. Ostendit quia mon expedit nobis nosse mortalihus diem vocationis nostræ, ut semper incerti de adventu judicis, ita sollicite quotidie vivamus, quasi die illa ad judicium properare de beamus.

> Sed accipietis, inquit, virtutem supervenientis Spiritus sancti in vos, et eritis mihi testes in Hierusalem, et in omni Judwa, et Samaria, et usque ad ultimum terræ. Ac si diceret, Non enim putare debetis veniente in vos Spiritu sancto, statim hujus mundi fieri consummationem, sed vobis tantum virtutem de me testificandi præbere.

> El cum hæc dixisset, videntibus illis, elevatus est. et nubes suscepit eum ab oculis eorum. Ubique creatura creatori suo præstat obsequium : astra indicant nascentem, patientem obnubunt, recipiunt nubes ascendentem, redeuntem ad judicium comitabuntur.

> Et ecce duo viri astiterunt juxta illos in vestibus albis, qui eis dixerunt : Viri Galilæi, quid statis aspicientes in cœlum? Hic Jesus qui assumptus est a vobis in cœlum, sic veniet quemadmodum ridistis eum euntem in cœlum. Id est, in ea forma carnis atque substantiæ veniet judicaturus, in qua venit judicandus. Nos ergo dignis moribus ascensum in cœlum nobis præparemus, et peregrinari nos in hac mundi valle

cognoscamus, in qua etiam si quadam commoda A ctum Evangelium vel insensatis rebus, vel brutis blandiuntur, non amplectenda sunt nequiter, sed despicienda sunt fortiter. Ideo, dilectissimi fratres, si ascendere vultis in cœlum, hoc in spe nostra interim roboremus; in hoc votis omnibus æstuemus, hoc meditemur in terris, quod computamur in cœlis. Tune exuturi carnis mortalitate, nune exuamus animum vetustate; facile enim corpus levabitur in alta co:lorum, si non premat spiritum sarcina peccatorum. Quapropter, dilectissimi, erigamur ad eum qui pulverem nostræ abjectionis corpus secit gloriæ sux, et ut ascensionis ejus mercamur esse consortes humilitati et patientiæ ipsius per omnia congruamus. Magni nominis malitiam [Forte, militiam], magnæ promissionis suscepimus discip!inam. Sectatores Christi discedere a regia non licet via, nec dignum B est temporalibus occupari ad æterna tendentes. Et quia pretioso sanguine Christi redempti sumus, glorificemus et portemus Deum in corpore nostro, ut ad ea quæ fidelibus per omnia sunt præparata pervenire mereamur. Per Dominum nostrum Jesum Christun, qui cum Deo Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XLVII. IN EODEM FESTO

Lectio sancti Evangelii secundum Marcum. In illo tempore novissime recumbentibus undecim discipulis, apparuit Jesus, et exprobravit incredulitatem corum et duritiam cordis, quia his qui viderant sum resurrexisse non crediderunt.

Quomodo novissime? quasi jam ultra eum non vi- C derent: novissimum quippe illud est quod Dominum apostoli in terra viderunt, quando ascendit in cœlum, quod factum est quadragesima die post resurrectionem. Nunquidnam tunc exprobraturus erat quod non credidissent eis qui eum viderunt resurrexisse, quando etiam et ipsi post resurrectionem toties eum viderant? Illud ergo accipimus post multas demonstrationes ejus, quibus per dies quadraginta discipulis præsentatus est, eum etiam novissime recumbentibus illis undecim apparuisse, id est, ipso quadragesimo die, et quomodo jam erat ab eis ascensurus in cœlum, hoc eis illo die maxime exprobrare voluisse, quod his qui viderant eum resurrexisse non crediderant antequam ipsi eum viderent, cum utique post ascensionem suam prædicantibus illis Evangelium, gentes quod non viderunt fuerint crediture. Post illam quippe exprobratio-Lem secutus ait idem Marcus.

Et dixit eis: Euntes in mundum universum prædicate Evangelium omni creaturæ. Qui crediderit et baplisatus suerit, salvus erit : qui vero non crediderit, condemnabitur. Hoc ergo prædicaturi, quomodo qui non crediderit condemnabitur, cum id utique non crediderit quod non vidit; nonne ipsi primitus fuerant objurgandi quod antequam Dominum vidissent, con crediderint eis quibus Dominus apparuisset? Quod vero dixit eis: Euntes in mundum universum, prædicate Evangelium omni creaturæ. Nunquid san-

animalibus fuerat prædicandum, ut ideo discipulis dicatur, prædicate omni creaturæ? Sed omnis creaturæ nomine potest omnis caro gentium designari. Ante etenim dictum fuerat : in viam gentium ne abieritis, nunc autem dicitur, prædicate Evangelium omni creaturæ; ut scilicet prius a Judæa apostolorum repulsa prædicatio, tunc nobis in adjutorium fieret, cum hanc illa ad damnationis suæ testimonium superba repulisset. Qui crediderit et baptizatus fuerit, salvus erit: qui vero non crediderit, condemnabitur. Fortasse unusquisque apud semetipsum dicat: Ego jam credidi, salvus ero; verum dicit, si fidem operibus tenet: vera etenim fides est quæ in hoc quod verbis dicit moribus non contradicit. Hinc est enim quod de quibusdam falsis fidelibus Paulus dicit, qui confitentur se nosse Deum, factis autem negant. Hinc Joannes ait : Qui dicit se nosse Deum et mandata ejus non custodit, mendax est. Cum autem dicatur, qui vero non crediderit, condemnabitur, quid hic dicemus de parvulis, qui per ætatem adhuc credere non valent, nam de majoribus nulla quæstio est? in Ecclesia ergo Salvatoris per alios parvuli credunt, sicut ex aliis ea, quæ illis in baptismo remittuntur, peccata traxerunt.

Signa autem eos qui crediderint hæc sequentur: in nomine meo ejicient dæmonia, linguis loquentur novis; serpentes tollent : et si mortiferum quid biberint, non eis nocebit; super ægros manus imponent. et bene habebunt. Nunquid quoniam signa non facimus, minime credimus? Sed hæc necessaria in exordio Ecclesiæ fuerunt : ut enim fides credentium cresceret, miraculis fuerat nutrienda, quia et nos cum arbusta plantamus, tandiu eis aquam fundimus, quousque ca in terra convaluisse videmus; at si semel radicem fixerint, irrigatio cessabit. Hinc est etenim quod Paulus dicit : Linguæ in signa sunt non fidelibus, sed infidelibus. An habemus de his signis atque virtutibus, quæ adhuc subtilius considerare debeamus? Sancta quippe Ecclesia quotidie spiritaliter facit quod tunc per apostolos corporaliter faciebat. Nam sacerdotes cius cum per exorcismi gratiani manum credentibus imponunt, et habitare malignos spiritus in eorum mente contradicunt, quid aliud faciunt nisi dæmonia ejiciunt? Et fideles quique qui jam vitæ veteris sæcularia insonant [Forte miserunt], conditoris sui laudem et potentiam, quantum prævalent, narrant, quid aliud faciunt, nisi novis linguis loquuntur? qui dum bonis suis exhortationibus malitiam de alienis cordibus auferunt, serpentes tollunt; et dum pestiferas suasiones audiunt, sed tamen ad operationem pravam minime pertrahunt, mortiferum quidem est quod bibunt, sed non eis nocebit. Qui quoties proximos suos in bono opere infirmari conspiciunt, dum eis tota virtute concurrunt, et exemplo suæ operationis illorum vitam roborant, qui in propria actione titubabant, quid aliud faciunt nisi super ægrotos manus imponunt ut bene h**abeant** f Quæ nimirum miracula tanto majora sunt, quanto

corpora sed animæ suscitantur.

Et Dominus quidem Jesus postquam locutus est eis, assumptus est in calum et sedet a dextris Dei. Considerandum nobis est quid est quod Marcus ait, sedet a dextris Dei? Stephanus dicit: Video cœlos apertos et Filium hominis stantem a dextris Dei. Quid est quod hunc Marcus sedentem, Stephanus vero stantem, se vidisse testatur? Sed scimus quia sedere judicantis est, stare vero pugnantis vel adjuvantis. Quia igitur Redemptor noster assumptus in cœlum. et nunc empia judicat, et ad extremum judex omnium veniet, hunc post assumptionem Marcus sedere describit, quia post ascensionis suæ gloriam judex in fine videbitur; Stephanus vero, in laboris certamine positus, stantem vidit, quem adjutorem habuit, R quia ut iste in terra persecutorum infidelitatem vinceret, pro illo de cœlo illius gratia pugnavit.

Illi autem prosecti prædicaverunt ubique, Domino cooperante et sermonem confirmante sequentibus signis. Quid in his considerandum est?quid memoriæ commendandum? nisi quod præceptum obedientia, obedientiam vero signa secuta sunt. Restat sane quæstio non minima, quomodo scripserit idem evangelista dixisse angelum mulieribus : Ite, dicite discipulis ejus et Petro quia præcedet vos in Galilæam: ibi eum videbitis, sicut dixit vobis, nec tamen ibi visum a discipulis Dominum in ullo posthæc Evangelij sui loco retulerit, sed quod ita ab angelo et a Domino dictum sit, prophetice dictum accipiendum cst. Galilæa namque interpretatur vel trausmigratio C vel revelatio. Prius itaque, secundum transmigrationis significationem, quid aliud occurrit intelligendum, præcedet vos in Galilæam, ibi eum videbilis, sicut dixit vobis, nisi quod Christi gratia de populo Israel transmigratura erat ad gentes, quibus apostoli prædicantes Evangelium nullo modo crederentur, nisi els ipse Dominus viam in cordibus hominum præpararet, et hoc intelligimus præcedet vos in Galilæam. Quod autem mirarentur gaudentes, disruptis et evictis difficultatibus, aperiri sibi ostium in Domino per illuminationem sidelium, hoc intelligitur, ibi eum videbitis, id est, ibi membra ejus invenietis, ibi vivum corpus ejus in eis qui vos susceperint, aghoscetis. Secundum illud autem quod Galilæa interpretatur revelatio, non jam in forma servi intelligendum est, sed in illa qua æqualis est Patri, quam promisit apud Joannem dilectoribus suis cum diceret: Et ego diligam eum et ostendam meipsum illi. Illa erit revelatio tanquam vera Galilæa, cum similes ci erimus ubi eum videbimus sicuti est. Ipsa erit ctiam beatior transmigratio ex isto sæculo in illam æternitatem, si ejus præcepta sic amplectamur, ut ad dexteram ejus segregari mereamur : tunc enim ibunt sinistri in combustionem æternam, justi autem in vitam æternam. In ascensione Domini istarum duarum fit concordia lectionum, ubi demonstratur ejus resurrectionis atque ascensionis gloria de hoc sæculo, et venturum ejus judicium in fine præ-

spiritalia: tanto majora sunt, quanto per hæc non A sentis sæculi, quando unicuique reddet præma secundum propria merita, ubi mansuri erunt sine fine per omnia sæcula sæculorum. Amen.

HOMILIA XLVIII. DOMINICA POST ASCENSIONEM DOMINI. Lectio Epistolæ B. Petri apostoli.

Charissimi, estote prudentes et vigilate in erane nibus, etc.

Et Dominus in Evangelio nos incerti finis intuiter semper orare ac vigilare præcepit. Ait nauque loquens de die judicii : Vigilate, omni tempore orantes, ut digni habeamini fugere ista omnia quæ futura sunt, et stare ante filium hominis. Bene autem in orationibus vigilare jubemur, ut cum stamus ad orationem, cogitatio omnis carnalis et sæcularis abscedat, nec quidquam tum animus præter id solum cogitet quod precatur. Subrepit enim frequenter hostis, et subtiliter fallens, preces nostras a Deo avocat, ut aliud habeamus in corde et aliud proferamus in voce, cum intentione sincera Deum debeat non sonus vocis, sed animi sensus orare

Ante omnia autem mutuam in vobismetipsis chartatem continuam habentes. Bene addit continuem. quia semper diligere valemus, semper autem vigilare in orationibus, fragilitate carnis obstante, nequimus, semper his, quas subjungit, virtutibus insistere minime valemus, id est, hospitalitati, doctrinæ, administrationi gratiarum, vel communium vel spiritalium in proximos, cæterisque hujusmodi; quia hæc nimirum et per officium corporis, et per tempora opportuna sieri necesse est: ipsa autem charitas, cujus instinctu hæc foris aguntur, quæ interiori homini præsidet, semper ibidem haberi potest, quamvis in publicum non semper ostendi potest.

Quia charitas operit multitudinem peccatorum, etc. In eo maxime cum Deo dicitur veraciter, et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Et siquidem cuncta opera bona quæ facimus, culpas quas fecimus diluere et cooperire certum est; sed hæc ideo specialiter de charitate dicit, per quam proximis nostris ea quæ nobis debent donamus, quia justissimum est apud Deum ut juxta mensuram pietatis qua mensi fuerimus, remetiatur nobis. Sicut e contra terribiliter duri cordis vir sapiens arguit dicens : Homo homini servat iram et a Deo quærit medelam. Nec dubitandum quod in co quoque qui per charitatem, quidquid valet erga correctionem proximi, admonendo, increpande, castigando, operatur, charitas ipsa cooperit multitudinem peccatorum.

Si quis loquitur quasi sermones Dei. Timons videlicet ne præter voluntatem Dei, vel præter quod in sanctis Scripturis evidenter præcipitur, rel dicat allquid vel imperet, et inveniatur tanquam falsus testis, aut sacrilegus, vel introducens aliquid alienum ad doctrinam Domini; vel certe subrelinquens et præteriens aliquid eorum quæ Deo placita sunt, cum ipse manifestissime prædicatoribus veritatis de bis

quos vitia imbuerent, praccipiat dicena: Docentes eos A æquatis est Patri et Filio, ut cognoscatur unam esse servare omnia quæcunque mandari robis. Et ea enim quæ ipse mandavit, non alia, et hæc, non ex parte, sed omnia suis auditoribus ad servandum contradere jubet.

Si quis ministrat tanquam ex virtute, quam administrat Deus: Tanto humilius impendat quisque proximo bonum omne quod potest, quanto certissime novit quoniam a semetipso non potest habere quod impendat, ut in omnibus honorificetur Deus per Jesum Christum, juxta ipsius Jesu Christi præceptum quo ait : Videant vestra bona opera, et glorificent Patrem vestrum qui in calis est. Honorificatur ergo Deus in actibus nostris, cum omne quod bene ac secundum voluntatem Dei facimus, non hoc nostris meritis, sed ejus gratize tribuimus; e contra autem mala quæ ge- B estis, potestis prædicare quod nostis quod modo non rimus nostræ solum malitiæ, vel inertiæ, vel ignorantiæ deputamus: ideo necesse est ut vitam nostram in omnibus secundum voluntatem Dei ordinemus, et ea quæ ab eo jussa sunt studiose faciamus; quæ autem ab eo prohibita sunt nullo modo agantur, sed in recta side et bonis operibus, usque in sinem vitæ perseverare contendamus: præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu saucto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XLIX.

#### IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Cum ve- C nerit Spiritus paracletus, quem ego mittam vobis a Patre meo, spiritum veritatis, qui a Putre procedit, etc.

Ex multis sancti Evangelii locis invenimus quia discipuli ante adventum sancti Spiritus minus capaces erant ad intelligendum arcana divinæ sublimitatis, minus fortes ad toleranda adversa humanæ pravitatis, sed eis, adveniente Spiritu, cum augmento divinæ agnitionis data est etiam constantia ad vincenda humanæ persecutionis tentamenta: unde eos Spiritus sancti adventu promisit roborandos esse, vel ad fiduciam prædicationis, vel ad constantiam passionis, sicut in ipso principe apostolorum factum esse cognovimus, qui prius ad unius aucillæ vocem Christum timuit confiteri, quem postea palam, et D oumibus casteris constantius, Spiritu sancto roboraus multis Judgeorum millibus prædicavit; ita ut ad ejus prædicationem tria millia virorum legamus credidisse et baptizatos esse, et non post multum temporis etiam quinque millia credidisse. Quod vero ait, qui a Patre procedit, et statim subjunxit, quem teo mittam, significat quod æqualiter idem Spiritus sanctus a Patre et Filio procedit et æqualiter a Patre et Filio mittitur : sed propter distinctionem personarum hic dicitur a Patre procedere et a Filio mitti, in cadem distinctione personarum unam esse operationem ac voluntatem suam cum Patris volun-'ate denunțiat. Venit cliam et sua sponte, quoniam

voluntatem atque operationem sanctæ Trinitatis.

Ille, inquit, testimonium perhibebit de me, et vos testimonium perkibebitis. Quia quod Spiritu intus docente perceperunt, bæc, abjecto timore, præstiterunt foris loquendo et aliis ministrando. Ipse namque Spiritus corda eorum ad scientiam veritatis illustravit, et ad docenda quæ noscent culmina veritatis erexit. Cum autem venerit, ait, Paracletus, ille testimonium perhibebit de me. Tanquam diceret, Odio me habucrunt et occiderunt videntes, sed tale de me Paracletus testimonium perhibebit, ut eos faciat in me credere non videntes. Et vos, inquit, testimonium perhibebitis, quia ab initio mecum estis. Perhibebit Spiritus sanctus, perhibebitis et vos, qui ab initio mecum facitis, quia illius Spiritus plenitudo nondum adest

Hæc locutus sum vobis ut non scandalizemini. Absque synagogis facient vos. Curavit namque pius magister futura discipulis pravorum bella prædicere, quo minus hæc eos venientia possent turbare; solent enim levius ferri adversa quæ præsciuntur, quam que subito ex desperato superveniunt. Sicut in sæculari litteratura legitur, sæpe repentini casus et perturbationes fortissimos quosque in bello milites solent fatigare.

Sed venit hora ut omnis qui interficit vos, arbitretur obsequium se præstare Deo. Arbitrabantur enim obsequium se Deo præstare Judæi, in eo quod ministros Novi Testamenti odiis insequebantur et morte; sed, sicut illis testimonium perhibet Apostolus, ænulationem habent sed non secundum scientiam. Arbitrantur ergo legis æmulatores obsequium se præstare Deo, dum præconibus gratiæ neces inferunt, sed ejus legem quæ per famulum data est defendunt, qui gratiam quam ipse Filius offert accipere rennunt. Sed incassum Patri placere æstimant, qui Dei Filium contemnere, imo etiam persequi ac blasphemare laborant. Duo dixit illis esse ventura a Judæis. id est, ut extra synagogam eos facerent, et ut eos interficerent, quæ etiam ad cumulum damnationis illius populi pertinebant, ut ad salutem gentium profutura fuissent. Sicut Paulus in Actibus apostolorum illis Judæis dixit : Quia indignos ros verbo Dei secistis, ecce convertimur ad gentes. Sic enim præcepit nobis Dominus : Ecce dedi te in lucem gentium, ut sis salvus in ea usque ad extremum terræ. Sequitur:

Et hac facient quia non noverunt me neque Patrem meum. Quia enim Filius in Patre, et Pater est in Filio, et qui videt Filium videt et Patrem. patet profecto quod quicunque Filii credulitatem obstinata mente rejiciunt, nec Patrein nosse pro-

Hæc ab initio vobis non dixi, quia vobiscum eram. Magna consolatio est discipulorum ut reminiscerentur ante prædicta esse a magistro quæ passuri essent, et cumdem se scirent babere adjutorem et remunera - dictum est filis.

'Sed hæc locutus sum vobis, ut cum venerit hora, eorum reminiscamini, quia ego dixi vobis. Quæ sunt quæ ab initio illis non dixit? Etiam de Spiritu sancto quem missurus erat illis a Patre, et de consolatione et confirmatione ejusdem Spiritus, quo consolandi et roborandi fuissent, ut omnia mundi adversa, vel Judæorum scandala et persecutiones, libero animo formidare non debuissent.

Hæc ab initio non dixi, quia vobiscum eram. Quoniam mea præsentia consolabatur vos. Istarum duarum in charitatis officio sit concordia lectionum, quam qui perfecte habet, et tam corde quam operibus pleniter usque in finem vitæ servare contendit, sine dubio æterno regno et contemplatione vul- B tus Dei, et sanctis angelis fruetur in perpetuum: præstante Domino nostro, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA L. FERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Hebræos. Fratres, vidimus Jesum propter passionem mortis gloria et honore coronatum, ut gratia Dei pro omnibus qustaret mortem.

Hic ostendit quia gloria et honor crux est Christi, pro qua modicum minoratus est ab angelis, sicut ipse Dominus eam semper vocat dicens: Ut glorificetur filius hominis. Si ille ea quæ pro servis passus est gloriam vocat, multo amplius tu, homo, qui pro Do- C mino pateris, tibi ad gloriam pertinere sempiternam dubitare non debes. Addidit, ut gratia Dei pro omnibus gustaret mortem. Ipsum vero gratiam nominat qui pro omnium salute gustavit mortem; non enim debebatur nobis ut Filius pro nobis gustaret mortem, sed gratia hoc fecit, ipse quidem pro omnibus mortuus est. Quid autem si non omnes credunt, ille tamen quod suum erat implevit, propterea dixit, gustavit mortem, quia brevi tempore in illa suit, ut ea devicta confestim resurgeret.

Decebat enim eum propter quem omnia, et per quem omnia, qui multos filios adduxerat in gloriam, auctorem per passionem consummare. Id est, persicere omnium salutem, per quem omnia, id est, per ejus mortem, sive quæ in cœlis, sive quæ in terris restaurata sunt, per quem etiam omnia creata sunt. Vides quantum est in medio nostrum, et ipse Filius et nos filii, ille proprius, nos adoptati : sed ille salvat et nos salvamur. Vides quomodo nos et conjungit et discernit: multos filios, inquit, inducens in gloriam, hic conjunxit, auctorem, inquit, salutis corum, hic discrevit.

Qui enim sanctificat, et qui sanctificantur, ex uno omnes. Ecce iterum quomodo conjungit honorans et consolans, et Christi fratres ces nominans, secundum quod ex uno eos esse dicit. Deinde muniens

torem, pro cujus nomine talia passuros se esse præ- A sermonem suum et ostendens quomodo de eo qui secundum carnem est dixit, qui enim sanctificat, line est Christus; et qui sanctificantur, hoc est, nos, intueris quantum interest? Ille sanctificat, nos sanctificamur. Addidit, ex uno omnes. Unus est enim Daus a quo omnia; sed ille aliter, aliter et nos; ille quasi proprius Filius, nos vero quasi adoptivi. Attamen unum habemus Patrem Deum; ille quasi proprius Filius sanctificat, nos sicut adoptivi sanctificamur. propter quam causam non confunditur fratres eos vocare dicens:

> Nuntiabo nomen tuum fratribus meis. In co enim quod dixit, non erubescit fratres eos vocare, demonstrat nostræ naturæ esse fraternitatem, sed misericordiæ ejus et humilitatis multæ, quia nos fratres elegit sibi. Et hoc prophetico affirmat testimonio. ne quasi novum putaretur, et non multo ante prædictum. Ait enim, nuntiabo fratribus meis; post sacram passionem et resurrectionem dicit gloriam Divinitatis toto orbe vulgandam. Nuntiabo enim dicit, id est, narrare facio, sicut in Evangelio mulieribus dixit : Ite, nuntiate fratribus meis: fratres autem dicuntur et qui diligunt et qui diliguntur. Addidit:

> In medio Ecclesiæ landabo te. In medio sanctorum laus Domini resonat per eum qui ait : Confiteor tibi. Pater, Domine cæli et terræ, quia abscondisti hæc a sapientibus et revelasti ea parvulis. Laus Domini vera non solum ore sed etiam corde, amantis et perficientis præcepta Domini narratur. Et iterum: Ego ero fidens in eum. De suscepto homine hoc dictum est, cujus confidentia tota in Dco Patre esse non dubium est; sicut in Evangelio ipse ait pro quibus supplicabatur dicens : Volo, Pater, ut ubi ego sum, et isti sint mecum. Quos etiam ut confidentiam haberent exhortabatur dicendo: Confidite, ego rici mundum. Et iterum:

Ecce ego et pueri quos mihi dedit Deus. Hoc testimonium de Isaia protulit Apostolus ad Christum, et ad apostolos referens, quos propter innocentiam pueros nominavit. De quibus ipse Dominus ait: Sinite parvulos renire ad me, talium est enim regnum cœlorum.

Quia ergo pueri communicaverunt carni et sansalutis eorum per passionem consummare. Decebat enim p gnini, et ipse similiter participavit iisdem. Hic astruit fraternitatem veram et humanitatem in Christo non fictam : sicut pueri carne et sanguine constant, et ille participavit carni et sanguini, ut haberet unde gustaret mortem pro puerorum salute, cujus dispensationis affatim causam subjungens :

> Ut per mortem, inquit, destrueret eum qui habebat mortis imperium. Hoc est diabolum. Hic admirabile quiddam demonstrat, quia per quod potestatem babuit diabolus, per hoc victus est : arma quæ fuerant illi fortia adversum mundum, hoc est mors, per eam illum Christus percussit; hic magnitudinem virtutis ejus qui vicit insinuat, ostendendo quantum bonum operaretur mors.

Et liberaret, inquit, eos qui timore mortis per to-

tam vitam obnoxii erunt servituti. Quare tremitis, A stras non solum sicut Beus, sed etlam sicut homo in quare timetis eam quæ jam condemnata est? jam terribilis non est, sed optabilis, quasi laborum finis et requiei initium. Cur, ait, timore mortis per totam vitam obnoxii erant servituti? Servi siquidem mortis connes fuerant quia mortem timebant, necdum erant soluti a timore mortis, cujus legibus tenebantur. Nunc itaque sancti derident cam, qui, agone transacto et morte devicta, ad regnum transituri sunt. Unde et ipse Paulus ait : Cupio dissolri et esse cum Christo.

Nusquam enim angelos apprehendit, sed semen Abrahæ apprehendit. Unde debuit per omnia fratribus similari. Honorat hic patriarcham eosque qui de ejus sunt genere, ad quos hæc Epistola scripta est. Commemorat ergo de beneficiis Dei, et de propin-B quitate carnali ad Christum, et de promissione quæ dicta est ad Abraham : Tibi et semini tuo dabo terram hanc. Quia ex uno omnes. Id est, ab Abraham Christus secundum carnem et illi ad quos hæc loquebatur. Quod vero superius ait: Quia pueri communicaverunt carni et sanguini, et ipse similiter participavit iisdem. Exsequitur amplius hunc sensum, unde participaret carnem et sanguinem. Ideo ait, non enim quemquam angelorum apprehendit, id est, non cujuslibet angeli naturam suscepit, sed semen Abrahæ apprehendit. Non enim angelis una dignitas donata est, ut in unam personam Dei Filius eorum naturæ conjungeretur, sed honorem et hanc dignitatem humanæ naturæ Deus Dei Filius contribuit, ut Deus et homo una esset persona. Quare dixit appre- C hendit? quia nos quasi recedentes ab eo et longe fugientes insecutus apprehendit, et in unam personam nostræ fragilitatis naturam sibi contemperavit. Unde debuit, inquit, per omnia fratribus similari. Quid est, secundum omnia? Natus est, inquit, educatus crevit, passus est omnia quæ oportuit, in fine mortuus est : hoc est secundum omnia fratribus similari. Quoniam multa quippe dixit de majestate ipsius et superiore gloria, jam de dispensatione movet sermonem, ut contemplemur cum quanta sapientia illum ostendit multum studium habentem ut nobis similaretur, quod fuit curam de nobis plurimam gerentis. Dicens enim superius: Quia pueri communicaverunt carni et sanguini, et ipse similiter participatus est iisdem; et hic dixit secundum omnia fratribus similari, quasi dicens: Qui tam magnus est, qui est splendor gloriæ, qui est character substantiæ, qui sæcula fecit, qui sedet in dextera Patris, iste voluit et studuit frater noster in omnibus sieri.

Ut misericors fieret et fidelis pontisex ad Dominum, ut repropitiaret delicta populi. Nec itaque suit alia causa illi per omnia fratribus assimilari, nisi ut fidelis pontifex esset in nobis, nostrisque propitiaret delictis.

In eo enim in quo passus est ipse tentalus, potens est eis qui tentantur, auxiliari. In eo, id est homine, in quo passus est, potens est vinctos liberare, tentatosque adjuvare ne vincantur, quia tentationes no-

seipso per experimentum cognovit; licet Deus in sua natura sit impassibilis, tamen in nostra quam assumpsit, idem Dei Filius passibilis fuit nostræ naturæ consimilis. In ea vero carne quam suscepit multa sæva passus est, novit quid est tentatio patientium: ipse tentatus est sed non superatus. Quid est ergo quod dicit, potest eos qui tentantur adjuvare? Tanquam si quis diceret: Cum multa alacritate protendam manum ad compatiendum.

Unde, fratres sancti, vocationis cælestis participes, considerate apostolum et pontificem confessionis nostræ Jesum Christum Dominum nostrum. Adhuc etiam de incarnationis Christi loquitur mysterio, nam in Evangelio ipse testatur se missum non esse nisi ad oves perditas, hoc est, domus Israel. Apostolus igitur Græce, Latine missus dicitur. Cognoscite quid est Jesus sacerdos et qualis, et non habebitis opus consolatione alia neque solatio. Pontificem enim eum dixit confessionis nostræ, id est fidei nostræ, cui iste populus novus commissus est, sicut et Moysi prior populus in regimen datus est: sed huic majora et longe meliora commissa sunt. Vult enim beatus Paulus erigere animos Israelitarum ad excellentiam promissionum Dei, ut intente parent se accipero quod Deus benigne illis promisit afferre per Jesum Christum Dominum nostrum, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA LI.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Si manseritis in me et verba mea in vobis manserint; quodcunque volueritis petetis, et fiet vobis.

Manendo quippe in Christo quid velle possunt, nisi quod convenit Christo. Quid velle possunt manendo in Salvatore, nisi quod alienum non est a salute? Nec enim petere volunt, nisi quod expedit ad salutem. Manentes autem in eo cum verba ejus in nobis manent, quodeunque volucrimus, petamus et fict nobis. Quia si petimus et non fiet, non hoc petimus quod ad illud pertinet ut maneat in eo, nec quod suadent verba ejus quæ in nobls manent, sed quod habet cupiditas et infirmitas carnis quæ non est in eo, et in qua non manent verba ejus. Tunc enim dicenda sunt verba ejus in nobis manere, quando facimus quæ præcepit et diligimus quæ promisit. Magis magisque Salvator gratiam qua salvamur discipulis loquendo commendans:

In hoc, inquit, clarificatus est Pater meus, ut fructum plusimum afferatis et efficiamini mei discipuli. Si enim hoc gloriæ est Patris ut fructum plurimum afferamus et simus discipuli Christi, non hoc nostræ gloriæ tribuamus, tanquam hoc ex nobis ipsis habeamus : ejus est enim hæc gratia, et ideo in hoc non nostra sed ejus gloria. A quo ergo efficiamur ut simus discipuli Christi, nisi ab illo cujus misericordia prævenit nobis velle, subsequitur

neamus.

Sicut dilexit me l'ater, et ego dilexi vos, manete in dilections mea. Ecce unde sunt nobis bona opera? nam unde nobis essent, nisi quia fides per dilectionem operator? unde autem diligimus, nisi prius diligeremur? Et unde illa dilectio Dei in nobis esset, nisi prius нов sua præveniret gratia, in qua nos dilexit cum essemus in peccatis, et convivificavit nos in Christo? Quod autem ait, sicut dilexit me Pater, et eyo dilexi vos, non æqualitatem naturæ ostendit nostræ et suæ, sicut est Patris et ipsius, sed gratiam qua est mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus. Mediatorem se ostendit cum dixit: Dilexit me Pater et ego vos, nam Pater utique diligit et nos, sed in ipso, quia in hoc clarificatur Pater ut fructum afferamus B in vite, hoc est in Filio, et efficiamur ejus discipuli. Manete, inquit, in dilectione mea; quomodo manebitis audi quod sequitur:

Si præcepta mea, inquit, servaveritis, manebitis in dilectione mea. In hoc enim apparebit quod in dilectione mea manebitis, si mea præcepta servabitis. Nemo se fallat dicendo quod eum diligat, si ejus præcepta non servet, nam in tantum eum diligimus, in quantum ejus præcepta servamus; in quantum autem minus servamus, in tantum minus diligimus. Quid est quod dixit, manete in dilectione mea, nisi manete in gratia mea? Et quid est, si præcepta mea servaveritis, manebitis in dilectione mea, nisi ex hoc scietis quod in dilectione mea, qua vos diligo manebitis, si mea præcepta servabitis? Sed quid est quod adjungit : Sicut et ego præcepta Patris mei servavi et maneo in ejus dilectione. Que sunt præcepta Patris nisi quæ ante dixit, sicut mandatum dedit mihi Pater sic faciam. Quod Apostolus exponens ait, Christus factus est obediens Patri usque ad mortem, mortem autem crucis, propter quod Deus illum exaltarit, et dedit illi nomen quod est super omne nomen. Adjungit : et maneo in ejus dilectione. De hac dilectione dixit, qua diligit cum Pater, sed nunquid et hic gratia intelligenda est, qua Pater diligit Filium, sicut gratia est qua nos diligit Filius, cum simus nos tilii gratiæ, non naturæ: unigenitus autem natura non gratia, manet ergo Filius dilectione qua eum dilexit Pater, et ideo servavit præcepta. Quid est, ille homo ex virgine natus, nisi quod Deus susceptor est ejus? Deus enim erat unigenitus Dei Patris Filius, sed ut mediator daretur nobis per ineffabilem gratiam, Verbum caro factum est, et habitarit in nobis.

Hac loculus sum robis ut gaudium meum in vobis sit, et gaudium vestrum im; leatur. In vobis sit verbum meum et impleatur. Quil est gaudium Christi in nobis, nisi salus nostra propter quam factus est homo? Et quid est gaudium vestrum quod dicit implendum, nisi ejus habere consortium, sicut in scquentibus dicit. Volo Pater ut ubi sum ego et isti sint mecum. Gaudium igitur ejus de salute nostra, quod illi semper fuit quod præscivit et prædestinavit nos, cœpit esse in nobis quando vocavit nos. Et hoc

possé, que ad id pertineant ut perpotualiter ma- A gaudium merito nostrum dicinus, quo et nos beati futuri sumus. Illius vero gaudium semper perfectum est, nec minui potest, nec habere quo crescat, hoc vero gaudium nostrum inchoatur in fide renascentium, implebitur in præmio resurgentium.

> Hoc est præceptum meum, ut diligatis invicem, sicut dilexi vos. Nam in superioribus dixit dum de dilectione præcepit, mandatum novum do, niodo dixit, præceptum meum. Novum dixit ne in vetustate nostra perseveremus, hic dictum est meum, ne contemnendum putemus, repetitio vero hujus mandati commendatio est. Quia sine charitate nullum præceptum Deo est acceptabile, de qua Apostolus ait : Plenitudo legis est charitas; ubi ergo charitas est, quid est quod possit deesse? ubi autem non est quid est quod possit prodesse? Nemo diligit qui non credit, nemo desperat qui diligit, et hæc tria spes, fides, charitas, in quibus Christiana religio consistit; sed majus his est charitas, quia non præterit, sed permanet, cum hic incipit, illic perficietur ubi permanet. Hoc ergo præceptum Domini teneamus ut nos invicem diligamus, et quidquid aliud præcipit facimus, quomodo quidquid est aliud habemus. Ilujus dilectionis in seipso exemplum ostendit et ideo subjunxit, ut diligatis invicem sicut ego dilexi ros. Lt quid enim nos dilexit Christus, nisi ut possimus regnare cum Christo? Ad hoc nos diligere debenius, ut habeamus Deum et maneamus in Deo, et sic qui se diligunt Deum diligunt, et hæc est dilectio qua fit Deus omnia in omnibus. C Sequitur :

Majorem hac dilectionem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis pro amicis suis. Quid est quod Dominus noster Jesus Christus, totics charitatis præcepta iteravit, nisi quod omne præceptum et omne opus bonum in sola charitate solidatur. Præcepta ergo Dominica et multa sunt per diversitatem operis, et unum in radice dilectionis. Ilanc itaque charitatem veraciter habet, qui et amicum diligit in Deo, et inimicum diligit propter Deum. Ideo subjunxit sicut ego dilexi vos, id est, ad hoc amate ad quod amavi vos, unde et in cruce positus oravit pro inimicis suis, dicens : Pater, ignosce illis, majorem hac dilectionem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis pro amicis suis. In hoc Christi dilectio supereminet in nos, quia venit ut animam suam poneret pro amicis suis, ad hoc tamen ut ex inimicis faceret amicos, sed non omnium est martyrium, tamen omnium beneficium est fratribus misericordiam impendere. Qui vero substantiam suam fratri in necessitate posito non tribuit, quomodo animani suam in persecutione daturus est pro fratre suo? Virtus vero hujus charitatis est in pace sua distribuere pro Christi amore, ut possit in perturbatione seipsum tradere pro nomine ejus.

Vos amici mei estis, si seceritis quæ ego præcipio vobis. Magna est dignitas amicum esse Dei, sed videndum est quibus gradibus ad hanc celsitudinem perveniatur, subjungit, si feceritis que ego

praccipio vobus. Ac si aperte dicat, gaudetis de A in Evangelio Joannis plenius, et hic quoque brevitar culmine, pensate quibus laboribus pervenitur ad culmen. Magna est misericordia largitoris nostri, servi non fuimus digni, et amici vocamur. Ideo subjungit:

Jam non dico vos servos, quia servus nescit quid faciat Dominus ejus. Aliud est servitium timoris, aliud amoris, quæ duo ipsa Veritas in hoc eodem Evangelio exprimit dicens: Servus non manet in domo in æternum, filius autem manet, filius servit Patri propter amorem, servus autem propter timorem. De quo servitio modo Dominus dixit: Jam non dico pos serros sed amicos, quia filii non servi. i leo et amici, quia servus nescit quid faciat dominus ejus. Nescit enim voluntatem Domini sui, qui per timoris amaritudinem servit Domino, et nou per B eritis mihi testes. charitatis dulcedinem quasi Patri serviat.

Vos autem dixi amicos, quia omnia quæ audivi a Patre meo, nota feci vobis. Quæ sunt omnia quæ audivit a Patre suo, quæ nota fleri voluit servis suis, ut eos perficeret amicos suos, nisi gaudia internæ charitatis, nisi illa festa supernæ patriæ, quæ nostris quotidie mentibus per aspirationem sui amoris imprimit? Sed hæc cognitio quæ nunc ex Patre proficit in illa plenitudine scientiæ perficietur, de qua Apostolus ait, cum autem venerit quod perfectum est, evacuabitur quod ex parte est. Hoc enim Dominus discipulis se fecisse dixit, quod se facturum esse sciebat.

Non vos me elegistis sed ego elegi vos, hæc est ineffabilis gratia quæ prævenit nos, ut simus amici C ex servis, ideo nobis non subrepat superbia, quasi per nos possimus facere, ut paulo ante ipsa Veritas ail: Sine me nihil potestis facere.

Et posui vos ut eatis et fructum afferatis. Posui, ad gratiam plantavi, ut eatis volendo, fructus afferatis, operando. Eatis enim volendo dixi, quia velle aliquid facere jam multum ire est. Qualem vero fructum afferre debeant, subjungit:

Et fructus vester maneat, ut quodcunque petieritis Patrem in nomine meo, det vobis. Nomen silii Jesus est, Jesus autem Salvator vel etiam salutaris dicitur. Ille ergo in nomine Salvatoris petit qui illud petit, quod ad veram salutem pertinet, nam si id quod non expediat petitur, non in nomine Jesu, petimus, quapropter opus est ut pro æterna salute adipiscenda usque in finem certemus, sicque habebimus hic consolationem in præsenti tribulatione, et in futura vita requiem percipiemus æternam, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto, vivit et regnat Deus, per omnia sacula saculorum. Amen

# HOMILIA LII. FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Ego mitto promissum Patris mei in vos.

Promissum Patris Spiritus sancti gratiam dici et

intimatur cum sequitur:

Vos autem sedete in civitale, quoadusque induamini virtute ex alto. De qua virtute, id est, Spirita sancto, et Mariæ dicit Angelus : Et virtus Altissimi obumbrabit tibi. Et ipse Dominus alibi : Nam et egg novi virtutem de me exisse. Sed et ipse Lucas apertius in Actibus apostolorum hujus promissæ virtutis ex alto, et præceptæ in civitate sessionis meminit. Præcepit, inquiens, eis, ab Hierosolymis ne discederent, sed exspectarent promissionem Patris quam audistis, inquit, per os meum. Quia Joannes quidem baptizavit aqua, vos autem baptizabimini Spiritu sancto non post multos hos dies. Et paulo post, sed accipietis virtulem supervenientis Spiritus sancti in vos, et

Eduxit autem eos foras in Bethaniam, et elevatis manibus suis benedixit eis. Et factum est dum benediceret illis, recessit ab eis, et serebatur in cælum. Prætermissis omnibus quæ per quadraginta dies agi ab illo cum discipulis potuerunt, primo die resurrectionis ejus, conjungit tacite novissimum diem quo ascendit in cœlum. Pulchre autem ascensurus in cœlum, discipulos quibus benedicat foras in Bethaniam educit. Primo quidem propter nomen civitatis, quæ domus obedientiæ dicitur, quia qui propter inobedientiam perversorum descendit, propter obedientiam nimirum conversorum ascendit. Mortuus est enim sicut Apostolus ait propter delicta nostra, et resurrexit propter justificationem nostram. Deinde etiam propter situm ejusdem villæ sive civitatulæ, quæ in latere montis olivarum posita esse narratur, quia videlicet obedientis Ecclesiæ domus Apostolico digna bospitio, non alibi quam in ipsius montis summi, id est, Christi latere sidei, spei, dilectionisque suæ fundamenta locavit. De quo nimirum latere lancea patefacto sacramenta sibi sanguinis, et aquæ quibus nascatur simul, et nutriatur gaudet emanasse, de cujus vertice uberrimo, id est, apice divinitatis unctionis spiritalis munera desiderat, lucisque ac pacis perpetuæ promissa inhianter exspectat.

Et ipsi adorantes regressi sunt in Hierusalem cum gaudio magno; et erant semper in templo lau-D dantes et benedicentes Deum. Ascendente in cœlum Domino discipuli adorantes in loco ubi steterunt novissime pedes ejus confestim Hierosolymam redeunt, quia ibi promissionem Patris quam audiere per os Domini sunt exspectare præcepti, gaudia magna referunt, quia Deum ac Dominum suum post triumphum resurrectionis, etiam coelos penetrasse lætantur. Manent semper in templo laudantes et benedicentes Deum, ut in loco orationis, et inter laudum devotiones promissum sancti Spiritus adventum promptis per omnia paratisque cordibus exspectent. Et nos autem discipulorum exemplo post celebrata Hierosolymis, hoc est, in visione pacis Dominicæ passionis et resurrectionis solemnia Bethanke mox arva Christo duce petamus, ut cum

pacata carnis et sanguinis perceptione imbuamur, insi domus obedientiæ curemus exsistere, per quam possimus Des miserante gloriam consequi sempiternam.

#### HOMILIA LIU.

#### IN SARBATO VIGILIE PENTECOSTES.

Require in sabbato sancto Paschee. 1. De Genesi, Tentavit Deus Abraham. Il. De Deuteronomio, Scripsit Moyses canticum. Ill. De Isaia, Apprehendent septem mulieres. IV. De Jeremia, Audi, Israel. De Psalmo XLI. Canticum. Sicut cer-THE.

#### Lectio libri Genescos.

In diebus illis tentavit Deus Abraham, et dixit ad eum : Abraham, Abraham. Ille respondit : Adsum. B Ait illi : Tolle filium tuum unigenitum, quem diligis, Isaac, et vade in terram visionis, atque offer ibi holocuustum super unum montium quem monstravero tibi.

Age nunc videamus quid sub hujus sacramenti lateat mysterio. Iste enim Abraham quando filium suum unicum perduxit ad immolandum habebat personam Dei Patris. Sed quid est quod eum senex suscepit? Non enim senescit Deus, sed ipsa pronuntiatio de Christo iam quodam modo senuerat. quando natus est Christus. Inchoata est ab Adam ubi dictum est: Et erunt duo in carne una, et completa est sexta ætate sæculi quæ senecta significatur Abruhæ. Quia ipsum sacramentum Dei jam longævum erat, et senectus sacra in plebe Dei, hoc est, C in multitudine Prophetarum hoc idem signiscat, quia in fine temporum ex ipsa plebe sanctarum animarum natus est Christus, sterilitas autem ejus intimat, quod in hoc sæculo spe salvi facti sumus, et in Christo tanquam in Isaac, omnes nati sumus, quem partum Ecclesia in fine temporum mirabili Dei gratia, non naturali fecunditate procreavit. Jam deinde sequentis historiæ sacramentum, quid imaginarie portendebat inspiciendum est. Quis ergo in Abraham ut prædictum est, per illam immolationem sigurabatur nisi Pater excelsus? Quis in Isaac nisi Christus? Nam sicut Abraham unicum et dilectum filium Deo victimam obtulit, ita Dominus Deus unigenitum filium suum pro nobis omnibus tra:lidit. Et sicut Isaac ipse sibi ligna portavit qui- D bus erat imponendus, ita et Christus gestavit in humeris lignum crucis suæ, in quo erat crucifigendus, duo autem servuli dimissi et non perducti ad locum sacrificii Judzos significabant. Qui cum serviliter viverent et carnaliter saperent, non intelligebant humilitatem Christi, ideo quia non intelligebant passionem Christi non pervenerunt ad locum sacrificii. Cur autem duo servi? Nisi quia populus ipse in duas partes dividendus erat, quod factum est Salomone peccante, quando divisus est idem populus loco regni, non errore impietatis, quibus ttiam sæpe per Prophetas dicitur: Adversatrix strael et prævaricatrix Juda. Asinus autem ille in-

mente quieta et ab omni discordiarum turbine, jam A sensata stultitia Judecorum, ista ingensata stultitia portabat omnia sacramenta, et quod ferebat nesciebat. Jam quod dictum est eis:

Exspectate hic cum asino: postquam autem adoraperimus, revertemur ad ros. Apostolum audi, cæcitas, inquit, ex parte in Israel facta est, donec plenitudo Gentium subintraret, et sic omnis Israel salvus fieret. Ad tempus ergo cæcitatis obtusio data est Judæis his, qui dum æmuli legis sunt, non viderunt donum venisse promissum a Deo quod prædicabatur a Christo. Zelo eniur excæcati sunt putantes legem factorum nunquam debere cessare. Triduum autem illud in quo venerunt ad locum immolationis, tres mundi ætates significat, unam ante legem, aliam sub lege, tertiam sub gratia. Ante legem ab Adam usque ad Moysen, sub lege a Moyse usque ad Joannem, inde jam a Domino et quidquid restat, tertius dies est gratiæ, in qua tertia ætate quasi post triduum sacramentum sacrificii Christi completum est, deinde Isaac l'gatis pedibus altari superponitur, et Dominus in ligno suspensus cruci affigitur. Sed illud quod figuratum est in Isaac transgestum est ad arietem. Cur? quia Christus ovis, ipse enim filius, ipse agnus filius quia natus est, aries quia immolatus. Sed quid est quod in vepribus hærebat aries ille, crux cornua habet. Sic enim duo ligna compinguntur secum et speciem crucis reddunt, unde scriptum est de eo. Cornua in manibus ejus sunt, cornibus ergo hærens aries crucifixum Christum significat. Vepres autem spinæ sunt, spinæ iniquos et peccatores significant, qui suspenderunt Dominum in cruce, inter spinas itaque peccatorum Judaicorum suspensus est Dominus, sicut per Hieremiam idem dicit, spinis peccatorum suorum circumdedit me populus hic. Alii hunc arietem cornibus in vepribus obligatum eumdem Christum senserunt, ante quam immolaretur spinis a Judæis coronatum. Peracto igitur sacrificio dicitur Abrahie, in semine duo benedicentur omnes gentes. Quando enim hoc factum est, nisi quando dicit ille aries. foderunt manus meas et pedes meos, et dinumeraverunt omnia ossa mea? Hoc enim quando peractum est illud in Psalmis sacrificium, tunc in ipso Psalmo dictum est, commemorabuntur et convertentur ad Dominum universi fines terra, et adorabunt in conspectu ejus omnes patriæ gentium, quoniam Domini est regnum, et ipse dominabitur gentium. Immolato igitur Abraham pro Isaac filio suo ariete, vocavit nomen loci illius, Dominus videt, pro eo quod Dominus videri se fecit utique per incarnationem, quam pro redemptione generis humani suscepit, et per quam omnes electos suos ad vitam perducet sempiternam Jesus Christus Dominus noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti, per omnia sæcula sæculorum, Amen.

# Lectio libri Deuteronomii.

In diebus illis scripsit Moyses canticum, etc. Require in vigilia Pascha.

Lectio Isaiæ prophetæ.

In diebus illis apprehendent septem mulieres, etc. Require in vigilia Paschæ.

#### HOMILIA LIV.

IN EODEM FESTO

Lectio Jeremiæ [Baruch] prophetæ.

Audi, Israel, præcepta vitæ: auribus percipe ut scias prudentiam, etc. Hæc lectio tam Israelitas juxta historiam quam etiam populum Christianum secundum allegoriam docet atque exhortatur ut auditum cordis adhibeat ad discenda mandata Dei et Evangelicam doctrinam percipiendam impleatque opere quod intelligit corde.

Quid est, Israel, quod in terra inimicorum es inveteratus? coinquinatus es cum mortuis, deputatus es cum his qui in inserno sunt, causam vindictæ quam B prior populus perpessus est in captivitate terræ alienæ sub interrogatione exquirit, sed mox exponit, unde eis tanta mala venerunt, scilicet quod dereliquerunt sontem sapientiæ Deum verum, et Dominum nostrum Jesum Christum, quoniam si Dei mandatis obedirent, cum pace in terra sua habitarent; similiter etiam ecclesiasticus populus, si Evangelica præcepta recte credendo et bene vivendo custodiret et peccata in quantum posset devitaret: in pace sempiterna habitaret, unde Scriptura dicit: pax multa diligentibus nomen tuum, Domine, et non est in illis scandalum, etc.

Disce ubi sit sapientia, ubi sit virtus, ubi sit prudentia, ut scias simul ubi sit longiturnitas vitæ et victus, shi sit lumen oculorum et pax. Provocat ergo admo- C nitio prophetica auditores suos ad exquirendam sapientiam divinam, et virtutem atque prudentiam. Et quæ est illa nisi redemptor noster, qui est sapientia Dei et virtus, et salvator omnium hominum, maxime fidelium. De quo Apostolus ait : Christum dico virtutem et Dei sapientiam, nec est aliud nomen datum hominibus sub cœlo in quo oporteat salvari. Qui ergo credit in illum et mandata ejus recte custodit non confundetur in æternum, quia ipse luxest vera quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum, et pax firma quæ fecit utraque nnum, et medium parietem dissolvens interfecit inimicitias in carne sua. Ipsius ergo locus est sacrum Evangelium, et sacra scripta ubi sunt thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi, mysteria videlicet di- D vina a sæculis et generationibus, revelantur autem Adelibus et bene devotis hominibus per ipsum mediatorem Dei et hominum, qui dilexit nos et lavit nos a peccatis nostris in sanguine suo. Sequitur:

Ubi sunt principes gentium et qui dominantur super bestias quæ sunt in terra? Qui in avibus cæli ludunt, qui argentum thesaurizant et aurum, in quo confidunt homines, et non est finis possessionis eorum? Qui argentum fabricant et solliciti sunt, nec est inventio operum illorum. Et tamen exterminati sunt, et ad inferos descenderunt, et alii in locum illorum surrezerunt. Juvenes viderunt lumen et habitaverunt super terram, viam autem disciplinæ nescierunt, neque

A intellexerunt semitas ejus, neque susceperunt eam filli eorum, a facie illorum longe facta est. Arguit propheta stultitiam gentium, quæ in principibus suis videbantur dominari super bestias terræ et ludos exercere manibus cœli, et in hoc voluptatem suam explere se posse æstimabant, et per avaritiam argentum et aurum multum exquisierant, et possessiones ultra modum habere certabant, feceruntque sibi sculptilia atque simulacra ex auro atque argento juxta inventionem quam ipsi sibi excogitaverunt. Et licet in plurimis divitiis et opibus terrenis sibi applauderent, qui spem suam totam in illis posuerunt, tamen præsentem vitam in carne mortali finierunt. Illorumque animæ pro errore et malefactis eorum inferno demersæ sunt, et alii in locum ipsorum surrexerunt juvenes, viderunt lumen et habitaverunt super terram. Juvenes hic possumus philosophos gentium intelligere, qui aliquam scintillam scientiæ, in diversis artibus et disputationibus disertæ linguæ acceperunt, sed tamen banc veraciter per omnia non invenerunt, quia ad terrenam sapientiam et istius mundi stultitiam quidquid in dogmatibus suis proferebant totum redigebant, viam autem disciplinæ nescierunt, quia viam disciplinæ quæ Christus est, quomodo ipse est auctor totius boni nescierunt, neque intellexerunt semitam mandatorum ejus, nec ipsi, nec filii eorum, hoc est, imitatores perfidiæ illorum, longe enim a facie eorum facta est, quia veram fldem Christi percipere renuerunt. Unde de illis Psalmista ait : Longe est a peccatoribus salus, quia justificationes Dei non exquisierunt. Sequitur:

Non est auditu in Chanaan, neque visa est in Theman. Filii quoque Agar, qui exquirunt prudentium quæ de terra est, negotiantes terræ [Merrhæ] et Theman, et sabulatores, et exquisitores prudentiæ et intelligentiæ: viam autem sapientiæ nescierunt, neque meminerunt semitarum ejus. Per nomina locorum in quibus gentes olim habitabant exprimitur erroris corum nequitia et doctrina stultitiæ. Nam Chanaan interpretatur negotiator, Theman interpretatur Auster. Agar interpretatur advena vel conversa. Quicunque erim negotiis terrenis indiscrete abutitur et ardore cupiditatis inhianter incumbit, alienumque a disciplina Domini et sanctæ Ecclesiæ societate effecerit, fabulisque otiosis et vanis lusibus se occupaverit, licet se prudentem æstimet, per omnia se stultum esse indicat, quia viam veritatis, et sapientiæ normam non eligit et judicia Dei discere et servare per omnia spernit. Postquam propheta de reproborum damnatione sermonem explevit, convertit se ad prædicandam laudem domus Dei et virtutis divinæ potentiam demonstrandam dicens:

O Israel! quam magna domus Dei, et ingens locus possessionis ejus! Magnus est et non habet consummationem; excelsus et immensus. Ibi suerunt gigantes nominati illi qui ab initio suerunt, statura magna, scientes bellum. Non hos elegit Dominus, neque viam disciplinæ invenerunt: propterea perierunt. Et quoniam non habuerunt sapientiam, interierunt propter suam insipiem.

cum vel templum Salomoniacum significat, quam etiam sanctos homines, qui suerunt sub Vetere et Novo Testamento, in quibus Deus ipse inhabitat et permanet in sempiternum. Hæc ergo domus et hic locus possessionis Dei magnus est et non habens consummationem, excelsus et immensus. Quia sancta Ecclesia per totum mundum diffusa et dilatata est nec habet terminum, quia in cœlo et in terra in sanctis angelis et bonis hominibus consistit. Quod autem dicit quod gigantes ibi essent nominati illi qui ab initio fuerunt statura magna scientes bellum, significat superbos homines qui ante adventum Domini fastu principatus sui et mundana sapientia super cæteros homines in terra se exaltabant, et pruquoniam veritatem veræ sapientiæ ignoraverunt et disciplinam justitiæ non observaverunt, ideo justo Dei judicio perierunt: unde autem vera sapientia in mundum venerit sequens sermo ostendit.

Quis ascendit, inquit, in calos? Nullus alius nisi Dominus Jesus Christus qui in calis regnat cum Patre et Spiritu sancto. Ipse enim sicut a Patre est genitus, ita et ab ipso accepit sapientiam, qua in servis suis, hoc est in prophetis et apostolis qui merito nubes vocantur, eo quod occultum Dei donum in se gestabant, sanorum verborum pluviam juxta dispensationem divinam in mentes fundebat humanas. Hinc quoque per Psalmistam dicitur: Omnia quacunque voluit secit in calo et in terra, in mari et in abyssis: Ipse persecit terram in sempiterno temoro. Quia per ipsum calum et terra condita sunt abinitio. In principio enim hoc est in Filio, secit Deus colum et terram, id est calestem et terrestrem crenturam.

Adimplevit terram pecudibus, quia et ex terrena materia diversa condita sunt animalia. Possunt etiam in pecudibus diversæ personæ hominum intelligi, quibus auctor omnium rerum secundum suum utitur arbitrium, atque ad ipsum universa respiciunt, ut fiat in eis quidquid ille decreverit, quia in ipsius potestate consistunt cœlum et terra, mare et omnia quæ in eis sunt, nec ulla creatura resistere poterit voluntati ejus.

Stellæ autem, hoc est prædicatores sancti, dederunt lumen sanæ doctrinæ in officiis suis, et cum gaudio magno kætitiæ spiritalis implebant officium prædicationis, et hoc donum quod acceperunt non sibi sed diviuæ deputabant largitati.

Hic enim Deus est noster et non æstimabitur alius ad illum. Quoniam dii gentium sunt dæmonia. Dominus autem cœlos secit.

Hic adinvenit omnem viam disciplinæ. Hoc est, græcepta legis divinæ.

Et dedit illam Jacob puero suo, et Israel electo suo. Iloc est, populo priori, patriarchis videlicet atque prophetis, nec non et omnibus qui fidem rectam habebant et ei devote serviebant. Post hæc vero tempore incarnationis suæ super terram visus

tiam. Domus ergo Dei non tam tabernaculum Mosai- A est, et cum hominibus conversatus est prædicans cum vel templum Salomoniacum significat, quam Evangelium et sanans omnem languerem et ousuem etiam sanctos homines, qui fuerunt sub Vetere et infirmitatem in populo.

#### HOMILIA LV.

IN VIGILIA PENTECOSTES.

Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, cum Apollo esset Corinthi, et Paulus, peragratis superioribus partibus, veniret Ephesum et inveniret quosdam discipulos, dixit ad eos: Si Spiritum sanctum accepistis credentes? etc.

autem dicit quod gigantes ibi essent nominati illi qui ab initio fuerunt statura magna scientes bellum, significat superbos homines qui ante adventum Domini fastu principatus sui et mundana sapientia super cæteros homines in terra se exaltabant, et prudentiores atque potentiores se esse jactitabant. Qui quoniam veritatem veræ sapientiæ ignoraverunt et disciplinam justitiæ non observaverunt, ideo justo Dei judicio perierunt: unde autem vera sapientia in mundum venerit sequens sermo ostendit.

Quis ascendit, inquit, in cælos? Nullus alius nisi Dominus Jesus Christus qui in cælis regnat cum Patre et Spiritu sancto. Ipse enim sicut a Patre est genitus, ita et ab ipso accepit sapientiam, qua in

At illi dixerunt ad eum: Sed neque si Spiritus sanctus est, audivimus. Ille vero ait: In quo baptizati estis? Qui dixerunt: In Joannis baptismate. Dixit autem Paulus: Joannes baptizavit baptismo pænitentiæ populum, dicens: In eum qui venturus esset post ipsum ut crederent, hoc est in Jesum. Non hoc baptisma remissionem peccatorum dare potuit, sed pænitentiam tantum docere, nam sicut circumcisio in patriarchis signaculum erat fidei quam gerebant, ita et hoc lavacrum populus pænitens quasi singulare signaculum suæ devotionis accepit. Quod tamen ipsum etiam figuraliter Christi baptisma quo remissio daretur ostenderat.

His auditis baptizati sunt in nomine Domini Jesu. Si enim talibus sola communicatio corporis et sanguinis Christi, ut quidam dogmatizant sufficere potuisset, non opus esset a discipulis Christi baptizari quos Joannes aqua baptizaverat, sed tantum corporis et sanguinis Christi participatione consirmari. Baptismus enim a pona æterna non a præsentis D vitæ supplicio liberat. Quod si a pœna præsenti homines liberarentur per baptismum, ipsum putarent baptismi præmium, non illud æternum. Attamen soluto reatu peccati manet quædam temporalis pæna ut illa vita ferventius requiratur quæ erit a pænis omnibus aliena. Nullus negat fidelium etiam post baptismum quo peccata delentur quotidie quandiu in isto sæculo sumus, ad Dominum nos debere converti, quod quamvis sine intermissione sit quotidie agendum, nunquam tamen fecisse sufficiet. Oui autem in maternis uteris sunt, ideo cum matre baptizari non possunt, quia qui natus adhuc secundum Adam non est, renasci secundum Christum non potest. Neque enim dici regeneratio in eum poterit quem generatio non præcessit. Qui sceterate vivunt in Ecclesis et communicare non desi- A num namque salvatorem et infideles ante passionem nunt, putantes se tali communicatione mundari, dicant nihil ad emundationem proficere sibi dicente Propheta, quid est quod dilectus meus in domo mea fecit scelera multa? Nunquid carnes sanctes auferent a te malitias tuas? et Apostolus: probet, inquit, se home et sic de pane illo edat et de calice bibat. Nos vero, dilectissimi, Deo auxiliante dedignemur servire peccato, quibus tanta beatitudo præparatur in cœlo. Dum ergo licet nobis et in nostra potestate est, falsa et transitoria respuamus ut ea quæ vera bona sunt recipiamus a Domino, evacuemur vitiis, et virtutibus repleamur, largiente Domino nostro Jesu Christo qui vivit cum Patre et Spiritu sancto, et regnat unus Deus per oninia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA LVI.

IN BODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

Si diligitis me, mandata men servate. Et ego rogabo Patrem et alium paracletum dabit vobis, etc.

Quid est, quod dicit quod diligentibus Denm et servantibus mandata ejus Spiritus paracletus daretur? dum Deus diligi et mandata ejus servari non possint nisi per Spiritum sanctum. Quid est aliud nisi quod qui per Spiritum sanctum diligit Deum meretur diligendo ut plus habeat, et plus habendo plus diligat. Paracletus quippe consolator interpretatur, et Spiritus sanctus recte paracletus vocatur: **cuia corda f**idelium ne inter hujus sæculi adversa C deficiant cœlestis vitæ desideriis sublevat ac reficit. Habebant itaque discipuli Spiritum sanctum, sed occulta quadam inspiratione per quem Dominum diligebant, sed nondum habebant sicut Dominus promittebat: habebant si quidem occulte, quem postea quadam manisestatione habituri érant : id est, dum igneis linguis venit et sedit super eos, et linguis loquebantur magnificantes Deum. Rogabo, inquit, Patrem meum et alium paracletum dabit vobis, ostendens seipsum esse paracletoin. Habebant autem et prius paracletum ipsum videlicet Dominum secum in carne commorantem : cum et miraculorum dulcedine, et opere prædicationis, ne propter infldelium persecutionem scandalizari possent, erigi et conforqui dat cum Patre per divinitatem, ut maneat vobiscum in æternum. In æternum namque manet cum sanctis, quos et in hac vita semper invisibiliter intus illustrabit, et in futuro ad contemplandam perpetuo spem suæ majestatis introducet.

Spiritum veritatis, quem mundus non potest accipere, zuia non vidit eam nec scit eum. Mundum autem appellat bomines mundi hujus amori datos. Mundus ergo eum accipere non potest, id est, mundiales homines, qui non habent invisibiles charitatis oculos, quibus solummodo Spiritus sanctus videri potest et seiri sciendoque intelligi.

Vos autem cognosce:is eum, quia apud vos manebil et in vobis erit. Erit ut maneat in æternum. Domi

in carne viderant : sed quia Filius Dei esset, quia paraclitus a Deo missus in mundum, non nisi fideles scire potuerunt. Spiritum autem sanctum neque oculis videre infideles, neque animo valebant cognoscere; quia non indutus humanitate discipulis apparuit, sed ita ad eos venire, ita apud eos maluit manere, ut in ipsis corum cordibus gratissimam sibi sedem consecraret. Hoc est, quod ait, vos autem cognoscelis eum, qui apud vos manebil et in vobis erit. Qui autem invisibiliter in hac vita manet cum electis, visibiliter utique eis gratiam suæ cognitionis exhibet.

Non relinquam vos orphanos : veniam ad vos. Videbatur infidelibus, quod moriens in cruce Dominus discipulos relinqueret orphanos, sed non reliquit orphanos quibus et præbuit se ipsum vivum post passionem suam in multis argumentis per dies quadragiuta et post dies decem assumptionis suæ. Spiritus sancti illis de cœlo charismata donavit, ubi ipsum Christum ad eos venisse nullus ambigit, qui inseparabilem sanctæ Trinitatis naturam, virtute et operatione esse cognovit.

Adhuc modicum, et me jam mundus non videt, vos autem videtis me. Modicum erat, usque ad tempus expletæ passionis, ex quo illum reprobi videre non valebant; soli etenim justi qui morte illius crant contristati, gaudium resurrectionis ejus videre meruerunt.

Quia ego viro et ros vivetis: Quid est, quia ego vivo et vos vivetis? Cur de præsenti se dixit vivere, illos autem de futuro esse victuros nisi vita etiam carnis utique resurgentis qualis in ipso præcedebat, et illis est pollicitus secutura? et qui ipsius mox futura erat resurrectio; præsentis posuit temporis verbum propter significandam celeritatem, illorum autem quoniam in sæculi differtur finem, non ait vivitis, sed vivetis. Duas ergo resurrectiones, suam scilicet mox futuram, et nostram in fine sæculi secuturam, duobus verbis præsentis temporis et futuri eleganter breviterque promisit.

In illa die, inquit, vos cognoscetis quia ego sum in Patre meo, et vos in me, et ego in vobis. In quo die, nisi, de quo ait: et vos vivetis? Noverant apotari solebant : Rogabo, dixit, propter humanitatem, p stoli tunc esse Christum in Patre per unitatem individuæ divinitatis, noverant se esse in Christo per susceptionem sidei et sacramentorum ejus, noverant veraciter vivere tunc esse Christum in Patre, in so esse Christum per dilectionem et observantiam mandatorum ejus. Novit et hoc sancta Dei Ecclesia, sed longe melius et plenius, in illa die, de qua dixit; et vos rivetis, in qua veraciter vivere incipiunt, hoc est, in die resurrectionis, quando eo perfectius cuncta quæ scienda sunt, quo ipsum scientiæ sontem vicinius sine fine conspiciunt. Ut ergo omnibus hujus promissionem beatitudinis promitteret, non solum modo apostolis, mox subjunxit:

Qui habet mandata mea, et servat ea, tile est qui diligit me. Qui autem diligit me, diligetur a Patre

moo, et ego diligam eum et manifestabo ei meipoum. A Uhi omni intentione considerandum est quia Christum vere diligere est, non ipsam dilectionem ambit qui ambit confiteri, sed mandata Christi, quæ discendo habet debet operando servare. Qui habet, inquit, mandata mea et servat ea, ille est qui diligit me, qui habet in memoria et servat in vita. Qui habet in sermonibus, et servat in moribus. Qui habet audiendo et servat faciendo. Aut qui habet faciendo, et servat perseverando, ipse est, inquit, qui diligit me. Notandum quia cum præsentis temporis verbo diceret, qui autem diligit me, adjecit de suturo diligetur a Patre meo, et ego diligam eum et manifestabo ei meipsum. Diligit namque etiam nunc dilectores suos cum Patre Filius, sed nunc diligit ad hoc ut recte vivant ex side quæ per dilectionem operatur, B tunc ad hoc diliget ut perveniant ad visionem veritatis quam per sidem gustaverant. Non autem srustra addidit, et manisestabo ei meipsum. Si vero secundum humanitatem cunctis in judicio manifestabit, solis vero justis et sanctis divinitatis gloriam. in qua æqualis est Patri et Spiritui sancto, ad beatitudinem æternam manifestaturus erit, ut vivant semper et gaudeant secum in regno cœlesti, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LVII. DOMINICA IN PENTECOSTE. Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, dum complerentur dies Pentecostes, erant pariter omnes in eodem loco. Et factus est repente de cælo sonus, tanquam advenientis spiritus C vehementis, et replevit totam domum ubi erant sedentes, etc.

Hodiernam, dilectissimi, festivitatem toto terrarum orbe venerabilem ille sancti Spiritus consecravit adventus, qui post resurrectionem Domini 50 die in apostolos populumque credentium sicut sperabatur influxit, ut in præsenti lectione, cum legeretur audistis. Cum complerentur dies, inquit, pentecostes erant omnes pariter in eodem loco, hoc est in coenaculo ubi collegerunt se post ascensum statim Domini, ubi exspectabant promissum Spiritus sancti. Quicunque enim Spiritu sancto adimpleri desiderant, carnis domicilium necesse est ut mentis contemplatione transcendant : Et factus est repente de D cœlo sonus tanquam advenientis spiritus vehementis, et replevit totam domum ubi erant sedentes. Per ignis quidem similitudinem Dominus discipulis apparuit, sed per semetipsum locutionem interius fecit, et neque ignis neque ille sonitus fuit, sed per hoc quod exterius exhibuit expressit hoc quod interius gessit.

Et apparuerunt illis dispertitæ linguæ tanquam ignis. Spiritus enim sanctus in linguis igneis apparuit; quia omnes quos impleverit ardentes pariter et loquentes facit, quia sancta Ecclesia per mundi terminos dilatata omnium gentium erat voce locutura.

Seditque super singulos eorum: Certe, requies ejus indicatur in sanctis.

Et repleti sunt omnes Spiritu sancte, et emperunt loqui variis linguis, prout Spiritus sanctus dabat elequi illis. Varietas enim linguarum, dona variarum significat gratiarum. Verum non incongrue intelligitur Spiritus sanctus, ideo primum linguarum donum dedisse hominibus, quibus humana sapientia forinsecus et discutitur et docetur, ut ostenderet quam facile possit sapientes facere sapientia Dei quæ in terra est. Erant autem in Hierusalem habitantes Judæi viri religiosi ex omni gente quæ sub cælo est. Facta autem hac voce, convenit multitudo, et mente consusa est, quoniam audiebat unusquisque lingua sua illos oquentes. Ipse enim corum sermo hanc in se vim habebat, ut cum diversarum gentium auditores ibi essent præsentes unusquisque secundum linguam suam ipsius unius sermonis qui ab apostolis fuerat pronuntiatus susceperat auditum et capiebat intellectum, his, dilectissimi, aliisque documentis, quibus innumerabiliter divinorum eloquiorum coruscat auctoritas ad venerationem pentecostes unanimiter incitemur, exsultantes in bonore Spiritus sancti, per quem omnis catholica Ecclesia sanctificatur, omnis anima rationabilis imbuitur, qui inspirator sidei, doctor scientiæ, sons dilectionis, signaculum castitatis, et totius est causa virtutis. Gaudeant sidelium mentes quod in toto mundo unus Deus Pater, et Filius et Spiritus sanctus omnium linguarum confessione laudatur. Illa significatio quæ in specie ignis apparuit, et opere perseverat et munere; ipse enim Spiritus veritatis facit donum gloriæ suæ luminis sui nitore fulgere, et in templo suo nec tenebrosum aliquid vult esse nec tepidum. De qua ope atque doctrina etiam jejuniorum atque elemosynarum nobis est collata purgatio. Nam hanc venerabilem diem sequitur saluberrimæ observantiæ consuetudo quam utilissimam sibi omnes sancti semper experti sunt, et ad quam sedulo celebrandam pastorali vos sollicitudine cohortamur, ut si quid macularum proximis dielus negligentia incauta contraxit, id et jejunii censura castiget, et devotio pietatis emendet per Dominum nostrum Jesum Christum, qui vivit et regnat cum Patre et Spiritu sancto Deus in sæcula sæculorum.

#### HOMILIA LVIII.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Si quis diligit me, sermonem meum servabit, et Pater meus diliget eum, et ad eum veniemus, et mansionem apud eum faciemus, etc.

Probatio dilectionis adhibitio est operis. Hine in Epistola sua idem Joannes dicit: qui dicit, diligo Deum et mandata ejus non custodit, mendax est. Vere enim diligimus Deum si mandata ejus observamus et a nostris nos voluptatibus ad maudata illius coarctamus. Et Pater meus diliget eum. Quia opera quæ Pater facit hæc et similiter Filius facit, et qui diligit Filium diligit et Patrem, et qui diligi-

tur a Filio, diligitur a Patre, et ad eum reniemus et A quo, illic do, sequentibus relinquo, pervenientibus mansionem anud eum faciemus. Qui enim vere Deum diligit nec tentationis tempore recedit ab amore Dei, ad hunc veniunt Pater et Filius spiritali accessione et mansionem apud eum habent. Ille enim vere amat, cujus mentem delectatio prava ex consensu non superat. Nam tanto quisque a superno amore disjungitur, quanto inferius delectatur. Dilectio sanctos discernit a mundo, quæ fecit unanimes habitare in domo, in qua domo facit Pater et Filius mansionem, qui donant et ipsam dilectionem quibus donant in fine etiam suam manifestationem. De qua manifestatione discipulus interrogavit et audivit, ad hanc manifestationem per dilectionem veniendum esse.

Qui non diligit me, sermones meos non servat. Hi sant qui Patrem et Spiritum sanctum nunquam vi- B dent, Filium autem, non ut beatificentur, sed ut judicentur ad modicum vident nec ipsum in forma Dei ubi est cum Patre et Spiritu sancto pariter invisibilis, sed in forma hominis ubi esse mundo voluit patiendo contemptibilis, judicando terribilis.

Et sermonem quem audistis non est meus, sed ejus qui misit me, Patris. Quid est quod prins plurali numero sermones dixit, nunc autem singulari sermonem? fortassis prædicationis ibi sermones monstravit, hic vero se ipsum qui est Verbum Patris, et ideo dixit non suum quia a scipso non est, sed a Patre, sicut nec sua est imago sed Patris, nec sous filius sed Patris. Recte igitur auctor tribuit anidavid facit æqualis a quo habet hoc ipsum, quod illi est indifferenter æqualis.

Hec loculus sum vobis apud vos manens. Illa mansio de qua superius dixit spiritalis est quæ solis sanctis datur: hæc vero de qua nunc dicit corporalis est, de sua præsentia corporali tantummodo dixit, quam utrique et justi et impii videre potuerunt. Illa in æternum beatificat liberatos, hæc in tempore visitat liberandos. Hæc, inquit, locutus sum robis apud ros manens, utique præsentia corporali una cum illis visibiliter loquel:atur.

Paracletus autem Spiritus sanctus, quem mittet Pater in nomine meo, ille vos docebit, et suggeret robis omnia quacunque dixero robis. Multa dixit audientibus infidelibus quæ in eorum cordibus locum non invenerunt, quia Spiritus sanctus intus zos non docebat : multa dicit quotidie per sanctos D prædicatores quæ audientes interius non recipiunt, quia Spiritus sanctus non suggerit eis interius quæ audierunt exterius. De quo recte promittitur, ipse vos docebit omnia, qui nisi idem Spiritus cordi assistat audientis, otiosus est sermo doctoris. Nemo enim docenti homini tribuat quod ex ore docentis intelligit, quia nisi intus sit qui doceat doctoris lingua exterius in vacuum laborat. Aliter itaque prædicantem Christum audierunt Judæi, aliter apostoli: illi ad judicium, isti ad salutem. Quia hos Spiritus in animo docuit, quod foris audierunt in aure.

Pacem relinquo vobis, pacem meam do vobis. In pace relinguo vos, in pace inveniam vos. Hic relin-

do. Pacem suam reliquit nobis, ut nos invicem diligamus; pacem suam dabit nobis, ubi nunquam invicem dissentire possumus. Quid est quod dicit, pacem meam do robis, et non dicit pacem meam relinguo vobis? fortassis quia aliter nunc aliter tunc pax erit. Hic bella cum vitiis habemus, ideo non addidit meam. illic vero in æterna-pace æterna erit tranquillitas et concordia, et talis pax qualem ille habuit cum seipso. qui nullum habuit in se peccatum.

Non quomodo mundus dat, ego do vobis. Id est non quomodo in mundo homines sæpe sibi in sua malitia concordant: sed quomodo qui sibi in sanctitate concordant et in Christi se charitate conjungunt.

Non turbetur cor vestrum neque formidet. Audistis quia dixi vobis : Vado et venio ad vos. Hinc turbari et formidare poterat cor illorum quod ibat ab iis, quamvis venturus esset ad eos, ne forsitan gregem lupus hoc intervallo invaderet pastore absente. Sed a quibus homo abscedebat, Deus non relinquebat: et idem ipse Christus et homo et Deus. Ergo ibat per id quod homo erat, et manebat per id quod Deus erat. Igitur Deus qui nullo continetur loco, discedit ab eorum cordibus, qui eum relinquunt moribus non pedibus, et veniet ad illos qui convertuntur ad eum non facie sed fide, et accedunt ad eum non carne sed charitate.

Si diligeretis me, gauderetis utique, quia ego ad Patrem vado, quia Pater major me est. Per quod igitur Filius non est æqualis Patri, per hoc erat iturus ad Patrem, in quo venturus est vivos judicaturus et mortuos. Per illud vero, quod est æqualis Patri, nunquam recessit a Patre, sed cum illo est ubique totus per divinitatem quam nullus continet locus. Agnoscamus geminam substantiam Christi, divinam scilicet, qua æqualis est Patri, humanam qua major est Pater. Utrumque autem simul non duo, sed unus est Christus, ne sit quaternitas sed trinitas Deus. Sicut enim unus est homo anima rationalis et caro; sic unus est Christus Deus et homo; ac per hoc Christus est Deus, anima rationalis et caro; Christum in his omnibus, Christum in singulis confitemur. Quis ergo est per quem factus est mundus? Christus Jesus, sed in forma Dei. Ouis est sub Pontio crucifixus? Christus Jesus, sed in forma servi. Item de singulis quibus homo constat. Ouis non est derelictus in inferno? Christus Jesus, sed in anima sola. Quis resurrecturus triduo jacuit in sepulcro? Christus Jesus, sed in carne sola. Dicitur ergo in his singulis Christus; verum hæc omnia non duo vel tres, sed unus est Christus. Ideo ergo dixit : Si diligeretis me, gauderetis utique, quia vado ad Patrem, quomodo naturæ humanæ gratulandum est, eo, quod assumpta est a verbo unigenito, ut immortalis constitueretur in cœlo. Hoc enim modo se iturum dixit ad Patrem. Non profecto ad illum ibat qui cum illo erat, sed hoc erat ire ad eum, et recipere a nobis mortale, atque immortale facere quod mortale suscepit ex nobis, et A ad dextram constituere Patris, per quod fuit in terra pro nobis. Deinde ipse Dominus Jesus subjunxit:

Et nunc dixi vobis priusquam fiat, ut cum factum fuerit, credatis. Illud utique dicit, quod factum fuerit, quod enim post mortem visuri erant viventem, et ad Patrem ascendentem, quo viso illud fuerant credituri, quod ipse Christus filius Dei jam potuit hoc facere cum dixisset, et prædicare antequam faceret. Poterant enim dubitare si Filius Dei esset, cum eum viderunt moriturum, sed cum viderunt eum resurrexisse, credehant in quo antea dubitabant, et confirmata est fides in cordibus eorum quam illis prædixerat, qui et ore promisit quod xit. Deinde quod dicit:

Jam non multa loquar robiscum, venit enim princeps hujus mundi. Quis nisi diabolus?

Et in me non habet quidquam. Nullum scilicet omnino peccatum. Hic enim ostendit diabolum principem esse peccatorum hominum non creaturarum Dei, et quotiescunque mundi agura in mala significatione ponitur, nihil ostendit nisi mundi istius amatores et non Dei. Absit enim ut credamus principem esse cœli et terræ, et creaturarum omnium quæ generaliter mundi appellantur. Totus itaque mundus servit suo creatori, non deceptori, redemptori non interemptori, et regitur dispensatione divina, non inimici versutia subvertitur: præter cessitate aliqua se subjiciunt diabolo. Un le et Apostolus ait: Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, id est, adversus homines: sed adversus potestates et rectores tenebrarum harum, id est, peccatorum, qui in tenebris manent iniquitatis: quos rectores, angelos esse desertores designat; sed sunt qui per gratiam Dei non propriis meritis inde eruuntur, de quibus ait Apostolus: Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino: Ut filii lucis ambulate: sed gratias Deo qui eruit nos, sicut idem dicit apostolus, de potestate tenebrarum et abstulit in regnum filii charitatis suæ: in quo princeps mundi, hoc est tenebrarum harum, non habebat quidquam, quia neque cum peccato Deus venerat, nec ejus carnem de peccati propagine virgo pepererat et tanquam ei diceretur : cur ergo morieris si non habes peccatum cui debebatur mortis supplicium, continuo subjecit:

Sed ut cognoscat mundus quia diligo Patrem, et sicut mandatum dedit mihi Pater, sic facio. In expletione ergo mandatorum Dei manifestata est dilectio Christi, quam habuit erga Patrem suum, quoniam sicut ipse eum incarnatum salvatorem mundi esse constituit, sic ipse benefaciendo et mandata ejus custodiendo, eripuit a morte oppressos a diabolo. qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate sancti Spiritus Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA LIX.

# FERIA 11 POST PENTECOSTEN Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis aperiens Petrus os suum dixit: Viri fratres et patres, nobis præcepit Dominus prædicare populo, et testificari quia ipse est qui constitutus est a Deo judex vivorum et mortuorum, etc.

Sanctus Petrus apostolus volens ostendere Dominum nostrum Jesum Christum verum judicem esse vivorum et mortuorum, sibi hoc et cæteris spostolis commendatum esse dicit ab ipso Domino ut prædicarent populis verbo et testificarentur dictis. atque exemplis sanctorum prophetarum, hoc dudum pronuntiatum esse. Remissionem videlicet peccatorum accipere per nomen ejus, omnes qui crefacturus erat, et opere complevit quod ante prædi- B dunt in eum : quia non est in alio aliquo salus, nisi in eo quem Deus Pater omnipotens misit in mundum ut salvaretur per ipsum omnis qui crederet in eum, accepta remissione peccatorum per nomen ejus intinctione sacri baptismatis et sancti Spiritus confirmatione, et probatione bonorum operum quæ in side recta ostendi debent. Unde consequenter legitur, quod cum Petrus gentibus prædicasset verbum Dei, continuo cecidisset Spiritus sanctus super omnes qui audiebant verbum. Et obstupuerunt ex circumcisione fideles qui venerant cum Petro, quia et in nationes Spiritus sancti gratia effusa est. Audiebant cnim illos loquentes linguis et magnificantes Deum. Ne baptisma gentibus tradere dubitet, Spiritus sancti testimonio confirmatur, ipsas lavacri aquas quas homines partis illius qui propria voluntate non ne- C sanctificare solet, novo ordine præcurrentis; quod semel in testimonium fidei gentium, nunguam vero in Judæis evenisse reperitur.

Et jussit eos in nomine Jesu Christi baptizari. Cum Ecclesiæ regula sit fideles in nomine sancta Trinitatis baptizari, quæritur quomodo Lucas per totum hujus libelli textum non aliter quam in no mine Jesu Christi baptismum dari testetur. Quod ita beatus Ambrosius solvit : quia per unitatem nominis impletum mysterium sit; quia sive Christum dicas, et Deum Patrem, a quo unctus est Filius, et ipsum qui unctus est Filium, et Spiritum sanctum quo unctus est designasti. Scriptum est enim Jesum a Nazareth, quomodo unxit eum Deus Spiritu sancto: sive Patrem dicas: et Filium ejus et Spiritum oris pariter indicasti. Si tamen id etiam corde comprehendas. Sive Spiritum dicas et Deum Patrem a quo procedit Spiritus, et Filium quia Filii tuoque est Spiritus nuncupasti. Unde et rationi copuletur auctoritas : in Spiritu quoque recte baptizari posse Scriptura indicat dicente Domino, Vos autem baptizabimini in Spiritu sancto, et Apostolus ait : Omnes enim in ipso corpore in unum Spiritum baptizati sumus. Aliter præcipue congruit nos in nomine Domini nostri Jesu Christi baptizari, quia sicnt Apostolus ait : Quicunque baptizati sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baplizati sumus, consepulti enim sumus cum illo per baptismum in morte: ut quomodo resurrexit Christus a mortuis per glaTiam Patris, ita et nos in novitate vitæ umbulemus. A dicium; quoniam lux venit in mundum et dilexernnt St enim complantati facti sumus similitudini mortis ejus, simul et resurrectionis erimus, præstante ipso opera eorum: quid est enim, hoc, quorum enim ritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Aincn.

A dicium; quoniam lux venit in mundum et dilexernnt komines magis tenebras quam lucem, erant enim mala opera eorum: quid est enim, hoc, quorum enim bona opera? nonne venisti, ut justifices impios? Sed dilexerunt, inquit, tenebras magis quam lucem, ibi posuit vim: multi enim dilexerunt magis

# HOMILIA LX.

# ITEM FERIA II.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore dixit Jesus discipulis: Sic dilexit Dominus mundum, ut Filium suum unigeni:um daret; ut omnis qui credit in eum non pereat, sed habeat vitam æternam, etc.

Notandum quod eadem de Filio Dei unigenito replicat, quæ de filio hominis in cruce exaltato promiserat dicens: ut omnis qui credit in eum non per-Beat, sed habeat vitam æternam. Quia profecto idem redemptor et conditor noster Filius Dei ante sæcula existens, filius hominis factus est in fine sæculorum, ut qui per divinitatis suæ potentiam nos creaverat ad perfruendum vitæ beatitudinem perennis, ipse per fragilitatem humanitatis nostræ restauraret, ad recipiendam quam perdidimus vitam. Sequitur autem:

Nonenim misit Deus Filium saum in mundum, ut judicet mundum, sed ut salvetur mundus per ipsam. Ergo quantum in medico est, sanare venit a grotum, se interimit qui præcepta medici observare non vult: venit salvator ad mundum: Quare Salvator dictus est mundi: nisi ut salvet mundum, non ut judicet mundum. Salvare non vis ab isto ipso: ex te judicaberis, et quid dicam judicaberis. Vide quid ait:

Qui credit in eum non judicabitur, qui autem non eredit, quod dicturum sperabas, nisi, judicatus est [jam, inquit, judicatus est]. Nondum apparuit judicium, sed jam factum est judicium. Novit enim Dominus qui sunt cjus. Novit qui permaneant ad flammam, povit in area sua triticum suum, novit et paleam, novit et segetem, novit et zizania. Judicatus est qui non credit. Quare judicatus? quia non credidit in nomine unigeniti Filii Dei. Hoc est autem judicium, quia lux venit in mundum, et dilexerunt komines magis tenebras quam lucem; erant enim mala opera corum. Fratres mei quorum bona opera in- n Amen. venit Dominus? nullorum. Omnia emim mala opera invenit. Quomodo ergo quidam fecerunt veritatem, et venerunt ad lucem? Hoc enim sequitur :

Qui auem facit veritatem, venit ad lucem, ut manifestentur opera ejus, quia in Deo sunt facta. Quomodo ergo quidam bonum opus fecerunt ut venirent
ad lucem, id est, ad Christum: et quomodo quidam
dilexerunt tenebras, si omnes peccatores invenit, et
omnes a peccato sanat, et serpens ille, in quo figurata est mors Domini, eos sanat, qui morsi fuerunt,
et propler morsus serpentis erectus est serpens, id
est, mors Domini propter mortales homines, quos
invenit injustos. Quomodo intelligitur: hoe est ju-

homines magis tenebras quam lucem, erant enim mala opera eorum : quid est enim, hoc, quorum enim erant bona opera? nonne venisti, ut justifices impios? Sed dilexerunt, inquit, tenebras magis quam lucem, ibi posuit vim : multi enim dilexerunt magis peccata sua, quia qui confitetur peccata : ua et accusat peccata sua, jam cum Deo facit. Accusat Dominus peccata tua, si et tua accuses conjungeris Deo, quasi duo essent, homo et peccator. Quod audis homo Deus fecit. Quod audis peccator, ipse homo fecit: dele quod fecisti, ut Deus salvet quod fecit, oportet ut oderis in te opus tuum et ames in te opus Dei, cum autem cœperit tibi displicere quod fecisti, inde incipiunt bona opera tua, quia accusas mala opera tua, initium bonorum operum, confessio est operum malorum. Facis veritatem, et venis ad lucem. Quid est facis veritatem, non te palpas, non tibi blandiris, non tibi adularis, non dicis justus sum, cum sis iniquus et incipis facere veritatem, venis autem ad lucem ut manifestentur opera tua quia in Deo facta sunt, quia et hoc ipsum, quod tibi displicuit peccatum tuum, non tibi displiceret nisi Deus tibi luceret et ejus veritas tibi ostenderet. Sed qui etiam admonitus diligit peccata sua, odit admonentem lucem et fugit eam, ut non arguantur opera ejus mala quæ diligit. Qui antem facit veritatem accusat in se mala sua, non sibi parcit, non sibi ignoscit, ut Deus Ignoscat, qui quod vult ut Deus agnoscat ipse ignoscit, et venit ad lucem, cui gratias agit, eo quod ille qui dum se occidisse ostenderet dicit Domino, averte faciem tuam a peccatis meis. Et qua fronte dicit, nisi iterum dicat, quoniam facinus meum ego agnosco et peccatum meum contra me est semper. Sit aute te quod non vis esse ante Deum, si autem post te seceris peccatum tuum, retorquet tibi illud Deus ante oculos tuos, et tunc retorquet, quando jam pœnitentiæ fructus nullus crit : currite ne tenebræ vos comprehendant. quicunque enim in præsenti vita in servitio Dei bene lal:orat in futuro requiem et gloriam percipiet sempiternam. Præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto, vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum.

#### HOMILIA LXI.

FERIA III, AD SANCTAM ANASTASIAM. Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, cum audissent apostoli qui erant Hierosolymis quia recepit Samaria verbum Dei, miserunt ad eos Petrum et Joannem, etc.

Post martyrium Stephani, ut liber Actuum apostolorum narrat, facta est persecutio magna in Ecclesia, quæ erat Hierosolymis, et omnes dispersi sunt per regiones Judæe et Samariæ præter apostolos. Philippus vero, descendens in civitatem Samariæ, prædicabat illis Christum. Intendebant autem turbæ his quæ a Philippo dicebantur unanimiter, audientes et videntes signa quæ saciebat. Multi enim

corum qui habebant spiritus immundos, clamantes A dicuntur honi homines, innocentes, et quasi observoce magna exibant. Multi autem paralytici et claudi curati sunt. Factum est ergo magnum gaudium in illa civitate. Cum autem audissent apostoli qui erant Hierosolymis, quia recepit Samaria verbum Dei, miserunt ad eos Petrum et Joannem. Qui cum venissent, oraverunt pro ipsis ut acciperent Spiritum sanclum: nondum enim in quemquam illorum supervenerut, sed baptizati tantum erant in nomine Domini Jesu. Tunc imponebant manus super illos et accipiebant Spiritum sanctum. Societas Petri et Joannis in prædicatione evangelii significat castitatem rectæ sidei, quam prædicatores sancti in verbo doctrinæ et dono Spiritus sancti docent semper fieri debere. Quod pulchre arator versibus exponit dicens : Sape sibi socium Petrus facit esse Joannem, Ecclesiæ quia B virgo placet. Notandum autem quod Philippus, qui Samariæ Evangelizabat, unus de septem fuerit. Si enim apostolus esset, ipse utique manum imponere potuisset, ut acciperent Spiritum sanctum. Hoc enim solis pontificibus debetur, nam presbyteris sive extra episcopum, seu præsente episcopo, cum baptizant, chrismate baptizatos ungere licet, sed quod ab episcopo fuerit consecratum, non tamen frontem ex codem oleo signare, quod solis episcopis debetur, cum tradunt Spiritum paracletum baptizatis: unamquamque enim personæ decet ut ritum ordinis sui et mensuram gradus servet, quia non est Deus dissensionis sed pacis, et Spiritus sanctus disciplinæ effugiet fictum, atque in malevolam animam non introibit sapientia. Unde Salvator discipu- C lis suis præcepit, dicens : qui vult inter vos major fieri, fiat sicut minor, quia omnis qui se exaltaverit humiliabitur, et qui se humiliaverit exaltabitur. Studeat unusquisque ut humilitatem habeat in animo et bona opera ostendat in exemplo: sicque ipse non solum coram Deo, sed etiam coram hominibus habebit laudem et gratiam inveniet in conspectu Domini nostri Jesu Christi, qui cum Patre et Spiritu saucto, vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXII. ITEM PERIA III.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Amen, D amen dico vobis: qui non intrat per ostium in ovile orium, sed ascendit aliunde, ille fur est et la-

lloc proverbium dicit eis Jesus, illi autem non cognoverunt quid loqueretur eis: propter Pharisæorum qui se videre jactabant cum cæci essent venenatam et superbam et insanabilem arrogantiam Dominus Josus ista contexuit, quæ in hac parabola leguntur, quam ipse illis non intelligentibus exponere dignatus est, in qua nos salubriter si advertamus admonuit non gloriari in sapientia humana, nou in morum dignitate, si humilitas fidei Catholicas in Christum desit : multi enim sunt pagani, qui secundum quamdam vitæ hujus consuctudinem

vantes ea quæ in lege præcepta sunt, deferentes honorem parentibus suis, non mœchantes, non homicidium perpetrantes, non furtum facientes, non falsum adversus quemquam testimonium perhibentes, et cætera quæ in lege mandata veluti observant : et Christiani non sunt : et plerumque se jactant, quomodo isti Pharisæi, dicentes: Nunquid et nos cæci sumus: sed hæc omnia inaniter faciunt : quia non intrant per ostium sed aliunde tumido fastu quasi per seipsos ascendere quærunt. Quapropter Dominus similitudinem proposuit de grege suo et de ostio qua intratur ad ovile, quid enim prodest vana jactantium de bene vivendo inflatio? dum ad finem perpetualiter bene vivendi vita eorum non perveniat? At hoc enim debet unicuique prodesse bene vivere, ut detur illi semper bene vivere. Nam si cui non datur semper bene vivere, quid prodest ei bene vivere ad tempus? Igitur nec bene vivere dicendi sunt, qui finem bene vivendi vel cæcitate nesciunt, vel inflatione contemnunt. Non est autem cuiquam spes vera et certa seinper vivendi, nisi agnoscat vitam, quæ est Christus, et per januam intret in ovile. Sunt enim quidam homines qui in suis gloriantur moribus, et alios post se trahere quærunt, non de Christi præceptis instruentes suos sectatores, sed suis exemplis vivere eos suadentes. De quibus alio loco ipsa Veritas ait : docentes doctrinas hominum, et mandata Dei contennentes, qui per aliam portam ascendere quærunt rapere et occidere non ut pastor salvare atque conservare. De talibus hic dictum est, qui ascendit aliunde, ille sur est et latro. Non solum vero tales inveniuntur doctores inter eos, qui sine nomine Christi sunt; sicut multi philosophorum, qui suam sapientiam buccis crepantibus ventilabant et vitam beatam suis sectatoribus promiserunt. Verum etiam plurimi qui Christiano nomine censentur et illuminatos a Christo se esse jactitant fingentes sibi nova quoque nomina de Christo, et fidei Catholicæ contraria : sicut innumerabiles hæretici faciebant, æstimantes se falso nomine per januam, quæ Christus est, intrare. Sabellius dicit: Qui Filius est, ipse est Pater, sed Filius non est Pater; non intrat per ostium qui Filium dicit Patrem. Arius dicit : Aliud est Pater uliud est Filius. Recte diceret si diceret : alius? non aliud. Quando enim dicit aliud, ei contradicit a quo audit : Ego et Pater unum sumus : nec ipse ergo intrat per ostium. Prædicat enim Christum, qualem sibt fingit, non qualem veritas habet. Fotinus dicit: Christus homo est tantum, non Deus : nec ipse intrat per ostium, quia Christus et homo et Deus est. Hinc enim nova hæresis, quæ in nostris orta est, consentire videtur, affirmando et prædicando, Christus sicut quilibet sanctorum nuncupativus Deus est et non verus. Quid opus est multa percurrere et multa vana hæresium denumerare. Hoc tenete, in ovile Christi Ecclesiam catholicam esse credite. Quicunque vult

intrare in ovile, per ostium intret, id est, per A tiat venturum. Alii sunt ergo quos non audierunt Christum, et Christum verum Deum, et verum Filium Dei prædicet, et non solum Christum prædicet, sed et Christi gloriam quærat, non suam : nam multi quærendo gloriam suam, oves Christi sparserunt potius quam congregaverunt. Humilis est enim janua Christus Dominus Deus noster, qui intrat per hanc januam, oportet ut humiliet se, ut sano capite possit intrare. Hi sunt qui vocem veri pastoris audiunt, hi sunt quos proprias oves nominatim verus pastor vocat, de bis dictum est, gaudete et exsultate, quoniam nomina vestra sunt scripta in cœlis. Hinc enim eas nominatim vocat, et quis alius eas emittit? nisi qui eorum peccata dimittit, ut eum sequi duris liheratæ vinculis possint. Et quis eas præcessit, quo eum sequantur? nisi qui resurgens a mortuis jam B Joannes Evangelista in Epistola sua, ex nobis exienon moritur et mors illi ultra non dominabitur. Has vero educit, a fide ad speciem, et ante istas vadit, quia prior omnium ascendit in cœlum, et que sunt oves suæ illum sequuntur, quia sciunt vocem doctrinæ ejus. Alienos vero ductores non sequentur, sed fugient ab eis, quia non noverunt vocem, id est, doctrinam alienorum; sed loquente Domino Jesu non intellexerunt, qui audierunt, incrassatum enim habuerunt cor, et graviter audierunt. Nominat ostium, nominat ovile, nominat oves, commendat have omnia, sed nondum exponit. Audiamus exponentem qui audivimus proponentem:

Iterum Jesus dicit eis: Amen, amen dico vobis, quia ego sum ostium ovium. Ecce ipsum ostium quod intremus, ut nos intrasse gaudeamus.

Omnes quoiquoi venerunt, fures sunt et latrones. Quid est hoc, Domine? omnes quotquot venerunt, quid enim tu non venisti? sed intellige omnes quotquot venerunt, dixit utique omnes præter me. Recolamus ergo ante adventum ipsius, venerunt prophetæ, nunquid fures fuerunt et latrones? Absit; non præter illum venerunt, venturus præcones mittel:at, sed corum corda quos miserat possidebat, cum illo ergo venerunt qui cum verbo Dei venerunt : Ego sum, inquit, ria, veritas, vita. Ipse est veritas, cum illo venerunt, qui veraces fuerunt et veritatem prædicaverunt, quotquot autem præter illum venerunt fures sent et latrones; per se venerunt, quia per eum missi non fuerunt, non sanæ doctrinæ inhærentes, D de quibus dictum, fures sunt et latrones, id est, ad furandum et occidendum venerunt. Sed non audierunt cos aves, quæ veræ sunt oves, non sub pelle ovina, lupinum cor abscondentes; igitur qui ante adventum Christi prædicaverunt, codem Spiritu prædicaverunt quo apostoli et sancti doctores post adventum Christi veritatis viam mundo ostenderunt; quotquot autem illo tempore crediderunt vel Abraham, vel Isaac, vel Jacob, vel Moyse, vel aliis patriarchis, aliisque prophetis Christum pronuntiantibus, oves crant et Christum audierunt, non alienam vocem sed ipsins Christi audierunt. Nam judex clamat in præcone, dum præco judicem annun-

PATROL. CX.

oves in quibus non erat vox Christi; errantes, falsa dicentes, inania garrientes, vana fingentes, miseros seducentes, sicut pseudoprophetæ, sicut scribe et pharisæi temporibus ipsius Domini. Hi sunt qui venerunt per se, et non sunt a judice missi. His vero cum doctrinis suis procul expulsis videamus quo nos pastor honus vocat. Dicit enim:

Ego sum ostium. Per me si quis introieri', salvabitur : et ingredietur, et egredietur, et pascua inveniet. Ex hoc evidenter ostendit non solum pastores, sed ctiam oves intrare per ostium; sed quid est, ingredietur et egredietur, et pascua inveniet. Ingredi quippe in Ecclesiam per ostium Christum valde konum est, exire autem de Ecclesia, sicut ait ipse runt, sed non erant ex nobis. Ego veni ut vitam habeant, et abundantius hubeant. Videtur enim dixisse, ut vitam æternam habeant ingredientes. Non autem potest quisque per ostium, id est, per Christum egredi ad æternam vitam, quæ erit in sapiente, nisi per ipsum ostium, hoc est, per eumdem Christum Ecclesiam ejus quod est ovile ejus, intraverit ad vitam temporalem, quæ est in fide. Ideo ait : ego reni ut vitam habeant : hoc est, sidem, quæ per dilectionem operatur: per quam fidem in ovile ingrediuntur ut vivant? quia justus ex side vivit; et abundantius habeant, qui perseverando usque in finem salvus erit. Per illud ostium, id est, per fidem Christi egrediuntur quando veri fideles moriunclausing posucrat aperuit, ipse est ostium, agnovimus, et ur, et abundantius habebunt vitam veniendo, quo pastor ille præcessit, ubi nunquam deinde moriautur, sed cum ipso pastore vivant in æterna beatitudine et regnent per omnia sæcula sæculorum.

# HOMILIA LXIII.

#### FERIA IV.

Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, stans Petrus cum undecim, levavit vocem suam et locutus est eis : Viri Judai, et qui habitatis Hierusalem universi, koc vobis notum sit, et auribus percipite verba mea, etc.

Postquam per Spiritus sancti gratiam, que in die Pentecostes effusa est super centum viginti credentes qui fuerunt in cœnaculo Sion positi, et loquebantur variis linguis, mirati sunt isti qui affuerunt, stupentes admiraculum tam laudabile. Alii quidam in hoc laudabant Deum, alii vero ebrietati deputabant diversam locutionem, non rite intelligentes, quod factum fuerat; unde Petrus apostolus, sicut modo lectum est, levavit vocem suam et locutus est eis : manifestans laudabile Dei donum. Non solum ergo, inquiunt, qui natura sunt Judæi ex diverso orbe convenerunt; verum et qui in præputio nati eorum adhæsere ritui. Alii autem irridentes dicebant, quia musto pleni sunt isti; irridentes licet mystice tamen vera testantur; quia non vino veteri quod in nuptiis Ecclesiæ deficit, sed musto sunt gratiæ spiritalis impleti, jam enim vinum novum in utres novos venerat, cum ritus. Dei magnalia resonarent.

Non enim, sicul vos æstimatis, hi ebrlt sunt, cum sit hora diei tertia. Spiritus sanctus gloriam individuæ Trinitatis mundo prædicaturus, tertia convenienter hora descendit, et quia supra dicitur. Erant in oratione perseverantes, recte spiritum sanctum orationis hora percipiunt, ut ostendatur legentibus, quia spiritus sancti gratia non facile percipitur, nisi gratia a carnalibus supernorum intentione levetur: tria enim tempora quibus Daniel in die slectere genua sua et adorare legitur, tertia, sexta, nona, hora ab Ecclesia intelligitur? Quia et Dominus tertia hora spiritum sanctum mittens, sexta ipse crucem ascendens, nona animam ponens, easdem nobis horas cæteris excellentius est intimare et sanctificare digna- B eum in novissima die. tus. Effundam de spiritu meo super omnem carnem, verbum effusionis ostendit muneris largitatem, quia non ut olim prophetis et sacerdotibus tantum, sed omnibus passim in utroque sexu conditionis et personis Spiritus sancti esset gratia condonanda, quæ sit enim omnis caro Propheta consequenter exponit: Et prophetabunt, inquiens, filii vestri et filiæ vestræ, et extera. Et dabo prodigia in cœlo sursum et signa in terra deorsum: prodigia in cœlo cum Domino nascente novum sidus apparuit. Illo crucem ascendente, sol obseuratus et ipsum cœlum est tenebris obductum. Signa in terra, quia Domino spiritum emittente contremuit, monumenta aperuit, saxa fissit, et multa quæ dormierunt, sanctorum corpora rediva protulit. Sanguinem et ignem et vaporem sumi. Sanguinem Do- C in corde audientis interius docebat : idee subjuuminici lateris. Ignem Spiritus sancti, vaporem compunctionis et fletuum. Quia sicut ab igne sumus, Ha ab ardore Spiritus sancti ignis amoris nascitur. Nam et sanguinem de mortua carne vivaci rivo profluere, quia contra naturam est nostrorum corporum, signi loco factum credere restat : cujus videlicet, nisi nostræ salutis ac vitæ quæ de illius utique morte nascitur? Potest etiam in igne fidelium illuminatio, in vapore vero fumi Judæorum, qui nolunt credere, cæcitas intelligi: unde et legem daturus Dominus in igne fumoque descendit, quia et humiles per claritatem suæ ostensionis illuminat, et superborum oculos per caliginem erroris obscurat. Sol convertetur in tenebras, et luna in sanguinem. Hoc in Domini passione partim factum, partim ante diem Domini magnum, id D est, judicii futurum creditur. Tunc enim sol obtenebratus est. Sed luna in sanguinem versa palam hominibus apparere non potuit, quæ tunc ut pote in Pascha xv existens interdum fuerat mortalium visibus objectu telluris occulta. Et erit, omnis quicunque invocaverit nomen Domini, salvus erit: hoc est, quod alibi Petrus ait, quia non est personarum acceptor Deus, sed in omni gente, qui timet Deum, et operatur justitiam, acceptus est illi. Beatus ille, qui in recta side et bonis operibus studet in præsenti vita dies suos finire, quia pro omni labore suo merebitur Domino retribuente in futura vita cum sanctis angelis plenam mercedem et gloriam percipere sempiternam

apostoli non in vetustate litteræ, sed in novitate spi- A ipso præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXIV. ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem. In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Nemo potest venire ad me nisi Pater, qui misit me, traxerit eum; et ego resuscitabo eum in novissima die, etc.

Dum dixit, nemo potest venire ad me, nisi Pater, qui misit me, attraxerit eum, continuo subjunxit, et ego suscitabo eum in novissima die : credat quod speravit. quod adhuc non videndo credidit; manducabit quod non esuriit; satiabitur eo quod sitit. Ubi?ln resurrectione mortuorum, quia ego resuscitabo

Scriptum est enim in Prophetis: Et erunt omnes docibiles Dei. Quare hoc dixit? O Judæi, Pater vos non docuit quomodo me potestis cognoscere; omnes regni illius homines docibiles Dei erunt, non ab hominibus audient : et si ab hominibus audivit, tamen quod intelligunt intus datur, intus coruseat, intus revelatur. Homines foras verbum seminare possunt, sed in vanum laborant, nisi intus Deus docens aperiat sensus. Ille est Deo docibilis, quem Dominus intus veritatis instruit agnitione et amore.

Omnis qui audivit a Patre, et didicit, venit ad me. Quomodo trahit Pater? docendo delectat; non nevessitate credidit sed voluntate: Filius dicebat, Pater docebat, homo qui videbatur loquebatur, sed ut Deus

Non quia Patrem vidit quisquam, nisi is qui est a Deo, hic vidit Patrem: nolite putare Patrem esse visibilem vobis: nemo vidit Patrem, nisi is qui est a Deu, hic vidit Patrem. Ego sum a Patre, et ideo Patrem video; quid est autem vos trahi a Patre, nisi discere a Patre: quid est discere a Patre, nisi audire Patrem, nisi audire Verbum Patris? id est, me. Ne forte ergo cum dico vobis omnis qui audit a Patre et didicit, dicatur apud vos, sed nunquam vidimus Patrem? quomodo autem discere potuimus a Patre? a meipso audite, non quia Patrem vidit quisquam, sed qui est a Deo, hic vidit Patrem, ego novi Patrem, ab illo sumus, sed quemodo verbum ab illo cujus est verbum non quod sonat et transit, sed quod manet cum dicente et trahit audientem.

Amen, amen dico vobis : qui credit in me habet vitam æternam. Revelare se noluit quidesset, nam compendio dicere potuit, qui credit in me habet me : ipse enim Christus verus Deus, et vita æterna: qui credit ergo in me it ad me, et qui it ad me, habet me. Quid est autem habere me? habere vitam æternam. Mortem assumpsit vita æterna, mori voluit : sed de tuo, o homo, non de suo; accepit a te ubi moreretur pro te. Assumpsit ergo vita mortem, ut vita occideret mortem. Nam qui credit, inquit, habet ritam aternam, non quod patet sed quod latet : vita enim æterna Verbum in principio erat apud Deum, et Deus erat Verbum, et erat lux vita hominum : mori venit, A Christi non vivit, nisi corpus Christi; quisquis vised tertia die resurrexit.

Ego sum, inquit, panis vita, et unde superbiebant

Patres, inquit, vestri manducaverunt manna et mortui sunt. Quare manducaverunt et mortui sunt : quia quod videbant crebebant, quod non videbant non intelligebant. Ideo patres vestri, quia similes estis illorum, manducaverunt, Moyses et Aaron et cæteri sancti qui fuerunt in populo, manna, et non sunt mortui : qui spiritaliter visibilem cibum intellexerant, spiritaliter esurierunt. Alii vero manducaverunt et permanserunt in infidelitate, sicut Judai audierunt loquentem Christum, sed non spiritaliter verba ejus intellexerunt. Ideo dixit eis: Patres vestri manducaverunt manna in deserto e: mortui sun!; qua morte: nisi infidelitatis. Nam communi morte mortui sunt et sancti qui suerunt inter eos : ideo signavit Dominus his verbis mortem spiritalem, non carnalem: patres ergo istorum, id est mali patres malorum, infideles patres infidelium, murmuratores patres murmuratorum. Nam de nulla re magis Deum offendisse ille populus dictus est, quam contra Deum murmurando: ideo et Dominus volens ostendere talium filios hinc ad eos cœpit, Quid murmuratis in invicem, murmuratores filii murmuratorum : patres restri manna manducaverunt, et mortui sunt. Non quia malum erat manna, sed quia male manducaverunt

Hic est panis qui de cœlo descendit. Hunc panem significavit manna, hunc panem significat altare Dei. Sacramenta illa fuerunt in signis diversa, in re quæ significatur paria sunt : Apostolum audi : Nolo enim vos, inquit, ignorare, fratres, quia patres nostri omnes sub nube suerunt, et omnes per mare transierunt, et omnes in Moyse baptizati sunt in nube et in mari, et omnes escam spiritalem manducaverunt : spiritalem utique non corporalem. Alteram quia illi manna, nos aliud. Spiritalem vero, quam nos : sed patres nostri non patres illorum, quibus nos similes sumus non quibus illi similes suerunt. Hic est ergo panis de cælo descendens, ut si quis ex ipso manducaverit non moristur. Sed quod pertinet ad virtutem Sacramenti, nunquid pertinet ad visibile Sacramentum: qui manqui pramittente :

Ego sum panis vivus, qui de cœlo descendi : ideo vivas, quia de ca lo descendit et manna, sed manna umbra erat, iste veritas est.

Si quis manducaverit ex hoc pane, vivet in aternum; et panis quem ego dabo caro mea est pro mundi vita. Hoc quando caperet caro, quod dixit, panem, carnem, vocatur caro quod non capit caro : et ideo magis non capit caro quia vocatur caro : hoc enim exhorruerunt, hoc assimulatum esse dixerunt, hoc non posse sieri putaverunt. Caro mea, inquit, est pro mundi vita. Noverunt sideles corpus Christi, si corpus Christi esse non negligunt, fiunt corpus Christi si volune vivere de spiritu Christi; de spiritu

vere vult, credat in Christum: manducet spiritaliter spiritalem cibum, incorporetur corpore Christi et non sit putridum membrum quod resecari mereatur. Sit pulchrum, sit sanum, sit aptum capiti suo Christo videlicet Domino nostro, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXV.

#### FERIA V.

# Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, Philippus, descendens in civitatem Samariæ, prædicabat illis Christum, etc.

Post passionem Stephani protomartyris, ut liber Actuum apostolorum testatur, facta est persecutic magna in Ecclesia quæ erat Hierosolymis et omnes dispersi sunt per regiones Judææ et Samariæ præter apostolos: unde et Philippus unus de septem Diaconibus ut præsens lectio commemorat, descendens in civitatem Samariæ prædicabat illis Christum.

Intendebant autem turbæ his quæ a Philippo dicebantur. Unanimiter audientes verbum Dei, et videntes signa quæ faciebat. Benesiciis gratiæ cœlestis provocati sunt ad perficiendam sidem Domini.

Multi enim qui habebant spiritus immundos, clamantes voce magna exibant; multi autem paralytici ct claudi curati sunt. Juxta iliud sancti Evangelii narrat historia, quod convocatis Jesus duodecim discipulis dederit illis virtutem et potestatem super omnia damonia, ut et languores curarent, et misit illos prædicare regnum Dei et sanare infirmos. Illi autem egressi circuibant castella evangelizantes et curantes ubique. Quod etiam liber Actuum apostolorum manifeste narrat completum, cum virtute magna Apostoli testimonium reddebant resurrectionis Jesu Christi Domini nostri, et gratia magna erat in omnibus illis. Unde etiam legitur hic quod de miraculis, quæ fecit Philippus in Samaria, magnum esset gaudium in illa civitate, quoniam hi qui vere crediderunt in Christum anima et corpore sanati sunt : illi vero qui per simulationem se finxerunt credere, et perfido corde magis diabolo quam Christo servire elegerant, nequitiæ suæ justam retributionem perceperunt. Unde hic consequenter legitur quod Simon qui ante fuerat ducat intus, non foris, qui manducat in corde, non p in civitate magus, seducens gentem Samariæ, dicens se esse aliquem magnum, licet baptizatus a Philippo fuisset, tamen simulationis suæ et hypocrisis vindictam non evasit. Devictus ergo beati Philippi verb s et virtute veraciter se credere quoadusque haptisma susciperet simulavit. Ut quomodo laudis erat avidissimus, ita ut Christum se credi vellet, sicut historiæ narrant, artes ab eo quibus miracula faceret edisceret, quod jam successores ejus fecisseldocentur, qui auctoris sui malignis artibus instituti, Ecclesiam fraude qualibet ingressi baptisma furari consueverunt. Cum autem per Petrum et Joannem qui missi fuerunt in Samariam imponere credentibus manus ut acciperent Spiritum sanctum, multi credentium donum Spiritus sancti se percepisse manifestis indiciis osumpositionem manus Apostolorum daretur Spiritus sanctus: obiulit eis pecuniam dicens: Date mih: hanc potestatem ut cuicunque imposuero manus, accipiat Spiritum sanctum. Petrus autem dixit ad eum : Pecunia tua tecum sit in perditionem : quoniam donum Dei existimasti pecunia possideri. Non est tibi pars neque sors in sermone isto. Cor enimtuum non est rectum coram Deo; pænitentiam itaque age ab hac nequitia tua, et roga Deum si forte remittatur tibi hæc cogitatio cordis sui, in felle enim amaritudinis et obligatione iniquitatis video te esse. At ille licet se pœnitere velle sinxisset, tamen qui in malitia cœpta usque in finem perseveravit, iniquitatis suæ condignam mercedem cælesti vindicta recepit. Ideo enim Spiritus sanctus in cout ecs qui se accipere velint, simplices esse doceret, nam qui fel amaritudinis in corde reservat quamlibet baptizatus videatur: non est iniquitatis suæ vinculis absolutus, sed si ad punetum hora baptizandi purgatus: mox acriori est dæmone septempliciter oppressus. Frustra ergo gratiam spiritus emere tentat, qui se mente corvina non curavit exuere. Quapropter valde necesse est uniquique Christiano ut juxta Pauli doctrinam, corde credat ad justitiam, ore autem confiteatur ad salutem. Ipsam fidem festinet bonis operibus adornare et in hoc usque in finem vitæ perseverare, quatenus per gratiam Salvatoris mereatur gaudium cœleste simul cum sanctis angelis in æterna beatitudine possidere, præstante Domino nostro Jesu Christo qui cum Patre et Spiritu C sancto vivit et regnat Deus per omnia secula seculorum.

# HOMILIA LXVI. ITEM FERIA V.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, convocatis Jesus duodecim discipulis, dedit illis virtulem et potestatem super omnia dæmonia, ut et languores curarent. Et misit illos prædieare regnum Dei et sanare infirmos. Et ait ad illos : Nihil tuleritis in via, neque virgam, neque peram, neque panem, neque pecuniam, neque duas tunicas habeatis. Et in quamcunque domum intraveritis, ibi manete, et inde ne exeatis. Et quicunque non receverint vos, excuntes de civitate illa, etiam pulverem pedum restrorum excutite in testimonium super illos, etc.

Concessa primum potestate signorum misit prædicare regnum Dei ut promissorum magnitudini attestaretur etiam magnitudo factorum, fidemque verbis daret virtus ostensa, et nova facerent, qui nova prædicarent : unde nune quoque cum sidelium numerositas excrevit intra sanctam Ecclesiam: multi sunt qui vitam virtutum tenent : et signa virtutum non habent : quia frustra miraculum foris ostenditur : si deest quod intus operetur. Nam juxta magistri gentium vocem linguæ in signum sunt, non fidelibus sed infidelibus.

Et ait ad illos: Nihil tuleritis in via, neque virgam,

debant. Videns hoc miraculum Simon: quia per im- A neque peram, neque panem, neque pecuniam, neque duas tunicas habeatis. Solet quæri quomodo Matthæus et Lucas commemoraverint dixisse Dominum disci pulis ne virgam ferrent, cum dicat Marcus, et præcepit eis, ne quid tollerent in via nisi virgam tantum, quod ita solvitur : ut intelligamus sub alia significatione dietam virgam, quæ secundum Marcum ferenda est, et sub alia illam quæ secundum Matthæum et Lucam non est ferenda: sicut sub alia significatione intelligitur tentatio de qua dictum est : Tentat vos Dominus Deus noster : ut sciat si diligatis eum : illa seductionis est, hac probationis. Utrumque ergo accipiendum est a Domino apostolis dictum : ut et nec virgam ferrent, et ut non nisi virgam ferrent: cum enim secundum Matthæum dicerct eis: Nolite lumbæ specie super baptizatum Salvatorem descendit B possidere aurum neque argentum, et cætera, continuo subjecit : dignus est operarius cibo suo : unde satis ostendit cur eos possidere hæc, ac ferre nolucrit, non quo necessaria non sint sustentationi hujus vitæ, sed quia sic eos mittebat : ut eis hæe deberi monstraret ab illis quibus Evangelium credentibus annuntiarent. Claret autem hæc non ita præcepisse Dominum tanquam Evangelistæ vivere aliunde non debeant, quam eis præbentibus, quibus annuntiant Evangelium: alioquin contra hoc præceptum fecit Apostolus, qui victum de manuum suarum laboribus exquirebat, ne cuiquam gravis esset; sed potestatem dedisse in qua scirent sibi ista deberi. Cum autem a Domino aliquid imperatur nisi fiat, inobedicatiæ culpa est. Cum autem potestas datur, licet cuique non uti, et tanquam de suo jure cedere. Hoc ergo ordinans Dominus, qui eum ordinasse dicit Apostolus, his qui Evangelium annuntiant de Evangelio vivere, illa apostolis loquebatur : ut securi non possiderent, neque portarent huic vitæ necessaria nec magna nec minima, ideo posuit, nec virgam, ostendens a fidelibus suis omnia deberi ministris suis nulla superflua requirentibus, ae per hoc addendo: dignus est enim operarius cibo suo, prorsus aperuit, et illustravit unde hæc omnia loqueretur. Hanc ergopotestatem virgæ nomine significavit, cum dixit, nequid tollerent in via nisi virgam tantum, ut intelligatur quia potestate a Domino accepta, quæ virgæ nomine significata est, etiam quæ non portantur non decrunt. Hoc et de duabus tunicis intelligendum est. ne quisquam corum præter cam quam esset indutus, aliam portandam putaret sollicitus : ne opus esset, cum ex illa potestate possit accipere. Quod vero secundum Mareum non portari vel haberi duas tunicas : sed expressius indui prohibet dicens, et ne induerentur duabus tunicis, quid eos monet nisi non dupliciter, sed simpliciter ambulare? Aliter in duabus tunicis videtur mihi duplex ostendere vestimer.tum; non quod in locis Scythiæ et Galatiæ frigidis regionibus una quis tunica debeat esse contentus. sed quod in tunica vestimentum intelligamus: non alio vestra aliud nobis futurorum timore servemus. Et in quamcunque domum intraveritis, ibi manete et inde ne exeatis, dat constantiæ generale mandatum,

a prædicatore regni cœlestis astruens cursitare per domos et inviolabilis hospitii jura multare. Nec otiose secundum Matthæum domus quam ingrediantur apostoli eligenda decernitur, ut mutandi hospitii necessitudinisque violandæ causa non suppetat. Et quicunque non receperint vos, exeuntes de civitate illa, etiam pulverem pedum vestrorum excutite in testimonium supra illos. Pulvis excutitur de pedibus suis in testimonium laboris sui : quod ingressi sint in civitatem et prædicatio apostolica ad illos usque pervenerit. Sive excitetur pulvis, ut nihil ab eis accipiant, ne ad victum quidem necessarium qui Evangelium spreverunt. Allegorice autem, qui verbo humiliter intendunt, si aliquibus ut homines terrenæ levitatis nævis obscurantur per ea mox quæ recipiunt Evan. B commovear, et cætera : Veniens, inquit, in ea quæ gelicæ prædicationis vestigia purgantur. Qui vero perfidia vel negligentia vel etiam studio contemnunt : horum vitanda communio, fugienda synagoga censetur; excutiendum pedum pulmo ne gestis inanibus et pulveri comparandis mentis castæ vestigium pol-

Egressi autem circuibant per castella, evangenzantes et curantes ubique. Quod evangelizarent, vel quomodo curarent apostoli, Marcus exponit plenius, prædicabant, inquit, ut pænitentiam agerent : et ungebant oleo multos agrotos et sanabant. Dicit et Jacobus: Infirmatur quis in nobis, inducat presbyteros Ecclesice, et orent super ipsum, ungentes eum oleo in nomine Domini, et si in peccatis sit, dimittentur ei. Unde patet ab ipsis Apostolis nunc sanctæ Ecclesiæ morem esse contraditum, ut Pontificiali benedictione consecrato oleo perungantur ægroti, prædicabant autem ut pænitentiam agerent; et supra, misit illos, inquit, evangelizare Regnum Domini. Quia videlicet ulrumque juxta Joannis Baptistæ vel ipsius Salvatoris exemplum prædicabant : Pænitentiam agite, appropinquabit enim Regnum coelorum : regni enim cœlorum januis propinquare est de his quemque, quibus ab eo discesserat pœnitere, et per opera justitiæ ad vitam festinare perpetuam præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXVII. PERIA VI.

Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis aperiens Petrus os suum, dixit : Viri Israelitæ, audite verba hæc : Jesum Nazarenum, virum approbatum a Deo in vobis, virtutibus, et prodigiis, et signis, quæ fecit per illum Deus in medio veari, sicut vos scitis: hunc definito consilio et pra scien**tia Dei traditum, per manus iniqu**orum affigentes interemistis, etc.

Quasi doctus magister prius incredulos commissi reatus admonet, ut justo timore compunctis consilium saintis postmodum opportunius impendat, ut quia scientibus legem loquitur, ipsum Christum esse qui a prophetis esset promissus ostendit, nec tamen hunc anctoritate sua Dei silium nominat, sed virum pro-

ut hospitalis necessitudinis jura custodiant, alienum A batum, virum justum, virum a mortuis suscitatum; non cum cæteris, atque communi resurrectione, id est, in finem sæculi dilata, sell tertia die celebrata, ut singularis et gloriosæ resurrectionis assertio testimonium æternæ divinitatis acquireret. Cum epim cæterorum corpora corruptioni probaret subesse post mortem, hunc utique, de quo dicitur: Non dubis sanctum tuum videre corruptionem, comprobat humanæ fragilitatis expertem, probat etiam humanæ conditionis merita supergressum: et ideo Deo magis quam hominibus conferendum; qualibus vero apud gentiles apostoli prædicationis ut: ntur exordiis, in Cornelii Centurionis historia, et in sermone apostoli Pauli, Athenis habito, doceberis: Providebam Dominum coram me semper, quoniam a dextris est mihi ne transeunt, non abstuli oculum ab eo qui semper manet. Iloc providens, ut in eum post temporalia peracta recurrerem, quomodo favet mihi ut stabiliter in eo permaneam; et hoc quod peccatum non feci, nec dolus inventus est in ore meo, non humanitati sed divinitati ascribam; propter hoc et in cogitationibus meis jucunditas, et in verbis exsultatio, propter resurrectionem scilicet quia per eam liberatus est mundus, insuper et caro mea non deficiet in interitum, sed in spe resurrectionis obdormiet, quoniam neque animam meam inferis possidendam dabis, neque sanctificatum corpus per quod et alii sanctificandi sunt corrumpi patieris; quia notas mihi fecisti vias, quibus itur ad æternitatem, in quibus post tristitiam passionis, adimplebis me lætitia cum vultu tuo. Et ascendenti in cœlis dabis delectationes in dextera tua usque in finem; quia neque derelictus in inferno, descendit quidem Christus secundum animam ad inferos, ut quibus oportuit, subveniret; sed non est derelictus in inferno, qui citissimo reditu corpus resurrecturum petivit. Tertia videlicet die resurrexit a mortuis et quadragesima postea die ascendit in cœlum, et sedet ad dexteram Dei patris. omnipotentis, inde venturus judicare vivos et mortuos et sæculum per ignem.

# HOMILIA LXVIII.

ITEM FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, factum est in una dierum, et Jesus sedebat docens, et erant Pharisæi sedentes, etc.

Ubi Dominus sedens docuerit, quando Scribis et Pharisæis consedentibus paralyticum curavit, Lucas breviandi gratia præteriit, sed Matthæus et Marcus qui narrant, quæstionem facere videntur, quoniam quidem Matthæus in civitate sua, Marcus in Capharnaum, hoc eum fecisse testatur. Ouæ difficilius solvetur, si juxta Matthæum etiam Nazareth intelligenda est dicta civitas Christi ad distinctionem videlicet regionis Transmarinæ Gerascenorum, de qua transfretando, sicut Matthæus scribit, venerat Galilæam : vel certe ipsa Capharnaum, civitas Christi est dieta, quam non nascendo, sed virtutibus illustrando suam ipse fecerat.

ralyticus; et quærebant eum inferre, et ponere ante eum. Curatio paralytici hujus, animæ post diuturnam illecebræ carnalis inertiam ad Christum suspirantis salvationem indicat; quæ primo omnium ministris qui eam sublevent, et Christo afferant, id est, honis doctoribus, qui spem sanationis, opemque intercessionis suggerant indiget. Qui bene Marco narrante quatuor fuisse reperiuntur, sive quia quatuor Evangelii libris omnis prædicantium virtus, omnis sermo firmatur, seu quia quatuor sunt virtutes, quibus ad promerendam sospitatem fiducia mentis erigitur, de quibus in æternæ sapientiæ laude dicitur : sobrietatem enim et sapientiam docet et justitiam et virtutem, quibus utilius nihil est in vita hominibus; dinem, temperantiam, et justitiam appellant.

Et non invenientes qua parte illum inferrent præ turba, ascenderunt supra tectum per tegulas. Desiderant paralyticum Christo offerre, sed turba interposita ab omni parte recluduntur, quia sæpe anima post infirmi corporis desidiam ad Deum resipiscens, supernæque gratiæ remedio cupiens innovari, priscæ consuetudinis obstaculo retardatur, sæpe inter ipsas orationis secretæ dulcedines, et quasi suave cum Domino colloquium, turba cogitationum interveniens aciem mentis ne Christus videatur intercludit. Et quid inter bæc agendum, non utique in infimis exterius qua turbæ tumultuantur remanendum, sed tectum domus, in qua Christus docet, ascendendum, id est, sacræ Scripturæ sublimitas est appetenda, lexque Domini cum Psalmista die noctuque meditanda: In quo enim corrigit junior viam suam? in eustodiendo, inquit, sermones tuos.

Et submiserunt illum cum lecto in medium ante Jesum. Patefacto tecto æger ante Jesum summittitur, quia reseratis Scripturarum mysteriis ad notitiam Christi pervenitur. Hoc est, ad ejus humilitatem tidei pietate descenditur; et bene domus Jesu regulis contecia describitur, quia sub contemptibili litterarum velamine, si adsit qui reserct doctor, divina spiritalis gratiæ virtus invenietur; quod autem cum lecto deponitur, significat ab homine in ista carne adhuc constituto Christum debere cognosci.

Quorum fidem ut vidit, dixit : Homo, remittuntur tibi peccata tua. Hominem Dominus a paralysi cura- D turus, primo peccatorum vinculo dissolvit, ut ostenderet eum ob nexus culparum actuum dissolutione damnari, nec nisi his relaxatis membrorum posse recuperatione sanari, sic et illi paralytico qui juxta Probaticam piscinam din motum atque frustra præstolabatur, sanato a Domino dicitur : Ecce sanus factus es, jam noli peccare, ne deterius tibi aliquid contingat. Et bene is cui peccata dimittehantur homo vocatur, qui hoc ipso quod homo erat non posset dicere, Non peccavi. Simul etiam ut ille qui homini dimittebat intelligeretur Deus. Intuendum sane, quanti propria cujusque fides apud Deum valeat, ubi tanti valuit aliena, ut totus homo repente id est, exterius

Et ecce virt vortantes in lecto hominem qui erat pa- A interiusque jam salvatus exsurgeret, aliorumque merito aliis laxarentur errata.

Et cœperunt cogitare scribæ et Pharisæi, dicentes: Quis est hic qui loquitur blasphemias? Quis potest dimittere peccata, nisi solus Deus? Verum dicunt scrihæ, quia nemo dimittere peccata nisi Deus esset potest, qui per eos quoque dimittit quibus dimittendi tribuit potestatem. Et ideo Christus vere Deus esse probatur, qui dimittere peccata quasi Deus potest. Verum Deo testimonium reddunt; sed personam Christi negando falluntur. Errant itaque Judæi, qui cum Christum et Deum esse, et peccata dimittere posse credant, Jesum tamen Christum esse non credunt. Sed multo dementius errant Ariani, qui cum Jesum et Christum esse et peccata posse dimittere quas nonnulli versis nominibus prudentiam, fortitu- B Evangelii verbis devicti negare non audeant, nihilominus tamen Deum negare non timent. At ipse perfidos salvare desiderans et occultorum cognitione, et virtute operum Deum se esse manifestat.

> Respondens enim dixit ad illos: Quid cogitatis in cordibus vestris? Eidem namque Domino Deo qui dicit : Ego sum, ego sum ipse qui deleo iniquitates tuas, sapientissimus adorator ait : Tu enim solus nosti corda omnium filiorum hominum. Ea:lem ergo, inquit, majestate et potentia qua cogitationes vestras intueor, possum et hominibus delicta dimittere : ex vobis intelligite quid paralyticus consequatur.

Quid est facilius dicere : Dimittuntur tibi peccata. an dicere: Surge et ambula? Verum sint paralytico peccata dimissa solus noverat qui dimittebat, surge C autem et ambula, tam ille qui surgebat quam hi qui surgentem videbant approbare poterant. Fit igitur carnale signum ut probetur spiritale.

Ut autem sciatis quia filius hominis potestatem habet in terra dimittere peccata. Si et Deus est juxta memoratum Isaiæ testimonium qui delet iniquitates nostras, et filius hominis potestatem habet in terra dimittendi peccata, ergo idem ipse et Deus et filius hominis est, ut et homo Christus per divinitatis sua potentiam dimittere peccata posset, et idem Deus Christus per humanitatis suæ fragilitatem pro peccatoribus mori.

Ait paralytico: Tibi dico, surge, tolle lectum tuum, et vade in domum tuam. Spiritaliter de lecto surgere est animam se a carnalibus desideriis ubi ægra quiescebat abstrahere. Lectum vero tollere est. ipsam quoque carnem per continentiæ frena correptam spe cœlestium præmiorum, deliciis privare terrenis, ipse est enim lectus qui per singulas noctes lavatur a David, id est, per uniuscujusque noxæ maculis digno pœnitentiæ flumine castigatur. Sublato autem lecto domum ire ad paradisum redire est. Ipse est enim vera domus quæ hominem prima suscepit, non jure amissa sed fraude, tandemque restituta per eum qui fraudulento hosti nihil debuit. Aliter, sants qui languebat tectum reportat domum : cum anima peccatorum remissione accepta, ad internam sui custodiam cum ipso corpore refert, ne post venian quid, unde iterum juste feriatur, admittat.

Et confestim surgens coram illis, tulit lectum in A sui, quod in illorum ingressi sunt civitatem ci præeno jacebat et abiit in domum suam, magnificans Deum, et cætera. Mira divinæ potentiæ virtus, ubi, nulla temporis interveniente morula, jussa Salvatoris salus festina comitatur : merito qui adfuerant damnatis blasphemiæ jaculis ad laudem tantæ majestatis stupentia corda convertunt, qui cognoverunt veram Dei potentiam, glorificaverunt Deum Dominum, videlicet nostrum Jesum Christum, qui cum Patre et Spiritu sancto unus Deus potentialiter regnat et veraciter vivit per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXIX.

#### SABBATO.

Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis convenit universa civitas audire ver- B æternam. bum Dei. etc.

In superioribus hujus capituli sententiis narratur, quomodo Paulus indiciis prædicaret Christum prænuntiatum esse a prophetis, ad salutem generis humani mittendum, et per passionem suam genus humanum ipsum redempturum affirmans illud testimoniis propheticis, sed quia Judei hæc audientes facile credere noluerunt, rogaverunt Paulum ut sequenti sabbato iterum de eadem re sermonem faceret ad populum.

Cumque dimissa esset synagoga, secuti sunt multi Judæorum et colentium advenurum, Paulum et Barnabam, qui loquentes suadebant eis ut permanerent in gratia Dei. Audierunt enim ipsi prædicatores verbi Dei quod Deus de stirpe David venturum esse Chri- C stum promisisset. Sic enim Isaias Novi Testamenti mysteria prægustans ait : Et constituam vobis tes amentum sempiternum sancta David fidelia, quod in Hebraica veritate ita legitur, et seriam vobiscum pactum sempiternum. Misericordias David sideles, inde secuti sunt multi Judæorum et colentium advenarum, quod etiam melius legitur colentium Deum sicut in Græco vidimus, significat autem eos qui natura gentiles erant, sed religione Judæi, quos Græci proselytos nuncupant, sed quoniam ipsi apostoli sentiebant Judæos incredulos esse et rebelles, eo quod nolebant recipere verbum Dei.

Tunc constanter Paulus et Barnabas dixerunt : Vobis oportebat primum loqui verbum Dei; sed quoniam repellitis illud, et indignos vos judicatis æternæ vilæ, ecce convertimur ad gentes. Sic enim præcepit nobis Dominus: Posui te in lumen gentibus, ut sis in salutem usque ad extremum terræ. Audientes autem gentes glorificabant verbum Domini; et crediderunt quotquot erant præordinati ad vitam æternam. Disseminabatur autem verbum Domini per universam regionem. Judæi autem concitaverunt religiosas mulieres el honestas, el primos civitatis, el excitaverunt persecutionem in Paulum et Barnabam, et ejecerunt cos de finibus suis. At illi, excusso pulvere pedum in cos, venerunt Iconium. Discipuli quoque replebantur gendio et Spiritu sancto. Pulvis juxta Evangelii præceptum excutitur de pedibus in testimonium laboris

dicatio apostolica ad illos usque pervenerit : sive excutitur pulvis ut nihil ab eis accipiant ne ad victum quidem necessarium, qui Evangelium spreverint, discipuli quoque replebantur gaudio el Spiritu sancto. in Græco habet discipuli autem, ut intelligamus Judæis fidem persequentibus discipulos e contrario spiritali gaudio ditatos, et merito quia omnis qui recte credit in Deum et bonis operibus ipsam sidem usque ad finem vitæ suæ ornat, gaudium Spiritus sancti et veram beatitudinem in contemplatione Dei percipiet. e contrario vero qui increduli erant Deo et verbis ejus pravis operibus repugnant, pœnam gehennæ in futuro percipient : quia in extremo judicio ibunt impii in supplicium æternum, justi autem in vitam

# HOMILIA LXX.

#### ITEM SABBATO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore surgens Jesus de synagoga, introivit

in domum Simonis. Socrus autem Simonis tenebatur magnis febribus, etc.

Si virum a Dæmonio liberatum, moraliter animum ab immunda cogitatione purgatum significare dicimus, consequenter femina febribus tenta, sed ad imperium Domini curata, carnem osteudit a concupiscentiæ suæ fervore per continentiæ præcepta frænatam; omnis enim amaritudo et ira et indignatio. et clamor et blasphemia spiritus immundi furor est. Fornicationem vero immunditiam, libidinem coneu piscentiam malam et avaritiam, quæ est simulacrorum servitus, febrem illecebrosæ carnis intellige.

Et rogaverunt illum pro ea. Et stans super illam, imperavit sebri, et dimisit illam. Modo Salvator rogatus, modo ultro curat ægrotos, ostendens se contra peccatorum quoque passiones et precibus semper annuere sidelium, et ea quæ ipsi minime in se intelligunt et intelligenda dare vel etiam non intellecta dimittere; juxta quod Psalmista postulat, delicta quis intelligit? Ab ocultis meis munda me, Domine.

Et continuo surgens, ministrabat illis. Naturale est febricitantibus incipiente sanitate lascessere et ægrotationis sentire molestiam, verum sanitas quæ Domini consertur imperio, simul tota redit, sed et tanto robore comitante, ut eis continuo qui se adjuverant ministrare sufficiat. Ut, juxta leges tropologiæ, membra quæ servierant immunditiæ ad iniquitatem ut fructificarent morti, serviant justitiæ in vitam æter

Cam sol autem occidisset, omnes qui habebant in firmos variis languoribus, ducebant illos ad eum. At ille singulis manus imponens, curabat eos. Solis occubitus passionem mortemque significat illius qui dixit: Quandin in mundo sum, lux sum mundi, et Sole occidente plures dæmoniaci quam ante sanantui ægroti. Quia qui temporaliter in carne vivens paucos Judæorum docuit, calcato regno mortis omnibus per orbem gentibus fidei salutisque dona transmisit. Cujus ministris quasi vitæ lucisque præconibus Psal-

Super occasum quippe Dominus ascendit, qui unde in passione occubuit, inde majorem suam gloriam resurgendo manifestavit.

Exibant autem dæmonia a multis, clamantia et dicentia : Quia tu es Christus Filius Dei : et increpans non sinebat ea loqui quia sciebant ipsum Christum. Dæmonia Filium Dei confitenantur, et attestante Evangelista sciebant ipsum esse Christum, quia quem dierum quadraginta jejunio fatigatum diabolus hominem cognoverat, nec tentando valebat an et Dei Filius esset experiri, jam nunc per signorum potentiam vel intellexit vel potius suspicatus est esse Filium Dei. Non igitur ideo Judæis eum crucisigere persuasit, quia Christum sive Dei Filium non esse putavit; sed quia se morte illius non prævidit esse damnandum : B præsidens, inferius cuncta disponit. vere enim de hoc mysterio a sæculis abscondito dicit Apostolus: Quod nemo principum hujus saculi cognovil: si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent. Quare autem dæmonia Dominus se loqui prohibeat, Psalmista manifestat, qui ait, peccatori autem dixit Deus, quare tu enarras justitias meas? et cætera. Ne eum quis dum prædicantem audit, sequatur errantem, improbus enim magister est diabolus, qui falsa veris sæpe permiscet, ut specie veritatis testimonium fraudis obtegat. Alias autem non sibi dæmones, qui inviti constebantur, jubentur silere de Christo, sed et illi qui ab co sanati sponte confiteri volebant; imo ipsi Apostoli qui eum post resurrectionem toto erant orbe prædicaturi, ante passionem ejus præcipiuntur omnino reticere de illo; C ne divina scilicet majestate prædicata passionis dispensatio differretur, et dilata passione, salus mundi, quæ per hanc futura erat, negaretur.

Facta autem die egressus ibat in desertum locum, et turbæ requirebant eum, et venerunt usque ad ipsum, etc. Si occasu selis Domini mors exprimitur, quare non die redeunte resurrectio illius indicetur, cujus manifestata luce a credentium turbis inquiritur et in gentium deserto inventus, ne abeat detinetur; maxime cum hæc prima sabbati quo resurrectio celebrata est, egressio, quæsitio, et inventio contigerit, in quibus omnibus manifestatur bonitas et misericordia Domini nostri Jesu Christi, in quo vivimus, futuram vitam pervenire nos speramus præstante ipso creatore et redemptore nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et reguat in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXI.

DOMINICA OCTAVA PENTECOSTES. Lectio libri Apocalypsis.

In diebus illis, vidi ostium apertum in cœlo : et vox prima quam audivi tanguam tubæ loquentis mecum, dicens : Ascende huc et ostendam tibi quæ oportet fieri, etc.

Descriptis Ecclesiæ operibus, quæ esset et qualis futura esset recapitulat a Christi nativitate, cadem aliter dicturus, totum enim tempus Ecclesiæ variis

mista canit, iter facite ei qui ascendit super occasum. A in hoc libro figuris repetit. Ecce, inquit, ostium apertum in cœlo; convenienter ostium cœleste ascensuris aspicit, cui celsa mysteria pandi promittuntur; vel quia ostium Christus est, qui illum crediderit natum et passum conscendit cœlum, id est, Ecclesiæ altitudinem, et videt futura spiritalis effectus, sicut dicit : Et statim sui in spiritu. Et vox prima quam audim, tanquam tubæ loquentis mecum, dicens: Ascende huc. et ostendam tibi quæ oportet fieri post hæc, statim fui in spiritu, simile est utique hoc priori voci quæ dixerat: Quod vides scribe in libro. Et ecce sedes posita erat in cœlo: et supra sedem sedens Ecclesiam in cœlesti conversatione positam Dominus inhalitat. Gregorius Papa solium Dei in visione Michææ angelicas potestates interpretatur, quarum mentibus altius

> Et qui sedebat, similis erat aspectui lapidis jaspidis et surdinii. Jaspidis color aquam, sardinii igne:n significat, quibus duobus judicium novimus celebrari. Sicut enim, inquit, in diebus Noe, ita erit et adventus filii hominis.

> Et iris erat in circuitu sedis, similis visioni smaragdinæ. Iris quæ fit sole nubes irradiante, et post diluvium primo propitiationis judicio factus est, intercessu sanctorum, quos Dominus iliustrat, Ecclesiam muniri designat. Qui bene smaragdo lapidi uimiæ viriditatis comparatur, quo enim hæreditatem inmarcescibilem side profectiori exspectant, eo potentius etiam cæteros orando protegunt.

> Et in circuitu sedis sedilia viginti quatuor, et supra thronos viginti quatuor, sedentes seniores. Ecclesiam quam propter societatem sidei in una sede viderat, camdem per geminum testamentum de patriarchis et apostolis generatam in xxiv sedilibus cernit, sedentem autem, propter judiciariam ejus in Christo dignitatem. Sedebant enim et judicabant universa membra, sed in uno et per unum caput. Nam quomodo poterunt sancti in judicio sedere stantes ad dexteram judicis. Possunt etiam vigin!i quatuor seniores in illis intelligi, qui perfectionem operis quæ senario numero commendatur, clara Evangelii prædicatione consummant. Nam quater seni xxiv faciunt.

Circumamictos vestimentis albis et in capitibus eorum coronas aureas. Id est, bonis operibus indutos movemur, et sumus, et per cujus elementiam ad I) percuni mentis memoria gaudia superna quærentes. Sape enim capitis nomine, mens solet intelligi.

> Et de throno processerunt sulgura, et voces, et tonitrua. Hoc est quod Marcus ait, illi autem profecti prædicaverunt ubique, Domino cooperante et sermonem confirmante, sequentibus signis.

> Et septem lampades ardentes ante thronum, qui sunt septem Spiritus Dei. Unum Spiritum dicit septiformem, unus est enim Spiritus, septiformitas autem perfectio est et plenitudo. Commemorato vero Spiritu sancto convenienter unda baptismi sequitur, in qua idem Spiritus percipi ereditur.

Et in conspectu sedis tanquam mare vitreum simile crystallo. Propter fidem veri l'aptismatis refertur ad vitrum, in quo non aliud videtur exterius quam quod " glaciem et lapidem pretiosum efficitur baptismi gratia figurator.

Et in medio sedis, et in circuitu sedis, quatuor animalia plena oculis anie et retro. Cunctas throni Dei, id est, Ecclesiæ, partes lumen Evangelii de præteritorum futurorumque scientia replet.

Et animal primum simile leoni, etc. Hiec animalia multifarie interpretantur. Beatus autem Augustinus, juxta ordinem libri istius, Matthæum in leone dicit intelligi, qui regiæ dignitatis in Christo prosapiam narrat, quia vicit leo de tribu Juda. Catulus enim konis Juda: et in quo ut rex a rege timetur, a Magis adoratur : ubi etiam rex cum servis rationem ponit : rex nuptias filio facit, et ad ultimum rex segregat oves ab hædis. Lucam in vitulo, quia hostia magna fuit in lege : ejus enim non solum principia circa templum et sacrificia diversantur, sed et ita concluditur : Et erant semper in templo laudantes et benedicentes Deum. Facies vero hominis Marcum significat, qui nihil de regali et sacerdotali Domini potentia locutus, tantum hominis Christi gesta simpliciter narrat. Aquila autem Johnnes est, qui nativitatem Verbi velut ortum solis perspicaciter aspectat : animalia hæc nunc Evangelistas, nunc totam zignificant Ecclesiam, cujus fortitudo in leone, victimatio in vitulo, humilitas in homine, sublimitas in aquila volante monstratur.

Singula eorum hubebant alas senas, perfectione sux doctrinæ Ecclesiam ad alta sublevant : senarius C enim numerus ideo perfectus dicitur, quia primitus suis partibus impletur. Unum quippe quod est sexta senarii pars, et duo, quod est tertia, et tria, quod est dimidium eumdem senarium faciunt. Aliter aliæ senæ quatuor animalium, quæ sunt viginti et quatuor, totidem veteris instrumenti libros insinuant, quibus Evangelistarum et fulcitur auctoritas et veritas comprobatur.

Et in circuitu et intus plena sunt oculis. Sancta Ecclesia et coram Deo et coram hominibus se vigilanter attendit : cujus interiores oculos aspexerat Psalmista, cum dicit, Omnis gloria ejus filiæ regis ub intus, exteriores vero, cum continuo subdit, in fimbriis aureis circumamicta varietate. Aliter, sive litteram attendas, sive allegoriam quæras, lucem semper D in Evangelio reperis. Alia translatio sic habet, plena oculis ante retro, quia lux Evangelii et ænigmata legis irradiat, et novæ gratiæ mundo fulgur infundit.

Et requiem non habent die ac nocte, dicentia: Sanctus, sanctus, sanctus Dominus, Deus omnipotens. Sancta animalia cuncto tempore sæculi unam dominationem deitatis, omnipotentiam et æternitatem Sanctæ Trinitatis affirmant, manente intellectualis creaturæ perpetua in cœlestibus laude.

Procidebant viginti quatuor seniores ante sedentem in throno, et adorabant viventem in sacula saculorum. Animalibus personantibus laudem, id est, Evangelistis prædicantibus Christi dispensationem, omnis Voclesia quæ in præpositis constat et populis, hoc

gestat interius, crystallo quoque quod de aqua in A enim geminatus duodenarius numerus significat, statim cadens in faciem adorat viventem in sæcula sæculorum.

> Et mittebant coronas suas ante thronum. Deo videlicet assignantes quidquid virtutis, quidquid habebant dignitatis, quippe qui ex nihilo cuncta creeverat et dominator est omnium rerum, qui vivit et regnat in unitate, Trinitate perfecta Deus per omnia sæcula sæculorum.

#### HOMILIA LXXII.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore erat homo ex Phariswis, Nicodemus nomine, princeps Judworum. Hic venit ad Jesum nocie, etc.

Princeps Judworum venit ad Jesum nocte. Cupiens secrete ejus allocutione plenius discere mysteria tidei, cujus aperta ostensione signorum aliquatenus jam rudimenta perceperat, qui quoniam prudenter ea, quæ ab illo fieri videbat, intelligere curavit, subtiliter ea quæ ab illo quærebat, investigare promeruit.

Rabbi, scimus quia a Deo venisti magister: nemo enim potest hæc signa facere quæ tu facis, nisi fuerit Deus cum eo. A Deo igitur ad magisterium cœleste mundo exhibendum cum venisse confessus est. Deum cum illo fuisse miraculis prodentibus intellexit, necdum tamen ipsum Deum esse cognovit. Sed quia quem magistrum noverat veritatis, studiose docendus adirt, merito et agnitionem divinitatis ejus perfecte doctus subiit, merito utriusque nativitatis eius. divinæ scilicet et humanæ, sed et passionis atque ascensionis illius arcana percepit, nec non etiam modum secundæ generationis, ingressum regni cœlestis, et alia perplura doctrinæ Evangelicæ sacramenta Deo revelante didicit.

Respondens Jesus dixit : Amen, amen dico tibi. nisi quis renutus fuerit denuo, non potest videre regnum Dei. Quæ sententia tanto apertius cunctis fidelibus lucet, quanto constat, quia sine hujus luce fideles esse nequeunt. Quis etenim sine lavacro regenerationis remissionem peccatorum consequi et regnum valet intrare cœlorum? Sed Nicodemus, qui nocte venit ad Dominum, necdum lucis mysteria capere noverat. Nam et nox in qua venit ipsam ejus, qua premebatur, ignorantiam designat, necdum enim corum numero sociatus erat, quibus ait Apostolus, Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino. Sed inter cos potius remanebat, quibus dicit Isaias: Surge, illuminare, Hierusalem, quia venit lumen tuum et gloria Domini super te orta est.

Dicit ad eum Nicodemus : Quomodo homo potest nasci, cum sit senex: nunquid potest in ventrem matris suæ iterato introire et renasci? Quia enim secunda nativitatis adhuc nescius perseverabat, de salute autem sua jam sollicitus exstiterat, necessario de una quam noverat nativitate, an posset iterari, vel quo ordine regeneratio posset impleri, quærebat : ne hujus expers remanendo vitte cœlestis particeps essu

nequiret. Notandum autem, quia quod de carnali A quempiam Spiritus ad horam impleverit non potes dixit, hoc etiam de spiritali est regeneratione sentiendum. Nequaquam videlicet eam postquam semel expleta fuerit, posse repeti. Sive enim hæreticus sive schismaticus facinorosus quisque in confessione sanctæ Trinitatis baptizet, non valet ille qui baptizatus est, a bonis catholicis rebaptizari, ne confessio et invocatio tanti nominis videatur annullari. Et quia Nicodemus ad primam Domini responsionem sollicitus quomodo sit intelligenda diligenter inquirit, meretur jam planius instrui, et quia secunda nativitas non carnalis est, sed spiritalis audire.

Respondit Jesus: Amen, amen dico tibi, nisi quis renatus suerit ex aqua et Spiritu sancto, non potest introire in regnum Dei. Cujus nativitatis modum B subsequenter exponens, prorsusque a carnali distinguens, ait:

Quod natum est de carne, caro est; et quod natum est ex spiritu, spiritus est. Natura spiritalis invisibilis, carnalis est visibilis; atque ideo carnalis generatio visibiliter administratur, visibilibus incrementis, qui in carne nascitur per ætatum momenta proficit: spiritalis autem generatio tota invisibiliter agitur. Nam videtur quidem qui baptizatur, in fontem descendere, videtur aquis intingi, videtur de aquis ascendere; qui antem in illo lavacrum regenerationis egerit minime potest videri : sola autem fillelium pietas novit, quia peccatum in fontem descendit, sed purificatus ascendit; filius mortis descendit, sed filius resurrectionis ascendit. Filius C prævaricationis descendit, sed filius reconciliationis ascendit; filius iræ descendit, sed filius misericordiæ ascendit; filius diaboli descendit, sed filius Dei ascendit: sola hæc Ecclesia mater quæ generat novit. Cæterum oculis insipientium videtur talis exire de fonte qualis intravit, totumque ludus esse quod agitur. Unde in fine videntes gloriam sanctorum dicent gementes in tormentis: Hi sunt quos aliquando habuimus in derisum, et in similitudinem improperii, quomodo ergo computati sunt inter filios Dei? Ait apostolus Joannes : Charissimi, nunc filii Dei sumus, et nondum apparuit quid erimus. Quod ergo natum est, ex Spiritu sancto est, quia qui ex aqua et Spiritu regeneratur invisibiliter, in novum mutatur hominem et de carnali efficitur spiritalis. Qui ideo recte non solum spiritalis, sed etiam Spiritus vocatur, quia, sicut substantia spiritus invisibilis est nostris aspectibus, ita is qui per gratiam Dei renovatur, invisibiliter sit spiritalis et Dei silius, cum visibiliter omnibus caro et Filius hominis appareat.

Non mireris quia dixi tibi : Oportet vos nasci denuo. Spiritus ubi vult spirat, et vocem ejus audis, sed non scis unde venial el quo vadat. Sic est omnis qui natus est ex spiritu. Spiritus ubi vult spirat, quia ipse habet in potestate, cujus cor gratia suæ visitationis illustret, et rocem ejus audis, cum, te præsente, loquitur is qui Spiritu repletus est. Sed non scis unde veniat, et quo vadat oui ctiam si, te præsente,

videre, quomodo intraverit et quomodo redierit ani natura est invisibilis. Sic est omnis qui natus est ex spiritu, et ipse enim invisibiliter agente spiritu incipit esse quod non erat, ita ut fideles nesciant unde veniat et quo vadat, id est, qui gratia regenerationis venit in adoptionem filiorum Dei, et vadit in perceptionem regni cœlestis. Quærente adhuc Nicodemo quomodo hæc possent fieri,

Respondit Jesus et dixit ei : Tu es magister in Israel, et hæc ignoras? Non quasi insultare volens ei, qui magister vocetur, cum sit ignarus sacramentorum cœlestium, sed ad humilitatis illum viam provocans, sine qua janua cœlestis non potest inveniri.

Amen, amen dico tibi quia quod scimus loquimur, et quod ridimus testamur, et testimonium nostrum non accipitis. Si terrena dixi vobis, et non creditis, quomodo si dixero vobis cœlestia, credetis? Terrena illis dixit ut in superiore lectione invenimus, cum de passione ac de resurrectione sui corporis quod de terra assumpserat loqueretur dicens: Solvite templum hoc, et in tribus diebus excitabo illud. Non tamen credebant verbo quod dixit, sed ne hoc quidem intelligere valebant quod non de alio quam de templo corporis sui diceret; qui ergo terrena audientes non capiebant, quanto minus ad cœlestia, id est, divinæ generationis capienda mysteria sufficiunt : addit autem adhuc Dominus, et de cœlestibus sacramentis et de terrenis instrucre eum quem videt sapienter ac diligenter his quæ audit intendere. Cœlestis namque est ascensio ejus ad vitam sempiternam, terrena vero exaltatio ejus ad mortem temporalem. Dicit ergo de cœlestibus :

Et nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, Filius hominis, qui est in cœlo. Merito quæritur quomodo dicatur Filius hominis vel descendisse de calo, vel eo tempore quo hæc in terra loquebatur jam fuisse in cœlo. Non enim caro Christi descendit de cœlo, neque ante tempus ascensionis erat in cœlo, et qua ratione dicitur, nisi qui descendit de cœlo filius hominis qui est in cœlo, nisi quia una Christi persona est in duabus existens naturis. Atque ideo filius bominis recte dici:ur et descendisse de cœlo, et ante passionem fuisse in cœlo: quia quod in sua natura habere non potuit hoc in filio Dei a quo assumptus est habuit. Sed et hoc quærendum quomodo dictum sit, et nemo ascendit in cœlum nisi qui descendit de cœlo, cum omnes electi se veraciter confidant ascensuros in cœlum, promittente sibi Domino: quia ubi sum ego illic et minister meus erit. Cujus tamen nodum quæstionis apertissima ratio solvit, quia videlicet mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus electorum omnium caput est, itemque omnes electi ejusdem capitis membra sunt, dicente Apostolo: Et ipsum dedit caput super omnem Ecclesiam. Et rursum : Vos enim estis corpus Christi, et membra de membro. Nemo ascendit in cœlum nisi Christus in corpore suo, quod est

Ecclesia, qui in seipso quidem primum cernentibus A sobrie conversando ad perfectionem promissæ nobis apostolis eminentioribus nimirum membris suis ascendit; et exinde in membris suis quotidie ascendens se colligit in cœlum. Quisquis in cœlum ascendere desiderat ei qui de cœlo descendit et est in cœlo, se vera fidei et dilectionis unitate conjungit; aperte intelligens quia nullo alio ordine, nisi per eum qui descendit de cœlo, potest ascendere in cœlum. Unde alias ipse dicit: Nemo venit ad Patrem nisi per me.

Et sicut Moyses exaltavit serpentem in deserto, ita exaltari oportet filium hominis. Mira magisterii cœlestis arte Dominus magistrum legis Mosaicæ ad spiritualem legis ejusdem sensum inducit, recordans historiæ veteris, et hanc in figuram suæ pas-Narrat quippe liber Numerorum quia pertæsus in eremo populus Israel itineris longi ac laboris, murmuravit contra Dominum et Moysen: ideoque Dominus miserit in illum ignitos serpentes, ad quorum plagas et morsus plurimorum cum clamarent ad Moysen et ille oraret, jussit eum Dominus facere serpentem æneum et ponere pro signo. Qui percussus, inquit, aspexerit eum, vivel; et ita factum est. Plagæ igitur serpentium ignitorum venena sunt et incentiva vitiorum, quæ animum quem tangunt spiritali morte perimunt. Et bene murmurans contra Dominum populus serpentium morsibus sternebatur ut, ex ordine flagelli exterioris, agnosceret quantam intus perniciem murmurando pateretur, exaltatio autem serpentis ænei, quem dum percussi per- C spicerent sanabantur, passio est nostri redemptoris in cruce, in cujus solum fide regnum mortis et peccati superatur. Recte etenim per serpentes peccata, quæ animam simul et corpus ad interitum trabunt, exprimuntur, non solum quia igniti, quia virulenti, quia ad perimendum sunt statuti, verum etiam quia per serpentem primi parentes nostri ad peccandum persuasi, ac de immortalibus sunt peccando mortales effecti. Recte per serpentem æneum Dominus ostenditur qui venit in similitudinem carnis peccati. Quia sicut æneus serpens effigiem quidem ignitis serpentibus similem, sed nullum prorsus in suis membris habuit ardorem veneni nocentis, quin potius percussos, a serpentibus sua exaltatione sanabat : sic nimirum sic Redemptor humani generis non carnem peccati, sed similitudinem induit carnis peccati, in qua mortem crucis patiendo, credentes in se ab omni peccato et ab ipsa etiam morte liberaret.

Ut omnis qui credit in ipso, non pereat, sed habeat ritam aternam. Cujus quidem verbi patet sensus, quia qui credit in Jesum non solum perditionem evadit pænarum, sed et vitam percipit æternam. Et boc inter figuram distat et veritatem : quia per illam vita protelabatur temporalis, per hanc vita donatur sine fine mansura. Sed curandum solerter est ut quod intellectus bene sentit : operatio condigna perficiat : quatenus confessio recte nostræ fidei, pie et vitæ mercatur attingere, verum quia hæc de filio hominis dicuntur, qui exaltari meruit et mortem potuit pati, ne putaret Nicodemus filium tantum eum hominis esse, a quo vita esset exspectanda perpetua, curavit ei Dominus etiam divinitatis suæ patefacere sacramentum, anumque et eumdem filium hominis mundi ostendere Salvatorem, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus S. Deus per omnia sacula seculorum. Amen.

## HOMILIA LXXIII. FERIA IV.

Lectio Epistolæ sancti apostoli Pauli ad Corinthios. Fratres, si Christus prædicatur quod resurrexit a mortuis, quomodo quidam dicunt in vobis quonium sionis atque salvationis humanæ factam edisserens. B resurrectio mortuorum non est ? Si autem resurrectio mortuorum non est, neque Christus resurrexit. Si autem Christus non resurrexit, inanis est ergo prædicatio nostra, inanis est et fides nostra, elc.

Hæc a falsis apostolis erant tradita, qui Christum neque natum, neque in carne passum, neque resurrexisse asserebant. Quos et Joannes apostolus denotat, qui Christum in carne venisse negabant. Unde dicit, qui negat Christum in carne venisse, hic est Antichristus. Et qui negat Filium, nec Patrem habet, isti ambulahant et quorumdam fidem ne imprudentes a mundi sapientibus judicarentur subvertebant, quia prudentes sæculi stultum judicant, cum audiunt resurrectionem mortuorum. Quod si, inquit, verum est quia Christus non resurrexit, falsi sumus pradicatores, et fides nostra inanis est. Hoc enim crediderunt Apostolo prædicante, quia mortui resurgent, et hac spe attracti sunt ad fidem, quod utique ad detrimentum illorum proficere asserit, si crediderint, quod futurum non est. Et pudoris est ut aliquis profiteatur, hoc credidisse quod salsum est. Et verecundiam ergo illis incutit, et labores illorum dicit infructuosos, si quod a falsis apostolis audierunt verum est, quod mortui non resurgent. Quod nemo utique de se patitur audire ut videntes hoc contra se esse revertentur ad primam lidem.

Invenimur autem et falsi testes Dei, quoniam testimonium dicimus adversus Deum, quod suscitaverit Christum, quem non suscitavit. Qui asserit quod Christum Deus a mortuis, suscitavit, falsus est testis si non est factum. Virtutem tamen Dei prædicat, non utique ut inimicus qui tam admirabile factum virtuti ejus ascribit. Quod si verum est, quia excitavit Christum a mortuis, quid hic dicturus est qui et testis contra Deum factus est, et opus ejus stultitiam asserit.

Nam si mortui non resurgunt, neque Christus resurrexit. Quod si Christus non resurrexit, adhuc estis in peccatis vestris: ergo qui dormierunt in Christo, perierunt. Terret illos ut quia nemo sibi male vult, doleat illos hoc coepisse credere quod contra ipsos est; quis enim peccata sibi remissa nolit audire? Et qui dormierunt, ait, in Christo, perierunt. Addit

zestimare perditionem. Qui enim sub hac spe de sæculo exierunt, sive occidi non timuerunt, quia resurgere exemplo Christi crediderunt, et non est verum, perierunt. Hoe illis dicit quod amore suorum defunctorum notunt audire, ut illis imputetur quod prius per errorem volebant audire. Sunt etiam veræ connectiones in ratiocinatione falsas habentes sententias, quæ consequuntur errorem illius cum quo agitur, quæ tamen ad hoc inferuntur a bono et docto homine ut, in his crubescens ille cujus errorem consequitur, eumdem errorem relinquat, quia si in codem manere voluerit, necesse est ut etiam illa quæ damnat tenere cogatur.

Si in hac vita tantum in Christo sperantes sumus, miserabiliores sumus omnibus hominibus. Manifestum B ignem. est, quia et in hac vita præsenti et in futura speramus in Christo, nec enim hic deserit servos suos Christus. sed reddit illis gratiam et in faturo erunt in gloria æterna. Si autem futuræ vitæ spes non esset, omnibus hominibus, quod dixit, miserabiliores essemus. Ut quid enim jejunia, vigiliæ, exitus, munda vita, justitia, misericordia, mors, si pro his nulla merces erit in futuro? increduli autem vel ac vita fruuntur.

Nunc autem Christus resurrexit a mortuis primitiæ dormientium; quoniam quidem per hominem mors, et per hominem resurrectio mortuorum. Hoc dicens tangit pseudoprophetas, qui Christum natum negabant, ac per hoc non resurrexisse carnem. Qui enim natus non est nec moritur. Sic autem probat Christum re- C surrexisse a mortuis, quia homo fuit : ut dubium non sit bominem a Deo a mortuis excitatum, ut quia peccato hominis mors inventa est, Christi justitia resurrectionem meruit mortuorum.

Sicut enim in Adam omnes moriuntur, ita et in Christo omnes vivificabuntur. Hoc dicit quia sicut Adam peccans mortem invenit et omnes ejus origine tenuit, ut dissolverentur, ita Christus non peccans et per hoc vincens mortem, quia qui non peccat vincit mortem, quia mors exspectatio justorum. Omnibus ergo qui sunt ex ejus corpore acquisivit vitam, id est, resurrectionem, quamvis generalem tribuerit resurrectionem, ut sicut in Adam omnes sive justi sive injusti moriuntur, ita et in Christo tam omnes credentes quam diffidentes resurgant, licet ad pænam D surrectionem asserant mortuorum, potest autem increduli, tamen vivisicari videntur, quia corpora sua recipient, jam non morituri, sed passuri pænam in eis sine fine, so quod credere noluerunt. Sicut in Adam, inquit, omnes moriuntur, ita et in Christo virificabuntur. Quia sicut in regno mortis nemo sinc Adam, ita in regno vitæ nemo sine Christo; sicut per Adam omnes mortales in pæna facti sunt filii sæculi, ita et per Christum omnes immortales fiunt in gratia filii Dei.

Unusquisque autem in suo ordine : nunc ordines resurrectionis vult exponere: ne Deo putarent fabulosum esse, quia factum adbuc non est in cateris. Ordines illis exponit et tempora quando factum sit

ad terroremquia charorum suorum excessus noluit A et quando futurum est ut resurgant mortui : primitiæ Christus sicut et in Actibus apostolorum testatur scriptum esse in Moyse, si passibilis Christus, si prior surgens ex mortuis, etc. Prior ergo resurrexit ut forma ficret credentibus sibi.

> Deinde [ii] qui sunt Christi, qui in adventu ejus crediderunt. Hoe duplici modo intelligendum, quia et in adventu ejus secundo sancti resurgent juxta fidem Apocalypsis Joannis, sieut et in primo adventu cum resurrexit, multa corpora sancta resurrexerunt ad protestationem evictæ mortis ac spoliatæ; sub una ergo significatione duplicem adventum Domini comprehendit, hoc est, primum quando venit ut salvaret genus humanum, et secundum, quando venturus est judicare vivos ac mortuos et sæculum per

## HOMILIA LXXIV.

ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore accesserunt ad Jesum quidam Sadducavorum, qui negant esse resurrectionem, etc.

Duce erant hæreses in Judæis, una Pharisæorum, et altera Sadducæorum, Pharisæi traditionum et observationum quas illi deuteroses vocant, justitiam proferebant, unde et divisi vocabantur a populo. Sadducæi autem qui interpretantur justi et ipsi vendicabant sibi quod non erant. Prioribus et corporis et animæ resurrectionem credentibus confitentibusque angelos et spiritus sequentia, juxta Acta apostolorum, omnia denegabant.

Et interrogaverunt eum dicentes : Magister, Mouses scripsit nobis: Si frater alicujus mortuus fuerit habens uxorem, et hic sine filiis suerit, ut accipiat eam frater ejus uxorem et suscitet semen fratri suo. Vide distantiam litteræ et spiritus. Juxta litteram nubere cogitur in vita, ut defuncti semen suscitet frater, Spiritus autem Magister est castitatis.

Septem ergo fratres erant : et primus accepit uxorem et mortuus est sine filiis; et sequens accepit illam, et ipse mortuus est sine filio; et tertius accepit illam, similiter et omnes septem, et non reliquerunt semen et mortui sunt. Novissima omnium mortua est et mulier. Qui resurrectionem corporum non credebant, animas judicantes interire cum corporibus, recte istiusmodi fingunt fabulam, quæ deliramenti arguat eos qui refieri ut fere in gente eorum aliquando hoc acciderit.

In resurrectione ergo cujus corum erit uxor : siquidem septem habucrunt eam axorem. Turpitudinem fabulæ opponunt, ut resurrectionis denegent veritatem. Verum mystice septem hi fratres sine filiis defuncti reprobis quibusque congruunt, qui per totam hujus sæculi vitam, quæ septem diebus volvitur a bonis operibus steriles existunt : quibus viritim morte misera præreptis, ad ultimum et ipsa mundana conversatio quam illi sine vitali opere transegerant quasi uxor infecunda transibit.

Et ait illis Jesus . Filii saculi hujus nubunt et

traduntur ad ruptias. Cum Dominus dicat, nolite A inde proferre testimonia quorum auctoritatem non dare sanctum canibus, neque mittatis margaritas vestras ante porcos, quod ipse quædam vel hic de gloria resurrectionis, vel alibi de dispensationis, aut etiam divinitatis suæ mysterio dixisse invenitur quæ raulti qui addiderant vel resistendo vel contemnendo non acceperunt, non putandus est sanctum dedisse canibus, aut margaritas misisse ante porcos. Non enim eis dedit qui capere non poterant, sed eis qui poterant et simul aderant, quos propter aliorum immunditiam negligi non oportebat, et cum eum tentatores interrogabant, respondebatque illis ita, ut quid contradicerent haberent, quamvis venenis suis contabescerent potius quam illius cibo saturarentur, alii tamen qui poterant capere ex illorum occasione malta utiliter audiebant.

Illi autem qui digni habebuntur sæculo illo et resurrectione ex mortuis, neque nubunt neque ducunt uxores. Non ita intelligendum est, quasi digni tanum vel resurrecturi vel sine nuptiis futuri sint, indigni autem, id est, peccatores, vel minime resurrecturi, vel ad nuptias resurrecturi sint credendi: sed ita potius sentiendum quod omnes et resurrecturi, et absque nuptiis sint in sæculo illo mansuri, Dominus autem Salvator ut ad gloriam resurrectionis animos excitaret inquirendam, de electis solummodo voluit facere sermonem. Si autem in resurrectione neque nubunt neque ducunt uxores, resurgunt ergo corpora, quæ possunt et nubere uxores: hoc est seminarum et virorum certis discreta membra speciebus : sed nulla concumbendi voluptate C vel necessitate mancipata. Nemo quippe dicit de lapide et arbore et his rebus quæ non habent membra genitalia, quod non nubant neque ducant uxores: sed de his qui cum possint nubere, tamen alia ratione non nubunt.

Neque enim ultra mori poterunt. Quia connubia propter filios, filii propter successionem, successio propter mortem. Ubi ergo mori non est neque con-

Equales enim angelis sunt, et filii sunt Dei, cum sint filii resurrectionis. Æquales angelis et filii sunt Dei, qui gloria resurrectionis innovati, sine ullo mortis metu, sine ulla labe corruptionis, sine ullo terreni status actu perpetua Dei visione fruuntur, ad n cere, etc. quam necesse est angelicæ dignitatis æqualitatem, quisquis tunc accedere desiderat, nunc minimis fratribus condescendat.

Quia vero resurgunt mortui et Moyses ostendit secus rubum, sicut dicit Dominum Deum Abraham, et Deum Isaac, et Deum Jacob. Ad comprobandam resurrectionis veritatem, multis aliis manifestioribus exemplis uti potuit, e quibus est illud, suscitabuntur mortui, et resurgent, qui in sepulcris sunt. Quæritur itaque quid sibi voluerit Dominus hoc proferre teetimonium, quod videtur ambiguum, vel non satis ad resurrectionis pertinens veritatem; sed Sadducæi quinque tantum libros Moysi recipiehant, prophetarum vaticinia respuentes. Stultum ergo erat

sequebantur: porro ad æternitatem animarum probandam de Moysi ponit exemplum : Ego sum Dens Abraham, et Deus Isaac, et Deus Jecob. Et statim infert:

Deus autem non est mortuorum, sed viventum. Ut comprobaret animas permanere post mortem, quod illi inter cætera negabant, neque poterat enim fieri, ut corum esset Deus, qui nequaquam subsisterent, consequenter introduceretur et corporum resurrectio, quæ cum animabus bona nalave gesserunt, omnes enim rivunt ei, omnes videlicet illi quorum Dominus est Deus vivunt ei, vita utique vera qua justi vivunt, etiam quando corpore moriuntur. De qua alibi Dominus ait, Qui credit in me etiumsi mor. B tuus fuerit, vicet. Crede ergo, etsi mortuus fueris vives; si autem non credis, et cum vivis mortuus es: vidua enim quæ in deliciis vivit, mortua est. Respondentes autem quidam scribarum dixerunt ei : Mugister, bene dixisti. Et amplius non audebant eum interrogure quidquam. Principes sacerdotum Sadducwi et scribæ quærentes occasionem calumniæ et verbum aliquod invenire quod pateret insidiis: quia in sermonibus confutati sunt, ultra non interrogant, sed apertissime comprehensum Romanæ tradunt potestati, ex quo intelligimus venena invidiæ posse quidem superari, sed difficile conquiescere. Unde scriptum est, per invidiam diaboli mors introivit in orbem terrarum: imitantur autem eum, qui sunt ex parte ejus, per charitatem ergo et misericordiam conditoris nostri collata est nobis salus æterna et vita perpetua, cujus mandatis si rite obedierimus æternam vitam in cœlesti regno percipiemus præstante Domino nostro Jesu Christo, qui vivit et regnat cum Patre in unitate Spiritus sancti, per omnia sæcula sæculorum Amen.

# HOMILIA LXXV

## FERIA V.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Cum autem inducent vos in synagogas, et ad magistratus et potestates, nolite solliciti esse qualiter aut quit respondeatis, aut quid dicatis: Spiritus enim sanclus docebit vos in ipsa hora quæ oporteat di-

Cum ergo propter Christum ducimur ad judices, voluntatem tantum nostram pro Christo debemus offerre; cæterum ipse Christus qui in nobis habitas loquitur pro se, et Spiritus sanctus in respondendo gratiam ministrabit.

Ait autem ei quidam de turba: Magister, dic fratri meo ut dividat mecum hæreditatem. At ille dixit ei : Homo, quis me constituit judicem aut divisorem supra vos? Merito refutatur hic frater qui magistro superno pacis unitatisque gaudia commendanti terræ divisionis vult ingerere molestiam, merito hominis vocabulo notatur. Cu n enim sit inter vos zelus et contentio, nonne carnales estis, nonne homines estis, et secundum hominem ambulatis? Negatque se Do-

et cum angelis pacificandos venerat. Non enim est Deus dissensionis sed pacis et multitudinem credentium erat cor unum et anima una, nec quisquam eorum quæ possidebant aliquid suum esse dicebat, sed erant illis omnia communia. Solus autem fraternitatis divisor et auctor dissentivus est ille, de quo supra dicitur, qui non colligit mecum dispergit; et de membris illis: Omne regnum in se ipso divisum desolatur, et domus supra domum cadit.

Dixitque ad illos: Videte, et cavete ab omni avaritia, quia non in abundantia cujusquam vita ejus est, ex his quæ possidet. Sicut supra Dominus adversum blasphemos et hypocritas multa dixerat, sic et hinc occasione hujus stulti petitoris, adversus avaritiæ pestem qua plerique mortalium satisque superque B laborant et turbas et discipulos præceptis pariter et exemplis munire satagit. Et notandum quod non ait, carete ab avaritia, sed adjunxit, ab omni, quia nonnulla simpliciter hominibus geri videntur, sed internus arbiter qua intentione fiant qui cernit, judicat. Quis enim cum fratre hæreditatem dividens adultos agro proprio fructus in horrea recondi pro crimine deputaret? sed ipse est testis judex ut scriptum est.

Hominis cujusdam divitis uberes fructus ager attulit: et cogitabat intra se dicens: Quid faciam, quod non habeo quo congregem fructus meos? Et dixit: Hoc fucium : destruam horrea mea et majora faciam, et illuc congregabo omnia quæ nata sunt mihi et bona mea. Non in eo reprehenditur iste dives, quod ter- C ram coluerit, natosque ex ea fructus in horrea collegerit, sed quod omnem vitæ suæ fiduciam in ipsa abundantia rerum posuerit, fructusque quos uberiores solito terra protulerat, suos fructus, et sua bona computans, non pauperibus erogaret, juxta imperium Domini dicentis, quod superest date eleemosynam: sed factis receptaculis majoribus suæ in futurum luxuriæ reservare studuerit.

Anima, inquiens, habes multa bona posita in annos plurimos: requiesce, comede, bibe, epulare. Cui simile in Ecclesiastico legitur, est qui locupletatur parce agendo, et est purs mercedis illius in eo quod dicit, inveni requiem mihi, et nunc manducabo de bonis quat omnia aliis.

Dixit autem illi Dominus: Stulte, hac nocte animam tuam repetent a te : quæ autem parasti cujus erunt? Qui multa tibi deliciarum tempora stultus in vita promittebas, proxima hac nocte morte præreptus aliis congregata relinques. Hæc Deo ad hominem dicere, est pravas ejus machinationes subita animadversione compescere. Aliter, in nocte ablata est anima quæ in obscuritate est cordis amissa, in nocte ablata est, quæ considerationis lucem habere noluit, ut quod poterat pati prævideret. Unde bene discipulis futura cogitantibus, Paulus apostolus dicit: Vos autem, fratres, non estis in tenebris, ut vos dies illa tanquam fur comprehendat : omnes enim vos

minus hominum esse divisorem, ad quos et secum A filii lucis estis, et filii dici; non sumus noctis neque tenebrarum, dies enim exitus tanquam fur in nocto comprehendit: quando stultorum animas futura non præmeditantes ejicit.

> Sic est qui sibi thesaurizat, et non est in Deum dires. Stultus est, et in nocte rapiendus, ergo qui vult esse in Deum dives, non sibi thesaurizet, sed paupe ribus possessa distribuat. Sic enim sapiens et filius lucis esse merebitur. Unde bene Psalmista cum de avaro quolibet divite præmisisset, Sed et frustra conturbatur, thesaurizat, et ignorat cui congregabit ea, mox ubi cordis sui thesaurum locasset, aperuit, dicens: Et nunc quæ est exspectatio mea? nonne Dominus? et substantia mea apud te est. Illa quippe substantia apud Deum est quæ bono animo et corde humili pauperibus et egentibus a sidelibus distribuitur, quia illis merces æterna, in regno cœlesti pro hoc recompensabitur a judice vivorum et mortuorum Jesu Christo Domino nostro, qui reddet unicuique secundum opera sua, bonis præmia vitæ æternæ, malis pænam perpetuam. Ipsi honor gloria in sæcula sælorum. Amen.

# HOMILIA LXXVI.

DOMINICA II POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ B. Joannis apostoli.

Charissime, Deus charitas est. In hoc apparuit charitas Dei in nobis quoniam Filium suum unigenitum misit Deus in mundum, ut vivamus per eum, etc.

Intente oportet audire, fratres charissimi, diligenterque memoriæ commendare, simul et operibus adimplere, quod nobis Joannes apostolus in præsenti docet lectione dicens : Deus charitas est ; charitas autem dilectio est pura et immaculata, pura ab omni labe peccati, pura a cogitatione perversa, pura ab otiosa et inutili loquela, pura ab omni opere malo, pura ab omni concupiscentia mala, et ab omni malitia pura, [charitatis] castus amor, dilectio sincera, dilectio vera, fidelis amor qui nutrit omne bonum, amor, qui fugit et o:lit omne malum, amor sine quo nihil est bonum, amor a quo procedit omne bonum. Hunc qui habet omne bonum habet, quia ipsum Deum habet, quia Deus charitas est. In hoc apparuit charitas Dei in nobis : quoniam filium suum unigenitum misit Deus in mundum, ut vivamus per eum. meis solus, et nescit quod tempus prætereat et relin- D in hoc probatur charitas Dei Patris in nobis esse, quia unicum slium suum misit mori pro nobis. In hoc probatur Christi Filii Dei charitas in nobis, quia mortuus est pro nobis, justus pro injustis, ut justificemur, et digni Deo per opera bona et voluntatem puram in Domino. Et ita pro mortuis moritur ut nos qui eramus mortui in peccatis, et in delictis necati, ab omni liberaret peccato, remissionemque nobis donaret omnium criminum atque a morte nos revocaret ad vitam. Salus pro insirm's, mortuus est Christus, ut nobis salutem donaret æternam.

In hoc est charitas, non quasi nos dilexerimus Deum, sed quia ipse prior dilexit nos et misit Filium suum propitiationem pro peccatis nostris. Nullis ctesed sola tantum gratuita misericordia sua in tantum dilexit homines ut unicum silium suum mitteret mori pro peccatis hominum, ne homines amplius moriantur in peccatis, quicunque ejus obedierint praceptis. Si quia per inobedientiam primi hominis Adam moriebantur omnes homines Deo in peccatis: ideo obediens esse dignatus est, Deus ipse silius Dei Domino Patri suo usque ad mortem, ut pro hominum moreretur vita et salute, ut omnibus sibi credentibus vitæ viam aperiret, eosque secum ad æternam et beatam immortalitatem perduceret unde per culpam ceciderant.

Charissimi, si sic Deus dilexit nos, et nos debemus invicem diligere. Cum ergo in tantum nos Deus nullis nostris præcedentibus meritis dilexit, ut diximus : B cum ab hac vita desecerimus, recipiant nos in æterna cur nos invicem odio habemus, nisi ut diabolo satisfaciamus et Dei voluntati repugnemus? Cur invidia proximi stimulamur, nisi ut ingratam dilectionem nobis faciamus? Cur iracundia et zelo mordemus proximos, nisi ut Dei mandata despiciamus et non Deo sed diabolo nos mancipemus? Et cum hæc ita sint, fratres, omni intentione, omni cautela, omni festinatione, omnique sollicitudine fugere ista et his similia mala debemus, et omni studio per Dei misericordiam devitare : ut æterna possimus supplicia evadere. Meminisse sollicite debemus, quia in tantum nos Deus dilexit, ut silium suum unicum mori mitteret pro nobis : et quia Dei filius etiam mortuus est pro nobis : et quia nihil Deo pro tanta et pro tam inæstimabili pietate sua retribuere digne C valemus, nisi ut nos invicem puro corde et casta ac sincera charitate diligamus in Deo non iniquo et noxio amore sæculari. Nihil nostris proximis faciamus quod nobismetipsis sieri nolumus : nihil boni quod nobismetipsis fieri optamus, proximis nostris invideamus; talibus enim verbis fratres mei cognoscere possumus : quia contra talem facere dilectionem, ut audistis contra Deum facere est, quia Deus est dilectio: Nemo dicat in hominem pecco: quando nen diligo fratrem meum: jam si audes fac contra Deum : et noli diligere fratrem tuum. Nam qui non diligit manet in morte : Qui autem diligit inhabitat in eo Spiritus sanctus Deus. Quiu Deus charitas est, et qui manet in charitate in Deo manet et Deus in eo. et hic est Antichristus, et quamvis intret in basilicam, numerari inter filios Dei non potest. Habere enim baptismum et malus esse potest, accipere sacramentum corporis et sanguinis Domini, et malus esse potest. Nam de talibus scriptum est, qui manducat et bibit indigne judicium sibi manducat et bibit. Christianus enim vocari, et malus esse potest, habere autem charitatem et malus esse non potest. lloc est ergo proprium hominibus a Deo donum, ipse est salutaris fons : ad hunc bibendum docet nos Apostolus, ad hunc bibendum nos hortatur Spiritus sanctus, quia si diligamus invicem, Deus in nobis manet, et chari!as ejus in nobis perfecta est, ipso largiente

nim meritis hominum Deus Pater dilexit homines : A Domino nostro Jesu Christo cui sit laus, konor et gloria per infinita sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXVII.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore. Homo quidam erat dives, et induebatur purpura e: bysso, et epulabatur quotidie svlendide, etc.

Purpuram regii habitus esse colorem marinis e conchulis vinctam nemo fere qui dubitet : nam conchuke ferro circumcisæ lachrymas purpurei coloris quibus lana tingatur emittunt, byssus vero genus est quoddam lini, nimium candidi et mollissimi : quod Græci papaten vocant. Admonuerat ergo Dominus supra facere, amicos de mammona iniquitatis, qui tabernacula. Quod audientes Pharisæi deridebant, verum ille quæ proposuerat exemplis astruens, ostendit ideo divitem purpuratum irremediabiliter apud inferos tortum, quia pauperem Lazarum, a quo in vitæ tabernacula recipi posset amicum sibi facere neglexerat: nonnulli autem putant præcepta Veteris Testamenti districtiora esse, quam novi : sed hi nimirum improvida consideratione falluntur. In illo enim non tenacia sed rapina multatur, ibi res injuste sublata restitutione quadruplici punitur : bic autem dives iste non abstulisse aliena reprehenditur, sed propria non dedisse; nec dicitur, quia vi unumquempiam oppressit : sed quia in acceptis rebus, se extulit. Hinc ergo hinc summopere colligendum est: qua pœna multandus sit, qui aliena diripit, si inferni damnatione percutitur, qui propria non largitur. Et sunt nonnulli qui cultum subtilium pretiosarumque vestium non putant esse peccatum, quod si videlicet culpa non esset nequaquam sermo Dei tam vigilanter exprimeret, quod dives qui torquetur apud inferos, bysso et purpura indutus fuisset : nemo quippe vestimenta præcipua nisi ad inanem gloriam quærit, videlicet ut honorabilior cæteris esse videatur : quam culpam possumus melius etiam e diverso colligere, quia si abjectio vilis indumenti virtus non esset, Evangelista de Joanne vigilanter non diceret, erat indutus pilis camelorum. Sed notandum nobis magnopere est in ore veritatis de superbo divite, ct de humili paupere, quantus sit ordo narrationis : Omnis enim qui non diligit Deum alienus est ab eo, D Ecce enim dicitur, homo quidam erat dives, et protinus subjungit;

> Erat quidem mendicus nomine Lazarus. Certe plus solent in populo nomina divitum, quam pauperum sciri. Quid est quod Dominus de paupertate et divite verbum faciens, nomen pauperis dicit, nomen divitis non dieit, nisi quod Deus humiles novit atque approbat et superbos ignorat. Unde et quibusdam de miraculorum virtute superbientibus in fine dicturus est, Nescio vos, unde sitis, discedite a me omnes operarii iniquitatis. At contra Moysi dicitur, Novi te ex nomine : Ait ergo de divite, Homo quidam, ait de paupere, Egenus nomine Lazarus. Ac si aperte dicat, pauperem humilem scio, superbum divitem

nescio. Illum cognitum per approbationem habeo, A loquacitas solet, is qui hic male convivatus dictur hunc per judicium reprobationis ignoro.

Qui jacebat ad januam ejus, ulceribus plenus, cupiens saturari de micis quæ cadebant de mensa divitis: sed et canes renicbant et lingebant ulcera ejus. Plenus ulceribus mendicus Lazarus ante januas divitis jacet, qua de re una, Dominus duo judicia explevit : habuisset enim fortasse aliquam excusationem dives, si Lazarus pauper et ulcerosus ante ejus januam non jacuisset, si remotus fuisset, si ejus inopia non esset in oculis importuna; rursus si longe esset dives ab oculis ulcerosi pauperis minorem tolerasset tentationem pauper in animo. Sed dum egenum et ulceratum ante januam divitis et deliciis affluentis posuit, in una eademque re et ex visione nis intulit, et rursum ex visione divitis, tentatum quotidic pauperem probavit, cui certe poterat ad pœnam sufficere paupertas, etiam si sanus fuisset, rursum suffecisset ægritudo, etiamsi subsidium adesset; sed ut probaretur amplius pauper, simul hunc et paupertas et ægritudo labefecit, atque insuper videbat procedentem divitem obsequentibus cuneis fulciri et se in infirmitate et inopia a nullo visitari: Nam quia nemo ei ad visitandum aderat, testantur canes qui licenter vulnera lingebant, ex una ergo re omnipotens Deus duo judicia exhibuit, dum Lazarum pauperem ante januam divitis jacere permisit, ut et dives impius damnationis sibi augeret ultionem, et tentatus pauper cresceret ad remunerationem.

Factum est autem ut moreretur mendicus, et portaretur ab angelis in sinum Abrahæ. Hortuus est autem et dires, et sepultus est in inferno. Sinus Abraham requies est heatorum pauperum, quorum est regnum cœlorum, quo post hanc vitam recipiuntur, sepultura inferni pænarum profunditas quæ superbos immisericordes post hanc vitam devorat.

Elevans autem oculos suos cum esset in tormentis, vidit Abraham a longe et Lazarum in sinu ejus; et ipse clamans dixit : Pater Abraham, miserere mei, et mitte Lazarum ut intingat extremum digiti sui in aquam, nt resrigeret linguam meam, quia crucior hac flamma. O quanta sublimitas judiciorum Dei! quam districte agitur bonorum actuum malorumque retributio! certe superius dictum est: quia in hac vita Lazarus cadentes micas de mensa divitis quærebat, et nemo illi dabat, nunc de supplicio divitis dicitur quia de extremo digito Lazari distillari aquam in ore suo concupiscit. Qui ergo mensæ suæ vel minima dare noluit, in inferno positus, usque ad minima quærenda pervenit: sed notandum valde est, quid sit quod dives in igne positus linguam refrigerari petit. Mos quippe est sacri clogii ut aliquando aliud dicat, sed ex eodem dicto aliud innuat. Superius hunc superbum divitem Dominus non loquacitati vacantem diverat, sed superflue convivantem, neque hunc de loquacitate narravit, sed cum elatione et tenacia de edacitate peccasse; sed quia abundare in conviviis

apud inferos gravius in lingua ardere perhibetur. Sed cum gravi valde pavore pensandum est quod sequitur :

Et dixit illi Abraham : Fili, recordare quia recepisti bona in vita tua, et Luzarus similiser mala; nunc autem hic consolatur, tu vero cruciaris. Ecce enim cum dicitur, Recepisti bona in vita tua, indicatur et dives iste boni aliquid habuisse ex quo in hac vita bona reciperet, rursumque dum de Lazaro dicitur. quia recepit mala, profecto monstratur et Lazarum habuisse malum aliquod, quod purgaretur, sed mala Lazari purgavit ignis inopiæ et bona divitis remuneravit felicitas transeuntis vitæ.

Et in his omnibus, inter nos et vos chaos magnum pauperis non miscrentis divitis cumulum damnatio- B firmatum est, ut hi qui volunt hinc transire ad vos, non possint, neque inde hue transmeare. Qua in re valde quærendum est quomodo dicatur, ut hi, qui volunt ad vos transire non possint, quia enim hi, qui in inferno sunt, ad beatorum sortem transire cupiunt, dubium non est, qui vero jam in beatitudinis sorte suscepti sunt quo pacto dicitur quia transire ad eos. qui in inferno cruciantur, volunt ? Sed sicut transire reprobi ad electos cupiunt, id est, a suppliciorum suorum afflictione migrare, ita ad afflictos atque in tormentis positos transire justorum est, mente ire per misericordiam, cosque velle liberare, sed qui volunt de beatorum sede ad afflictos atque in tormentis positos transire, non possunt, quia justorum animæ quamvis in sux natura bonitate misericordiam habeant, jam tamen auctoris sui justitiæ conjuncti tanta rectitudine constringuntur, ut nulla ad reprobos compassione moveantur. Sed postquam arJenti diviti de se spes tollitur, ejus animus ad propingues. quos reliquerat, recurrit, quia reproborum mentani pæna sua quandoque inutiliter erudit ad charitatem. ut jam tunc etiam suos spiritaliter diligant, qui dum hic peccata diligerent, nec se amabant. Unde nunc sequitur:

Et ait: Rogo ergo te, Pater, ut mittas eum in domum patris mei. Habeo enim quinque fratres, ut testetur illis ne et ipsi veniant in locum hunc tormentorum. Qua in re notandum, ardenti diviti quanta ad supplicium cumulantur. Ad pænam namque suam ci et cognitio servatur et memoria. Cognoscit enim Lazarum, quem despexit, fratrum quoque suorum meminit, quos reliquit. Persecta quippe ei ultio de paupere non esset, si hunc de retributione non cognosceret. Et perfecta pœna in igne non esset, si non hoc quod ipse patitur suis timeret; ut ergo peccatores amplius in supplicio puniantur et corum vident gloriam, quos contempserunt, et de illorum etiam pæna torquentur, quos inutiliter amaverunt. Credendum vero est, quod ante retributionem extremi judicii, injusti in requie quosdam justos conspiciunt, ut eos videntes in gaudio, non solum de suo supplicio, sed etiam de illorum bono crucientur. Justi vero in tormentis semper intuentur injustos, ut hinc eorum gau lium orescat, quia malum conspiciunt quod misericorditer evaserunt. Tantoque majores creptori A suo gratias referant quanto vident in aliis quod ipsi perpeti si essent neglecti potuerunt, quia qui creatoris sui claritatem vident, nihil in creatura agitur quod videre non possint.

Et ait illi Abraham: Habent Moysen et prophetas, audiant illos. Sed qui verba Dei despexerat hoc audire non posse suos sequaces æstimabat, unde respondit dives:

Non, Pater Abraham, sed si quis ex mortuis ierit ad eos, pænitentiam agent. Cui mox veraci sententia dicitur:

Si Mousen et prophetas non audiunt, neque si quis ex mortuis resurrexerit, credent. Quia nimirum qui verba legis despiciunt, redemptoris præcepta qui ex mortuis surrexit quanto minus implebunt, tanto hæc B difficilius, et nimirum constat, quia cujus implere dicta renuunt: ei procul dubio credere recusant. Inter hæc notandum est, quod ei dicitur, memento, fili, ecce enim Abraham filium vocat quem tamen a tormento non liberat, quoniam hujus infidelis populi præcedentes patres fideles quia multos a sua fide deviasse considerant, eos nulla compassione a tormentis eripiunt, quos tamen per carnem filios recognoscunt. In tormentis autem dives positus quinque fratres habere se perhibet, quia superbus isdem Judaicus populus qui ex magna parte damnatus est, sequaces suos, quos super terram reliquit, quinque sensibus corporis deditos novit. Quinario ergo numero fratres quos reliquerat exprimit : quia eos ad spiritalem intelligentiam non assurgere in inferno C positus gemit. Petit ut ad eos Lazarus mittatur, cui quod Moysen et prophetas habeant dicitur. Sed ut quod non credunt nisi quis ex mortuis resurrexerit. Cni protinus respondetur : Si Moysen et prophetas non audiunt nec si quis ex mortuis resurrexerit credent ei. Certe de Moyse Veritas dicit : Si crederetis Mousi, crederetis utique et mihi, de me enim ille scripeit. Impletur ergo quod per Abrahæ responsionem dicitur, ex mortuis enim Dominus resurrexit, sed Judaicus populus quia Moysi credere noluit, ei etiam qui resurrexit ex mortuis credere contempsit. Cumque Moysi verba spiritualiter intelligere renuit, ad eum de quo Moyses locutus fuerat non pervenit. Nam Moyses de Domino nostro Jesu Christo auditoribus suis ita pronuntiavit dicens: Prophetam vobis D auscitabit Dominus de fratribus vestris tanquam me, ipsum audietis. Unde adhuc scriptum est, et quicunque non audierit prophetam, illum exterminabitur de populo suo, quia ipse est Dominator cœli et terræ, cui honor et gloria in sæcula sæculorum. Amen.

IN NATALI SANCTORUM NABORIS ET NAZARII.

Lectionem et Evangelium require in natali sanctorum plurimorum.

Lectio Epistolæ B. Petri apostoli.

Benedictus Dominus Deus et Pater Domini nostri Josu Christi, qui secundum magnam misericordiam suam regeneravit nos in spem vivam per resurrectionem Jesu Christi ex mortuis.

PATROL. CX.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Sint lumbi vestri pracincti, etc.

## HOMILIA LXXVIII.

FERIA IV.

Lectio Epistolæ B. Pauli apostoli ad Colossenses.

Fratres, mortificate membra vestra quæ sunt super terram, etc.

Quia immortales post resurrectionem effecti peccare ultra non poterimus, mortales vero sequitur ut peccent. Sicuti ergo ex diversis membris peccatorum compositum mortalem hominem supponit propter quod et mortales talia agere possint, nam quod dixit, membra quæ sunt super terram, ut dicat actus pravos quos solent mortales sequi. Mortificatis ergo istis membris resurgimus in fide prius. Quomodo autem præcedit mors secundum spiritum resurrectionem, quæ est secundum carnem resurrectionem, quæ futura est secundum carnem.

Fornicationem, immunditiam, libidinem, concupiscentiam malam, et avaritiam, quæ est simulacrorum servitus. Neque enim beatus Apostolus ad abscissionem manuum aut pedum aut genitalium immiti nos præceptione compellit, sed corpus peccati et quæ sit ejus destructio consequenter exponit. Ut jam, inquit, non serviamus peccato, a quo etiam se liberari cum ejulatu postulat dicens, infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? Hoc itaque peccati corpus multis vitiorum membris probatur exstructum, et ad ejus attinet portionem quidquid et sacto et dicto vel cogitatione peccatur. Notandum quod idolorum culturam avaritiam vocavit, quasi quæ a similitudine Dei eos possit divellere. Nec enim possibile est ut quis se a pravis negotiis abstineat, qui plus habendi cupiditate tenetur, ideo avaritiam idolorum servituti comparat. Neque hoc silendum arbitror, quod sicut fornicationis genera sunt tria, quod per commistionem sexus utrumque perficitur secundum quod absque femineo tactu pro quo Jeremiæ patriarchæ Judæ filius a Domino percussus legitur, quod in Scripturis sanctis immunditia nuncupatur: super quo Apostolus, dico. inquit innuptis et viduis, bonum est illis si sic permanserunt sicut ego. Quod si se non continent nubant. melius est enim nubere quam uri, tertium quod animo ac mente concipitur de quo Dominus in Evangelio, qui viderit, ait, mulicrem ad concupiscendum eam jam mæchatus est eam in corde suo. Ita philargyriæ genera sunt tria: primum quod renuntiantes divitiis a facultatibus suis spoliari non sinit, secundum quod ea quæ a nobis dispersa sunt, vel indigentibus distributa, resumere nobis majore cupiditate persuadet : tertium quod ea quæ ne antes quidem possidebamus desiderari et acquiri compellit; et ut ostenderet quomodo non potest quis ista sine noxa facere, propter quæ, inquit, venit ira Dei super filios diffidentiæ, non solum peccare nos absurdum est, sed et resurgentes si deliquerimus

pænam necessariam expectatimus, in quibus et vos A ambulastis aliquando cum viveretis in illis, dudum quidem agebantur a vobis quando cum præsenti vita totam spem vestram demetiebamini, nihil amplius exspectantes.

Nunc autem deponite et ros omnia, jam ultra sccundum illa vivere vos non convenit qui maxime in immortalitate eritis, in qua consistere nunc forma existimamini. Sed discedendum est nobis ab his omnibus, et deponere debemus iram, indignationem, malitiam, blasphemiam, turpem sermonem de ore nostro. Sciendum autem quod iræ tria sunt genera, unum quod exardescit intrinsecus, aliud quod in verbum et opus effectumque prorumpit, quod odium nuncupatur, de quibus et Apostolus, nunc gnationem; tertium quod non ut illa ferveus ad horam digeritur, sed per dies et tempora reservatur quod anni centum dicitur, quæ omnia æquali sunt a nohis horrore damnanda. Quapropter si illam summam divini præmii cupimus adipisci de quo dicitur, Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt, non solum hæc e nostris actibus amputanda est, sed etiam de intimis animæ radicitus exstirpanda.

Nolite mentiri invicent. Non dixit alterutrum, sed invicem, hoc enim vult dicere, quoniam non est justum ut cum simulatione vobis narretis, sed sincera mente. Et quoniam membra nominavit, actus seipsum sequentes adjicit.

Exspoliantes vos reterem hominem cum actibus ejus. Ex integro, inquit, convenit vos mortalem deponentes C hominem, deponere etiam et actus consequentes illum.

Et induite norum, eum qui renovatur in agnitione Dei, secundum imaginem ejus qui creavit eum. Consentanea agere debetis huic novo, quem induti estis, renovati et facti secundum imaginem ejus, qui istius recreationis nobis auctor exstitit, ut dicamini Christiani: Itaque inconvertibiles manere vos in bono per omnia convenit, hoc enim vobis in futuro aderit pro possibilitate in præsenti vita. Deinde et ostendens hoins recreationis bonum, inquit:

Ubi non est gentilis et Judæus, circumcisio et præputium, barbarus et Scytha, servus et liber, sed omnia et in omnibus Christus. At ubi, inquit, in illa transformagentilis, nam circumcisionis et preputii discretio in- Decolorum. Itaqua nac minimus vocabitur in regno terrompta act ac qualiticationis et preputiti discretio interempta est, eo quod immortales sumus effecti, ita ut neque barbarus, neque liberi, neque servi possint ulterius perspici, Christo in omnibus apparente, ad cuius similitudinem immortalitate poliemur, præstante ipso omnium bonorum largitore, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXIX.

# ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore dixu Jesus discipulis suis : Nolite putare quoniam veni solvere legem aut prophetas: non veni solvere, sed adimplere, etc.

Postquam hortatus est audientes, ut se præpararent ad omnia sustinenda pro veritate atque justitia, et non absconderent bonum, quod accepturi erant, sed ea benevolentia discerent ut cateros docerent non ad laudem suam, sed ad gloriam Dei bona sua opera referentes, incipit eos informare et docere quid doceant, tanquam si quærerent dicentes : Ecce volumus omnia sustinere pro tuo nomine et doctrinam tuam non abscondere. Sed quid est hoc ipsum quod vetas abscondi, et pro quo jubes omnia tolerari: nunquid aliud dicturus es contra ea quæ in lege scripta sunt : non, inquit, nolite enim putare quoniam veni solvere legem aut prophetas. Non veni solvere sed adimplere. In hac enim sententia sensus duplex est, et secundum utrumque tractandus est. autem deponite, inquit, et vos omnia, iram et indi- B Nam qui dicit, non reni solvere legem, sed adimplere, aut addendo dicit quod minus habet, aut faciendo quod habet. Ergo prius consideremus quod primo posui. Nam qui addidit quod minus habet non utique solvit quod invenit, sed magis perficiendo confirmavit. Sive ergo ea quæde se prophetata sunt complere venit inhumanatus, sive illa quæ antea propter infirmitatem audientium rudia et imperfecta fuerant complere, iram tollens et vicem talionis excludens et eccultam in mente concupiscentiam habere prohibens.

> Amen, quippe, dico vobis, donec transeut cœlum et terra, iota unum aut unus apex non præteribit a lege donec omnia fiant. Promittuntur cæli novi et terra nova quæ facturus est Dominus Deus, si enim nova creanda sunt, consequenter hæc erunt transitura. Quod autem sequitur, lota unum aut unus apex non præteribit a lege donec hæc omnia fiant, ex figura litteræ ostenditur quod etiam quæ minima putantur in lege sacramentis specialibus plena sunt, et omnia recapitulantur in Evangelio. Inter litteras ergo, lota minor est cæteris, quæ uno dicto fit, apex autem etiam ipsius est aliqua in summa particula, quibus verbis ostendit in lege ad effectum etiam minima quæque produci. Apte autem lota Græcum et non loth Hebræum posuit. quia Iota in numero X significat, et decalogum legis enumerat, cujus quidem apex et perfectio est Evangelium.

> Qui, ergo, solverit unum de mandatis istis minimis Dei, nisi cum piaculo Dei constituti esse solvenda, futuros minimos, id est novissimos ac pœne nullos denuntians minima solventes. Nulla autem Lis minora possunt esse, quæ minima sunt, minimum est autem omnium, Domini passio et crucis mors, quam si quis tanquam erubescendam non confitebitur, erit minimus, confitenti vero magnæ in cœlo vocationis gloriam pollicetur. Aliter autem suggillat Pharismos hoc capitulo, qui contemptis mandatis Dei statuerunt proprias traditiones quod non eis prosit doctrina in populis, si vel parvum quod in lege præceptum est destruant. Mandata ergo minima significantur per unum Iotam aut unum apicem, sicut supra osten

sum est; qui ergo solverit et docuerit sic, id est, A petuum vitare possimus insinuat, si nos videlicet secundum id quod solvit, non secundum id quod invenit et legit, minimus vocabitur in regno cœlorum: ubi nisi magni esse non possunt. Potest et hoc moraliter accipi; solvit autem mandatum Dei is qui non implet, quanquam non in mandato solutionem faciat, sed in semetipso, firmum est enim Dei mandatum et potest solvi scriptura, lex ergo quodammodo ligatio est, qui autem ligationes Dei excidit, ipse mandata solvit, in semetipso et non in ipsis. Talis quidem ille minimus vocabitur in regno cœlorum : quia despectissimus est in Ecclesia sanctorum. Nam et regnum cœlorum hic præsentem Ecclesiam significat, sicut et alibi, ubi scriptum est : Simile est regnum cælorum sagenæ missæ in mare; et Regnum Dei intra vos est. Qui autem fecerit et docuerit, hic magnus vocabitur in regno cœlorum; in faciendo enim legis mandata magni nomen meretur ille qui docet quia non doctores, nec auditores, sed factores legis justificabuntur apud Deum. Quibus merces etenim ab ipso bonorum omnium largitore in suturo retribuetur, Domino videlicet Jesu Christo qui vivit et regnat per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA LXXX.

#### FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Impossibile est ut non veniant scandala: væ autem illi per quem veniunt, etc.

Dicit et Apostolus, Oportet autem et hareses esse. ut qui probati sunt manisesti fiant in vobis. Impossibile ergo in hoc mundo erroribus ærumnisque plenissimo scandala sæpissime non venire, sed re illi, qui quod impossibile est non venire suo vitio facit, ut per se veniat ubi quamvis generali sententia vel aliquis falsus frater, vel ipse Judas qui proditioni animum præparabat intelligi queat, tamen juxta consequentiam sermonis hic locus ad superiora respicit, ubi Dominus de eleemosyna danda locutus a Pharisæis irridetur. Qui enim recta loquentem vituperat, scandalum profecto, id est, offendiculam et ruinam auditoribus præbet infirmis, maxime si et ipse cum Pharisæis legis videatnr habere scientiam. Quem increpans Apostolus ait, et peribit infirmus in tua scientia frater propter quem Christus mortuus est.

Utilius est illi si lapis molaris imponatur circa collum ejus, et projiciatur in mare, quam ut scandalizet unum de pusillis istis. Secundum morem provinciae loquitur, quod majorum criminum ista apud veteres Judæos pæna fuerit, ut in profundum ligato saxo demergerentur, et revera utilius est innoxium pæna quamvis atrocissima, temporaria tamen, vitam finire corpoream quam fratri nocentem mortem animæ mereri perpetuam. Attendite vobis, si peccaverit in te frater tuus, increpa illum; et si pænitentiam egerit, dimitte illi. Tale quid et in Deuteronomio legimus, Ne oderis fratrem tuum in corde tuo, acd publice argue eum, ne habeas super illo peccatum. Quo igitur ordine scandala declinare, et væ peripsos ne quem lædamus attendimus , si peccantem cœlo justitiæ corripimus, si ex corde pænitenti misericordiæ pietatisque viscera pandimus.

Et si septies in die peccaverit in te, et septies in die conversus suerit ad te, dicens : Pænitet me, dimitte illi. Septenario numero non veniæ dandæ terminus ponitur, sed vel omnia peccata dimittenda vel semper pænitenti dimittendum præcipitur. Solet etenim sæpe per septem cujuscunque rei aut temporis universitas indicari, unde et in psalmo canitur: Septies in die laudem dixi tibi.

Et dixerunt apostoli ad Dominum: Adauge nobis fidem. Dixerat super Dominus, qui fidelis in minimo et in majore sidelis est, et si in alieno sideles non B fuistis, quod vestrum est quis dabit vobis? Et ideo Apostoli qui in alieno ac minimo, hoc est, in terrenorum contemptu jam fuere sideles, in suo sibi ac majore sidem postulant augeri.

Dixit autem Dominus: Si haberetis fidem sicut granum sinapis, diceretis huic arbori moro: Eradicare et transplantare in mare, et obediret vobis. Fidem perfectam grano sinapis comparat, quæ sit videlicet et ad faciem humilis et in pectore fervens, vilis quidem passim contuentibus nullarumque virium apparens, sed pressuris attrita quid intus gerat ostendens. Sed et notandum quod granum sinapis ad purgationem capitis saluberrime prodest, nam si optime tritum et cribellatum tepide pingui mulso admisceas, et hoc jejunus contra solem calidum vel in balneo gargarizes, omnem humorem noxium, etiam si crassior fuerit, de capite purgat et imminentium quoque imbecillitatum facit pericula vitari. Sic profecto fides tentationum pistillo probata, ab omni levium cogitationum superficie cribo discretionis castigata, et perfectæ dilectionis melle dulcorata omnes de corde, quod est interioris nostri hominis caput, vitiorum sentinas, non solum ad præsens exhaurit, sed et in futurum ne recolligi valeant præcavet. Arbor autem morus eradicanda et in mare transplantanda vel simpliciter posita potest intelligi, qued videlicet consummatæ sidei indicium sit verbo elementis imperare, ut quod de uno specialiter dictum est, hoc generaliter de omnibus sentiendum credatur.

Quis autem vestrum, habens servum arantem aut pascentem? Hæc parabola docet ut fides quo virtutibus foris excellentior, eo in ipsa conscientia fiat intus humilior. Servus quippe arans aut pascens. quilibet Ecclesiæ doctor intelligitur, de quo Dowinus ait : Nemo mittens manum suam in aratrum et aspiciens retro aptus est regno Dei. Et alteri sese amare testanti, tertio respondit : Pasce oves meas.

Qui regresso de agro dicet illi: Statim transi, recumbe; et non dicet ei : para quod cænem. Serius de agro regreditur cum intermisso ad tempus opere prædicandi, ad conscientiam doctor recurrit, atque a publico locutionis ad curiam cordis rediens sua secum secretus, acta vel dicta retractat. Cui non

statim Dominus transi, recumbe dicit, id est, transi A magnam Domini nostri Jesu Christi elementiam de hac vita mortali et in æternæ vitæ beata sede refovere. Hec enim postea dicturus interim post pastum atque agriculturam domi sibi jubet parare quod cœnet, hoc est post laborem apertæ locutionis. humilitatem quoque propriæ considerationis exhibere.

Et præcinge te, et ministra mihi donec manducem et bibam. Præcingi est, mentem humiliatam ab omnibus fluctuantium cogitationum sinibus, quibus operum gressus impedire solet constringere, nam qui vestimenta præcingit, hoc agit utique ne incedens involvatur ad lapsum, ministrare vero Deo est minimum se per omnia et absque gratiæ ejusauxilio nihil virium habentem profiteri. Minister enim a minore statu, id est, subjectione, sient et B leve esse odisse aut non diligere fratrem, audite Magister a majori vocabulum sumpsit. Ministrat ergo conditori, qui ejus naturam considerans ejusque judicia pertimescens, de suis se virtutibus humiliat.

Et tu posthæc manducabis et bibes. Postquam, inquit, ipse tuæ prædicationis opere delectatus, tuzque compunctionis epulis fuero refectus, tunc demum tu transeas et recumbes, æternisque meæ sapientiæ dapibus in æternum reficieris.

Nunquid gratiam habet servo illi qui fecit quæ sibi imperaverat? non puto. Sic et vos cum feceritis omnia quæ præcepta sunt vobis, dicite: Servi inutiles sumus. Si homo, inquit, ab homine servo non uniforme sed multiplex ministerium exigit, nec tamen ei gratiam habet, quanto magis vos, qui sine C me nihil potestis facere, non temporum longitudinem et laborum merita pensare debetis, sed amore et famulatu spontaneo novis semper studiis augere priora. Itaque dicité, servi inutiles sumus. Servi quidem qui pretio empti estis, inutiles vero quia Dominus konorum vestrorum non indiget.

Quod debuimus facere, fecimus. Revera debuimus, quia qui non venit ministrari, sed ministrare, debitores sihi nos fecit ne nostris videlicet operibus considentes, sed de ejus semper examine paventes, cum propheta dicamus: Quid retribuemus Domino pro omnibus quæ retribuit nobis? Dabit enim ille in futuro judicio unicuique mercedem condignam, bonis videlicet vitam æternam et malis pænam perpetuam. Cui sit laus, honor et potestas in omnia sæcula sæ- D turpius quam si bonum quod quisque prædicat, exculorum. Amen.

# HOMILIA LXXXI.

DOMINICA III POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ B. Joannis apostoli.

Charissimi, nolite mirari si odit vos mundus. Nos scimus quoniam translati sumus de morte ad vitam, quoniam diligimus fratres, etc.

De humanitate erga proximos et de cavendo odio, præsenti lectione admonemur ut audistis dilectissimi nobis; nolite mirari, inquit, si odit vos mundus: mundi enim nomine in Scripturis sæpissime amatores mundi dicuntur; nos scimus quoniam translati sumus de morte ad vitam, quoniam diligimus fratres. Per

translati sumus, per ejus passionem et mortem atque resurrectionem de morte et potestate diaboli ad liberam Domini nostri Dei servitutem, de tenebris æterni supplicii ad beatitudinis æternæ gaudia sumus perducti; et hoc in nostra situm est potestate, utrum mortem eligamus, an vitam. Mortem eligimus si in odio proximi et in amore persistimus mundi. Vitam ergo eligimus si Deum toto corde, tota mente totaque virtute diligimus et proximos nostros sicut nosme!ipsos.

Qui non diligit, manet in morte. Redeat unusquisque ad cor suum, si ibi inveniet charitatem, id est dilectionem Dei et proximi puram, securus sit, quia transivit de morte ad vitam. Ne ergo putetis, fratres, quod sequitur:

Omnis qui odit fratrem suum, homicida est. Jam enim si continebit quis odium fraternum, nunquid homicidium in corde suo contemnit? quamvis enim manus non moveat ad occidendum hominem, per odium proximi jam ut homicida reus est ante Deum. Vivit ille et iste jam interfector judicatur : quia si non proximum, tamen seipsum et animam suam occidit in odio vel invidia proximi sui.

Et scitis quoniam omnis homicida non habet vitam æternam in semetipso manentem. Spiritus enim sanctus disciplinæ essugiet fictum: et ubi odium vel invidia manet, non habet locum ibi charitas, quæ Deus est, nisi per longam benignitatem, humanitatem proximi, per confessionem et pænitentiam emendet : nam ubi non est charitas, id est, ubi Spiritus sanctus in corde hominis locum non habet, diabolum habet habitatorem. Quapropter, dilectissimi, al jicite de cordibus vestris odium et invidiam, quæ præparant in vobis diaboli mansionem. Estote benigni erga proximos et diligite eos et Spiritui sancto per confessionem et pænitentiam puram, dignum in cordibus vestris habitaculum per opera misericordiæ præparate.

In hoc cognovimus charitatem Dei, quoniam ille pro nobis animam suam posuit, et nos debemus pro fratribus animas nostras ponere. Exemplum enim Christi et apostolorum nos imitari oportet ut doctrina vel prædicatio nostra operibus comprobetur; nihil enim plere opere negligat: tunc enim prædicatio utiliter profertur quando efficaciter adimpletur. Proinde sacerdotes nullius hominis inimicitias formidare habent, sed oppressores pauperum, et potentes inique agentes palam debent arguere atque ad indulgentiam inopum et ad sui emendationem sollicite provocare. Quod si arguunt in charitate Dei et proximi sideles probantur existere. Sed si qui contra divites. inique agentes non se ad corrigendum erexerint sacerdotes, mercenarios se non pastores esse demonstrant, et a Dei charitate extraneos, quia vident lupum venientem et fugiunt, dum malos redarguere metuunt. Et pro aliorum iniquitate damuantur, si

ces aut ignorantes non erudiunt, aut peccantes non A arguunt.

Qui autem habuerit substantiam mundi, et viderit fratrem suum necessitatem habere, et clauserit viscera sua ab eo, quomodo charitas Dei manet in eo ? Si enim nondum es idoneus mori pro fratre, jam idoneus esto dare de tuis facultatibus fratri, jam percutiat viscera tua charitas: et non de jactantia facias, sed de intimo adipe misericordiæ, ut consideres illum in egestate positum. Si enim superflua non curas dare fratri tuo, animam tuam quomodo poteris ponere pro fratre tuo? Jacet pecunia in sinu tuo, quam fures tibi auferre possunt, et si illam non auferunt fures, moriendo illam deseris, etiamsi te illa viventem non deserat. Quid inde facturus es? esurit fratu habes. Considera enim quod simul estis empti, unum est pretium vestrum amborum. Christi enim sanguine redempti estis. Quomodo enim te Christianum esse gloriaris, si opera Christi non feceris? minil enim tibi prodest Christianum nomen si operibus te christianum esse non probaveris.

Filioli mei, non diligamus verbo, neque lingua, sed opere et veritate: præstante Domino nostro Jesu Christo qui cum Patre et Spiritu sancto Deus vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXXII. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus similitudinem hanc: Homo quidam fecit cænam magnam et vocavit multos. C Et misit servum suum hora cænæ dicere invitatis ut venirent quia jam parata sunt omnia, etc.

Quis est iste homo, nisi ille de quo per prophetam dicitur, et homo est et quis cognoscit eum, qui fecit cœnam magnam quia satietatem nobis internæ dulcedinis præparavit. Qui vocat multos, sed pauci veniunt. Quia nonnunquam ipsi qui ei per sidem subjecti sunt, æterno ejus convivio male vivendo contradicunt. Et misit servum suum hora cœnæ dicere invitatis ut venirent, quia jam parata sunt omnia. Quid hora cœnæ nisi finis est mundi? in quo nimirum nos sumus? sicut jam dudum Paulus testabatur dicens: nos in quos fines sæculorum devenerunt. Si ergo jam hora cœnæ est, cum vocamur, tanto minus debemus excusaro nos a convivio Dei quanto propinquasse jam cernimus finem sæculi. Elcirco autem hoc convivium Dei non prandium, sed cœna nominatur, quia post prandium cœna restat, post cœnam vero convivium nullum restat, et quia æternum Dei convivium vobis in extremo præparabitur: rectum fuit ut hoc non prandium, sed cœna vocaretur. Sed quis per hunc servum qui a patrefamilias ad invitandum mittitur nisi prædicatorum ordo signatur? Ad repellendum autem fastigium nostrum jam parata sunt omnia, quia ad abstergendum mentis nostræ torporem in cœna Dei ille nobis singularis agnus occisus est, qui tulit peccata mundi.

Et cæperunt omnes simul excusare. Offert l'eus quod rogari debuit. Non rogatus dare vult quod vix sperari poterat ut dignaretur largiri postulatus et tamen contemnitur. Paratus delicias refectionis æternæ denuntiat, et tamen simul omnes excusant. Sed dicant aliqui, excusare nolimus, ad illud enim supernæ refectionis convivium et vocari et pervenire gratulamur. Qui verum profecto dicunt si non plus terrena quam cælestia diligunt, si non amplius rebus corporalibus quam spiritualibus occupantur. Unde bic quoque ipsa excusantium causa subjungitur, cum protinus subinfertur:

fures tibi auferre possunt, et si illam non auferunt fures, moriendo illam deseris, etiamsi te illa viventem non deserat. Quid inde facturus es? esurit fraper villam nisi terrena substantia designatur? exit
ter tuus, in necessitate positus est, non habet ipse, B ergo videre illam qui sola exteriora cogitat propter
tu babes. Considera enim quod simul estis empti.

Et alter dixit: Juga boum emi quinque, et eo probare illa; rogo te habe me excusatum. Quid in quinque jugis boum nisi quinque corporis sensus accipimus? qui recte quoque juga vocati sunt quia in utroque sexu geminantur. Qui videlicet corporales sensus, quia comprehendere nesciunt interna, sed sola exteriora cognoscunt, et deserentes intima, ea quæ extra sunt tangunt, recte per eas curiositas designatur. Grave namque curiositatis est vitium, quæ dum cujuslibet mentem ad investigandam vitam proximi exterius dicit, semper ei sua intima abscondit. Sequitur rogo te habe me excusatum. Dum enim dicit rogo, et tamen venire contempsit, humilitas sonat in voce, superbia in actione. Et ecce hoc dijudicat pravus quisque cum audit, nec tamen ea quæ dijudicat agere desistit.

Et alius dixit: Uxorem duxi, et ideo non possum venire. Quid per uxorem nisi voluptas carnis accipitur? nam quamvis bonum sit conjugium, atque ad propagandam sobolem providentia divina constitutum, nonnulli tamen non per hoc fecunditatem prolis, sed desideria expetunt voluptatis, et ideo per rem justam significari potest non incongrue res injusta. Ad cœnam nos ergo æterni convivii summus paterfamilias invitat, sed dum hunc terrena cura occupat, illum alieni actus sagax cogitatio devastat, alterius etiam mentem voluptas carnis inquinat, fastidiosus quisque ad æternæ vitæ epulas uon festinat.

Et reversus servus nuntiavit hæc domino suo. Tuna iratus patersamilias dixit servo suo: Exi cito in plateas et vicos civilatis, et pauperes ac debiles, cæcos et claudos, introduc huc. Ecce qui terrenæ substantiæ plus justo incubat, venire ad Dominicam cœnam recusat. Qui labori curiositatis insudat, præparata vitæ alimenta fastidit. Qui carnalibus desideriis in hæret, spiritalis convivii epulas respuit. Quia ergo venire superbi renuunt, pauperes eliguntur. Cur hoc? quia, juxta Pauli vocem, infirma mundi elegit Deus, ut consundat sortia. Pauperes autem et debiles dicuntur qui judicio suo apud semetipsos infirmi sunt. Nam pauperes et quasi sortes sunt, qui et po-

nullum ingenii lumen habent : claudi quoque qui rectos gressus in operatione non habent. Sed dum morum vitia in membrorum debilitate signantur, profecto liquet quia sicut illi peccatores fuerunt qui vocati venire noluerunt, ita hi quoque pauperes sunt, qui invitantur et veniunt, sed peccatores superbi respuuntur et peccatores humiles eliguntur. Sed deductis ad coenam pauperibus, quid puer subjungat audiamus :

Domine, factum est ut imperasti et adhuc locus est. Multi tales ad Dominicam cœnam ex Judæa collecti sunt. Sed multitudo quæ ex Israelitico populo credidit, locum superni convivii non implevit, intravit autem jam frequentia Judæorum, sed adhuc locus vacat in regno ubi suscipi debeat numerositas gentium. B Unde et eidem servo dicitur:

Exi in vias et sepes, et compelle intrare, ut impleatur domus mea. Cum de vicis et plateis ad cœnam Dominus invitat, illum videlicet populum designat, qui tenere legem sub urbana conversatione noverat; cum vero convivas suos colligi ex viis et sepibus præcipit, nimirum agrestem populum colligere, id est, gentilem quærit. Notandum vero quod in hac invitatione tertio non dicitur invita, sed compelle intrare. Nam sunt nonnulli qui bona facienda intelligunt, sed hæc facere desistunt, his, ut superius diximus, plerumque contingit ut eos in carnalibus desideriis suis mundi hujus adversitas feriat, sæpe namque aut longa ægritudine tabescunt, aut afflicti injuriis concidunt, aut percussi gravioribus damnis affliguntur, seque ipsos in suis desideriis reprehendentes ad Dominum corda convertunt. Qui ergo hejus mundi adversitatibus fracti ad Dei amorem redeunt, atque a præsentis vitæ desideriis corriguntur, quid isti nisi compelluntur ut intrent? sed valde est tremenda sententia, quæ protinus subinfertur. Ait enim:

Dico autem vobis quod nemo virorum illorum qui rocati sunt, qustabit cænam meam. Ecce per se vocat, per angelos vocat, per patres vocat, per prophetas vocat, per apostolos vocat, per pastores vocat, plerumque per miracula vocat, plerumque per flagella vocat, aliquando per hujus mundi prospera vocat, aliquando per adversa, nemo connon valeat.

## HOMILIA LXXXIII.

FERIA IV.

Lectio libri Sapientiæ.

In diebus illis dixit Salomon filiis Israel : Diligite justitiam qui judicatis terram.

Admonet sapientia divina præpositos populi Dei quibus judicandi data est potestas, ut justitiam diligant et æquitatem in judicio conservent. Alias potest hæc sententia ad omnes generaliter pertinere. qui ratione vigent et intelligibilem mentem habent; ut terram, hoc est carnem suam, judicantes justitiam diligant, seilicet ut non faciant carnis curam in con-

niti in paupertate superbiunt. Cæci vero sunt qui A cupiscentiis, sed spiritus imperio illam sublicientes virtutibus, quibus anima nutritur, maxime operam impendant deinde corpori suo secundum necessitatem et non secundum voluptatem consulant. recolentes semper illam sententiam legis: Quis non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei.

> Sentite de Domino in bonitate, et in simplicitate cordis quærite illum. In bonitate autem de Domino sentit qui sanctam Scripturam secundum pietatem legit atque intelligit. Et in simplicitate cordis eum quærit qui humiliter ejus voluntati se subjicit ad custodiendum videlicet mandata ipsius. Nam qui pie Deum quærit honorat sanctam Scripturam et non reprehendit quod nondum intelligit et propterea non resistit. Quod est mitem esse de quo in Evangelio ait: Beati mites quoniam ipsi possidebunt terram.

> Quoniam invenitur ab his qui non tentant illum: apparet autem eis qui fidem habent in illum. Periculosum est enim humana præsumptione Deum tentare, cum scriptum sit, Non tentabis Dominum Deum tuum, sed salubre est fide recta illum honorare, quia justus ex side vivit.

> Perversæ enim cogitationes separant a Deo, probata virtus corripit insipientes. Manisestum est quod omnis cogitatio impia et prava voluntas nullo modo jungatur Deo; non concordet summo bono, quia non est societas lucis ad tenebras, nec conventio Christi ad Belial. Ubi autem bona intentio et studium sacrarum virtutum inerunt cordi, insipientium semper vitia reprobant atque arguunt errores, unde necesse habent amatores veræ sapientiæ ut mundent sua corda et totam intentionem animi in affectum vertant conditoris sui.

Quoniam in malevolam animam non introibit sapientia, nec habitabit in corpore subdito peccatis. Huic testimonio Jacobus apostolus paria sentienda in Epistola sua scripsit dicens: Nunquid potest, fretres mei, ficus olivas sacere, aut vitis ficus? Sic neque salsa dulcem potest facere aquam. Quis sapiens et disciplinatus inter vos, ostendat bonum conversationem in mansuetudine sapientiæ. Quasi zelum amarum habetis et contentiones in cordibus vestris, nolite glotemnat ne dum vocatus excusat, cum voluerit intrare D riari, et mendaces esse adversus veritatem, non est ista sapientia de sursum descendens a Patre luminum. sed terrena, animalis, diabolica. Ubi enim zelus et contentio, ibi inconstantia et omne opus pravum, nequaquam enim in malevolam mentem vera sapientia intrat, nec in facinoroso homine habitare poterit.

> Spiritus enim sanctus disciplinæ effugiet fectum, et auseret se a cogitationibus quæ sunt sine intellectu. Unde Manichæum, Arium et Eunomium cæterosque hæreticos dogmata sua erroribus plenissima sine Spiritus sancti gratia condidisse, certissimum constat; quia spiritus Domini bonus semper deducit in viam rectam, malignus autem spiritus seducit et

secutores suos in laqueum perditionis æternæ secum A Quia ego sum qui deleo iniquitates tuas propter me, trahit, de quo et subditur:

et peccatorum tuorum non recordabor. Quia miseri-

Corripietur superveniente iniquitate. Quia cum retributionis tempus advenerit, omnes impii et peccatores pro iniquitatibus suis pænam recipient perpetuam.

Benignus est enim spiritus sapientiæ et non liberabit maledictum a labiis suis, quoniam renum illius testis est Deus, et cordis ejus scrutator verus, et linguæ illius auditor. Hæc sententia destruit errorem corum qui sicut bonas cogitationes a Deo nobis constat inspirari. Ita etiam malas ipso instigante putant in nostra mente generari. Cum nullo modo Deus qui summe bonus est et omnes homines vult salvari, atque ad agnitionem veritatis pervenire, necessitatem mali verbi aut pravi actus alicui imponat, per quæ B perire possit. Sicut Jacobus apostolus ostendit dicens: Nemo ergo cum tentatur dicat quod a Deo tentatur; Deus enim intentator malorum est, ipse enim neminem tentat.

Quoniam spiritus Domini replevit orbem terrarum. Spiritus ergo sanctus, qui in primordio creaturarum invisibili potentia ferebatur super aquas, majestate sua omnem implet et continet creaturam, sine dono virtutis suæ replet orbem Ecclesiæ in qua quotidie universis sui ostendit largitatem: inde est quod subjungitur:

Et hoc quod continet omnia scientiam habet vocis. Quia, ut Paulus ait, Alii per spiritum datur sermo sapientiae, alii sermo scientiae secundum cumdem spiritum, alteri fides in eodem spiritu. Alii gratia sanitatum in uno spiritu, alii operatio virtutum, alii prophetia, alii discretio spirituum, alii genera linguarum, alii interpretatio sermonum. Hæc enim omnia operatur unus atque idem Spiritus dividens singulis pront vult. Qui cum Patre et Filio vivit et regnat unus Dous per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXXIV.

## ITEM FERIA IV.

Lectio Isaiæ prophetæ.

Hæc dicit Dominus Deus: Audi, Jacob serve meus, et Israel, quem elegi, faciens et formans te, ab utero auxiliator tuus, etc.

Nunc cum prophetica lectio legeretur, audistis, fratres charissimi, Israeliticum populum ad fidem incitantem et bona spiritalia eis promittentem prophetam alque dicentem : Audi, Jacob serve meus, et Israel, quem elegi. Bene enim servum prius et postea nominavit electum, quia propter servitium sancti nominis Dei electionem quisque merebitur ante Deum ut justus efficiatur, ac deinde cum quis vitia et peccata supplantat et Domini sui voluntatem sequitur ut Jacob. supplantator interpretatur tunc, postremo Israel, quod est vir videns Deum, recte dici potest, qui jam ad æternam Dei visionem bonis festinat operibus, faciens et formans te ab utero auxiliator tuus, quia in principio nascentis Ecclesiæ omnes credentes et præceptis meis obedientes de persecutorum manibus conservavi, et a crudelitate sævientium eum.

et peccatorum tuorum non recordabor. Quia misericors sum et multarum miserationum, delebo omnes iniquitates tuas in aspersione sanguinis mei ; quem pro totius mundi fundam redemptione : delens chirographum maledictionis, quod Adam meruit in paradiso transgressione præcepti, quod contra humanum genus scriptum erat, et peccatorum tuorum ultra non recordabor. O plebs fidelis, quæ tibi si in me recte ac sincere credideris in baptismate dimissurus sum. Deduc me in memoriam et judicemus simul, narra si quid habes ut justificeris. Vide simul et recogita ea quæ passus es non immerito sustinere, quia peccata multa quæ gessisti hoc tibi premerebantur, ut tanto tempore sub potestate diaboli jaceres; cui tanto tempore deseruisti me derelinquens, et præcepta mea quasi nihil contemnens. Sed et nunc scito me misereri tui non ob meritum tuum, sed propter meam tantum elementiam.

Noli timere, serve meus Jacob, et rectissime, quem elegi. Nunc quia conversus a malitia tua, idola vana muta quæ non profuerunt tibi dereliquisti, et ad me per pænitentiam scelerum conversus, et supplicando et deserendo vitia et peccata, electus meus vocaberis, quia jam es mea secutus præcepta.

Effundam enim aquas super sitientem. Qui sitit fontem salutaris doctrinæ, effundam super eum per ora sanctorum doctorum in Ecclesia, vel etiam fontem baptismatis effundam super fideles ut emundentur ab omnibus sceleribus suis, et remissionem omnium percipiant peccatorum, et fluenta Evangelicæ doctrinæ effundam super corda arida, quæ nunc usque ad baptismum nullum fructum boni operis protulerunt.

El effundam de spiritu meo super semen tuum, et benedictionem meam super generationem tuam, dicit Dominus omnipotens. Ac si diceret, quia per manus impositionem sauctorum meorum sacerdotum post baptismi sacramentum, effundam super filios meos quos mihi sponsa Ecclesia parturivit, spiritum sapientiæ et intellectus, spiritum consilii et fortitudinis, spiritum scientiæ et pietatis, et adinusiero eos spiritu timoris et amoris mei, et læreditabo eos in benedictione perpetua qui meis sideliter obedire præceptis curaverint; agnoscat ergo catholicus Christianus fructus operis sui, quia et nihil sunt bona quæ fecerat, nisi de sancti Spiritus irrigatione processerint. Unde dicit Apostolus, nullas homini proficere virtutes sine charitate. Idemque dicit charitatem Dei diffusam esse in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. Cavendum est ergo ne forte bona quæ facimus elatione perdamus. Nam omni se merito despoliat qui de studiis industriæ suæ in se magis quam Domino gloriatur. Vana sunt enim et noxia unde nos gloriari vult mundus, cum suis amatoribus periturus, quæ omnimodis repudiare debemus, ut bona conscientia de sanctitate morum, de acquisitione virtutum, de dono Dei et promissione futuri regni inessabiliter gloriemur per Jesum Christum

regnat Deus in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXXV.

#### ITEM FERIA ÍV.

Lectio sancti Evangelli secundum Lucam.

In illo tempore accedentes discipuli ad Jesum dixerunt illi : Dimitte turbas, ut euntes in castella villasque quæ circa sunt, divertant et inveniunt escas, etc.

Die declinata turbas Salvator reficit, quia vel fine sæculorum propugnante, vel cum sol justitiæ pro nobis occubuit, spiritalis inediæ fuimus tabe salvati.

Ait autem ad illos: Vos date illis manducare. Provocat apostolos ad fractionem panis, ut illi se non habere testantibus magnitudo signi notior fiat : simul insinuans, quia per eos quotidie jejunia nostra sunt corda pascenda. Quid enim ait Petrus cum B per epistolas loquitur, nisi ut verbi pabulo corda nostra male jejuna satientur? Quid Paulus? Quid Joannes per epistolas loquentes operantur, nisi ut mentes nostræ cœlestia alimenta percipiant, et inediæ suæ fastidium quo moriebantur vincant? At illi dixerunt: Non sunt nobis plus quam quinque panes et duo pisces. Nondum erant apostolis plus quam quinque panes Mosaicæ legis et duo pisces utriusque testamenti, quæ diutius abdito mysteriorum latentium quasi undis abyssi tegebantur atque alebantur occulta.

Erant autem sere viri quinque millia. Quia quinque sunt exteriores hominis sensus, quinque millia viri Dominum secuti; designant eos qui in sæculari adhuc habitu positi exteriorihus quæ possident bene C nti noverunt : qui recte quinque panibus aluntur, quia tales necesse est legalibus adhuc præceptis institui. Nam qui mundo ad integrum renuntiant, et quatuor sunt millia et septem panibus refecti : hoc est et Evangelica perfectione sublimes, et spiritali sunt gratia docti. Cujus significandæ distantiæ causa, mystice reor in introitu quidem tabernaculi quinque columnas deauratas, ante oraculum vero, id est, Sancta sanctorum quatuor fieri jussas, quia videlicet incipientes, per legem castigantur ne peccent; perfecti autem per gratiam, ut devotius Deo vivant admonentur.

Ait autem ad discipulos suos : Facite illos discumbere per convivia quinquagenos. Et ita secerunt. Diversi convivantium discubitus diversos per orbem D conventus Ecclesiarum quæ unam catholicam faciunt designant. Qui bene non solum quinquageni, sed attestante Marco, etiam centeni discubuerunt: nam quia quinquagesimus pœnitentiæ psalmus est, centenarius autem numerus de læva transit in dextra. Quinquageni ad convivium Domini discumbunt, quia adhuc in pœnitentia commissorum positi verbi auditum percipiunt : centeni autem quia jam præsumpta veniæ spe de solo vitæ æternæ desiderio suspirant.

Acceptis autem quinque panibus et duobus piscibus, respexit in cœlum et benedixit illis : et fregit et distribuit discipulis suis ut ponerent ante turbas. Et

Dominum nostrum, qui cum Patre et Spiritu sancto A manducaverunt omnes et saturati sunt, Turbis esurientibus Salvator non nova creat cibaria, sed acceptis his quæ habuerunt discipuli, benedixit, quia veniens in carne non alia quam prædicta sunt prædicat; sed prophetiæ dicta mysteriis gratiæ gravida demonstrat. Respicit in cœlum, ut illuc dirigendam mentis aciem, ibi lumen scientiæ doceat esse quærendum, frangit et ante turbas ponenda distribuit discipulis: quia clausa legis et prophetiæ sacramenta eis quæ per mundum prædicent patefacit, largitor onmium bonorum Dominus noster Jesus Christus, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA LXXXVI.

#### FERIA VI.

Lectio Joelis prophetæ.

Hæc dicit Dominus Deus : Exsultate, filiæ Sion, et lætamini in Domino Deo vestro, quia dedit vobis doctorem justitia, et descendere faciet ad vos imbrem matutinum et serotinum, ut in principio. Et implebuntur horrea frumento, et redundabant torcularia vino et oleo. Et reddam vobis annos quos comedit locusta, bruchus, et rubigo, et eruca: fortitudo mea magna, quam misi in vos. Et comedetis vescentes et saturabimini, et laudabitis nomen Domini Dei vestri, qui fecit vobiscum mirabilia : et non confundetur populus meus in sempiternum. Et scient quia in medio Israel ego sum : et ego Dominus Deus vester, et non est amplius, et non confundetur populus meus in æternum.

Dedit, inquit, volis Deus Pater doctorem justitia, sive tribuit vobis alimenta justitiæ, et descendere fecit ad vos pluvias temporaneas atque serolinas: pluvia tempestiva est quando primum doctrinam suscipimus; pluvia serotina, quando laboris nostri fructus recipimus, et ad perfectam sanctarum Scripturarum scientiam pervenimus. Potest pluvia temporanea et serotina Vetus et Novum accipi Testamentum. Et non solum, inquit, hoc dedit, sed fecit vos novis virtutum frugibus abundare, et saturari, atque incbriari frumento et vino et oleo, de quo sæpe diximus: et annos quos perturbationibus in vobis regnantibus perdidistis quando opera vestra locusta, bruchus, rubigo erucaque consumpserat. Deus vos perire non passus est, tunc comedetis fruges justitiz, et saturabimini : et laudabitis nomen Domini Dei vestri qui fecit vobiscum mirabilia. Si autem post prenitentiam tantam ubertatem Deus rerum omnium pollicetur, quid respondebit Novatus? negans pœnitentiam, et reformari posse peccatores in pristinum statum; si digna fecerint opera pœnitentiæ; in tantum enim Deus recipit pœnitentes, ut vocet eos populum suum, et nequaquam asserat confundendos et habitatorem se in eorum medio repromittat nec amplius eos alium habituros Deum, sed in eum toto animo confisuros, qui in illis maneat in æternum regnans in cœle et in terra, non derelinquet omnes qui sperant in se, sed vitam eis tribuit in regno cœlesti et requiem sempiternam Jesus Christus Dominus noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate A cularium, qui multa de virtutibus vitiisque subtilis-Spiritus sancti per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXXVII.

#### ITEM FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore venit ad Jesum vir cui nomen Jairus, et spee princeps synagogæ erat, etc.

Priori lectioni quam de abjectione Synagogæ fideque Ecclesiæ atque iterum instaurationis Synagogæ sumus interpretati consequenter archisynagogi filia moriens subjungitur, quam dum suscitare properat Dominus, præoccupat hemorroïssa mulier, præripit samitatem, sitque ut post veniens prior salute potiatur. Æthiopia enim præveniet manus ejus Deo, et cum intraverit plenitudo gentium, tunc omnis Israel salvus fiet.

Et cecidit ad pedes Jesu, rogans eum ut intraret in domum ejus. Si caput Christi Deus, pedes ejus consequenter incarnatio, qua terram nostræ mortalitatis tetigit, accipiendi sunt. Cecidit igitur archisynagogus ad pedes Jesu, qui legislator cum tota patrum progenie Christum in carne apparentem longe silvi dignitatis gloria præferendum esse cognovit.

Quia filia unica erat illi fere annorum duodecim, et hæc moriebatur. Ipsa Synagoga quæ sola legali institutione composita quasi unica Moysi nata erat, quasi duodecimo ætatis anno, hoc est, tempore pubertatis appropinquante moriebatur, quæ nobiliter a prophetis educata, postquam ad intelligibiles annos pervenerat, postquam spiritales Deo fructus gignere talis vitæ vias ingredi desperabiliter omisit, et si non a Christo succurreretur horrendam per omnia corruisset in mortem.

Et contigit dum iret, a turba comprimebatur. Ad puellam pergens sanandam Dominus a turba comprimitur, quia genti Judææ salutaria monita præbens quibus ægram intus ejus conscientiam erigeret, nozia carnalium populorum est consuetudine gra-Falus.

El mulier quædam erat in fluxu sanguinis ab annis Sentibus congregata, quæ ingenito carnalium dele-🗢 tationum polluta fluxu, atque a cœtu jam fuerat 🛰 egregata fidelium, sed dum verbum Dei Judæam lvare decerneret, paratam jam promissamque aliis ræripuit spe certa salutem. Notandum est quod rchisynagogi duodenis sit filia, et mulier hæc ab mis duodecim sanguine fluxerit; hoc est eodem no bæc nata sit tempore illa cœperit infirmari, una 🗪 nim pene eademquè sæculi hujus ætate et synagoga n patriarchis nasci, et gentilium natio per orbem Cepit idololatrire sanie Redari, nam et geminæ fluxus Sanguinis, hoc est et super idololatriæ superstitione, et Super his quæ carnis ac sanguinis oblectatione patrantur, potest intelligi.

Quæ in medicos erogaverat omnem substantium suam, nec ab ullo potuit curari. Medicos sive falsos theologos, sive philosophos legumque doctores sasime disserentes utilia se vivendi credendique instituta mortalibus dare promittebant.

Accessit retro et tetigit simbriam vestimenti ejus, et consestim stetit fluxus sanguinis ejus. Accedit et Dominum tangit Ecclesia, quia ei per sidei veritatem appropinquat. Accedit autem retro sive juxta id quod ipse ait : Si quis mihi ministrat, me sequatur.

Et ait Jesus : Quis est qui me tetigit? Non ut ipse nesciat doceatur, sed ut virtus sidei quam noverat. imo quam ipse dederat, in muliere declaretur interrogat.

Negantibus autem omnibus, dixit Petrus et qui cum illo erant : Præceptor, turbæ te comprimunt et affigunt, et dicis : Quis me tetigit? Quem turbæ comitan-B tes passim comprimunt, una credula mulier Dominum tangit, quia qui diversis inordinate glomerantium hæresibus affligitur, sola catholicæ Ecclesiæ fideliter corde quæsitatur.

Et dixit Jesus : Tetigit me aliquis, nam ego novi virlutem de me exisse, etc. Non ergo latet eum qui fimbriam tetigerit; id est, incarnationis mysteria donec ad majora capienda perveniat perfecte amando crediderit.

At ipse dixit illi: Filia, fides tua te salvam secit: vade in pace. Ideo filia, quia fides tua te salvani fecit; nec dixit fides tua te salvam factura est, sed salvam fecit. Ideo enim quia credidisti, jam salva facta es.

Adhuc illo loquente, venit quidam ad principem synagogæ, dicens ei: Quia mortua est filia tua, noli debebat, subito errorum languore consternata spiri- C rexare illum. Salvata a profluvio sanguinis muliere, mox silia principis mortua nuntiatur, quia dum Ecclesia a viliorum labe mundata et ob sidei meritum. filia est cognominata. Continuo Synagoga perfidiæ simul invidiæque letho soluta est; persidiæ quidem, quia in Christo credere noluit: invidiæ vero, quia Ecclesiam credidisse doluit.

Jesus autem, audito hoc verbo, respondit patri puellæ: Noli timere, crede tantum, et salva erit. Pater puellæ cœtus doctorum legis accipitur, de quo Dominus ait, super cathedram Moysi sederunt Scriba et Pharisari: qui si credere ipsi volucrint etiam subjecta ei Synagoga salva erit.

Et cum pervenisset domum, non permisit intrare secum quemquam, nisi Petrum, et Jacobum, et Joannem, et patrem, et matrem puellæ. Supra publice viduæ silius suscitatur, hic removentur plures arbitri. Puto ergo quod in eo quoque pietas ibi Domini declaretur; quia vidua mater unici non patichatur moras, et ideo ne amplius afficeretur maturitas additur. Est jam forma sapientiæ in viduæ filio cito Ecclesiam credituram, in archisynagogi filia credituros quidem Judæos, sed ex pluribus paucio-

Flebant autem omnes et plangebant illam. Nunquid possunt, inquit, filii sponsi lugere, quandiu cum illis est sponsus: venient autem dies cum aufiretur ab eis sponsus, et tunc jejunabunt. Igitur Synagoga quia sponsi lætitiam qua vivere posset amisit,

quasi inter plung ntes mortua jacens, ne hoc qui- A et luna in sanguinem : antequam veniut dies Domini dem ipsum quare plangatur intelligit.

At ille dixit: Nolite flere, non est mortua, sed dormit. Hominibus mortua qui suscitare nequiverant Deo dormiebat, in cujus ditione et anima recepta vivebat, et caro suscitanda quiescebat.

Et deridebant eum, scientes quia mortua esset : quia verbum resuscitantis deridere quam credere malebant, merito foras excluduntur, indigni qui miraculum resurgentis viderent.

Ipse autem tenens manum ejus clamavit, dicens: Puella, surge. Tenens ergo manum puellæ Jesus anavit eam, quia nisi prius mundatæ fuerint manus Judæorum, quæ sanguine plenæ sunt, Synagoga eorum mortua non consurgit.

Marcus ita dicit, et confestim surrexit puella, et ambulavit spiritualiter insinuans, quia quisquis a morte animæ Christo sibi manum confortante resipiscit, non modo a sordibus exsurgere vitiorum, sed et in Lonis continuo perficere debet operibus.

Et jussit illi dari manducare. At testimonium quidem vitæ resuscitatam manducare præcipit, ut non phantasma, sed veritas crederetur. Sed et si quis a spiritali morte surrexerit, cœlesti necesse est mox pane satietur, et divini scilicet verbi et sacrosancti altaris particeps effectus.

Et stupuerunt, inquit, parentes ejus, quibus præcipit ne alicui dicerent quod factum erat. Juvenis extra portam, turba multa comitante atque intuente. Buscitatur. Lazarus de monumento vocatus in tantum populis innotuit ut ob eorum qui viderunt testimonium, plurimæ Domino turbæ cum palmis occurrerent, et multi propter illum abirent ex Judæis et crederent in Jesum. Quartum vero mortuum Dominus nuntiante discipulo agnoscit, sed quia qui pro cjus ereptione Dominum precarentur vivi defuerant, dimitte, inquit, ut mortui sepeliant mortuos suos, id est, mali malos noxiis laudibus gravent, et quia non adest justus qui corripiat in misericordia, oleum peccatoris impinguet caput suum. Justum est et valde condignum ut conditori et Salvatori nostro Jesu Christo debitas laudes dicamus et gratias illi in omnibus referamus, et pro beneficiis suis atque donis gratulantes devoti in ejus servitio usque in finem perseveremus, quia si hoc siet, gaudii cœlestis cum sanctis angelis ejus in perpetuum participes erimus præstante ipso qui vivit et regnat per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA LXXXVIII. SABBATO IN DUODECIM LECTIONIBUS. Lectio Joelis prophetæ.

Hæc dicit Dominus Deus : Effundam spiritum meum supcr omnem carnem : et prophetabunt filii vestri et filiæ vestræ; senes vestri somnia somniabunt, et juvenes vestri visiones videbunt. Sed et super servos meos et ancillas meas effundam spiritum meum. Et dabo prodigia in cœlo et in terra, sanguinem et ignem et vaporem sumi. Sol convertetur in tenebras, magnus et horribilis. Et erit : omnis quicunque invocaverit nomen Domini, salvus erit, etc.

Hunc locum beatus apostolus Petrus impletum tempore Dominicæ passionis exposuit, quando descendens die Pentecostes Spiritus sanctus datus est Apostolis, ita ut mirarentur qui aderant et dicerent : Nonne omnes isti qui loquuntur Galilæi sunt, et quomodo nos audivimus unusquisque linguam nostram in qua nati sumus : Parthi, et Medi, et Elamitæ? etc. Neque vero omnis qui acceperit Spiritum sanctum statim habebit et gratiam spiritalem, sed per effusionem Spiritus sancti diversas gratias consequentur, alii prophetiam ut filii et filiæ qui majoris sunt meriti, alii somnia ut senes jam provectioris ætatis, Et rerersus est spiritus ejus, et resurrexit continuo. B alii visitationes ut juvenes qui vicerunt malignum; servi vero et ancillæ qui adhuc Spiritum timoris habent et non dilectionis, quia perfectio foras mittit timorem, non habebunt prophetiam, non somnia, non visiones, sed Spiritus sancti effusione contenti. sidei tantum et salutis gratiam possidebunt. Tunc dabit prodigia Dominus in cœlo et in terra: in cœlo. quia sol est versus in tenebras, et luna in sanguinem; in terra, quia tam vehementi et insolito motu terra contremuit ut monumenta aperta et saxa disrupta sint, quod autem dicit sanguinem et ignem et vaporem sive pavorem fumi, sanguis ille est, de quo et in Psalmista legimus : Ut intingatur pes tuus in sanguine, et in Isaia: Quam rubicunda sunt vestimenta tua, et quem percusso latere Salvatoris mistis aquis Romanus miles effudit, et ignis Spiri tus sancti qui descendit de cœlo, et in Actibus apostolorum legimus : Apparuerunt illis dispartitæ linguæ, tanquam ignis seditque supra singulos eorum: et repleti sunt omnes Spiritu sancto et cæperunt loqui aliis linguis prout Spiritus sanctus dabat eloqui illis. Hic est ignis quem venit Dominus mittere super terram, et antequam pateretur in discipulis optabat ardere. Sol quoque est versus in tenebras, quando pendentem Dominum suum videre non ausus est. Et luna in sanguinem: quod juxta historiam factum esse credamus et ab evangelistis silentio prætermissum. Neque enim omnia quæ fecit Jesus scripta referuntur : Quæ si scribantur per singula, ne ipsum quidem arbitror mundum capere eos qui scribendi sunt libros. D Hæc omnia priusquam dies Domini veniat magnut et horribilis futura describit, dies autem Domini magnus et horribilis, aut resurrectionis esse credendus est, aut certe multa post tempora dies judicii qui vere magnus est et horribilis. Sed quod sequitur, et erit omnis qui invocaverit nomen Domini salvus erit, et hoc apostolus Paulus refert ad tempus Dominicæ passionis, magis de resurrectionis die intelligendum est.

# HOMILIA LXXXIX.

IN EODEM FESTO. Lectio libri Levitici.

In diebus illis locutus est Dominus ad Moysen, dicens: Loquere filiis Israel, et dices ad eos: Cum ingressi fueritis terram quam ego dubo vobis, et mes- A lat, sed et de hoc primum, inquit, et appellabitis sueritis segetem, feretis manipulos spicarum, primitras messis vestræ ad sacerdotem. Qui elevubit fasciculum coram Domino ut acceptubilis sit pro vobis, elc.

Terram a Domino datam evangelicam doctrinam et conversationem frequenter docuimus : ipsa enim terra dicitur propter fructus virtutum quie ex ea oriuntur, ab ipso autem data est; neque enim mediatore ad hanc usus est, sed proprio eam annuntiavit ore. Quando ergo ingressi sunt et messuerunt segetes ejus hi qui susceperunt salutare verbum. Illi enim sunt et messores intelligibilis segetis, ad quos Dominus dicebat : Messis quidem multa, operarii autem pauci. Rogate ergo Dominum messis ut primitiarum intelligibilis Sacerdos Christus, corpus proprium offerebat. Quia enim capitulum sive summa messis, verbi videlicet Salvatoris et divinæ prædicationis mortuorum erat resurrectio, verus manipulus et veræ primitiæ nostræ messis tunc intelligibilis Sacerdos Christus corpus proprium a mortuis sascitavit. De quo Paulus dicebat : Nunc autem Christus resurrexit a mortuis primitiæ dormientium. Sed quando hoc factum est? Altera die sabbati. Et sacerdos, esse autem primam dem Dominicæ passionis ea quæ ante hoc diximus ostenderunt, in qua Dominus suam hostiam non sine ratione dispensavit, ab altero die sabbati numerari pracepit quinquaginta dies, Dominicum diem prosabbati : in hac enim resurrectio facta est, a qua hebdomadæ numerantur septem usque ad alteram diem expletionis hebdomadæ septimæ, Dominica rersus die Pentecostes celebramus festivitatem in qua sancti Spiritus adventum meruimus.

Et sic offeretis sacrificium novum Domino ex omwibus habitationibus restris, panes primitiarum duos a duabus decimis similæ fermentatæ, quos coquetis in primitias Domini. Novum sacrificium, dicens, legis sacrificia vetera exclusit. Evangelica autem pro illis introduxit. Deinde addens de habitationibus vestris Ecclesiam significavit, et panes quidem primitiarum duos, i:l est, legem et Evangelium. Sunt ergo ex duabus decimis similæ fermentatæ, ex doctrina quæ perfectam Dei divinitatem et perfectam humanitatem tradit, nec aliter coqui nisi per talem doctrinam possint. Sed primitiæ sunt Domino: primum enim Dominus cum legem perfecit et Evangelium post hoc docuit: Audite quia dictum est antiquis, non occides, ego autem dico vobis, omnis qui irascitur fratri suo sine causa, reus erit judicio. Conjunxit enim hic legem Evangelio propter quod ejus primitiæ dicuntur.

Et vocabitis hunc diem celeberrimum atque sanctissimum: omne opus servile non facietis in eo. Legitimum sempiternum erit in cunctis habitaculis et in generationibus vestris. Quid ergo in ca est quod in his excellit: ecce enim et alios dies sauctos appel-

hunc diem celeberrimum, et post hoc alque sanctissimum, ut in eo cognosceres quid cum aliis commune, . et quid in se proprium habet. In ipso enim gentium vocatio non prædicari solum, sed et operari cœpit, quando Parthi, et Medi, et Elamitæ, et qui habitabant Mcsopotamiam, Judæam et Pamphyliam, omnesque reliquæ gentes quas Lucas dinumeravit, audire Apostolos linguis suis magnalia Dei loquentes prædicantesque cœperunt. Nullum ergo opus servile in illo die faciamus, id est, quod ad servitutem pertinet, sed legitimum sempiternum in cunctis habitaculis et generationibus nostris servemus, nihil servile operandum in tempore quo ad nos venit Spiritus, quia ubi Spiritus Domini, ibi libertas, cui cum mittat operarios in messem suam. Manipulum autem B Patre, et Ficio laus, honor et gloria permanet in saecula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA XC.

IN FORFW FESTO.

Lectio libri Deuteronomii.

In diebus illis dixit Moyses: Audi, Israel, quæ ego præcipio tibi hodie; cum intraveris in terram quam Dominus Deus tuus tibi daturus est possidendam, et obtinueris eam atque habitaveris in illa: tolles de cunctis frugibus tuis primitias et pones in cartallo, pergesque ad locum quem Dominus Deus tuus elegerit ut ibi invocetur nomen ejus, etc.

Per hæc verba quibus instruebantur Israelitæ quomodo in terra possessionis suæ primitias Domino offerrent in cartallo per gratiarum actionem, cal dubio volens intelligi; hic enim est altera dies C eo quod erepti sunt de Ægypto, instituimur et nos ut intrantes per spiritualem Jordanem, hoc est, per baptismum et sidem sanctæ Trinitatis in terram Ecclesiæ ponamus in cartallo conversationis nostræ primitias bonorum operum, et deseramus Deo in altare sidei catholicæ, quatenus ea ibi suscipiat sacerdos noster, ille utique qui secundum ordinem Melchisedech a Deo factus est nobis pontifex, ibique confiteamur Domino: dicamusque ei, quod Syrus spiritalis qui interpretatur sublimis vel humectans persequerctur patrem nostrum protoplaston videlicet parentem, ita ut deciperet eum per superbiam et gulam, et transgressorem faciens privaret possessione paradisi. Unde incola factus est in Ægypto istius mundi, ubi peregrinatus in paucissimo numero, quia multis idololatriam sequentibus pauci permanserunt fideles. Sed postquam per legis conditionem plures excreverunt, qui scientiam et credulitatem unius Dei percepere, afflixerunt eos Ægyptii spiritales, maligni scilicet spiritus, qui imponentes onera gravissima peccatorum oppresserunt genus humanum. Sed Deus omnipotens conditor et creator noster respexit humilitatem nostram et laborem atque angustiam, et misit unigenitum Filium suum qui manus Dei et brachium dicitur, ut eriperet nos de potestate tenebrarum et transferret in locum pacis, quatenus filii lucis efficeremur: tradiditque nobis terram lacte et melle manantem : Ecclesiam videlicet præsentem ubi et lac est innocentis

mel suavis atque multiplicis scientiæ unde satientur intellectu perfecti. Qui ergo hujuscemodi dona Deo offert convivium spiritale in domo Dei cum Levitis veris et advenis potest facere, quia et cum ministris Dei et fratribus suis atque cum omnibus qui se intelligunt in hoc mundo advenas esse et peregrinos, dapibus virtutum et scientiæ spiritalis seliciter resicietur atque implebitur, sicque post completum tempus mortalis vitæ, Deo largiente, perveniet ad regnum cœleste, ubi cum sanctis ejus lætabitur in æternum: ipso præstante Domino nostro Jesu Christo qui vivit et regnat cum Deo Patre in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XCI. IN EODEM FESTO. Lectio libri Levitici.

In diebus illis dixit Dominus ad Moysen: Si in praceptis meis ambulaveritis, et mandata mea custodieritis, et seceritis ea, dabo vobis pluviam temporibus suis. Et terra gignet fructum suum, et poniis arbores replebuntur. Et apprehendet messium tritura vindemiam, et vindemia occupabit sementem : et comeditis panem vestrum in saturitate, et absque pavore habitabilis in terra vestra. Dabo pacem in finibus vestris; dormietis et non erit qui exterreat. Auferam malas bestias, et gladius non transibit terminos vestros. Persequemini inimicos vestros et corruent coram vobis; persequentur quinque de vestris centum alienos, et centum e vobis decem millia: cadent inimici vestri in conspectu vestro gladio. Respiciam vos et crescere sa- C ciam; multiplicabimini, et firmabo pactum vobiscum. Comedetis vetustissima reterum, et vetera novis supervenientibus projicietis. Ponam tabernaculum meum in medio pestri, et non abjiciet vos unima mea. Ambulabo inter vos et ero vester Deus, vosque eritis populus meus. Ego Dominus Deus vester, qui eduxi vos de terra Ægyptiorum ne serviretis eis, et qui confregi catenas cervicum vestrarum ut incederetis erecti, etc.

Quomodo a Judæis inveniemus omnimodo hæc secundum litteram impleta, cum multi Dei prophetæ custodientes ejus mandata et in præceptis ejus ambulantes, in multa fuerunt afflictione constituti nec panem suum cum satietate, sed cum egestate comepræceptum est : sed et Paulus eos qui in lege et Prophetis justificati sunt exponens dicebat : circuierunt in melotis et in pellibus caprinis, humiliati, afflicti, quibus dignus non erat mundus. Illud autem magis intendere in his quæ dicta sunt oportet, quia custodientibus Dei mandata, triginta benedictiones in præsenti lex posuit. Sie enim eas numero invenies unamquamque benedictionem ab alia per conjunctionem in septuaginta editione discernens, quia tot annorum existens Dominus, de quo ait Paulus, ut occurramus omnes in virum perfectum in mensuram ætatis plenitudinis Christi, venit ad haptismum quatenus donationis perfectionem per ætatem quam agens bapti-

et facilis doctrinæ unde nutriantur sensu parvuli, et A zatus est renuntiaret et ostenderet, et sie perfectus secundum tempus factus prædicare Evangelium coepit in quo omnis est vitæ et donationis plenitudo, et conversationis retributionisque quæ hic significavit. Ait enim, et dabo vobis pluviam temporibus suis, dicit autem verbum Dei ut pote descendens de cœlo gratiæ, de quo Moyses sic dixit, attende, cælum, et loquar, et audiat terra verba ex ore meo: exspectetur sicut pluvia eloquium meum. Et terra gignit fructum suum: id est corpus nostrum: hujus enim boni fructus sunt, castitas, sobrietas, abstinentia. Er pomis arbores replebuntur, sive, ut Septuaginta transtulerunt, Ligna campi dabunt fructum suum. Ligna autem campi sunt animæ motus, ut pete qui sunt motibus intelligibilis nostræ terræ, videlicet carnis su-B blimiores. Horum enim fructus est veritas, justitia, mansuetudo, compassio et his similia. Apprehendes messium tritura vindemiam, et vindemia occupabit sementem. Quia enim tritura terræ colligit fructus, vindemia arborum recte fructus corporis ait fructus animæ comprehendere sive occupare quia hoc maximæ quidem benedictionis, uno eodemque tempore stabile et fecundum corpus atque animam in virtutibus possidere. Et absque pavore habitabitis in terra vestra, dabo pacem in finibus vestris. Si enim corpus stabile fuerit et anima fructificet, securi in terra nostra habitabimus, quia caro non concupiscit contra spiritum. Unde nec bellum per terram transibit, neque habebit tempus in resurrectione concupiscentiarum, de quibus ait Jacobus, unde bella et lites in vobis, nonne hinc, ex concupiscentiis restris quæ militant in membris vestris, quibus destructis pax in terra nostra lege Dei refrenata profligitur. Et dormietis, inquit, in retributionis autem specie etiam hoc Scriptura sacra posuit, dornitio enim, ut pote requies, mors sanctorum dicitur: Et non erit, qui es terra eat. Qui enim sic vixit quemadmodum in superioribus dictum est, non habebit qui eum terreat tempore mortis, quæ nobis dormitio est propter spem mortuorum resurrectionis. Non habebit autem qui exterreat. Nihil sibi conscius de quo terreatur. Auferam malas bestias, videlicet dæmones. Bestiæ enim sunt ex simili malitia primum sicut latentes: deinde ut venenum importabile et mortiferum habentes. Persequimini inimicos vestros. Non possunt derunt, quemadmodum Ezechiel cui ab ipso hoc Deo D enim ante faciem eorum, qui secundum legem vivunt, stare. Et corruent coram vobis. Qua morte? quæ est utique per jejunium et orationem, hoc enim modo nostri intelligibiles inimici dæmones interimuntur, ut nequaquam ultra contra nos possint reviviscere: Persequentur quinque de vobis centum alienos: sive, ut Septuaginta transtulerunt, expellent quinquaginta centum millia. Quinquaginta dicimus spiritalem hominem, quia die Pentecostes Spiritus de cœlo descendit. Ergo spiritalis ille qualem Paulus dicebat, Spiritalis autem judicat omnia, et ipse a nemine judicatur : id est, qui scientiam perfectam habet ad subtilem corum quæ agenda sunt discretionem, hic quamvis validum dæmonem, verbi gra-

tia qui est ex eis supra centum, et qui Legio appel- A latur propter multitudinem obedientium ei malorum apirituum et cooperantium valet superare atque vincere. Et centum e vobis decem millia. Qui enim non solum scientiam habet subtilem, sed et vitam perfectam atque consummatam : hic duplex quodammodo spiritalis est, et propterea centenario numero horrendius est, sicut duplicem fructum ferens in spiritu atque persectum. Ait enim: Et cadent inimici vestri in conspectu vestro gladio. Illum dicens quem Paulus sic scribens exposuit : Cum enim prius dixisset inimicorum millia, id est, non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem : sed adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum, adversus spiritalia nequitiæ in cælestibus, subinfert, propterea accipite armaturam Dei, B stantiæ et unius majestatis in omnibus et per omnia quam sigillatim dinumerans ait : et gladium spiritus, quod est verbum Dei. Respiciam vos. Quid est enim melius quam respici a Deo: cujus respectus salus est, adversario autem mors est. Et crescere faciam et multiplicabimini. Auget nos quidem cum parva bona quæ agimus maxima facit apparere. Comedetis vetustissima veterum, sive, ut Septuaginta transtulerunta, id est, quæ vobis per legem et prophetas promissa sunt. Et vetera veterum : quæ per patriarchas in corum benedictionibus promisit. Et vetera novis supervenientibus projicietis. Quæ sunt nova: Evangelica scilicet; nam cum maxima sint ea quæ per patriarchas, legem et prophetas pollicita sunt, tamen per Evangelium promissa majora sunt; propter dicantur. Ecce enim capitulum quod totam benedictionem confirmat infert : id est, quæ per Evangelium acta sunt et impleta per gratiam, ponam tabernaculum meum in medio vestri; vel sicut, Septuaginta: constituam testamentum meum vobiscum, quod est boc in quo nova præmisit, cujus sic propheta Jeremias memoriam facit, et constituam robis testamenlum novum, non secundum testamentum quod dispomi patribus vestris. His enim conjuncta sunt, et que sequenter maxime. Et non abominabitur anima mea vos. Animam suam Deus voluntatem suam dicit: Ambulabo inter vos et ero vester Deus, vosque eritis populus meus. Aperte autem etiam hæc a Propheta prædicta sicut Septuaginta editio continet scripta sunt, hic Deus vester non reputabitur alius ad eum, posthæc in terra visus est, et cum hominibus conversatus est, quod non egisset si nos aversaretur. Non ergo nos abominatus est, sed et inambulare in nobis per carnem voluit, et fieri noster Deus cum esset et prius : sed ignotus quia nos errori conjuneti eramus : postea autem per gratiam ejus a peccatis abluti et donis virtutum abundanter repleti perveniemus sempiternam ad lucem.

# HOMILIA XCII.

IN EODEM FESTO.

Lectio Epistolæ B. Pauli apostoli ad Romanos. Fratres, justificatiex fide, pacem habeamus ad Doum per Dominum nostrum Jesum Christum, etc.

Cum pertractaret apostolus Paulus quod nemo ex operibus veteris legis salvus fieri potuisset, adjunxit quod in præsenti lectione audistis. Justificati igitur ex fide, ad exemplum Abraha cujus filii esse omnes dicuntur fideles, quia Abraham pater omnium credentium interpretatur. Qua ratione ostenditur quod nulla generis nobilitate quis justificabitur ante Deum, nisi qui recte crediderit in Deum Patrem et Filium et Spiritum sanctum, sanctam et individuam Trinitatem unum Deum esse unius subcoæqualis : qua ratione conclusa pacem nos habere hortatur, dicens : Pacem habeamus ad Deum per Dominum nostrum Jesum Christum : quia nullis nostris meritis, sed omnes Dei magna gratia et misericordia simul salvati, ideo subjecti esse debemus Deo et pacem Dei non tantum sancti invicem custodire, et concordi inter nos vivere charitate, quia omnes in Christo fratres sumus omnesque uno pretio Christi sanguinis redempti sumus. Sequitur:

Per quem et accessum habemus per fidem in gratiam istam in qua stamus. Quia per passionem Christi et mortem, atque resurrectionem et ascensionem in humana carne ad cœlos nos accessum habemus ad Deum et reconciliati sumus Deo fideliter in eadem quod horum comparatione illa a nobis superflua ju- C qua redempti sumus gratia : si in digua conversatione et recta side cupimus permanere. Quoniam nos omnes qui eramus longe a Deo per peccatum, per Christi gratiam facti sumus prope : et qui ante jacuimus in morte, nunc ad Christum erecti sumus et stamus in vita, si in præceptis ejus permaneamus.

> Et gloriamur in spe gloriw filiorum Dei. Quia speramus per adoptionem gratiæ Dei quia sumus Deo in filios computati; æternam gloriam simul cum eo et omnibus sanctis ejus nos possessuros.

> Non solum autem, sed et gloriamur in tribulationibus, scientes quod tribulatio patientiam operatur, patientia autem probationem. Dei namque sideles et devoti famuli, non solum in spe æternæ beatitudinis gloriantur, sed etiam in saluberrimis tribulationibus magnitudinem præmii considerant, sicut Jacobus ait: Omne gaudium existimate, fratres, cum in tentationes et tribulationes varias pro Christi nomine incideritis, quia adversitatis sustinentia, quæ sit propter Deum magnum exspectat gaudium in futuro, unde gaudere debemus aliquid pati pro nomine Dei : ut acquiramus de tribulatione finienda præmium infinitum. In consideratione enim præmiorum nullum possumus condignum æstimare laborem. Habemus enim quod honeste gloriemur ac sine periculo. Magna enim gloria est de imis ad summa crescere, de nihilo ad maxima pervenire; quod et de limo ad coelum et de servitute vocamur ad regnum : si tamen

<sup>\*</sup> Hoc loco in exemplari ms. expuncta erat illa LXX interpretum translatio.

illo solo quod nobis futurum promittitur gloriemur.

Probatio vero spem operatur, spes autem non confundit. Nam spes futurorum bonorum omnem confusionem expellit : unde probatur hunc non habere spem, qui in præceptis confunditur Christi. Sequitur:

Quia charitas Dei diffusa est in cordibus nostris. Magnitudo enim promissorum beneficiorum excitat in homine charitatis magnitudinem, quæ perfecte confidit, nec timere nec desperare novit.

Per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. Quomodo nos Deus diligit ex hinc cognoscimus quia non solum nobis per filii sui mortem peccata dimisit, sed et Spiritum sanctum nobis dedit qui nobis omnia futura bona demonstrat, et in fide recta, in spe firma  ${f D}$ et charitate perfecta corroborat : si nos bonis operibus dignos ejus habitatione præparemus. Si enim ex toto corde diligimus, nihil erit in nobis, unde peccati desideriis serviamus. Et quid est diligere Deum nisi illi occupare animum concipere fruendæ visionis ejus affectum, peccati odium, mundi fastidium, diligere etiam proximum quem ipse censuit diligendum, in ipso amore servare legitimum modum per Jesum Christum Dominum nostrum, cui est honor et gloria cum Patre et Spiritu sancto nunc et semper in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XCIII. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore, egrediente Jesu ab Jericho, secuta C est eum turba multa : et ecce duo cæci sedentes secus viam, audierunt quia Jesus transiret, et clamarunt, dicentes: Domine, miserere nostri, fili David. Turba autem increpabat eos ut tacerent. At illi magis clamabant, dicentes: Domine, miserere nostri, fili Da-

Multi latrones erant in Jericho qui egredientes et descendentes de Hierosolymis in Jericho interficere et vulnerare consueverant : idcirco Dominus venit Jericho cum discipulis, ut liberaret vulneratos et multam turbam secum traheret. Denique postquam ab Jericho voluit egredi, secuta est eum turba multa. Si mansisset Hierosolymis et nunquam ad humilia descendisset, turba usque hodie sederet in tenebris et umbra mortis. Sed et duo cæci erant juxta viam; cæcos appellat, qui necdum dicere poterant in lumine tuo videbimus lumen. Secus viam quia videbantur quidem habere legis notitiam : sed viam quæ Christus est ignorabant : quos plerique Pharisæos intelligunt et Sadducæos, alii vero utrumque populum et Veteris Testamenti et Novi : quod alter scriptam legem, alter naturalem sequens sine Christo cæcus erat. Hi quia per se videre non poterant, audierunt præconia Salvatoris et confessi sunt filium David. Sin autem uterque cœcus refertur ad populum Judeorum: hoc quod sequitur, increpabat eos turba, super ethnicos intelligendum, quos Apostolus monet, ne glorientur et superbiant contra radicem

omni sacculari gloria et jucunditate contempta, in A suam, sed cum ipsi ab errore priorum inserti fuerunt ex oleastro in bonam olivam, nequaquam debeant invidere priorum saluti. Miserere nostri, fili David. Increpantur a turbis et nihilominus non tacent, sed crebrius id ipsum ingeminant, ut desiderium veræ lucis ostendant.

Stetit Jesus, et vocavit eos, et ait : Quid vultis faciam vobis? Dicunt: Domine, ut aperiantur oculi nostri. Cæci erant, quo pergerent ignorabant. Sequi non poterant Salvatorem, multæ foveæ in Jericho, multæ rupes et prærupta in profundum vergentia: idcirco Dominus stat, ut venire possint, et vocari jubet ne turbæ prohibeant, et interrogat quasi ignorans quid velint ut ex responsione cæcorum manifesta debilitas pereat, et virtus ex remedio cognoscalur.

Misertus autem eorum Jesus, tetigit oculos eorum. Et confestim viderunt, et secuti sunt eum. Tangit oculos: et præstat artifex quod natura non dederat: aut certe quod debilitas tulerat donat misericordia. Statimque viderunt et secuti sunt eum, qui ante in Jericho contracti sedebant et clamare tantum noverant; postea sequuntur Jesum non tam pedibus quam virtutibus, quia ipse est via, veritas et vita, Dominus videlicet noster Jesus Christus qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XCIV.

HEBDOMADA IV POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ beati Petri apostoli.

Charissimi, humiliamini sub potenti manu Dei, ut vos exaltet in tempore visitationis : omnem sollicitudinem vestram projicientes in eum, quoniam ipsi cura est de vobis, etc.

Modo, fratres charissimi, audivimus beatum Petrum apostolum ad humilitatem nos cohortantem atque dicentem, humiliamini sub potenti manu Dei. Manus Dei potestas ejus datur intelligi, quia in Deo compaginatio membrorum non invenitur, qui ubique et in omnibus totus plenus est atque perfectus, sed more hominum de Deo loquitur Scriptura ut apertius majestatem atque potentiam sui creatoris homines intelligant : et intelligentes quæ sit voluntas Dei opere adimplere contendant, unde gaudia sibi sempiterna conquirant. Sequitur, ut vos exaltet in tempore visitationis. Quia quisquis hic in præsenti sæculo ejus se subdiderit voluntati et præceptis ejus assensum commodaverit, et ea, quantum divina gratia posse dederit, operibus adimplere sategerit carnis superbiam conterendo, in die ultimæ retributionis exaltabitur a Domino atque ad æternæ beatitudinis præmia perducetur : Omnem sollicitudinem restram. projicientes in eum : quoniam ipsi cura est de vobis . ut Psalmista nos admonet, dicens, jacta cogitatum tuum in Deum et ipse te enutriet. Et alibi, quærentes autem Dominum non deficient omni bono. Et ipse Dominus in Evangelio: Nolite solliciti esse dicentes quid manducabimus aut quid bibemus : scit enim pater vester quia his omnibus indigetis. Quærite ergo pricientur vobis.

Sobrii estate et rigilate. Semper in sobrietate et modestia habetote vestram vitam carentes semper astutia diaboli, et vigilate jugiter in custodia mandatorum Dei et in custodia animarum vestrarum. Seguitur :

Quia adversarius rester diabolus tanquam leo rugiens circuit quærens quem devoret. Diabolus enim nunquam dormiens, nunquam ab insidiis hominum requiescens semper die et nocte circuit tentando et insidias ponendo hominibus qualiter quemquam illorum quod Dei voluntati subjecti sunt sua valeat suggestione decipere. Quærens quem devoret, non corpore, sed anima quemque ad nociva et inutilia valeat pertrahere carnalia desideria.

Cui resistite fortes in fide. Exemplo Christi et sanctorum ejus contemnentes dulcedinem carnalis concupiscentiæ et recordantes jugiter, quid sit illis amaritudinis præparatum qui desideriis terrenis inserviunt, nec converti a malitia sua per poenitentiam volunt : Nos ergo fideliter Domino adhærere satagamm, ejusque præcepta jugiter meditemur, carnis nostræ desideria conteramus et resistamus fortiter diabolo hosti nequissimo, in side recta, in spe sirma: a Domini Dei omnipotentis misericordia in charitate perfecta ad servitium ejus in operibus; misericordiæet pietalis, ut ejus largiente gratia mereamur et de hoste triumphum et æternæ beatitudinis præmium. Sequitur:

Deus autem omnis gratiæ, qui vocavit nos in æter- C mam suam gloriam in Christo, per incarnationem unigeniti filii sui quem pro mundi misit mori sa-

Nodicum passus. Qui in hoc mundo quamvis modicitemporis, multas sustinuit pro nobis injurias, ad ultimum etiam crucifixus est et occisus est, pro redemptione nostra: et mori dignatus est pro nobis, modicumque temporis retentus a morte, statimque die resurrexit tertia, ipse perficiet bonum in nobis quod coeperat : nosque in sua semper voluntale et in divina religione consirmet et corroboret, et in perseverantia bonorum operum ipsi gloria et imperium, laus et gratiarum actio in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XCV.

# ITEM UT SUPRA.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore erant appropinquantes ad Jesum publicani et peccatores ut audirent illum. Et murmurabant Pharisæi et Scribæ, dicentes, quia hic peccateres recipit et manducat cum illis.

Quia non solum justus peccare per inertiam, sed et peccator resipiscere per solertiam potest, postquam sal infatuatum foras mitti debere narratum est, mex pænitentium cohors intus admissa descri-Litur, qui ad audiendum Dei verbum appropinguanws, non solum ad colloquendum, sed etiam ad con-

mann regnum Dei et justitiam ejus, et hæc omnia adji- A vescendum recepti sunt, quod videntes Pharisæl dedignati sunt, quia vera justitia compassionem habet. falsa justitia dedignationem, quamvis et justi soleant recte peccatoribus indignari. Sed est aliud quod agitur typo superbiæ, aliud quod zelo disciplinæ, sed qui ægri erant ita, ut ægros se esse nescirent: quatenus quod erant agnoscerent cœlestis eos medicus blandis fomentis curat, benignum paradigma objicit, et in eorum corde vulneris tumorem premit. Ait namque:

Quis ex vobis homo, qui habet centum oves, et si perdiderit unam ex illis, nonne dimittit nonaginta novem in deserto, et vadit ad illam qua perierat donec inveniat illam? Ecce mira dispensatione pietatis similitudinem Veritas dedit, quam et in se ipse homo B recognosceret, et tamen hæc specialiter ad ipsum auctorem hominum pertineret. Quia enim centenarius est numerus perfectus, ipse centum oves habuit, cum Angelorum substantiam et hominum creavit : sed una ovis tunc periit : quando peccando homo pascua vitæ dereliquit. Dimisit autem nonaginta novem oves in deserto, quia illos summos Angelorum choros reliquit in cœlo. Cur autem cœlum desertum vocatur, nisi quod desertum dicitur derelictum, tunc autem cœlum homo deseruit, cum peccavit. In deserto autem nonaginta novem oves remanserant, quando in terra Dominus unam quærebat : quia rationalis creaturæ numerus angelorum videlicet et hominum, qui ad videndum Deum conditi fuerant percunte homine erat imminutus, et ut perfectius summa ovium integraretur in cœlo: homo perditus quærebatur in terra.

Et cum invenerit illam imponit in humeros suos gaudens. Ovem in humeris suis imposuit quia humanam naturam suscipiens peccata nostra ipse portavit.

Et veniens domum, convocat amicos et vicinos, dicens illis: Congratulamini mihi, quia inveni ovem quæ perierat. Inventa ove ad domum rediit quia pastor noster reparato homine ad regnum rediit, ibi amicos et vicinos invenit, illos videlicet angelorum choros, qui amici ejus sunt, quia voluntatem ejus continue in sua stabilitate custodiunt : vicini quoque ejus sunt quia claritate visionis illius sua assiduitate perfruuntur, et notandum quod non dicat, congra-D tulamini ovi inventæ, sed mihi quia videlicet ejus est gaudium vița nostra, et cum nos ad cœlum reducimur, solemnitatem lætitiæ illius implemus.

Dico vobis quod ita gaudium erit in cælo super uno peccatore pænitentiam agente quam super nonaginta novem justis qui non indigent pænitentia. Plus de conversis peccatoribus, quam de stantibus justis gaudium crit in cœlo, quia plerumque hi qui nullis se oppressos peccatorum molibus sciunt, stant qui dem in via justitiæ, nulla illicita perpetrant, sed tamen ad coelestem patriam anxie non anhelant, tantoque sibi in rebus licitis usum præbent, quanto se perpetrasse illicita nulla meminerunt. Et plerunque pigri remanent ad exercenda bona præcipua, quia

viora.

Aut quæ mulier habens drachmas decem, si perdiderit drachmam unam, nonne accendit lucernam et everrit domum, et quærit diligenter, donec inveniat? Qui signatur per pastorem ipse et per mulierem. Ipse enim Deus ipse et Dei sapientia. Et quia imago exprimitur in drachma mulier drachmam, perdidit, quando homo qui conditus ad imaginem Dei fuerat peccando a similitudine sui conditoris recessit. Sed accendit mulier lucernam quia sapientia Dei apparuit in humanitate. Lucerna quippe lumen in testa est, lumen vero in testa est divinitas in carne, accensa autem lucerna everrit domum quia mox ut ejus divinitas per carnem claruit, omnis se nostra conscientia concussit, domus namque everritur cum B mino. Uxores jubet subditas esse maritis. consideratione reatus sui humana conscientia perturbatur. Eversa vero domo invenitur drachma, quia dum perturbatur conscientia hominis reparatur in nomine similitudo conditoris.

Et cum invenerit, convocat amicas et vicinas, dicens: Congratulamini mihi, quia inveni drachmam quam perdideram. Quæ amicæ vel vicinæ nisi illæ potestates sunt cœlestes, jam superius dictæ, quæ tanto supernæ sapientiæ juxta sunt, quanto ei per gratiam continuæ visionis appropinquant, sed intuendum cur ista mulier decem drachmas habuisse perhibetur, angelorum quippe et hominum naturam ad cognoscendum se Dominus condidit, quam dum consistere ad æternitatem voluit, eam procul dubio habuit mulier, quia novem sunt ordines angelorum. sed ut compleretur electorum numerus, homo decimus creatus est qui a conditore suo nec post culpam periit, quia hunc æterna sapientia per carnem miraculis coruscans ex lumine testæ reparavit. Ita dico vobis: Gaudium erit coram angelis Dei super uno peccatore pænitentiam agente. Pænitentiam agere est et perpetrata mala plangere et plangenda non perpetrare. Nam qui sic alia deplorat, ut tamen alia committat, adhuc pœnitentiam agere aut ignorat aut dissimulat. Quid enim prodest, si peccata luxuriæ quis defleat et tamen adhuc avaritiæ æstibus anhelet? aut quid si iræ culpas jam lugeat, et tamen adhue invidiæ facibus tabescat? Sed minus est valde D quod dicimus, ut qui peccata deplorat ploranda minime committat. Nam cogitandum summopere est, ut qui se illicita meminit commisisse a quibusdam ctiam licitis studeat abstinere quatenus per hoc conditori suo satisfaciat : ut qui commisit prohibita sibimetipsi abscindere debeat etiam commissa [Forte lcg. concessa], sicque in recta fide et bonis operibus religiose vivens, ad gloriam Deo opitulante pervenict sempiternam.

# HOMILIA XCVI.

## FERIA 1V.

Lectio Epistolæ beati Petri apostoli ad Colossenses. Fraires, omne quodeunque facilis in verbo aut in

ف

valde securi sunt, quod nulla commiserint mala gra- A opere, omnia in nomine Domini Jesu, gratias agentes Deo et Patri per ipsum, etc.

> Quodcunque, inquit, aut dicitis aut agitis, intuentes in Christo, debitam gratiarum actionem Deo et patri referre properate pro illis, quæ per Christum vobis sunt præstita. Etenim psalmis et hymnis et canticis spiritualibus gratiarum actionem vocavit hoc dicens quoniam in cordibus vestris gratias agite Deo, quodcunque, aut dicitis, aut agitis, sic et dicite et agite sicut justum est dicere illos qui talia assegui digni sunt habiti. Hæc enim est vera gratiarum actis, deinde et in hac parte imitans illa quæ ad Ephesios scripserat, vertitur ad specialem consolationem di-

Mulieres, subditæ estote viris, sicut oportet, in Do-

Viri, diligite uxores vestras, et nolite amari esse ad illas. Viros admonet diligere suas uxores, nec moleste erga illas versari.

Filii, obedile parentibus per omnia: hoc enim placitum est Domino. Suadet siliis ut obediant paren-

Patres, nolite ad indignationem provocare filios vestros ut non pusillo animo fiant. Patribus suadet ut non superflue tristent filios suos.

Servi, obedite per omnia dominis carnalibus, non ad oculum servientes, quasi hominibus placentes, sed in simplicitate cordis, timentes Deum. Quodcunque facilis, ex animo operamini, sicut Domino, et non hominibus : scientes quod a Domino accipietis retriad suam similitudinem creavit. Decem vero drachmas C butionem hæreditatis. Domino Christo servite. Jubet et servos obedire suis dominis inspicientes in illam mercedis remunerationem, quæ a Deo illis retribuetur pro sideli servitio, et ita facite sicut et justum est facere eos qui a Deo sibi mercedem tribui exspectant, non sicut hominibus servientes, sed sicut illi a quo et mercedis vicem sibi tribui exspectant. Quicunque enim præcepta apostolica rite servaverit, et Deo per fidem et bona opera placere studuerit. sine dubio remunerationis cœlestis particeps erit, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cam Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæculorum. Amen.

# HOMILIA XCVII.

# ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Este consentiens adversario tuo cito dum es in via cum eo, ne sorte tradat te adversarius judici, et judex tradat te ministro et in carcerem mittaris. Amen, dico tibi non exies inde donec reddas novissimum quadrantem, etc.

Ex præcedentibus et consequentibus manifestus est sensus, quod nos Dominus atque Salvator, dum in istius sæculi via currimus, ad pacem et ad concordiam cohortetur, juxta Apostolum dicentem : Si fieri polest, quantum ex vobis est, cum omnibus hominibus pacem habentes. Nam et in præcedenti capitulo dixerat: Si offeres munus tuum ad altare et ibi resum te. Et hoc infinito statim infert, esto benevolus ant benignus adversario tuo, et reliqua. Et in consequentibus jubet, Diligite inimicos vestros et benefacite his qui vos oderunt, et orate pro persecutoribus vestris. Judicem intelligo Christum, Pater non judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio. Ministrum intelligo ang lum : Et angeli, inquit, ministrabant ei; et cum angelis suis venturum credimus ad judicandos vivos ac mortuos. Carcerem intelligo pænas videlicet tenebrarum, quas alio loco exteriores vocat. Credo propterea quod intrinsecus sint in ipso manentes, vel si etiam quid secretius cogitari potest gaudium divinorum præmiorum, de quo dicatur servo bene merito, Intra in gaudium Domini tni. Quemadmodum etiam et in hac ordinatione B reipublicæ vel a secretario vel a prætorio judicis extra mittitur qui in carcerem truditur. Quadrans genus nummi est, qui habet duo minuta, unde in alio Evangelio mulier illa paupercula et vidua dicitur misisse in corbonam quadrantem, in alio duo minuta, non quod dissonent Evangelia, sed quod unus quadrans duos minutos nummos habeat. Hoc est ergo quod dicit : Non egredieris de carcere donec etiam minuta peccata tua persolvas. De solvendo autem novissimo quadrante potest non absurde intelligi aut pro eo positum quod nihil relinquatur impunitum, sicut loquentes etiam dicimus usque ad fæcem, cum volumus exprimere aliquid ita exhaustum ut nihil relinqueretur, vel ut significarentur nomine quadrantis novissimi terrena peccata. Quar- C ta enim pars distinctorum membrorum hujus mundi et ca novissima terra invenitur, ut incipiens a cœlo secundam aerem numeres, aquam tertiam, quartam terram.

Audistis quia dictum est antiquis : Non mæchaberis. Ego autem dico vobis quoniam omnis qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est eam in corde suo. Justitia ergo minor est regni Dei non mœchari corporum conjunctione, justitia ergo major est regni Dei non mæchari in corde. Multo facilius custodit ne mæchetur in corpore quisquis non morchatur in corde; illud ergo confirmavit qui hoc præcepit, non veni solvere legem, sed adimplere. Sane considerandum est quod non dixit Omnis qui concupierit mulierem, sed Qui viderit mulierem ad concupiscendam cam, id est, hoc fine et hoc animo attenderit ut eam concupiscat quod jam non est titillari delectatione carnis, sed plane consentire libidini, ita ut non refrenetur illicitus appetitus, sed si facultas data fuerit satietur. In his autem duobus, talem differentiam veteres voluerunt quod alterum propassionem, alterum vero passionem nominaverint; inter passionem autem et propassionem hoc interest quod passio reputatur in vitio, propassio licet culpam habeat, tamen non tenetur in crimine; ergo qui viderit mulierem et anima ejus fuerit titillata, hic propassione percussus est; si vero consenserit, et de cogitatione affectum secerit, sicut scriptum est

cordatus sueris quiu frater tuus habet aliquid adver- A in David: transierunt in assectum cordis, de prosum te. Et hoc infinito statim insert, esto benevolus passione transivit ad passionem. Et huic non voluntas peccati deest, sed occasio. Quicunque igitur riderit mulierem ad concupiscendum, id est, si sic aspesarite his qui vos oderunt, et orate pro persecutoribus pestris. Judicem intelligo Christum, Pater non jumachatus eam dicitur in corde suo.

Quod si oculus thus dexter scandalizat te, erue eum et projice abs te: expedit enim tibi ut pereat unum membrorum tuorum, quam totum corpus tuum mittatur in gehennam. Quia supra de concupiscentia mulieris dixerat, recte nunc cogitationem et sensum in diversa volutantem nuncupavit oculum. Per dexteram autem et cæteras corporis partes, voluntatis atque affectuum initia demonstrantur: ut quod mente concepimus, ne opere compleamus: cavendum igitur est, ne quod in nobis optimum est cito lahatur in vitium. Si enim dexter oculus et dextera manus scandalizant, quanto magis ea quæ in his sinistra sunt lsi anima labitur, quanto plus corpus, quod est ad peccatum proclivius!

Et si dextra manus tua scandalizat te, abscinde eam et projice abs te; expedit enim tibi ut pereat unum membrorum tuorum, quam totum corpus tuum eat in gehennam. Ergo et dextra manus accipitur dilectus adjutor et minister in divinis operibus. Nam quemadmodum in oculo contemplatio, sic in manu actio recte intelligitur, ut sinistra manus intelligatur in operibus quæ huic vitæ sunt necessaria, dextra vero in illis actibus in quibus electi Dei in præsenti laborant vita, ut gloria illis per hoc in futuro retribuatur sempiterna, per conditorem et redemptorem nostrum Jesum Christum, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate ejusdem Spiritus sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA XCVIII.

Lectio sancti Evangelii secundum Marcum.
In illo tempore, cum introisset Jesus Hierosolymam in templum, etc.

Quod ingressus civitatem Dominus primo templum adiit formam nobis religionis, quam sequamur præmonstrat, ut cum forte villam aut oppidum, aut altum quemlibet locum, in quo sit domus orationis Deo consecrata intramus, primo ad hane divertamus, et postquam nos Domino per orationum studia commendaverimus, sie deinde ad agenda ea propter quæ venimus temporalia negotia recedamus.

Et circumspectis omnibus, cum jam respera esset hora, exivit in Bethaniam cum duodecim. Non hoc semel fecit, sed per omnes quinque dies ex quo Hierosolymam ascenderat usque ad tempus passionis, hoc ipsum semper agere solebat, ut per diem in templo doceret, noctibus vero exiens moraretur in monte Oliveti, sicut in Luca legimus. Docendo enim incredulis officium correctionis sedulus impendebat, commanendo autem apud fideles gratiam is eis benignitatis propitius exhibebat. Bene autem dicitur, quia circumspectis omnibus exivit in Bethaniam. Inspicit quippe internus arbiter omnium corda, et cum in

nit ubi caput reclinet, secedit ad fideles, et in eis qui obediunt verbo, mansionem sibi una cum Patre facere gaudet, Bethania namque domus obedientiæ

Et alia die cum exirent a Bethania, esuriit. Esu riit vel veritatem bumanæ carnis ostendens, vel esuriens salutem credentium et æstuans ad incredulitatem Israelis.

Cumque vidisset a longe ficum habentem folia, venit, si quid forte inveniret in ea; et cum venisset ad eam, nihil invenit præter folia: non enim erat tempus ficorum. Et respondens Jesus dixit ei : Jam non amplins in æternum quisquam ex te fructum manducet. Quomodo Dominus multa in parabolis dicere, ita etiam causæ erat ut esuriens fructus in ficulnea quæreret, quorum tempus nondum esse, quilibet homo noverat, arboremque quia fructum per id temporis non haberet, æternæ sterilitatis maledictione damnaret, nisi quia plebem quam verbo docebat, hoc etiam facto terrebat, ne quis habendo folia et fructum non habendo, hoc est verba justitiæ absque operibus prætendendo, excidi, et in ignem mereretur projici. ?Unaquæque enim arbor non de floribus, non de foliis, sed fructu suo cognoscitur, id est, unusquisque homo non de æstimatione samæ vel sermonum pompa: sed de suarum testimonio probatur actionum.

Et reniunt Hierosolymam, et cum introisset in templum, cæpit ejicere vendentes et ementes in templo, et mensas nummulariorum, et cathedras vendentium co. C lumbas evertit. Quod maledicendo ficum infructuosam per figuram fecerit Dominus, hoc idem mox apertius ostendit ejiciendo improbos e templo. Neque enim aliquid peccavit arbor, quæ esuriente Domino poma non habuit, quorum necdum tempus advencrat, sed peccavere sacerdotes qui in domo Domini sæcularia negotia gerebant, et fructum pietatis quem debuerant quemque in eis Dominus esuriebat, ferre supersederant. Arefecit Dominus arborem maledicto. ut homines hæc videntes sive audientes multo magis intelligerent sese divino condemnandos esse judicio. si absque operum fructu de plausu tantum sibi religiosi sermonis velut de sonitu, et tegumento blandirentur viridantium foliorum.

Et non sinebat ut quisquam transferret vas per templum. De vasis dicit illis quæ mercandi gratia inferehantur, cæterum absit ut vasa Deo dicata Dominus ejiceret de templo, vel introferri prohiberet in templum, ubi futuri sui examinis insigne prætendit exemplum. Sed potius immunda et profana eliminat vasa de templo, ac ne amplius inferantur prohibet, quando non solum de Ecclesia omnes repellit ac deturbat reprobos, verum etiam ne ultra ad turhandam Ecclesiam intrent, æterno eos verbere compescit.

Et docebat, dicens cis: Nonne scriptum est quia domus mea domus orationis vocabitur omnibus gentibus? Omntbus, inquit, Gentibus, non uni genti Judææ.

contradicentibus ac resistentibus veritati, non inve- A nec in uno Hierosolymæ urbis loco, sed in toto orbe terrarum, et nequaquam taurorum et hircorum, et arietum, sed orationis.

> Vos autem secistis eam speluncam latronum. Qui ad accipienda munera in templo residebant, profecto quia quibusdam non dantibus læsiones exquirerent dubium non erat. Domus ergo orationis spelunca latronum facta fuerat, quia ad hoc in templo assistere noverant, ut aut non dantes munera studerent corporaliter persequi, aut dantes spiritaliter necare.

Et cum mane transirent, viderunt ficum aridam factam a radicibus. Non rami tantum aut stipes infructuosæ fici, sed ipsa etiam radix arefaciendo, sententiam divinæ in se reprobationis ostendit, et Joannes ait, quia securis ad radicem arborum posita nonnulla in parabolis facere solebat. Quid enim B est. Arefacta est itaque ficus a radicibus, ut ostenderetur gens impia non ad tempus, et ex parte corrigenda externorum incursibus, et mox miserante Domino post actam pænitentiam priscæ restituenda libertati, ut sæpe factum sacra historia refert, sed æterna potius damnatione ferienda, arefacta est radicitus, ut intimaretur nefanda plebs non solum humana gloria forinsecus, verum etiam divino intus favore funditus esse destituenda.

> Et respondens Jesus ait illis : Habete fidem Deo. Amen dico vobis quia quicunque dixerit huic monti : Tollere et mittere in mare; et non hæsitaverit in corde suo, sed crediderit quia quodcunque dixerit fiat, fiet ei. Solent gentiles qui contra Ecclesiam maledicta scripsere, improperare nostris quod non habuerint plenam fidem Dei, quia nunquam montes transferre potuerint. Quibus respondendum, non omnia scripta esse quæ in Ecclesia sunt gesta, sicut etiam de factis ipsius Christi, Dei et Domini nostri Scriptura nostra testatur, unde et hoc quoque ficri potuisse, ut mons ablatus de terra mitteretur in mare, si necessitas sieri id poposcisset, quomodo legimus factum precibus B. Patris Gregorii, Neo-Cæsariæ Ponti antistitis viri meritis et virtutibus eximii, ut mons in terra tantum loco cederet, quantum incolæ civitatis epus habebant. Verum quia montis nomine nonnunquam diabolus significatur, videlicet propter superbiam qua se contra Deum erigit, et esse vult similis Altissimo, mons ad præceptum eorum qui fortes fide sunt tollitur de terra, et in mare projicitur, cum prædicantibus verbum doctoribus sanctis, immundus spiritus ab corum corde repellitur, qui ad vitam sunt præordinati, et in turbulentis amarisque infidelium mentibus, vesaniam suæ tyrannidis exercere permittitur, non quod ibi et ante sedem regnumque non habuerit, sed quod tanto acrius in eos quoslibet desævit, quanto amplius se dolet a læsione piorum fuisse depulsum, quem tamen victoria Salvatoris nostri Domini Jesu Christi, liberans electos suos de manibus, ipsum hostem humani generis pro nequitia sua claustris inferni damnabit in perpetuum.

# HOMILIA XCIX.

DOMINICA V POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ ad Romanos.

Fratres, existimo quod non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis, etc.

Ouod ad comparationem æternæ gloriæ, quam sanctis suis Deus ante sæcula præparavit, nihil condignum quis in hoc sæculo possit passionis sustinere; in præsenti lectione apostolus Paulus breviter intimavit dicens: Existimo enim quod- non sunt condignæ passiones hujus temporis, ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis. In quo enim mortale quid immortali potest comparari, aut invisibili visibile, aut æternis temporalia? Si qua tamen in præsenti vita velut quædam possint semina gloriæ colligi, futura B ab hac vita carnali, recipiant nos in æterna tabernaista semina ex tribulationibus et passionibus, quæque patiuntur propter Dominum colliguntur. Sicut alibi idem dicit Apostolus, quod enim in præsenti momentaneum est, et leve, immensum est enim pondus gloriæ futuræ, quam exspectamus qui non respicimus ad ea quæ videntur, sed ea quæ non videntur et æterna sunt, proinde enim omnis tribulatio qualiscumque sit, quæ acciderit, quamvis sæva, quamvis longa videatur, quasi momentaneum ac leve esse putari oportet. Quicumque enim ad suturam aspicit gloriam, quæ nobis est revelata, atque quæsita, ubi transformabitur corpus nostrum mortale, conformis gloriæ corporis Filii Dei.... Quanto majores enim tribulationes in hoc mundo pro Christo patimur, tanto amplius nobis magnitu- C dinem gloriæ credamus cumulari.

Nam exspectatio creaturæ revelationem filiorum Dei exspectat. Exspectatio creaturæ exspectatio hominis rationabilis est, qui exspectat diem judicii, quo revelabitur quanta sit gloria præparata his qui in hoc seculo fideliter pro Deo tribulationes sustinent, et laborant in Domini voluntate.

Vanitati enim creatura subjecta est. Id est, omnis homo vanit ti hujus mundi invitus est subjectus, quandiu temporalibus deditus est rebus, vel quandiu istis transitoriis utitur, quæ transeunt tanquam umbra.

Non volens. Non enim sicut sponte peccavit homo, sic etiam sponte damnatus est : sed voluntate ejus qui disponit universa, cujus etiam homo contempsit D præcepta. Subjectus est autem homo vanitati, quandiu in hac mortali vixerit carne. Sequitur.

Quoniam et ipsa creatura liberabitur a servitute corruptionis in libertatem gloriæ filiorum Dei. Creatura autem recte dicitur homo, quandiu creaturæ non creatori deservit. Cum autem fidem perceperit, et Dominum Deum suum agnoverit, et ejus obedire cœperit voluntati, non jam creatura, sed Dei filius muncupatur. Ista autem creatura, id est, homo, cum divina inspirante gratia crediderit, liberabitur a servitute corruptionis, ut non interitui serviat, cui serviunt omnes peccatores, quandiu in peccatis peranonent. Liberabitur autem ab ista corruptione et

A nequitia, per fidem in libertatem gloriæ filiorum Det. ita ut jam non carni, nec terrenis serviat desideriis, non diabolo sed Christo, cujus gloriæ particeps e: cohæres ipsius gratia efficiatur.

Scimus enim quod omnis creatura ingemiscit. Quod dicit omnis creatura, nunc angelorum et hominum naturam dicit, quia ut in Evangelio Dominus ait: sicut angeli gaudent super pœnitentes, ita dolent et ingemiscunt super converti nolentes, et quotidie nostra spectantes certamina, dolent valde cum convincimur a diabolo; cum vero vincimus multo plus gaudent. Quapropter si cum sanctis Angelis in cœlo gaudere cupimus, eorum nunc gaudium in bona nostra conversatione, dignis moribus in castitate vitre magno studio perficere debenus, ut cum deficiamus cula simul gaudere cum illis.

Non solum autem illa sed nosmetipsi. Id est, apostoli et apostolici viri in Ecclesia sanctorum successores apostolorum.

Primitias Spiritus, id est, pignus et dona sancti Spiritus habentes, intra nos gemimus, adoptionem filiorum Dei exspectantes, redemptionem corporis nostri. Gemimus enim adoptivos silios Dei fratres nostros. auos docere et instituere missi sumus, donce videamus eos in omni bono proficere, ut filii Dei et hæredes Christi effici mereantur. Donec ergo nos, inquam, qui instituimur ab eis negligimus et moramur, et emendationis nostræ tempus longius protelamus, nec non invisibilibus delectamur, ad dolores apostolos commovemus, ac luctum similiter et sanctis prædicatoribus disciplinam docentībus dolorem ingerimus. qui cum nostras prospiciunt iniquitates, magno se affigunt luctu pro excessibus nostris, et divinam pro nobis implorant pietatem, humiliter de præteritis veniam postulantes, et de futuris custodiam. Hæc ergo et his similia diligenter ac sideliter cogitantes non aquiescamus eis, qui per liberum arbitrium in superbiam elati præcipitare semetipsos, magis quam elevare conantur, sed humiliter consideremus illud quod Apostolus dicit, Deus qui operatur in vobis et velle et perficere, gratias agamus Domino ac Salvatori nostro, qui nos nullis præcedentibus meritis vulneratos curavit, et inimicos reconciliavit, et de captivitate redemit, de tenebris ad lucem reduxit, de morte ad vitam revocavit, et humiliter confitentes fragilitatem nostram illius misericordiam deprecemur. Ut quia nos secundum Psalmistam misericordia sua prævenit, dignetur in nobis non solum custodire, sed etiam augere munera et beneficia sua, quæ ipse dignatus est dare, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in unitate Spiritus sancti Deus nunc et semper, et in sæcula sæculorum.

## HOMILIA C.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Estote misericordes, sicut et Pater vester misericors est.

multiplici scilicet sua misericordia, qua ctiam jumenta salvat, temporalia bona largiendo vel cœlestia bona singulari gratia, qua electos solum glorificat inspirando. Sed sive hoc sive illud sive utrumque intelligas, magna Dei bonitate fit, quæ nobis imitanda pracipitur, si filii Dei esse volumus, gloriam-

Nolite judicare; et non judicabimini, nolite condemnaque filiarum Dei obtinere. re, et non condemnabimini. Hoc loco nihil aliud nobis pracipi existimo, nisi ut ca facta quæ dubium est, quo animo fiant in meliorem partem interpretemur.

Dimittite; et dimittetur vobis, date et dabitur vobis. Dimittere nos injurias, dare beneficia jubet, ut et nobis peccata dimittantur, et vita detur æterna. Qua sontentia brevi sed eximia cuncta, quæ latissime de conversando cum inimicis mandaverat, comprehen-

Mensuram bonam, et confertam, et congitatam, et dendo concludit. supereffuentem [dabunt] in sinum vestrum. Huic Simile est quod alibi dicit, ut et ipsi recipiant vos in æterna tabernacula. Non enim pauperes ipsi, sed Christus mercedem his qui elcemosynam fecere redditurus est. Quam tamen in sinum dare dicuntur, quia promerendo illius occasionem dedere, cum vel egentibus miserti vel improbe savientes fortiorum sunt, et tolerati patientia, et beneficentia sustentati, et ad ipsam aliquoties fidem indulgentiæ gratia

Eadem quippe mensura qua mensi sueritis, remetistur vobis. Et Apostolus ad cleemosynam Corinthios C probati. hortans, inter alia dicit, qui parce seminat, parce et mctet, et qui seminat in benedictionibus de benedictionibus et metet. Potest autem de omnibus, quæ mente, manu, lingua, gerimus accipi, quia tu reddes singulis,

inquit, secundum opera corum. Dicebat autem illis et similitudinem. Nunquid potest cocus cocum ducere? Nonne ambo in soveam cadent? Sensus hujuscemodi sententiæ pendet ex superioribus, ubi de danda eleemosyna et injuria dimittenda præcipitur. Si te, inquit, ira contra violentum, et contra potentem philargyria cæcaverit, nunquid tua mente vitiata vitium ejus curare poteris? Aut ille solus qui injuriam fecit, et non tu etiam qui ferre nesciebas reus deputaberis? At si mitem te, tranquillumque pectoris ejus improbitas invenerit, et ille ad D pœnitentiam movebitur, et tu patientiæ præmio donaberis, quia cæcum vidente oculo, hoc est, corde

sereno ducere curabas ad lumen. Non est discipulus super magistrum; perfectus autem omnis erit, si sit sicut magister cjus. Si magister, qui utique quasi Deus potuit non suas ultum ire injurias, sed ipsos maluit insecutores patiendo reddere mitiores, camdem necesse est discipuli, qui puri homines sunt, regulam perfectionis sequantur.

Quid autem vides festucam in oculo fratris tui, trabem autem quæ in oculo tuo est, non consideras? Oculus hic pro sensu mentis ponitur, et hoc ad superiora respicit, ubi cæcum a cæco duci, id est, pec-

Misericors est Deus super ingratos, et majore vel A cantem a peccatore castigari non posse præmonuit. Multi enim superbia vel odio. Philargyria vel avaritia. vel alio quolibet crimine præventi levia hæc aut nulla judicantes acerrime corripiunt, quos subita viderint ira turbalos, oculum mentis a solito puritatis statu quasi festuca irruente mutasse, atque immemores Dominici præcepti, quo ait, Nolite condemnare et non condemnabimini, magis amant visuperare et damnare, quam emendare aique corrigere.

Et quomodo potes dicere fratri tuo : Frater, sine ejiciam festucam de oculo tuo, ipse trabem in oculo tuo non videns? Hæc cum fratre agis verbi gratia quod iva ille peccavit, tu odio reprehendis. Quantum autem inter sestucam et trabem, tantum inter iram B distat atque odium. Odium est enim ira inveterata, quæ quasi vetustate ipsa tantum acceperit, ut merito appelletur trabes. Fieri autem potest ut si irasceris homini velis cum corrigi; si autem oderis hominem, non potes eum velle corrigere, et ideo impossibile dicitur, ut sestucam fratris oculo demat, qui suo trabem gestat in oculo.

Hypocrita, ejice primum trabem de oculo tuo, et lunc perspicies ut educas festucam de oculo fratris tui. Id est, primum expelle abs te odium, et deinceps poteris jam eum quem diligis emendare. Et est verc multum cavendum, et molestum hypocritarum, id est, simulatorum genus, qui cum omnium vitiorum accusationes odio et livore suscipiant, etiam consultores videri se volunt, et ideo pie cauteque vigilandum est, ut cum aliquem reprehendere vel o! jurgare necessitas cocgerit, primo cogitemus utrum tale sit vitium, quod nunquam babuimus, vel quo caruimus, et si nunquam habuimus, cogitemus et nos homines esse, et habere potuisse. Si vero habuimus et non habemus, tangat memoriam communis infirmitas, ut illam reprehensionem aut objurgationem, non odium sed misericordia præcedat, sicque docirina salubris ex dilectione Dei et proximi confirmata, tam doctori quam ctiam auditori ad æternam proficiet salutem, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto, vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CI.

IN VIGILIA SANCTI JOANNIS BAPTISTÆ.

Lectio Jeremiæ proplictæ.

Priusquam te formarem in uiero, novi te; et antequam exires de vulva, sanctificavi te, et prophetam in gentibus dedi te.

Non quod ante conceptionem, ut hæresis suspicatur, suerit Jeremias, sed quod præscierit eum futu rum Dominus, cui necdum facta jam facta suni secundum illud quod Apostolus loquitur qui vocat e quæ non erant, quasi ca essent. Quidam hunc locu super Salvatore intelligunt, qui proprie propheta e gentium, et per apostolos vocavit omnes nation Iste enim vere priusquam in utero formaretur vir nali, et antequam exirct de vulva matris, sanci

catus in utero est, et notus Patri, quippe qui semper A penetratur, recte et in templo Salomonis mysticus in Patre, et in quo semper Pater.

Et dixi: Domine Deus, ecce nescio loqui, quia puer ego sum. Et dixit Dominus ad me : Noli dicere, Quia puer sum, quoniam ad omnia quæ mittam te, ibis; et universa quæ mandavero tibi, loqueris. Ne timeas a facie eorum, quia tecum ego sum ut eruam te, dicit Dominus. Quando autem venit in corpus humanum, dicit in exordio: Nescio loqui, quia juvenis ego sum. Juvenis propter dispensationem, senex juxta hoc. quod primogenitus omnis creaturæ. Juvenis quia in consummatione jam sæculi, et in extremo hujus vitæ tempore advenit. Dicit itaque, nescio loqui, scio enim quædam majora loqui, scio eloquium tuum, scio verbum tuum, Sion, tibi scio loqui, hominibus nescio loqui, juvenis sum.

Et misit Dominus manum suam et tetigit os meum; et dixit Dominus ad me: Ecce dedi verba mea in ore tuo; et constitui te super gentes, et super regna, ut erellas, et destruas, et disperdas, et dissipes, et ædifices, et plantes, dicit Dominus omnipotens. Considerandum quod quatuor tristibus duo læta succedant. Neque enim poterant ædificari bona, nisi destructa essent mala, nec plantari optima, nisi eradicarentur pessima. Omnis enim plantatio quam non plantavit cœlestis Pater eradicabitur, et ædificatio quæ super petram non habet fundamentum, sed in arena exstructa est, sermone Dei suffoditur atque destruitur, illam quam consumet Jesus spiritu oris sui, et destruet adventu præsentiæ suæ, omnom scilicet sapetuum. Porro ea quæ elevantur contra scientiam Dei, et in sua confidunt sapientia, quæ apud Deum stultitia est dissipabit atque deponet, ut ædificentur pro his humilia, et in locum superiorum quæ deurucia sunt et evulsa, exstruantur atque plantentur, quæ ecclesiasticæ conveniunt veritati, et impleatur illud quod dicit Apostolus, Dei adificatio, Dei agrisultura estis.

# HOMILIA CII.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. Fuit in diebus Herodis, regis Judææ, sacerdos quidam nomine Zacharias.

Sacrosancta præcursoris Domini nobilitas non solum a parentibus, sed et a progenitoribus gloriosa descendit, quatenus adventus illius fidem non subita inspiratione conceptam, verum habita magis propagatione susceptam liberius prædicaret.

De vice Abia. Viginti quatuor de sacerdotibus ordines in ministerio domus Domini sorte a Salomone sunt divisi, in quibus Abia familiæ, de qua Zacharias ortus est, sors contigit octava. Non frustra primus Novi Testamenti præco in octavæ sortis vice nascitur, quia sicut septenario sæpe numero propter sabbatum vetus Testamentum, sic Novum aliquoties octonario propter sacramentum resurrectionis exprimitur. Unde quia non aliter quam per observastiam utriusque Testamenti regni cœlestis aula

quindecim graduum ascensus fuisse narratur.

Et uxor ejus de filiabus Aaron; plena igitur laudatio, quæ genus, mores, officium, factum, judicium comprehendit. Genus in majoribus, mores in aguitate, officium in sacerdotio, factum in mandato, in justificatione judicium.

Erant autem justi ambo ante Deum. Beatus qui in conspectu Dei justus est atque laudabilis, evenit quippe ut laudent homines eum, qui non est laudabilis, et ei detrahant, qui minime detractione dignus est. Solus Deus et in laude et in vituperatione justus est judex.

Incedentes in omnibus mandatis et justificationibus Domini, sine querela, etc. Plerumque justitia durior B hominum iram provocat, quæ vero temperata est, ipsa suæ dulcedinis gratia etiam invidiæ quærimoniam vitat. Quando enim facimus mandatum Dei, et in concupiscentia nostra vanæ gloriæ sordes spargimus, ut hominibus placeamus, non illud absque querela facimus.

Factum est autem cum sacerdotio fungeretur Zacharias in ordine ricis sua, etc. Qui enim sorte eligitur'humano judicio non comprehenditur. Ille igitur guærebatur, guem iste figurabat verus in æternum sacerdos cui dicitur, tu es sacerdos in æternum, qui non hostiarum cruore, sed proprio Patrem Deum generi reconciliaret humano. Sed tunc sanguis fundebatur in specie, sacerdos ordinabatur, nunc quia veritas venit, relinquamus speciem et veritatem secrilegam perversamque doctrinam disperdet in per- C quamur. Tunc quidem vices erant, nunc autem est perpetuitas. Quem alium significabat Zacharias sacerdos, nisi eum sacerdotem, cui sacrificium non esset commune cum cæteris, qui non manufactis templis sacrificaret pro nobis, sed in sui corporis templo nostra peccata vacuaret?

> Sorte exit ut incensum poneret, etc. Incensum autem in sancta sanctorum a pontifice deferri, expectante foras templum omni populo decima die septimi mensis est jussum, et hanc diem expiationis sive propitiationis vocari, quæ apud nos ob varium lunæ discursum, qua menses computant Hebræi, modo in mense Septembri, modo incidit in Octobri, qui scilicet mensis quo pascha geritur, et ordine conditionis et edicto legis anni principium tenet, dicente Romino: Mensis iste vobis principium mensium, primus erit in mensibus anni.

> Apparuit autem illi angelus Domini, stans a dextris altaris incensi, etc. Non immerito angelus videtur in templo, quia veri sacerdotis jam nuntiabatur adventus, et cœleste sacrificium parabatur, in quo angeli ministrarent. Bene angelus, et in templo et juxta altare, et a dextris apparet, quia videlicet et veri sacerdotis adventum in mysterium sacrificii universalis et cœlestis doni gaudium prædicat. Nam sicut per sinistram præsentia, sic per dexteram sæpe bona prænuntiantur æterna.

Ait autem ad illum angelus: Ne timeas, Zacharia, quoniam exaudita est deprecatio tua, et uxor tua Elisabeth pariet tibi filium, et vocabis nomen ejus Joan- A abjectionem increduli populi permanentis, de quibus nem. Deprecationem dicens exauditam partum continuo promittit uxoris, non quod ille qui pro populo oblaturus intraverat, relictis verbis vocis pro accipiendis filiis orare potuerit, sed quod dicit : Exaudita est deprecatio tua, populi redemptionem signisicat. Quod vero adjungit, et uxor tua pariet tibi filium, ejusdem redemptionis ordinem pandit, quod videlicet natus Zachariæ filius redemptori illius populi præconando sit iter facturus.

Et erit gaudium tibi et exsultatio, et multi in natiritate ejus gandebunt. Notandum quod nato præcursore multi gaudent, nato autem Domino annuntiat angelus, gaudium magnum quod erit omni populo, quia videlicet hic salutem multis prædicare, ille omnibus qui volunt advenit donare.

Et erit magnus coram Domino. Non corporis hic, sed animæ magnitudinem declaravit, est coram Domino magnitudo animæ, magnitudo virtutis, est ctiam parvitas animæ et pueritia virtutis.

Vinum et siceram non bibet. Sicera interpretatur ebrietas, quo vocabulo Hebræi omne quod inebriare potest poculum, sive de pomis, sive de frugibus, seu de qualibet alia materia confectum significant. Proprium vero in lege Nazarenorum erat, vino et sicera tempore consecrationis abstinere, unde Joannes, Samson et Jeremias, cæterique tales ut semper Nazareni, id est, sancti manere possent, semper his abstinere satagunt.

Et Spiritu sancto replebitur adhuc ex utero matris suce. Non est dubium verum hoc angeli esse promissum, siquidem sanctus Joannes, antequam nasceretur, matris adhuc in utero positus Spiritus accepti gratiam designavit.

Et multos filiorum Israel convertet ad Dominum Deum ipsorum. Cum Joannes, qui Christo testimonium perhibens, in ejus fide populos baptizabat, dicitur filios Israel ad Dominum Deum ipsorum convertisse, patet profecto Christum esse Dominum Deum ipsorum.

Et ipse præcedet ante illum in Spiritu et virtute Eliæ. Bene in spiritu et virtute Eliæ præcedere dicitur, quia sicut ille præco venturus judicis, ita hic præco factus est redemptoris.

Ut convertat corda patrum in filios, et incredulos n ad prudentiam justorum, parare Domino plebem persectam. Corda patrum in filios convertere est spiritalem sanctorum antiquorum scientiam populis prædicando infundere. Prudentia vera justorum est, non de legis operibus justitiam præsumere, sed ex fide salutem quærere. Sic ergo plebs Domino perfecte præparatur. Cum in recta side et saucta conversatione ad Domini servitium pleniter convertitur.

# HOMILIA CIII. IN NATIVITATE SANCTI JOANNIS BAPTISTÆ. Lectio Isaiæ prophetæ.

Hæc dicit Dominus . Audite, insulæ, et attendite, populi de longe.

l'ost vocationem reliquiarum populi Israel, et

dixerat, non est pax impiis dicit Dominus, transit ad ecclesias de gentibus congregatas, et eis sub insularum nomine loquitur, quæ persecutorum quasi maris fluctibus patent, et ex omni parte sæviente naufragio conduntur potius, quam moventur. Ac ne quis putet violentam esse expositionem nostram, et non ad gentes pertinere quod dicitur, sed ad synagogas populi Judæorum, sequitur, et attendite populi, sive gentes de longe, hoc est ab extremis finibus terræ, vel ut LXX transtulerunt : Post multum tempus stabit, hoc est, non hoc tempore quo dicuntur, sed post multa fient tempora.

Dominus, inquit, ab utero vocavit me; de ventre matris meæ recordatus est nominis mei. Quod nunc interim audientibus videtur obscurum, postea autem cunctis gentibus notum siet, quando Gabriel Joseph de partu dixerit virginali, et rocabis nomen ejus Jesum, ipse enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum.

Et posuit os meum quasi gladium acutum, posuit quoque os ejus quasi gladium acutum, ut spiritu oris sui interficiat impium. De quo gladio ipse in Evangelio loquitur, non veni pacem mittere in terram sed gladium, malos a bonis separans. Veni enim dividere hominem contra Patrem suum, et filiam contra matrem suam, et nurum contra socrum suam.

Et in umbra manus suæ protexit me. In umbra manus Dei se esse protectum asserit, ut carnis vilitas divinitatis potentia tegeretur, angelo ad virginem nuntiante, Spiritus sanctus veniet super te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi.

Posuit me sicut sagittam electam, in pharetra sua abscondit me. Quando dicitur sagittam electam, ostendit habere Deum sagittas plurimas, sed non electas, quæ sagittæ prophetæ sunt et apostoli qui in toto orbe decurrent. De quibus in alio loco canitur: Sagittæ acutæ potentissimæ, populi sub te cadent, et iterum, Sagittæ potentes acutæ cum carbonibus desolatoriis. Christus autem de multis sagittis et filiis plurimis, una sagitta electa et filius unigenitus est, quam in pharetra sua abscondit, id est, in humano corpore, ut habitaret in eo plenitudo divinitatis corporaliter, raraque esset credentium fides, et cui supra dicitur: Tu es Dens absconditus et nesciebamus. Quam sagittam et sponsa vulnus accipiens loquitur in Cantico canticorum: Vulnerata charitate ego sum.

Et dixit mihi: Servus meus es tu, Israel, quia in te gloriabor. Servus, quia cum in forma Dei esset formam servi est dignatus assumere. Ostendit eum appellari servum, qui sit formatus ex utero, qui et in Psalmo dicit, de ventre matris meæ Deus meus es tu. Et Israel, quia natus de semine Judæorum. Ouodque de nullo alio servorum intelligi potest, jungitur, quia in te gloriabor. Dicit enim et ipse in Evangelio, Pater, glorificavi nomentuum, qui in Psalmo loquitur, exurge, gloria mea; exurge, psalterium et cithara, id est, omnium virtutum chorus, dedi te in terræ. Id est, ut illumines universum mundum et salutem meam, per quam omnes salvi fiant, usque ad extremum terræ facias pervenire. Hæc enim per apostolorum prædicationem facta cognoscimus, de quibus Psalmista prædicens ait: In omnem terram exiit sonus corum, et in fines orbis terræ verba corum. Reges videbunt et consurgent principes, et adorabunt propter Dominum Deum tuum, et sanctum Israel, qui elegit te. Hæc fient quando venerit Christus in gloria Patris cum angelis suis, et sederit in throno gloriæ suce judicare vivos et mortuos; tunc omnes adorabunt eum, propter Dominum Deum Patrem suum, quia fidelis est qui elegit eum. Sive ita intelligendum, reges quorum cor in manu Dei est, et Ecclesiæ princines sunt, adorabunt eum, quia sidelis est Dominus B tiam Elisabeth didicit, quod didicerat a marito. sanctus Israel. De Christo ctenim et quæ sequuntur intelligi possunt, dicit enim in tempore placito exaudivi te, et in die salutis auxiliatus sum tui. Hoc testimonio Apostolus usus dicens, tempore opportuno exaudivi te, et in die salutis auxiliatus sum tui, ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis. Tempus placitum et opportunum, et dies salutis passio Salvatoris est et resurrectio. Cui et idem Pater in subsequentibus ait : Dedi te in sædus populi, ut suscitares terram et possideres hæreditales dissipatas, ut diceres his qui vincti sunt, exite, et his qui in tenebris, relevamini. In fœdus populi, subauditur Judæorum, his, videlicet, qui ex illis credere voluerunt, et suscitabit terram, quæ in idololatriæ jacebat erroribus. Et possidebit hæreditates desertas, quæ habitatorem non C hibebant Dominum, et dicit his qui peccatorum vinculis stringebantur, exite, quia funibus peccatorum suorum unusquisque constringitur. Et his qui sedebant in tenebris et lucem videre non poterant, ait: relevamini; hi enim onnes postquam conversi fuerint et clarum Christi lumen aspexerint, pascentur in viis et semitis sanctarum Scripturarum, et dicent: Dominus pascit me, et nihil mihi deerit, in loco pascuæ ibi me collocabit, super aquam refectionis educabit me, qui cum Patre et Spiritu sancto, vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CIV. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, Elisabeth impletum est tempus pariendi, et peperit filium.

Verbum impletionis sancta Scriptura in bonorum tantum ortu vel obitu, vel actu ponere consucvit, quorum vitam plenitudine perfectionis habere significat. Denique Elisabeth impletum est tempus pariendi, impleti dies Mariæ ut pareret, implevit Salomon ædificare domum Domini, defunctus est Abraham, vel alius aliquis patrum senex et plenus dierum, et postquam venit plenitudo temporis misit Deus Filium suum; at contra dies impiorum inanes et vacui. Viri enim sanguinum et dolosi non dimidiabunt dies suos.

Et audierunt vicini et cognati ejus quia magnificusit Dominus miscrico-diam suam cum illa, et congra-

lucem gentium, ut sis salus mea usque ad extremum A tulabantur ei. Habet sanctorum editio lætitiam plurimorum quia commune est bonum, justitia enim communis est virtus, et ideo in ortu justi futuræ vitæ insigne præmittit, et gratia secuturæ virtutis exultatione vicinorum præfigurante signatur.

> Et factum est in die octavo venerunt circumcidere puerum, et rocabant eum nomine patris sui Zachariam. Et respondens mater ejus dixit: Nequaquam, sed vocabitur Joannes. Mire sanctus Evangelista præmittendum putavit, quod plurimi infantem patris nomine Zachariæ appellandum putarent, ut advertas matri nomen alicujus displicuisse degeneris, sed in sancto infusum Spiritu, quod ab angelo ante Zachariæ fuerat prænuntiatum, et quidem ille mutus intimare vocabulum filii nequivit uxori, sed per prophe-

> Et dixerunt ad illam: Quia nemo est in cognatione tua qui vocetur hoc nomine. Innuebant patri ejus quomodo vellet vocari eum. Et postulans pugillarem, scripsit dicens: Joannes est nomen ejus. Et mirati sunt universi. Joannes est, inquit, nomen ejus, hoc est, non ei nos nomen imponimus, quia jam a Deo nomen accepit, habet vocabulum suum quod agnovimus, non quod elegimus. Nec mireris, si nomen mulier quod non audivit asseruit, quando ei Spiritus sanctus qui angelo mandaverat revelavit, neque poterat Domini ignorare prænuntium quæ prophetaverat Christum, et bene additur, quia nemo in cognatione ejus vocatur hoc nomine, ut intelligas nomen non generis esse, sed vatis.

> Apertum est illico os ejus et lingua ejus, et loquebatur benedicens Deum, et factus est timor super omnes vicinos eorum. Quia vox clamantis in deserto nata est, merito est lingua parentis soluta. Neque enim patrem a laudibus silere decebat, qui Verbi præcone sibi nato gaudebat, quippe cui labia, quæ incredulitas vinxerat, fides jam solvit. Verum hæc etiam allegorice si quis perscrutari desideret, Joannis celebrata nativitas, gratiæ Novi Testamenti est inchoata sublimitas. Cui vicini et cognati patris nomen, quam Joannis imponere malebant, quia Judæi qui legis ei observatione quasi affinitate juncti erant, magis justitiam, quæ ex lege est sectari, quam sidei gratiam suscipere cupiebant. Sed Joannes, hoc est, gratiæ Dei vocabulum, mater verbis, pater litteris intimare satagunt, quia et lex ipsa psalmique ac prophetæ apertis sententiarum vocibus gratiam Christi prædicant, et sacerdotium illud vetus figuratis caremoniarum et sacrificiorum umbris, eidem testimonium perhibet. Pulchreque Zacharias octava die prolis editæ loquitur, quia per Domini resurrectionem quæ octava die post septimam sabb..ti facta est, occulta sacerdotii regalis arcana patucrunt, linguaque pontificum Judæorum quam di@dentiæ vincula strinxerant, intelligentiæ rationabilis est voce soluta.

Et super omnia montana Judææ divulgabantur omnia verba hæc, et posuerunt in corde suo, dicentes: Quis putas puer iste erit? Etenim manus Domini erat cum ido. Magna opera Domini, exquisita in omnes roluntates ejus. Ecce enim unum Zachariæ silentium, non ipsi tantum cui datur ad pænam incredulitatis et signum credendi proficit, sed et cum aufertur, omnes vicinos ejus miraculo ac timore stupefacit, omnia circumquaque montana fama nati prophetæ perfundit, omnes qui audire poterant, ad perquirendum diligentius pueri qui natus est modum statumque sollicitat, ut his videlicet atque hujusmodi futurus Christi propheta commendetur auspiciis, itemque, ut ita dixerim, præcursorem veritatis præcurrentia signa præbeant.

Et Zacharias pater ejus impletus est Spiritu sancto, et prophetavit dicens: Benedictus Dominus Israel, quia visitavit et secit redemptionem plebis suæ Israel. Ecce loquela quæ sola est ablata dissidenti, cum spiritu prophetiæ est restituta credenti. Visitavit autem Dominus plebem suam quasi longa infirmitate tabescentem, et quasi venditam sub peccato unici Filii sui sanguine redemit, qui vivit et regnat cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti Deus per omnia sæcula seculorum. Amen.

# HOMILIA CV.

DOMINICA VI POST PENTECOSTEN.

Lectio Epistolæ B. Petri apostoli.

Charissimi, omnes unanimes in oratione estote, compatientes, fraternitatis amatores, misericordes, humiles, non reddentes malum pro malo, et maledictum pro maledicto, sed e contrario benedicentes, etc.

Quia superius diversas personas conditionis et C sexus congrua sibi discretione docebat, jam nunc omnes communiter admonet in sidei Donunicæ causa unum cor et unam habere animam.

Quia in hoc vocati estis ut benedictionem hæreditate possideatis. Dicente videlicet judice, venite, benedicti Patris mei, percipite regnum. Potest benedictio hæreditatis et illa intelligi, qua Ecclesiam in futura vita perpetua benedixit, unde etiam nunc spe futurorum gratulabunda canit, exaltabo te, Deus rex meus, et benedicam nomen tuum in æternum, et in sæculum sæculi. Quod ergo quisque in futuro invenire desiderat, hoc in præsenti meditari et agere satagat, et conditorem videlicet, et proximum sincera voce benedicere et seipsum etiam pariter divina ac fraterna benedictione dignum reddere, D quia

Oculi Domini super justos, et aures ejus in preces eorum: vultus autem Domini super facientes mala. Quia beatus Petrus malum nos pro malo reddere vetuerat, imo maledicentibus benedicere jusserat, recte prophetico testimonio astruit, superna inspectione, et bonos semper videri, et malos, quatenus meninerimus, et nostram patientiam qua toleramus malos, et nostram benevolentiam qua persequentibus bona optamus æterno præmio remunerandam, et persecutores nostros si pæniteri noluerint digno plectendos esse supplicio. Si vero pænituerint, nos quoque pro ipsorum salute, quam deprecabamus

cum illo. Magna opera Domini, exquisita in omnes A a Domino coronam justes congratulationis acceroluntates ejus. Ecce enim unum Zacharise silentium, pturos.

Et quis est qui vobis noceat, si boni æmulatores sucritis? De his dicit quæ nobis ab adversariis per verba contumeliosa, per danna rerum temporalium, per tormenta corporis accidunt. Hæc enim et hujusmodi omnia cum sidelibus irrogantur, duntaxat qui boni æmulatores sunt, et hoc secundum scientiam nequaquam eis nocere possunt, sed palmam magis patientiæ æquanimiter tolerantibus afferunt, et e contra illis qui irrogant pænam accumulando æternam plurinum nocent. Si quis autem hujusmodi adversis victus desicit, non huic ille qui malum intulit, sed ipsi sibi qui hoc patienter serre recusavit nocuit.

Sed et si quid patimini propter justitiam, beati eritis. Non solum, inquit, nihil vobis nocet, qui bonum facientibus mala irrogat, sed etiam cum vos propter bona quæ exsecratur hostis insequitur, causam vobis majoris beatitudinis præstat, cum patientiæ vestræ vires exercet, juxta illud Evangelicum: Beati qui persecutionem patiuntur propter justitiam.

Dominum autem Christum sanctificate in cordibus restris. Quid est Dominum sanctificare in cordibus nostris, nisi sanctitatem ejus, quam sit incomprehensibilis gloriæ, intimo cordis affectu intueri, quantam in se sperantibus vincendi fortitudinem dare valet, cujus inæstimabilis sanctitas fulget. Qui cum Patre et Spiritu sancto, vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CVI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, cum turbæ irruerent ad Jesum, ut audirent verbum Dei, et ipse stabat secus stagnum Genesareth.

Stagnum Genesareth idem dicunt esse quod mare Galikeæ et mare Tiberiadis. Sed mare Galikeæ ab adjacente provincia dictum, mare Tiberiadis a proxima civitate, quæ olim Cennerech vocata, sed ab Herode tetrarcha, instaurata in honorem Tiberii Cæsaris, Tiberias est appellata. Porro Genezar a laci ipsius natura, qui a crispantibus aquis de ipso sibi excitare auram perhibetur, Græco vocabulo quasi generans sibi auram dicitur.

Et vidit duas naves stantes secus stagnum. Duze paves secus stagnum positie circumcisionem et præputium figurant, quas bene Jesus vidisse perhibetur, quia in utroque populo novit Dominus qui sunt ejus, corumque cor a fluctibus sæculi hujus ad futuræ vitæ tranquillitatem, quasi ad soliditatem littoris videndo, hoc est, misericorditer visitando provehit.

Piscatores autem descenderant et lavabant retia. Piscatores sunt Ecclesiæ doctores qui rete fidei comprehensos, et de profundo ad lumen elatos, quasi pisces littori, sic terræ viventium advehunt, quasi quædam retia piscantium sunt complexæ prædicantium dictiones, quæ eos quos cæperint in fide non amittant. Unde et retia quasi retinentia sunt vocata,

sed her retia modo laxantur in capturam, modo lota A sæculi crescet. Sed quod impletæ merguntur, hoc plicantur, quia non omne tempus est habile doctrinæ, sed nunc exercenda lingua doctori, nunc suimet cura gerenda.

Ascendens autem in unam navim, quæ erat Simonis, rogavit eum a terra reducere pusillum. Et sedens docebat de navicula turbas. Navis Simonis est Ecclesia primitiva, de qua Paulus ait : Qui enim operatus est Petro in apostolatu circumcisionis, operatus est et mihi inter gentes, bene una dicta, quia multitudinis credentium erat cor unum et anima una. De qua docebat turbas, quia de auctoritate Ecclesiæ usque hodie gentes docet.

Ut cessavit autem loqui, dixit ad Simonem: Duc in altum, et laxate retia vestra in capturam. Quod primo rogavit Simonem navim a terra reducere pusillum, B lant, sed voce morum et actuum suorum suadent a significat vel temperate utendum verbo ad turbas, ut nec terrena eis præcipiantur, nec sic a terrenis in profunda sacramentorum recedatur, ut ea penitus non intelligant, vel prius in proximis regionibus gentibus prædicandum, ut qui dicit item Petro, duc in altum et laxate retia vestra in capturam, ad remotiores gentes quibus postea prædicatum est, perti-

Et respondens Simon dixit illi: Præceptor, per totam noctem laborantes nihil cepimus, in verbo autem ino laxabo rete. Nisi Dominus ædificaverit domum, in vanum laborant qui ædificant eam. Nisi Dominus cor illustraverit auditorum, doctor in nocte laborat. Nisi in verbo supernæ gratiæ laxata fuerint instrumenta disputationum, frustra vocis suæ prædicator jaculum C mittet, quia sides populorum non sapientia verbi compositi, sed divinæ vocationis munere prævenit.

Et cum hoc secissent, concluserunt piscium multiludinem copiosam, rumpebatur autem rete eorum. Præ multitudine piscium rete rumpebatur, quia nunc a confessione fidei etiam cum electis reprobi tanti intrant, qui ipsam quoque Ecclesiam, hæresibus scindant. Rumpitur autem rete, sed non labitur piscis, quia suos Dominus etiam inter persequentium scandala servat.

Et annuerunt sociis qui erant in alia navi, ut venirent et adjuvarent eos. Alia navis, ut prædiximus, est Ecclesia de gentibus, quæ et ipsa non sufficiente una navicula piscibus impletur electis, quia novit Dominus qui sunt ejus, et apud ipsum certus est suorum D de naviculis piscatores primo Petrum et Andream, numerus electorum. Dumque tot in Judæa credituros non invenit, quot ad fidem vitamque prædestinatos novit æternam, quasi aliæ navis receptacula piscibus quærens suis, corda quoque gentium fidei gratia replet, et bene rupto reti socia navis advocatur, quoniam ante Judas proditor, ante Simon magus pisces nequissimi capti sunt, ante Ananias et Saphira rete fidei subdole tentabant ingredi, ante ut Joannes testatur, multi discipulorum ejus abierunt retro, etiam non cum illo ambulabant, ac deinde Barnabas et Paulus ad gentium sunt apostolatum segregati.

Et venerunt et impleverunt ambas naviculas, ita ut mergerentur. Harum impletio navium usque in finem

est, in submersionem premuntur, non enim submer-82, sed sunt periclitata, Apostolus exponit dicens: In novissimis diebus erunt tempora periculosa, et erunt homines seipsos amantes, etc. Nam mergi navis, est homines in sæculum ex quo elati per fidem fuerant morum pravitate relabi, quale et ipse Petrus adhuc in infirmitate positus hoc loco demonstrat. Unde sequitur.

Quod cum videret Simon Petrus, procidit ad genua Jesu, dicens: Exi a me, quia homo peccator sum, Domine. Quia carnales quique in Ecclesia regimen spiritualium in quibus maxime Christi persona eminet, a se quodammodo repellunt. Non enim hac voce linguæ, dicunt bonis ministris Dei ut eos a se repelse recedi. Ne per bonos regantur et eo vehementius quo deferant eis honores, et tamen factis suis a se recedere admonent, ut honorificentiam corum signiticaverit Petrus cadens ad pedes Domini. Mores autem in eo, quod ait : Exi a me, Domine, quia peccator homo sum, quod tamen quia non fecit Dominus, non enim recessit ab eis, sed eos subductis navibus ad littus perduxit, significat in bonis et spiritalibus viris, non esse oportere hanc voluntatem ut peccatis turbarum commoti, quo quasi securius tranquilliusque vivant, munus ecclesiasticum deserant.

Et ait ad Simonem Jesus, Noli timere. Confortat Dominus timorem carnalium animosque fragilium consolando erigit, ne quis vel de suæ conscientia culpæ tremens vel de aliorum innocentia stupens) sanctitatis iter formidet aggredi, quod autem se-

Ex hoc jam homines eris capiens, ad ipsum Petrum specialiter pertinet. Exponit ei Dominus quid hæc captura piscium significet, quod videlicet ipse, sicut nunc per retia pisces, sic aliquando per verba sit capturus homines, totusque facti hujus ordo quid in Ecclesia, enjus ipse typum tenet, quotidie geratur ostendat. Quod vero subjungitur,

El subductis ad terram navibus relictis omnibus secuti sunt eunt, potest significare finem temporis quod ab hujus mundi salo qui Christo inhæserint penitus recessuri sint. Sciendum est autem hanc eamdem non esse lectionem, qua Matthæus et Marcus biнюs deinde filios Zebedæi a Domino narrant esse vocatos. Non enim eos Lucas nunc a Domino vocatos, sed tantum Petro fuisse prædictum quod homines esset capturus insinuat. Nam et post resurrectionem Domini legimus eos esse piscatos. Unde datur intelligi eos ad capturam piscium ex more remeasse, ut postea fieret quod Matthæus et Marcus narrant, quando eos binos vocavit. Tunc etsi non subductis ad terram navibus, tanquam cura redeundi, sed ita eum secuti sunt, tanquam vocantem ac jubentem ut sequerentur, postea vero fide recta imbuti et doctrina Salvatoris sui pleniter instructi, firmiter et stabiliter apud suum permanserunt Dominum et magistrum, cujus pso regnabunt in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CVII.

IN VIGILIA SANCTI PETRI APOSTOLI. Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis Petrus et Joannes ascendebant in templum ad horam orationis nonam, etc.

In lectione Actuum apostolorum quæ nunc ob memoriam beatorum apostolorum lecta est, quorum nos hodie natalitia venerando prævenimus, audistis charissimi nobis, Petrus, inquit, et Joannes ascendebant in templum ad horam orationis nonam. Apostoli hora nona templum ingressi, primo claudum, deinde debilem sanabant, deinde ad vesperam usque laborantes, multa hominum millia verbo sidei imbuebant. strabant, quia Dominus noster appropinquante mundi fine in hunc mundum ad salvandos omnes sibi credentes venerat, et apostolos suos quasi ad ipsam vesperam mundi per totum orbem ad multitudinem hominum docendam direxit.

Et quidam vir qui erat claudus ex utero matris sue, bajulabatur: quem ponebant quotidie ad portam templi quæ dicitur Speciosa, ut peteret eleemosynam ab introeuntibus in templum. Hunc cum vidisset Petrus cum Joanne dixit : respice. At ille respexit in eos, sperans se aliquid accepturum ab eis, ait autem Pe-

Argentum et aurum non habeo, sed quod habeo, do tibi : in nomine Jesu Christi Nazareni surge et ambula. Qui confestim surrexit. In claudo isto si consideremus mystica sacramenta cognoscimus præostensa, Per Speciosam portam templi ubi iste claudus sanabatur, evangelicam possumus intelligere prædicationem, per quam templum Dei, id est Christi Ecclesia spiritali pulchritudine decoratur. In qua qui mente debiles per infidelitatem et ignorantiam nominis Christi simul et anima claudi sunt, remedium salutis accipiunt per evangelicam Christi prædicationem. Denique Speciosa illa porta templi, quam diximus evangelicam prædicationem intelligi, claudum suscipit, id est incredulos, et integrum reddit, dum ad perpetuam sanitatem animæ illos commovendo, exhortando et docendo perducit : sicut claudus iste cum esset ad Speciosam portam templi respiciens in D diligere jubemur, et neutra harum dilectio sine altera Petrum et Joannem accepit sanitatem, ita et nos claudi antequam veniremus ad agnitionem Christi, vere claudi eramus, quia in via justitiæ claudicabamus. Claudicabamus autem non corporis gressu, sed internæ mentis excessu. Qui enim alienus est a via justitiæ, a via veritatis, id est a side et agnitione Christi Filii Dei vivi, hic quamvis rectos pedes corporis habeat, totus claudus est, quia mente et anima claudicat, iter enim sidei ac veritatis in obeditione præceptorum Christi, non gestibus tautum corporis inceditur, sed gestibus mentis internæ. Unde non dubium est, quia dudum claudicabamus a via justitiæ, cum veram viam salutis ac vitæ Christum Dominum nostrum nesciebamus. Sed postq am

gratia ad vitam perducti sunt æternam, et ibi cum A venimus ad Speciosam portam templi, ut prædir imus, verhum vitæ audiendo, intelligendo simul et operando, et ad apostolos, id est ad eorum exempla, per illorum sanctorum successorum prædicationem side respeximus, tunc stabiliti et confirmati sunt gressus mentis nostræ, ut jam non claudicaremus amplius in via iniquitatis, sed rectis bonorum operum gressibus per iter justitiæ ambulemus.

> Et apprehensa Petrus manu dextra claudi, allevavit eum. Bene quem verbo erexit etiam dextra confortat, quia sermo docentis, in corde audientis minus valet, si non etiam propriæ actionis commendetur exemplis.

Et exiliens stetit, et ambulabat, et intravit cum illis in templum. Ordo perfectionis est egregius, primo Hoc et in ipso suo actu figuraliter se agere demon- B illum resurgere qui jacuerat, deinde iter arripere bonæ operationis, et sic æterni regni januam simul cum sanctis apostolis intrare. Ideo, fratres charissimi, quotiescunque beatissimorum apostolorum memoriam celebramus, prætermissis omnibus sæculi actibus sine aliqua dilatione profectu bonorum operum currere debemus, et reddere illis in Dei laudibus honorificentiam debitam; qui nobis æternam salutem per effusionem sui sanguinis pepererunt, qui tantam hostiam in semetipsis pro nostra propitiatione Domino obtulerunt. Præsertim cum ipse Dominus dixit ad illos : Qui vos honorat, me honorat, et qui vos spernit, me spernit. Quisquis ergo debita veneratione honorat apostolos et martyres Christi, Christum honorat, quem diligit, et cum ipsis sanctis apostolis atque martyribus, simulque cum omnibus sanctis æternæ beatitudinis præmia consequetur, largiente Domino nostro Jesu Christo, cui est honor et gloria per immortalia sæcula. Amen.

#### HOMILIA CVIII. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore, dixit Jesus Petro: Simon Joannis, diligis me plus his? Dicit ei : Etiam, Domine, tu scis quia amo te.

Virtutem nobis perfectam dilectionis præsens Demini nostri interrogatio ostendit, perfecta enim dilectio est, qua Dominum ex toto corde, tota anima, tota virtute, proximum autem tanquam nos ipsos valet esse perfecta, quia nec Deus vere sine proximo, nec sine Deo vere potest proximus amari.

Dicit ei : Pasce agnos meos. Ac si aperte diceret, bac sola et vera est probatio integri in Domino amoris, si erga fratres studueris cum sollicitudine exercere labores. Nam quicunque fratri opus pietatis, quod valet, impendere negligit, minus juste se conditorem diligere ostendit, cujus mandata in sustentanda proximi necessitate contemnit.

Dicit ei iterum : Simon Joannis, amas me? Ait illi : Etiam, Domine, tu scis quia amo te. Simon namque obediens, Joannes dicitur Dei gratia, et propterea recte primus apostolorum cum de amore suo requiritur Simon Joannis, id est obediens Dei gratia vocatur, ut liquido cunctis ostendatur, hoc quod ma- A lestis verbi prædicatione cessare. Quem ut nos imijore præ cæteris obcdientia Domini jussis obsequitur, quod ardentiori illum charitate amplectitur, non humani meriti, sed muneris esse divini. Cauta ac temperata et simplici voce ait : Domine, tu scis quia amo te. Quod est aperte dicere, scio quidem quia ipse te, ut tu melius nosti, integro corde diligo, qualiter vero te alii diligant mihi quidem ignotum, sed tibi sunt omnia nota.

Contristatus est Petrus quia dixit ei tertio, Amas me? et dicit ei: Domine, tu omnia nosti, tu scis quia amo te. Dicit ei: Pasce agnos meos. Provida autem pietate Dominus tertio Petrum an se diligat interrogat, ut ipsa trina confessione vincula quæ illum ter negando ligarunt, absolvat. Et quoties territus ejus passione se illum nosse negaverat, toties ejus re- B surrectione recreatus, quod illum toto amet corde, testatur. Sed hoc pastori est fixo corde tenendum, ut eos quibus præest, non quasi suos proprios, sed ut Domini sui gregem tractare meminerit, juxta illud quod Petro dicitur : si diligis me, pasce oves meas. Meas, inquit, non tuas; meas tibi oves commendatas scito, et has quasi meas regere, si me perfecte amas, recole, ut meam videlicet in eis gloriam, meum dominium, mea non tua propria quæras. Dilectio ampliorem quam amor retinet qualitatem, et ideo dicente Domino: Simon Joannis, diligis me, non ausus est Petrus fateri dilectionis se habere mensuram, sed bomiliter se profitetur amare. Superior enim amori dilectio reperitur. Denique tertia appellatione Dominus interrogans Petrum, quia non sicut prioribus C vicibus duabus dixerat, diligis, sed amas me, contristatus est Petrus, cur et in tertia interrogatione non diserit diligis me, sed amas me, velut non jam de sublimi ordine dilectionis, sed de inferiore amoris gratia percunctatus.

Amen, amen dico tibi : cum esses junior cingebas te, et ambulabas ubi volebas; cum autem senueris, extendes manus tuas et alius te cinget, et ducet quo tu non vis. Ac si patenter dicat quanta me charitate diligis; hinc aliquando probabis cum pro parvulorum meorum vita usque ad mortem certando perveneris. Et ut illi in corpore possint et mente salvari, ipse tormenta corporis omnia quæ adversarium infligere libet, forti mentis constantia tolerabis, in extensione enim manuum positionem membrorum ejus qui cruci erat aptandus insinuat. In cinctione alterius, impositionem vinculorum quibus a persecutore erat arcendus exprimit. In ductu quo nollet, ipsam mortis ac passionis acerbitatem indicat, quam corporalis ejus infirmitas horrebat : cujus animi infirmitas spiritalis etiam adversa pro Domino ketabatur cuncta sufferre: non enim voluntatem suam, sed voluntatem quærebat ejus qui misit eum Christi.

Hoc autem dixit, significans qua morte clarificaturus esset Deum. Clarificavit quippe Petrus morte sua Deum, quando hoc judicio, quantum Deus esset colendus amandusque monstravit, dum ipse data ontione mallet crucis subire tormentum ouam a coetemur faciat ille qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum.

# HOMILIA CIX.

IN NATALI SANCTI PETRI.

Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis, misit Herodes rex manus ut affligeret quosdam de Ecclesia, etc.

Hunc Herodem Claudii anno.... sui vero regni 70, ah Angelo percussum narrat historia.

Occidit autem Jacobum fratrem Joannis gladio. De hoc Jacobo Clemens Alexandrinus historiam quamdam dignam memoria refert : Et is, inquit, qui obtulerat judici ad martyrium Jacobum scilicet motus etiam ipse confessus est se esse Christianum. Ducti autem sunt ambo pariter ad supplicium, et cum ducerentur in via rogavit Jacobum dari sibi remissionem. At ille parumper deliberans, pax tibi, inquit, et osculatus est eum, et ita ambo simul capite plexi sunt.

Videns autem quia placeret Judæis, apposuit apprehendere Petrum. Quem cum apprehendisset misit in carrerem, etc. Quemadmodum sanctus Petrus missus sit in carcerem ligatus duabus catenis, et traditus quatuor quaternionibus militum, et quemadmodum inde liberatus sit per angelum Domini, audivit per ordinem dilectio vestra. Missus ergo in carcerem est sanctus Petrus causa nominis Christi, sed pænam carceris horrere non poterat, qui ipse in carcere templum Dei erat. Ligatus erat duabus catenis, sed catenas criminum in ipso carcere a credentibus detrahebat. Custodiebatur a quatuor quaternionibus militum, id est a sedecim, sicut enim centurio centum, ita quaternio IV sub se milites habet : sed sub ipsa custodia quatuor Evangelia ad fidem venientibus insinuabat. Nec humanam custodiam poterat timere, qui divina custodia servabatur. Cum ergo diligenter Petrus custodiretur in carcere a quatuor quaternionibus militum, ligatus duabus catenis, venit angelus Domini ad eum, ut audivit dilectio vestra, et aperuit ei januas carceris, et ait ei :

Surge et tolle vestimentum tuum, et operi te, et calcea te calceamento, et veni, sequere me; at ille surgens sequebatur eum. Et cum venisset ad portam D ferream cum angelo, statim ab se eadem porta aperta est eis. Nec mirum sane, si sancto Petro porta ferrea sponte aperta est : qui portas jam infernorum in potestate acceperat, dicente Domino ad eum: Tu es Petrus et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, el portæ inferorum non prævalebunt ei. Et quæcunque ligaveris super terram, erunt ligata et in cælo, et quæcunque solveris super terram erunt soluta et in cælo. Ille ergo sancto Petro portam ferream aperuit qui portas inferni patefecit. Ille de morte Petrum eripuit, qui mortem ipsam devicit. Sed quod tunc circa sanctum Petrum secundum litteram gestum est, circa nos quoque mystice geri cognoscimus si fidem Petri sequamur. Sumus enim et nos in hoc mundo velut in carcere constituti. Si ergo a Deo visitari

unumquemque nostrum : Præcinge te et calcea te calceamentis tuis et operi te vestimento tuo et sequere me. Præcingimus enim nos, si lumbos corporis nostri pudicitiæ cingulo circumdamus, dicente Apostolo: Sint lumbi vestri in castitate. Calceanius et pedes nostros, si gressus vitæ nostræ præceptis evangelicis ac sidei muniamus, ut securi spinas peccatorum et iniquitatis tribulos conculcemus. Operimus et nos vestimento nostro, si vestem illam nuptialem, id est gratiam baptismi integram conservamus in nobis. Si hæc itaque sideliter impleamus, statim cadent catenæ de manibus nostris, id est catenæ peccatorum, quibus constricti et colligati secundum animam tenehamur. Sed nec aliter de carcere, id est de mundi hujus errore evadere possumus, nisi a Domino B per angelum visitemur. Aperietur nobis porta ferrea, id est porta mortis, et pæna quam Filius Dei passionis suæ virtute comminuit. Et tunc venimus ad domum Mariæ ad Ecclesiam Christi, ubi Maria mater Domini habitat, et illic occurrit nobis puella nomine Ilrode. Convenienter autem hujusmodi nomen Hrode salutis nostræ mysterium est. Hrode enim secundum litteram Græcam rosa nuncupatur. Venientibus ergo nobis ad domum Mariæ Hrode occurrit, id est congregatio sanctorum quæ sanguine martyrum glorioso velut rosa pretiosa refulget in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti gratia baptismi traditur, per quam emundamur ab omni sorde peccati, ut mundi efficiamur. Quia ergo tantam circa nos Dei misericordiam recognoscimus, ut indigni ad tantam ejus gratiam vocaremur, pie ac juste in conspectu ejus vivere et conversari debemus, ut in adventu ejus gloriæ non cum immundis et impiis pœnas, sed cum sanctis et electis ejus promissa regni collestis et remunerationem vitæ perpetuæ consequamur, per Dominum nostrum Jesum Christum, qui cum Deo Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in vera unitate Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CX.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore venit Jesus in partes Cæsareæ Philippi.

Philippus iste est frater Herodis, de quo supra diximus, tetrarcha Itureæ et Trachonitidis regionum, qui in honorem Tiberii Cæsaris Cæsaream, quæ nunc Paneas dicitur, appellavit, et est in provincia Phœnicis.

Et interrogabat discipulos suos dicens: Quem dicunt homines esse filium hominis? Non dixit, quem me dicunt esse homines, sed filium hominis, ne jactanter de se quærere videretur. Et nota quod ubicunque scriptum est in Veteri Testamento filius hominis, in Hebræo positum sit filius Adam? illudque quod in psalmo legimus: Filii hominum, usquequo gravi corde? In Hebræo dicitur, filii Adam. Pulchre autem interrogat, quem dicunt esse homines filium hominis, quia qui de filio hominis loquantur, homines sunt,

meremur, mittitur ad nos angelus Dei, et dicit ad A qui vero divinitatem ejus intelligunt, non homines, renumquemque nostrum : Præcinge te et calcea te cal-

At illi dixerunt: Alii Joannem Baptistam, alii Eliam, alii vero Jeremiam, aut unum ex prophetis. Miror quosdam interpretes causas errorum inquirere singulorum et disputationem longissimam texere, quare Dominum nostrum Jesum Christum, alii Joannem putaverunt, alii Eliam, alii Jeremiam, aut unum ex prophetis, cum sic errare potuerint in Elia et Jeremia, quomodo Herodes erravit in Joanne dicens: quem ego decollavi Joannem ipse surrexit a mortuis, et virtutes operantur in illo.

Vos autem quem me esse dicitis? Respondit Simon Petrus: Tu es Christus Filius Dei vivi. Prudens lector, attende quod ex consequentibus textuque sermonis apostoli nequaquam homines, sed dii appellentur. Cum enim dixisset, Quem dicunt homines esse filium hominis? subjecit, Vos autem quem me esse dicitis? illis quia homines sunt humana opinantibus, vos qui dii estis, quem me existimatis? Petrus ex persona omnium apostolorum profitetur, tu es Christus Filius Dei viri. Deum vivum appellat, ad comparationem deorum eorum qui putantur dii, sed mortui sunt, Saturnum, Jovem, Cererem, Liberum et cætera idolorum portenta significaus.

Respondens Jesus, dixit ei : Beatus es, Simon Barjona, quia caro et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus qui est in cœlis. Quod caro et sanguis revelare non potuit, id est, doctrina humana, Spiritus sancti gratia revelatum est. Ergo ex consessione sortitur vocabulum, quod revelationem ex Spiritu sancto habeat, cujus et filius appellandus sit, siguidem Barjona in lingua nostra sonat tilius columbæ. Alii simpliciter accipiunt quod Simon, id est, Petrus filius sit Joannis juxta alterius loci interrogationem: Simon Joannis, diligis me? Qui respondit: Domine, tu scis; et volunt scriptorum vitio depravatum ut pro Barjoanna, hoc est, filius Joannis, Barjona scriptum sit una detracta syllaba. Joanna autem interpretatur Domini gratia. Utrumque autem nomen mystice intelligi potest, quod et columba Spiritum sanctum, et gratia Dei donum significet spiritale. Illud quoque quod ait, quia caro et sanguis non revelavit tibi, apostolicæ narrationi comparatur in qua ait, continuo non acquievi carni et sanguini. carnem ibi et sanguinem Judæos et Pharisæos volens intelligi, ut hoc quoque sub alio sensu demonstretur quod ei non per doctrinam Pharisæorum. sed per Dei gratiam Christus Dei Filius revelatus

Et ego dico tibi. Quid est quod ait, Et ego dico tibi, quia tu dixisti, tu es Christus Filius Dei vivi, et ego tibi non sermone casso et nullum habente opus, sed dico tibi, quia meum dixisse, fecisse est.

Quia tu es Petrus, et super hanc petram ædificabe Ecclesiam meam. Sicut ipse lumen apostolis donavit, ut lumen mundi appellentur, et cætera quæ ex Domino sortiti sunt vocabula, ita et Simos nomen. Hoc secundum metaphoram petræ recte dicitur ei, ædificabo Ecclesiam meam super te, sive super hanc petram, id est, super illum quem modo confessus es dicens : Tu es Christus Filius Dei vivi : sive super hanc petram, super confessionem Petri.

Et portæ inferi non prævalcbunt adversus eam. Ego portas inferi vitia reor, atque peccata, vel certe hæreticorum doctrinas, per quas illecti homines ducuntur ad tartarum. Nemo itaque putet de morte dici, quod apostoli conditioni mortis subjecti non fuerint, quorum martyria videt coruscare.

Et tibi dabo claves regni cælorum, et quodcunque ligaveris super terram, erit ligatum et in cœlis, et in cœlis. Istum locum episcopi et preshyteri non intelligentes aliquid sibi de Pharisæorum assumunt supercilio, ut vel damnent innocentes, et solvere se noxios arbitrentur, cum apud Deum non sententia sacerdotum, sed eorum vita quæratur. Legimus in Levitico de leprosis, ubi jubentur ut ostendant se sacerdotibus, et si lepram habuerint, tunc a sacerdote immundi fiant, non quod sacerdotes leprosos faciant et immundos, sed quod habeant notitiam leprosi et non leprosi, et possint discernere qui mundus, quive immundus sit. Quomodo ergo ibi leprosum sacerdos immundum facit, sic et hic alligat vel solvit episcopus et presbyter, non eos qui insontes sunt vel noxii, sed pro officio suo, cum peccatorum audierit varietates, scit qui ligandus sit, qui solvendus. Omni igitur electorum Ecdesiæ juxta modum culparum pænitentis ligandi ac solvendi datur auctoritas, sed ideo beatus Petrus, qui Christum vera fide confessus, vero est amore secutus, specialiter claves regni cœlorum et principlum judiciariæ potestatis accipit, ut omnes per orbem eredentes intelligant, quia quicunque ab unilate fidei vel societatis illius quolibet modo semetipsos segregant, tales nec vinculis peccatorum absolvi, nec januam possint regni cœlestis ingredi, unde nos necesse est tota intentione, fratres charissimi, et fidei quam docuit sacramenta discere, el congruentia fidei opera demonstrare. Necesse est omni vigilantia multiplices subtilesque portarum inferi cavere insidias, quatenus juxta Psalmistre vocem de his adjuvante Domino eripi, atque ad annuntiandas ejus laudes, portas filiæ Sion, hoc est, gaudia mereamur supernæ civitatis intrare. Nec sufficere nobis ad salutem arbitremur si turbis negligentium, vel quorumlibet indoctorum fide vel actibus adæquemur, quibus in litteris sacris unica est credendi pariter et vivendi regula præscripta, sed quotiescunque nobis errantium ingeruntur exempla, nos confestim avertentes oculos mentis nostræ, ne videant vanitatem, magis quid veritas ipsa decernat sedulo corde scrutemur sequentes exemplum beati Petri, qui spretis errantium sectis, veræ fidei arcanum quod cognoverat

qui credebat petram Christum, Petri largitus est A indubia oris confessione protulit, inseparabili cordis cura servavit. Sicque siet ut nobis supra petram fidei aurum, argentum, lapides pretiosos, hoc est, perfecta virtutum opera construentibus nibil tribu lationum ignis detrimenti afferat, nihil tentationum turbines prævaleant, quia potius adversitatibus probati, accipiemus coronam vitæ, quam ille nobis ante sæcula promisit, qui vivit et regnat cum Patre in unitate Spiritus sancti, Deus, per omnia secula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXI. IN NATALI SANCTI PAULI. Lectio Actuum apostolorum.

In diebus illis: Saulus adhuc spirans minarum et cardis in discipulos Domini, etc. Præsens lectio quodeunque solveris super terram, erit solutum et B Actuum apostolorum pronuntiat, fratres charissimi, quomodo apostolus Paulus, cujus singularem hodie festivitatem colinus, ex persecutore Christianorum, prædicator et doctor factus est Christianorum. Christus enim occidit in eo sævitiam et reviviscere fecit in eo mansuetudinem veram : impleta est enim in eo prophetia beati patriarchæ Jacob qui cum Benjamin filium suum benediceret ait: Benjamin lupus rapax mane comedit prædam, et vespere dividet spolia. Qui enim nunc Paulus post conversionem dictus est, antea cum in impietate exsisteret Saulus vocabatur, quia cum commutavit opera mutavit et nomen. Erat enim de tribu Benjamin, eratque lupus mane, id est, primo persecutor Christianorum; vespere, id est postea, per Christi gratiam mutatus, divisit spolia, id est, gentibus mirifice evangelica sacramenta divisit. Audiamus eum mane comedentem prædam; Saulus adhuc spirans minarum et cædis in discipulos Domini, petit et accepit epistolas a principibus sacerdotum in Damascum ubi jam magna pars sidelium erat, ut quoscunque inveniret huius viæ viros ac mulieres, in Christum credentes, vinctos adduceret in Jerusalem ad martyrium.

> Et dum iter faceret, contigit ut appropinquaret Damasco, et subito circumfulsit eum lux de cœlo, et cadens in terram audivit vocem dicentem sibi . Saule, Saule, quid me persequeris? Quia quod uni ex sidelibus meis persequendo seceris, me hoc scito passurum. Quid frustra insanis contra nomen meum, quia jam olim omnium Judæorum manibus occidisti martyrem meum Stephanum? Olim quidem debui perdere te, sed Stephanus meus oravit pro te.

Et ille : Quis es, Domine ? Et Dominus ad illum. Ego sum Jesus Nazarenus, quem tu persequeris insidelis, sed surge et ingredere civitatem, ibi diceiur tibi quid te oporteat facere. Et surgens nihil videbat, et ita erat tribus diebus non videns, et non manducavit neque bibit. Ad hoc carnale istud lumen aliquod temporis perdidit, ut spiritale veracius per hanc pænam percipere posset. Et hoc ideo triduo perdidit, quia Dominum non crediderat tertia die rerurrexisse. Ananias quidam discipulus Christi erat qui dicitur Rectus, et quære Saulum, et ancede ad eum, et signa eum charactere meo, multa enim patietur pro nomine meo. Et ille: Domine, audiri de mro hoc, quanta mala secerit sanctis tuis; ait illi Dominus : Vade, quon am vas electionis est mihi, ut portet nomen meum in gentibus corant regibus et principibus terræ. Ideo enim prostrata est in eo superbia, ut erigatur humilitas, et devotio obsequii. Prostrata sunt in eo jam vitia, ut sanctitas crigatur. Venit ergo Ananias, baptizavit Saulum impium, et fecit nobis Paulum prædicatorem pium; baptizavit lupum et fecit agnum, postque cœpimus habere eum prædicatorem, quem habuimus antea persecutorem; ecce cuomodo vespere divisit spolia. Cœpit enim ubique statim prædicare Christum contra B quem antea fortiter expugnavit; nunc patiebatur Paulus quod fecerat Saulus; Saulus lapidavit Stephanum, Paulus lapidatus est propter Christum; Saulus Christianos virgis cecidit, Paulus pro Christo quinquies quadragenas una minus ideo accepit, ut iterum cæderetur pro Christo. Nam omnia quæ antea fidelibus irrogarat supplicia, multo majora ipse passus est pro Christo tormenta. Si consideremus, dilectissimi nobis: via nostra Christus est. Christum attendite, pati venit, sed gloriscari; contemni, sed etiam exaltari; mori, sed etiam resurgere. Ista cogitantes, fratres charissimi, non desperemus, quia etsi peccatores sumus, magnum medicum habemus. Ipsum medicum audite, Non veni vocare justos, sed peccatores ad pænitentiam. Utilitas autem rei gestæ hujus hæc est : Apostolus ipse commemorat in epistolis suis, dicit enim, ad hoc sibi datam veniam omnium peccatorum suorum, ut nemo de se desperet, qui fuerit in magnis peccatis involutus, et in magnis sceleribus irretitus, quasi veniam non sit accepturus, si conversus fuerit ad eum, qui pendens in cruce, pro persecutoribus suis oravit, dicens : Puter, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt. Factus ille ex persecutore est prædicator et doctor Gentium, qui prius, inquit, fui blasphemus, et persecutor, et injuriosus. Vides meritum, pœna debetur. Ergo pæna non redditur, sed misericordiam pro pœna consequitur. Gratia enim salvi efficimur de peccatis nostris, largiente n fidem. ipso Domino nostro, qui vivit et regnat in sæcula saculorum. Amen.

# HOMILIA CXII.

# IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore, respondens Simon Petrus, dixit ad Jesem: Ecce nos reliquimus omnia et secuti sumus te, quid ergo erit nobis letc.

Tunc respondens Petrus dixit: Ecce nos reliquimus omnia et secuti sumus te, quid ergo erit nobis? Grandis fiducia! Petrus piscator erat, dives non fuerat, cibos manu et arte quærebat, et tamen loquitur confidenter, reliquimus omnia. Et quia non suflicit tautum relinquere, jungit quod persectum est, et

Damasco. Cui divit Dominus: Surge, vade in vicum A secuti sumus te, secimus quod jussisti, quid igitue qui dicitur Rectus, et quære Saulum, et accede ad nobis dabis præmii?

Jesus autem dixit illis: Amen dico vobis, quod vos qui seculi estis me, in regeneratione, cum scderit Filius hominis in sede majestatis suæ, sedebitis et ros super sedes duodecim judicantes duodecim tribus Israel. Non dixit, qui reliquistis omnia, hec enim et Socrates fecit philosophus, et multi alii divitias contempserunt; sed qui secuti estis me, quod proprie apostolorum est atque credentium; in regeneratione cum sederit Filius hominis in sede majestatis sua, quando ex mortuis de corruptione resurgent incorrupti, sedebitis et vos in soliis judicantium condemnantes duodecim tribus Israel, quia vobis crcdentibus illi credere noluerunt. Ilic discimus cum discipulis suis judicaturum Jesum; unde et alibi Judwis dixit : Si ego in Belzebub ejicio demonia. filii vestri in quo ejiciunt? Ideo ipsi judices erunt vestri. Nec quoniam super duodecim sedes sessuros esse ait, duodecim solos homines cum illo judicaturos putare deberemus: duodenario quippe numero universa quædam significata est judicantium multitudo propter duas partes numeri septenarii, quo significatur plerumque universitas; quæ duæ partes, id est, tria et quatuor, altera per alteram partem multiplicatæ duodecim faciunt. Nam et quatuor ter et tria quater duodecim sunt, et signa alia hujus duodenarii numeri quæ ad hoc valeat ratio reperit. Alioquin quoniam in locum Judæ traditoris apostolum Matthiam legimus ordinatum, apostolus Paulus, qui plus empibus illis laboravit, ubi ad judicandum sedeat non habebit, qui profecto cum aliis sanctis ad numerum judicum se pertinere demonstrat, cum dicit : Nescitis quia angelos judicabimus? De ipsis quoque judicandis in hoc numero duodenario similis causa est. Non enim quia dictum est, judicantes duodecim tribus Israel, tribus Levi, quæ tertia decima est ab eis judicanda non erit, aut solum illum populum, non etiam gentes cæteras judicabunt. Quod autem ait, in regeneratione, procul dubio mortuorum resurrectionem nomine voluit regenerationis intelligi, sic enim caro nostra regenerabitur per incorruptionem, quemadmodum est anima nostra regenerata per

Et omnis qui reliquerit domum, vel fratres, aut soiores, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, aut agros, propter nomen meum, centuplum accipiet et vitam æternam possidebit. Multi autem erunt primi novissimi et novissimi primi. Locus iste cum illa sententia congruit in qua Salvator loquitur, non veni pacem mittere, sed gladium, veni quippe separare hominem a patre suo et matrem a filia, et nurum a socru, et inimici hominis domestici ejus. Qui ergo propter adem Christi et prædicationem Evangelii omnes affectus contemparint, atque divitias et sæculi voluptates, isti centuplum recipient et vitam æternam possidebunt. Ex occasione hujus sententiæ quidam introducunt mille

annes post resurrectionem dicentes, nobis tunc A novi et immutati in conversatione sancta permacentuplum omnium rerum quas dimisinus et vitam zeternam esse reddendam, non intelligentes quod si in cæteris digna sit repromissio, in uxoribus appareat turpitudo, ut qui unam pro Domino dimiserit centum recipiat in futuro. Sensus igitur iste est: qui carnalia pro Salvatore dimiserit, spiritalia recipiet, quæ comparatione et merito sui ita erunt, quasi parvo numero centenarius numerus comparetur. Unde dicit et Apostolus, qui unam tantum domum et unius provinciæ parvos agros dimiserat, quasi nihil habentes et omnia possidentes. Qui enim Deum propitium habet, et illi rite servierit, nullius rei quæ ad salutem pertinet penuriam sustinebit, sed per ipsum in hoc sæculo solatium congruum habet, et in sutura vita gaudium possidebit æternum B per Jesum Christum Dominum nostrum, qui vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXIII. BEBDOMADA VII POST PENTECOSTEN.

Lectio Epistolæ Pauli ad Romanos.

Fratres, quicunque baptizati sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baptizati sumus. Consepulti enim sumus cum illo per baptismum in mortem,

Audistis, fratres charissimi, in lectione præsenti dicentem Apostolum, an ignoratis quia quicunque baptizati sumus in Christo Jesu, in morte ipsius baptizati sumus ? Consepulti enim sumus cum illo per baptismum in mortem, ut sicut Christus tertia die resurrexit a mortuis, ita et nos in aqua demersi, et mundo, atque diabolo mortui, et Christo consepulti, cum post tertiam mersionem elevamur de fonte, quasi Christus resurgimus, novi et immaculati, omnium peccatorum sorde depo-

Ut quemadmodum Christus resurrexit a mortuis per gloriam Patris, ita et nos in novitate vitæ am-Salemus. Tribus enim modis baptismum accipitur in Scripturis, aquæ, Spiritus sancti, qui quasi ignis Omnia exurit peccata, et sanguinis in martyrio, pro-Dier nomen Christi effusi : de quo Salvator ait : Baptismo habeo baptizari in sanguine meo, ostendens nos propterea ita baptizari ut per mysterium consepeliamur Christo criminibus morientes, renuntiantes pristinæ vitæ, ut quomodo Pater glori-Seatus est in Filii resurrectione, ita et per nostræ conversationis novitatem post baptismum Christus omnibus glorificetur, ut nec signa quidem veteris malitize agnoscantur in nobis. Nec enim aliquid velle aut cupere debemus quod volunt aut cupiunt illi quicunque adhuc veteris vitæ erroribus pplicantur.

Si enim complantati facti sumus similitudini mortisejus simul et resurrectionis erimus. Si enim mando morimur et concupiscentiis ejus, et consepulti nunc fleri cupimus Christo in morte peccati, in morte corporis nostri ressurrectionis ejus merebimur esse participes. Et si in hac vita fuerimus nentes, novi et immutati erimus cum Christo in æterna gloria.

Hoc scientes, quia vetus homo noster simul crucifixus est. Omnes fideles Christi, dicit Apostolus, cum Christo esse simul crucifixos, qui ante abrenuntiationem peccati, vel diaboli servitutem, veterem hominem Adam imitando, peccabant, per abrenuntiationem vitiorum atque per baptismum... quia membrum corporis Christi effecti sunt per sancti lavacri mysterium. Christus quidem innoxium suum corpus appendit ut nos noxium suspendamus a vitiis, ut destruatur corpus peccati ut ultra non serviamus peccato. Hoc est, ut omnia in nobis vitia, quæ post baptismum commisimus, per puram confessionem et prenitentiam veram, simulque per eleemosynarum largitatem destruantur penitus, quia unum vitium membrum est peccati. Sicut Christus non ex parte, sed integer est crucifixus, ita ut prædiximus per confessionem, necesse est ut destruatur in nobis totum peccati corpus, ut fiat caro nostra justitiæ mancipium, quod solebat esse delicti. Omnis enim qui-sacis peccatum servus est peccati.

Qui enim mortuus est peccato per confessionem et detestationem peccati, justificatus est a peccato. Mortuus est enim omnino qui non peccat, et qui crucifixus est per pænitentiam peccatis, dolore ac compunctione peccati, vix poterit etiam peccare.

Si autem mortui sumus cum Christo, credimus quia simul vivemus etiam cum illo. Si cominortui non sumus Christo, nec convivemus cum Christo, quia ejus membra non sumus.

Scientes quod Christus resurgens a mortuis, jam non moritur, mors illi ultra non dominabitur. Ita et nos si hic voluntate mortui fuerimus peccatis, secundam non timemus mortem, nec tenebimur a gehenna.

Quod enim mortuus est peccato, mortuus est semel, id est, non possumus iterum aqua baptizari, quia Christus non potest iterum crucifigi pro nobis. Sicut alibi dicitur: Impossibile est enim eos qui semel illuminati sunt, gustaverunt eliam donum cœleste, et participes sunt facti Spiritus sancti, iterum baptizari, quia ibi non pœnitentiam denegat, sed iterationem baptismi.

Quod autem vivit, vivit Deo, in gloria deitatis.

Ita et vos existimate vos mortuos quidem esse peccato, si fueritis puriter confessi, vivere autem Deo in Christo Jesu Domino nostro, in operibus bonis et conversatione sancta, Dei vos misericordia protegente, cui sit honor et gloria in sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA CXIV.

# IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore, dixit Jesus discipulis suis : Amen, dico vobis quia nisi abundaverit justitia vestra plus regnum cælorum, etc.

Id est, nisi non solum illa minima legis præcepta in:pleveritis, quæ inchoant hominem, sed ista quæ a me adduntur, qui non veni solvere legem, sed adimplere, non intrabitis in regnum cælorum. Justitia Phariscorum est, ut non occidant; justitia corum qui intraturi sunt in regnum Dei est, ut non irascantur sine causa: minimum est ergo et non occidere, et qui illud solverit minimus vocabitur in regno cœlorum. Qui autem illud impleverit ut non occidat, non continuo magnus crit et idoneus regno cœlorum; sed tamen ascendit aliquem gradum; perficitur autem si nec irascitur sine causa: quod si perfecerit multo remotior erit ab homicidio; quapropter qui damus, sed implet potius ut foris dum non occidimus, et in corde dum non irascimur innocentiam custodiamus.

Audistis quia dictum est antiquis: Non occides: qui autem occiderit reus erit judicio. In lege enim indicabátur, ut qui occidebat et ipse occideretur:

Ego autem dico vobis. Id est, novus homo vobis novis nova loquor: Quia omnis qui irascitur fratri suo reus erit judicio. Videndum est quantum intersit inter justitiam Pharisæorum et Christianorum quæ introducit in regnum cœlorum: ibi enim occisio reum facit judicio, hic autem ira nihilominus reum facit judicio.

Qui autem dixerit fratri suo, Raca, reus erit consilio. Hoc verbum proprie Hebræorum est: raca C enim dicitur závat, id est, inanis et vacuus quem nos possumus vulgata injuria absque cerebro nuncupare. Si de otioso sermone reddituri sumus rationem, quanto magis de contumelia? Sed et signanter additur, qui dixerit fratri suo, Raca, frater enim nullus est, nisi qui eumdem nobiscum habet patrem. Cum ergo similiter credat in Deum et Christam Dei noverit sapientiam, qua ratione scultitiæ elogio denotari potest? Quid interest inter reum judicio et reum consilio, et reum gehennæ ignis? Nam hoc postremuni gravissimum sonat et admonet gradus quosdam factos a levioribus ad graviora donec ad gehennam ignis veniretur. Et ideo si levius est reum esse judicio quam esse consilio, item levius est esse reum consilio, quam reum esse gehennæ ignis. Oportet D levius esse intelligatur irasci sine causa fratri quam dicere, Raca, et rursus levius esse dicere Raca, quam dicere, Fatue. Non enim reatus ipse haberet gradus, nisi gradatim etiam peccata commemorentur. Raca enim obscurum est, quia nec Græcum est nec latinum, nonnulli autem de Græco trahere voluerunt ejus interpretationem putantes pannosum dici: Græce enim pannus rachus dicitur. Probabilius autem dicitur vocem esse significantem non ad aliquid aliud nisi indignantis animi motum exprimendum, ut sunt apud grammaticos interjectiones, cum dicitur a dolente, heu! vel ab irascente hem! quæ voces quarumque linguarum sunt propriæ nec in

quam scribarum et Pharisworum, non intrabitis in A aliam linguam facile transferuntur : quæ causa utique coegit tam Græcum interpretem quam Latinum vocem ipsam ponere, cum quomodo eam interpretaretur non inveniret. Gradus itaque sunt in istis peccatis, ut primo quisque irascatur et eum motum retincat corde, mente conceptum: jam si extorscrit vocem indignantis ipsa commotio non significantem aliquid, sed illum animi motum, ipsa eruptione testantem qua feriatur ille cui irascitur: plus est utique quam si surgens ira silentio premeretur. Si vero non solum vox indignantis audiatur, sed etiam verbum quod jam certam ejus vituperationem in quem profertur designet et notet, quis dubitet amplius hoc esse quam si solus indignationis sonus ederetur? Itaque in primo unum est, id est, ira sola, in secundo docet ut non irascamur, non solvit legem ne occi- B duo, ira et vox quæ iram- significat, in tertio tria, id est, ira et vox quæ iram significet, et in voce ipsa certæ vituperationis expressio. Vide nunc etiam tres reatus, judicii, consilii, et gehennæ ignis. Nam in judicio adhuc defensioni 'datur locus, in consilio autem quanquam et judicium esse soleat, tamen quia interesse aliquid hoc loco fateri cogit ipsa distinctio, videtur ad consilium pertinere sententiæ probatio quando non jam cum ipso reo agitur, utrum damnandus sit, sed inter se qui judicant conferunt, quo supplicio damnari oporteat quem constat esse damnandum: gehenna vero ignis nec damnationem habet dubiam sicut judicium, nec damnati pænam sicut consilium. In gehenna quippe certa est et damnatio et pæna damnati, gehenna nomen compositum est ex ge et henna; ge enim vallist interpretatur, gehenna autem vallis gravida; fuit enim vallis filiorum Ennon juxta Jerusalem, in qua multa jacuere cadavera mortuorum: unde et inferni gehenna congruit nomini.

Si ergo offeres munus tuum ad altare, et ibi recordatus fueris quod frater tuus habet aliquid adversum te, relinque ibi munus tuum ante altare et vade prius reconciliari fratri tuo, et tunc veniens offeres munus tuum. Non dixit, Si tu habes adversus fratrem tuum: sed, Si frater tuus habet aliquid adversum te, ut durior reconciliationis tibi imponatur necessitas. Quandiu ergo illum placare non possumus, nescio an consequenter munera nostra offeramus Deo. Docet utique eum qui in fratrem impacificus est pacis bostiam juste Domino offerre non posse. Si in mentem venerit quod aliquid habeat adversum nos frater, id est, si nos eum in aliquo læsimus, tunc enim ipse habet adversum nos frater. Nam nos habemus adversus illum si ille nos, ubi non opus est pergere ad reconciliationem. Non enim veniam postulabis ab eo qui fecit tibi injuriam, sed tantum dimittis sicut tibi dimitti a Domino cupis quod ipse commiseris. Pergendum est ergo ad reconciliationem, cum in mentem venerit quod nos forte fratrem in aliquo læsimus; pergendum autem non pedibus corporis, sed motibus animi, ut te humili affectu prosternas fratri, ad quem chara cogitatione cucurreris in conspectu ejus cui munus oblaturus es. Spiritaliter templum nostrum

è

interior homo est, altare, fides, munus, prophetia, do- A litico peccante orans Abraham et Isaac et Jacob quictrina, oratio, hymnus, psalmus, et si quid tale spiritalium donorum aliquid occurrerit. Ita etiam si præsens sit, poteris eum non simulato animo lenire, atune in gratiam revocare veniam postulando, si hoc prius coram Domino feceris, pergens ad eum non pigro metu corporis, sed et celerrimo dilectionis affectu. Atque inde veniens, id est, intentionem revocans ad id quoil agere cœperas offeres munus toum; omne enim monus quod recta tide et perfecta dilectione a quoquam homine Deo offertur ab ipso gratanter accipitur, et ei mercedem condignam in cœlesti regno ipse tribuet : qui vivit et regnat in unitate et trinitate perfecta Deus, per omnia sæcula sæcalorum. Amen.

#### HOMILIA CXV.

# IN OCTAVA APOSTOLORUM. Lectio libri Ecclesiastici.

Ili sunt viri misericordiæ, quorum justitiæ oblivionem non acceperunt: cum semine corum permanent bona, hæreditas sancta nepotes eorum, et in testamentis stetil semen corum : et filii corum propter cos usque in æternum manent; generatio evrum et gloria evrum non derelinquetur, corpora eorum in pace sepulta sunt, et nomina eorum vivent in sacula. Sapientiam corum narrabunt omnes populi, et laudem corum promuntiat omnis Ecclesia sanctorum.

Hæc verba viri sapientis non solum sanctis apostolis atque prophetis conveniunt, sed ctiam omnibus sanctis atque fidelibus, qui fidem catholicam tementes non cessant quotidie pio labore bona opera C exercere. Et non tam sibimetipsis bene conversando consulunt, ad promerendam æternam requiem; verum etiam omnibus auditoribus suis student volun-Latem Dei intimare, quatenus per rectam sidem et bonam operationem studeant ad salutem perpetuam Perrenire. Illi, inquit, viri sunt misericordia, qui recta fide et bonis operibus misericordiam Domini Promeruerunt. Nam misericordia ejus a progenie in Progenies est timentibes eum. Horum actiones bonæ on defuere in retributione, sed cum semine corum, hoc est, unius Dei cultoribus qui nepotes et hæredes fichant fidei et religiosæ conversationis eorum, te-Stamentum legis Dei sirmum stetit, et propago sobolis eorum propter illorum merita longo tempore mansit : nec gloria sanctorum patrum ulla oblivione D dium, verum etiam devenirent in odium. Minusque delebitur, sed corpora ipsorum in pace quiescentia Exspectant resurrectionis diem, ut accipiant gloriam incorruptionis. Nomen autem corum celebre apud Posteros suos perseverat, qui sapientiam ipsorum ubique prædicant, et laudabilem vitam corum quo-**Udie in Ecclesia sanctorum** magnis laudibus exal-Lant. Hæc quidem juxta historiam ad patriarchas et Prophetas pertinere videntur quorum semen, hoc est laraelitæ propter corum merita et promissiones, Yese ad ipeos factie sunt, sæpe de angustiis liberatum est, et veniam peccatorum non sua justitia, sed Perentum suorum fide et actione Lona promeruit. Vinde est illud, quod Moyses pro eoilem populo Israe-PATROL. CX.

bus promissiones date sunt ducit in memoriam, ut corum meritis Dominus placatus peccantibus filiis donaret indulgentism. Sic et David meritum filios cjus in multis adjuvat, ob cujus memoriam etiam Dominus filiis ejus multo tempore regnum servavit. sed sacratiore sensu viri misericordiæ sunt Apostoli Domini nostri Jesu Christi, et prædicatores Novi Testamenti: qui verbo Evangelii et sacro baptismate filios Deo dignos quotidie pariunt, qui imitatores parentum suorum facti in fide et conversatione eorum exempla sequuntur. Horum scilicet corpora post finem vitte præsentis dormiunt in spe resurrectionis. exspectantes futuram gloriam, quando semen bonorum operum illorum cœlesti mercede a superno ju-B dice remuneretur, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto, vivit et regnat Deus in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA CXVI. N EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore, jussit Jesus discipulos ascendere in naviculam, et pracedere eum trans fretum, donec dimitteret turbas, etc.

Discipulis præcipit transfretare et compellit ut ascendant in naviculam. Quo sermone ostenditur invitos eos a Domino recessisse dum amore præceptoris ab eo nolunt separari. Quare coegerit discipalos ascendere navem, et ipse mox dimisso populo in montem oraturus abierit Joannes manifeste declarat, qui completa refectione illa cœlesti continuo subjecit : Jesus ergo cum cognovisset quia renturi essent ut raperent eum et sucerent sum regem, sugit iterum in montem ipse solus, uni necessarium nobis vivendi monstrat exemplum, ut in bonis quæ agimus humani favoris retributionem vitemus, neque nos operatio virtutum spiritalium, ad concupiscentiam reflectat temporalium voluptatum. Nonnullis etenim contigit, ut dum per meritum vitre sublimioris mirandi minoribus ac laudabiles existerent et jure honorandi putarentur, acceptis pecuniis sive prædiis inchoata justitiæ rudimenta perderent. Et cum carnalibus sese illecebris atque avaritia incauti corrumperent, ipsis etiam a quibus honorabantur pro bonis, denuo pro malis actibus, non solum in fastimulto periculosum est in his quæ recte agimus adversantium improbitate fatigari, quam honorantium favore demulceri. Ilic etenim securiorem sæpe corrumpit animum: illa circumspectum semper reddit et cautum. Unde Dominus viam nobis vitae quam sequamur nuntians, cum hi qui virtutes ejus admirabantur regem eum facere vellent, fugit in montem orare. Cum vero illi qui virtutibus ejus invidebant eum morti tradere disponerent, occurrit pro.nptus, et vinciendum se cruciligendumque furentibus obtulit. Evidenti nos informans exemplo ut parati simus ad adversa sæculi toleranda, cauti ad blandimenta, cum forte arriserint declinanda, et ne nos crebris a Bomino precibus imploremus. Quo autem discipuli Dominum præcederent Marcus ostendit, qui narrat quod Dominus coegerit discipulos suos ascendere navim, et præcedere se trans fretum ad Bethsaidam dum ipse dimitteret populum. Bethsaida est ergo in Galilaa civitas Andreae et Petri et Phi-Lppi Apostolorum prope stagnum Genezareth ut in Locorum libris invenimus: ubi merito monet quomodo dicat Marcus peracto discipulos miraculo panum venisse trans fretum ad Bethsaidam: cum videatur dicere Lucas quod in locis Bethsaidæ factum fuerit miraculum illud memorabile et refectio cœlestis. Ait enim: Assumptis illis secessit seorsum in locum desertum, qui est Bethsaida; quod cum cognocetera quæ sequentur usque ad completam illam refectionis sacræ historiam: nisi forte intelligamus in eo quod Lucas ait, in locum desertum qui est Bethsaida, non ipsius vicinia civitatis, sed loca deserti ad cam pertinentis esse designata; Marcus enim dicit aperte, quod præcederent eum ad Bethsaidam, ubi ipsius civitatis fines constat esse notatos. Lucas vero, qui dicit : in locum desertum qui est Bethsaida. Potest, nisi fallor, recte intelligi non Bethsaidam, sed locum desertum ipsius: id est, ad ejus confinia pertinentem. Narrat autem Evangelista Joannes manducasse panem turbas juxta Tyberiadem et ascendentes navim discipulos venisse trans mare in Capharnaum, quæ ambæ sunt civitates in Galikea juxta stagnum Genezareth quod etiam Tyberiadis a civitate C Tyberiade vocatur.

Et dimissa turba, ascendit in montem orare solus. Si fuissent cum eo discipuli Petrus et Jacobus et Joannes qui viderant gloriam transformati, forsitan ascendissent in montem cum eo. Sed turba ad sublimia sequi non poterat, nisi docuisset eam juxta mare in littore et aleret in deserto. Quod autem ascendit solus orare, non ad eum referas qui de quinque panibus quinque millia hominum satiavit exceptis mulieribus et parvulis : sed ad enm qui audita morte Joannis recessit in solitudinem. Non quod personam Domini separemus, sed quod opera ejus inter Deum hominemque divisa sint. Ubi est notandum quod non omnis qui orat ascendit in montem: est enim oratio quæ peccatum facit; sed bene orat qui Deum orando quaerit. Hic a terrenis ad superiora progrediens, verticem curæ sublimioris ascendit. Qui vero de divitiis aut de honore sæculi, aut certe de inimici morte sollicitus obsecrat, ipse in infirmis jacens, viles ad Deum preces mittit. Orat autem Dominus, non ut pro se obsecret, sed ut pro me impetret. Nam etsi omnia posucrit Pater in potestatem filii, filius tamen ut formam hominis impleret, obsecrandum patrem putat esse pro nobis, quia advocatus noster. Advocatum enim, inquit Joannes, hubemus apud Patrem, Jesum Christum. Si advocatus est debet pro meis intervenire peccatis, non ergo quasi infirmus, sed guasi pius obsecrat. Vis scire quonium omnia quæ

prospera mundi, si affinant, emolliendo decipiant, A velit possit, et advocatus et judex est. In altero piotatis officium, in altero insigne est potestatis.

Vespere autem facto, solus erat ibi. Naricula autem in medio mari jactabatur fluctibus. Erat enim ventus contrarius. Recte quasi inviti et retractantes Apostoli a Domino recesserant, ne illo absente naufragium sustinerent. Denique Domino in montis cacumine commorante, statim ventus contrarius oritur, et turbatur mare, et periclitantur Apostoli, et tandiu imminens naufragium perseverat, quandiu Jesus non venit. Labor quidem discipulorum in remigando et contrarius eis ventus labores Ecclesias sanctæ varios designat, quæ inter undas sæculi adversantes et immundorum flatus spirituum ad quietem patriæ cœlestis, quasi ad fidam littoris statiovissent turba, secuta sunt illum, et excepit illos, et B nem, pervenire conatur. Uli bene dicitur quia navis eratin medio mari, et ipse solus in terra, quia nonnunquam Ecclesia tantis gentilium pressuris, non solum afflicta, sed et fædata est, ut si fieri posset, redemptor ipsius cam prorsus deseruisse ad tempus videretur. Unde est illa vox ejus inter undas procellasque tentationum verrentium, deprehensa, atque auxilium protectionis illius gemebundo clamore quærentis, Ut quid, Domine, recessisti longe? despicis in opportunitatibus, in tribulatione; quæ pariter vocem inimici persequentis exponit in sequentilius ipsius psalmi, subjiciens: Dixit enim in corde suo, Oblitus est Deus, avertit faciem suam, ne videat usque in finem. Verum ille non obliviscitur orationem pauperum. neque avertit faciem suam a sperantibus in se, quin potius et certantes cum hostibus ut vincant adjuvat, et victores in æternum coronat. Unde hoc in loco apte quoque, per Marcum dicitur, qui vidit eos laborantes in remigando. Videt quippe Dominus laborantes suos. in mari, quamvis ipse positus in terra, quia etsi ad horam differret, videretur auxilium tribulatis impendere, nihilominus tamen ne in tribulationibus desiciant suæ respectu pietatis corroborat, et aliquando ctiam manifesto adjutorio victis adversitatibus, quasi calcatis sedatisque fluctuum voluminibus liberat, sicut hic quoque subsequenter insinuatur cum dicitur:

Quarta autem vigilia noctis venit ad eos ambulans supra mare. Stationes et vigiliæ militares inter horarum spatia dividuntur. Quando ergo dicit, quarta rigilia noccis venisse ad eos Dominum, ostendit eas tota nocte periclitatos, et extremo noctis tempore cis auxilium præbitum. Laborant ergo toto noctis opacæ tempore, sed diluculo appropinquante, et lucifero solis dieique exortum promittente venit Dominus, et superambulans tumida freti terga comprimit. quia cum pressuris obsita fragilitas humana pusillitatem virium suarum considerat, nil erga se aliud quam tenebras angustiarum, et æstus cernit hostium confligentium. Cum vero mentem ad superni lume. præsidii, et perpetuæ dona retributionis crexerit, quasi inter umbras noctis repente exortum luciferi conspicit, qui diem proximum nuntiet. Lucifer namque cum plurimum tres horas noctis, id est, totam vigiliam matutinam illuminare perhibetur, adecitque libertatis fiduciam suæ protectioni attribuat. Seguitur :

Et videntes eum supra mare ambulantem turbati sunt, dicentes: quia phantasma est. Si juxta Marcionem et Manichæum Dominus noster non est natus ex virgine, sed visus in phantasmate, quomodo nune apostoli timent ne phantasma videant? Adhuc hæretici putant phantasma fuisse Dominum, nec veram assumpsisse carnem de virgine. Denique Theodorus Pharinitanus quondam episcopus ita scripsit, corporale pondus non habuisse secundum carnem Dominum, sed absque pondere et corpore super mare deambulasse. At contra fides catholica, et pondus secundum carnem habere eum prædicat, et onus corporeum, et R cum pondere atque onere corporali incedere super aquas non infusis pedibus. Nam Dionysius egregius inter ecclesiasticos scriptores, in opusculis de divimis nominibus, hoc modo loquitur: « Ignoramus enim qualiter de virgineis sanguinibus, alia lege præter naturalem formabatur, et qualiter non infussis pedibus, corporale pondus habentibus et matewiale onus, deambulabat in humida et instabili substantia. > Intuendum est igitar quomodo Marcus «licat, quod circa quartam vigiliam noctis veniret ad cos Dominus ambulans super mare et vellet præter-Tre cos. Quomodo autem volebat Dominus cos præerire tanquam alienos, ad quos de periculo naufra-🚅 ii liberandos advenerat? nisi ut ad horam turbati ←t paventes, sed continuo liberat;, amplius ereptio- C 🖚 iis suze miraculum stuperent, ac majores ereptori suæ gratias referrent, quia et in tempestatibus pas-👟 ionum quæ pro constantia fidei a perfidis ingerun-Lur talis nonnunquam provisio divinitus ostenditur. Sape enim ita fideles in tribulatione positos superna pictas deseruisse visa est, ut quasi laborantes in mari discipulos præterire Jesus voluisse putaretur. Unde est illud Ecclesiæ mar.yrii certamine desu-■ lantis. Quare mei oblitus es, quare me repulisti? et Juare tristis incedo, dum affligit me inimicus, dum ✓onfringuntur omnia ossa mea? etc. Sed dicant inimici terrentes : Ubi est Deus eorum? quasi nauframium fessis nuntiantes Apostolis, dicit ipse Deus eowum: Cum transieris per aquas, tecum ero, et flumina mon operient te. Cum ambulaveris in igne, non combu- D weris et flamma non ardebit in te. Quod autein sc-■quitur, et præ timore clamarerunt, confusus clamor rum est Psalmistæ testimonium, quia prope est Dominus tementibus se, et non derelinquit omnes qui sperant in eum. Unde et subditur :

Statimque Jesus locutus est eis dicens : Itabete ficluciam, ego sum, nolite timere. Quod primum versabatur in causa, hoc curat, et timentihus præcipit dicens, habete fiduciam. Notice timere, et quod se-Quitar, ego sum, nec subjungit quis sit : vel ex voce nota poterant eum intelligere, quia per obscuras nocis teachras loquebatur, vel ipsum esse scire pote-

Dominus, qui sopitis tentationum periculis plenam A rant quem locutum ad Moysen noverant, hac dices filiis Israel, Qui est misit me ad vos.

> Respondens autem Petrus, dixit ei : Domine, si tu es, jube me venire ad te super aquas. At ipse ait: Veni. In omnibus locis ardentissimæ fidei invenitur Petrus. Interrogatis discipulis, quem homines dicerent Jesum, Dei filium confitetur. Volente ad passionem pergere, licet erret in re, tamen non errat in affectu; nolens eum mori quem tilium Dei fuerat paulo ante confessus. In montem cum Salvatore inter primos ascendit, et in passione solus sequitur. Peccatum negationis quod ex repentino timore descenderat, amarissimis statim abluit lacrymis. Post passionem cum esset in lacu Genezareth et piscaretur, et Dominus staret in littore aliis paulatim navigantibus, ille non patitur moras, sed accinctus, statim pracipitatur in fluctus. Eo lem igitur fidei ardore quo semper cætera nunc quoque cæteris tacentibus credidit, se posse facere voluntatem magistri. quod ille non poterat per naturam, jube me, inquit. venire ad te supra aquas. Tu præcipe et illico solidabunt, unde ac leve fiet corpus quod per se grave est.

> Et descendens Petrus de navicula, ambulabat super aguam ut veniret ad Jesum. Qui putant Domini corpus ideo non esse verum, quia super molles aquas molle et aerium incesserit, respondeant quomodo ambulaverit Petrus, quem utique veruni hominem non negabunt.

Videns vero validum ventum, timuit, et cum cæpisset mergi, clamavit dicens: Domine, salvum me fac. Ardebat animi fides, sed humana fragilitas in profundum trahebat; paululum ergo relinquitur tentationi ut augeatur fides, et intelligat se non facilitate postulationis, sed potentia Domini conservatum.

Et continuo extendens manum apprehendit eum. Nisi ergo Dominus extendisset manum, qui alibi negantem respexit Petrum, ipse Petrus protinus mergeretur in profundum, nec etiam evaderet infernum. Respexit Dominus et ad pœnitentiam convertit, manum extendit et indulgentiam tribuit, et sic salutem perfectam discipulus invenit. Quia juxta Pauli vocem non est volentis neque currentis, sed mi erant's Dei. Nec enim nostro salvabimur merito, sed illius dono.

Et ait illi : Modicæ fidei, quare dubitasti? Si apostolo Petro de cujus side et ardore mentis supra diximus, quod confidenter rogaverit Salvatorem dicens, Domine, si tu es, jube me venire ad te supra aquas, quia paululum timuit, dicitur ei, modice fidei, quare dubitasti? quid nobis dicendum est, qui huius modicre fidei nec minimam quidem habemus portiunculam? Mystice autem quod Petrus a Domino jussus venire, fluctus maris calcat quo veniat ad Jesum, significat Ecclesiam cujus ipse pastor est, tendentem ad collestem patriam, fluctus hujus sæculi vestigio rectæ sidei et gressibus bonorum operum, superando calcare, et quod Petrus tempestate territus in fluctibus mergi cœpit, infirmiores quosque in Ecclesia quos procella persecutionum seu turbo ten-

rum actuum paululum reflectit, exprimit. Quos tamen ne funditus in perfidiam et in voraginem peccatorum mergantur, porrecta divinæ propitationis dextra extrahit. Et sicut Petrum erutum de abyssi pelago, ita illos ereptos de persecutorum scandalo in firmo quietis supernæ solo juxta se collocabit. Quia impossibile est ut eorum aliquis percat, quos censura justi judicis prædestinatos habet ad vitam æternam. Unde ipsa Veritas ait, Omne quod dat milii Pater ad me veniet, et eum qui venit ad me, non ejiciam foras. Novit enim Dominus pios de tentatione eripere, et non est impotens inter turbines tempestatum hujus sæculi suos ab omni nequitia pravorum illæsos custodire. Sed videamus quod sequitur:

Et cum ascendisset in naviculam, cessavit ventus. B Prima ergo trepidantium et periclitantium subventio est, incussum cordibus expellere timorem, secunda tempestatum furias suæ præsentiæ virtute compescere. Nec mirandum si ascendente in naviculam Domino ventus cessavit. In quocumque enim corde Deus per gratiam sui adest amoris, mox universa vitiorum et adversantis mundi, sive spirituum malignorum bella compressa quiescunt.

Qui autem in navicula erant, venerunt et adoraverunt eum dicentes : Vere Filius Dei es. Ad unum signum tranquillitate maris reddita, quæ post nimias procellas interdum et casu fieri solet, nautæ atque vectores vere Dei silium constentur, et Arius in Ecclesia prædicat creaturam. Non ergo ipsum non juxta hæreticorum dementiam creaturam, inter om- C nia creatam, sed creatorem ante omnia simul cum Patre et Spiritu sancto existentem atque manentem credamus et confiteamur, et in ipsa confessione dignis bonorum operum laudibus veneremur eum et prædicemus in conspectu filiorum hominum ipsum esse filium Dei unigenitum, narrantes virtutes ejus et mirabilia ejus, quæ fecit qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sacula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXVII.

## FERIA IV.

Lectio Epistoke beati Pauli apostoli ad Hebræos. Fratres, habemus gratiam, per quam serviamus placentes Deo cum metu et reverentia; etenim Deus no- D ster ianis consumens est.

Quomodo alibi dixit, quæ videntur temporalia sunt, quæ vero non videntur æterna, et inde sumpsit exhortationis et consolationis argumentum, pro malis quæ in præsenti tempore toleramus, sic etiam hic facit, ac dicit, firmi debemus existere ut habcamus gratiam, hoc est gratias agamus Deo, non solum debemus æquanimiter ferre præsentia mala, sed etiam gratias illi pro suturis bonis offerre. Per quam, inquit, serviamus bene placentes Deo. Hoc est, sic quippe placentes, Deo servimus cum ei per omnia gratiæ deleruntur. Omnia, inquit, facite, sine murmuratione et sine hæsitatione, quod quippe quis ope-

tationum terret, et a tenore fidei sive a statu bono- A ratus fuerit murmurans recidetur, et perit merces ejus. Sicut etiam Israelitæ quale judicium perceperunt propter murmurationem, propterea inquit, non murmuretis. Non enim placet Deo quando cum murmuratione servitur, et non ei pro omnibus gratiæ deferuntur, et pro tentationibus, et pro spiritalibus. Nihil ergo supinum loquamur, nihil impudens, sed submittamus nos ut venerabiliter ac reverenter esse possimus, hoc est, cum reverentia et metu Domini.

Charitas fraternitatis maneat, et hospitalitatem nolite obliscivi : per hanc enim placuerunt quidam angelis hospitio receptis. Intuere quomodo cos præcipit præcepta præsentia custodire: non enim eis alia superimponit, non dixit: Efficiamini amatores fratrum. sed permaneat charitas fraternitatis. Et iterum non dixit hospitales efficiamini, tanquam si non essent, sed hospitalitatem nolite oblivisci : ex tribula ionibus enim poterat fortasse contingere. Per hanc enim, inquit. quidam placuerunt, angelos hospitio recipientes. Attendis quantus honor, quantum lucrum, sive secundum aliam editionem quidam latuerunt, hoc est, nescientes, in hospitio receperunt, propterea et multa merces ejus, qui nesciens eos angelos esse in hospitio recepit. Nam si sciret, nihil mirum esset. Quidam dicunt quod in hoc loco etiam Loth significatur.

Mementote vinctorum, tanquam simul vincti; et laborantium, tanquam et ipsi in corpore morantes. Honorabile connubium in omnibus et thorus immaculatus. Fornicatores et adulteros judicabit Deus. Contenplare quantus illi de pudicitia sermo profunditur. Pacem, inquit, cum omnibus sectamini et sanctifica tionem, ne quis fornicator vel pollutus. Et iterum, fornicarios autem et adulteros judicat Deus. Sed videamus nunc qualiter honorabiles esse nuptias in omnibus dicat et thronum immaculatum, quoniam videlicet in sanctitate pudicitiæ facit conversari fidelem. Hie etiam Judeos pulsat, qui pollutum putabant conjugalem concubitum, et dicebant ex lecto conjug's surgentem mundum non posse constarc. Non igitur pollutum est, quod ex natura conceditur, o ingratissimi et insensatissimi Judzi, sed quod ex prava voluntate descendit. Nam si honorabiles quædam sunt nuptiæ, mundæ etiam sunt. Cur itaque ex his pollutionem fieri existimatis, et primo ponens honorabile connubium in omnibus et thorum immaculatum, ostendit quia juste intulit quæ sequuntur. Si enim connubium est concessum, juste fornicator suppliciis afficitur, juste punientur adulteri. Hic adversus hæreticos dimicat, et vide quam bene non dixit, iterum nullus sit avarus, sed simul dicens. Tune intulit veluti commune consilium, non velut ad ipsos solos sermones dirigens.

Sint mores sine avaritia, contenti præsentibus. Sint. inquit, mores sine avaritia, non dixit nolite possidere, sed sint mores sine avaritia, ostendit philosophiam cujusque voluntatis. Etenim supra dixerat, et rapinam substantiarum vestrarum cum gaudio suscepistis, unde ostendit eos non esse avaritiæ deditos. Juste ergo eos admonet, sufficientiam, inquit, habentes A præsentium, quod plurimi post exinanitionem substantiarum suarum, postea cupiunt sub obtentu eleemosynæ iterum congregare divitias, propterea inquit, sint mores sine avaritia, hoc est, utillud exspectemus quod usui opus fuerit, et pro necessariis tantum curam geramus. Quod ergo dicit aliquis, sive ipsorum necessariorum nobis contingat habere suffragia, non est hoc, crede mihi, non est.

Ipse quippe dixit: Non te deseram, neque derelinquam; ita ut confidenter dicamus: Dominus mihi adjutor est, non timebo quid faciat mihi homo. Iterum, in tentationibus consolatio: ipse quippe dixit et protinus nulla ratione mentitus, quoniam te non derelinguam, proinde cum confidentia nos dicere possumus, Dominus mihi adjutor est, non timebo quid fa- B rat bonum et non Deum vel Dei silium consessus ciat mihi homo. Promissum habes, non debes hæsitare. Ipse promisit non ambigas, quod autem dicit, mon te derelinquam : non de pecuniis tantum dicit, sed etiam de aliis cunctis. Dominus, inquit, mihi adjutor est, non timebo quid faciat mihi homo, et recte, hoc igitur etiam nos in universis tentationibus exclamemus, et Deum ha! entes propitium humana omnia irrideamus. Sicut enim Deo indignante nihil nobis proderit, ac si cuncti amici consistant, sic etiam Deo nos diligente nulla nobis erit necessitas, nulla læsio, ac si nos cuncti hostiliter insequantur. Non timebo, inquit, quid faciat mihi homo.

Mementote præpositorum vestrorum qui vobis locuti sunt verbum Dei; quorum intuentes exitum conversationis, imitamini fidem. In hoc loco etiam de adjutorio in fratres eum existimo dicere : hoc est enim quod dicit, qui robis locuti sunt verbum Dei, quorum contemplantes exitum conversationis imitamini fidem. Quid est contemplantes? sæpius animo versantes, et apud nosmetipsos examinantes, considerantes, subtiliter discutientes, inquit, exitum conversationis, hoc est, perseverantiam usque in finem, quoniam finem habuit bonum corum conversatio, Optimam intuentes, inquit, eorum vitam, imitamini fidem. Ex vita munda, sidem sirmatam dicit; quomodo? quoniam credunt de futuris. Non enim ostenderent vitam mundam si basitarent de futuris.

Jesus Christus heri et hodie, ipse in sæcula sæculorum. Heri omne præteritum significat tempus, hodie præsens et sæcula sæculorum, futurum sine termino. Tanquam si dicerct, Andistis pontificem, sed pontificem qui desinat esse, semper idem ipre est. Veluti si essent quidam qui dicerent, quod non est, sed alter venturus est. Ad hoc respondit, quod qui suit heri ipse hodie et in sæculum, nam hodieque Judæi dicunt alium esse venturum expertes semetipsos, ab eo redientes qui verus est pontifex declinaverunt in errorem, ut Antichristum putent esse venturum; quem errorem quicunque secu. forit, si non se correxerit, nec pænitentiam condignam inde egerit, inferni cruciatum nullo modo C'Adere poterit.

# HOMILIA CXVIII. ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Marcum.

In illo tempore, cum egressus esset Jesus in viam, procurrens quidam genu sexo ante eum rogabat dicens: Magister bone, quid faciam ut vitam aternam percipium?

Audierat, credo, iste quæsitor vi!æ æternæ a Domino, tantum eos qui parvulorum velint esse similes, dignos esse introitu regni cœlestis, atque ideo curam gerens tractatus certioris, sibi non per parabolas, sed aperte quibus operum meritis vitamæternam consequi possit, exponit.

Jesus autem dixit ei : Quid me dicis bonum? Nemo bonus nisi unus Deus. Quia magistrum vocaveerat, discit quamvis sanctum hominem, comparatione Dei non esse bonum. De quo dicitur : Confitemini Domino quoniam bonus. Unus autem Deus bonus non pater solus intelligendus est, sed et filius qui dicit : Ego sum Pastor bonus, sed et Spiritus sanctus, quia Pater de cœ!o dabit s; fritum bonum petentibus se. Il est, ipsa una et individua Trinitas, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, solus et unus Deus bonus est. Non igitur Dominus se bonum negat, se esse Deum significat. Non se magistrum bonum non esse, sed magistrum absque Deo nullum bonum esse testatur.

Præcepta nosti: Ne adulteres, Ne occidas, Ne fureris, Ne salsum testimonium dixeris, Ne fraudem seceris, C Honora patrem tuum et matrem. Hæc est puerilis innocentiæ castitas, quæ nobis imitanda proponitur si regnum Dei volumus intrare. Notandum sane quod justitia legis suo tempore custodita, non solum bona terræ, verum etiam suis cultoribus vitam conferebat æternam.

Et ille respondens ait : Magister, hac omnia observavi a juventute mea. Jesus autem intuitus eum, dilexit eum, et dixit illi : Unum tibi deest. Non est putandus homo iste vel voto tentantis,.. ut quidam putavere, Dominum interrogasse, et. de sua esse vita mentitus, cum se legis mandata custodisse dicebat, sed simpliciter ut vixerit esse confessus, quia si mendacio aut simulationis noxa reus teneretur, nequaquam intuitus arcana cordia ejus diligere diceretur Jesus. Diligit enim Dominuseos qui mandata legis, quamvis minora, custodiunt, sed nihilominus quod in lege minus fuerat, his qui persecti esse desiderant ostendit : quia non venit solvere legem aut prophetas, sed adimplere. Ad quam profecto adimpletionem pertinet, quod hic conse quenter adjungit.

Vade, quæcunque habes vende et da pauperidus, et. habebis thesaurum in cælo; et veni, sequere me. Quicunque perfectus esse voluerit debet vendere quæ habet, et non ex parte vendere, sicut Ananias fecit et Saphira, sed totum vendere, et, cum vendiderit, dare omne pauperibus, et sic sibi præparare thesaurum in reguo coelorum. Nec hoc ad perfectioneta.

sufficit, nisi post contemptas divitias Salvatorem se- A altissimi, nec se aliquid cum illo pacis aut societatis quatur, id est, relictis malis, faciat bona. Facilius enim sacculus contemnitur quam voluntas. Multi divitias relinquentes Dominum non sequentur. Sequitur autem Dominum qui imitator ejus est, et per vestigia illius graditur. Qui enim dicit se in Christo credere, debet quomodo ille ambulavit et ipse ambulare, sieque perveniet ad regnum cœleste.

# HOMILIA CXIX. FERJA VI.

# Lectio sancti Evangelii secundum Marcum.

In illo tempore venit Jesus in regionem Gerasenorum. Et exeunti ei de navi statim occurrit de monumentis homo in spiritu immundo. Qui domicilium habebat in monumentis, etc.

mino vesanus sed mox curandus occurrit, figuram habet populi gentilis, qui usque ad tempora Dominicæ incarnationis dæmoniacis delusus doctrinis, i lola pro Deo colebat. Qui domicilium habebat in monumentis, quia in mortuis operibus, hoe est, in peccatis delectabatur. Quid enim sunt corpora perfidorum, nisi quædam defunctorum sepulcra? in quibus non Dei habitat sermo, sed anima peccatis mortua recluditur.

Et neque catenis jam quisquam eum poterat ligare, quoniam sape compedibus et catenis vinctus dirupisset catenas, et compedes comminuisset, et nemo poterat eum domare. Catenis et compedibus, graves et duræ leges significantur gentium, quibus et in eorum re- C publica peccata cohibentur. Ruptisque catenis, ut Lucas scribit, agebatur a damonio in deserto, quia ctiam transgressis legibus, ad ea scelera cupiditate ducebatur, quæ jam vulgarem consuctudinem excederent.

Et semper nocte ac die in monumentis et in montibus erat, clamans et concidens se lapidibus. Semper nocte ac die surichat domoniosus : quia gentilitas sive adversis rerum casilius laboraret, seu pax et prosperitas aliqua mundi blandientis arrideret, nequaquam a servitio malignorum spirituum collum mentis excutere noverat, sed per operum fæditatem quasi in monumentis jacebat. Per fastum superbiæ in montium jugis errabat, per verba durissimæ infidelitatis, quasi arreptis furibunda cautibus scipsam D concidebat. Sed attestante Joanne Baptista, Dominus de lapidibus suscitavit filios Abrahæ, cum dura infidelium corda ad gratiam pietatis convertit.

Videns autem Jesum a longe, cucurrit, et adoravit eum, et clamans voce magna, dixit : Quid mihi et tibi, Jesu Fili Dei altissimi? Quanta Arii vesania, Jesum creaturam et non Deum credere, quem Filium Dei altissimi dæmones credunt et contremiscunt! quæ impietas Judavorum eum dicere in principe dæmomiorum ejecisse damonia, quem ipsa damonia fatentur nihil secum habere commune, qui hoc ipsum quod tunc per dæmoniaci clamavere furorem, postmodum in delubris idolorum dicere et confiteri non sessarunt, Jesum videlicet esse Christum Fillum Dei

habere.

Adjuro te per Deum, ne me torqueas. Dicebat enim illi : Exi, spiritus immunde, ab homine. Hostis humanæ salutis non exiguum sibi ducit esse tormentum ab hominis læsione cessare, quantoque hunc diutius possidere solebat, tanto difficilius dimittere consentit. Unde studendum summopere est, ut siquan to ut homines a diabolo superemur, mox ejus laqueos evitare satagamus, ne si aliquanto tardius ipsi resistatur, laboriosius quandoque pellatur.

Et interrogabat eum quod tibi nomen est? Et dicit ei, Legio nomen mihi est, quia multi sumus. Non velut inscius nomen inquirit, sed ut confessa publice peste quam furens tolerabat, virtus curantis gratior emi-Homo iste qui spiritu vexabatur immundo, et Do- B caret. Sed et nostri temporis sacerdotes, qui per exorcismi gratiam dæmones ejicere norunt solent dicere, patientes non aliter valere curari, nisi quantum sapere possunt, omne quod ab immundis spiritibus, visu, auditu, gustu, tactu et alio quolibet corporis aut animi sensu vigilantes, dormientesve pertulerunt confitendo patenter exponant. Quod vero dicebat spiritus : Legio mihi nomen est, quia multi sumus, significat populam gentium non uni cuilibet, sed innumeris ac diversis idololatriæ cultibus esse mancipatum, cui contra scriptum est, quod multitudinis credentium erat cor unum et anima una. Unde bene in Bahylonis constructione linguarum unitas, per spiritum superbiæ inscissa in Hierosolyma est, per gratiam sancti Spiritus linguarum varietas adunata. Et illa confusio, hæc visio pacis interpretatur, quia videlicet electos in pluribus linguis et gentibus, una fides, ac pietas toto orbe pacificandos confirmant, reprobos autem plures sectæ quam linguæ dissociando confundunt.

> Et precabatur eum multum, ne se expelleret extra. regionem. In Evangelio Lucæ ita scriptum est, et regabant eum ne imperaret illis, ut in abyssum irent. Sciebant ergo dæmones aliguando futurum ut per adventum Domini mitterentur in abyssum, non ipsi futura prædivinantes, sed Prophetarum de se dicta recolentes, ideoque gloriam Dominici adventus quam mirabantur, ad suam pertimescebant tendere damna-

> Erat autem ibi circa montem grex porcorum magnus pascens. Et deprecabantur eum spiritus, d'centes: Mille nos in porcos ul in eos introcamus. El concessit eis statim Jesus. Ideo permisit eis quod petebant, ut per interfectionem porcorum hominibus salutis occasio præberetur, pastores enim ista cernentes statim nuntiant civitati. Erubescat Manichæus si quippe de cadem substantia, et ex eodem auctore hominum bestiarumque sunt animæ, quomodo ob unius hominis salutem duo millia porcorum suffocantur? In quorum tamen interitu figuraliter homines immundi, vocis et orationis expertes indicantur, qui in monte superviæ pascentes lutulentis oblectantur in actibus. talibus enim per cultus idolorum possunt dæmonia dominari. Nam nisi quis porci more vixerit, non in

dum tantum, non autem ad perdendum accipiet.

El exeuntes spiritus immundi introierunt in porcos : et magno impetu grex præcipitatus est in mare ad duo millia, et suffocati sunt in mari. Significat autem hoc, quod jam clarificata Ecclesia et liberato populo gentium a dominatione dæmoniorum, in abilitis agunt sacrilegos ritus suos, qui Christo credere noluerunt cæca et profunda curiositate submersi. Et notandum quod spiritus immundi nec in porcos irent, nisi hoc illis benignus ipse Salvator petentibus, quos certe in ahyssum posset relegare, concederet. Rem necessariam docere nos volens, ut scilícet noverimus eos multo minus posse sua potestate nocere hominibus, qui nec pecoribus qualibuscunque potuerunt. Hanc autem potestatem Deus bonus occulta justitia nobis B dum judicarunt, de quo facti bujus fama latius prædare potest, injusta non potest.

Qui autem pascebant eos, sugerunt et nuntiaverunt in civitatem et in agros. Quod pastores porcorum fugientes ista nuntiant, significat quosdam etiam primates impiorum quanquam Christianam legem fugiant, potentiam tanien ejus pergentes stupendo et mirando prædicare.

Et egressi sunt videre quid esset factum : et veniunt ad Jesum, et vident illum qui a dæmonio vexaba:ur, sedentem, vesti um, et sand mentis, et timuerunt, etc. In Evangelio Lucæ scriptum sedentem ad pedes ejus. Significat autem multitudinem vetusta suavitate delectatam honorare quidem, sed nolle pati Christianam legem, dum dicunt quod eam implere non possunt, admirantes tamen fidelem po- C pulum a pristina perdita conversatione sanatum. Sedere namque ad pedes Domini est eum a quo dæmonia exicrant, eos qui a peccatis correcti fuerint, fixa mentis intentione vestigia sui Salvatoris, quæ scquantur intueri, vestitum sumere est, virtutum studa quæ vesani perdiderant jam sana mente recipere. Cui figuræ apte congruit illa Domini parabola, in qua rediens ad patrem filius luxuriosus et prodigus, mox stola prima cum annulo induitur, manifeste insimums, quia quisquis vero corde de admissis pœnitnerit, potest donante Christi gratia prima justitiæ opera de quibus ceciderat cum annulo inviolatæ sidei recuperare.

Et rogare eum cœperunt ut discederet a finibus eo- p rum. Conscii fragilitatis suæ Gerazeni, præsentia Domini se judicabant indignos, non capientes verbum Dei nec infirma adhuc mente pondus sapientiæ sustinere valentes. Quod et Petro ipsi viso piscium miraculo contigi se legitur, et vidua Sarepthana B. liclize cujus sensit hospitio benedici, nihilominus se putavit præsentia gravari. Quid mihi et tibi, inquit, tir Dei? ingressus es ad me ut rememorarentur iniquitales meæ et occideres filium meum.

Cumque ascenderet navim, cæpit illum deprecari, qui a dæmonio vexatus fuerat, ut esset cum illo: et non admisit eum, sed ait illi: Vade in domum tuam ad tuos, et annun ia illis quanta tibi Dominus fecerit, st misertus sit tui. Hæc ex illa Apostoli sententia

cum diabolus accipiet potestatem ad approban- A recte possunt intelligi cum ait, cupio dissolvi et esse cum Christo, multo magis optimum, manere autem in carne necessarium propter vos, at sic quisque latelligat post remissionem redeundum sibi in conscientiam bonam, et serviendum Evangelio propter aliorum etiam salutem, ut deinde cum Christo requiescat, ne cum præpropere jam vult esse cum Christo, negligat ministerium prædicationis fraternæ redemplioni accommodatum. Quid vero Matthæus duos dicit a damonum legione curatos, Marcus autem et Lucas unum commemorant, intelligas unum eorum fuisse personæ alicujus clarioris et famosioris quem regio illa maxime dolebat, et pro cujus salute plurimum satagebat : hoc volentes significare duo Evangelistæ, solum commemoranclariusque flagraverat. Sed et allegoriæ summa concordat quia sicut unus a dæmonio pessessus, sic et duo populi gentilis typum non inconvenienter expriment. Nam cum tres fillos Noe generaverit. unius solum familia in possessionem ascita est Dei, ex duobus reliquis diversarum nationum quæ idolis manciparentur procreati sunt populi, de illistamen quicumque ad fidem Christi pervenerint, et baptismate ipsius a peccatis alluti sunt regni Dei consortes esse meruerunt, quia juxta Salvatoris sententiam, Qui crediderit et baptizatus suerit salvus erit, qui vero non crediderit condemnabitur. Per eundem.

# HOMILIA CXX.

HEBDOMADA VIII POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ B. Pauli ad Romanos.

Fratres, humanum dico propter infirmitatem carnis vestræ. Sicut enim exhibuistis membra vestra servire immunditiæ et iniquitati ad iniquitatem, ita nunc exhibete membra vestra servire justitiæ in sanctifica:ionem, etc.

Magna sollicitudo et cura salutis vestræ ac devotio æterni profectus vestri coram. Deo nos admonet ex Apostolica lectione aliquantalum tractare vobiscum quam audistis. Humanum, inquit, dico propter infirmitatem carnis vestræ, quia nondum potestis pleniter audire divinum. Sive ita humana ratione dignum loquor quod omnes mecum sentire possunt, et ne ullus abnuere. Sicut enim, inquit, exhibuistis membra vestra servire immunditiæ et iniquitati ad iniquitalem, ita nunc exhibete membra restra servire justitiæ in sanctificationent. Inglorium quidem est, ut ita quis virtutibus sicut vitiis serviat; multo enim amplius et multo intentius est honoranda justitia, et ideo dicit humane se loqui. Si ergo humane, inquit, et communiter ago, eadem postulo, similia requiro. Dudum ergo patrum nostrorum pedes currebant ad dæmonum templa; nostri nunc currant ad Ecclesiam Dei. Pedes qui prius libenter currebant ad effundendum proximi sanguinem, nunc multo libertius ad liberandum proximum currant. Manus quæ prius veloces erant aliena diripere, nunc sint multo velociores ad propria largienda. Qculi qui prius intendenant ad pulchritudinem mulicrum, vel alienum A bent vitam æternam in Christo Jesu Domino nustra, aliquid ad concupiscendum, nunc multo intentius circumspiciant pauperes, debiles, egenos ad miseraudum. Aures quæ delectabantur auditu vano, uunc convertantur ad audiendum verbum Dei, ad explananda divina procepta, et ad capiendam sapientiæ disciplinam; lingua quæ conviciis et maledictionibus aut turpiloquiis erat assueta, nunc convertatur ad benedicendum Deum, in omni tempore sermonem sanum proferat, et honestum, et qui ædificet audientes, mendacium descrat, et veritatem loquatur cum proximo suo. Sed quid opus est hæc singula prosequi, cum pateat omnibus uniuscujusque membri ministerium, et ita quod antea quis exhibuit vitiis, nunc ad virtutes et ad opera justitiæ aptare contendat. Et actum quem exhibuit ad adul- B terium, ad castitatem nunc et sanctificationem omnino convertat. Et ita omnia membra quæ ante iniquitati servire dependebant, hæc conversio in melius proposita ad serviendum justitiæ sanctificationique dependat. Sequitur :

Cum enim servi essetis peccati, liberi fuistis justitiæ. Hoc est, ab omni justitia alieni, quia non est acceptum Deo simul justitiæ peccatoque servire. Unde

Quem ergo fructum habuistis tunc in illis in quibus nunc erubescitis? In quorum recordatione maxima est verecundia his qui diligunt justitiam et veritatem. Quia omnis qui cognoscit aut diligit bonitatem in malis actibus suis erubescit.

Nam finis illorum mors est. Id est, retributio illo- C rum, pœna perpetua.

Nunc vero liberati a peccato, servi autem facti Deo, habetis fructum æternum in sanctificatione, sinem vero vitam æternam. Notandum vero est esse libertatem culpabilem alienum esse ab operibus justitiæ et laudabilem servitutem esse justitiæ in sanctificatione. Quisquis autem servus crit justitiæ, liber est a peccato, et servus est simul sapientiæ et pietatis, pudicitie et castitatis, et omnium una virtutum, quorum finis, id est retributio, vita æterna est. Unde fratres nosmetipsos incessanter discutere debemus per singula quæ gessimus aut gerimus, et in unoquoque actu considerare cui serviamus, an peccato ad iniquitatem et ad interitum nobismetipsis, nisi eam citius deseramus, an justitiæ in san tifica- D tionem ad promerenda nobis æternæ vitæ gaudia. Nisi enim prius per pænitentiam peccato moriamur, non possumus per justitiam vivere Deo.

Stipendia enim peccati mors. Peccatum enim nisi per confessionem et pænitentiam atque eleemosynarum largitatem destruatur, accipit remunerationem pænam æternam.

Gratia autem Dei vita æterna in Christo Jesu Domino nostro. Bene enim additum est, rita æterna in Christo Jesu, quia illi, qui resurgunt in confusionem et opprobrium sempiternum, habent quidem vitam æternam, sed in confusione et pæna æterna; justi vero qui resurgunt, ad gaudia sempiterna hasimul cum illo æterna gaudia possidentes, per ousnia sæcula sæculorum. Amen.

HOMILIA CXXI.

ITEM UT SUPRA.

Lectio sancti Evangelii secundum Marcum.

In illo tempore, cum multa turba esset cum Jesu. nec haberent quod manducarent, convocatis discipules suis, ait illis : Misereor super turbam, quia ecce jam triduo sustinent me, ncc habent quod manducent, et si dimisero eos jejunos, deficient in via, etc.

In hac lectione consideranda est in uno codemque redemptore nostro distincta operatio divinitatis et humanitatis. Quis enim non videat hoc quod super turbam miseretur Dominus, ne vel inedia vel vize longioris deficiat labore, affectum esse et compassionem humanæ fragilitatis? Quod vero de septem panibus et pisciculis paucis quatuor millia hominum saturavit, divinæ opus esse virtutis manifestum est. Mystice autem hoc miraculo designatur, quod viam sæculi præšentis aliter incolumes transire nequimus, nisi nos gratia redemptoris nostri alimente sui verbi reficiat. Hoc vero typice inter hanc refectionem, et illam quinque panum ac duorum piscium distat, quod ibi litteris veteris instrumenti : P ritalis gratia plena esse signata est, hic autem novi veritas ac gratia testamenti fidelibus ministranda monstrata est. Sane utraque refectio in monte celebrata est, ut aliorum Evangelistarum narratio declarat, quia utriusque scriptura testamenti, recte intellecta, altitudine nobis cœlestium et præceptorum mandat, et præmiorum utraque altitudinem Christi, qui est mons, domus Domini in vertice montium, consona voce prædicat. Qui enim ædificatam super se civitatem sive domum Domini, id est, Ecclesiam in alte bonorum extollit operum, et cunctis manifestam gentibus exhibet; ipse hanc ab infimis delectationibus abstractam pane cœli reficit, atque ad appetitum supernæ suavitatis, dato pignore cibi spiritalis accendit. Misereor super turbam, quia ecce jam triduo sustinent me, nec habent quod manducent. Turba autem triduo Dominum propter sanationem infirmorum suorum sustinet, cum electi quique fide sancta Trinitatis lucidi, Domino pro suis suorumque peccatis animæ videlicet languoribus perseveranti instantia supplicant; item turba triduo Dominum sustinet, quando multitudo fidelium peccata, quæ perpetravit per pænitentiam declinans ad Dominum, se in opere, in locutione atque in cogitatione convertit. Et si dimisero eos jejunos in domum suam deficient in via. Dimittere jejunos in domum suam Dominus non vult ne deficiant in via. Quia videlicet conversi peccatores in præsentis vitæ via deficiunt, si in sua conscientia sine doctrinæ sancto pabulo dimittantur. Ne ergo lassentur hujus peregrinationis itinere, pascendi sunt sacra admonitione.

Quidam enim ex eis de longe venerunt. Est autem qui nil fraudis et nihil carnalis corruptionis expertus, ad omnipotentis Dei servitium festinavit. Iste de

lenginquo non venit, quia per incorruptionem et A discipulis daret, apertionem designat sacramentoinnecentiam proximus fuit. Alius, nulla impudicitia. nullis flagitiis inquinatus, sola autem conjugia expertus, ad ministerium spiritale conversus est, neque iste venit e longiaquo, quia usus conjunctione concessa per illicita non erravit. Alii vero post carnis flagitia, alii post falsa testimonia, alii post facta furta, alii post illatas violentias, alii post perpetrata bomicidia ad pœnitentiam redeunt, atque ad omnipotentis Dei servitium convertuntur, hi videlicet ad Dominum de longinquo veniunt. Quanto etenim quisque plus in pravo opere erravit, tanto ab omnipotente Domino longius recessit. Dentur igitur alimenta eis etiam, qui de longinquo ventunt, quia conversis peccatoribus doctrinæ sanctæ cibi præbendi sunt, ut in Deum vires raperent quas in flagitiis amiserunt. Item Judæi quicumque in Christo crediderunt, de prope ad illum venerunt, quia legis et Prophetarum erant litteris edocti de illo, credenles vero ex gentibus de longe utique venerunt ad Christum, quia nullis paginarum sacrarum monumentis de ejus erant fide præmoniti.

Et responderunt ei discipuli sui : Unde istos poterit quis hic saturare panibus in solitudine? Et interrogatit eos : quot panes habetis? Qui dixerunt : Septem. Bene septem panes in ministerio novi testamenti ponuntur, in quo septiformis gratia Spiritus sancti plenius fidelibus cunctis, et credenda revelatur et credentibus datur. Neque hordeacei fuisse produntur, sicut illi quinque de quibus quinque sunt hominum millia saturata, ne iterum sicut in lege vitale C animæ alimentum corporalibus sacramentis obtegeretur, hordei etenim medulla tenacissima palea tegitur.

Et præcepit turbæ discumbere super terram. Supra in refectione quinque panum turba supra fenum viride discumbebat, nunc ubi septem panibus reficienda est, supra terram discumbere præcipitur, quia per scripturam legis carnis desideria calcare et comprimere jubemur. Omnis enim caro fenum, et omnis gloria ejus tanquam flos seni. In novo autem testamento ipsam quoque terram ac facultates temporales derelinquere præcipimur, vel certe, quia mons in quo turba Dominicis panibus reficiebatur. altitudinem, ut supra diximus, relemptoris nostri signisicat, ibi super senum, hic super terrain resici- D tur. Ibi enim celsitudo Christi propter carnales homines et Jerusalem terrenam carnali spe et desiderio tegitur; hic autem remota omni cupiditate carvali convivas novi testamenti, spei permanentis firmamentum tanquam ipsius montis soliditas, nullo feno interposito continebat.

Et accipiens septem panes, gratias agens fregit, et dabat discipulis suis, ut apponerent, et apposuerunt turbæ. Dominus accipiens panes dabat discipulis suis, ut ipsi acceptos turbæ apponerent, quia spiritalis dona scientiæ tribuens Apostolis per eorum ministerium voluit Ecclesiæ suæ per orbem vitæ cilaria distribui. Quod autem fregit panes, quos

rum, quibus ad perpetuam salutem nutriendus erat mundus. Cum enim ait Dominus ipse: Et nemo novit filium nisi Pater, neque patrem qu's novit nisi filius, et cui voluerit filius revelare? quod nisi panem vita nobis per se aperiendum demonstravit, ad cujus interiora cernenda per nos ipsos penetrare neguimus. cui contra Propheta mirabilem quorumdam famem deplorans aiebat, parvuli petierunt panem, nec erat qui frangeret eis? Quod est aliis verbis dicere, indocti quæsierunt pabulum verbi Dei, quo ad virtutem bonæ operationis convalescerent refici, nec erat magistris deficientibus qui eis Scripturæ arcana patelaceret, cosque ad viam veritatis instrueret. Acceptis autem ad frangendum panibus Dominus gratius agit, ut et ipse quantum de salute generis humani congaudeat ostendat, et nos ad agendas semper Deo gratias informet, cum vel terreno pane carnem, vel animam cœlesti superna gratia largiente reficimus.

Et habebant pisciculos paucos, et ipsos benedixit. et jussit apponi. Si in panibus septem scriptura novi testamenti designatur, in cujus lectione per gratiam sancti Spiritus internas mentium epulas invenimus, quid in piscibus, quos benedicens pariter Dominus turbæ jussit apponi, nisi sanctos accipimus illius temporis quo eadem est condita scriptura, vel quorum ipsa scriptura fidem, vitam et passiones continet, qui de turbulentis hujus sæculi fluctibus erepti, ac divina benedictione consecrati refectionem nobis internam, ne in hujus mundi transeuntis excursu deficeremus, exemplo suæ vel vitæ præbuere vel mortis?

Et manducaverunt, et saturati sunt. Manducant de panibus Domini ac piscibus, et saturantur qui audientes verba Dei et exempla intuentes, ad profectum vitæ correctionis per hæc excitari atque assurgere festinant, quibus apte congruit illud Psalmistæ, edent pauperes et saturabuntur et laudubunt Dominum, etc.

Et sus ulerunt quod superaverat de fragmentis septem sportas. Quod turbis saturatis superat, Apostoli sustollunt, et septem sportas implent, quia vero sunt altiora perfectionis præcepta vel potius exhortamenta, et consilia, quæ generalis fidelium multitudo nequit servando et implendo attingere, quorum exsecutio illos proprie respicit, qui majori sancti Spiritus gratia pieni generalem populi Dei, conversatione mentis atque operis sublimitate transcondunt. Qualibus dicitur : Si vis perfectus esse, vade, rende omnia quæ habes, etc. Unde bene sportæ quibus Dominicorum sunt condita fragmenta ciborum propter septiformem Spiritus gratiam, septem fuisse memorantur. Nam quia sportæ junco et palmarum foliis solent contexi, merito in sanctorum significatione ponuntur. Juncus quippe super aquas nasci consuevit, palma vero victricem ornat manum. Et junceis vasis recte comparantur electi, cum radicem cordis, ne forte ab amore æternitatis arescat,

in ipao vitre fonte collocant. Assimilantur et eis, A sorum est qui secundum spiritum ambulant. Huce que de palmarum sunt foliis contexta, cum in defectu jam atternæ retributionis memoriam puro in corde retinent. Et bene turba, quamvis reliquias Dominici prandii non caperet, manducasse tamen et saturata esse narratur, quia sunt nonnulli, qui etsi omnia sua relinquere nequeunt, tamen esurientes et sitientes justitiam, saturantur, cum audiendo mandata legis Dei ad vitam perveniunt æternam. Bene quatuor millia, ut ipso etiam numero docerent Evangelicis se pastos esse cihariis, per Dominum nostrum Christum, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA CXXII.

#### FERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Romanos. Fratres, nihil nunc damnationis est his qui sunt in Christo Jesu, etc.

Nihil nunc damnationis est his qui sunt in Christo Jesu. Lex enim Spiritus vitæ in Christo Jesu liberavit me a lege peccati et mortis. Ex quo intelligitur quotidiana gratia Christi omnes sanctos ab hac lege peccati et mortis, in quam jugiter vel nolentes coguntur, incurrere, cum remissionem debitorum suorum a Domino precantur absolvi. Videtur ergo, non ex persona peccatorum, sed ex illorum qui vere sancti atque perfecti sunt, hanc beatum Apostolum prompsisse sententiam, Non enim quod volo facio bonum, sed quod odi malum hoc ago, et video aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis meæ, C et captivum me ducentem in lege peccati, quæ est in membris meis. Lex enim, ait, Spiritus vitæ in Christo Jesu liberavit me a lege peccati et mortis. Magnam in hoc dedit securitatem, quia quod impossibile erat legis, in quo infirmabatur per carnem, Deus Filium suum mittens in similitudinem carnis peccati, de peccato damnavit peccatum in carne. Hæc dicit ut baptizatos securos reddat qui liberati a peccato sunt, quoniam quod impossibile erat, inquit, legis, cui impossibile? nobis scilicet impossibile erat mandatum legis implere, quia subjecti eramus peccato ut justificatio legis impleretur in nobis, qui non secundum carnem ambulamus, sed secundum spiritum. Per hanc etenim hostiam carnis, quæ oblata est pro peccato, damnavit justificatio legis impleretur in nobis, qui legem secundum spiritum custadimus, et non secundum carnem. In qua parte secundum ea quæ supra exposeimus impossibilis erat lex, et infirma. Id enim egit mors Domini, ne mors timeretur, et ex eo jam appeterentur temporalia hona, nec metuerentur temporalia mala, in quibus carnalis erat illa prudentia in qua impleri legis præcepta non poterant: hac autem prudentia in homine Dominico exstincta et ablata justitia legis impletur cum secundum carnem non ambulatur, sed secundum Spiritum. Unde verissime dictum est, Non veni solvere legem, sed "mplere. Planitudo ergo legis charitas, et charitas

enim ad gratiam pertinent Spiritus sancti, quando enim non erat charitas justitiæ sed timor, lex non implehatur. Ideo igitur damnatum dicit peccatum, ut impleretur in nobis justificatio legis datæ a Moyse. Sublati enim de conditione legis, facti sumus amici ejusdem, justificati enim amici sunt legis. Quomodo autem impletur in nobis justificatio, nisi cum datur remissio omnium peccatorum? ut sublatis peccatis justificatus appareat mente serviens legi Dei, hoc est non secundum carnem ambulans, sed secundum spiritum, ut devotio animi, qui est spiritus, non consentiat desiderio peceati, quia per carnem seminatur concupiscentia animæ, quod est peccatum.

Qui enim secundum carnem sunt, quæ carnis sunt sa-B piunt; qui vero secundum spiritum, que sunt spiritus sentiunt. Hic jam aptius quasi inter nos et Judæos in medio statuens legem Moysi, dicit: Qui secundum carnem sunt, quæ carnis sunt sapiunt, hoc est, Judzi. quos dicit secundum carnem Israel, qui ea quæ carnis sunt, sapiunt in eo quod secundum carnem legem intelligunt : Qui vero secundam spiritum, de his dicens, quos Judæos dicit spiritu non littera, quæ sunt spiritus sentiunt.

Nam prudentia carnis mors est: prudentia autem spiritus vita et pax in Christo Jesu Domino nostro. Nunquid non unum atque idem est, quod dicit, prudentia carnis mors est : eni mors est ? animæ, sine dubio; qui enim legem secundum carnem, id est, secondum litteram intellexerit, non venit ad Christum qui est vita, et ideo prudentia carnis mors est, prudentia vero spiritus vita et pax, vitam namque et pacem quæ est Christus habet qui spiritaliter intelligit legem, et bonis operibus implet quod recte in mandatis Dei sibi præceptum intelligit; bic eum Christo ipso præstante in vita regnabit æterna, qui cum Patre et Spiritu sancto, vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CXXIII. ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæun In illo tempore accesserunt ad Jesum Pharisai et

Sadducæi tentantes, et rogaverunt eum ut signum de cœlo ostenderet eis, etc.

Signum de cœlo quærunt et quia multa hominum peccatum, hoc est fugavit peccatum, et abstulit, ut D millia secundo paucis de panibus satiavit, nunc in exemplum Moysi manna colitus misso et per oumia passim disperso populum omnem multo tempore reficiat. Qued in Evangelio Joannis post edulium panum turbas ab eo quæsiese legimus dicentes: Quod ergo tu facis signum, ut videamus et credamus tibi? quid operaris? patres nostri manducaverunt manna in deserto, sicul scriptum est, panem de cælo dedit iis manducare.

> At ille respondens ait eis: Facto vespere dicitis: Serenum crit, rubicundum est enim coslum; et mane: ltodie tempestas, rutilat enim triste celum. Facien ergo cœli dijudicare nostis, signa antem temporum 4 non potestis? Secundum historiam autem sensus iste

manifestus est, quod ex elementorum ordine atque A legis divinæ traditionibus hominum postponere, vel consonantia possint et sereni et pluvii dies prænosci, scribæ autem et Pharisæi qui videbantur esse legis coctores ex Prophetarum vaticinatione, non poterant intelligere Salvatoris adventum: spiritaliter autem quod dixit Dominus, facto vespere dicitis: Serenum erit, rubicundum est enim eælum, significat quod per şanguinem passionis Christi in primo adventu in lulgentia peccatorum datur. Et mane: Hodie tempestas, rubet enim cum tristitia cælum : significat quod in secundo adventu igne præcedente venturus cst. Faciem ergo cœli dijudicare nostis, signa autem temporum non potestis. Signa temporum dixit de adventu suo, vel passione cui simile est roseum cœlum vespere, et item de tribulatione ante adventum suum cœlum.

Generatio mala et adultera signum quarit, et siguum non dabitur ei, nisi signum Jonæ. Non ergo datur signum generationi illi, id est tentantium Dominum et insultantium verbis ejus, tale utique signum, quale tentantes quærebant, hoc est, de cœlo, quibus tamen multa cœlestia signa dabat in terra. Cæterum generationi quærentium Dominum, requirentium faciem Dei Jacob, signum de cœlo ostendebat, quando cernentibus Apostolis ascendit in cœlum, quando misso de Spiritu primitivam implevit Ecclesiam: quan!o ad impositionem manus Apostolorum in Samaria, Casarea, Epheso, aliisque urbibus ac locis plurimis, gratiam de cœlo Spiritui sancto credentibus ministravit. Quid autem signum Jonæ $\,$  sibi $^{
m C}$ velit, jam supra dictum est, Sequitur:

Et, relictis illis, abiit. Relictis scribis et Pharisæis quibus dixerat, Generatio mala et adultera signum quærit : et signum non dabitur ei nisi signum Jona. recte abiit trans fretum et gentium secutus est populus.

El cum venissent discipuli ejus trans fretum, obliti sunt panes accipere. Quarat aliquis, et dicat, quomodo panes non habebant qui statim impletis septem sportis ascenderunt in naviculam et venerunt in fines Magedan, ibique audiunt navigantes, quod cavere debeant a fermento Pharisæorum et Sadducæorum, sed Scriptura testatur quod obliti sint eos se cum tollere. Quod autem navigaturi trans fretum Obliti sunt viaticum sumere secum, indicium est quam modicam carnis curam haberent in reliquiis, unibus ipsa reficiendi corporis necessitas que naturaliter cunctis mortalibus inest intentione Dominici comitatus mente excesserat. Unus vero panis quem secum habebant in navi mystice ipsum panem vitæ Dominum videlicet Salvatorem designat : cujus amore quia semper intus reficiebantur in corde minus de terreno pane quo corpus pasci solet cura-

Qui dixit illis: Intuemini, et cavete a fermento Pharisworum et Sadducworum. In Marco ita scriptum est: Videte et cavete a fermento Pharisworum et fermento Herodis. Fermentum Phariscorum est decreta certe legem verbis prædicare, factis impugnare: fermentum est Sadduceorum Dominum tentare. nec doctrinæ ejus aut operibus credere : sed insultando alia quibus credere debeant petere. Fermentum Herodis est adulterium, homicidium, temeritas jurandi, simulatio religionis, et quod omnium est caput et origo scelerum odium ac persecutio in Christum, et præcursorem ejus, præconemque primum regni cœlestis. A quo utrorumque fermento, etiam Apostolus nos prohibens ait : Itaque epulemur non in fermento malitiæ et nequitiæ, sed in azymis sinceritatis et veritatis.

At illi cogitabant inter se dicentes: Quia panes non acce imus. Sciens autem Jesus, dixit : Quid cogitatis inturum, cui simile est mane roseum cum tristitia B inter vos, modicæ fidei, quia panes non habetis? Nondum intelligitis neque recordamini quinque panum [in] quinque millia hominum, et quot cophinos sumpsistis? Neque septem panum [in] quatuor millia hominum, et quot sportas sumpsistis? Quare non intelligitis quia non de pane dixi vobis : Cavete a fermento Phariscorum et Sadducaorum. Per occasionem præcepti quo Salvator jusserat dicens : Cavete a fermento Pharisworum et fermento Herodis: docet cos quid significent quinque panes et septem sive pisciculi, aut quinque millia hominum et quatuor millia quæ pasta sunt in eremo, quo licet signorum magnitudo persoi cua sit, tamen aliud spiritali intelligentia demonstretur. Si enim fermentum Pharisæorum et Sadducæorum et fermentum Herodis non corporalem panem, sed traditiones perversas et hæretica significat dogmata, quare et cibi, quibus nutritus est populus Dei, non veram doctrinam integramque signissent? Istiusmodi fermentum, quod omni ratione vitandum est, habuit, Marcion et Valentinus, et omnes hæretici; fermentum hanc vim habet ut si farinæ mistum fuerit, quod parvum videl:atur, crescat in majus, et ad saporem suum universam conspersionem trahat. Ita et doctrina hæretica, si vel modicam scintillam in tuum pectus jecerit, in brevi ingens flamma succrescet, et totam hominis possessionem ad se trahet. Hoc est de quo et Apostolus loquitur, Modicum fermentum totam massam corrumpit.

Tunc intellexerunt quod non dixerit cavenaum a D fermento panum, sed a doctrina Pharisworum et Sadducworum. Quod eis utile erat persuasit, quod nocivum vitare jussit; doctrina enim superstitiosa et hæretica gravat magis quam adjuvat, mergit et non erigit. A bono ergo magistro discipuli instructi intellexerunt in fermento seductionem Pharismorum et Sadducceorum, imo omnium hæreticorum qui contraria sapiunt veritati expressam vitandam esse, quam et omnino ipsi vitaverunt et nobis fugiendam esse censuerunt, quatenus omnem errorem spernentes et viam veritatis per omnia sequentes, pœnam æternam evadere et vitam æternam promereri festinemus, priestante Domino nostro Jesy Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et reguat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXXIV.

#### FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore abiit Jesus sabbato per sata: disci puli autem ejus esurientes cæperunt vellere spicas et manducare, etc.

Ut in alio quoque Evangelista legimus propter nimiam importunitatem ne vescendi quidem habebant locum, et ideo quasi homines esurichant; quod autem spicas segetum manibus confricabant et inediam consolabantur, vitæ austerioris indicium, non præparatas epulas, sed cibos simplices quærentium.

Phariswi autem videntes dixerunt ei: Ecce discipuli tui faciunt quod non licet eis sacere sabbatis. Nota quod primi apostoli Salvatoris, litteram legis B Sabbatis destruunt adversum Ebionitas, qui cum cateros recipiant Apostolos, Paulum quasi transgressorem legis repudiant.

At ille dixit eis: Non legistis quid secerit David, quando esuriit, et qui cum eo erant, quomodo intravit in domum Dei, et panes propositionis manducavit, quos non licebat ei edere, nec his qui cum eo erant, nisi solis sacerdotibus? Ad confutandam calumniam Pharisacrum veteris recordatur historiæ, quando David fugiens Saulem in Nobaia, et ab Achimelech sacerdote susceptus, postulavit cibos, qui cum panes laicos non haberet, dedit ei consecratos, quibus non licebat vesci nisi solis sacerdotibus et Levitis, et hoc tantum interrogavit, si mundi fueriat a mulieribus. Et illo respondente ab heri et nudiustertius, C non dubitavit panes dare, melius arbitratus, Propheta dicente: Misericordiam volo et non sacrificium, de famis periculo homines liberare, quam Deo offerre sacrificium; hostia enim placabilis Deo, hominum salus est. Opponit ergo Dominus et dicit, si et David sanctus est et Achimelech pontifex a vobis non reprehenditur, sed legis uterque mandatum probabili excusatione transgressi sunt, et fames in causa est, cur camdem famem non probatis in Apostolis, quam probatis in cæteris? Quanquam et in hoc multa distantia sit: isti spicas in sabbato manu confricant, illi panes comederunt Leviticos, et ad Sabbati solemnitatem accedebant neomeniarum dies, quibus in convivio requisitus fugit ex aula regia. Observa quod panes propositionis nec David nec pueri ejus acceperint antequam se a mulieribus mundos esse responderunt.

Aut non legistis in lege quia sabbatis sacerdotes in templo sabbatum violant, et sine crimine sunt? Calumniamini, inquit, discipulos meos, cur per segetes transeuntes spicas triverint, et hoc fecerunt famis necessitate cogente: cum ipsi Sabbatum violetis in templo immolantes victimas, cædentes tauros, holocausta super lignorum struem incendio concremantes, et juxta alterius Evangelii fidem, circumcidentes parvulos in Sabbato, et dum aliam legem servare cupitis Sabbatum destruatis. Nunquam autem leges Domini sibi contrariæ sunt, et prudenter

A ubi transgressionis discipuli sui argui poterant, David et Achimelech dicit exempla sectatos. Veram autem et absque necessitatis obtentu Sabbati prævaricationem in ipsos refert, qui calumniam fecerant.

Dico autem vobis quia templo major est hic. Hic non pronomen, sed adverbium loci legendum, quod major templo sit locus qui Dominum templi teneat.

Si autem sciretis quid est: Misericordiam volo et non sacrificium, nunquam condemnassetis innocentes. Quid est, misericordiam volo et non sacrificium supra diximus. Quod autem sequitur, nunquam condemnassetis innocentes, de Apostolis intelligendum est. Et est sensus, misericordiam comprobastis Achimelech, co quod fame periclitante David refocillare et pueros ejus, quare simili modo meis discipulis fame laborantibus non compassi estis, qui vos pane verbi cœlestis quotidie pascunt, quatenus ejus satietate repl ti ad vitam possitis pervenire perpetuam, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat in sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA CXXV.

# HEBDONADA IX POST PENTECOSTEN. Lectio Episiolæ B. Pauli ad Romanos

Fratres, debitores sumus non carni, ut secundum carnem vivamus. Si enim secundum carnem vixeritis, moriemini; si autem spiritu facta carnis mortificave ritis, vivetis, etc.

Apertissime nos beatus Apostolus, fratres charissimi, præsenti lectione quam audistis, carnis desideriis non dehere servire docet, dicens : Ergo, fratres, debitores sumus non carni, ut secundum carnem vivamus. Neque propterea nos fecit Deus ad imaginem suam, ut carnis servituti essemus obnoxii, sed potius ut creatori suo anima deserviens ipso servitio ac ministerio carnis uteretur. Sed fortasse dicat aliquis quomodo carni non sumus debitores, cum et victum ei et indumentum providere naturæ necessitate cogamur? Sed ut ostenderet Apostolus non carni aliquid conferre propriæ necessitatis culpabile esse, sed ipsam vitam carnis concupiscentiis mancipare, ideo addidit, si enim secundum carnem vixeritis, moriemini. Secundum carnem vivere est carnalibus desideriis indulgere. In hoc ergo negat Apostolus nos debitores esse, sicut et alibi dicit: Et carnis curam non seceritis in concupiscentiis ejus. Non utique denegat, et ibi carnis curam habendam in necessariis vitæ usibus, sed ejus concupiscentiis consentire. Sequitur : Si autem spiritu facta carnis mortificaveritis vivetis. Qui ergo secundum spiritalia vivit desideria, et mortificat actus carnis suæ, ipses vivit propter inhabitantem in se Spiritum vita Isto enim modo quis actus carnis mortificare potest? Nam fructus spiritus est charitas, odium actas est carnis. Odium ergo per charitatem mortificatus et exstinguitur. Gaudium in Deo similiter fructv= est spiritus. Tristitia hujus sæculi quæ morteres cperatur, carnis est actus, hace ergo exstinguitur si A
perfectum in nobis est gaudium in Deo. Pax fructus
est spiritus, dissensio et discordia carnis sunt. Sed
certum est discordiam mortificari posse per pacem.
Castitas et continentia fructus spiritus sunt, adulterium et fornicatio carnis sunt. Verum est enim
mortificari posse libidinem per continentiam, et
emundari mala acta, adulteria et fornicationes, sic et
poenitentia [F., patientia] impatientiam exstinguit,
et bonitas malitiam perimit, et mansuetudo ferociam, et castitas impudicitiam necat, talique ordine
qui per spiritum actus carnis mortificaverit, vivet.
Sequitur:

Quicunque enim Spiritu Dei aguntur, hi filii sunt Dei. Nam qui in peccatis sunt spiritu Diaboli aguntur, qui autem Spiritu sancto gubernari merentur, B et qui secundum doctrinam Spiritus sancti vivunt, iosi Spiritu Dei aguntur.

Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timere, non spiritum illum in quo timore tantum Domino servire debeatis, sed eam legem qua per dilectionem potius Deo serviatis: sed per spiritum servitutis in timore, qui est initium sapientiæ et scientiæ Dei, cum primo Dominum cæperit timere et diabolo repugnare in quo spiritu timoris Domini quisque Domino servire debet initio bonæ conversationis, quasi puer sub pædagogis, ut discat timere Dominum, et mandata ejus custodire, quo usque ad perfectionem bonorum operum ætas perveniat et mereatur adoptionis spiritum percipere, et esse jam Filius Dei per assueta bona opera, sicut in sequentibus dicit idem Apostolus:

Sed accepistis Spiritum adoptionis filiorum Dei. Ut non jam timore pænæ Deo serviamus, sed pura perfectaque dilectione quæ prædictum ab homine expellit timorem; cum ergo peccatis mortui erimus per pænitentiam et confessionem, et desierimus esse quod fuimus servi peccati, illi serviendo per assueta opera pietatis et justitiæ, ac per Spiritus sancti gratiam et vocari et esse jam Filii Dei mereamur.

In quo clamamus: Abba Pater. Quia jam per sanclificationem sancti Spiritus, quem bonis et sanctis nuoribus meremur in nobis manere, fiduciam habemus, Deum nobis Patrem nominare, cum nos filios ejus esse cognoscimus in adimpletione voluntis ejus. Ideo voluntate simplici operemur omnia qua possumus, ut filios nos Dei esse comprobemus, in dilectione et non jam in timore serventes. Quia qui vocat patrem, filium se esse protetur. Debet ergo patrum moribus placabilis filius veniri, ne pro nomine quoque in vanum usurpato sigori poenæ subjiciatur.

Ipse enim Spiritus testimonium reddit spiritui nostro cod sumus filii Dei. Ipse quippe Spiritus servitutis quem in timore tantum Domino servivimus, teimonium reddit spiritui adoptionis, in quo perfecto charitatem Deo servierimus, quod sumus filii Dei. Quia non nisi filii Dei arrham sui spiritus percipere crentur.

Si autem filii et hæredes: kæredes quidem Dei, cehæredes autem Christi. Mercedem namque servus exspectat, hæreditatem filius sperat. Ideoque satagamus ut non jam servi per timorem Domino simus servientes, sed per amorem Patris omnia bona facientes, ut mercamur bæreditatem incorruptionis et immortalitatis, æternæ simul gloriæ possidere, et illud etiam adipisci quod ipse nobis Salvator adoptavit a Patre, dicens: Pater, volo ut ubi sum ego, illic sint et ministri mei. Hoc modo cohæredes suos Christus non solum in partem hæreditatis, sed etiam in consortium beatitudinis æternæ perducit, cui sit honor, laus et gratiarum actio, una cum Patre et Spiritu sancto, per infinita sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXXVI

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Attendite a falsis prophetis, qui veniunt ad vos in vestimento ovium, intus autem sunt lupi rapaces, etc.

Et de omnibus quidem intelligi potest, qui aliud habitu ac sermone promittunt, aliud opere demonstrant. Sed specialiter de hæreticis intelligendum, qui videntur continentia, castitate, jejunio quasi quadam pictatis se veste circumdare, intrinsecus vero habentes animum venenatum simpliciorum fratrum corda decipiunt. Ex fructibus ergo animæ quibus innocentes ad ruinam trahunt, lupis rapacibus comparantur.

Non potest arbor bona fructus malos facere, neque arbor mala fructus bonos facere. Quæramus ab hæreticis, qui duas inter se contrarias dicunt esse naturas, si juxta intelligentiam corum arbor bona malos fructus facere nunquam potest, quomodo Moyses arbor bona peccaverit ad aquam contradictionis: et David, Uria interfecto, cum Bethsabee concubuerit; Petrus quoque in passione Deum negaverit, dicens, nescio hominem; aut qua consequentia Jethro socer Moysi arbor mala, qui utique in Deum Israel non credebat, de lerit consilium Moysi bonum; et Achior Holopherni aliquid utile sit locutus; et comicus dixerit, quod bene dictum Apostolus comprobavit. corrumpunt mores bonos confabulationes pessima; et cum non invenerint, quid respondeant, nos inseremus et Judam arborem quondam bonam fecisse fructus malos, postquam prodiderit Salvatorem, et Paulum arborem malam eo tempore quo persequebatur Ecclesiam Christi, fecisse postea fructus bonos quando in vas electionis de persecutore translatus est. Tandiu ergo arbor bona fructus non faciet malos, quandiu in bonitatis studio perseverat, et mala arbor manet in fructibus peccatorum quandiu ad pœnitentiam non convertitur. Nemo enim permanens in co quod fuit, incipit id esse quod nondum cœperit.

Omnis arbor quæ non facit fructum bonum, excidetur et in ignem mittetur. Quia unusquisque perversus per validam judicii sententiam de terra viventium eradicatus in gehennæ ignem mittitur qui hic boul operis fructum fecisse non inventur.

legitur ex fractibus corum cognoscetis cos. Qui sunt A sane quod otiosa sit apud Paulum varietas ipsa verergo fructus, quibus inventis cognoscumus arborem malam : dicit Apostolus : Manifesta opera carnis, quæ sunt fornicationes, immunditiæ, luxuriæ, idolorum servitus, veneficia, inimicitia, contentiones, amulationes, animositutes, dissensiones, kæreses, invidiæ, ebrietates, comessationes, et his similia que prædico vobis, sicut prædixi, quoniam qui talia agunt regnum Dei non consequentur. Et qui sunt per quos cognoscimus arborem bonam, idem ipse Apostolus consequenter dicit: Fructus autem spiritus est charitus, gaudium, pax, longanimitas, benignitas, bonitas, fides, mansuetudo, continentia, etc.

Non omnis qui dicit mihi: Domine, Domine, intrabit in regnum colorum; sed qui facit voluntatem Patris mei qui in cœlis est, ipse intrabit in regnum cœlo- B rum. Regnum cœlorum sola verborum officia non obtinent, neque qui dixerint, Domine, Domine, cohæredes illius erunt. Quid enim merid est Domino dicere, Domine? nunquid Dominus non erit, nisi dictus fuerit a nobis? et quæ officii sanctitas est nominis nuncupatio, cum cœlestis regni iter potius obedientia voluntatis non Dei nuncupatio repertura sit? Ergo, sicut supra dixerat, eos qui haberent vestem bonæ vitæ non recipiendos propter dogmatum nequitiam, ita nunc e contrario asserit, ne his quidem accommodandam fidem, qui cum polleant integritate fidei turpiter vivant, et doctrinæ integritatem malis operitus destruant. Utrumque enim Dei servis necessarium est, ut et opus sermone, et sermo operibus comproletur, huic sententiæ potest illud videri con- C trarium: Nemo potest dicere Dominus Jesus nisi in Spiritu sancto. Sed moris est Scripturarum dicta pro factis accipere, ut statim in consequentibus approbatur, refuturi cos qui jactant sine operibus scientiam Domini, et audiant a Salvatore : Recedite a me, operarii iniquitatis, nescio vos. Et Apostolus hunc sensum loquitur : Confitentur se Dominum scire, factis autem negunt. Quoniam secundum Salvatoris sententiam, qui mandata Dei recte credens operibus bonis consummaverit et docuerit sic homines, hic magnus vocabitur in regno cælorum; qui autem docuerit et non secerit, minimus vocabitur in regno calorum.

# HOMILIA CXXVII. FERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Romanos. Fratres, si cum adhuc peccutores essennes, Christus pro nobis mortuus est, multo magis, jusiificati nunc in sanguine ipsius, salvi erimus ab ira per ipsum, etc.

Hoc dicit, quia si pro peccatoribus filium suum Deus occidi permisit, quid faciat pro justificatis, nisiservet eos ab ira, id est, tutos illos præstet ab illasione diaboli? ut securi sint in die judicii cum coperit perfidos ultio devastare, quoniam enim bonitas Dei nullum perire vult, mortem dignissimam dedit, ut intelligentibus Dei gratiam circa se adderet dignitatem et gloriam. Ingrati hi sunt qui, Deo vocante, dissentiunt, Dei gratium abauentes ut in proposito erroria et malignitatis permaneant. Non puto

borum, qued aliquando infirmos, aliquando implos, aliquande peccatores nominat, pro quibus Christum mortuum dicit, et quamvis imperitum se fateatur in sermone, non tamen arbitror quod in his ille imperitia, sed potius profundam scientiam variaverit. Per lace namque tria onme peccati colligitur nomes: aut enim ignorans Deum quis et noiens servare mandatum, vincitur fragilitate carnis, et illecebris prasentis vitæ decipitur, et infirmus appellatur; aut sciens volensque contemnit mandatum et odit disciplinam Dei, ac projicit sermones ejus post se, et peccator nominatur; atque ita Paulus qui se imperitum, ut diximus, in sermone profitetur, in tribus his diversitatibus universa pro quibus Christus prædicatur mortuus esse complexus est. Quod si interdum ctiam hi qui sub lege sunt, et Deum colere videntur. impii in Scripturis divinis nominantur, idearco fit quia relinquentes Deum patrum suorum, deos gentiunt colunt: quod vero Paulus se cum peccatoribus numerat, qui aliis dicit : Nos natura Judei et non ex gentibus peccatores, humilitatis ejus est virtus; imitatur enim illum qui, cum peccatum non fecisset, peccatum pro nobis factus est, et cum Deus esset inter homines conversatus est. Commendat ergo suam charitatem Deus in nobis : hic commendat es confirmat, et amabilem facit pro beneficiis præstitis. Quod enim Christus, cum adhuc peccatores essemus pro nobis mortuus est, spem nobis dat quod multo magis nos a peccato purgatos et justificatos, ab ira quæ imminet peccatoribus salvavit per ipsum, et qui alienos et inimicos ita dilexit, ut pro nobis ad mortem unicum suum daret, multo magis suos effectos et reconciliatos sibi æterna salute donabit. Malte ergo, inquit, magis justificati nunc in sanguine ipsius salvati erimus ab ira per ipsum. In superioribus quidem dixerat: Justificati igitur ex fide pacem habenmus ad Deum; et nunc dicit: Multo magis nunc justificati in sanguine ipsius salvi erimus ab ira per ipsum. Ex quo ostendit quod neque sides nostra, sino Christi sanguine, neque sanguis Christi nos sine fido nostra justificat; ex utroque tamen multo magis sanguis Christi nos quam fides nostra justificat, et ideo mihi videtur cum in superioribus simpliciter dixerit, justificati ex fide, hic addidisse, multo magis erge D nunc justificati in sanguine ejus, ut doceret quia ab ira ventura, ctiamsi fides nostra nos saivet, etiamsi opera justitiæ, super hæc tamen omnia multo magis sanguis Christi salvos nos faciat ab ira ventura. Si enim cum essemus reconciliati, sumus Deo per mortem Filit ejus, multo magis reconciliati salvi erimus in vits ipsius. Manifestum est quia si ut reconciliaret nes sibi Deus, filium suum morti tradidit : quanto magis reconciliatos salvos faciet in vita ipslus! Si enim mors Salvatoris profuit nobis, quanto magis vita ipsius cum resurgit a mortuis, quia sicut mors ejusa diabolo nos eruit, ita et vita ejus de die judicii 1006 liberabit : ergo Christus pro impius mortuus est, et Christus Deus est; quomodo non regnabit inventur

in vita Dei justus, quando ne periret, morte Dei quæ- A micitias, et agere ea quæ odit ille, quem nobis non situs impius. In vita enim Dei salvi erimus, quia in vita nostra perieramus. Sed cum audimus et vitam Der, et mortem Dei discernamus quid unde sit, vitam quippe attulit nobis, mortem vero accepit a nobis, nec tamen pro suo merito, sed pro nostro, suimus, inquit, et nos natura filii iræ sicut et cæteri. In hac ira cum essent homines per originale peccatum tanto gravius et perniciosius, quanto majora vel plura insuper addiderunt: Necessarius erat mediator, hoc est reconciliator, qui hanc iram sacrificii singularis, cujus erant umbræ omnia sacrificia legis et prophetarum, oblatione placaret. Cum autem Dens irasci dicitur, non ejus significatur perturbatio, qualis est in animo irascentis hominis, sed ex humanis motibus translato vocabulo, vindicta ejus, quæ non B nisi justa est, iræ nomen accepit. Quod ergo per mediatorem reconciliamur Deo et accipimus Spiritun, ut ex inimicis efficiamur filii Dei, quotquot enim spiritu Dei aguntur, ki filii sunt Dei, hac est gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum. Si enim, inquit, cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem filii ejus, multo magis reconciliati, salvi erimus in vita ipsius. Et reliqua. Evidenter ostenditur non esse aliquam substantiam que, secundum definitionem Marcionis et Valentini, naturaliter sit inimica Deo. Alioquin si quod inimicum est, naturæ esset et non voluntatis, qui inimici sunt Beo reconciliationem utique non haberent, ubi autem ex inimico quis amicus efficitur, certum est quod dam ea opera agit, quæ non amat Deus, inimicus est Dei, et ejus quisque tam gravis et tam odibilis efficitur iniwicus, quam multiplicaverit opera inimicitiis digna. Sust ergo mensuræ et gradus quidam in his peccaterm qualitate et quantitate distincti, qui inimici sunt Deo, unde et ille qui supra omnes neccavit a Paulo ultimus inimicus destruendus esse memoratur. Versa autem vice et ordine, etiam eos qui reconciliati sunt per mortem Filii ejus, in amicis haberi certum est, et esse aliquem ita amicum, sicut Moyses amicus Dei appellatus est: esse quoque alios. quibus dicit Salvator: Jam non dico vos servos, sed emicos. Credo autem esse adhuc magis familiares aliquos in coelestibus amicos apud Deum, vel illos qui semper vident faciem Dei, vel cos qui semper aslant in conspectu Altissimi, ut supra diximus esse Quendam novissimum amicum, ita ut et ibi pro Virtutum meritis habeantur aliqui summi, aliqui po-Meriores amici; cum hæc autem ita sint nescio, si is Qui adhuc permanet in his operibus quæ odit Deus, et pro guibus inimicitiæ sunt inter Deum et homines reconciliatus esse Deo per sanguinem Christi merito dicatur. Quomodo enim reconcilatus est, qui est inimicus? Paulus ergo merito et de se, et sibi similibas dicit: Qui cum inimici essemus, reconciliati sumus per sanguinem Filii ejus. Grandis pudor est, ubi talis reconciliatio facta est, ubi inimicitias inter Deám et homines, non sermo peccatoris, sed sauguis Intercessoris absolvit, iterum non converti ad ini-

nisi effusio sanguinis sacri reconciliaverat.

Non solum autem hoc, sed et gloriamur in Deo per Dominum nostrum Jesum Christum, per quem nuen reconciliationem accepimus. Non tantum pro accepia salute et securitate Deo gratias agendas docet, sed et gloriandum per Jesum Christum in Deo qui dignatas est ex impiis et inimicis dici nos suos amicos, ut omnia beneficia per Christum consecutos nos gaudeamus, et ut quia per ipsum cognovimus Dominum gloriantes in co reddamus ci honorificentiam parem Deo Patri ipso sibi idoneo teste prædicante, ut honorificent, inquit, Filium, sicut honorificant Putrem : qui cum Patre et Spiritu saucto vivit et regnat Deu-. per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXXVIII.

## ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Marcum.

In illo tempore dixit Jounnes ad Jesum: Vidimus quemdam in nomine tuo ejicientem damonia, qui non sequitur nos, et prohibuimus eum, etc.

Joannes præcipua devotione Dominum amans, . ideoque redamari dignus, excludendum beneficio putavit eum qui non utatur officio. Sed Dominus docet neminem a bono quod ex parte habet arcendum, sed ad hoc potius quo. I nondum habet esse provocandum. Nam sequitur:

Jesus autem ait: Nolite prohibere eum, nemo est enim qui faciat virtutem in nomine meo, et possit cito male loqui de me. Qui enim non est adversum vos, pro robis est. Hac doctus sententia dicit Apostolus : Sed sive occasione, sive veritate Christus anunntietur, et in hoc gaudeo, sed et gaudebo. Sed licet ille gaudeat, etiam de his qui Christum annuntiant non sincerc, et tales aliquando in nomine Christi signa facientes, ab aliorum salute sentiantur non esse probibendi, non tamen ipsis per talia signa secura sua conscientia redditur quin potius in illa die, cum dixerunt, Domine, Domine, in nomine tuo prophetavimus, et in tuo nomine dæmonia ejecimus, et in tuo nomine virtutes multas fecimus, responsum accipient, quia nunguam nori vos, discedite a me, qui operamini iniquitatem. Itaque in hæreticis et malis catholicis non sacramenta communia in quibus nobiscum sunt et adversum nos non sunt, sed divisionem paci veritatique contrariam qua adversum nos sunt et Dominum non sequentur, nobiscum detestari et prohibere debemus.

Quisquis enim potum dederit vobis calicem aqua In nomine meo, quia Christi estis : amen, dico robis, non perdet mercedem suam. Legimus in propheta David ad excusandas excusationes in peccatis, quia multipeccatorum suorum quasi justas prætendunt occasiones, ut quod voluntate delinquunt, videantur necessitate peccare: Dominus autem scrutator cordis ct renum, et qui futuras cogitationes in singulis contuetur, dixerat : Quisquis unum part'ulum receperit in nomine meo, me recipit. Poterat aliquis causari et dicerc. Paupertate prohibeor, tenuitas me refinet, et

levissimo præcepto diluit, ut calicem aquæ et hoc frigidæ juxta Matthæum toto animo porrigamus: frigidæ, inquit, aque, non calidæ, ne et in calida paupertatis et penuriæ lignorum occasio quæreretur. Tale quid et Apostolus ad Galatas præcipit, Communicet is qui catechizatur verbo, ei qui se catechizat in omnibus bonis. Et discipulos ad magistrorum refrigeria cohortatur : et quia poterat qualibet tendere [Forte, prætendere] paupertatem et præceptum eludere, priusquam illud proponat imminentem solvit quæstionem, dicens : Nolite errare, Deus non irridetur. Quæ enim seminaverit homo, hæc et metet.

Et quisquis scandalizaverit unum ex his pusillis credentibus in me, bonum est ei magis, si circumdaretur mola asinaria collo ejus, et in mare mitteretur. B Quanquam hæc generalis possit esse sententia adversum omnes qui aliquem scandalizant, tamen juxta consequentiam sermonis, etiam contra Apostolos dictum intelligi potest, qui inter se disputantes, quis esset illorum major, videbantur invicem de diguitate contendere, et si in hoc vitio permansissent, poterant eos, quos ad fidem vocabant, per suum scandalum perdere, dum Apostolos vident inter se de honore pugnare. Quod autem dixit : Bonum est ei magis si circumdaretur mola asinaria collo ejus, secundum ritum provinciæ loquitur, quod majorum criminum ista apud veteres Judæos pæna fuerit, ut in profundum ligato saxo dimergerentur. Et revera melius est innoxium, pœna, quamvis atrocissima, temporali tamen, vitam finire corpoream, quam læ- C dendo fratrem mortem animæ mereri perpetuam. Recte autem, qui scandalizari potest pusillus appellatur. Qui enim magnus est quodcunque viderit, quodcumque passus fuerit non declinat a fide; qui autem pusillus est animo et parvus occasiones quærit quomodo scandalizetur. Propterea denique oportet nos maxime his consulere qui parvi sunt in fide, ne occasione nostri offendantur et recedant a fide, ac decidant a salute. Notandum sane, quod in nostro bono opere aliquando cavendum est scandalum proximi, aliquando vero pro nihilo contemnendum. In quantum enim sine peccato possumus, vitare proximorum scandalum debemus. Si autem de veritate scandalum ponitur, utilius permittitur scandalum nasci, quam veritas relinquatur. Item per molam asi- D nariam sæcularis vitæ circuitus ac labor exprimitur, et per profundum maris extrema damnatio designatur : qui autem ad sanctitatis speciem deductus, vel verbo cæteros destruit vel exemplo, melius profecto erat, ut hunc ad mortem sub exteriori habitu terrena acta constringerent, quam sacra officia in culpa cæteris invitabilem demonstrarent, quia nimirum si solus caderet, utcunque hunc tolerabilior inferni pæna cruciaret.

Et si scandalizaverit te manus tua, abscinde illam, bonum quippe est tibi debilem introire in vitam, quam duas manus hubentem ire in gehennam inexstinguibia supra docuerat ne scandalizemus eos, qui

hospitalis esse non possim, et hanc excusationem A credunt in eum, nunc consequenter admonet, quantum cavere debeamus eos qui scandalizare nos, id est, verbo vel exemplo suo ad ruinam peccati propellere certant. Manum quippe nostram appella!, necessarium amicum. Cujus opere atque auxilio quotidiano opus habemus. Sed talis si nos lædere in causa animæ voluerit, excludendus est a nostra societate, ne si cum perdito in hac vita partem habere volumus, simul in futuro cum ipso pereamus; quod autem subjungitur:

Ubi vermis eorum non moritur, et ignis non exstinguitur, in verme putredinem gehennæ, sicut in igne ardorem designat, sive vermem dicit : seram scelerum pænitudinem, quæ nunquam in tormentis conscientiam afflictorum mordere cessabit. Ut ignis sit pæna extrinsecus serviens, et vermis dolor interius accusans.

Et si pes tuus te scandalizat, amputa illum : bonum ert tibi claudum introire in vitam æternam, quam duos pedes habentem mitti in gehennam ignis inexstinguibilis. In pede sicut et in manu, charos inemendabiles docet alienandos a nobis, ne per immunditiam eorum, quos castigare nequimus, et ipsi polluti pereamus. Sed manus propter opus necessarium nobis: pes, sunt dicti tales propter ministerium discursisque nostris usibus accommodum.

Quod si oculus tuus scandalizat te, erue eum; bonum est tibi luscum introire in regnum Dei, quam duos oculos habentem mitti in gehennam ignis. In oculo quoque propter scandalum eruendo, iidem nostri carnaliter amici, spiritaliter vero adversarii designantur. Sed cum nos eorum consultis ac provisione opus habemus, illi vero consilio nos pravo decipere atque in iter erroris deflectere quærunt; scandalum quippe sermo Gracus, quod nos offendiculum et ruinam et impactionem pedis dicere possumus, quod quantum possumus, devitare debemus quatenus pœnam gehennæ evadentes ad vitam possimus pervenire sempiternam, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per ompia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXXIX. FERIA VI.

Lectio sancti Eva::gelii secundum Matthæum.

In illo tempore dixit Jesus turbis Judaorum et principibus sacerdotum: Vie vobis, Scribe et Pharisei hypocritæ, quia clauditis regnum cælorum ante homines. Vos quippe non intratis, nec introeuntes sinitis intrare, etc.

Habent Scribæ et Pharisæi legis Prophetarumque notitiam, sciunt esse Christum filium Dei, non ignorant natum esse de virgine, sed dum adventum ejus corporeum a Prophetis prædicatum, doctrinæ simulatione abscondunt, et prædam de subjecta sibi plebe appetunt, nec ipsi introeunt in regna cœlorum, nec eos qui poterant intrare permittunt. Hoc est quod in Osee propheta Dominus arguit dicens : Abrconderunt sacerdotes viam, interfecerunt sicimam. El

certe omnis magister qui verbo ædificat, et scandalizat malis operibus discipulos suos, claudit ante eos regnum cœlorum.

Væ vobis, scribæ et Pharisæi hypocritæ, quia circuitis mare et aridam ut facialis unum proselytum; et cum suerit sactus, sacitis eum filium gehennæ duplo quam vos. Non eo studio servamus quæsita quo quærimus. Scribæ et Pharisæi totum lustrantes orbem propter negotiationes et diversa lucra, tam a discipulis captanda, quam per imagines sanctitatis, id studii habebant de gentibus facere proselytum, id est, advenam, et incircumcisum miscere populo Dei. Sed qui ante dum esset ethnicus, simpliciter errabat et erat semel filius gehennæ, videns magistrorum vitia et intelligens destruere eos operibus, quod verbis docebant, revertitur ad vomitum suum, et gentilis factus, quasi prævaricator, majore pæna dignus erit, filius autem vocatur gehennæ, quomodo filius perditionis, et filius hujus sæculi. Vocatur filius gebennæ, ad illam præparatus, non ex illa generatus; unusquisque enim cujus opera agit, ejus filius appellatur.

Væ vobis, duces cæci, quia dicitis: Quicunque ju-Facerit per templum, mhil est; qui autem juraverit in auro templi, debet. Stulti et cæci, quid enim majus est? aurum an templum quod sanctificat aurum? et quicunque juraverit in altari nihil est, quicunque autem juraverit in dono quod est super illud, debet.

Caci : quid enim majus est, donum an altare quod sanctificat donum? Qui ergo jurat in altari, jurat in C eo et in omnibus quæ sunt super illud. Et qui juraverit in templo, jurat in illo et in eo qui habitat in \*Pso. Et qui jurat in cælo, jurat in throno Dei et in eo que sedet super eum. Supra, ut visum nobis est, ex-Postimus quid significaret traditio Phariscorum dicentium, donum quodcunque est ex me tibi proderit , nunc duplex et ad unam avaritiæ occasionem trahens Pharisæorum traditio condemnatur, ut ar-Suantur cuncta pro lucro facere et non pro timore Dei. Sicut enim in phylacteriis et simbriis dilatatis Opinione sanctitatis captabant gloriam, et per occa-**Sion**em gloriæ quærebant lucra, sic alia traditionis inventa stropha impietatis arguit præceptores. Si This in contentione seu in aliquo jurgio vel in causa D anbigua jurasset in templo, et postea convictus esset mendacii, non tenebatur criminis reus. Si autem Imasset in auro et pecunia quæ in templo sacerdoti-🕒 us offerebantur, statim in quo juraverat cogebatur exsolvere. Rursum si quis jurasset in altari, perjurii Peum nemo tenebat; si autem perjurasset in dono Vel in oblationibus, hoc est, in hostia, in victimis, in Simila, et cæteris, quæ offeruntur Deo super altare, bec studiosissime repetebant. Arguit ergo eos Domihus et stuluitiæ et fraudulentiæ, quod multo majus sit templum, quam aurum quod sanctificatur a templo, et altare, quam hostiæ quæ sanctificantur ab altari, totum autem faciebant non ob Dei timorem, sed ob divitiarum cupiditatem. Spiritaliter autem quod

rursus sacerdotes non dixerunt, ubi est Dominus, vel A Dominus dixit, quid enim majus est aurum an templum quod sanctificat aurum; et iterum; quid enim majus est donum an altare quod sanctificat donum: ita intelligendum est, templum et altare ipsum Christum, aurum et donum laudes et sacrificia precum. quæ in eo per eum offerimus : non enim ille per hæc sed ista per illum sanctificantur.

Væ autem vobis, scribæ et Pharisæi hypocritæ, qui decimatis mentham, et anethum, et cyminum, et reliquistis quæ graviora sunt legis, judicium et misericordiam, et fidem : hac oportuit facere et illa non omittere. Multa in lege præcepta sunt, quæ typos proferunt futurorum : alia vero quæ aperta sunt, et illuminant oculos juxta Psalmistam dicentem, mandatum Domini lucidum illuminans oculos, qua statim B opera desiderant, verbi gratia: non adulterabis, non furtum facies, non falsum testimonium dices, et cætera, Pharisei autem quia præceperat Dominus, interim ut intellectus mysticos dimittamus, propter alimoniam sacerdotum et Levitarum, quorum pars erat Dominus, omnium rerum offerri in templo decimas, hoc unum habebant studii, ut quæ jussa fuerant comportarentur, cætera quæ erant majora utrum quis faceret an non parvi pendebant. Et ex hoc itaque capitulo arguit eos avaritiæ, quod studiose etiam vilium olerum decimas exigant, et judicium in disceptatione negotiorum, misericordianque in pauperes pupillos et viduas, et fidem in Deum, quæ magna sunt, prætermittant : Hæc, inquit, oportuit facere, id est, judicium, misericordiam, et fidem, ut et nos veraciter de nostra miseria judicantes, et Dei charitatem quam donavit ipse diligentes, pie recteque vivamus. Justum ejus judicium consitentes quo miseri effecti sumus, de quo dicit Apostolus : Judicium quidem ex uno in condemnationem; et magnæ charitati ejus gratias agentes, de qua ipse idem dicit. gratiæ prædicator, commendat autem suam charitatem Deus in nobis quoniam cum adhuc peccatores essemus Christus pro nobis mortuus est. Oportuit et illa non omittere, id est, elecmosynas fructuum terrenorum, quia per rectam fidem et sacrarum virtutum operationem simul cum elemosynarum largitate debet quisque studere ut ad vitam perveniat æternam, largiente ipso mediatore Dei et hominum, Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

## HOMILIA CXXX.

HEBDOMADA X POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ ad Corinthios.

Fratres, non simus concupiscentes malorum, sicut et illi concupierunt, etc.

Ecce quam peritus medicus apostolus Paulus cœlestis medici Christi veri veraxque discipulus, qui ad removendam diuturnam insirmitatem nostram, et ad instaurandam in nobis corporis et animæ sanitatem nobis a Domino destinatus, ostendit salubria quæ tenenda sunt, ubique in prædicatione sua demonstravit quæ noxia, quæ cavenda sunt, unde in præsenti lectione quam audistis, sub figura infidelis A dum valde est, cum vel in infirmitates corporis vel Israclitici populi nos admonet dicens : Fratres, non simus concupiscentes malorum, sicut et illi concupierunt. Nam illi propter malam cupiditatem in deserto prostrati sunt, ita ut nullus ex illa innumerabili plebe qui de Ægypto exierant nisi duo terram repromissionis intrarent, quod nobis in eorum figura cavendum est; Ægyptus enim hunc mundum significat, unde nos sumus per abrenuntiationem diaboli et omnium operum ejus egressi, et omnibus concupiscentiis carnis abnegantes, Deo nos servituros promisimus, ut terram repromissionis, quod est regnum cœleste, sive terram viventium, mereamur in hæreditatem percipere; si autem in deserto, hoc est in vasta mundi solitudine post sponsionem quam Domino fecimus iterum ad concupiscentiam mundi la- B tio vos non apprehendat, nisi quantum humana bimur, timendum est nobis, ne claudatur subita mortis interruptione, porta regni cœlestis, quæ nobis aperta est, quo usque in justo permanemus opere, et voluntate fugienda est, fratres charissimi, rerum temporalium insana cupiditas, que mortiferis hominem laqueis irretitum in hoc sæculo ut exerceat distentat, et cruciat, in futuro autem inextinguibilibus mancipat flammis.

Neque idololatræ efficiamini, sicut quidam ex ipsis, quemadmodum scriptum est, sedit populus manducare et bibere, et surrexerunt ludere. Scimus enim quia idolum nihil est nisi vana superstitio et offensio Dei, et qui idola colit diabolum colit, et Deum fortiter offendit, unde similis illi dicitur, qui confidit in co, nisi quod idolum pertransiit uno momento, C gnat Deus per omnia secula seculorum. Amen. pæna autem quæ idolum colentibus præparatur nunquam præteribit, sed æterna est.

Neque fornicemur sicut quidam ex ipsis jornicati sunt, et ceciderunt una die viginti tria millia. Fornicatio autem, similiter ad idolorum pertinet culturam, cum creatura pro creatore colitur, et anima in diis vanis fornicatur, verum sponsum suum Christum contemnens; similiter et qui corpus suum quo: lin templum sibi optaverat Deus, per donum Spiritus, quod in baptismo mersis tradidit, per immunditiam fornicationis templum efficit diaboli, disperdet illum Deus nisi cito per pænitentiam et confessionem atque per bonum continentiæ convertat se ad Dominum Deum suum, emundans ei templum suum jejuniis, vigiliis, orationibus, caterisque pietatis operibus, eleemosynarumque largitate, dignum iterum Domino in corde suo habitaculum præparet, sanctum, et bonorum operum floribus adornatum.

Neque tentemus Christum sicut quidam corum tentaverunt et a serpentibus perierunt. Tentat enim Dominum suum qui ultra suam ipsius custodiam incerto se periculo tradit. Similiter qui scienter [faeit] quæ Domiaus prohibuit ne faceret, eaque facientibus mortem minatur, non istam communem sed æternam, nisi cito reversi et emendati per pænitentiam fuerint.

Neque murmuraveritis, sicut quidam eorum murmureverunt et perierunt ab exterminatore. Unde caven-

in alias hujusmundi angustias pro peccatis nostris inciderimus, ne contra Dominum murmuremus. quia vel propter mala merita nostra ad correptionem nostram hac patimur, vel ad probationem, ut justiores etiam coram Domino simus effecti si tanta ac talia patienter in nomine Domini cum gratiarum actione portemus.

Hac omnia in figura contingebant illis: scripta sunt autem ad correptionem nostram. Omnia quæ incredulis Judæis contigerunt, secundum merita sua receperunt, sed tamen ideo scripta sunt, ne nos existimemus impune nos posse peccare.

Itaque qui se existimat stare in perfectione bonorum operum, videat ne per inanem gloriam cadat. Tentapotest sustinere et superare fragilitas; fidelis autem Deus est, qui non patietur vos tentari super id quod potestis. Qui se semper pollicitus est sui nominis causa tribulatis affuturum. Ut in Psalmo : multæ tribulationes justorum, et de his omnibus liberabit eos Dominus.

Sed faciet cum tentatione etiam proventum, ut possitis sustinere. Ipse tentationes a nobis diaboli insuperabiles aufert, sicut in oratione quam ipse composuit nos docuit orare dicens, et ne nos inducas in tentationem, ne amplius nos patiatur tentare diaholum quam nostra possit fragilitas sustinere, sed liberet nos ab omni malo, Jesus Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et re-

# HOMILIA CXXXI.

# ITEM UT SUPRA.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Hemo quidam erat dives, qui habebat villicum : et hic diffumatus est apud illum quasi dissipusset bona ipsius. Et vocavit illum, et ait illi : Quid hoc audio de te? redde rationem villicationis tuæ, jam enim non poteris villicare. etc.

In villico hoc quem Dominus ciebat de villicatione, et laudavit eum, quod in futurum sibi prospexerit, non omnia debemus ad imitandum sumere: non enim aut Domino nostro facienda est in aliquo fraus, ut  ${f D}$  de ipsa fraude elecmosynas faciamus, aut eos a quibus recipi volumus in tabernacula æterna, tanquam debitores Dei et Domini nostri fas est intelligi, cum justi et sancti significentur hoc loco, qui eos introducunt in tabernacula æterna, qui eis in necessitatibus suis terrena bona communicaverunt, de quibus etiam dicit, quod si quis alicui corum calicem aquæ frigidæ dederit tantum in nomine discipuli, non perdet mercedem suam, sed etiam e contrario dicuntur istæ similitudines, ut intelligamus, si laudari potuit ille a domino, cui fraudem faciebat, quanto amplius placeant Domino Deo, qui secundum ejus præceptum ulla opera faciunt. Villici sane vocabulo dicimus eos, qui pecunias habent, non jam dominos sure, sed alienæ potius rei dispensatores esse disputandos, qui si juxta hujus servi exemplum sedulo A finiendæ villicationis ac rationis reddendæ tempus præviderint, facile terrenorum delectatione simul et dilectione nudati, plus sibi de amicis conquirendis in futuro quam divitiis in præsenti colligendis prospicere curabunt.

Ait autem villicus intra se, Quid faciam quia Dominus meus aufert a me villicationem? fodere non valeo: ablata quippe villicatione fodere non valemus, quia finita hac vita, in qua tantum licet operari, nequaquam ultra bonæ conversationis fructum ligone devotæ compunctionis licet inquirere.

Mendicare erubesco, et cætera. Mendicare confusionis est, illo scilicet pessimo genere mendicandi, quo virgines illæ fatuæ mendicasse referuntur, quæ largiuntur epulas, qui dant cibaria conservis in temingruente tempore nuptiarum, oleo virtutum defisionis erigi per largitorem omnium bonorum Dominum stro quia lampades nostræ exstinguuntur. Et de quo Salomon ait, Propter frigus piger arare noluit, mendicabit ergo æstate et non dabitur ei.

Convocatis itaque singulis debitoribus domini sui, dicebat primo: Quantum debes domino meo? at ille dixit : Centum cados olei; dixitque illi : Accipe cautionem tuam et sede cito, scribe quinquaginta. Deinde alii dixit : Tu vero, quantum debes? qui ait : Centum coros tritici; ait illi : Accipe litteras tuas, et scribe octoginta. Cadus Græce amphora est, continens urnas tres. Corus vero modiis triginta completur. Quod autem de centum cadis olei quinquaginta scribi fecit a debitore, et de centum coris tritici octoginta, ad nihil aliud valere arbitror nisi ut ea C quæ similiter inter sacerdotes atque Levitas Judæos quisque operatur in Christi Ecclesia, abundet justitia ejus super scribarum et Pharisæorum, ut cum illi decimas darent, isti divinas [Forte, divitias] dent, sicut non de fructibus, sed de ipsis bonis suis fecit Zachæus, aut certe duplicet decimas, aut duas decimas dando superet impendia Judæorum. Nisi forte quis simpliciter accipiendum putet, quod omnis qui indigentiam cujuslibet pauperis sanctorum, vel ex dimidia vel certe ex quinta parte, quantum viginti vel quinquaginta ad centum sunt, alleviaverit, certa suce misericordiæ sit mercede donandus.

Et laudavit dominus villicum iniquitatis, quia prudenter fecisset : quia filii hujus seculi prudentiores filiis lucis in generatione sua sunt. Audiant sapientes D bujus sæculi, ut stultam sapientiam deserere, et sapientem Dei stultitiam queant discere, quanti corum sapientiam divina æquitas æstimaverit : quos non vere prudentes sed in generatione sua prudentes esse commemorat. Juxta hoc, quod alibi dicitur: Væ qui sapientes estis in oculis vestris, et coram vobismetipsis prudentes, nec non amatores aterna vita; flios lucis appellando non aliud cos qui sapientes sunt ut faciant mala, bene autem facere nescierunt quam filios esse tenebrarum : filii autem lucis et filii kujus sæculi vocantur, quomodo filii regni et filii perditionis. Cujus enim agit quisque opera, ejus cognominatur et filius.

Et ego vobis dico: Facite vobis amicos de mammona iniquitatis, ut, cum deseceritis, recipiant vos in aterna tabernacula. Mammona iniquitatis ob hoc appellat istam pecuniam, quam possidemus ad tempus, quia mammona divitiæ interpretantur, nec sunt istæ divitiæ, nisi iniquis qui in eis constituunt spem atque copiam beatitudinis suæ, a justis vero cum hæc possidentur, est quidem ista pecunia; sed non sunt illis divitiæ, nisi callestes et spiritales, quibus indigentiam suam spiritaliter supplentes, exclusa egestate miseriæ, beatitudinis copia ditabuntur. Si autem hi, qui præbent eleemosynam de iniquo mammona faciunt sibi amicos, a quibus in æterna tabernacula recipiantur, quanto magis hi qui spiritales largiuntur epulas, qui dant cibaria conservis in temnis erigi per largitorem omnium bonorum Dominum nostrum Jesum Christum, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæcu-'orum. Amen.

# HOMILIA CXXXII.

FERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Romanos. Fratres, nescitis quia cum exhibuistis vos servos ad obediendum, servi estis ejus cui obedistis, sive peccati in mortem, sive obeditionis ad justitiam.

Ne aliquid profitentes, aliud faciamus, et cum servi Dei dicimur, gestis servi diaboli inveniamur, præmonet et denuntiat ejus nos servos esse cujus voluntatem explemus operibus: et non parum obesse Deum consiteri Dominum, et actibus diabolo famulari. Nam hoc olim Deus denotat et accusat. dicens, Plebs hac labiis me honorat, cor autem corum longe est a me; et Dominus ait in Evangelio: Nemo potest duobus dominis servire; et in lege dictum est, Deus non irridetur. Hoc est ergo quod in hoc loca Apostolus docet, quia unusquisque in manu sua habet et in arbitrii potestate, ut aut peccati servus sit, aut justitiæ, ad quamcunque enim partem declinaverit obediens, et cuicunque parere voluerit, hæc sibi eum vindicatservum, in quo, ut dixi, absque ulla cunctatione in nobis esse ostendit arbitrii libertatem, in nobis namque est exhibere obedientiam nostram, vel justitiam vel peccatum. Nemo autem potest duobus simul dominis servire, peccato et justitiæ, aut enim unum odio habebit, peccatum scilicet, et alium amabit, id est, justitiam. Aut unum patietur, peccatum duntaxat, et alium contemnet, id est, justiciam. Simile ergo est, et quod dixit Apostolus, servi estis ejus, cui obedistis, sive peccati, sive justitia. Sed et omnis qui peccatum facit, servus est peccati, ad hoc respicit quamvis non adjecerit, et omnis qui fecerit justitiam, servus est justitiæ. Quod fortassis putet aliis ideirco subrelictum, ut quasi ex consequentibus debeat intelligi, mihi tamen videtur consulto non additum, neque enim conveniebat dici, quia omnis qui facit justitiam servus est justitiæ, ut omnis qui facit peccatum servus est peccati: nam et ipse diabolus sine dubio peccati servus est, quippe

qui discessit a servitute justitiæ et in conspectu Do- A justitiæ per obedientiam, Deus tradat ut instituanmini omnipotentis rebellavit, propter quod et apostata appellatus est. Constat ergo ex his sermonibus Pauli, quibus dicit, quia cui vos exhibetis servos ad obediendum, servi estisejus cui obedistis, sive peccati sive justitia, quia sponte nostra ipsi exhibemus nullo cogente vel peccato servire vel justitiæ per obedientiam nostram, et ideo horum semper meminisse debemus, ne inanes querelas in peccati excusatione proferamus, dicentes quia diabolus fecit ut peccator essem, aut naturæ necessitas, aut fatalis conditio, aut cursus astrorum; sed audi apertam Pauli sententiam, qua dicit, cui exhibetis vos servos ad obcdiendum, servi estis ejus cui obedistis, sive peccati sive justitiæ.

distis autem ex corde in eam formam doctrinæ in qua traditi estis. Credentes autem in Christum servi facti sumus justitiæ, ejus enim servi dicimur eui obedimus, et quia justum est obedire Christo, et ipse enim justitia est, et quæ præcepit justa sunt, ideirco dicit servos nos sactos justitia, ex corde non ex lege, ut professio nostra animi judicio promatur, per naturam enim inducti sumus ad fidem non per legem, in qua forma doctrinæ, Dei imperio facti sumus, qui finxit naturam, in natura enim habemus ut cognoscamus a quo et per quem et in quo sumus creati. Forma ergo doctrinæ est in quam tradidit nos creator naturaliter, hoc est, quod supra dixit, ipsi sibi lex sunt, dum vident naturæ suæ esse quod credunt, ut quod Judeis lex et prophetæ prædicarunt C niam justitia una est ex virtutum choro, simile est, de Christo, hoc gentiles ex corde confidant. Hinc refert gratias Domino, quia cum essemus servi peccati obedivimus ex corde credentes in Christum ut scrvitemus Deo, non per legem Moysi sed per legem naturæ. Quod enim dicit gratias Deo, quia suistis servi peccati, ostendit omnes homines primo servire peccato, sic enim scriptum est, quia non justus super terram qui saciat bonum et non peccaverit. Primo enim necesse est in omni homine illud compleri quod scriptum est, Sed ubi venit mandatum, peccatum revixit; hoc vero quod sequitur ad paucos dicitur, ad eos qui jam emendantur, quod dicitur: Gratias autem Deo, quia suistis servi peccati, obedistis autem Servi ergo suimus omnes peccati, sed ubi tradita Dest nobis some description of in majore sidelis est; et qui in est nobis forma doctrinæ et huic non utcunque, neque solis verbis, sed ex corde, ex animo, ex tota devotione eligimus obedire, liberamur a servitute peccati et efficimur servi justitiæ. Quod autem dixit, formam doctrinæ, in qua traditi estis, requirendum puto, quomodo unusquisque tradatur. Invenimus namque, quia eos qui non probantur Deum habere in notitiam, tradat Deus secundum desideria cordis corum, in immunditiam, ut contumeliis afficiant corpora sua in semetipsis, et alios qui commutaverunt gloriam incorruptibilis Dei tradat in passiones ignominiæ, de quibus in locis suis prout potuimus diximus, et hic ergo qui semetipsos exhibent servos

tur et imbuantur, secundum formam justitiæ, movet me etiam hoc, quod non dixit obedistis ex corde doctrinæ, in quam traditi estis, sed formam doctrinæ posuit: nec puto quod unum esse senserit Apostolus doctrinam et formam doctrinæ. Sed mihi videtur quod formam doctrinæ minus esse scierit, quam ipsam doctrinam, et nunc quidem in præsenti vita dum in corpore sumus, et aggravat terrenum hoc habitaculum sensum multa cogitantem, formam doctrinæ habemus, non ipsam doctrinam, sicut idem Apostolus in aliis dicit : Nunc autem videmus per speculum in anigmate, ipsa autem doctrina sit, de qua dicit, tunc autem videbimus facie ad faciem. Unde et in præsenti vita puto, quod formam atque umbram Gratias autem Deo, quod suistis servi peccati, obe- B virtulum tenere possimus : ipsas vero virtutes tune cum venerint illa quæ perfecta sunt, et ideo justus nunc magis ut mihi videtur in umbra virtutum quam in ipsis virtutibus vivit.

Liberati autem a peccato, servi facti estis justitiæ. Expositio est in his corum quæ superius diximus. Si enim ultra non servietis peccato, certum est quod' liberati ab eo servi facti estis justitiæ, sed requiritur, quis est qui liberat a peccato: sine dubio veritatis agnitio. Sic enim dicebat Jesus ad Judæos qui crediderunt ei, Si credideritis verbo meo, agnoscetis veritatem, et veritas liberabit vos. Veritas est ergo quæ liberat a peccato, et veritatis agnitio; certum est autem quia omnis qui liberatus fuerit a peccato justitiza serviat. Quod autem dicimus justitiæ serviat, quout si diceremus: quia si quis liberatus est a peccato serviet veritati et serviet sapientiæ et serviet pudicitiæ et serviet pietati. Quæ omnia cum cæteris speciebus virtutum, oportet servum Dei, ut in eis bene operando usque in finem perseverans ad vitam perveniat sempiternam, præstante Domino nostro Jesu Christo, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXXXIII.

ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Qui fide-

Sunt qui viscera pietatis et opera misericordia. quæ proximis debentur ignorantes, merito se castitatis, vigiliarum, longæ orationis, plenæ fidei, jeiuniorum, cæterarumque virtutum, quæ Dei dilectio gignere solet, veraciter fideles existimant, sed inso judice attestante, qui fidelis est in minimo, id est, in pecunia cum paupere participanda, in majore fidelis est, illo videlicet actu, quo specialiter adhærere Creatori, et unus cum eo spiritus effici desiderat. At qui temporalia quæ possidet recte dispensare dissimulat, æternorum sibi gloriam de qua tumet evacuat. Qui enim non diligit fratrem suum quem videt, Deum quem non videt quomodo potest diligere, et viderit fratrem suum necesse habere et clauserit viscera sua ab eo, quomodo charitas Dei manet in eo?

Si ergo in iniquo mammona fideles non suistis, quod vestrum est, quis credet vobis? De iniquo mammona, quod divitias malorum significet, supra explanatum est, quarum mentionem Salvator faciens alibi dicit, quia fallacia divitiarum suffocat verbum. Veras autem divitias vel ipsa æternæ vitæ gaudia de quibus scriptum est, quæ divitiæ hæreditatis ejus in sanctis, vel virtutum spiritalium quibus ad vitam pervenitur copiam significat, de quibus dicit Isaias: divitiæ salutis sapientia et scientia, timor Domini ipse est thesaurus ejus.

Et si in alieno fideles non fuistis, quod vestrum est, facultates, id est, extra naturam sitæ: nihil enim intulimus in hunc mundum, haud dubium quia nec auferre quid possimus. Nostra autem possessio regnum cœlorum, nostra vita est, nostræ opes sunt spiritalium operum fructus, de quibus Salon on ait, redemptio animæ viri propriæ divitiæ ejus. Arguit ergo Pharisæos fraudis et avaritiæ, qui quoniam in facultatibus suis fideles non fuerunt, communia conditoris bona privatim habere malentes, nec Christum accipere meruerunt quem publicanus ille cujus paulo ante memini Zachæus ut acquirere posset dimidiam partem bonorum suorum obtulit.

Nemo servus potest duobus dominis servire. Quia non valet simul transitoria et æterna diligere: si enim æternitatem diligimus, cuncta tempora- C lia in usu non in affectu possidemus.

Aut enim unum odio habebit, et alterum diliget; aut uni adhærebit, et alterum contemne!. Hæc verba diligenter consideranda sunt, nam qui sint duo domini consequenter exponit dicens:

Non votestis Deo servire et mammonæ. Audiat hoc avarus, audiat qui censetur vocabulo Christiano, mon posse simul mammonæ, hoc est, divitiis, Christoque se servire. Et tamen non dixit, qui habet divitias, sed qui servit divitiis; qui enim divitiarum servus est, divitias custodit, ut servus; qui autem servitutis excussit jugum, distribuit cas, ut dominus: sed qui servit mammonæ, illi utique servit, qui re-Dus istis terrenis merito suæ perversitatis præpositus princeps hujus sæculi a Domino dicitur. Ergo aut D unum odiet, et alterum diliget, ut sieri debet, odiet sci-Ticet diabolum, diliget Deum; ant uni adhærebit, et alterum contemnet. Adhærebit scilicet diabolo, cum quasi ejus præmia temporalia sectatur, contemnet autem Deum, non dixit odiet, sed sicut solent uninas postponere cupiditatibus suis, qui de bonitate ejus ad impunitatem sibi Blandiuntur, quibus per Salomonem dicitur : Fili, ne adjicias peccutum super peccatum, et dicas: Miseratio Dei magna est.

Audiebant autem omnia hæc Pharisæi, qui erant avari, et deridebant illum. Monebat quidem Scribas et Phariszos non superbe sapere, non de sua justitia

sicut idem dicit, qui habuerit substantiam mundi, et A præsumere, sed et peccatores publicanosque recipere pænitentes, et sua quæ forte inciderent eleemosynis peccata redimere. Sed illi præceptorem misericordiæ, humilitatis et parcimoniæ, duas maxime deridebant ob causas, quia scilicet vel minus utilia, neque unquam facienda quasi noxius imperaret, vel certe utilia a se jam facta superfluus ingereret.

Et ait illis: Vos estis, qui justificatis vos corari hominibus: Deus autem novit corda vestra, quia quod hominibus altum est, abominatio est apud Deum. Justificant se coram hominibus, qui peccatores quidem quasi infirmos desperatosque contemnunt, se autem ipsos quasi perfectos in omnibus cunctæque fragilitatis expertes elecinosynarum remedio opus habere quis dabit vobis? Alienæ sunt a nobis hujus sæculi B non credunt. Sed hæc noxii tumoris altitudo, quam sit juste damnanda, videt ille, qui illuminabit abscondita tenebrarum et manisestabit consilia cordium, Jesus Christus Dominus noster qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA CXXXIV. FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, rogavit Jesum quidam Pharisæus ut pranderet apud se, et ingressus recubuit. Pharisœus autem cæpit intra se reputans dicere, quare non baplizatus esset ante prandium, elc.

Causam Pharisæi cogitationis Evangelista Marcus aperuit dicens : Pharisai enim et omnes Judai nisi crebro manus lavent non manducant, tenentes truditionem seniorum, et a foro venientes nisi baptizentur non comedunt.

Et ait Jesus ad illum : Nunc vos, Pharisai, quid desoris est calicis et catini mundatis, quod autem intus est vestrum, plenum est rapina et iniquitate. Et Marcus quidem refert eos baptismata calicum et urceorum lectorumque et æramentorum observare solitos, sed magis sub nomine vasorum, ipsi mendacii et simulationis arguuntur, quod aliud ostendant hominibus foris, aliud domi agant, formam pietatis habentes extrinsecus, sed intus vitiorum sorde deformes, vult enim Dominus explicare latius, quæ supra breviter de mundando cordis oculo protulerat.

Stulti, nonne qui fecit quod deforis est, etiam id quod deintus est secit? Qui, inquit, utraque mundari desiderat. Hoc contra Manichæos, qui animam tantum a Deo, carnem vero putant a diabolo creatam, hoc contra illos, qui corporalia peccata, fornicationem videlicet, immunditiam, libidinem, furtum, rapinam, et cætera talia quasi gravissima detestantur, spiritalia vero, quæ non minus damnat Apostolus, hoc est, amaritudinem, iram, indignationem, clamorem, blasphemiam, superbiam et avaritiam, quæ est idolorum servitus, ut levia contemnunt.

Verumtamen quod superest, date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt vobis. Quod necessario victui et vestimento superest date pauperibus, juxta quod et Joannes pracipit: qui habet duas tunicas det non

ut te ipsum consumas inopia : sed ut tui cura corporis expleta, inopem quantum vales sustentes, vel ita intelligendum, quod superest, quod tam multo scelere præoccupatis, solum remedium restat dare eleemosynam, qui sermo ad omnia, quæ utili miseratione flunt, valet, non solum enim qui dat esurienti cibum, sitienti potum, nudo vestimentum, peregrinanti hospitium, et cætera hujusmodi; verum etiam, qui dat veniam peccanti, elcemosynam dat, et qui emendat verbere, in quem potestas datur, vel coercet aliqua disciplina, et tamen peccatum ejus, quo ab illo læsus aut offensus est, dimittit ex corde, vel orat, ut ei dimittatur, non solum in eo quod dimittit, atque orat, verum etiam in eo, quod corripit, et quia misericordiam præstat. Multa itaque genera sunt eleemosynarum, quæ cum facimus, adjavamur ut dimittantur nobis nostra peccata, sed ea nihil est majus, qua ex corde dimittimus, quod in nos quisque peccavit. An vero, quod ait, date eleemosynam et ecce omnia munda sunt vobis, ita intellecturi sumus, ut Pharisæis non habentibus fidem Christi etiamsi non in eum crediderint, nec renati suerint ex aqua et Spiritu sancto munda sunt omnia, tantum si eleemosynas dederint, sicut quidam eas dandas putant cum sint immundi omnes, quos non mundat files Christi, de qua scriptum est: mundans fide corda eorum, et tamen verum est, quod audierant, date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt se ipso debet incipere et eam sibi primum dare, est enim eleemosyna opus misericordiæ, verissimeque dictum est, miscrere anima tua placens Deo, propter hoc renascimur ut Deo placeamus, cui merito displicet quod nascendo contraximus. Ilæe est prima eleemosyna, quam nobis dedimus, quoniam nos ipsos miseros per miserantis Dei misericordiam requisivimus. Propter dilectionis ordinem dietum est, Diliges proximum tuum tanquam te ipsum. Cum ergo increpasset cos quod forinsecus se lavarent, intus autem rapina et iniquitate pleni essent, admonens quamdam eleemosynam, quam sibi homo debet primitusdare, et interiora mundare; verumtamen, inquit, quod superest date eleemosynam, et ecce omnia munda sunt robis. Deinde ut ostenderet quod admonuisset, et D tune non confundar dum respexero in omnia manquod ipsi facere non curarent, ne illam putarent corum eleemosynas ignorare: Sed væ vobis, inquit, Pharisæis. Ta: quam diceret, Ego quidem commonui vos eleemosynam dandam per quam vobis mun la sint omnia.

Sed væ vobis, quia decimatis mentham, et rutam, et onine olus. Has enim novi eleemosynas vestras ne de illis me nune vos admonuisse arbitremini.

Et præteritis judicium et charitatem Dei : qua elecmosyna possetis ab omni inquinamento interiore mundari, ut vobis munda essent et corpora quæ lavatis. Hoc est enim omnia, et interiora scilicet, et exteriora, sicut alibi legitur, Mundate qua intus

habenti, neque emm ita facienda juhetur elecmosyna A sunt, et quæ foris sunt munda erunt. Sed ne istas eleemosynas, quæ fiunt de fructibus terræ respuisse videretur.

> Hac autem, inquit, oportet facere, et judicium, et charitatem Dei, ut et nos veraciter de nostra miseria judicantes, et Dei charitatem, quam donavit ipse, diligentes, pie recteque vivamus, justum judicium cjus confitentes, quoniam miseri effecti sumus, de quo dicit Apostolus: Judicium quidem ex uno in condemnationem, et magnæ charitati ejus gratias agentes, de qua idem ipse dicit gratiæ prædicator: Commendat autem suam charitatem Deus in nobis, quoniam cum adhuc peccatores essemus Christus pro nobis mortuus est.

Hac autem oportuit facere, et illu non omittere, id aliqua emendatoria pœna plectit, eleemosynam dat, B est, eleemosynas fructuum terrenorum. Non ergo se fallant qui per eleemosynas, quaslibet largissimas fructuum suorum vel enjusque pecuniæ impunitatem se emere existimant, in facinorum immanitate, ac flagitiorum nequitia permanendo.

> Væ vobis Pharisæis, qui diligitis primas cathedras in synagogis et salutationes in foro. Væ nobis miseris, ad quos Pharisæorum vitia transierunt, qui breve et incertum vitæ nostræ curriculum quo peccata humiliter plangere debueramus, pro prioratu invicem superbe certando peccatis amplius onerare non metuimus.

Væ vobis, quia estis ut monumenta quæ non patent. et homines ambulantes supra, nesciunt. Et hac superstitionem Pharisæorum sententia redarguit, quia robis. Qui enim vult ordinate cleemosynam dare, a C foris speciem rectæ doctrinæ prætendant : intus vero quid fœditatis gerant occultent, instar monumentorum quæ cum superficiem terræ communis ostendant, intus vermescentium sunt cadaverum plena, de quibus Psalmista cum diceret, sepulcrum patens est guttur eorum, mox, quid dixisset aperuit, adjungens, Linguis suis dolose agebant.

> Respondens autem quidam ex legisperitis, ait illi: Magister, hæc dicens, etiam nobis contumelium facis. Quam misera conscientia, quæ audito Dei verbo sibi contumeliam putat fieri, et commemorata pœna perfidorum se semper intelligit esse damnandam! Unde mihi meisque similibus unicum suffugium semper est Domino cum Propheta supplicare, Utinam dirigantur via mea ad custodiendas justificationes tuas! data tua.

At ille ait: Et vobis legisperitis væ, qui oneratis homines oneribus qua portare non possunt, et ivsi uno dig to vestro non tangitis eorum sarcinam. Non possunt onera legis portari eo modo quo isti legisperiti ea imponebant hominibus, unde recte audivit, quod 🔳 sarcinas ejus uno digito non tangerent, hoc est, ne 🛥 in minimis quidem cam perficerent, quam se contras mortem [Forte morem] patrum sine fide et gratiant Jesu Christi et servare et servandam tradere præsumebant. Atque ideo jugum Christi suave et sarcinan ejus levem, ubi requies est animarum, procul abjicere et exterminare tentabant, cum scriptum sit :

Justus ex fide vivit, et apostolus Petrus his, qui cre- A rit. Sane qui ex dono habet sapientiam, sine suo dentes ex gentibus circumcidi docebant, protestetur, et dicat, et nunc quid tentatis Deum, imponere jugum super cervicem discipulorum, quod neque patres nostri neque nos potuimus portare, sed per gratiam Domini Jesu credimus salvari quemadmodum et illi? Qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXXXV.

DOMINICA XI POST PENTECOSTEN.

Lectio Epistolæ B. Pauli ad Corinthios.

Fratres, scilis quonium cum gentes essetis, ad simeulacra muta prout ducebamini euntes. Ideo notum vobis facio quod nemo in Spiritu Dei loquens, dicit anathema Jesu, etc.

De divinis charismatibus et de distributione dono-**Tum** Spiritus sancti, quæ omnipotens Deus per Spiritum suum sanctum sidelibus suis dispensat Paulus postolus breviter disputans ait, ut in præsenti le-CLione audistis: Scitis enim quoniam cum gentes esse-Ezs, ad simulacra muta prout ducebamini euntes : hoc est, antequam veræ fidei rationem cognovissetis, et ante agnitionem filii Dei idola muta et vana coleba-Las. Ideo notum vobis facio quod nemo in Spiritu Dei Loquens, dicit anathema Jesu. Optat Apostolus ut jam Exationabiles immobilesque non sitis, cum religione enim et mores notare debetis, et noscere sidei ra-Liopem.

Et nemo potest dicere, Dominus Jesus, nisi in Spi-**▼ Elu sancto.** Quomodo enim operarios iniquitatis Do- C minus non agnoscit, quamvis virtutes operentur, Ea et Christus eos non cognoscit qui eum Dominum esum, tantum voce, non rectis operibus confiten-Lir. Ut ipse ait : Non omnis qui dicit mihi, Domine Domine, intrabit in regnum colorum : sed qui facit cluntatem Patris mei, qui in cœlis est, ipse intrabit **₹≥1 regnum** cœlorum.

Divisiones vero gratiarum sunt, idem autem Spiri-Zus; et divisiones ministrationum sunt, idem autem Dominus; et divisiones operationum sunt, idem vero Deus, qui operatur omnia in omnibus. Hic vult 🗪 stendere gratias Spiritus sancti multas esse, ac di-▼isas: non ipsam divinam substantiam esse divisam, unde ipsæ gratiæ largiuntur. Dicendo enim semper dem onnia se dicere de Spiritu sancto declarat: D Unde subditur, hæc autem omnia operatur unus atque idem Spiritus. Manifesta est enim prædicatio unius Deitatis uniusque substantiæ Patris et Filii et Spiritus sancti, qui sua potestate Dominus Deus singulis quibusque prout vult gratiarum dona largitur.

Unicuique autem datur manifestatio Spiritus ad utilitatem. Ut appareat illum Spiritum sanctum accepisse, ut increduli credant, et credentes firmentur.

Alii quidem datur per Spiritum sermo sapientiæ. Sapientiæ sermo est, sapienter et aperte ac rational'ur loqui et posse disserere vel docere quod nove-

conatu loquitur et labore, et nemo potest illi resistere. Sequitur:

Alii autem sermo scientiæ secundum eumdem Spiritum. Ut sciat legis mysteria explanare, et de præteritis etiam cognoscere.

Alteri fides in eodem Spiritu. Quia alii veracior atque perspicacior intellectus datur ad sidem.

Alii gratia sanitatum in uno Spiritu. Per ipsum datur Spiritum sanctum ut curare possit ægrotos.

Alii prophetia. Et futura prædicant.

Alii discretio spirituum. Ut quali quis spiritu veniat, vel loquatur intelligat.

Alii genera linguarum. Ut multis ac diversis linguis valeat loqui.

Alii interpretatio sermonum. Ut quod alii diversis loquuntur linguis, is per donum sancti Spiritus possit interpretari alius ad notitiam.

Ilæc autem omnia operatur unus atque idem Spiritus, dividens singulis prout vult. Bene de codem Spiritu scriptum est : ille vos docebit omnia, et suggere: vobis omnia quæcunque dixero robis. Bonus igitur magister est, idem paracletus Spiritus, qui omnia nos docet, quæ Christus docere promisit. Hoc quoque non solum die Pentecostes, hoc est, in adventu Spiritus sancti celebrare debemus, sed ita necesse est agamus, ut quotidie eum ad nos castis operibus et castis pectoribus invitemus. Ita enim puri atque purgatis sensibus et cogitationibus esse debemus: ita nos oportet ori et cordi adhibere custodiam, ut nos dignos semper ejus visitatione et illuminatione faciamus, ut videamur liberi esse ab omni immunditia cogitationum, quia, ut dixi, perversæ cogitationes separant a Deo. Studeamus liberi esse ab omni obtrectatione, omnique malitia, quia in malevolam animam non ingreditur sapientia, nec habitat in corpore subdito peccatis. Per iram ac superbiam animæ negligentium Spiritus sancti custodia et protectione nudantur. Non ergo per hujusmo li passiones contristemus Spiritum sanctum, sed potius eum ad sedem cordis nostri per gratiain humilitatis et pacis ac mansuetudinis evocemus, ac lætificemus eum operibus nostris, ut emundati penitus ac purificati habitaculum Dei efficiamur, et Spiritus sanctus, qui descendisse die octava legitur, in nobis semper esse dignetur. Præstante Domino nostro Jesu Christo, cui est cum æterno Patre et codem Spiritu sancto honor et gloria in s ceula sæculorum, Amen.

# HOMILIA CXXXVI.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore, cum appropinguaret Jesus Jeroso-

lymam, videns civitatem, flevit super illam, dicens: Quia si cognovisses et tu, etc.

Quod flente Domino illa Jerosolymorum subversio describatur, quæ a Vespasiano et Tito Romanis principibus facta est, nullus qui historiam eversionis ejusdem legit, ignorat. Sed quærendum prius

per illam dicens quia si cognovisses et tu. Flevit etenim pius Redemptor ruinam persidæ civitatis, quam ipsa sibi civitas non cognoscehat esse venturam, cui a siente Domino recte dicitur, quia si cognorisses et tu, subaudit, slevisses, sed modo quia nescis quid immineat exsultas. Unde et subditur:

Et quidem in hac die tua, quæ ad pacem tibi. Cum cuim carnis se voluptatibus daret, ventura mala non prospiciens, in die sua, quæ ad pacem ei esse poterant habebat. Cur vero bona præsentia ad pacem habuerit, manifestatur, cum subditur:

Nunc autem abscondita sunt ab oculis tuis. Si enim cordis ejus oculis mala quæ imminerent abscondita non essent, læta in præsentibus prosperis non fuisset. Cujus mox etiam pæna, quæ de Romanis, sicut B prædixi, principibus imminebat adjuncta est, cum

Quia renient in te dies; et circumdabunt te inimici tui vallo, et circumdabunt te, et coangustabunt te undique : ct ad terram prosternent te, et filios tuos qui in te sant. Hoc quoque quod additur : Et non relinquent in te lapidem super lapidem. Etiam ipsa jam ejusdem civitatis transmigratio testatur, quia dum nunc in eo loco constructa est ubi extra portam Dominus crucifixus fuerat : prior illa Jerusalem funditus est eversa. Cui ex qua culpa eversionis suæ pæna fuerit illata, subjungitur:

Eo quod non cognoveris tempus visitationis tuæ. Creator quippe omnium per incarnationis mysterium hanc visitare dignatus est, sed ipsa timoris et amo- C ris illius recordata non est, unde etiam per Prophetam in increpatione cordis humani aves cœli ad testimonium deducuntur, cum dicitur: Milrus in cælo coquorit tempus suum, turtur et hirundo et ciconia custodierunt tempus adventus sui, populus autem meus non cognorit judicium Dei.

Et ingressus in templum, cæpit ejicere ementes et vendentes in illo, dicens illis: Scriptum est, quia domus mea domus orationis est. Qui enarravit mala ventura, protinus in templum ingressus est, ut de illo vendentes et ementes ejiceret, profecto innotans, quia ruina populi maxime ex culpa sacerdotum fuit, eversionem quippe describens, sed vendentes et ementes in templo feriens, in ipso effectu sui operis ostendit, unde radix prodiit per- D ditionis:

Vos autem fecistis illam speluncam latronum. Qui ad accipienda munera in templo residebant, profecto quia quibusdam non dantibus læsionem exquirerent dubium non erat. Domus ergo orationis, spelunca latronum facta fuerat, quia ad hoc in templo assistere noverant, ut aut non dantes munera studerent corporaliter persequi, aut dantes spiritaliter necare. Quia vero Redemptor noster prædicationis verba nec indignis et ingratis subtrahit, postquam disciplinæ vigorem ejiciendo perversos tenuit, donum mox gratiæ ostendit. Nam subditur :

Et erat docens quotidie in templo. Hæc juxta hi-

est, quid sit quod dicitur, videns civitatem flevit su- A storiam breviter tractando transcurrimus : nunc eadem morali intellectu discutienda repetamus :- Videns civitatem flevit super illam, dicens quia si cognovisses et tu. Hoc semel egit, cum perituram civitatem esse nuntiavit, hoc quotidie Redemptor noster per electos suos agere nullatenus cessat, cum quosdam ex bona vita ad mores reprobos pervenisse consi lerat. Plangit enim eos qui nesciunt cur plangantur, qui juxta Salomonis verba lætantur cum male fecerunt, et exsultant in rebus pessimis, qui, si damnationem suam, quæ eis imminet, agnovissent, semetipsos cum lacrymis delictorum plangerent. Et quidem in hac die tua, quæ ad pacem tibi sunt, suam bic diem habet anima perversa, quæ transitorio gaudet in tempore, cui ea quæ adsunt ad pacem sunt, quia dum rebus temporalibus lætatur, dum honoribus extollitur, dum in carnis voluptate resolvitur, dum nulla venturæ pænæ formidine terretur, pacem habet in die sua, quæ grave damnationis suæ scandalum in die habebit aliena. Ibi enim affligenda est ubi justi lætabuntur. Nunc autem abscondita sunt ab oculis tuis, perversa anima rebus præsentibus dedita in terrenis voluptatibus resoluta abscondit sibi mala sequentia, quia prævidere futura refugit, quæ præsentem lætitiam perturbent. dumque in præsentis vitæ oblectatione se deserit, quid aliud, quam clausis oculis, ad ignem vadit : Quia venient dies in te, et circumdabunt te inimici tui vallo. Qui unquam sunt humanæ animæ majores inimici, quam maligni spiritus, qui hanc a corpore. exeuntem obsident, quam in carnis amore positam deceptoriis delectationibus fovent : quam vallo circumdant, quia ante mentis ejus oculos reductis iniquitatibus quas perpetravit, hanc ad societatem suæ damnationis trahentes coarctant. Et circumdabunt te, et coanquetabunt te undique. Maligni spiritus undique animam coangustant, quando ei non solum operis, verum etiam locutionis, atque insuper cogitationis iniquitates replicant, ut quæ prius se per multa dilatavit in scelere, ad extremum de omnibus angustetur in retributione. Et ad terram consternent te, et filios tuos qui in te sunt. Tunc anima per cognitionem reatus sui ad terram consternitur, cum caro, quæ in vitam suam credidit redire ad pulverem urgetur. Tunc in morte filii illius cadunt, cum cogitationes illicitæ, quæ modo ex illa prodeunt, in extrema vitæ ultione dissipantur, sicut scriptum est, in illa die peribunt omnes cogitationes eorum. Quæ scilicet duræ cogitationes intelligi etiam per lapidum significationem valent: nam sequitur, et non relinquent in te lapidem super lapidem. Perversa etenim mens, cum perversæ cogitationi adhuc perversionem adjicit, quid aliud quam lapidem super lapidem ponit, sed in destructa civitate super lapidem lapis non relinquitur, quia cum ad ultionem suam anima deducitur, omnis ab illa cogitationum suarum constructio dissipatur. Eo quod non cognoveris tempus visitationis tua, perversam quameunque animam omnipoteus

Deus modis multis visitare consuevit; nam assidue A sint omnia visibilia, differunt tamen inter se pro hanc visitat præcepto, aliquando autem flagello, aliquando vero miraculo, et ut vera quæ nesciebat, audiat et tamen adhuc superbiens atque contemnens aut dolore compuncta redeat, aut beneficiis devicta malum quod fecit erubescat, sed quia visitationis suæ tempus minime cognoscit, illis in extremo vitæ inimicis traditur, cum quibus in æterno judicio damnationis suæ societate colligatur. Et ingressus in templum capit ejicere vendentes in illo et ementes. Sicut templum Domini in civitate est, ita et in plebe fideli vita religiosorum, et sæpe nonnulli religionis habitum sumunt, sed dum sacrorum ordinum locum percipiunt, sanctæ religionis officium in commercium terrenæ negotiationis tribuunt. Vendentes quippe in templo sunt, qui hoc B quod quibusdam jure competit, ad præmium largiuntur, justitiam enim vendere est, hanc pro præmii acceptione servare. Ementes vero in templo sunt, qui dum hoc persolvere proximo, quod justum est non volunt, dumque rem jure debitam facere contemnunt dato patronis præmio emunt peccatum. Quibus bene dicitur: Domus mea domus orationis est, vos autem fecistis illam speluncam latronum. Quia dum nonnunquam perversi homines locum religionis tenent, ibi malitiæ suæ gladiis occidunt, ubi vivificare proximos orationis suæ intercessione debuerunt. Templum quoque et domus Dei est ipsa mens atque conscientia fidelium, quæ si quando in læsionem proximi perversas cogitationes profert, quasi in spelunca latrones C resident, et simpliciter gradientes intersiciunt, quando in eos, qui in nullo rei sunt, læsionis gladios defigunt. Mens enim fidelium, non jam domus orationis, sed spelunca latronis est, quando relicta innocentia et simplicitate sanctitatis illud conatur agere, unde valeat proximis nocere; sed quia contra perversa hæc omnia verbis Redemptoris nostri per sacras paginas indesinenter instruimur, nunc Esque ad hoc agitur quod factum fuisse perhibetur, cum dicitur. Et erat docens quotidie in templo. Cum enim mentem fidelium ad cavenda mala subtiliter erudit, quotidie Veritas docet, Jesus Christus videlicet, Dominus noster qui cum Patre et Spiritu sancto wivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. 📣 men.

# HOMILIA CXXXVII.

## FERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Corinthios. Fratres, non omnis caro eudem caro, sed alia hominum, alia pecorum, alia volucrum, alia piscium. Et corpora cœlestia, et corpora terrestria, sed alia quidem cœlestium gloria, alia autem terrestrium, alia claritas solis, alia claritas lunæ, et alia claritas stellarum. Stella enim ab stella differt in claritate; sic et resurrectio mortuorum, etc.

In his omnibus iste sensus est. Si genera carnis cum sint cuncta mortalia, different tamen inter e pro diversitatibus animantium; etsi corpora enim

diversitatibus locorum, unde alia est cœlestium gloria, alia terrestrium, et si in locis sublimibus, cum sint cuncta cœlestia, differunt etiam ipsa claritate luminum, non mirum est, quod in resurrectione mortuorum distabit gloria meritorum, cum ex eadem massa omnis caro sit. Unde et quomodo in his tanta diversitas est, ut una impensa faceret genera diversa, dicant nunc sophistæ mundi et scrutatores siderum, si valent comprehendere, quæ extra se sunt cum quid intra se sit nesciant. Denique omnes mundani philosophi, quia mentem suam legi Dei humiliare, ut sidem ejus susciperent noluerunt, diversa semper et contraria asserentes, inanissimis disputationibus invicem se confuderunt, quia in nullo horum testificatur veritatis signum. Agnitum est, quod ante positum verbum commendat doctrinam sicut et Deus discrevit disciplinam nostram quæ non verbis probatur, sed virtute, cui non possunt verba resistere. Quemadmodum enim ex una impensa diversa animantium caro est, ita et unius carnis hominis diversæ erunt dignitates in resurrectione, ut talis unusquisque appareat, qualis fuerit meriti, quippe cum hic etiam diversitatem corporum videamus: Et corpora, inquit, cœlestia, et terrestria : sed alia quidem cælestium gloria, alia autem terrestrium. Cœlestia corpora sunt resurgentium, terrestria autem antequam moriantur, aut surgant, ut quia Christus cœlestis est, ex eo corpora cœlestia dicantur. Ex Adam vero quia terrestris est terrestria corpora. Alia claritas solis, alia claritas lunce, alia claritas stellarum, stella enim ab stella differt in claritate. Unius naturæ comparatione utitur ad indiscretæ substantiæ reddendam rationem, quia sicut sol et luna et stellæ cum sint unius quidem naturæ, diversæ tamen claritatis sunt, ita et homines cum sint unius generis, merito tamen dissimiles erunt in gloria, ut claritatem solis illorum dignitas exsequetur, qui centesimum numerum habent, qui ut perfecti essent primi gradus æmuli fuerunt. De quibus dictum est: tunc justi fulgebunt sicut sol in regno Patris sui. Lunari autem claritati hi comparandi sunt, qui sexagesimum numerum bonis operibus mercati sunt, ut D secundi gradus meritum haberent. Stellis autem clarioribus eorum merita comparanda sunt, qui tricesimum numerum, tertii gradus dignitatem, justis laboribus quæsierunt. Sequentibus vero stellis, quæ inter claras et obscuriores mediæ sunt, peccatores homines coaptandi sunt, qui de tribus nullius gradus honorem adipisci noluerunt, cæteris [Tetricis] autem stellis et omnium novissimis persidòrum resurrectio similis est, quia errorem secuti, stellis in errorem ducentibus comparandi sunt, sicut dicit in Epistola sua Ju las apostolus, infidelitas enim non petest claram resurrectionem habere, quia sicut carbo cinere suo coopertus obcæcatur, ita et hi perfidia sua erroris tenebris circumdati luce carebunt. Ita et resurrectio mortuorum: exempla dat ut nou sit du-

bium resurrectionem futuram mortuorum, ut accepta A cœlo cœlestis dicitur. Quia non humanæ fragilitatis ratione nemo ambigat.

Seminatur in corruptione, surget in incorruptione. Seminare est sepelire ut corrumpatur, resurgere autem, in incorruptela, jam exsuscitatum non posse corrumpi, sed habere claritatem immortalitatis. Seminatur in ignominia, surget in gloria. In ignominia seminatur dum in tetrico ponitur, sit setidum et scatet vermibus. Resurgere autem est in gloria, quia exsuscitatum et lumen crit, et nullam squaloris injuriam patietur.

Seminatur in infirmitate, surget in virtute. In infirmitate seminatur, quia immobile est et irregibile; surgit autem in virtute, quia jam totum vivum erit ac vegetum.

Seminatur corpus animale, surget corpus spiritale, B a Romano exercitu facta est, Domini verbis exponitur. licet enim pronuntiemus nonnullas esse spiritales naturas, ut sunt angeli, archangeli, cæteræque virtutes, ipsa quoque anima nostra, vel certe aer iste subtilis, tamen a incorporeæ nullatenus æstimandæ sunt, habent enim secundum se corpus, quo subsistunt, licet multo tenuius, quam nostra sunt corpora, secundum Apostoli sententiam, ita dicentis, Et corpora calestia et corpora terrestria; et iterum, seminatur corpus animale, surget corpus spiritale. Ouibus manifeste colligitur nihil esse incorporeum nisi Deum solum, et idcirco ipsi tantummodo posse penetrabiles omnes spiritales atque intellectuales esse substantias, eo quod solus et totus et ubique et in omnibus sit, ita ut cogitationes hominum et ciat atque perlustret. De ipso siquidem solo pronuntiavit beatus Apostolus dicens : Unius enim est sermo Dei, et efficax et acutior super omnem gladium ancipitem et pertingens usque ad divisionem animæ et spiritus, compagum quoque, et medullarum, et discretor cogitationum et intentionum cordis, et non est ulla creatura invisibilis in conspectu ejus, omnia gutem nuda et aperta sunt oculis ejus. Et beatus David, Qui fingit, inquit, sigillatim corda eorum. Et iterum : Ipse enim novit occulta cordis. Animale corpus est, dum cibis sustentatur ut juvat, spiritale autem cum horum nihil indigebit conversum in vitam. Omnia supradicta hoc sensu clauduntur, non enim corpus animale semper hic habere potest Spiritum sanctum. Tunc vero, id est, resur- D rectione semper manebit in sanctis. Surget corpus spiritale, quod possit ire obviam Christo.

Sicut scriptum est: Factus est primus homo Adam in animam viventem, novissimus Adam in spiritum vivificantem. Notandum est, quod cum duos Adam dicit éjusdem naturæ utrosque demonstrat. Quod contra Manichæos et Apollonaristas facit, qui negant Dei verbo persectum hominem esse susceptum. Sed non prius quod spiritale est, sed quod animale est. Deinde quod spiritale.

Primus homo de terra terrenus, secundus homo de

ritu, sed divinæ majestatis nutu, et conceptus est, et enixus. Nam usque adeo naturam nostram habuit, ut secundus Adam dicatur, et homo, Jesus Christus Dominus noster, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

#### HOMILIA CXXXVIII.

ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam. In illo tempore, respondens Jesus discipulis suis dixit: Cum videritis circumdari ab exercitu Jerusalem, tunc scitote quia appropinquabit desolatio ejus, etc.

Hactenus ea quæ per quadraginta annos necdum fine veniente futura erant, hinc ipse finis desolationis, quæ

Tunc qui in Judæa sunt fugiant in montes. Ecclesiastica narrat historia, cunctos qui in Judzea erant Christianos imminente Hierosolymorum excidio commonitos a Domino loco decessisse, et trans Jordanem in civitate quadam Pella nomine donec desolatio Judææ compleretur habitasse.

Et qui in medio ejus, discedant : et qui in regionibus, non intrent in eam. Quia dies ultionis hi sunt, ut impleantur omnia quæ scripta sunt. Videtur quidem ad congruam pertinere admonitionem ut qui extra sunt, non in eam intrent. Qui autem in medio sunt quomodo discedent ab exercitu jam civitate circumdata? nisi forte quod præmisit, tunc. id est, tunc qui in Judwa sunt sugiant, non ad ipsum internos motus, aditaque mentis universa inspi- C tempus obsidionis, sed ad proximum ante obsidionem tempus, cum se primo miles Romanus per Galilane vel Samariæ fines coepisset diffundere pertinere dicamus, ut tunc fugere quisque, cum fugere adhuc tempus esset, acceleraret. Dies autem ultionis hi sunt, Dominici videlicet sanguinis ultionem petentes.

> Væ autem prægnantibus et nutrientibus in illis diebus. Væ præsente captivitate prægnantibus et nutrientibus sive mammantibus, ut quidam interpretantur, quarum vel uteri et manus filiorum sarcinæ prægravatæ fugæ necessitatem non minimum impediunt; lege Regum historiam, ubi uxor Jonathæ malum captivitatis propera fuga vitando, lapso suo filio, perpetuo illum claudum recepit.

Erit enim presura magna super terram, et ira pepulo huic. Hac pressura et ira populo illi usque hodie per omnes gentes disperso individua comes adhæret, non tamen in æternum adhæsura credenda est: nam postquam ordinem ejusdem pressuræ vel iræ Dominus ostendit dicens,

Et cadent in ore gladii, et captivi ducentur in omnes gentes, et Jerusalem calcabitur a gentibus, protinus juxta Prophetiam, quæ canit, in ira misericordiæ memor eris, subjunxit, atque ait :

Donec impleantur tempora nationum. Tempora quippe nationum illa sunt, quæ commemorat Apostolus dicens, quia cacitas ex parte facta est in

\* Vid. Dionys. Petavii Dogmata theolog. t. III, tract. de Angelis, lib. 1, cap. 2, p. 3, edit. Antuerp. Edit.

Israel donec plenitudo gentium introiret et sic omnis A marcescet, quia fides sine operibus mortua est in Israel salvus fieret, qui cum promissa salute fuerit potitus, patrium quoque rediturus ad solum, et metropolis quondam suæ possessionem atque inhabitationem speratur, quia non in perpetuum sed donec tempora nationum impleantur, ira premendus esse narratur. Quid autem, impletis nationum temporibus, et sic omni Israel salvato sequatur, Dominus ex ordine manifestat. Nam et de hoc secundum Matthæum discipuli interrogantes, non solum templi evertendi tempus, sed et signum adventus ejus, et, consummationis sæculi, bant.

Et erunt signa in sole, et luna, et stellis, et in intimat apparente universali judicio cœlum et terra transibunt, et sicut in Joannis Apocalypsi legimus, mare jam non erit, merito eodem incumbente judicio sonitus maris et fluctuum confunditur, terrarum orbis prementibus se invicem colonis inficitur, maxima cœli luminaria percussis horrore novo radiis turbatam faciem velant, et quomodo impulsæ ad casum arbores fragores motusque sui præmittere solent indicia, sic termino appropiante quasi paventia nutant ac trement selementa. Ergo quod ait Matthæus, Sol obscurabitur et luna non dabit lumen suum, et stella cadent de caelo, ipsam judicii præsentiam significat, quando apparente veræ gloria lucis omnia mundi lumina tenebris umbrisque comparantur. Quod vero dicit Lucas, erunt signu in C sole et luna et stellis, præcursores vicini ejusdem judicii quasi nuntios indicat. E quibus est illud prophetæ, sol vertetur in tenebras et luna in sanguinem antequam veniat dies Domini magnus et manifestus. Item quod Lucas ait, et in terris pressura gentium, ipsum esse reor quod Antichristi tempora describens Matthaus dicit : Erit enim tunc tribu-Latio magna, qualis non fuit ab initio mundi usque arodo nec fiet. Quod autem Lucas subjungit, Præ confusione sonitus maris et flustuum, præco est illius, Quod inter cætera mutabilia sæculi Joannes mare biturum conspexit.

Arescentibus hominibus præ timore el exspectatione www.supervenient universo orbi. Credo ipsum judicis adventum hac sententia designari quando juxta alterius loci parabolam omnes, hoc est prudentes et fatuæ rigines insolito clamore suscitatæ lampades ornant, Adem sua secum opera numerant, pro quil us maximo cum timore jam jamque instantem æterni discriminis exspectant eventum. Nam eatenus absque ullo timore judicis universus pene orbis acturus est. Apostolo attestante qui ait : Cum enim dixerint pax et securitas, tunc repentinus cis superveniet interitas. Tunc itaque superveniente universo orbi timore et exspectatione districti examinis, multi qui in hoc mundo florere videbantur, cum se sine fructu conspexerint, arescent. Tunc sides quæ sine operibus viruerat, probante se justi judicis igne

semetipsa. Reddet enim tunc judex vivorum et mortuorum Dominus noster Jesus Christus unicui. que secundum opera sua.

# HOMILIA CXXXIX.

#### FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Attendite vobis, ne forte graventur corda vestra in crapula, et ebrietate, et curis hujus vitæ, et superveniat in vos dies illa: tanquam laqueus enim superreniet in omnes qui sedent super saciem omnis terra, etc.

O stulta præsumptio cordis humani, cum lamentabilem finem cupiditatis, ebrietatis et crapulæ nec et fluctuum. Quia ergo sicut Dominus in sequentibus B ipso judice contestante prævideat, sed edictum regis nat! Et certe si quis nobis peritus ac sapiens medicus ita præciperet : Attendite, inquiens, vobis, ne quis verbi gratia de illius et illius herbæ succo avidius sumat, quod si fecerit repentinus ei superveniet interitus, quanto quisque studio præmonentis medici mandata servaret, ne videlicet vetitum gustando perirett At nuno animarum simul et corporum salvator ac Dominus jubet ebrietatis herbam et crapulæ vitandam, nec non curarum sæcularium, velut mortiferos succos esse cavendos, et quanti tamen nostrum his non solum sauciari, seJ et etiam consumi non timent! Nulla credo alia causa nisi quia sidem quam medicis præbent, dictis Domini præbere contemnunt. Si enim credidissent, credendo utique timerent; timendo autem impendens periculum caverent; sed illi e contra torpendo, quam juste dictum sit probant, Filius hominis veniens putas inveniet fidem in terra?

Vigilate itaque omni tempore orantes, ut digni habeamini suaere ista omnia quæ futura sunt, et stare ante filium hominis. Qui ante silium hominis stare, eique juxta Apocalypsim Joannis die noctuque in templo ejus servire desiderat, nec ab ejus aspectibus in ignem æternum maledictus abjici: non solum ab illecebris sæcularibus castigari sed et orare et vigilare, et hoc non certis quibusdam diebus sed omni tempore facere debet. Juxta quod Psalmista ait: Benedicam Dominum in omni tempore, semper laus ejus in ore meo. Sic namque merebitur habitare in domo Domini et in sæculum sæculi laudare eum. Præstante ipso Redemptore et Salvatore generis humani Domino videlicet nostro Jesu Christo qui cum Patre et Spiritu sancto in unitate perfecta regnat in sempiterna seccula. Amen.

# HOMILIA CXL.

HEBDOMADA XII POST PENTECOSTEN.

Lectio Epistolæ B. Pauli ad Corinthios.

Fratres, notum vobis facio Evangelium, etc. Hic prætermisso ordine prædicandi, ad doctrinam se contulit resurrectionis, eo quod nonnulli Corinthiorum de resurrectione dubitabant.

Quod et accepistis. Id est, quod acceptum ha- A buistis. Et hæc dicit, ne illi hoc non credidisse viderentur.

In quo et statis. Id est, in bonis operibus perseverantes, in cujus doctrina ad cœlestia estis erecti.

Per quod et salvamini. Id est, per cujus doctrinam salutem speratis, et animarum et a diversis infirmitatibus corporum, quia sine fide resurrectionis perit omnimodo spes salutis.

Qua ratione prædicaverim vobis. Ac si diceret, Tota ratio prædicationis nostræ hæc est, ut resurrectionem credatis. Hoc est enim præmium omnium qui Christum crediderunt, alioquin superfluus est omnis labor jejuniorum, et omnium tribulationum, quas in hac vita pro Christo patimini.

Si retinetis, nisi frustra credidistis. Id est nisi obliti estis, vel certe, si fiJei vestræ vel laboris præmium resurgendo non speratis, vane creditis.

Tradidi enim vobis inprimis, id est, ex quo vobis in primordio prædicavi tradidi mysterium resurrectionis, quod vel nostræ constat, vel primum....

Quod et accepi. Accipere se dixit sive a lege, sive a senioribus, sive ab ipso Domino per revelationem.

Quoniam Christus mortuus est pro peccatis nostris secundum Scripturas. Ut majore posset beatus Apostolus auctoritate firmare quod prædicabat, hunc esse Christum sælvatorem mundi dicit, quem Moyses et Prophetæ annun:iaverunt, ideo et secundum Scripturas prædictum esse commemorat, ut illud, Sicut ovis ad occisionem ducetur, et quasi agnus C coram tondente se obmutescet; et illud, Traditus est propter iniquitates nostras, et livore ejus sanati sumus, et multa alia in divinis de passione ejus invenies Scripturis.

Et quia sepultus est. Ut illud Isaix, et dabit impios pro sepultura ejus, et divites pro morte sua. Item ipse, Sepultura ejus sublata est de medio.

Et quia surrexit tertia die secundum Scripturas. Ilabes in Osce, vivificabit nos post duos dies, in die tertia suscitabit nos, et vivemus in conspectu ejus.

Et quia visus est Cephæ, id est, Petro. Cephas enim Syrum nomen est. Apparuit Petro sicut in Evangelio scriptum est, quia apparuit Simoni.

Et post hoc undecim. Quando ad cos januis clausis intravit. Hoc intelligendum, quia in Evangelio non Domnes scriptæ sunt visiones, sed tantum quæ ad audientium sufficerent fidem.

Deinde visus est plus quam quingentis fratribus simul; ex quibus multi manent usque adhuc, quidam autem dormierunt. Ut enim major fides haberetur, multitudinem testium interposuit. Ex quibus multi vivere dicuntur, qui possint interrogati dicere quæ viderunt. Multi vero jam dormire dicuntur in morte.

Deinde visus est Jacobo. Jacobo Alphæi seorsum apparuit, serunt enim quod ipse Jacobus Alphæi testatus sit, in cæna Domini dicens, non se comesturum panem usquedum videret Christum a mortuis resurgentem.

Deinde Apostolis omnibus. Multi hic Apostolos, illos omnes septuaginta quos Dominus misit ad prædicandum intelligi volunt.

Novissime autem omnium tanquam aborti to risus est et mihi. Visus est illi in via quando lux circumfulsit eum sive in templo. Hæc ideo dicit, ne putarent eum audita potius quam visa narrare. Tanquam abortivo dicit, quia est synagogæ mortuus, et natus ecclesiæ, tanquam abortivo, de cujus vita fuerat desperatum nisi per gratiam Domini violenter fuisset attractus. Attractus autem prædicationibus non catenis et præ stupore novitatis invitus, qui erat in legis eruditione perfectus, sive ideo abortivus, quia merito synagoga eum male conceptum imperfectumque peperit.

Ego cnim sum minimus apostolorum. Hæc de se propter humilitatem dicit; cæterum erat minimus tempore non labore: nam alibi ait, plus omnibus laboravi.

Qui non sum dignus vocari apostolus, quoniam persecutus sum Ecclesiam Dei. Quare non sit dignus ipse exponens ait, Quoniam persecutus sum Ecclesiam Dei. Docet nos exemplo suo etiam si ad præsens proficiamus, desiere præterita, melius est enim dimissa recordari peccata, quam oblivisci commissa. Scriptum est enim, Fili, peccasti, ne adjicias iterum, sed et de præteritis deprecare.

Gratia autem Dei sum id quod sum, et gratia ejus in me vacua non suit. Quia gratia qua redempti sumus laborem conatuum non meritum quæsivit. Quotidiana autem gratia post baptismum quotidianum servitium laboris exspectat, in quo quisque bene operans usque in sinem persevera verit in perpetuum salvus erit.

# HOMILIA CXLI

ITEM UT SUPRA.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, duo homines ascenderunt in templum ut orarent: unus Pharisæus et alter publicanus, etc.

Publicanus humiliter orans ad illa præsaæ viduæ, hoc est Ecclesiæ membra pertinet, de quibus supra dicitur, Deus autem sucerum clamantium ad se. Pharisæus autem merita jactans, ad ea, de quibus terribilis in conclusione sententia subditur, verumtamen silius hominis veniens putas inveniet sidem in terra?

Pharisæus stans, hæc apud se orabat dicens: Deus, gratias ago tibi quia non sum sicut cæteri hominum, raptores, injusti, adulteri: velut etiam hie publicanus. Quatuor sunt species quibus omnis tumor arrogantium demonstratur, vel cum bonum a semetipsis habere se existimant; aut si sili datum desuper credunt pro suis se hoc accepisse meritis putant, aut certe jactant se habere quod non habent, aut despectis cæteris singulariter videri appetunt habere, quod habent, quia Pharisæus iste jactantiæ peste laborasse deprehenditur, qui ideireo de templo absque justificatione descendit,

quia bonorum operum merita sibi quasi singulariter A tribueus, oranti publicano se prætulit.

Jejuno bis in sabbato: decimas do omnium quæ possideo. Ezechiel propheta de ostensis sibi cœli animalibus scribit, et totum corpus plenum erat oculis in circuitu ipsorum quatuor. Corpora quippe animalium idcirco plena oculis describuntur, quia sanctorum actio ab omni parte circumspecta est, bona desiderabiliter prævidens, mala solerter cavens, sed nos sæpe dum aliis rebus intendimus, fit, ut alia negligamus, ibi procul dubio oculum non habemus. Nam ecce Pharisæus ad exhibendam abstinentiam; ad implendam misericordiam, ad referendas Deo gratias oculum habuerat, sed ad humilitatis custodiam non habebat, et quid prodest, quod contra hostium insidias pene tota civitas caute custoditur, si B in macula unum sint. unum foramen apertum relinquitur, unde ab hostibus intretur?

ad cælum levare; sed percutiebat pectus suum, dicers: Deus, propitius esto milii peccatori. Amen ab illo. Quantam veniæ fiduciam digne pænitentibus præbet quod publicanus qui reatum suæ nequitiæ perfecte cognovit, flevit, confessus est, etsi injustus ad templum venit, justificatus a templo rediit! Typice autem Pharisæus Judæorum est populus qui ex justificationibus legis extollit merita sua; publicanus vero gentilis est, qui longe a Deo positus confletur peccata sua: quorum unus spiritus est. Quo autem adhæret Dómino, unus spiritus est. Quo-niam in bene agentibus spiritus Dei est communis cum Deo et hominibus. Cum sic dicitur unum ut non addatur, quid unum, et plura unum dicuntur, cadem natura atque essentia non dissidens, neque dissenticns significatur; cum vero additur quid unum, potest aliquid significari ex pluribus unum factum quamvis diversis natura, sicut anima et corpus non sunt utique unum, quid enim tam diversum? nisi addatur aut subintelligatur quid unum, id est, unus homo, aut unum animal; inde Apostolus qui adhæsuperbiendo recessit humiliatus, alter lamentando C ret meretrici, inquit, unum corpus est, non dixit unum aut unum est, sed addidit corpus, tanquam ex

Quia omnis, qui se exaltat, humiliabitur; et qui se humiliat, exaltabitur. Et de utroque populo præsato, et de omni superbo vel humili recte motest intelligi, sicut et illud quod alibi legimus, Ante ruinam exaltatur cor, et ante gloriam humiliatur; quapropter et de verbis elati Pharisæi, quibus humiliari meruit, possumus ex «liverso formam humilitatis qua sublimemur assumere, ut sicut ille consideratis et pejorum vitiis, et suis virtutibus, est elatus ad ruinam, ita nos non nostra solum pigritia, sed et meliorum virtutibus inspectis, humiliemur ad gloriam, quatenus unusquisque nostrum hæc apud se supplex ac submissus obsecret, Deus omnipotens mise- D rere supplici tuo, quia non sum, sicut innumeri servi tui contemptu sæculi sublimes, justitiæ merito gloriosi, castitatis laude angelici, velut etiam multi illorum qui post flagitia publica pœnitendo tibi meruerunt esse devoti; qui etiam si quid boni tua gratia largiente fecero quo fine hoc faciam, quave a te districtione pensetur ignoro, quia, ut Scriptura dicit, judicia Dei sunt abyssus multæ, hic enim novit omnia, et non est quidquam absconditum coram oculis ejus, ipse enim soius vivit, et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

# HOMILIA CXLII.

FERIA IV.

Lectio Epistolæ B. Pauli apostoli ad Corinthios.

Fratres, nescitis quia corpora vestra membra Christi sunt, etc.

Corpora nostra membra Christi sunt, sed in novo homine, qui secundum Deum creatus est, quia ipse est caput Ecclesiæ.

Tollens ergo membra Christi, faciam membra meretricis? Absit. Quia meretrici adhærentia membra desinunt esse membra Christi.

An nescitis quia qui adhæret meretrici, unum corpus sit? Hoc dicit, quia qui contaminationi se admiscet, unum fit cum eo, cui se admiscet; fornicatio enim ambos unum facit ut quomodo in natura sic et in macula unum sint.

Eruni (inquit), duo in carne una. Manifestum est, ut quia mulier de viro est, ambo in carne unum sint.

Qui autem adharet Domino, unus spiritus est. Quoniam in bene agentibus spiritus Dei est communis cum Deo et hominibus. Cum sic dicitur unum ut non addatur, quid unum, et plura unum dicuntur, cadem natura atque essentia non dissidens, neque dissentiens significatur; cum vero additur quid unum, potest aliquid significari ex pluribus unum factum quamvis diversis natura, sicut anima et corpus non sunt utique unum, quid enim tam diversum? nisi addatur aut subintelligatur quid unum, id est, unus homo, aut unum animal; inde Apostolus qui adhæsunt aut unum est, sed addidit corpus, tanquam ex duobus diversis masculino et feminino unum corpus adjectione compositum. Et qui adhæret Domino, inquit, unus spiritus est, non dixit, qui adhæret\_Domino unum est, aut unum sunt, sed addidit spiritus : Diversus enim natura spiritus hominis et spiritus Dei, sed inhærendo sit unus spiritus ex diversis duobus, ita ut sine humano spiritu beatus sit Dei spiritus perfectus, beatus autem hominis spiritus non nisi cum Deo. Quamobrem sive ita dicatur Deus de Deo, ut et singulis hoc nomen conveniat, non tamen ut ambo simul duo dii, sed unus Deus sit. Ita enim sibi cohærent; quod ctiam in distantibus diversisque substantiis sieri Apostolus testis est. Nam et solus Domini spiritus, spiritus est, et solus hominis spiritus utique spiritus est, tamen si hæreat Domino, unus spiritus est. Quanto magis ibi, ubi est omnino inseparabilis atque æterna connexio! Sic ordinata est mens naturarum ordine, non locorum, ut supra illam non sit, nisi Deus, denique cum illi penitus adhæserit unus erit spiritus, cui rei attestatur Apostolus dicens, Qui autem adhæret Domino unus spiritus est, accedente guidem ista ad participationem naturae. veritatis et beatitudinis illius, non tamen crescente illo in natura veritatis beatitudine sua; in illa itaque natura cui feliciter inhæserit immutabile videbit omne, quod viderit, tunc sicut ei divina Scriptura promittit, satiabitur in bonis desiderium ejus, in immutaest, et ne uspiam deinceps violetur, erit in abscondito vultus ejus, tanta ubertate ejus impleta, ut eam nunquam peccare delectet.

Fugite fornicationem. Recte fugiendam monet fornicationem, per quam filii Dei siunt silii diaboli.

Omne peccatum quodcunque secerit homo, extra corpus est : qui autem fornicatur, in corpus suum peccat. Ostendit fornicationem gravissimum esse peccatum, quia ex hoc omne deperit corpus, in cæteris autem peccatis portio perit, non totum. Totum enim corpus vir est et mulier, quia portio viri est mulier, quicunque enim aliud peccatum admiserit extra se peccat: fornicarius vero in carnem suam peccat. Age si laqueo vitam finiat, aut ferro se trucidet, non suum-peccat, sed in animam cui vim facit, fornicari autem corporale delictum est, quod et corpus contingit 'et animam, non enim sine desiderio carnis, quia habet et caro proprium motum, anima concupiscit, ut peccet in carnem, quamvis sine anima nihil possit per id quod in carnem quæ ex se est peccat. Ad originem enim retulit, in corpus suum dicitur peccare, ut desinat a fornicatione, quasi sibi parcens. Novatiano tamen hic is qui fornicatur non in corpus suum videtur peccare sed in Christi. Aliter enim pronuntiat hoc, ut etiam illum qui fornicatur in Spiritum sanctum dicat peccare, propter causam qua scissus est ab Ecclesia. lloc nulla ratione astrui potest, corpus enim Christi non est unus aut duo Christiani, sed omnes, singuli C autem membra sunt. Quomodo ergo qui fornicatur in Christi corpus peccat, cum non omnes contaminet? Quod si ita esset, ut Novatiano videtur, cætera omnia peccata extra Deum essent, et sola fornicatio peccatum esset in Deum. Etiam qui vadit ad idola non peccat in Deum, nec qui negat in persecutione, quia omne peccatum quodcunque fecerit homo, extra corpus Christi est, sicut illi videtur. Si autem et hoc aliter voluerit pronuntiare, ut neget aliquod extra corpus esse peccatum, cogetur dicere quia omnis quicunque quodcumque peccatum fecerit, in Deum peccat, et in Spiritum sanctum, ut et fur et perjurus, et mendax in Spiritum sanctum, peccare dicatur, quomodo est illud quod ait Dominus, quia omnia peccata et blasphemiæ remittentur hominibus, qui autem peccaverit in Spiritum sanctum non remittetur ei neque hic neque in suturo. Apparet utique exceptis peccatis cæteris aliud esse peccatum, quod peccatum dicitur in Spiritum sanctum. Quibusdam iterum videtur quia qui fornicatur ideo in corpus suum dicitur peccare, quia Ecclesiæ membrum est, et se contaminans in Ecclesiam peccat, cujus membrum est. Quia ergo Ecclesiæ membrum est, dicendum est illi cum fornicatur, quia non sibi sed in Ecclesiam peccat. Porro autem dicit Apostolus quia qui fornicatur per id quod in portionem suam deliquit, in corpus suum peccat. An nescitis, inquit, quoniam qui adhæret meretrici unum corpus est? erunt enim,

bilibus, hoc est, ipsa trinitate Deo suo, cujus imago A inquit, duo in carne una. Nunquid posset hoc dici de aliis atque aliis quibusque facineribus hominum? liberum est enim animo humano in aliis quibusque sceleribus et unum aliquid corum operari. et eo ipso tempore alibi cogitatione distendi, in fornicationis autem ipso opere ac tempore non licet animo ad alind aliquid cogitandum liberum esse, sic enim totus homo absorbetur ab ipso, et in ipso corpore, ut jam dici non possit ipse animus suus esse, sed simul totus homo dici possit, quod caro sit, et spiritus vadens, et non rediens. Sic ergo possumus intelligere quia omne peccatum quodcunque secerit homo extra corpus est, qui autem fornicatur in corpus proprium peccat, ut videatur Apostolus in tantum exaggerare voluisse fornicationis malum, ut in comin corpus suum videtur peccare? non in corpus B paratione hujus cætera extra corpus habenda esse dixerit, quæcunque peccata, et solo hoc tantummodo fornicationis malo in corpus proprium peccare dixerit, quia majore libidinis ardore quo superior nullus est, voluptas ipsius corporis tenet servum efficitque captivum. Ait an nescitis corpora vestra templum Dei? dixit, hic templum Spiritus sancti quein habetis a Deo; superius templum Dei dixit, hic templum Spiritus sancti quia in substantia, hoc est spiritus, quod Deus. Hoc ideireo dixit ut corpora nostra incontaminata servemus, ut possit illic Spiritus sanctus habitare.

> Et non estis vestri, empti enim estis pretio magne. Manifestum est, qui emptus est, non est sui arbitrii, sed ejus a quo emptus est, ut non suam, sed illius faciat voluntatem. Et quia chare empti sumus propensius Deo nostro servire debemus, ne offensus a qua nos redemit morti nos reddat, quam enim charissimo pretio nos emit ut sanguinem suum daret pro nobis!

Clarificate et portate Deum in corpore vestro. Hoc est clarificate et portate Deum in corpore, ut secundum legem ejus ambulemus, per legem enim suam ipse videtur in nobis; portate, inquit, Deum, hoc est, imaginem Dei in rebus bene gestis ostendite. Duo sunt peccata et duo genera peccatorum, aut enim in Deum homo peccat, aut in hominem. Peccatur autem in Deum etiam corrumpendo templum ejus in te, etenim Dominus redemit te sanguine Filii sui quanquam et antequam redimereris, cujus eras, nisi ejus qui condidit omnia? Peculiariter tamen quodammodo habere voluit redemptum sanguine filii sui. Non estis, inquit, vestri, empti enim estis pretio magno, \_ glorificate et portate Dominum in corpore vestro, Ergo ille a quo redemptus es efficit te domum suam\_ a Nunquid tu vis domum tuam everti? si nec Deuze suam, hoc est, te ipsum? Si tibi non parcis propter. te ipsum, parce tibi vel propter Deum, qui te fecia: templum suum, templum enim Dei sanctum es= quod estis vos, et qui templum Dei violaverima disperdet illum Deus. Ideo necesse est ut stude unusquisque mundare cor suum ab omni concupiscentia mala, et vitam suam ab omni sort peccatorum et opere nefario, quatenus mercatur In

se habitatorem habere Deum; qui in unitate et A neque hi, qui Spiritum sanctum non esse, neque Trinitate perfecta omnipotens Deus regnat per omnia sæculorum. Amen.

### HOMILIA CXLIII.

### ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore dixit Jesus Pharisais: Qui non est mecum, contra me est; et qui non congregat mecum,

spargit, etc.

Non putet quisquam de hæreticis dictum et schismaticis, quanquam et ita ex supersuo possit intelligi, sed ex consequentibus textuque sermonis ad diabolum refertur, quod non possint opera Salvatoris Belsebub operibus comparari; ille cupit animas hominum tenere captivas, Dominus liberare; ille prædicat idola, hic unius Dei notitiam; ille trahit ad B propter corporis vilitatem. Nam in eo quod sequitur: vitia, hic ad virtutes revocat. Quomodo ergo possunt habere concordiam inter se quorum opera divisa sunt?

Ideo dico vobis: Omne peccatum et blasphemia remittentur hominibus. Omnia peccata et blasphemiæ non passim dimittuntur omnibus hominibus, sed his qui dignam pro erratibus suis in hac vita pœnitentiam egerint. Neque ullum habet locum pravæ assertionis, vel Novatianus, ut pœnitentibus eis qui in martyrio lapsi sunt, veniam neget esse tribuendam, vel Origenes, ut asserat post judicium universale transactis licet seculorum voluminibus innumeris, cunctos peccatores ac blasphemos veniam peccatorum esse consecuturos, atque ad regnum cœleste perducendos, cujus errorem sequentia quoque Do- C mini verba redarguunt, cum subsequitur:

Spiritus autem blasphemiæ non remittetur. Qui ergo manifeste intelligens opera Dei, cum Dei virtutem negare non possit, stimulatus invidia calumniatur Christum, Deique verbum, et opera Spiritus sancti dicit esse Belsebub: isti non dimittetur, neque in præsenti seculo neque in futuro. Non quod negemus et ei si peenitentiam agere voluerit posse dimitti, ab eo qui vult omnes homines salvos fieri, et in agnitionem veritatis venire; sed quod ipsi judici et largitori veniæ credentes qui et se pœnitentiam semper accepturum et hanc blasphemiam nusquam dicit esse remittendam, credamus hunc blasphemum exigentibus meritis sicut nunquam ad remissionem, ita nec ad ipsos dignæ poenitentiæ fructus esse perventurum. Juxta hoc D quod Joannes Evangelista, de quibusdam blasphemiæ suæ merito excæcatis veracissime scripsit: Propterea non poterunt credere, quia iterum dixit Isaias : Excæcavit oculos eorum, et induravit eorum cor ut non videunt oculis, et intelligant corde et convertantur et sanem illos. Sola ergo blasphemia in Spiritum sanctuni, qua quisque in similitudinem diaboli et angelorum ejus contra conscientiam suam majestatem Deitatis oppugnare non trepidat, non habet remissionem in æternum, sed reus erit æterni delicti, sicut Evangelista. Marcus manifeste declarat, qui posito hoc Domini testimonio subjunxit, atque ait: Queniam dicebent : Spiritum immundum habet : nam

qui hunc Deum quidem esse, sed Patre Filioque minorem credunt et confitentur, quia non invidentia diabolica, sed humana ignorantia ducti faciunt, hoc irremissibilis blasphemiæ crimine tenentur. Quapropter principes Judæorum et quique similis invidiæ peste corrupti majestatem blasphemant, sine fine peribunt.

Et quicunque dixerit verbum contra filium hominis, remittetur ei. Ac si aliis verbis diceret, quicunque convitia dixerit contra me, scandalizatus quippe carne mea, et me hominem tantum arbitrans quod filius sim fabri, et fratres habeam Jacobum, et Joseph, et Judam, et homo vorator, et vini potator sim, talis opinio atque blasphemia quanquam culpa non careat erroris, tamen habet veniam

Qui autem dixerit contra Spiritum sanctum, non remittetur ei neque in hoc sæculo, neque in suturo, ex ·his verbis Deum datur intelligi quasdam culpas in hoc sæculo, quasdam vero in futuro laxare; quod enim de uno negatur, consequens intellectus patet, quia de quibusdam conceditur. Sed tamen hoc de parvis minimisque peccatis fieri posse credendum est, sicut est assiduus otiosus sermo, immoderatus risus, vel peccatum curæ rei familiaris, quæ vix sine culpa vel ab ipsis agitur, qui culpam qualiter declinari debeat sciunt, aut non gravibus culpis errore ignorantiæ, quæ cuncta etiam post mortem gravant si adhuc in vita hac positis minime fuerint relaxata. Hoc autem sciendum est, quia illic saltem de minimis nil quisque purgationis obtinebit, nisi bonis hoc actibus in hac adhuc vita positus, ut illic obtineat promereatur.

Aut facite arborem bonam et fructum ejus bonum; aut facite arborem malam et fructum ejus malum; ex fructu siquidem arbor agnoscitur. Constringit eos syllogismo, quem Græci vocant Apciton [Aphucton], nos autem inevitabilem possumus appellare, qui interrogatos hinc inde concludit, et utroque cornu premit. Si inquit, diabolus est malus bona opera facere non potest, si autem bona sunt quæ facta cernitis, sequitur ut non sit diabolus qui ea facit : neque enim sieri potest, ut ex malo bonum, aut ex bono oriatur-malum.

Progenies viperarum, quomodo potestis bona loqui cum sitis mali? Progenies viperarum eos dicit, quia diaboli filios eos appellat: in tantum enim quis filius ejus est, in quantum cum peccando imitatur. Quod enim dicit quomodo potestis bona loqui, cum sitis mali? ostendit illos arborem malam, et tales adferre fructus blasphemia redundantes, qualia habebant semina diaboli.

Ex abundantia enim cordis os loquitur. Humanum quidem judicium sæpe fallit, quia cor proximi nescit, nisi ex ore et opere pensare: Dominus autem ipsum opus et sermones nostros, quos cordis os loquitur judicat, qui ex qua intentione promantur verba non ignorat.

Bonus homo de bono thesauro profert bona; et ma-

lus homo de malo thesauro profert mala. Thesaurus cordis, intentio est cogitationis, ex qua proventum operis æternus arbiter judicat, unde sit plerumque ut minora bona, nonnulli majore cœlestis gratiæ mercede operentur; videlicet propter intentionem cordis, qua majora voluerant patrare bona si possent; alii majora virtutum opera ostentantes, ob incuriam cordis tepidi, minora a Domino præmia sortiantur. Sed in hoc loco vel ipsos Judæos Dominus blasphemantes ostendit, de quali thesauro, hoc est, de abscondito cordis blasphemiam proferant, vel cum superiori quæstione hæret sententia, quod quomodo non possit bonus homo proferre mala, nec malus bona opera facere: sic non possit Christus mala, diabolus bona opera facere.

Dico autem vobis auoniam omne verbum otiosum B quod locuti suerint homines, reddent rationem de eo in die judicii. Hoc quoque hæret cum superioribus et est sensus: Si otiosum verbum, quod nequaquam ædificat audientes, non absque periculo ejus qui loquitur profertur, et in die judicii redditurus est unusquisque rationem sermonum suorum, quanto magis vos qui opera Spiritus sancti calumniamini et dicitis me in Belsebub principe dæmoniorum ejicere dæmonia, reddituri estis rationem calumniæ vestræ! Otiosum verbum est quod sine utilitate et loquentis dicitur et audientis, hoc est si omissa ratione de rebus frivolis loquamur et fabulas narremus antiquas. Cæterum qui scurrilitatem replicat, cachinnis ora dissolvit, et aliquid profert turpitudinis: hic non otiosi sermonis, sed criminosi tenebitur reus.

Ex verbis tuis justificaberis, et ex verbis tuis condemnaberis. Ex præcedentibus adhuc pendet sententia ubi ait: Ex abundantia enim cordis os loquitur. Ex malis verbis dubium non est quod damnetur homo a Deo, qui ea protulerit. Justificari autem ex bonis verbis nullo modo poterit, nisi de intimo cordis ea recta intentione proferat. Bona autem etiamsi sint, et uon recto studio fuerint prolata, justificare non poterunt loquentem: sicut nec Caiphas in prophetando justus inventus est, qui dixit: Expedit ut unus moriatur homo pro populo, et non tota gens pereat. Illa ergo verba justificant loquentem, qui bonum quod ore profert, medullitus corde retinet et intentione sana profert, in verborum enim pondere D probatio consistit vitæ humanæ, quia, ut Salomon ait, mors et vita in manibus linguæ : et qui custodit os suum custodit ab angustiis animam suam. Qui autem inconsideratus est ad loquendum sentiet mala.

### HOMILIA CXLIV.

FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, interrogatus Jesus a Pharisæis quando venit regnum Dei, respondit et dixit: Non venit regnum Dei cum observatione, etc.

Interrogabant de tempore regni Dei, quia, sicut infra Lucas aperuit, existimabant quod veniente Jerosolymam Domino, confestim regnum Dei ma-

lus homo de malo thesauro profert mala. Thesaurus A nisestaretur, ita ut et ipsi Apostoli hac opinions cordis, intentio est cogitationis, ex qua proventum ducti, post resurrectionem ejus interrogantes dicerent, Domine, si in tempore hoc restitues regnum ut minora bona, nonnulli majore cœlestis gratiæ

Israel; et alibi Cleophas, Nos autem sperabamus quia ipse esset redempturus Israel.

Non venit autem regnum Dei cum observatione; neque dicent: Ecce hic. Quia quando veniat neque ab angelis, neque ab hominibus potest observari, sicut tempus Dominicæ incarnationis, certissimis et prophetarum vaticiniis præfixum, et angelorum est manifestatum præconiis, adeo ut conceptus, natus et baptizatus, prædicans, ctiam moriens et resurgens, atque ad cœlos rediens comitantibus indesinenter vel angelorum, vel hominum, vel certe miraculorum sit declaratus indiciis.

Ecce enim regnum Dei intra vos est. Regnum Dei se ipsum dicit, intra illos utique positum, hoc est in cordibus eorum ubi credidere regnantem, unde scriptum est: Prope est verbum in ore tuo, hoc est verbum fidei quod prædicamus.

Et ait ad discipulos suos: Venient dies quando desiderabitis videre unum diem filii hominis, et non videbitis. Hoc est regnum Dei quod venturum speramus,
diem videlicet Christi videre, et bene unum diem,
quia in illa beatitudinis gloria, de qua Propheta
suspirans aiebat quia melior est dies una in atriis
tuis super millia: tenebrarum interruptio nulla
est, nulla saltem memoria miseriæ vel doloris
quæ prima abierunt, lucem perpetuæ pacis obnubilat. Hujus ergo Dei bonum est desiderare præC sentiam, nec tamen magnitudine desiderii nobis
omnia fingere, quasi instet dies Domini. Unde et
apte Dominus ventura prænuntiando subjunxit,

Et dicent vobis : Ecce hic, ecce illic; nolite ire, neque sectemini. Quamvis hæc sententia non solum ad tempus sed etiam ad personam possit intelligi. Ad tempus quidem quia exstitere nonnulli, qui curricula computantes ætatum, certum se consummationis sæculi annum, diem et horam dicerent invenisse : contra auctoritatem Domini dicentis : Non est vestrum nosse tempora et momenta, ad personam vero quia multi contra Ecclesiam venere, multi venturi sunt hæretici, qui se Christos asseverent, quorum primus Simon Magus, extremus autem ille major cæteris est antichristus. Si qui ergo dixerint, Ecce hic, ecce illic, id est, in hac vel illa persona, vel hora venire vel venturum esse regnum Dei, non sequendi, quia altiora se quærere et infanda dicere non timent.

Nam sicut sulgor coruscans de sub cælo, in ea que sub cælo sunt, sulget, ita erit silius hominis in die sua.

Hoc est, quod Psalmus ait: Deus manisestus veniet, 3

Deus noster et non silebit, quia videlicet secundus salvatoris adventus non in humilitate ut prius; sed in gloria sit, et majestate suturus, et pulchre air coruscans de sub cælo: hoc est in aeris medie sugeretur, testante Apostolo, qui ait, simul rapiemus cum illis in nubibus obvium Domino in aera.

Primum autem oportet illum multa pati et reproba

a generatione hac. Loquens multa Dominus de ad- A dubitemus inesse testante Joanne qui utrumque ventus sui gloria, terrorem quoque passionis paucis inscrere curavit, ut cum morientem cernerent, quem giorificandum audierant, dolorem passionis spe promissæ glorificationis mitigarent, simulque se ipsi pararent, si gloriam regui diligerent, mortis non horrere periculum. Generationem autem non tantum Judæorum, veruni omnium reproborum appellat a quibus etiam nunc filius hominis in corpore suo, hoc est, in ecclesia multa patitur et reprobatur.

Et sicut factum est in diebus Noe, ita erit et in die Alii kominis. Subitum adventus sui diem plurimis affirmat exemplis : nam quem fulguri cito omnia transvolanti comparaverat, eumdem diebus Noe vel Loth, quando repentinus mortalibus supervenit interitus, æguiparat.

Edebant et bibebant, uxores ducebant, et dabantur ad nuptias. Non hic juxta vesanum Marcionis et Manichzei, et Tatiani principis encratitarum dogma conjugia vel alimenta damnantur, cum in his successionis, in illis naturæ sint posita subsidia. Sed juxta quod Apostolus ait, omnia mihi licent, sed non sunia expediunt, immoderatus potius licitorum usus arguitur; neque enim quia hæc agebapt, sed quia bis se totos dedendo Dei judicia contemnebant, aqua vel ime perierunt.

Usque in diem qua intravit Noe in arcam, et venit diluvium, et perdidit omnes. Noe arcam ædificat cum Deminus ecclesiam de viris fidelibus quasi lignis levigatis adunando construit, quam perfecte conpræsentia suæ visionis æternus habitator illustrat. Sed cum arca ædificatur, iniqui luxuriantur, cum vero intratur, intercunt, quia qui sanctis hic certantibus insultant, eis illic coronatis, æterna damnatione

Similiter sicut factum est in diebus Loth : edebant et bibebant, emebant et vendebant, plantabant et ædificabant. Prætermisso Dominus illo maximo et infando Sodomorum scelere, sola ea quæ levia vel nulla putari poterant delicta commemorat, ut intelligas illicita quali pœna feriantur, si licita et ea sine quibus hæc vita non ducitur immoderatius acta igne et sulphure puniuntur.

Qua die autem exiit Loth a Sodomis, pluit ignis et sulphur de cœlo et omnes perdidit. Hactenus Loth in D liberam eam inveniet propter nomen Christi. Sodomis, id est, electorum populus inter reprobos ut advena moratur, et ipse aspectu et auditu justus, et juxta interpretationem nominis Loth, eorum flagi. tia quantum valet declinans. Exeunte autem Loth Sodoma peribit, quia in consummatione sæculi exibunt angeli et separabunt malos de medio justorum, et mittent eos in caminum ignis. Ubi notandum quod ignis et sulphur, quæ de cœlo pluisse commemorat, non ipsam perennis supplicii flammam, sed subitaneum diei illius significat adventum; neque enim ignis ille perpetuus superveniens impios puniet, sed ipsi potius a conspectu judicis ejecti, in ignem mittentur æternum. Quamvis et eidem igni sulphur non

ignem et subitæ scilicet correptionis et sempiternæ concremationis describens ait, et descendit ignis a Deo de cœlo, et devoravit eos, et diabolus qui seducebat eos missus est in stagnum ignis et sulphuris, ubi et bestia et pseudoprophetæ cruciabuntur die ac nocte in sæcula sæculorum.

Secundum hæc erit qua die filius hominis revelabitur. Pulchre revelabitur, qui interim non apparens omnia videlicet tunc apparens judicabit.

In illa hora, qui fuerit in tecto, et vasa ejus in domo, ne descendat tollere illa. Hactenus de eo, quod regnum Dei, id est Christus, non cum observatione, sed insperatus adveniat; nunc a qualibus idem adventus exspectari debeat ostenditur. In tecto ergo est qui B excedens carnalia tanquam in aura lihera spiritaliter vivit, vasa ejus in domo concupiscentiæ sunt carnales, quas in imis amaverat, sed superna petens in hoc mundo reliquerat, quas imminente judicio necesse est nullatenus repetat, illam enim horam non eam qua judex venit, sed qua venturus est dicit.

Et qui in agro, non redeat retro. Qui operatur in Ecclesia, et sicut Paulus et Apollo plantat et rigat, non respiciat ad sæculum cui renuntiavit.

Memores estate uxoris Lath. Uxor Lath significat eos qui in tribulatione retro respiciunt, et se ab spe divinæ promissionis avertunt. Et ideo in statuam salis facta est, ut admonendo homines ne hoc faciant tanguam condiat cor eorum, ne sint fatui.

Quicunque quæsierit animam suam salvam facere, summatam ingreditur, cum hanc in die judicii C perdet illam. Duobus modis hæc sententia recte potest intelligi, sed ad unum omnino finem uterque intellectus refertur, ut videlicet adversa pro Christo pati, imo ipsam mortem non timeamus obire, qui enim, minante mortem persecutore, si non negaverit Christum, magis eligit ad tempus salvare animam suam; negando, æternæ hanc procul dubio perditioni præparat, item qui salutem animæ suæ quærit æternam temporaliter eam inter persecutorum manus perdere, hoc est, in mortem dare non dubitat. Utri autem sensui congruat apte quod sequitur.

> Et quicunque perdiderit illam, vivificabit eam. Id est qui hic perdiderit, illie vivificabit, qui propter Christum morti tradiderit, tota die æstimans eam ut ovem occisionis exsurgente tunc et adjuvante Christo

> Dico vobis: Illa nocte erunt duo in lecto uno. Dixerat supra Dominus eum qui in agro sit redire non dehere : quod ne de his tantum, qui aperte de agro redituri, hoc est, palam Dominum negaturi sunt dictum putares, pergit ostendere nonnullos qui cum faciem in anteriora tenere videantur, animo tamen ac mente retro respiciant. In illa ergo nocte dixit ne illa tribulatione tam tenebrosa ut in errorem inducantur, si seri potest, etiam electi, duo erunt in lecto, illi videlicet, qui otium et quietem eligunt : neque negotiis sæcularibus, neque negotiis ecclesiasticis occupati, quæ illorum quies lecti nomine significata est.

Unus assumetur et alter relinquetur. Non quasi de A meum a perditione, a laqueo lingua iniqua et a laviis duobus hominibus dictum est, sed de duobus generibus affectionum. Qui enim propter Deum continentiæ studuerit, ut sine sollicitudine vivens cogitet quæ Dei sunt, assumetur a Deo; qui vero vel humanælaudis amore et alia qualibet vitiorum correptione, statum monasticæ vitæ, quo imbutus est, læserit, hic ubi relinquendus sit Hieremiæ lamentationes insinuant, qui otiosæ cujuslibet et peccatricis animæ sub Judææ specie lapsum describens ait, viderunt eam hostes et deriserunt sabbata ejus.

Duæ erunt molentes in unum. Molentes appellat eos, qui in plebibus constituti reguntur a doctoribus agentes ea quæ sunt hujus sæculi. Quos et seminarum nomine significavit, quia consiliis ut dixi peritorum regi eis expedit; et molentes dixit, propter temporalium B semetipsum pro illa ut liberaret illam a perditione, negotiorum orbem atque circuitum, quas tamen in unum molentes dixit, in quantum de ipsis rebus et negotiis suis præbent usibus ecclesiæ: unaquæque enim hujus mundi actio mola est, quæ dum multas curas congerit, humanas mentes quasi per gyrum vertit, atque ex se velut farinas projicit, quia inquieto corde semper minutissimas cogitationes gignit.

Una assumetur, et altera relinquetur. Assumetur en pars quæ connubia propter amorem tantum generis exercuerit, terrenamque substantiam ob acquirenda cœlestia dispensaverit; relinquetur autem quæ conjugiis ob illecebras carnis servierit, terrena vero si qua ecclesiæ vel panperibns obtulerit, ideo fecerit ut quasi redemptio Domini his amplius abundet.

Duo in agro, unus assumetur, et alter relinquetur. ( Sicut supra in lecto, et molentes in unum posuit, sic et hic in agro uno reor intelligendum, significat autem eos qui operantur in ecclesiæ ministerio, tanquam in agro Dei, cui suus agricola dicebat : Dei agricultura estis; assumetur autem ille, qui non adulterans verbum Dei, sed sicut ex Deo coram Deo locutus fuerit in Christo: qui vero Christum annuntiaverit non caste, sed occasione, relinquetur ab co.

Respondentes dicunt illi: Ubi, Domine? Qui dixit eis: Ubicunque fuerit corpus, illuc congregabuntur aquilæ. Duo Salvator interrogatus, ubi scilicet boni assumendi, et ubi sint mali relinquendi, unum dixit, aliud subintelligendum reliquit : sanctos enım secum futuros asseverando reprobos nimirum a sua visione secernendos, et ideo non alibi quam cum D medio ignis non sum astuatus Hoc plerumque histodiabolo damnandos insinuat. Ubicumque ergo fuerit Dominus corpore, illuc congregabuntur electi, qui ejus passionem humilitatemque imitando tanquam de ejus carne saturantur, quorum per resurrectionem renovabitus ut aquilæ juventus ut vivant et regnent cum salvatore suo in sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CXLV. IN VIGILIA SANCTI LAURENTII. Lectio libri Ecclesiastici.

Confilebor tibi, Domine rex, et collaudabo te Deum salvatorem meum. Confitebor nomini tuo, quoniam adjutor et protector factus es mihi, et liberasti corpus operantium mendacium, etc.

Dominus enim et rex Deus et salvator ecclesize est Jesus Christus qui et caput et sponsus ejus est, unde Apostolus monendo mulieres viris suis subditas esse ad Enhesios scripsit dicens : Mulieres viris suis aubjectæ sint sicut Domino, quoniam vir caput est mulieris, sicul et Christus caput est Ecclesia, ipse salvator est corporis. Et item: Viri, inquit, uxores vestras diligite sicut et Christus dilexit Ecclesiam et se ipsum trudidit pro ea, ut illam sanctificaret mundans lavacro aquæ inverbovitæ, ut exhiberet ipse sibi gloriosam Ecclesiam non habentem maculam aut rugam, aut aliquid hujusmodi, sed ut sit sancta et immaculata. Hic ergo adjutor et protector factus est sponsæ suæ cum tradidit in quam per prævaricationem primi hominis lapsa est, et a laqueo linguæ iniquæ, a blasphemia nimirum idololatriæ, ne immolaret neque serviret creature potius quam creatori, et a labiis operantium mendacium, hoc est doctrinis falsis philosophorum atque hæreticorum.

Et in conspectu astantium factus es mihi adjutor. Et liberasti me secundum multitudinem misericordiæ nominis tui a rugientibus præparatis ad escam. Hoc testimonio exprimit persecutores Ecclesiæ qui propter odium nominis Christi persequuntur sideles et tradunt cos suppliciis diversis morte afficiendos, quatenus eos avertant a confessione catholicæ Adei et a cultura veri et unius Dei. Quos bene comparat sævis bestiis quæ rugitu forti et feroci hiatu escam appotunt. Sed de his Dominus electos suos liberat, cum animas corum a persecutionum æstibus illæsas servat, propter quarum eversionem sævi persecutores corpora maxime laniant. Unde sequitur:

De manibus quærentium animam meam, et de portis tribulationum quæ circumciderunt me. Portas ergo tribulationum, quas melius sentire possumus quam ora principum et tyrannorum, unde minæ prodeunt, et fraudulentæ suasiones indictionesque suppliciorum, ut sive per sicta blandimenta, seu per atrocia tormenta servos Dei filem Christi abnegare faciant? Sed immittet angelum Dominus in circuitu timentium eum, et eripiet eos.

Et a pressura flammæ quæ circumdedit me : et in rialiter in passionibus martyrum contigisse legimus, ut sicut tres pueri in camino ignis ab ardore flamma illæsi servati sunt, ita et isti ab incendio ignis incontaminati servarentur. Sed quia hoc omnibus martyribus Dei non est concessum, cum plurimi corum in igne corporaliter concremati essent; verumtamen animæ eorum libere cœli secreta petierant, melius hie ignem et flammam validum persecutionis æstum intelligimus, qui licet sanctos Dei temporaliter affligere posset, usque ad animæ tamen internecionem pertingere non potuit. Ideo subjuagit:

De altitudine ventris inferi, et a lingua coinquinata, et a verbo mendacii, a rege iniquo, et a lingua injusta. Schauditur liberavit me : non enim prævalebat vis A tur corpus, aut per compassionem proximi affligitur nefauda inimicorum usque ad interitum pervenire animarum, quem hic ventrem inferi appellat, nec lingua coinquinata blasphemiis, nec verba mendacia rege iniquo, et lingua injusta prolata potuerunt aliquo modo violare sanctorum præcordia, sed licet corpora pœnis variis afficerent et morti temporali addicerent, animæ tamen in confessione nominis Christi usque ad Anem vitæ perstiterunt. Unde et felicius post mortem in æterna vita cum sanctis angelis Dei sine sine gaudebunt. De quo et subditur:

Laudabit usque ad mortem anima mea Dominum, et vita mea appropinquans erat in inserno deorsum. Vitam suam in inferno appropinquare dicit, quia carnis vita quotidie deficiendo ad mortem appropinmers carnis prævaricationis primæ est vindicta, sicut infernos peccatricium animarum perpetua pœna. Sed mortem carnis nemo evadit. Quis est enim homo qui rivit et non videbit mortem? Unde alibi scriptum est: Nemo est ergo qui semper vivat, et hujus rei habeat sdaciam, inferni vero cruciatum sancti homines per gratiam Christi evadere possunt, quia de carnis vinculo absoluti ad cœleste gaudium mox migrabunt.

Circumdederunt me undique, et non erat qui adjuvaret. Respiciens eram ad adjutorium hominum, et non erat. Memoratus sum misericordiæ tuæ, Domine, et operationis tuæ, quæ a sæculo est : quoniam eruis sustinentes te, Domine, et liberas eos de manibus angustiæ. Dominus Deus noster, videns ecclesiam membra C sua undique ab hostibus circumdari, et humanum solatium desieri : inde quærit adjutorium unde novit omnium bonorum venire profectum, non suis ergo meritis, nec humanis actibus, sed misericordiæ Dei tribuit, quod se ab inimicis ereptam et liberatam esse agnoscit: et non solum liberatam, imo etiam bonore virtutam sublimatam, atque miraculorum fulgore glorificatam. Quoniam ex ipso et per ipsum et in ipso sunt omnia, ipsi honor-et gloria in sæcula culorum. Amen.

### HOMILIA CXLVI. IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore dixit Jesus discipulis suis: Si quis Alt post me venire, abneget semelipsum, et tollat D Crucem suam, el sequalur me, elc.

Postquam discipulis mysterium suæ passionis et reserrectionis ostendit, hortatur eos ad sequendum sue passionis exemplum, et omnibus propter se tribelationem perpessis, salutem in futuro promittit animarum; non tamen omnibus, verum perfectioribis quanta ipse passurus, quodve a mortuis esset resurrecturus aperuit, si quis vult, inquit, post me asqui, abneget semetipsum; tunc autem nos ipsos abnegamus, cum vitamus quod per vetustatem fuimus, et ad hoe nitimur quod per novitatem vocamur. Et totlat erucem suam et sequatur me. Duobus etenim mudia eruz tollitur, cum aut per abstinentiam afficianimus, pensemus qualiter utroque mode Paulus crucem suam tulerit, qui dicebat : Castigo corpus meum et in servitutem redigo, ne forte aliis prædicans ipse reprobus efficiar. Ecce in afflictione corporis audivimus crucem carnis, nune in compassione proximi audiamus crucem mentis, alt: Quis infirmatur et ego non infirmor? quis scandalizatur et ego non uror? Perfectus quippe prædicator ut exemplum daret abstinentiæ crucem portabat in corpore, et qui in se trahebat damna infirmitatis alienæ crucem pertabat in corde.

Qui enim roluerit animam suam salvam facers, perdet eam, qui autem perdiderit an mam suam propter me, inveniet eam. Magna et mira sententia quemadmoquat, infernus enim hic pro morte positus est quia B dum sit hominis in animam suam amor, ut perent; odium ne percat, si male amaveris, tunc odisti; si bene oderis, tunc amasti felices qui oderunt custodiendo ne percant amando.

> Quid enim prodest homini si universum mundum lucretur, animæ vero suæ detrimentum patiatur? Cum persecutio ab adversariis deest, valde vigilantius cor custodiendum est, nam pacis tempore quia licet vivere, libet etiam ambire, plerumque autem et avaritiam vincimus, sed adhuc obstat, quod vias rectitudinis minori tenemus custodia perfectionis. Nam smpe labentia cuncta despicimus; sed tamen adhuc humanæ verecundiæ usu præpedimur, ut rectitudinem quam servamus in mente, nondum exprimere valeamus in voce, et tanto Dei faciem ad justitiæ defensionem negligimus, quanto humanas facies contra justitiam veremur.

> Aut quam dabit homo commutationem pro anima sua? Pro Israel datur commutatio Ægyptus et Æthiopia, et pro anima humana illa sola retributio quam Psalmista canit : Quid retribuam Domino pro omnibus quæ retribuit mihi? calicem salutaris accipiam el nomen Domini invocabo.

> Filius en m hominis venturus est in gloria Patris sui cum angelis suis. Quia qui in bominis natura minor est Patre, ipse in unitate unius ejusdemque est gloriæ cum Patre.

> Et tunc reddet unicuique secundum opera ejus. Petrus prædicatione mortis Dominicæ scandalizatus, sententia Domini fuerat increpatus, provocatis discipulis suis ut abnegent se et tollant erucem suam, et morientium animo magistrum sequerentur, grandis terror audientium, et qui posset principe Apostolorum perterrito etiam aliis Apostolis metum injicere. Idcirco tristibus læta succedunt, et dicit : Filius hominis venturus est in gloria Patris sui cum angelis suis. Times mortem, audi gloriam triumphantis; vereris crucem, ausculta angelorum ministoria. Et tunc, inquit, reddet unicuique secundum opera ejus, non est distinctio Judæi et Græci, viri et mulieris, pauperum et divitum, ubi non personæ, sed opera considerantur.

Amen, dico vobis, sunt quidam de hic stantibus qui non gustabunt mortem dones videant filium hominis

venientem in regno suo. Regnum Dei in quo filius Dei A et omnia quecunque bona ejus gratia largiente vaidem qui et filius hominis regnat, hoc loco præsens Ecclesia vocatur; et quia nonnulli ex discipulis usque adeo victuri in corpore erant, ut Ecclesiam Dei constructam conspicerent, et contra mundi hujus gloriam per auctoris sui potentiam erectam consolatoria promissione nunc dicitur: Sunt quidam de his stantibus qui non gustabunt mortem, donec videant flium hominis venientem in regno suo, hoc est, ostendentem potestatem suam. Sed cum tanta Dominus subeundæ mortis præcepta ederet quid necessarium fuit, ut ad hanc subito promissionem veniret? Quod si subtiliter attendimus, quanta dispensatione pietatis agatur, agnoscimus; discipulis enim rudibus, etiam de præsenti vita aliquid promittendum fuit ut possent robustius in futura solidari: quod etiam ubi- B cunque fuerit, gratia Dei factum erit qui vult omnes homines salvos esse et ad agnitionem veritatis pervenire, ipsi gloria et imperium in sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CXLVII.

IN NATALI SANCTI LAURENTIL.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Corinthios.

Fratres, qui parce seminat, parce et metet; et qui seminat in benedictionibus, de benedictionibus et metet vitam æternam, etc.

Beati Laurentii, fratres charissimi, hodie festa celebramus, qui fidelis est inventus Domini sui dispensator in omnibus, nam ecclesiæ opes a magistro commendatas sicut fideliter dispensavit, ita a Domino Deo suo feliciter meruit coronari; unde et de C Adeli dispensatore præsens Lectio retulit quam audistis : Qui parce, inquit, seminat, parce et metet, quia quanta hic quisque pro Domino de terrenis istis et transitoriis dederit, tanta in futuro recipiet præmia, si ea bono ac simplici dederit animo; multi enim multa donantes perdunt mercedem, quia recipiunt ab hominibus quam exquirunt laudem. Unde sequitur, et qui seminat in benedictionibus de benedictionibus et metet, ac si diceret: Qui bonum quod potest ea tantum intentione agit, ut futura et æterna a Domino recipiat præmia, econtrario fructus boni seminis messurus est in cœlesti patria.

Unusquisque prout destinavit in corde suo, non ex tristitia, aut ex necessitate. Id est, voluntarius, non D coactus. Sequitur:

Hilarem enim datorem diligit Deus, ideoque secundum illam faciamus Salomonis sententiam, in omni dato kilarem vultum ostende, quia Deus scrutatur cordis arcana, hilarem vult hic esse in labore suo doctorem, unde Paulus alibi ait: Si enim volens hoc ago mercedem habeo, si autem invitus, dispensatio mihi credita est, quam si digne non facio, ultionem re-

Potens est enim Deus omnem gratiam abundare facere in nobis. Facit suam Deus semper in omnibus misericordiæ largitatem, quicunque sincero corde ejus quæsierint bonitatem. Proinde nostrum est tantum voluntatem nostram puriter Deo commendare. leamus, ejus misericordiæ non nostris unquam meritis deputemus. Ipse in nobis omnem suam gratiam dignabitur implere:

Ut in omnibus somper omnem sufficientiam habentes, abundemus in omne opus bonum. Sicul scriptum est: Dispersit, dedit pauperibus, justitia ejus manet in æternum. Quia qui hic fideliter Domini sui commissa dispensat desiderabilem illam evangelici servi meretur audire sententiam : Enge, bone serre, in modice fidelis, intra in gaudium Domini tui. Quid est enim gloriosius homini quam dare terrena et transitoria. et emere cœlestia regna, offerre Domino acceptissimum munus sinceram voluntatem, et devotæ mentis industrism et indefessam vocem laudationis, et Christum comitari, cum venire cœperit judicare, cohæres Christi fieri? angelis adæquari? Honoremus igitur, fratres charissimi, beatum Laurentium, qui dum fide sua persecutoris flammas vicit, ostendit nobis per ignem fidei gehennæ incendia superari. Gaudeamus quoque gaudio spiritali, et de felicissimi viri fine gloriemur in Domino, cujus oratione et patrociuio adjuvari nos sine cessatione confidimus, si ejus solemnia dignis moribus et sanctis operibus celebremus; corroboremus nos invicem spiritu charitatis ad superandas omnes tentationes et insidias, mirum constantes simus, et in omni bono unanimes contra omnium vitiorum stimulos fidei clypeo muniamur, per eum qui vicit diabolum et nobis illum vincere valetudinem dedit, Jesus Christus Dominus noster cui laus et gloria per omnes æternitates. Amen.

### HOMILIA CXLVIII.

IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Joannem.

In illo tempore, dixit Jesus discipulis suis : Amen, amen dico vobis, nisi granum frumenti cadens in terram mortuum fuerit, ipsum solum manet; si autem mortuum fuerit, multum fructum affert.

Se dicebat ipsum esse mortificandum et multiplicandum: mortificandum in infidelitate Judgeorum. multiplicandum fide omnium populorum; jam vero exhortans ad passionis suæ sectanda vestigia, sub-

Qui amat animam suam, perdet eam; quod duobus modis intelligi potest: qui amat perdet, id est si amas, perde, si cupis vitam tenere in Christo, noli timere mori pro Christo. Item alio modo: Qui amat animam suam, perdet eam : noli amare in hac vita, ne perdas in æterna vita; hoc autem quod posterius dixi magis habere videtur evangelicus sensus. Sequitar enim:

Et qui odit animam suam in hoc mundo, in vitam æternam custodit eam. Ergo quod supra dictum est, qui amat, subintelligitur, in hoc mundo, ipse utique perdet; qui autem odit, utique in hoc mundo, is vitam æternam ipse custodit eam. Magna et mira sententia quemadmodum hominis sit in animam supra amor ut perea!, odium ne pereat : si male amaveris,

tune odisti ; si bene oderis, tunc amasti. Felices qui A libus mundo corde et casto corpore dignum sapientice oderunt custodiendo, ne perdant amando. Hic animæ pomine vita præsens designatur vel etiam hujus vitæ delectatio, quæ perdita est, ut seliciter invenias vohntatem tuam in regno Dei quam fortiter vicisti in hoc sæculo; nam sancti martyres odio babuerunt hauc præsentem vitain, pro Christi nomine dum magis voluerunt hanc præsentem vitam perdere quam Christum negare, implentes quod sequitur:

Si quis mihi ministrat, me sequatur. Quid est me sequatur, nisi me imitetur? Christus enim passus est pro nobis, ut ait Apostolus Petrus, relinquens nobis exemplum ut sequamur vestigia ejus. Ecce quid dictum Est, si quis mihi ministrat me sequatur? quo fructu? qua mercede? quo præmio?

Merces est amoris et operis pretium quo ministratur Christo esse cum illo cui ministratur, ubi enim bene erit sine illo, aut quomodo male esse cum illo poterit? Andi evidentius :

Et si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater mens, qui est in cælis. Quo honore nisi ut sit cum filio ejus? Quod enim superius ait, ubi ego sum illic et minister meus erit, hoc intelligitur exposuisse cum dicit honorificabit eum Pater meus. Nam quem majorem honorem accipere poterit adoptatus, quam vt sit ibi ubi est unicus non æqualis factus divinitati, sed conscius æternitati. Quid sit autem ministrare Christo, cui operi merces tanta promittitur considerandum est, si quis mihi ministrat me sequatur, hoc intelligi voluit, ac si diceret, si quis me non sequi- C tur, non mihi ministrat. Ministrant ergo Jesu Christo qui non sua quærunt sed quæ Jesu Christi; hoc enim est, me sequatur, vias ambulet meas, non suas, sicut alibi scriptum est : Qui se dicit in Christo manere, debet sicut ille ambulavit, et ipse ambulare. Igitur qui tali modo sequitur Dominum Christum, scilicet ut mandata ejus custodiens in side recta usque in sinem Perseveret, ipse cum eo in cœlesti regno gaudebit in Perpetuum.

### HOMILIA CXLIX.

IN ASSUMPTIONE SANCTÆ MÁRIÆ. Lectio libri Ecclesiastici.

In omnibus his requiem quasivi, et in hareditate Domini morabor. Tunc præcepit et dixit mihi creator omnium: et qui creavit me, requievit in tabernaculo D meo, etc.

Dei filius verbum et sapientia Dei patris locutus per Salomonem in persona sapientiæ quod est ipse, annuntians humano generi quod in eis requiescere et in illis manere desideraret, quia homo ad iniaginem Dei factus, si in Deo manere voluerit, mundo corde et sincera voluntate Deus in eo manet, et ipse in Deo. Unde in præsenti lectione, quam audistis loquitur sapientia Dei ad homines filius Dei: In omnibus his requiem quæsivi, ut est illud quod Apostolus ait: Deus enim vult omnem hominem salvum fori et in agnitionem veritatis venire, ut relicto errore terrenæ concupiscentiæ et desideriis expugnatis carnaDei habitaculum in se præparet unusquisque. Nam. subditur : Et in hæreditate ejus morabor. Hæreditas-Dei sunt omnes diligentes Deum, et ejus voluntatis fideles cooperatores in suam ipsorum salutem. Tunc præcepit et dixit mihi creator omnium, et qui creavit me, requievit in tabernaculo meo. Dei sapientia, id est, Dei filius manens in æternitate cum Patre æquali per omnia Patri in majestate, hominem quem ad suam imaginem fecit æternæ immortalitatis possessorem esse constituit; sed seducto a diabolo, et per peccatum mortali facto, sua misericordia proposuit humana se indui mortalitate, ut humanitatem iterum. ad æternam reduceret immortalitatem.

Et dixit mihi. Multis modis antea per patriar-Et ubi sum, inquit, ego, illic et ministri mei erunt. B chas et prophetas suum huic mundo nuntiavit adven-

> In Jacob inhabita. In eis enim se habitare promisit, qui vitia et peccata supplantant, et conculcant ea bonæ operationis studio divina gratia largiente: sequitur.

> Et in Israel hæreditare. Id est, in his qui in castitate et bonorum operum sanctitate Dei visione dignos se exhibent, ut est illud : Beati mundi corde, quoniam ipsi Deum videbunt.

> Et in electis meis mitte radices. Hi sunt enim electi Dei, qui omnia oblectamenta hujus mundi tota deserunt voluntate, qui huic mundo inhærent sola tantum necessitate, de quibus dicit Apostolus : Qui utuntur hoc mundo, tanquam non utantur, id est, necessitate tantum, et non delectationis consensu.

> Et sic in Sion firmata sum, et in civitate sanctificata similiter requievi, et in Hierusalem potestas mea. In talibus enim Dei sapientia filius Dei manere dignatur, qui bonorum operum exemplis speculum vitæ aliis præbent in semetipsis, et in sancta Ecclesia sauctis moribus sibimetipsis et aliis operantur salutem, et ad æternæ pacis visionem festinant.

> Radicavi in populo honorificato, et in partes Dei mei hæreditas illius. Elegit enim Deus præ omnibus gentibus Israeliticum populum peculiarem, quia Israel vir videns Deum dicitur, eos vult spiritualiter intelligi, qui castitate vitæ in sancta conversatione ad æterna semper gaudia contemplanda festinant. Quod eorum tantum donum est, qui divina gratia largiente pro solo appetitu æternæ gloriæ continentiæ vel etiam virginitatis propositum servant.

> Quasi cedrus exaltata sum in Libano, et quasi cypressus in monte Sion. Cedrus atque cypressus qui summi odoris sunt arbores, et altiores cæteris in Libano arboribus, qui ecclesiam significant excelsioris in ecclesia virtutis viros possumus intelligere, id est, virgines qui centesimum merentur metere fructum. Quod manifeste signatum est in beatissima Dei genitrice Maria, cujus hodie annuum diem beatissimæ assumptionis celebramus in cœlum, quia quod Deus Dei silius se in hunc mundum ad redemptionem humani generis venisse promisit, non per nuptam quamvis sanctam, ut legimus multis in scripturis, nen

per viduam castam, sed per solum hoc virgineum A ctio est, exutam mentem a cunctis habere terrenis corpus implevit. Quía quasi sol oriens nitidus ab ounni pollutionis sorde processit ex utero virginis matris; felix certe et omni laude dignissima, quæ de cœlo suscepit prolem et mundo genuit salvatorem : cum igitur tanta sint merita virginitatis, non tamen repudiandus est thorus castitatis : quia bonum virginitatis non nisi a conjugali thoro procedit, castitas igitur in virgine alta est et summa si in corde simul persistit et corpore, sed castitas conjugalis sanctior est quæ in corde simul persistit et corpore constat, quam illa quæ in corde tantum est casta et corde diversis est modis adulterata, sive in jactantia aut in superbia aut etiam in appetitu lihidinis. Unde, dilectissimi, nobis omni studio servemus, non solum corpus, et in omni quod ei placet confirmare cor nostrum cjus misericordiam postulemus; et inter hæc omnia toto cordis affectu nos anxilium beatæ Virginis imploremus; quia dum nos eam supplici obseguio frequentamus in terris, ipsa nos sedula prece Christo Domino nostro commendare dignatur in cœlis; quod ipse præstare dignetur qui in trinitate perfecta regnat et dominatur per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CL.

### IN EODEM FESTO.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, intravit Jesus in quoddam castellum; et mulier quædam, Martha nomine, excepit ilria, etc.

Hæc lectio superiori pulcherrima ratione connectitur, quia videlicet illa dilectionem Dei et proximi verbis et parabolis, hæc autem ipsis rebus et veritate designat. Duæ quippe istæ Domino dilectæ sorores duas vitas spiritales quibus in præsenti sancta exercetur Ecclesia, demonstrant. Martha guidem actualem, qua proximo in charitate sociamur; Maria vero contemplativam, qua in Dei amore suspiramus. Activa enim vita est panem esurienti tribuere, verbo sapientiæ nescientem docere, errantem corrigere ad humanitatis viam, superbientem proximum revocare, infirmitatis curam gerere, quæ singulis quibusque expediant dispensare, et commissis nobis qualiter p subsistere valeant providere. Contemplativa vero vita est charitatem quidem Dei et proximi tota mente retinere, sed ab exteriori actione quiescere, soli desiderio conditoris inhærere ut nihil agere libeat, sed calcatis curis omnibus ad videndam faciem creatoris sui animus inardescat, ita ut jam noverit carnis corruptibilis pondus cum mærore portare, totisque desideriis appetere illis hymnidicis angelorum choris interesse, admisceri cœlestibus civibus de æterna in conspectu Dei incorruptione gaudere.

Que eliam sedens secus pedes Domini, audiebut verbum illius; Martha autem satagebat circa frequens munisterium. Hæc utrique vitæ congruere nemo qui dubitet, et contemplativæ quidem uniformis perfeeamque quantum humana imbecil·litas sinit unire cum Christo, activæ vero quam frequens sit ministerium, gentium magister edocet, qui creberrimis epistolarum dictis suos pro Christo terra marique labores ac sua pericula commemorat. In quibus etiam visiones et revelationes Domini commendans, non minus se in speculativa virtute quod est imitabile. consummatum fuisse significat. Unde dicit, sive enim mente excidimus Deo, sive sobrii sumus vobis.

Quæ stetit et ait : Domine, non est tibi cura quod soror men reliquit me solam ministrare? Dic ergo illi ut me adjuvet. De illorum persona loquitur, qui adbuc divinæ contemplationis ignari solum quod didi cere fraternæ dilectionis opus Deo placitum ducun. pus, sed etiam cor nostrum ab omni quod odit Domi- B ideoque cunctos qui Christo devoti esse velint huic mancipandos autumant.

> El respondens dixit illi Dominus : Martha, Martha, sollicita es et turbaris erga plurima; porro unum est necessarium. Et beatus David solum hoc necessarium homini esse definiens, Deo jugiter inhærere desiderat dicens : Mihi autem adhærere Deo bonum est, ponere in Domino Deo spem meam; et alibi: Unum petii a Domino, hanc requiram, ut inhabitem in domo Domini omnibus dicbus vitæ meæ, ut videam voluptatem Domini et visitem templum sanctum ejus. Una ergo et sola est theoria, id est, contemplatio Dei cui merito omnia justificationum merita, universa virtutum studia postponuntur.

Maria optimam partem elegit, quæ non auferetur ab lum in domum suam : et huic erat soror nomine Ma- C ea. Ecce pars Marthæ non reprehenditur, sed Mariæ laudatur, neque enim bonam partem elegisse Mariam dicit, sed optimam, ut etiam pars Marthæ judicaretur bona. Quare autem pars Mariæ sit optima subinfertur cum dicitur quæ non anseretur ab ea. Activa etenim vita cum corpore deficit: quis enim in æterna patria panem esurienti porrigat ubi nemo esurit? quis potum tribuat sitienti ubi nemo sitit? Quis mortuum sepeliat ubi nemo moritur? Cum præsenti ergo sæculo vita aufertur activa: contemplativa autem hic incipitur, ut in cœlesti patria perficiatur, quia amor ignis, qui hic ardere inchoat, cum ipsum, quem amat, viderit, in amore amplius ignescit. Contemplativa ergo vita minime aufertur, quia subtracta præsentis sæculi luce perficitur in æterna gloria per Jesum Christum Dominum nostrum qui cum Deo Patre in unitate Spiritus sancti vivit et regnat Dens per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CLI.

HEBDOMADA XIII POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ ad Corinthios.

Fratres, fiduciam talem habemus per Christum ad Deum: non quod sufficientes [simus] cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis; sed sufficientia nostra ex Deo est. etc.

Dubitandum non est, dilectissimi, omnem observationem Christianam conditionis esse divinæ et quidquid in ecclesiæ consuetudine est receptum de traditione apostolica et de sancti Spiritus prodire de-

ctrina. Unde dicit in præsenti lectione apostoles, A illa vita beati futuri sunt, quia ibi omnium beatorum Aduciam talem habemus per Christum ad Deum, quia novimus vos non posse per vosmetipsos credidisse, sed divina tantum agente gratia : non quod sufficienses sumus cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis, Ac si diceret: Nihil nostra possumus facere prudentia et virtute, ut ipse Dominus ait : Sine me nil potestis; neque per nos rusticanos homines unquam fieri potuit, ut tanta esset fidelium multitudo festinantium ad salutem, sine gratia Dei. Unde subditur :

Sed sufficientia nostra ex Deo est. Qui omnia quacunque voluerit operatur in servis suis.

Qui et idoneos nos fecit ministros Novi Testamenti. Ut adimpleretur prophetia quæ dicit: Aperi os tuum. et eqo adimplebo illud; et ipse Dominus: Non enim vos estis, inquit, qui loquimini; sed Spiritus Patris vestri B qui loquitur in vobis; et iterum, Ego enim dabo vobis os et sapientiam. Unde enim nisi a Spiritu sancto Apostoli tam idonei fuerunt ut tanta per eos divina mysteria credentibus revelarentur? Seguitur:

Non littera. Non enim omnia hæc in litteris veteris legis repererunt, sed Spiritus sancti docente gratia didicerunt.

Littera enim occidit. Quia in lege litteræ nulla rezza issio, sed semper ultio exercetur, ut hoc est: Si quis hoc vel illu. fecerit, morte moriatur.

Spiritus autem vivificat. Il est, lex gratiæ spiritalis ORMem hominem vult salvum fieri et in agnitionem We ritatis venire, æternamque vitam omnibus fideli-Ler quærentibus præstat.

Quod si ministratio mortis, litteris deformata in  ${f c}$ La pidibus, fuit in gloria. Quæ mortificat peccatores et mnat, et tantum observantibus eam præsentia bona Promittit, et de futuris nec mentionem facit, et taen in magna gloria erat observanda, quia umbram Luror. m bonorum monstravit. Ita ut non possent Ezzendere filii Israel in faciem Moysi, propter gloriam . Lus ejus, quæ evacuatur per Christi passionem at-Que resurrectionem, que omnium superexcellit gra-Liam.

Quomodo non magis m'nistratio Spiritus erit in gloria? Si enim quod evacuari potest in gloria est, Quanto magis quod ad æternam gloriam ducit glorificandum est operibus sanctis et justis, ut æterna cliam gloria per hæc mereatur! Nam sicut orto sole umen obtunditur lunæ, cum tamen suo tempore magnum habeat lumen, ita comparatione gloriæ evangelicæ obumbratur omnis gloria veteris legis. Nam si ministerium damnationis gloria est, quanto magis ministerium justitiæ, dimittendo peccata hominibus et de filiis diaboli filios Dei faciendo! Quod contra sunt qui dicuntur in bac vita beati, quibus omnia hojus mundi prospera cedunt, quæ beatitudo simul cum ipsa mundi evanescit prosperitate; hi autem vere beati dicuntur qui spe futuræ beatitudinis beati sant, qui hic multa propter Deum sustinent adversa, et quanto majores et multipliciores hujus sæculi tolerant injurias, tanto semper sunt in animo lætiores, quia tanto major cis gloria cumulatur, qui non hic, sed in beatitudo perfecta erit. Quapropter si ad illam beatam vitam pervenire volumus, sollicite vivere debemus semperque terminum vitæ hujus sollicite considerare. Unusquisque nostrum in contemplatione illius vitæ, hujus sœculi prospera caveat. Scriptum est enim: In omnibus operibus tuis memorare novissima tua et in aternum non peccabis. Ideo mori oportet hominem in carne mundo, ne moriatur in anima Christo. Nam tunc quisque vivere creditur, si sæculi desideriis moriens in solo Deo vivere delectetur. largiente ipso et auxiliante Domino nostro Jesu Christo qui vivit et regnat cum Patre et Spiritu sancto Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CLII. ITEM UT SUPRA.

Lectio sancti Evangelii secundum Mareum.

In illo tempore, exiens Jesus de finibus Tyri, venit per Sidonem ad mare Galilææ, inter medios fines Decaroleos, etc.

Decapolis est, ut ipso nomine probat, regio decem. urbium trans Jordanem ad orientem circa Ippum et Pellam et Gadaram contra Galikeam. Quod ergo dicitur, quia Dominus venit ad mare Galilæe inter medios fines Decapoleos, ipsos fines Decapoleos cum intrasse significat, neque caim mare transnavigasse dicitur, sed potius ad mare usque venisse atque ad ipsum pervenisse locum qui medios fines Decapoleos longe trans mare positos respiciebat.

Et adducunt ei surdum et mutum, et deprecabantur ut imponat illi manum. Surdus et mutus est qui nec aures audiendi Dei verbum, nec os aperit proloquendi. Quales necesse est ut hi qui loqui jam et audire divina eloquia longo usu didicerunt, Domino sanandos offerant, quatenus cos quos humana fragilitas nequit, ipse gratiæ snæ dextera salvet.

Et apprehendens eum de turba seorsum. Apprehendens namque infirmum de turba seorsum educit, cum mentem peccatis languidam visitatione suce pietatis illustrans, a consuetis humanæ conversationis moribus evocat, atque ad sequenda præceptorum suorum itinera provocat.

Misit digitos suos in auriculas ejus. Mittere digitos in auriculas est per dona Spiritus sancti aures cordis ad intelligenda ac suscipienda verba salutis aperire. Nam digitum Dei appellari Spiritum sanctum testatur ipse Dominus cum dicit Judwis: Si ego in digito Dei ejicio dæmonia, filii vestri in quo ejiciunt? quod exponens alius Evangelista dicit : Si ego in spiritu Dei ejicio domonia. Et magi in Ægypto superati dixerunt : Digitus Dei hic est; et lex in tabulis digito Dei scripta est lapideis. Digiti ergo Dei in auriculas ejus missi qui sanandus erat, dona sunt sancti Spiritus, quibus corda, quæ a via veritatisaberraverunt ad sciendam salutis viam, ad audieudam discendamque revelat. Et quia cognita veritatis luce, sequi confessio debet, apte subjungitur:

Et exspuens linguam ejus tetigit. Exspuens quippe Dominus, linguam tetigit ægroti enm ad confessionem fidei ora catechizatorum instituit, cum ora diu A propria utilitate prædicare ut gloriosi appareamas. bruta ad verba sapientiæ proferenda tactu suæ pietatis informat, sputu namque Domini saporem designat sapientiæ.

Et suspiciens in cœlum. Suspexit namque in cœlum, ut inde mutis loquelam, inde auditum surdis, inde cunctis infirmantibus medelam doceret esse quærendam.

Ingemuit. Ingemuit autem non quia ipsi opus esset cum gemitu aliquid petere a Patre, qui cuncta petentibus donat cum Patre, sed ut nobis gemendi daret exemplum; cum vel pro nostris vel pro nostrorum erratibus proximorum, supernæ præsidia pietatis invocamus.

Et ait illi: Ephpheta, quod est adaperire. Quod autem ait ephpheta, id est, adaperire, ad aures proprie B cit quia misericordia Dei factum est; ut nos, inquit, pertinet. Aures etenim ad audiendum aperiendæ: lingua vero ut loqui posset a retinaculis erat suæ tarditatis solvenda.

Et statim apertæ sunt aures ejus, et solutum est vinculum linguæ ejus, et loquebatur recte. Ille etenim solus recte loquitur, sive Deum confitendo, sive aliis prædicando, cujus auditum, ut cœlestibus possit auscultare, et obsecundare mandatis divina gratia reserat, cujus linguam Dominus tactu sapientiæ quæ ipse est ad loquendum instituit. Talis autem merito potest dicere cum Psalmista, Domine, labia mea aperies, el os meum annuntiabit laudem tuam; et cum Isaia, Dominus dedit mihi linguam eruditam, ut sciam suscitare eum qui lapsus est verbo; erigit mane, mane erigit mihi aurem ut audiam quasi magistrum.

Et præcepit illis ne cui dicerent. Quanto autem pracipiebat, tanto magis plus prædicabant, et eo amplius admirabantur dicentes: Bene omnia secit: et surdos secit audire, et mutos loqui. Si sciebat eos, sicut ille, qui notas habebat et præsentes et futuras hominum voluntates, tanto magis prædicaturos, quanto magis ne prædicarent eis præcipiebat, ut quid hoc precipiebat nisi quia pigris volebat ostendere quanto studiosius quantoque ferventius eum prædicare debeant, quibus jubet ut prædicent quando illi qui prohibebantur, tacere non poterant; studendum quippe est omni homini qui vult ad vitam ingredi ut bene docens et bene operans præsentem vitam consummare contendat, quia sic absque ullo dubio ad gaudia æterna Deo miserante perveniet.

### HOMILIA CLIU. PERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Corinthios. Fratres, non prædicamus nosmetipsos, sed Dominum nostrum Jesum Christum, etc.

Hoc est, non nostram gloriam annuntiamus ne quis nos dicat propter nos ipsos evangelizare ut nobis proficiat forte ad tempus : Sed Jesum Christum Dominum nostrum annuntiamus, subjicientes nos virtuti majestatique ejus. Quando ergo nullum concutimus, nullum gravamus, et Christum Dominum nostrum fatenur, quid est ut elati judicemur? quasi pro nostra

Nos autem serves vestros per Jesum. In tantum se servum Christi esse probat ut jubente ipso ministrum se horum in prædicatione testetur, et pro utilitate horum subjectum in ministerio Evangelii. Servos ergo dicens ministros significat, sed humiliter loquens sic dixit, ut vere ostenderet non ad suam gloriam prædicari a se Evangelium, sed ad claritatem Domini Christi, cui obedit, cui servit, sicut ipse Dominus ait : Ego sum in medio vestrum, ut non ministrer, sed at ministrem. Non merito horum quibus ministrat, sed propter imperium Domini.

Quoniam Deus, qui dixit de tenebris lucem splendescere, illuxit in cordibus nostris ad illuminationem scientiæ claritatis Dei, in facie Christi Jesu. Hoc diqui fuimus incredibiles in ignorantia, hoc est, in tenebris per nos daret Deus lumen cæteris gentibus. Ouantum se adhuc humiliat, ut Dei solius et Christi gloriam proferat; illuminantur enim ut cognitionem habeant gloriæ Dei per Christum, ideo gloriæ Dei ait cognitionem, id est, non Dei solius, sed et Christi, qui est gloria ejus ut significaret non Deum solum cognosci, sed et opera ejus et misericordiam et providentiam, qua et condidit, et salvavit genus humanum visus in Christo per gloriam virtutis suæ.

Habemus autem thesaurum istum in vasis fictilibus, uti sublimitas sit virtutis Dei, et non ex nobis. Thesaurum sacramentum significavit Deus in Christo, quod credentibus manifestatur, incredulis vero quodam velamine tectum est, quia sicut thesaurus in occulto ponitur, ita et sacramentum Dei intra hominem, id est, in corde humano absconditur. Hunc ergo thesaurum in animo et corpore dicit esse a Deo datum, ut eminentia virtutis ejus appareat per homines, prædicatores dumtaxat ut reconcilietur omnis lingua creatori suo.

In omnibus tribulationem patimur, sed non angustiamur; nunc ostendit propter quod idonei erant prædicatores quia semper illis in necessitate adfuit Deus, ideo pressuram ait passi, sed non coangustati, hoc est, non permisit Deus tantum nos opprimi, ut cederemus inopiam passi, sed non destituti, id est, in inopia positi adfuit pastor Deus.

Persecutionem patimur, sed non derelinquimur. Verum est, quia consulebat eis Deus, ne satis sibi facerent de bis inimici.

Dejecti, sed non perimus. Id est, verberibus prostrati obstante Deo non mortificati, sive enim clausi sive vinculati, adjutorio Dei manus hostium evadebant. Denique Paulus et Silas cum essent clausi jam cæsi, et pedes eorum essent in nervo conclusi, alacres hymnum canebant Deo fortiores his facti qui non erant cæsi.

Semper mortificationem Jesu in corpore nostro circumserentes, ut et vita Jesu in corporibus nostris manifestetur. Dubium non est quia in martyribus Christus occiditur, et in his qui pro fide patiuntur aut exitus, aut vincula, aut verbera Christi passiones sunt, ut et vita ejus in corpore eorum palam flat. Passiones A dicere. Hic ergo homo dæmonium habehat, quia enim sunt, quæ ostendunt meritum ad futuram vitam quam promisit Christus, unde alio loco dicit: Cum infirmor tunc potens sum; et iterum: Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei. Quod nobis præstare dignetur, ipse Dominus noster Jesus Christus, qui cum Patre et Spirite sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CLIV.

### ITEM PERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæur. In illo tempore transeunte inde Jesu, secuti sunt eum duo caci, clamantes et dicentes: Miserere nostri, fili David. Cum autem venisset domum, accesserunt ad eum cæci, etc.

pergente ad domum suam sicut supra legimus: Ascendens naviculam transfretavit et venit in civitatem suam : clamabant duo cæci dicentes : Miserere nostri, fli David. Et tamen non sanati sunt in itinere. non transitorie, ut putabant, sed postquam venit in domum suam, accedunt ad eum et introeunt. Quod autem dicunt cæci, fili David, audiat Marcion et Manichæus et cæteri hæretici, qui vetus laniabant instrumentum, et discant salvatorem appellari filium David; si enim non est natus in carne, quomodo filius David vocatur?

Et dicit eis Jesus: Creditis quia possum hoc facere vobis? Fidem eorum ipse noscens interrogat, ut fidem confessio promat, et confessionem virtus consequatur salusque virtutem comitetur, quia ut Apostolus ait: Corde creditur ad justitiam, ore autem con-Jessio fit ad salutem.

Dicunt ei : Utique, Domine. Tunc tetigit oculos eorum dicens : Secundum fidem vestram fiat vobis. Per stique foris affirmant quod intus corde credulo gestant, et Deo firma professio factum meruit divinæ pictatis. Secundum fidem, inquit, vestram fiat vobis: Hoc est quia fides jam mentem illuminat, oculorum Incem ipsa vobis restituat.

Et aperti sunt oculi eorum. Quia secundum Prophetæ sententiam, omnis qui crediderit in illum non confundetur. Quia ipsa ipse est lux vera, quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum.

sciat. Illi autem exeuntes diffamaverunt eum in tota zerra illa. Et Dominus propter humilitatem fugiens jactantiæ gloriam hoc præcepit : et illi propter memoriam gratiæ non possunt tacere beneficium. Nota ergo aliquod inter se justum esse contrarium.

Egressis autem illis, ecce obtulerunt ei hominem mutum, dæmonium habentem. Et ejecto dæmone, locutus est mutus. Homo iste gentilem populum significat qui mutus erat, quia confessionem veræ fidei in ore non habebat, nec non et surdus, quia audire legem Dei non consentiebat. Quod enim Græce dicitur magis tritum est sermone communi, ut surdus potius quam mutus intelligatur, sed moris est scripturarum, xωφόν indifferenter vel mutum vel surdum idololatrize per omnia deditus erat. Cum ergo per prædicatores sancti Evangelii ad salvatorem perducebatur, ablato errore gentilitatis, confessionem nominis Dei clarius resonare incipiebat.

Et miratæ sunt turbæ dicentes : Nunquam sic apparuit in Israel. Pharisai autem dicebant: In principe dæmoniorum ejicit dæmones. Turba opera Dei confitetur et dicit nunquam sic apparuisse in Israel : in turba nationum confessio est. Pharisæi autem quia negare virtutem Dei non poterant, opera calumniantur et dicunt : In principe dæmoniorum hic ejicit dæmonia, per suam calumniam usque hodie Judæorum infidelitatem demonstrantes.

Et circuibat Jesus omnes civitates et castella, docens Transcunte per domum principis Domino Jesu et B in synagogis corum, et prædicans Evangelium regni. et curans omnem languorem et omnem infirmitatem. Cernis quod æqualiter et villis et urbibus et castellis. id est et magnis et parvis Evangelium prædicaverit ut non consideraret nobilium potentiam, sed salutem credentium: Circuibat civitates, hoc habens operis, quod mandaverat pater, et hanc esuriem ut doctrina sua salvos faceret infideles. Docebat in sunagogis et in villis Evangelium regni, et post prædicationem atque doctrinam curabat omnem languorem et omnem infirmitatem; nil quippe ei impossibile est, qui cuncta creavit et omnium dominatur Jesus Christus Dominus noster qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CLY.

### FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum.

In illo tempore count Jesus exprobrare civitatibus in quibus factæ sunt plurimæ virtutes ejus, quia non egissent pœnitentiam, etc.

Exprobratio civitatum Corozaim et Bethsalda et Capharnaum capituli hujus titulo panditur quod ideo exprobraverit eis quæ post factas virtutes et signa quam plurima non egerint pænitentiam.

Væ tibi, Corozaim, væ tibi, Bethsaida. Quæramus ubi scriptum sit quod in Corozaim et Bethsaida Dominus signa fecerit. Supra legimus: Et circuibat Jesus civilales el omnes vicos curans omnem infirmitatem, etc. Inter cæteras ergo urbes et vicos æstimandum est Et comminatus est eis Jesus dicens: Videte ne quis D quoque in Corozaim et Bethsaida Dominum signa fecisse.

> Quia si in Tyro et Sidone sactæ essent virtutes quæ factæ sunt in robis, olim in cilicio et cinere pænitentiam egissent. Notandum quod Tyrus metropolis est Phœnicis in tribu Nephtalim. Hæc quondam insula fuit posita alto mari, sed nunc contigua terræ. Sidon quoque urbs est Phænicis insignis olim terminus Chananæorum ad aquilonem respiciens et postea regionis Judææ. Cecidit autem in sortem tribui Aser, sed non eəm possedit, quia həstes nequaquam valuit expellere. Interpretatur autem Tyrus augustia et Sidon venatio, et significat gentes quas venator diabolus in angustia peccati comprehendit, sed salvator Jesus per Evangelium absolvit.

taberis? usque in infernum descendes. In altero exemplari reperimus : Et tu Capharnaum, quæ usque ad cœlum exaliata es usque ad inferna descendes; et est duplex intelligentia : vel ideo, ad inferna descendes, quia contra prædicationem meam superbissime restitisti, et ideo quia exaltata usque ad cœlum meo hospitio, et meis signis atque virtutibus tantum habens privilegium majoribus plecteris suppliciis, quia his quoque credere noluisti. In Capharnaum autem. quæ interpretatur villa pulcherrima, condemnatur incredula Jerusalem, cui dicitur per Ezechielem: Justificata Sodoma soror tua ex te. Unde et consequenter subditur:

Quis si in Sodomis factæ fuissent virtutes quæ factæ sunt in te, forte mansissent usque in hunc diem. B Minoris ergo injustitiæ Sodoma, et quasi justa esse dicitur in comparatione majoris injustitiæ. Jerusalem cum illa exemplis Loth non fuerit correcta et ista filii Dei verbis et miraculis semper exstiterit ingrata, imo prophetas nec non et ipsum Salvatorem occidit, et apostolos ejus persecuta est.

Verumtamen dico vobis, quia terræ Sodomorum remissius erit in die judicii quam tibi. Remissior enim corum erit pœna, quorum minor est culpa, et in eos fortior procedet vindicta quorum major est noxia. Justus enim est Dominus in omnibus viis suis, et sanctus in omnibus operibus suis, qui reddet unicuique secundum opera ejus.

### HOMILIA CLVI.

IN NATALI SANCTI BARTHOLOMÆI APOSTOLI. Lectio Epistolæ ad Ephesios.

Fratres, jam non estis hospites et advenæ, sed estis cives sanctorum et domestici Dei, etc.

Ad id quod supra dixerat peregrinis testamentorum repromissionis, nunc respondet : ergo jam non estis hospites, id est peregrini. Et ad illud quod promiserat alienatis a conversatione Israel, modo respondet, estis cives sanctorum et domestici Dei, quia qui aliquando longe fuistis, non habentes repromissiones de Christo, vel salute vestra, nunc prope estis, et nou solum prope, sed etiam cives sanctorum.

Superadificati super fundamentum apostolorum et prophetarum. Hoc est, supra novum et vetus testa- p mentum collocati; quod enim apostoli prædicaverunt, prophetæ futurum dixerunt. Quamvis dicat ad Corinthios: Deus primum posnit in ecclesia apostolos, secundo prophetas, sed alii prophetæ sunt : illo enim loco de ordinatione ecclesiæ disputat; hic vero de fundamento ecclesiæ; prophetæ enim disposuerunt, nam apostoli fundamenta jecerunt. Unde dicit Dominus ad Petrum, super petram ædificabo Ecclesiam meam, hoc est, in catholicæ fidei confessione statuo fideles ad vitam. Nam et David disposuit domum Dei, et significavit locum uli fuerat. Salomon vero fundavit cam.

Ipso summo angulari lapide Christo Jesu, in quo omnis ædificatio constructa crescit in templum san-

Et tu, Capharnaum, nunquid usque in cœlum exal- A ctum in Domino, in quo et vos coædificamıni in habitaculum Dei in Spiritu sancto, in quo et vos Ephesii ædificamini in templum ex vivis lapidibus Deo summo. Quod si universa ædificatio, sive ex Judæis sive ex gentibus constructa et compaginata per angularem lapidem qui duos parietes conjungit, crescit in unum templum unius Dei, nonne nobis omni labore studendum est, ut fiamus illi lapides, de quibus scriptum est, lapides sancti rolvuntur super terram, cum fuerimus vivi lapides ex omni parte dolati, leves, politi, nullam scabridinem habentes ædificemur in templuin, faciamus in nobismetipsis habitaculum Deo, ut dignetur in Spiritu sancto habitare in nobis; duos enim populos in se suscepit Salvator, et fecit unum in Domino, sicut et lapis angularis duos parictes continct in unitate domus firmatos; fideles enim superficies sunt templi Dei in spiritu conversantes ut possint bæredes sieri eælestis habitationis. Per Dominum no trum Jesum Christum, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus, per omnia sæcula sæculorum. Amen.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore facta est et contentio inter discipulos quis eorum viderctur esse major, etc.

Require in Passione Domini, quæ legitur in guarta feria.

HOMILIA CLVII.

IN PASSIONE SANCTI JOANNIS BAPTISTÆ.

Lectio libri Sapientiæ.

Expectatio justorum, latitia, spes autem impiorum C peribit, etc.

Require in Natale plurimorum martyrum.

Lectio sancti Evangelii secundum Marcum.

In illo tempore, misit Herodes et tenuit Joannem. et vinxit eum in carcere propter Herodiadem, uxorem Philippi fratris sui, quia duxerat cam. Dicebat enim Joannes Herodi: Non licet tibi habere uxorem fratris

Vetus narrat historia Philippum l'erodis majoris filium sub quo Dominus fugit in Ægyptum, fratrem bujus Herodis, sub quo passus est Christus, duxisse uxorem Herodiadem filiam Regis Aretæ, postea vero socerum ejus, exortis quibusdam contra generum simultatibus, tulisse filiam suam et in dolorem mariti prioris inimici ejus nuptiis copulasse. Quis sit autem hic Philippus evangelista Lucas plenius docet dicens, Anno decimo quinto imperii Tiberii Cæsaris, procurante Pontio Pilato Judicam, tetrarcha autem Galilara Herode, Philippo autem tratre ejus tetrarcha Iturem et Trackonitidis regionis. Ergo Joannes Baptista qui venit in spiritu et virtute. Heliæ eadem auctoritate, qua ille Achab corripuerat et Hiezabel, arguit Herodem et Herodiadem, quod illicitas nuptias fecerint, et non liceat fratre vivente, germanum illius uxorem ducere, malens periclitari apud regem, quam propter adulationem esse immemor præceptorum Dei.

Et cum dies opportunus accessisset, Herodes natalis suæ cænam fecit principibus, et tribunis, et primis Galilæe. Soli mortalium Herodes et Pharao leguntur A turiois Propheta esse putabatur Dominus Prophediem natalis sui gaudiis festivis celebrasse, sed uterque rex infausto auspicio festivitatem suam sanguine fædavit; verum Berodes tanto majore impietate quanto sanctum et innocentem Doctorem veritatis et præconem vitæ ac regni cælestis occidit, et hoc pro voto ac petitione saltatricis, neque enim caput occisi ante convivas inferre puduit; nam Pharao nil talis vesaniæ commisisse legitur, sed tantum peccantem sibi eunuchum vita privari jubens, quo longius a veræ cultu religionis aberat, co levius in violatione suæ festivitatis deliquit. Attamen ex utriusque exemplo probatur, utilius esse nobis diem mortis futuræ timendo et caste agendo sæpius in memoriam revocare, quam diem nativitatis luxuriando celebrare. Homo enim ad laborem nascitur ln mun'o, B Deo Patre in unitate spiritus sancti Deus per omnia et electi ad requiem per mortem transeunt e mundo.

Cumque introisset filia ipsius Herodiadis, et saltassct, et placuisset Herodi, simulque recumbentibus, rex ait puellæ: Pete a me quod vis, et dabo tibi, et juravit illi, etc. Non excusatur Herodes quod invitus et uolens propter juramentum homicidium fecerit, quia ad hoc forte juravit, ut futuræ occisioni machinas præparet. Alioquin si ob jusjurandum fecisse se dieit, si patris, si matris postulasset interitum facturus fuerat an non? quod in se repudiaturus fuit, contemnere debuit et in Propheta.

Que cum exisset, dixit matri suæ: Quid petam? At illa dixit: Caput Joannis Baptistæ. Herodias timens ne Herodes aliquando resipisceret, vel Philippo fratri amicus fieret, atque illicitæ nuptiæ repudio C solverentur, monet filiam, ut in ipso statim convivio caput Joannis postulet, dignum opus saltationis, dignum sanguinis præmium.

Et contristatus est rex : propter jusjurandum et propter simul recumbentes noluit eam contristare, sed misso spiculatore præcepit afferri caput ejus in disco, etc. Consuetudinis Scripturarum est, ut opinionem multorum sic narret historicus, quomodo eo tempore ab ownibus credebatur. Sicut Joseph ab ipsa quoque Maria appellatur pater Jesu, ita et nunc Herodes dicitur contristatus, quia hoc discumbentes putabant; dissimulator enim mentis sux, et artifex homicida. tristitiam præferebat in facie, cum lætitiam haberet in mente, scelusque excusat juramento, ut sub occasione pietatis impius fieret. Quod autem subjicit : D Et propter simul recumbentes, vult omnes sceleris ejus esse consortes, ut in luxurioso impuroque convivio cruentæ epulæ deferrentur.

Et attulit caput ejus in disco, et dedit illud puellæ, et puella dedit matri suæ Quo audito discipuli ejus venerunt et tulerunt corpus ejus, et posuerunt illud in monumento. Hoc juxta litteram factum sit, nos autem usque hodie cernimus in capite Joannis prophetæ, Judæos Christum qui caput Prophetarum est perdidisse; aliter: Decollatio Joannis minorationem famæ illius qua Christus a populo credebatur insinuat, sicut exaltatio in cruce Domini salvatoris profectum designabat fidei, qua ipse qui prius a tarum et Christus Dei filius a cuncuis fidelibus est agnitus. Minutus ergo capite Joannes, exaltatus est in cruce Dominus, quia sicut idem Joannes ait, illum oportebat crescere, Joannem autem minui; illum autem qui Propheta æstimabatur, Christum cognosci, et eum qui Christus pro virtutum sul limitate putabatur, Christi esse prophetam, et præcursorem decebat intelligi, quod ipsum quoque distinctione temporis quo uterque illorum natus est, satis aperte signatum est : qui Joannes quidem quem oportebat minui, cum diurnum lumen decrescere incipit natus est, Dominus autem qui vera lux mundi est, eo anni tempore, quo dies crescere incipit, luciflua nobis suæ dona nativitatis exhibuit; qui vivit et regnat cum sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CLVIII.

### HEBDOMADA XIV POST PENTECOSTEN. Lectio Epistolæ ad Galatas.

Fratres, Abrahæ dictæ sunt promissiones et semini ejus. Non dicit : Et seminibus, quasi in multis, sed quasi in uno : Et semini tuo, qui est Chrisius, etc.

De lege per Moysen data populo Israel, et de promissionibus Abrahæ sanctissimi patriarchæ, tractans Apostolus, ut in præsenti lectione audivit dilectio vestra, Abrahæ dictæ sunt, inquit, promissiones redemptionis et salvationis humani generis et semini ejus, ut dicitur ei : In semine tuo benedicentur omnes tribus terræ, ut maledictionis pars prima deleretur, et benedictio daretur pro maledictione omnibus qui Dei credere et obedire voluerint præceptis. Non dicit: Et seminibus, quasi in multis, sed quasi in uno : Et semini tuo, qui est Christus, quia per nullius hominis merita nec promissio, nec ipsa data est benedictio, et facta redemptio in sola gratuita Christi Filii Dei misericordia.

Hoc autem dico, testamentum confirmatum a Deo, quæ post quadringentos et triginta annos facta est Lex, non irritum facit ad evacuandam promissionem. Hic docet Apostolus non posse per Legem, quæ postea data est, repromissiones quæ ante factæ sunt ad Abraham destrui, et posteriora prioribus præjudicare, cum repromissiones prædictæ Abraham ante quadringentos et triginta annos Legis datæ fuerint, quod benedicerentur in semine ejus, hoc est in Christo, universæ nationes, et ab omni maledictionis vinculo liberarentura

Nam si ex lege hæreditas. Ac si dicatur : Si per legis observationem nobis redderetur æternæ patriæ hæreditas, quæ per Adam perdita est, jam non ex promissione. Non enim ad evacuandam promissionem vel destruendam data est Lex, ut in consequentibus dicitur:

Quid ergo Lex? Propter transgressiones oumino posita est. Propter offensiones enim multas, quas fecit Dei populus, lex transgressiones prohibendi data est, donec veniret semen, id est Christus, cui repromiserat mundi liberationem. Lex ordinata per A angelos mansit peccata prohibens, ut qui per arbitrii libertatem noluerunt innocentes exspectare promissum, legalibus vinculis præpediti et in servitutem mandatorum redacti, custodirentur usque in adventum futuræ in Christo fidei, quæ impletionem promissionisafferret. Quodautemait, ordinata per angelos, hoc vult intelligi quod in omni Veteri Testamento, ubi angelus primo visus refertur, postea quasi Deus loquens inducitur, Mediator in illo, id est, Deus ipse judex et rector loquebatur. Qui dixit : Ego sum Deus Abraham, et Deus Isaac, et Deus Jacob, mediator Dei et hominum. Inter dantem et accipientem Legem medius dicitur. Sic Lex ipsa quæ post promissionem data inter repromissionem et completionem ejus media subrepsit, in custodiam B repromissionis ejusdem, non in subversionem est data:

Mediator autem unius non est partis, sed inter Deum et hominem est medius : id est, qui suum humano generi in hunc mundum promisit adventum ut cum pacificaret Deo homines et reconciliaret.

Deus autem unus est. Hoc ideo addit, ne quis putaret Christum ab unitate divinæ naturæ posse dividi, quia mediatoris suscepisset officium. Mediator enim Dei et hominum homo Christus Jesus, nequaquam alter in humanitate, alter in deitate est, sed in utraque idem unus est : nec purus homo conceptus, nec purus homo natus est, sed Deus Verin qua qui impassibilis erat Deus, homo passibilis appareret: in qua immortalis Deus non posse mori, et homo mortalis mori posse ostenderetur, qui peccatum non admisit, sed pænam pro nobis suscepit, ut per indebitam mortem ablueret culpam nostram. Agamus ergo gratias, dilectissimi, Deo Patri per Filium ejus in Spiritu sancto, quia propter multam charitatem qua dilexit nos, misertus est nostri; et cum essemus mortui in peccatis, convivisicavit nos in Christo, ut essemus in ipso nova creatura novumque figmentum. Deponamus ergo veterem hominem cum actibus suis, et adepti participationem generationis Christi, carnis renuntiemus operibus. Agnosce, o Christiane, dignitatem tuam et divinæ generi conversatione recedere. Memento capitis tui, et cujus sis corporis membrum reminiscere, qui erutus de potestate tenebrarum, translatus es in Dei lumen et regnum, per baptismatis sacramentum Spiritus sancti factus es templum. Noli tantum habitatorem pravis actibus effugare, et diaboli iterum subire servitium, quia pretium redemptionis tuæ sanguis est Christi. Ipse in veritate judicabit, qui misericordia te redemit, Jesus Christus Dominus noster, qui vivit et regnat cum Deo Patre et Spiritu sancto in unitate Deus, per omnia sæcula sæcolorum. Amen.

## HOMILIA CLIX. ITEN UT SUPRA.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore dixit Jesus discipulis suis : Beatl oculi qui vident que vos videtis, etc.

Non oculi scribarum et Pharisæorum, qui corpus Domini tantum videre, sed illi beati sunt oculi qui ejus possunt cognoscere sacramenta. De quibus dicitur: Et revelasti ea parvulis. Beati oculi parvulorum, quibus et se et Patrem Filius revelare dignatur.

Dico enim vobis quod multi prophetæ et reges voluerunt videre quæ vos videtis, et non viderunt; et audire quæ auditis, et non audierunt. Abraham exsultavit ut videret diem Christi, et vidit, et gavisus est. Isaias quoque, Michæas et multi alii prophetæ viderunt gloriam Domini, qui et propterea videntes sunt appellati. Sed hi omnes, a longe aspicientes et salutantes, per speculum et in ænigmate viderunt; apostoli autem impræsentiarum habentes Dominum convescentesque ci, et quæque voluissent interrogando discentes, nequaquam per angelos ant varias visionum species opus habebant doceri. Quos vero Lucas multos prophetas et reges dicit. Matthæus apertius prophetas et justos appellat : ipsi sunt enim reges magni qui tentationum suarum motibus non consentiendo succubuere, sed regendo promoverunt :

in utraque idem unus est: nec purus homo conceptus, nec purus homo natus est, sed Deus Verbum Dei assumpsit carnem pro salute humana, con in qua qui impassibilis erat Deus, homo passibilis appareret: in qua immortalis Deus non posse mori, et homo mortalis mori posse ostenderetur, qui peccatum non admisit, sed pænam pro nobis suscepit, nut per indebitam mortem ablueret culpam nostram.

Agamus ergo gratias, dilectissimi, Deo Patri per Filium eius in Spiritu sancto, quia pronter multam

At ille dixit ad eum : In lege quid scriptum est, quomodo legis? Ille respondens dixit : Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, et ex tota unima tua et ex omnibus viribus tuis, et ex omni mente tua, et proximum tuum sicut teipsum. Dum legisperito respondet, perfectum nobis Salvator iter vitæ cœlestis ostendit, cui primo de dilectione Dei, proximi, consors factus naturæ, noli in veterem vilitatem de- D Legis scripta proponenti dicit : Recte respondisti; hoc fac et vives. Deinde post inductam parabolam respondenti illum fuisse proximum vulnerato qui fecit misericordiam in illum, adjecit: Vade et tu fac similiter; id est, tali misericordiæ studio proximum tuum necesse habentem diligere et sustentare memento, apertissime declarans solam esse dilectionem et ipsam non verbotenus ostentatam sed operis exsecutione probatam, quæ perpetuam ducat ad vitam.

Ille autem volens justificare seipsum, dixit ad Jesum: Et quis est proximus meus? Quanta inanis giorize dementia, legisperitus, ob vulgi favorem captandum, quo sapienter respondisse jactaretur, primuus

Salvatoris sententiam sapiens et prudens in lege, sed quia non humiliari cum parvulis Christi, sed seipsum justificare desiderat, beatos oculos columbarum, innocentiæ lacte lotarum, quibus Christi arcana videre posset, accipere recusat. Cui profecto Dominus ita responsum temperavit suum, ut et omnem qui misericordiam faceret, cuilibet proximum doceret; et tamen hæc eadem parabola specialiter ipsum Dei Filium, qui nobis per humanitatem proximus fieri dignatus est, designaret. Neque enim ita proximum, quem sicut nos diligere jubemur, super Christo interpretari debemus, ut moralia mutuæ fraternitatis instituta sub allegoriæ regulis extenuare et auferre conemur.

debat ab Hicrusalem in Jericho. Homo iste Adam intelligitur in genere humano: Hierusalem civitas pacis illa cœlestis, a cujus beatitudine lapsus in hanc mortalem miseramque vitam devenit; quam bene Jericho, quæ luna interpretatur, significat, variis videlicet defectuum laboribus erroribusque semper incertam.

Et incidit in latrones. Latrones diaboium et angelos ejus intellige, in quos qui descendebat incidit: nam nisi prius intus intumesceret, foris tentatus tam facile non recederet. Vera est enim satis sententia quæ dicit : Ante ruinam exaltabitur cor.

Qui etiam dispoliaverunt eum. Gloria videlicet immortalitatis et innocentiæ veste privarunt. Hæc luxuriosus filius per pœnitentiam annulis ornatur, et qua protoplasti amissa cognoverunt esse se nudos, tunicasque pelliceas naturæ mortalis induti sunt.

Et plagis impositis abierunt semivivo relicto. Plagæ peccata sunt, quibus naturæ humanæ integritatem violando, seminarium quoddam, ut ita dicam, augendæ mortis fessis indidere visceribus. Abierunt autem, non ab insidiis aliquatenus cessando, sed earumdem insidiarum fraudes occultando. Semivivum reliquerunt, quia beatitudinem vitæ immortalis exuere, sed non sensum rationis abolere valuerunt. Ex qua enim parte sapere et cognoscere Deum potest, vivus est homo; ex qua vero peccatis contabescit et miseria deficit, mortuus idem lethiferoque D est vulnere fœdatus.

Accidit autem ut sacerdos quidam descenderet eadem via, et viso illo præteriit. Similiter et Levita cum esset secus locum, et videret eum pertransiit. Samaritanus autem quidam iter faciens venit secus eum, et videns eum, misericordia motus est. Samaritanus, qui interpretatur custos, Dominum significat (cui rectissime Propheta, ne hos latrones possit incurrere, supplicat: Custodi me, inquiens, a laqueo quem statuerunt mihi et a scandalis operantium iniquitatem); qui propter nos homines et propter nostram salutem descendens de cœlo vitæ præsentis iter arripuit, et remit secus eum qui vulneribus tabescebat inslictis,

se Legis fatetur ignorare mandatum : vere, juxta A id est, in similitudinem hominum factus et habitu inventus ut homo, compassionis nostræ susceptione. finitimus et misericordiæ factus est collatione vi-

> Et appropians alligavit vulnera ejus, infunaens oleum et vinum. Peccata quæ in hominibus invenit, redarguendo cohibuit, spem veniæ pænitentibus, terrorem pænæ peccantibus incutiens: alligat enim vulnera dum præcipit : Pænitentiam agite; infundit oleum, dum addit : Appropinquabit enim regnum cælorum; infundit vinum dum dicit : Omnis arbor quæ non facit fructum bonum excidetur et in ianem mittetur.

Et imponens illum in jumentum suum duxit in stabulum, et curam ejus egit. Jumentum ejus est Suspiciens autem Jesus dixit: Homo quidam descen- B caro, in qua ad nos venire dignatus est, in quo saucium imposuit, quia peccata nostra portavit in corpore suo super lignum; et juxta aliam parabolam, inventam quæ erraverat ovem humeris suis impositam reportavit ad gregem. Itaque imponi jumento est in ipsam incarnationem Christi credere ejusque mysteriis initiari, simul et ab hostis incursione tutari. Stabulum autem est Ecclesia præsens, ubi reficiuntur viatores de peregrinatione hac, in æternam patriam redeuntes, et pene jumento impositum duxit in stabulum, quia nemo nisi baptizatus, nisi corpori Christi adunatus, Ecclesiam intrabit:

Et altera die protulit duos denarios et dedit stabulario et ait: Curam illius habe. Altera dies est post Domini resurrectionem, nam et ante quidem per est enim prima stola qua, juxta aliam parabolam. C Evangelii sui gratiam illuminaverat hos qui in tenebris et in umbra mortis sedebant, sed potior resurrectione celebrata perpetuæ lucis splendor effulsit. Duo denarii sunt duo Testamenta, in quibus æterni regis nomen et imago continetur. Finis enim legis est Christus, qui altera die prolati dantur stabulario, quia tunc aperuit illis sensum ut intelligerent Scripturas. Altera die stabularius denarios, quorum pretio vulneratum curaret, accepit, quia Spiritus sanctus adveniens docuit apostolos omnem veritatem, quo gentibus erudiendis instare atque Evangelium prædicare sufficerent.

> Et quodcunque supererogaveris, ego cum rediero reddam tibi. Supererogat stabularius quod in duobus denariis non accepit, cum dicit Apostolus: De virginibus autem præceptum Domini non habeo, consilium autem do. Itemque et Dominus ordinavit his qui Evangelium annuntiant de Evangelio vivere : sed non usi sumus hac potestate, ne quem vestrum gravare. mus. Cui rediens quod promiserat debitor reddet, quia veniens in judicio Dominus dicit: Quia super pauca suisti fidelis, super multa te constituam : intra in regnum domini tui.

> Quis horum trium videtur tibi proximus suisse illi qui incidit in latrones? At ille dixit: Qui fecit misericordiam in illum. Juxta litteram manifesta est Domini sententia, nullum nobis amplius quam qui miseretur esse proximum, sicut Hierosolymitæ civi, nou sacerdos, non Levita ex eadem gente, imo in

cola, quia magis misertus est, factus est proximus. Sacratiore autem intellectu, quoniam nemo magis est proximus quam qui vulnera nostra curavit, diligamus eum quasi Dominum Deum nostrum, diligamus quasi proximum: nihil enim tam proximum quam caput membris. Diligamus etiam eum qui imitator est Christi; hoc est enim quod se quitur :

Et ait illi Jesus: Vade et tu fac similiter. Id est, ut vere te proximum sicut te ipsum diligere manifestes, quidquid vales in ejus vel corporali vel spiritali necessitate sublevanda devotus operare, sicque ad regni cœlestis præmia poteris pervenire.

### HOMILIA CLX. FERIA IV.

Lectio Epistolæ beati Pauli apostoli ad Hebræos. Fratres, kabentes fiduciam in introitu sanctorum, in sanguine Christi, quam initiarit nobis viam novam et viventem per velamen, id est carnem suam, et sacerdotem magnum super domum Dei.

Hic ostendit distantiam pontificis et hostiarum, et tabernaculi, et Testamenti, et repromissionis, et multam differentiam : siquidem illa quidem temporalia, hæc autem æterna; illa quidem infirma, hæc autem perfecta; illa quidem formæ, hæc autem veritas. Non enim juxta legem mandati, inquit, carnalis, sed juxta virtutem vitæ insolubilis, et tu es sucerdos in perpetuum. Ecce perpetuitas sacerdotis et Testamento illo dixit quod vetustum est; quod autem veterascit et senescit proximum est interitui. Iloc au- C Magnum quippe bonum est congregatio : ipsa namtem Testamentum Nevum et remissionem peccatorum babet, illud autem nihil hujusmodi; illud quidem manu factum, hoc autem non manu factum; illud quidem sanguinem hircorum habebat, hoc autem Domini; illud quidem stantem sacerdotem, hoc autem sedentem. Quoniam igitur cuncta illa minora sunt, bæc autem majora, propterea, inquit, habentes, fratres, fiduciam. Unde? Sicut enim confusionem faciunt peccata, sic fiduciam omnium remissio peccatorum, et quod cohæredes effecti sumus, et quod tanta dilectione fruimur. In introitu, inquit, sanctorum. Introitum hic cœlum dicit et accessum ad spiritalia. Quam dedicavit, hoc est, quam construxit, quam præparavit et quam initiavit. Dedicatio quippe dicitur initium utendi. Quam præparavit, inquit, et D per quam ipse perrexit viam novam, hine satisfactionem spei declarat novam dicens, conatur enim ostendere cuncta majora nos habere. Siquidem nunc apertæ sunt portæ cœli, quod neque ad Abraham configit. Viam novam dixit vitæ, sed viam illam vocavit, hoc est præcepta; ipse autem dedicavit novam, dedicavit autem illam hac ratione quoniam ipse iu ea perrexit. Velamentum autem vocavit : cum enim elevatus est in excelsum, tunc apparuerunt cœlestia.

Accedamus cum vero corde in plenitudine fidei, aspersi corda a conscientia mala, et abluti corpus aqua munda. In quo accedamus, scilicet fide, spiri-

eadem urbe nati et nutriti, sed externæ gentis ac- A tali cultura, veraci corde, sine simulatione, in satisfactione fidei, quia nihil est visibile horum, neque sacerdos jam, neque sacrificium, neque altare. Propterea, inquit, in plenitudine fidei sic oportet credere, quomodo certi sumus de visibili etenim et adhuc amplius. Hinc enim aliquando carnis sensus erant in his quæ videntur, illic autem nequaquam, quia spirita spiritalia percipimus, et non licet hæsitare de iis; ideo ait : Aspersi corde a conscientia mala, ostendens quia non fides sola, sed etiam vita cum virtute quæritur, quia fides sine operibus otiosa est. Illi autem corpora mundabant, nos conscientiam. Et abluti aqua munda. Lavacrum baptismatis in hoc loco dicit: baptismum enim corporis mundatio non est, sed animæ, si fides adest baptizato. R sive parentum, sive suimet ipsius, si ad rationabilem ætatem perveniret.

> Teneamus spei nostræ confessionem indeclinabilem : fidelis est enim qui repromisit. Nihil enim scruteris, nil rationis exspectes : fide opus habent hæc omnia, quia sine fide impossibile est placere Deo. Sicut Deus fidelis est in promissis suis, ita adeles vult nos esse in promissis nostris, qua vovimus, diabolo contradicere et Christo dicere.

> Et consideremus invicem in provocatione charitatis et bonorum operum, non deserentes collectionem nostram, sicut est consuetudinis quibusdam. Quid est intelligamus invicem? si quis suerit virtute præditus, hune imitemur, et intendamus in eum, ut diligamus et diligamur; ex dilectione quippe bona opera fiunt. que charitatem operatur ferventiorem et ex ea cuncla bona opera generantur. Nihil namque bonum, qued non per charitatem sit; istam igitur consirmemus invicem, quia plenitudo Legis charitas est. Non enim laboris opus habemus aut sudoris; si dilexerimus invicem, spontanea nobis vita prosternitur ducens ad virtutem et ad cœlestia. Sicut enim in itinere contingit, si quis initium comprehendit rectam viam, ducitur ubi oportet, sic etiam in charitate tantum arripe principium, et statim manum tibi præbens, ipsa te ducit et dirigit. Sicut, inquit, est consuetudinis quibusdam. In hoc loco non solum admonuit, sed etiam culpavit et terruit unitatem charitatis scindentes.

> Sed consoluntes, et tanto magis quanto videritis appropinquantem diem. Quem diem designat, nisi diem judicii, in quo singulorum merita examinantur? Vel etiam extremum diem vitæ nostræ; dicit enim alio loco: Dominus prope est, nihil solliciti estis, id est, de terrenis; et item:

> Nunc propius est nobis salus nostra quam cum credidimus, tempus quippe abbreviatum est; voluntarie enim peccantibus nobis post acceptam notitiam veritatis jam non relinquitur hostia pro peccatis. Sponte namque peccantibus nobis, postquam accepimus veritatis agnitionem, ultra non relinquitur hostia pro peccatis, sicut in veteri Lege donatum fuit hostias offerre sæpius pro peccato. Neque enim Christus ipse

iterum immolandus est pro peccatis nostris, boc A bus Scriptura dicit : Accedite ad eum, et illuminaenim semel factum est, et secundo non est opus; sed magis opus est post acceptam gratiam permanere in fide et charitate bonorum operum. Arbores quæ institutæ sunt et cæteram habuerunt diligentiam agricolarum, adhibitam manibus atque laboribus, si nullam referant laboris vicissitudinem, radicitus evulsæ, igni tradentur : tale quiddam et in causa contingit baptismatis; cum enim Christus nos instituerit et irrogatione spiritali potiti fuerimus, si deinde nullum fructum afferamus, ignis nos exspectabit gehennæet flamma inexstinguibilis. Paulus igitur hortatur ad charitatem et fructificationem bonorum operum, ex utilibus invitans. Quæ sunt autem hæc utilia, quoniam introitum hallemus ad sancta, dedicavit nobis viam novam; postquam ex uti- B libus mutavit ad opera bona, vult etiam nunc ex metuendis et tristibus idipsum item facere; postquam enim dixit. Non derelinquamus congregationem nostram, quemadmodum quibusdum usus est; sed exhortantes tanto amplius quanto videtis appropinquantem diem, intulit dicens: Sponte namque peccantibus nobis postquam accepinans agnitionem veritatis, [opus est, inquit, bonis operibus; opus est enim et valde opus: sponte namque peccantibus nobis postquam accepimus veritatis agnitionem] ultra non relinquitur hostia pro peccatis. Mundatus es, liber es a criminibus, factus es fiiius Dei; si ad primum vomitum reversus fueris, aliud te exspectat judicium, nisi per pænitentiam renovatus fueris. Ideo subsequenter ait :

Terribilis autem quædam exspectatio judicii ignis æmulatio quæ consumptura est adversarios. In hoc non pænitentiam exclusit, neque propitiationem quæ sit per pænitentiam; neque repellit per desperationem delinquentem: non enim ita est inimicus salutis nostræ ut secundi baptismatis lavacrum, hoc est pœnitentiæ, excludat. Non enim dixit, Non est ultra pænitentia; neque dixit, Ultra non est remissio; sed Hostia, inquit, ultra non est, hoc est crux secunda ultra non est : una namque perfecit in perpetuum eos qui sanctificantur, non sicut Judæi; cautos nos volens eslicere, ne ultra vel Christi crucem vel hostias Judaicas exspectemus pro peccatis, et quicunque pœnitentiæ medicamentum neglexerit, p ignis æmulatio devorabit eum. Quapropter unusquisque ad pœnitentiæ, dum tempus habet, medicamentum confugiat, ne igni tradatur æterno, quia juxta sacræ Scripturæ sententiam, Qui bona egerunt, ibunt ad vitam æternam: qui vero mala egerunt, in supplicium æternum.

### HOMILIA CLXI. ITEM FERIA IV.

Lectio sancti Evangelii secundum Matthæum. In illo tempore exeuntes Pharisæi consilium faciebant adversum Jesum, quomodo eum perderent, etc. Exeuntes eos dicit, non adeuntes, vel appropin-

quantes, quia eorum mens prava semper a Domino aversa fuit, nec pertinebant ad eorum sortem qui-

mini, et cætera. Excuntes videlicet cum magistro suo diabolo, de quo scriptum est : Ex vit Satan a facie Domini. Consilium secerunt quomodo vitam perderent. Non quomodo vitam ipsi invenirent. Quod autem Domino iniqui moliuntur insidias, livor in causa est: quid enim fecerat ut Pharisæos ad interfectionem sui provocaret? Nempe quod homo extenderat manum. Quis enim Pharisaorum in die Sabbati non extenderat manum, portans cibos, calicem porrigens, et cætera quæ victui necessaria sunt? Si ergo manum extendere et alimenta sublevare vel potum in sabbato non est criminis, cur hoc mali arguant quod ipsi coguntur facere, præsertim cum iste cæmentarius nihil tale portaverit, sed ad præceptum Domini salvam extenderet manum, neque enim ille qui dixit : Et facta sunt omnia, Sabbato laborare poterat convinci.

Jesus autem sciens, secessit inde. Sciens insidias corum, quod vellent perdere Salvatorem suum, recessit inde, ut Pharisæis contra se impietatis occasionem anferret. Secessit quasi homo, fugiens persequentium insidias, quia neque adhuc venerat hora passionis ejus, neque extra Jerusalem fuit locus passionis. Secessit fugiens sese odio persequentes, sed ibi accessit ubi plures invenit sese per amorem sequentes. Nam subditur:

Et secuii sunt eum multi, et curavit eos omnes. Ecce Pharisæi, magistri videlicet plebis, unanimi Dominum consilio perdere quærunt; at turba indocta et vulgus undecunque collectum unanimi illum dilectione sequuntur. Illi videntes opera virtutum ejus, et verba doctrinæ audientes, nihil amplius discere quam ut eum persequerentur, volebant; isti, opinione tantum ducti virtutum ejus, congesto agmine permaximo veniunt ad audiendum eum, opemque salutis flagitandam.

Et præcepit eis ne manisestum eum sacerent. Præcepit enim hoc, non propter timorem mortis, ne forte proditus jam occide etur, cui erat in potestate anima sua, sed parcendo Judæis, ne ipsi invidia trucidarentur innocentem persequendo. De quibus alibi legitur, vere stultos interficit iracundia, et parvulos occidit invidia. Nos autem, tropologice, instruit, ut cum aliquid magni fecerimus, laudem forinsecus non quæramus.

Ut adimplerelur quod dictum est per Isaiam prophetam dicentem : F.cce puer meus, quem elegi, dilectus meus in quo bene complacuit anima mea. Quod enim propheta de illo futurum prædixit, necesse erat in ipso impleri, ut innocentia et mansuetudo ejus verum comprobaret prophetarum oraculum. Puer ergo Domini est Jesus, quia formanı servi accepit et habitu inventus est ut homo; sed tamen electus, quia ipse, sicut Scriptura dicit, electus est ex millibus, verus scilicet David, vir secundum cor Domini inventus, qui fecit omnes voluntates ejus. Electus est enim in opus quod nemo alius fecit, ut redimeret genus humanum et pacificaret mundum cun eligit. Deus est : in duabus quidem naturis una persona est Christus. In ipso autem bene complacuit sibi anima Dei, quia ipse solus est Agnus sine peccati macula, de quo et paterna vox dicit: Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi bene complacui.

Ponam spiritum meum super eum et judicium gentibus nuntiabit. Ex persona Patris hoc per prophetam dicitur; spiritus quippe ponitur non super Dei Verbum, et super Unigenitum qui de sinu Patris processit, sed super eum de quo dictum est : Ecce vuer meus; et item : Requiescel, inquit, super eum spiritus Domini, spiritus sapientiæ et intellectus, spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scientiæ et pietatis, et replebit eum spiritus timoris Domini. Juditiavit, quia futurum judicium suum, quod illæ minime crediderunt, per Evangelium suum et per prædicatores Novi Testamenti patefecit, docuitque eas modo agere judicia justa et devitare judicia injusta. Sequitur:

Non contendet, neque clamabit, neque audiet aliquis in plateis vocem ejus. Non contendit ergo Christus neque clamavit, neque audita est in plateis vox ejus, quia cum malediceretur, non maledicebat, cum pateretur, non comminabatur: tradebat autem judicanti se injuste, corpus suum dedit percutientibus. et genas suas vellentibus, sicut ovis ad occisionem ductus est, et non aperuit os suum. Allegorice autem. non audivit quisquam in plateis vocem Christi, quia lata est via quæ ducit ad perditionem, et multi qui C ingrediuntur per eam; qui multi non audiunt vocem Salvatoris, quia non sunt in arcta via, sed in spa-

Arundinem quassatam non confringet, et linum fumigans non exstinguet. Arundinem quassatam Judæos dicit, propter quod unus populus erat, et ab invicem discrepabant. Linum fumigans non exstinguet. Populum videlicet de gentibus congregatum, qui, exstincto legis năturalis ardore, fumi amarissimi et qui noxius oculis est tenebrosæque caliginis involvebatur erroribus, quem non solum non exstinxit et redegit in cinerem, sed e contrario de parva scintilla et pene moriente maxima suscitavit incendia, ita ut totus orbis arderet igne Domini Salvatoris, quem venit mittere super terram. Sive aliter, qui peccatori non porrigit manum, nec portat onus fratris sui, iste quassatum calamum confringit; et qui modicam scuntillam contemnit in parvulis, hic linum exstinguit fumigans: quod Christus utrumque non fecit; ad hoc enim venerat ut salvum faceret quod perierat, et ovem erroneam ad gregem in suis sacris humeris reportaret; unde sequitur:

Donec ejiciat ad victoriam judicium. Iste autem qui arundinem quassatam non contrivit et linum fulminans non exstinxit, judicium quoque perduxit ad victoriam, cujus judicia vera sunt justificata in semetipsis, tandiu lumen prædicationis ejus in mundo resplendet, nullusque conteretur nec supera-

Deo. Quando enim ipse eligitur, homo est; quando A bitur insidiis, donec ponat in terra judicium, et impleatur illud quod scriptum est: Fiat roluntas tua sicut in cœlo et in terra.

> Et in nomine ejus gentes sperabunt. Merito ergo in nomine ejus gentes sperabunt, quia ipse est semen de quo promissum est Abrahæ quod in semine eius benedicerentur omnes gentes terræ: de quo et præ dictus Isaias ait . Radix Jesse qui exsurget regers gentes, in eum gentes sperabunt, ipsumque depreca

In nomine quippe ejus omnes gentes sperabunt. uuia, ut l'etrus ait, non est aliud nomen sub ceste datum hominibus, per quod possint salvari: sed in nomine Jesu, juxta Pauli vocem, omne genu Rectetur, cœlestium, terrestrium et infernorum; et omnis cium ergo Dei Dominus Jesus gentibus nun- B lingua confitebitur, quia Dominus Jesus in gloria est Dei Patris: qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

### HOMILIA CLXII.

### FERIA VI.

Lectio sancti Evangelii secundum Lucam.

In illo tempore, dum irei Jesus per civitates et castella, docens et iter faciens Jerusalem, ait illi auidam : Domine, si pauci sunt qui salvantur? Ipse autem dixit ad illos: Contendite intrare per angustam portam, etc.

Per angustam portam aula salutis intratur, quia necesse est ut per labores et jejunia fallentis saculi illecebra vincatur; et bene dixit : Contendite intrare, quia nisi mentis contentio serveat, unda mundi non vincitur, per quam anima semper ad ima revocatur.

Quia multi, dico vobis, quærunt intrare et non poterunt. Quærunt intrare salutis amore provocati. et non poterunt, itineris asperitate deterriti : quærunt hoc ambitione præmiorum, a quo mox laborum timore refugiunt; non quia jugum Domini asperum aut onus est grave, sed quia nolunt discere ab eo. quoniam mitis est et humilis corde ut inveniant requiem animabus suis; eoque sit angusta porta qua intratur ad vitam.

Cum autem intraverit paterfamilias, et clauserit ostium, tunc incipietis foris stare, et pulsare osium, dicentes: Domine, aperi nobis. Patersamilias, Dominus videlicet Christus, qui ubique totus est ex divinitate, intus quidem est eis quos in cœlesti patria præsens sua visione lætificat, sed quasi foris est adbuc eis quos in hac peregrinatione certantes occultus consolator adjuvat, juxta quod ipse promisit : Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi. Intrabit autem et claudet ostium, quando totum corpus suum, quod est Ecclesia, resurrectionis gloria glorificatum ad suze contemplationis gaudium perducens, reprobis locum pænitentiæ tollet, quem nunc pie pulsantibus aperit: nam foris stantes ostium pulsare, est a beatorum sorte secretos misericordiam, quam neglexerant, a Deo frustra flagitari.

Et respondens dicet vobis : Nescio vos unde sitis. 9 nandi. Potest et ita, quia multi sero ad Dei servi-Quomodo nescit unde sint, cum psalmus dicat : Dominus novit cogitationes hominum, queniam vanæ sunt : et alibi scriptum sit : Ipse novit decipientem et eum qui decipitur; nisi quia scire Dei aliquando cognoscere dicitur, aliquando approbare? Quoniam novit Deus viam justorum, qui autem ignorat, ignorabitur, et seit ergo reprobos, quos cognoscendo, iudicat, neque enim judicasset quos minime cognosceret; tamen quodammodo nescit eos unde sint, apud quos tidei et dilectionis suæ characterem non approbat.

Tunc incipietis dicere, Manducavimus et bibimus coram te et in plateis nostris docuisti. Vel simpliciter intelligendum quod fidei mysteria spernentes Judai, eo se Domino notos arbitrentur, si solum B victimas ad templum deserant, et coram Domino epulentur, prophetarum lectioni auscultent, nescientes illud Apostoli : Non est regnum Dei esca et potus, sed justitia et pax, et gaudium in Spiritu sancto; et alibi : Quorum Deus venter est, et gloria in consusionem ipsorum, id est, in circumcisione carnali. Vel mystice sentiendum manducare eos et bibere coram Domino, qui verbi pabulum digna aviditate suscipiunt; unde ipsi qui hæc dicunt, velut exponendo subjungunt, et in plateis nostris docuisti : Scriptura enim sacra aliquando cibus nobis est, aliquando potus. In 10cis obscurioribus cibus est, quia quasi exponendo frangitur, et mandendo glutitur. Potus vero est in locis apertioribus, quia ita sorbetur sicut invenitur. Et occulta ergo mandata sacri elo- C quii et aperta se inteliexisse testantur, qui reprobanti se judici quia manducaverint coram illo et biberint conqueruntur. Scd timendum est valde **quod** additur:

Et dicet vobis, Nescio vos unde sitis: discedite a me, omnes operarii iniquitatis. Non, inquit, legalium festivitatum epulatio juvat, quem sidei pietas non commendat; non Scripturarum scientia Deo notum facit, quem operum iniquitas obtutibus ejus ostendit indignam.

Ibi enit fletus et stridor dentium. Fletus de arcore, stridor dentium solet excitari de frigore : ubi duplex ostenditur gehenna, id est, nimii frigoris intolerabilis esse fervoris; cui beati Job sentenlia consentit dicentis: Ad calorem nimium transibunt ab aquis nivium. Vel certe stridor dentium Medit indignantis affectum, eo quod sero unummemque preniteat, sero ingeniscat, sero irascatur sibi, quod tam pervicaci improbitate deliquerit.

Et ecce sunt novissimi qui erant primi, et sunt primi qui erant novissimi. Principalis quidem hujus sententiæ sensus ex superioribus patet; quia populi gentium diu sine file viventes essent ad fidem vocandi, et Judæi, caput sidei et justitiæ per tot sæcula tenentes, futuri essent in caudam. Potest autem et ita intelligi: quia nonnulli, ad sæculum despecti, magnam in futuro sint gloriam habituri; et alii spud homines gloriosi, a districto sint judice dam-

PATROL. CX.

tium venientes magnis vitte meritis excellant; alii vero, a prima ætate spiritali studio ferventes, ad extremum otio torpente latescant. Tamen hoc sciendum est quod Salvator noster, qui est judex vivorum et mortuorum, unicuique in die judicii propriam mercedem restituet, et ibunt impii in supplicium æiernum, justi autem in vitam æternam.

### HOMILIA CLXIII.

Initium sancti Evangelii secundum Matthæum. Liber generationis Jesu Christi, filii David, fil.i Abraham, etc.

Liber generationis Jesu Christi, filii David, filii Abraham. Ordo pra posterus, sed necessario commutatus : si enim prius posuisset Abraham et postea David, rursus ei repetendus esset Abraham, ut generationis series texeretur. Ideo autem, prætermissis aliis, horum filium dixit : quia ad hos tantum facta est repromissio de Christo. Ad Abraham enim dictum est : In semine tuo benedicentur omnes gentes; ad David · De fructu ventris tui ponam super sedem tuam. Vel ideo prior positus est David, quia propior fuit Christo.

Abraham genuit Isaac. Recte a capite fidei et ipso initio promissionis Christi genealogia usque ad ipsum Christum dirigitur : hamus utique in fide regis [Forte, in retis capite], et in fine genealogiæ positus. quo aduncatus est Leviathan maxillaque ejus perforata, pœnitentiæ ejus janua aperta est. Genzit, non fuit, neque generavit. Divinitatem Christi ostendit dicens Divinitas : Ego hodie genui te; item : Ante Luciferum genui te. Matthæus, genuit, quia filios naturæ, dicit; Lucas, fuit, quia filios legis.

Jacob autem genuit Judam et fratres ejus. Ismacl primogenitus Abrahæ, et Esau primogenitus Isaac quasi alieni a populo Dei prætera issi sunt, fratres Judæ commemorantur: qui patriarchæ duodecim tribuum, quia erant de populo Dei, non sunt etiam de genealogia Christi alieni.

Judas genuit Phares et Zaram. Isti non sunt primogeniti Judæ; sed qui simul nati sunt, recte simul commemorantur : et istorum uterque nulla culpa ratus est ut excluderetur de genealogia.

De Thamar. Prætermissis legitimis conjugibus, quatuor extraneæ mulieres sum<mark>untur in genealogia</mark> Christi : Thamar enim, sub habitu meretricis in bivio sedens; Raab meretrix, Salmoim principi tribus Judæ de Jericho se jungens; Ruth, mortuo viro suo de Moabitida regione veniens, jungens se Booz ; Bersabee, de regis David adulterio concipiens. Hoc factum est ut secundum litteram Domini clementiam admiraremur maximam, quia propter hominis peccatum deleudum, non solum de hominibus, sed etiam de peccatoribus et meretricibus nasci dignatus est. Secundum vero sensum [spiritualem], in istis tribus mulicribus Ecclesia ventura ad Dominum de gentilitatis errore significatur: que prius aliena et sterilis, postea vero conjuncta est Domino mat: ona, quæ plures adoptivos filios Deo parit quam Synagoga, qua regem dixit, non quasi solus rex de Judæa, sed quia primus regum usque ad transmigrationem Babylonis, velut alii distinguunt a David milite.

Ex ea quæ suit Uriæ. Sola Bersabee non nominatur, pro scelere conjugii sine pœnitentia. Nam aliæ tres non solum non debent culpari, sed et laudem meruerunt. Urias vero nominatur, qui justus occisus est. David vero, etiamsi adulter et homicida, hic nominatur, in exemplum veræ pænitentiæ ejus, et de sno adulterio talis filius nascitur, ex cujus semine Christus generatur. Ab Abraham usque ad David patriarchie et duces; a David usque ad transmigrationem reges et a transmigratione deducuntur.

Joram genuit Oziam. In historia Regum legimus Ochoziam, Joab, Amasiam, tres reges, quos bic B evangelista prætermisit. Ideoque proposuit evangelista tres tessarescedecades diverso statui temporum ponere; et qui volchat numerum quadraginta duo ponere consecratum, rectius erat ut tres mali reges prætermitterentur, quani nullus ex bonis. Et quia Joram miscuerat se generi pessimo Jezabelis, accipiens siliam Achab Athaliam in conjugio, ex qua generavit Ochoziam: ideo usque in tertiam generationem memoria ejus de sanctæ nativitatis ordine tollitur, dicente Domino in lege : Ego sum Deus zelotis, visitans peccata patrum in filios usque in tertiam generationem eorum, qui oderunt me. In illos utique peccata patrum visitantur, qui peccatis odio Domini pertinaces fuerunt; et in illis misericordia efficitur, qui in dilectione Domini permanent. Bonus enim C homo, a quovis pertransit, dignus est misericordia; malus vero pæna. Joram utique accepit Athaliam: que, defuncto Ochozia, filium ejus et nepotes suos, filios Ochozize, occidit; et ipsa regnavit septem annis in Judga. Quibus mortuis, occultatus est Joah, quem Josabet filia regis Joram, soror Ochoziæ, internecioni quæ exercebatur ab Athalia subtraxit in templum. Qui, occisa avia sua, a Joiada sacerdote nutritore suo in regem ordinatur. Qui mortuo Joiada nutritore suo, filium eins Zachariam sacerdotem occidit inter templum et altare. Amasias vero Dominum renuit, et idola adoravit. Isti ergo tres, id est : Ochozias, Joab, et Amasias, Joram hæredes impietatis, merito per omnes a genealogia Christi excluduntur.

Josias autem genuit Jechoniam et fratres ejus. D Communis impietatis et coæqualis infamiæ, et omnium transmigrationis Jechoniæ simul et fratrum ejus fecit mentionem. Pro Josia enim in bello contra Necheco regem Ægypti occiso, Joachas filius ejus tres menses in Jerusalom regnavit, et transtulit èum rex Æygpti in Ægyptum, et constituit pro eo fratrem ejus Eliachim, qui et Joachim. Qui duodecim annis regnavit : quem malum coram Bomino Nabuchodonosor vinctum catenis duxit in Babylonem; et regnavit Joachim, qui et Jechonias, filius ejus, pro eo tres menses. Quem quoque malum coram Domino, mittens Nabuchodonosor duxit in Bahylonem, et

prius, dum proprium habuit virum, generavit. David A constituit Sedechiam, patruum ejus, regem pro co super Judwam. Quem malum coram Bomino Nabuchodonosor incendens templum, et auferens vasa Domini, duxit in Babylonem. Si voluerimus Jechoniam in fine prius tessarescedecades ponere, non quatuordecim, sed tredecim sequuntur. Restat ergo ut Jechoniam priorem scianius ipsum esse Joachim patrem Jechoniæ filium, qui in Danielis scribitur initio; secundum Jechoniam insum esse Joachimum, nepotem Josice, qui ipse in Ezechielis initio dicitor, Quorum prior per x et \u03c4, sequens per \u03c4 et \u03c4 scribitur. Quod ita apud Græcos et Latinos confusum est scriptorum vitio, et longitudine temporum, ut ab errantibus idem in duorum prophetarum commemoratus putetur principiis. Deinde si dixeris Jechoniam ab Josia genitum, sit nepos non filius. . Christianis Joachim Jechoniam fuisse vocatum, licet alio loco Evangelii locum legamus, nullus de Illiis dicet, sed si invenerit. recitetur usque evangelista : i leo patrem nuncupat Jechoniam, quia præparatio Domini, quia ita hunc sicut et alium merito præparavit Dominus ad transmigrationem. Unde in transmigratione filios Josiæ dicit genitos, cum antea nati sint ; quia ad hoc nati sunt præscientia Dei, ut transmigrarentur pro suis peccatis. Secundum vero Augustinum Jechonias bis numeratur, in fine prioris, et in capite deflexionis ad gentes extraneas Babyloniæ. Sed cur pater ejus prætermittitur, nisi quia significat Christum a circumcisione ad præputium, sicut ab-Jerusalem ad Babylonem, quodammodo migraturum == et hinc utrisque in se credentibus sicut lapidem angularem futurum.

> Jacob autem genuit Joseph. Ideo per Joseph, cum non sit pater, genealogia Christi deducitur, primoquia ut mulierum ordo genealogiæ texetur non e= consuetudinis Scripturæ; secundo, ut per Josepa origo Mariæ monstraretur, quia de eadem tribu furunt, contestante Lege ut nemo accipiat uxorem ni de tribu sua. Lucas vero dicit : Cui fuit alter secu. 🖜 dum naturam pater, alter secundum legem. Scimu enim hoc præceptum p'r Moysen, Domino juhen we ut si frater vel propinquus sinc liberis mortuus funcrit, accipiat alius uxorem ejus ad suscitandum seracaen fratris sui vel propinqui. Jacob autem et Heli fra v res uterini suerunt, id est, unius matris Estha nomine, quæ post Melch, Mathan affinitatis jure juncta est. Cumque Heli major natu uxorem duxisset, sine filis defunctus est: in cujus nomine suscitatus est. Joseph ex Jacob carnaliter generatus. Hac expositione duorum patrum Pamphylus et Eusebius, Hieronyms, Ambrosius et Eucherius usi sunt. Augustiaus ven dicit duos patres habuisse Joseph, umum a quo genitus est, alterum a quo adoptatus suit. Antiqua etenin consuetudo adoptandi filios in populo Dei erat, ut Jacob nepotes suos, filios Joseph, sibi filios adoptavit Ephraim et Manassen, et illud auxit numerum tribuum Israel : et Moysen filia Pharaonis. Et in Christo hoc factum est, ut dicit Maria: Fili, quid fecisti nobia

Locus corruptus, sicut et alii bene multi, quemadmodum legenti nimis patet. Epir.

non genuit Jesum, sed adoptavit. Lucas quadraginta tres a Christo usque ad David, Matthæus a David usque ad Christmu viginti octo posuit : quia vel post transmigrationem unus bis numeratur; vel Lucas, avum maternum qui dicit, solvit istam quæstionem, causa adoptandi.

Virum Mariæ, id est, sponsum, quia sponsæ vocantur uxores, sicut sponsi viri et mariti dicuntur. Matthæus genealogiam initio libri sui posuit, quo ad Judæos scripsit, ut intelligant illum jam venisse per lios patres quos [quem] prophetæ venturum esse prædixerant ex eisdem. At vero Lucas non ante sed post baptismum posuit genealogiam Domini, ut nullus postquam audivit vocem Domini dicentis: Hic faisset. Ab Abraham usque ad Christum, secundum Matthæum, quadraginta duo sunt in genealogia, hoc est a capite fidei usque ad terram viventium, relicto errore gentilitatis, in figura quadraginta duarum mansionum filiorum Israel de Ægypto in terram repromissionis: quibus tres mansiones prætermissæ sunt, ubi Aaron mortuus est, et ubi populus contra Dominum et Moysen de fastidio mannæ murmuraverunt, et ubi a serpentibus vulnerati, in figuram trium regum qui de genealogia tolluntur. Secundum vero Lucam septnaginta septem in genealogia sunt, inter Adam et Christum, propter remissionem peccaterum, nt Dominus ad Petrum: Non dico tibi septies, sed septuagles septies. Item interpretatio nominum. Primum nomen, id est, pater Abram interpretatur pater excelsus; Abraham pater multarum interpretatur, subaudis gentium, significat Christum, quia ipse siios multarum gentium habet, ut dicitur : Si custodierint filii tui legem meam. Isaac risus interpretatur, quia risit Sara et Abraham prægandio, significat Christum, ut : Ecce annuntio vobis gaudium magaum. Jacob interpretatur supplantator, quia ter supplantavit fratrem suum, primo ex utero matris, seenndo per lentem, tertio per henedictionem : signi**scat Christum, quia ter supplantavit diabolum:** primo, Non in solo pane vivit homo; secundo: Non tentabis Dominum Deum tuum; tertio: Dominum Deum tuum adorabis; et alibi : Nemo potest diripere resa forfis, nisi prius alligaverit fortem. Judas confessio interpretatur. Sic mater ejus ait : Nunc confitebor Dominum, quia dedit mihi quartum filium; significat Christum, ut Confitebor tibi, Pater cæ'i et terræ. Phares interpretatur divisto vel divisit, ut dixit obstetrix : Quare divisisti maceriam; significat Christum, ut : Statuct over a dextris, hados autem a sinistris; et dividet eum partemque ejus ponet cum hypocritis. Sara oriens vel coccineus interpretatur : eriens, quia prius oriri debuit; coccineus, quia flius coccineus alligatus est digito ejus; significat Christum, ut, Visitavit nos oriens ex alto; et : Quare rubrum est indumentum tuum? Thamar interpretatur palma, et amara fames, vel impetus : palma propter victoriam, quia suscitavit semen mariti sui; am ira,

sic: ego et pater tuns quærebamus te; itaque Joseph A propter viduitatem; fames, propter desiderium liberorum; impetus, quia impetum fecerunt in eam ut comburerent : Ecclesiam significat. Esron sagittam vidit vel atrium eorum interpretatur : sagittam, quia eo tempore natus est quando Chananæi inimicitias exercebam, contra Israel pro nece Sichem et Emor; atrium, co quod ipsins tempore habitabat Israel in tabernaculis et tentoriis : significat Christum, ut : Sagittæ tuæ acutæ; et : Stantes erant pedes nostri in atriis tuis, Jerusalem. Aram electus sive excelsus interpretatur : significat Christum, ut : Hic est filius meus dilectus; et: Et excelsus super omnes gentes Dominus. Aminadab populus meus spontaneus interpretatur, eo qued tempore nativitatis suæ habitabat populus Israel sponte in terra Ægypti: signiest Filius meus dilectus, credidisset quod filius Joseph B ficat Christum, ut : Nemo tollet a me animam meam. Naason augurians vel augur fortis interpretatur, eo quod ipsius tempore cœpit Israel in Ægypto augurari et idola adorare : significat Christum, quia auguriabatur de præterito, ut : Abraham pater vester exsultavit ut videret diem meum; de præsenti : Utquid cogitatis mala în cordibus vestris? de futuro : Et erunt homines sicati angeli Dei. Salomon interpretatur sensibilis sive sensus, ac ideo factus est dux tribul Judæ: signisticat Christum, ut : Quis me tetigit? sentio virtutem de me exisse. Raab interpretatur latitudo, quia prius dilatavit peccatum carnis suæ ut meretrix, et postea dilatatum est genus ejus inter filios Israel: significat Ecclesiam per totum mundum dilatatam. Booz interpretatur in quo robustus sive in ipso fortitudo, qui fortitudinem visus est facere quando accepit Ruth ut suscitaret semen propingui sui, quod affius vir facere noluit : significat Christum, ut : Si exaltalus suero a terra, viam traham mecum. Obed interpretatur scrviens, eo quod bene servivit Deo: significat Christum, ut : Filius hominis non venit mimistrari, sed ministrare. Ruth interpretatur festinans, eo quod de terra aliena sestinavit ad populum Dei : significat Ecclesiam, quæ festinavit ad Christum. Jesse interpretatur in sole sacrificium vel incensum, de quo genuit filium, qui pluries sacrificium vel incensum Deo offerre constituit : significat Christum. ut : In sole posuit tabernaculum suum; et : Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut ardeat? David interpretatur fortis manu sive desiderabilis, quia vicit Goliam, et diligebat eum omnis Israel: significat Christum, ut : Dominus fortis et potens, Dominus potens in prælio ; et : Ecce veniet desiderabilis cunctis gentibus. Bethsabee interpretatur filia juramenti vel puteus satietatis: significat Legem, quæ juncta est alii viro, id est Christo, post mortem viri sui, id est post mortent Moysi. Urias lux mea Deus interpretatur : significat Moysen, sicut supra diximus. Salomon interpretatur pacificus, eo quod dedit illi Deus pacem in regno: significat Christum : Ipse est enim pax nostra, qui secit utraque unum. Roboam interpretatur latitudo vel impetus populi per antiphrasim, eo qued angustum regnum, id est parvum habuit, vel eo quod undecim tribus se diviserunt a regno ejus : significat Christam, ut : Venite ad me, omnes qui laboratis et one- A percipite regnum quod vobis paratum est; et : Si rati estis. Abia interpretatur pater Dominus, quia pater fuit populi, et bene fecit prius coram Domino; significat Christum: Nolite invocare patrem super terrum, unus cat Pater vester qui in cœlis est. Asa interpretatur delens, tollens sive attollens: doluit enim peccata popuii, abstulit autem idola de regno suo, et exaltavit civitates plures : significat Christum, ut : Vidit Dominus Jerusalem, flevit super eam; et : Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi; et : Attollite portas, principes, vestras. Josaphat ipse judicans, vel Domini judicium, vel Dominus judicavit, quia populum suum bene judicavit, vel inter prophetas Domini et Achab judicio discrevit; et quia Dominus judicavit inter ipsum et Achab cum persequerentur cos Syri: quam, sed omne judicium dedit Filio. Joram excelsus sive sublimavit interpretatur: significat Christum, ut : Nemo ascendit in cœlum nisi qui descendit de calo filius hominis qui est in calo. At vero Ochozias, Joas et Amasias non numerantur in genealogia Christi ob causas superius dictas. Ozias interpretatur robustus Domini, qui contra quamlibet gentem pugnabat, vincebat; significat Christum, ut : Lazare, reni foras. Joathan interpretatur consummatus sive perfectus, quia consummavit mandata Domini : significat Christum, ut : Cum consummasset Jesus omnia verba hæc. Achar interpretatur apprehendens : apprehendit enim idola et coluit : significat Christum, qui apprehendit manum puella, et suscitavit eam. Ezechias interpretatur fortis C Dominus vel Dominus confortavit, quia confortavit eum Dominus ab iniquitate, et annos vitæ illi adjecit : significat Christum, ut: Confidite, quia vici mundum. Manasses oblitus interpretatur, quia oblitus est prius mandata Dei, et postca obliviscens idola et fecit mandata Dei: signisicat Christum, ut: Dimittantur tibi peccata tua, id est, obliviscantur. Amon fidelis sive honestus, quia fidelis fuit pater ejus, et ipse honestus fuit in pulchritudine formæ: significat Christum, ut : Petite et dabitur vobis; et : Speciosus forma præ filiis hominum. Josias interpretatur, ubi est incensum Domini? quia non solum fecit voluntatem Domini in omnibus, sed etiam tale Pascha fecit Domino quale ante non factum est : significat Christum, ut : Prolixius orabut; et : Dirigatur oratio D wea sicut incensum. Item Eliachim, qui et Joachim, qui scribitur in principio libri Danielis, hic fuit filius Joas, qui non scribitur in genealogia: interpretatur autem resurrectio Domini, quia ille transmigravit de Judœa in Babylonem in captivitate; ita Christus de circumcisione ad præputium, ut : Cum resurrexero, præcedam vos in Galilæam; ct : Ascendens in altum captivitatem nostram sua duxit virtute captivam, id est, de terra ad cœlum. Joarim autem interpretatur præparatio Domini. Ipse scribitur in principio libri Ezechielis, ipse qui et Jechonias, hic nepos Josiæ et non filius : interpretatur autem praparatio Domini, at : Venite, benedicti Patris mei,

ascendero et præparavero vobis locum. Babylon confusio interpretatur, ut : Confundantur qui adorant sculptilia. Galathiel interpretatur petitio mea Deus; eo quod tempore ejus petivit populus captivitatis ut reverteretur in terram : significat Christum, ut : Pater, sanctifica cos quos dedisti mihi. Zorobabel interpretatur iste magister de Babylone : significat Christum, aliquando de confusione, ut : Venite ad me, omnes, et cætera; aliquando de erubescenti, ut: Hic cum publicanis et peccatoribus manducat. Ahind interpretatur Deus meus iste : significat Christum : Ego et Pater unum sumus. Eliachim interpretatur Dei resurrectio: significat Christum, ut: Qui credit in me non morietur in aternum, sed ego resuscisignificat Christum, ut : Pater non judicat quem- B tabo eum. Azor interpretatur adjutus : significat Christum, ut: Non sum ego solus, sed Pater mecum est. Sadoch interpretatur justificatus vel justus: significat Christum, ut : Veritatem loquor, quia rerax est qui mecum est. Achim interpretatur frater meus, ut : Dicite fratribus meis ut eant in Galilaam. Eliud interpretatur Deus meus es tu : significat Christum, ut : Deus me. s et Dominus meus. Eleazar interpretatur Deus meus adjutor : significat Christum, ut : Qui me misit mecum est. Mathan interpretatur donans : significat Christum, ut : Omne debitum dimisi tibi. Jacob interpretatur supplantator. Joseph interpretatur auctus : significat Christum, ut : Alias oves habeo quæ non sunt ex hoc ovili. Maria interpretatur stella maris, sive illuminatrix, vel domina; quia stella dulcis est nautis, mare amarum est, sic Maria in mare, id est, in mundo fuit inter peccatores: et quia mos est ut stella viros ad portum adducat; sic Maria in mundo ubi natus est Christus, qui omnes ad vitam ducit dum sequantur illum, illuminatrix et domina dicitur, quæ verum lumen et Dominum nobis peperit. Cur mulieres in genealogia etiam peccatrices? Quia ipsæ ad vitam veniunt æternam ut viri. Et ideo peccatores recipiuntur, quia ipse dixit : Non veni vocare justos, sed

> Cur Abraham et David in capite genealogiæ ponuntur secundum Matthæum? quia illis promissus est Christus venturus. Abrahæ dictum est : In emine tuo benedicentur omnes gentes; ad David dictum est: De fructu ventris tui, etc. Cur Matthæus incipit genealogiam ab Abraham, Lucas vero a Christo ad Abraham? Ideo Matthæus ab Abraham quia Abraham auctor et caput sidei, ut est: Credidit Abraham; ideo vero Lucas a Christo incipit, quia Christus verus genitor humani generis. Car secundum Matthæum genealogia præcedit baptismum, secundum vero Lucam haptismus genealogiam præcedit: ideo Matthæus [ secundum Matthæ um] præcedit genealogiam, ut de genere Christi dixisset antequam dixisset de munere gratice ejus: Lucas vero [prius] voluit praedicare de gratia divina. quam de genere humano : vel ideo post baptismum dixit Lucas, ut ostenderet vocem Patris vel angeles

nisi post baptismum. Cur Matthæus quadraginta duos posuit ab Abraham usque ad Christum, Lucas vero quinquaginta septem? Ideo quia Matthæus majores Dominici generis, Lucas vero ordine id per a toptionem generationis texuit. Cur Matthæus per Salomonem, Lucas per Nathan, genealogiam texnit? Ideo ut per regalem et sacerdotalem familiam Christi ostenderent generationem : quia ille fuit secundum carnem rex ex regibus, et sacerdos ex sacerdotibus; ut : Deus judicium tuum regi da; item : Tu es sacerdos in æternum. Cur Matthæus dividit generationes inter quatuordecim? Ideo ut ostenderet patriarchas ab Abraham usque ad David, et reges a David usque ad transmigrationem Babylonis, et regnum postea a Judzeis discessisse usque ad B Christum. Ideo Lucas quinquaginta septem ab Abraham usque ad Christum, ut ostenderet numeri quinquagesimi mysterium in Veteri et Novo Testamento, qui ad poenitentiam pertinet : et septimi numeri qui pertinet ad hominem septenum, id est, corde et anima, et mente, et terra, et aqua, et igne, et aere. Lucas a Christo ad Adam ducit, ostendens quod per Christum genus Adæ solvitur a peccato; sive quod ex Christo exeunt qui redeunt ad Patrem. Item quid significat per quatuor genera venire ad Christum, nisi sidem, spem et charitatem? quid per quatuordecim nisi decem verba legis et quatuor virtutes animæ? Prima, prudentia, servire Deo, non idolis; secunda, temperantia, non concupiscere; tertia, justitia, non adul- C terari; quarta, fortitudo, dimittere, non occidere. ltem septies sexies aut sex septies quadraginta duo funt. Idem secundum Matthæum significat Ecclesiam, cum septem donis Spiritus sancti scilicet lahorantem. Item si in crescenti numero uno, duobus, tribus, quatuor, jungis hos simul, decem flunt, qui Significat Legem veterem in gratia Evangelii esse adimplendam. Per unum enim legem naturæ; per duo, legem Moysi; per tria, legem prophetarum; Per quatuor, gratiam Evangelii. Sicut enim ab his Procedunt decem, sicut dixit tota Lex in his quatuor Evangelii adimpletur vel in quatuor virtutibus animæ. Item per duo qui remanent post quadra-Sinta, si Jechoniam bis numeraveris; sin autem, duo Testamenta significat : superexstat primus, qui Christum significat, qui est super omnes. Item per quatuordecim ter fidem sanctæ Trinitatis significat, qui est suniculus triplex qui dissicile rumpitur. hem secundum Lucam septuaginta in septem. In loc numero sunt undecim septies; per decem legem significat, et per unum qui super decem remanet, transgressorem legis significat : per septem hominem qui septenus est significat. Et ille qui in hoc numero legem transgreditur, recte erat ut per eamdem numerum redimeretur. Cur Ruth Moabita in genealogia Domini ponitur, cum legatur : Moabitæ non intrabunt in Ecclesiam Dei usque in sæculum? I leo quia sancta et immaculata moribus su-

testantes de Filio, et quia nemo ascendit ad Patrem A per legem facta est. Si enim lex impiis et peccatoribus posita, utique Ruth quæ definitionem legis excessit, intravit in Ecclesiam. Et cur Matthæus genuit semper, Lucas vero fuit dicit? Quia Matthieus de generatione propria dixit. Lucas de adoptione plurimum dixit. Item Matthæus qui filius, nunc idem postea pater; Lucas vero, qui pater est, nunc fifius est postea? Cur Lucas quatuor nomina tantum de patriarchis in genealogia posuit, Judas, Joseph, Simeon, Levi? Propter figuram: in Juda enim illo superiore, Dominicæ passionis mysterium significatur; in Joseph castitatis exemplum; in Simeone, vindicta læsi pudoris; in Levi, officium sacerdotis. Cur Christus non de alia tribu nasci voluit, nisi de Juda tantum? Quia quartus fuit filius Jacob. Ideo quia Ruben maculavit stratum patris, grande scelus ibi commisit. Simeon, et Levi interfecerunt homines pacificos Sichen et Emor, de quibus pater ait : Odiosum me fecistis Chananæis. Et ideo non fuerunt digni ut essent patres Christi. Fuit autem de tribu Juda, qui quartus est filius, quia in quarta lege, id est gratia Evangelii, venit nos redimere. Cur Christus per mulierem, et non per aliam creaturam, venire dignatus est? Quia mundus per mulierem periit, recte erat ut per mulierem recuperaretur; ut Sedulius:

4

### Sola fuit mulier patuit qua janua letho, Et qua vita redit sola fuit mulier.

Item per quatuor fuit perditio mundi : per mulierem, per virum, per lignum, per serpentem; per quatuor restauratur : per Mariam, per Christum, per crucem, per Joseph. Quia serpens qui fuit in Israel Christum significat. Ipse de ære factus est, cum quatuor rotundis, et elevatur in caput virgæ ut viderent illum, et sugerent animalia deserti præ timore rotarum : et sic unusquisque sanatur si inspexerit pendentem in capite virgæ, id est in cruce. Timor rotarum, timor prædicationum quatuor Evangeliorum; et sic sugient animalia, id est, dæmones vel cogitationes, de cordibus nostris. Item botrus qui portabatur in desertum a duobus viris in veste : botrus Christus est, duo viri Judzi et gentes. Qui ante ibat, et dorsum ad botrum vertebat, Judæossignificat, qui videbantur anteire in Lege et prophetis, habentes mandata Dei, et quibus promissus erat D Christus · ergo viderunt illum in veste pendentem, hoc est in cruce, dorsum non faciem verterunt. Qui vero post ibat, gentes sunt, quæ conversæ sunt ad Christum pendentem in cruce. Christi autem generatio sic erat, ut dictum est in genealogia. Jacob genuit Joseph virum Mariæ de qua natus est Christus. Vel sic erat ut numeraretur genealogia per Joseph, de quo natus non erat Christus, et non per Mariam, do qua natus est Christus, quia non erat mos per feminas genealogias numerari.

### DE SEPTEM SIGNIS NATIVITATIS DOMINI.

Multa signa Dominus ante nativitatem suam præfiguratione sui adventus in mundum, præmisit: multa etiam in ipsa nativitate ostendit : de quibas. orbem regnabat, qued nunquam antea fuerat; unum totius creaturæ Dominum Christum prænuntians ven-

Secundum autem signum: erat pax admirabilis super omnem terram, qualis nec ante, nec postea unquam fuerat; veram mundi pacem designans, qua est Christus ille, qui secit pacem inter Deum et ho-

Tertium signum fuit, quod, Casare concedente, captivis absolutis, in quacunque fuissent captivitate, possessio propria reddebatur : et censum singuli reddere Cæsari profitebantur, qui trium denariorum habentes pensionem, drachmæ nomine consebantur: hoc præsignans quod genus humanum a captirandum et ad patriam paradisi, si sidem sancte Trinitatis profiteatur, reducendum.

Quartum signum erat, quod una die mille et triginta fuere servi qui ad proprios redire dominos

primum signum erat quod princeps unus per omnem A nelucrunt post captivitatem laxatam: hoc prænubtians quod qui a vitiis ad Christum redire nolucrit. æternaliter peribit.

> Quintum signum suit stella nova in Oriente orta, cujus ducatu Magi ad Christum pervenerunt : cujus mira supra omues stellas claritas Dei gratiam significat: per quam non solum ex Judzeis, sed et multa plures ex gentibus ad vitam, qui Christus est, perducuntur.

> · Sextum signum est circulus magnus aureo splendens fulgore circa solem tota illa die nativitatis Christi, significans cum cujus ambitu excellentissimæ etiam naturæ continentur.

Septimum signum erat anod ipsa die tota rivulus olei in urbe Roma trans Tiberim large effluevitate et dominio diaboli esset per Christum libe- B bat : significans gratuitam miscricordiana Dei, qua genus humanum Christus venit quærere et salvare quod perierat. Hæc etiam septem signa, septem dona Spiritus sancti significant.

### Beati Rabani Mauri

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

### POENITENTIALE

(ANNO 841.)

(Apud Canisium, Lectiones Antiquæ, tem. II.)

### PRÆFATIO

### AD HERBALDUM EPISCOPUM ANTISSIODORENSEM.

Dilecto fratri Heribaldo episcopo Rabanus pecca- C libris enim Veteris et Novi Testamenti, quam abtor, et servorum Dei vilissimus servus, in Christo salutem.

Capitula quædam in petratio [pittatio] conscripta per nuntium Cunradi comitis mihi allata sunt, quæ de diversis quæstionibus me vobis respondere coegerunt. Sed quia sigillatim omnibus respondere non valui, strictim ea denotare curavi. Fuerunt enim ibi loca quædam, quæ de homicidio facto interrogabant; quædam de fornicatione et adulterio; quædam etiam de his, qui ante gradum se libidine polluerunt; quædam autem de illis, qui post gradum acceptum se coinquinaverunt : et tamen ab officio ecclesiastico et ministerio altaris se prohibere noluerunt. Præter cætera quoque alia capita ibi inveni scripta, de quibus me vobis respondere D adulteria, sicut supra dictum est, omniaque vitia. postulastis.

Ego autem ea, quæ in sacris canonibus inde explicita reperi : in præsenti epistola inserere non tardavi. Vos autem inde facite quod justum vobis videtur: et, quod sacra Scriptura vos agere docet. In

minabilia sint coram Deo, homicidia, fornication avaritia, maleficia, et magicæ artis scelera, omnes que malorum operum actiones manifestissime -claratur : de quibus hic inserere curavi. Cæterana autem de ipsis divinis libris, si colligere intente volucritis, et eis obedire decernitis: quid vobis imde agendum et salubre sit, per vosmetipsos valetis investigare, et utile documentum inde accipere. Dess autem dirigat cor vestrum, et studium in omne cous bonum, ut præsenti vita ca doceațis atque agalis, quæ sibi sunt placita : sicque per ejus gratiam ad mercedem plenam, et ad vitam perveniatis eter-

Prohibentur enim in lege Domini homicidia, et Unde in Levitico scriptum est, quod Dominus jusserit populo suo dicens: « Sanctistcamini, et estote e sancti, quia ego sanctus Dominus Deus vester. Nolite facere iniquum aliquid in judicio, in reegula, in pondere. Non stabis contra sanguinem

e publice argue cum, ne habeas super illo peccae tum. Non quæras ultionem, nec memor eris injuriæ civium tuorum. Qui maledixerit patri, vel e matri, morte moriatur. Patri matrique qui ma-· ledixerit, sanguis ejus super eum.

· Si mœchatus fuerit cum uxore alterius, et adul-« terium perpetraverit cum conjuge proximi sui, morte moriatur et mœchus, et adultera. Qui dor-« mierit cum noverca sua, et revelaverit ignomi-< niam patris sui, morte moriantur ambo, et sanquis eorum sit super eos. Qui dormierit cum ma-« sculo coitu femineo : et uterque operatus est « scelus, morte moriantur; sanguis eorum super eos. Si quis dormierit cum nuru sua: uterque rum super eos. Qui super uxorem filiam, duxerit matrem ejus: scelus operatus est, sanguis ejus super eos: vivus ardebit cum eis, nec permanebit tantum nefas in medio vestrum. Qui cum jumento et pecore coierit, morte moriatur, pecus e quoque occidite. Mulier quæ succubuit cuilibet Jumento, simul interficietur cum eo; sanguis ejus super eam. Qui acceperit sororem suam, filiam patris sui, vel filiam matris suæ, et viderit turpi-Ludinem ejus, illaque conspexerit fratris ignomimiam; nefariam rem operati sunt: occidentur ambo in conspectu populi, eo quod turpitudinem suam mutuo revelaverunt: et portabunt iniquitatem suam. Qui coierit cum muliere menstruata. et revelaverit turpitudinem ejus, ipsaque aperue- C rit fontem sanguinis sui, intersiciantur ambo de medio populi. Turpitudinem amitæ et materteræ Luz non discooperies. Qui hoc fecerit, ignomiraiam carnis suæ nudabit : portabunt ambo iniqui-Latem suam. Qui coierit cum uxore patrui, vel avunculi sui, et revelaverit ignominiam cognatiothis suze, portabunt peccatum suum: absque li-· beris morientur. Qui duxerit uxorem fratris sui, rem facit illicitam : turpitudinem fratris sui reve-· lavit, absque liberis erunt. Ne polluatis animas • Vestras in pecore, et in avibus, et cunctis quæ · moventur in terra, et quæ vobis ostendi polluta esse. Vir, sive mulier, in quibus Pythonicus, vel divinationis fuerit spiritus, morte moriantur. La-· eos. Custodite leges meas, atque judicia, et facite ea: ne et vos evomat terra, quam intraturi estis, et habitaturi. Nolite ambulare in legitimis natio-'num, quas ego expulsurus sum in vos. >

Sed hoc non solum in Veteri Testamento, sed etiam in Novo cultoribus Dei similiter agere omnino

De concupiscentiis vero carnalibus Paulus ad Gablas scribens ita loquitur : c Dico autem, spiritu

e proximi tui. Ne oderis fratrem in corde tuo, sed A c ambulate, et desideria carnis non perficietis. Caro enim concupiscit adversus spiritum; spiritus au-• tem adversus carnem. Hæc enim sibi invicem ade versantur : ut, non quæcunque vultis, illa faciatis. · Quod si spiritu ducimini, non estis sub lege. Ma- nifesta autem sunt opera carnis : quæ sunt , fore nicatio, immunditia, luxuria, idolorum servitus, e venesicia, inimicitiæ, contentiones, æmulationes, ciræ, rixæ, dissensiones, sectæ, hæreses, invidiæ, e ebrictates, comessationes, et his similia; quæ præ-« dico vobis, sicut prædixi : quoniam qui tal a agunt, regnum Dei non consequentur. Fructus autem spiritus est, charitas, gaudium, pax, pa-« tientia, longanimitas, bonitas, benignitas, mansuetudo, fides, modestia, continentia, castitas. Adomoriantur; quia scelus operati sunt, sanguis eo- Bo versus bujusmodi non est lex. Qui autem sunt c Christi, carnem suam crucifixerunt cum vitiis et concupiscentiis. Si vivimus spiritu, spiritu et amo bulemus. Non efficiamur inanis gloriæ cupidi, in-« vicem invidentes, invicem provocantes. » Et paulo • post : • Nolite errare, Deus non irridetur. Quæ e enim seminaverit homo, hæc et metet. Quoniam « qui seminat in carne sua, de carne et metet corrue ptionem. Qui autem seminat in spiritu, de spiritu c et metet vitam æternam. Bonum autem facientes onon deficiamus. Tempore enim suo metemus.

Cum enim illa omnia vitia quæ supra nominata sunt, tam a legislatore, quam ab apostolo noxia prohibentur, et cultoribus Dei divina auctoritas prohibet facere: pænamque eis, qui hæc agunt, minatur perpetuam. E contrario vero spiritalia dona laudat Apostolus, hortaturque per omnia sequenda: bonum est, ut caveamus omne peccatum, et omne scandalum, quantum Dominus nos posse donaverit: et faciamus quæ sibi sunt placita, et lex Domini nobis mandat: quia sic, et in præsenti, et in futuro, ejus misericordiam et protectionem inveniemus. Si enim juxta historiam, legislator transgressoribus mandatorum Dei minatus est carnis mortem, et præsentis vitæ terminum, quanto magis nobis juxta mandatum Salvatoris, et evangelicans doctrinam formidanda est mors animæ, et pæna perpetua, quam illa quæ finem quodammode habuit! Ista autem sine termino cruciabit noxios. Unde necesse est ut in præsenti vita, juxta Apostolum, mortificemus pidibus obruant eos, et sanguis corum sit super D membra nostra quæ sunt super terram : boc est, desideria carnis nostræ, et voluptates terrenas in nobis exstinguere contendamus: vitiaque omnia, quantum Dominus nos posse concedit, procul expellamus: Deique voluntati, et mandatis ejus obtemperare satagamus, quonlam sic mortem perpetuam evadere et ad vitam æternam, Domino largiente, pervenire possumus. Dehinc quoque ad interrogata, quantum possumus, breviter juxta canonum instituta respondere curemus.

# INCIPIT PŒNITENTIALE.

# CAPUT PRIMUM.

De homicidiis sponte commissis.

Primum ergo de homicidii perpetratione, quid acri canones sanciant, et qualiter poenitentia his agenda sit, qui hoc commiscrint, breviter denotare

In concilio Ancyrano cap. 21, de homicidiis scripum est : Qui voluntarie homicidium secerint, curavimus. pænitentiæ quidem jugiter se submittant : perfectionem vero circa vitæ exitum consequantur.

### CAPUT II.

Item de homicidiis et falsis testibus.

In concilio Agathensi, cap. 37, de homicidiis et falsis testibus scriptum est : ( Itaque censuimus crimina admissa diluerint.

De his qui servos suos extra judicem necant; et de domina quæ per zelum ancillam occidit.

Item in concilio Agathensi, cap. 62, scriptum est de his, qui servos suos extra judicium necant: Si quis servum proprium sine conscientia judicis occiderit, excommunicatione, vel pænitentia biennii reatum sanguinis emundabit. Item in concilio Elibertino, cap. 5, ita scriptum est de domina, quæ per zelum ancillam occiderit, ita ut infra diem tertium animam cum cruciatu effundat : eo quod incertum sit, voluntate an casu occiderit. Si voluntate, post vii annos; si casu, per v annorum curadmitti placuit. Quod si infra tempora constituta fuerit infirma, accipiat communionem.

De homicidiis non sponte commissis; et de his qui CAPUT IV. quemlibet occidunt jussu principis.

In concilio Aucyrano, cap. 22, scriptum est de his qui non sponte homicidium commiserint. CDc homicidiis non sponte commissis, prior quiden diffinitio post septennem pænitentiam perfectionem consequi præcepit: secunda vero, quinquennii tempus explere. , Quod autem quidam homicidium, quod nuper in seditione et prælio principum virorum perpetratum est, excusant, quasi non necesse sit pro hoc cuilibet agere poenitentiam : sed quod jussu D principum nostrorum peractum sit, et Dei judicio ita finitum. Scimus enim quod Dei judicium semper justum est, et nulla reprehensione dignum, de quo ctiam scriptum est: ( Justus Dominus in omnibus viis suis, et sanctus in omnibus operibus suis: qui judicat orbem terrie in requitate, et populos in veritate sua. , Sine quo nec passer cadit super terram. Sed nemo Dei judicia penetrare potest, quoniam scriptum est : Judicia tua abyssus multa. Unde,

A oportet eos considerare, qui hanc necem nefariam desendere cupiunt: utrum illos, coram oculis Dei quasi innoxios excusare possint, qui propter avaritiam, quæ omnium malorum radix est, et idolorum servituti comparatur, atque propter favorem dominorum suorum temporalium, æternum Dominum contempserunt, et mandata illius spernentes, non casu, sed industria homicidium persecerunt. Nam, de his legimus : qui homines non sponte interficiunt, Deum per legislatorem urbes refugii deputasse, ad quas confugientes salvarentur ab ultore sanguinis proximi sui, et non morerentur. Unde in Deuteronomio scriptum est: Hæc lex homicidæ erit. Civitas servanda est. Qui percusserit proximum sauai nesciens, et heri, et nudius tertius nullum odium nomicidas et iaisos testes a communione ecciesiastica sulmovendos; nisi pomitentite satisfactione eo simpliciter in silvam ad ligna cædenda: et in succisione lignorum, securis fugerit de manu, aut ferrum lapsum de manubrio, amicum ejus percusscrit et occiderit: hic ad unam urbium supradictarum confugiat, et vivat : ne proximus ejus, cujus sanguis effusus est, stimulo doloris percutiat animanı ejus. De eo vero, qui per industriam alique occiderit, in Exodo ita præceptum est : Si quis pe industriam et per insidias occiderit proximum, . 3 altari meo eum evelles, ut moriatur. Et in Deut ronomio: Si quis, inquit, odio hahens proximu wn snum, insidiatus suerit vitæ ejus, et surgens po cusserit eum, et mortuus suerit, et sugerit ad un m de supradictis urbibus : mittent seniores illius ca siricula, acta legitima pœnitentia, ad communionem C tatis, et eripient eum de loco refugii, et tradent eum, quem Dominus dignum morte judicavit, reum non esse quis dicat, quomodo contrarius legi Dei non existit, qui hoc quod Dominus præcepit, case esse (factum) contendat? Videndum ergo illi est, ne forte ipse in illorum numero sit, quibus per prophetam dicitur: Væ vobis, inquit, qui dicitis malum, bonum; et bonum, malum; lucem, lenebras; tenebras, lucem: vel amarum, dulce; dulce, amarum. Tales ergo mortificant animas, que non moriuntur; et vivificant, quæ non vivunt.

Qui ergo malorum operum sine condigna ponitentia quemquam veniam a Deo percipere dixeil, pænitens errat : et cum deceptus alios decipere festinat, duplici noxa constringitur: hoc est, proprii erroris et alienæ deceptionis. Sed inter hæc sciendum est quod magna distantia est inter legiumm principem et seditiosum tyrannum : inter eum qui subvertere nititur Christianæ pacis tranquilliples. et illum qui armis contra iniquitatem certal deles dere requitatem. De quo plurima sub lege rele et sub Novo Testamento fortium virorum exemp jusmodi debeamus sentire.

### CAPUT V.

De administratoribus et his qui preces criminales di-

De administratoribus autem, qui judicia secularia secundum legem majorum suorum exercent, quid sacri canones sentiant, facile est invenire. Nam in decretis Innocentii papæ, cap. 22, ita legitur: « Quæsitum est etiam seper his, qui post bap:ismum administraverunt, aut tormenta sola exercuerunt, aut etiam protulerunt capitalem sententiam, de his nihil legimus a majoribus definitum. Meminerant enim a Deo potestates has esse concessas, et propter vindictam noxiorum gladium suis esse vindicem, quemadmodum igitur reprehenderent factum, quod auctore Deo viderent esse concessum? De his ergo, ita ut hactenus servatum est, sic habemus: nec, aut disciplinam evertere, aut contra auctoritatem Domini venire videamur. Ipsis autem in ratione reddenda gesta sua omnia servabuntur. Item in eisdem decretis, cap. 25, scriptum est quod qui preces criminales dictant, habeantur immunes.

Illud etiam sciscitari voluisti : an preces dictantibus liberum concedatur, utique post baptismi regenerationem, a principibus poscere mortem alicujus, vel sanguinem de reatu. Quam rem principes nanquam sine cognitione concedunt, sed ad judices causa cognita, judicentur. Quæ cum quæsitori fuerint allegata, aut absolutio, aut damnatio pro negotii qualitate profertor. Et dum legum inter improbos exercetur auctoritas, erit dictator immunis.

### CAPUT VI. De populi necessario commisso.

De populi autem necessario commisso, quomodo inultum soleat præteriri, idem papa quibusdam episcopis de Macedonia ad interrogata respondens, ita scribit dicens: c Provideat ergo dilectio vestra, hactenus talia transisse, et advertite quod utique, ut dicitis, necessitas imperavit, in pace etiam Ecclesias constitutas non posse præsumere. Sed sæpe accidit, quotiens a populis aut a turba peccatur, quia in omnes propter multitudinem, non potest D vindicari, multum solere transire. Priora ergo dimittenda dico de judicio, de reliquo maxima sollicitudine præcavendum. Non enim bie, ut mihi videtur, iste doctor apostolicus dicit, non necessarium esse populo pro male commissis agere pœnitentiam. Sed, quia in ownes, propter multitudinem non potest vindicari, priora dimittenda judicio; de reliquo maxima sollicitudine præcavendum, ne fiant.

### CAPUT VII. De parricidio.

Parricidium autem quam sit detestabile crimen, judicio facto inter Cain et Abel fratrem suum, Dominus ipse ostendit, cum ad Cain parricidam ait:

inventuator, que possunt nos instruere quid de hu- A « Maledictus eris super terram , que aperuit os suum, et suscepit sanguinem fratris tui de manu • tua. Cum operatus sueris eam, non dabit fructus. · Vagus et profugus eris super terram. > In quo etiam posuit signum; hoc est, ut gemens, et tremens, et profugus viveret semper, nec uspiam sedes haberet quietas. Sed quia in modernis temporibus parricidæ profugi discurrunt per diversa loca, et variis vitiis atque gulæ illecebris deserviunt; melius mihi videtur, ut in uno loco manentes pœnitentia districta semetipsos castigent : si forte a Domini bonitate indulgentiam facinoris sui percipere mereantur. Non enim eis licebit ultra militiæ cingulum sumerc, et nuptiis atque conjugii copula uti, quia sacri Canones hoc eis non concedunt : sicut postpermissum: Dei ministrum datum esse in hujusmodi B modum de pænitentibus pro culpis gravibus decreta synodica decernere ostensuri sumus.

### CAPUT VIII.

De his que partus suos ex fornicatione perimunt.

Itaque in Ancyrano concilio, cap. 20, scriptum est delisquæ partus suos ex fornicatione conceptos diversis modis interimunt : c De mulieribus, qua fornicantur, et partus suos necant : vel, quæ : gunt secum, ut utero conceptos excutiant: antiqua quidem diffinitio usque ad exitum vitæ cas ab Ecclesia removeri jussit : humanius autem nunc definimus, ut eis x annorum tempus pœniteatiæ largiamur. > Item in concilio Elibertano, cap. 63, scriptum est de his quæsilios suos ex adulterio necant: c Si qua per adulterium absente viro conceperit, idque post commissa ipsa, vel crimina semper remittunt, ut C facinus occiderit; placuit vix in fine dandam esse communionem, eo quo l geminaverit scelus.

### CAPUT IX.

De his quæ abortum faciunt.

Item in concilio Hilerdensi, cap. 11, scriptum est de his quæ abortum faciunt, vel natos exstinguunt: · Hi vero qui male conceptos ex adulterio fetus vel editos necare studucrunt : vel, in ventribus matrum potionibus aliquibus colliserint, in utroque sexu adulteris post septem annorum curricula communio tribuatur : ita tamen, ut omni tempore vitæ suæ fletibus et humilitati insistant.

### CAPUT X.

De his qui post sacrum ordinem capitalia crimina committunt, et eorum pænitentia seu excommunicatione.

De his ergo visum est vobis conscribi, qui sacros ordines habent; vel ante, vel post ordinationem contaminatos in capitalibus criminibus se esse profitentur. In quibus, ut mihi videtur, hæc distantia debet esse, ut hi, qui deprehensi, vel capti fuerint publico in perjurio, furto, atque fornicatione, et cæteris hujusmodi criminibus, secundam sacrorum Canonum instituta, a gradu proprio deponantur : quia scandalum est populo Dei, tales personas super se positas habere, quas ultra modum vitiosas esse constat. Nempe inde detrahunt homines sacrificio Dei, sicut quondam filiis Heli peccantibus fecisse legantur : et, rebelles hine atque contrarii exi-

stentes, corum pravis exemplis quotidie pejores A sive pagani, sive Judzi. Sed tamen omnibus, quibus fiunt. Qui autem de prædictis vitiis per occultam confessionem, mala abs se absconse commissa coram oculis Dei, præsente etiam sacerdote, qui eis inducturus est pœnitentiam, confitentur, et semetipsos graviter deliquisse accusant, si veraciter pœnituerint, et semper jejunia, et eleemosynas, vigiliasque, atque sacras orationes cum lacrymis purgare certaverint. His etiam gradu servato, spes veniæ de misericordia Dei promittenda est; qui omnes homines vult salvos sieri et ad agnitionem veritatis pervenire, neque mortem peccatoris, sed ut convertatur et vivat.

Nam de illis, qui ad honorem presbyterii sine examine provecti sunt, in concilio Nicæno, cap. 9, scriptum: « Si qui presbyteri sine examinatione provecti sunt : vel cum discuterentur, peccata sua confessi sunt, et homines contra canones commoti, manus confessis imponere tentaverunt. Tales regula non admittit, quia quod irreprehensibile est Catholica defendit Ecclesia. Item in Neocesarcensi concilio, cap. 9, de his ita scriptum est : c Presbyter si præoccupatus corporali peccato provehatur et confessus fuerit de sc, quod ante ordinationem suam deliquerit, oblata non consecret, manens in reliquis officiis propter bonum studium. Nam reliqua peccata plerique dixerunt per manus impositionem posse dimitti. Quod si de se ipso non fuerit confessus, ct argui manifeste non potest, potestatis suæ judicio relinquatur. > Item in eodem Concilio, cap. 10, si-C mili modo etiam diaconus: « Si eodem peccato succubuerit, ab ordine ministerii detrahatur.

De illis, qui post acceptum gradum peccaverint, tertio Apostolorum Canone ita legitur: « Episcopus, presbyter, aut diaconus, qui in fornicatione, aut perjurio, aut furto captus est, deponatur, non tamen communione privetur. Dicit enim Scriptura: Non judicabit Dominus bis in id ipsum. > Item, in canone apostolorum, cap. 29: c Si quis episcopus, presbyter, aut diaconus depositus juste super certis criminibus, ausus fuerit attrectare ministerium dudum sibi commissum, hic ab Ecclesia penitus projicia-

Accusationem autem adversus sacri ordinis viros facile non recipiendam, sed prius causam diligenter D examinandam, et postca judicium inferendum Apostolus docet, scribens ad Timotheum: Accusatioe nem, inquit, adversus presbyterum non recipias, nisi sub duobus aut tribus testibus. Peccantes coram omnibus argue, ut cæteri metum hac beant.

Quales autem ipsi testes esse debeant, in Africano concilio manifestatur, ubi, cap. 6 et 15 ita scriptum: · I'lacuit ut omnes servi vel proprii liberti ad accusationem non admittantur : vel omnes, quos ad accusanda publica crimina leges publice non admittunt, omnes infamiæ maculis aspersi, et histriones, ac turpitudinibus subjectæ personæ. Hæretici etiam,

accusatio denegatur, in causis propriis accusandi licentia deneganda non est. . Item in codem, cap. 99: · Testes autem non admittendos ad testimonium. qui nec ad accusationem admitti præcepti sunt : vel etiam quos ipse accusator de domo sua produxerit. > Ad testimonium autem intra annos xiv ætatis suæ non admittatur. Item, cap. 97: c Placuit, quotiescunque clericis ab aecusatoribus multa crimina ohiiciuntur, et unum ex his, de quo prius egerit, probare non valuerit, ad cætera non admittatur. >

De his autem, quorum occulta sunt peccata, nec manifeste ab aliquo argui possunt, si salubriter compuncti pro peccatis confessionem coram episcopo, sive presbytero pænitentiam agant, occulte l faciunt, bonum mihi videtur, ut secundum id. quod sibi decretum fuerit ab episcopo sive presbytero, pœnitentiam agant non tepide, non tarde, sed ferventer, et sollicite, ae si se veniam a Domino percepturos, et gradum recuperaturos contidunt. Quod etiam B. Gregorius papa in epistola quam ad Secusdinum servum Dei inclusum scripsit, ita probat dicens: ( Nam tua sauctitas inde a nobis requisivit, ut sibi rescriberem de sacerdotali officio pest lapsum resurgendi auctoritates, dum dicis de hoc Canones diversos te legisse, diversasque sententias invenisse, alias resurgendi, alias nequaquam posse. Nam nos generaliter a Nicæna incipientes, hanc cum reliquis quatuor veneramur, quia ipsam sequentes, cartera in cunctis sententiis unanimes concordant. Nos erge præcedentes nos Patres sequimur; quia auctore Deo, ab illorum doctrina non discordamus. A capite itaque incipientes usque in quartem altaris nainistrum hanc formam servandam cognoscimus, ut sicut minorem major præcedit in honore, ita et ia crimine: et quem major sequitur culpa, major ei implicetur vindicta: et sie postea pænitentia credatur fructuosa esse. Quid enim prodest triticum seminare, et fructum illius non colligere? aut domum instruere, et illic non habitare? Post dignam enim satisfactionem credimus posse redire ad honorem, propheta dicente: « Nunquid qui cadit nou adjiciet, ut resurgat? > (Psal. xL.) Et : « Qui aversus est, c non revertatur? (Jer. viii.) > Idem et peccatori ait : In quacuaque die conversus ingemueris, salvus eris. > (Isa. xxx.) Unde et Psalmista ait: c Cor mundum crea in me Deus, et spiritum rec ctum innova in visceribus meis. Ne projecias e me, > etc. (Psal. L.)

Dum enim petit ne projiciatur prolapsus culpa: alienam quippe rex, simul et propheta rapuisse uxorem se, expavit; propheta indicante flagitium suum, pœnitentiam agens addidit : Redde mihi lætitiam salutaris tui, et spiritu principali confirma me. Si enim Deo dignam pænitentiam non fecisset, nequaquam aliis prædicaret: Docebo iniquos vias tuas. Dum enim peccata sua prospexit propheta, mundata per pœnitentiam, non dubitavit prædican lo castigare aliena : et sic, sacrificium de se-

metipso offerre studuit, cum dicebat : Sacrificium A mino illuminante correxerit, non privabitur indui-Deo spiritus contribulatus. 1

At ista sufficerent : sed omnis sententia, quo plus sacræ Scripturæ testimoniis consirmatur, eo sacilius creditur. De hoc enim propheta ait : « Nolo e mortem peccatoris, sed magis ut convertatur et e vivat. > (Ezech. xviii.) De hoc peccantibus dicitur: Peccator in quacunque die conversus ingemuerit, omnes iniquitates ejus in oblivionem tradentur. Si enim Redemptor noster peccatores non perdere, sed vivilicare venit, in oblivione delicta peccantium derelinquit; quis hominum condemnanda reservet, cum Apostolus dicat : « Si Deus justificat, quis est qui condemnet? > (Rom. viii.) Ad fontem misericordiæ revertentes, evangelicam profecinquit, super uno peccatore pœnitentiam agente, quam supra nonaginta novem justis, qui non indiegent pœnitentia; et ovem perditam, nonaginta novem non errantibus relictis, humero ad ovile reportavit. Si ovis errans post inventionem ad ovile reportatur; cur iste post poenitentiam ad Ecclesia ministerium non revocetur? Quid est ergo gravius carnale delictum admittere, sine quo parati [Forte, pauci] inveniuntur; aut filium Dei timendo negare? In quo peccato, ipsum B. Petrum principem Apostolorum, ad cujus nunc corpus indigni sedemus, lapsum esse cognoscimus, sed post negationem pœnitentia secuta est, et post pœnitentiam misericordia data, quia illum ab Apostolatu non dejecit, qui ante ipsum negare prædixit.

· Tibi hæc, fili charissime, dicta sufficiant, ut illum, quem conspicis delicta fletu delere, in conspectu divinitatis non dubites misericordiam consequi, quia nullum peccantem reum suum despicit, qui peccantes suo sanguine redimere venit. >

Hinc etiam B. Augustinus ad Petrum diaconum de fide scribens ait: « Omni homini in hac vita esse potest utilis pænitentia, quam quocunque tempore homo egerit, quamlibet iniquus, quamlibet annosus, si ex toto renuntiaverit peccatis præteritis, et pro eis in conspectu Dei, non solum corporis, sed etiam cordis lacrymas fuderit, et malorum operum maculas, bonis operibus diluere curaverit; omnium peccatorum indulgentiam mox habebit. Hoc enim nobis conversus fuerit, et ingemuerit, salvus erit. > Et alio loco dicitur: « Fili, peccasti, non adjicias iterum, sed de præteritis deprecare, ut tibi dimittantur. > Nunquam esset peccanti indicta pro peccatis deprecatio, si deprecanti non esset remissio concedenda. Si etiam pœnitentia peccatorum prodest, si eam in Ecclesia catholica quis gerat, cui Deus in persona B. Petri apostoli ligandi, solvendique tribuit potestatem dicens: Quæ alligaveris super terram, erunt ligata et in cœlis; et, quæ solveris super terram, erunt soluta et in cœlis. >

in quacunque igitur homo ætate veram peccatorum suorum pœnitentiam egerit, et vitam suam Do-

gentiæ munere, quia Deus, sicut per prophetam dicit, non vult mortem peccatoris, quantum ut revertatur a via sua mala, et vivat anima sua. Verumtamen nullus hominum debet sub spe misericordiæ Dei in suis diutius remanere peccatis, cum et in ipso corpore nemo velit sub spe futuræ salutis diutius ægrotare. Tales enim, qui ab iniquitatibus recedere negliguat, et sibi de eo veniam repromittunt, nonnunquam ita præveniuntur repentino Dei furore, ut nec conversionis tempus, nec beneficium remissionis inveniant. Ideo unumquemque nostrum sancta Scriptura præmonet dicens : « Ne tardaveris converti ad Dominum. > Et : c Ne disseras de die c in diem, subito enim veniet ira ejus; et : c la ramus sententiam (Luc. xv). « Gaudium est angelis, B « tempore vindictæ disperdet te. » Dicit etiam B. David : « Hodie si vocem ejus audicritis, nolite obdurare corda vestra. . Cui quoque B. Paulus concordat his verbis : « Videte, fratres, ne forte sit in alie quo vestrum cor malum incredulitatis discedentii a Deo vivo: sed adhortamini vosmetipsos per sine gulos dies, donec hodie cognominator, at non obduretur quis ex vobis fallacia peccati. > Obdurato igitur corde vivit, qui se non convertit, desperans de indulgentia peccatorum. Sive, qui sic misericordiam Der sperat, ut usque in finem vitæ præsentis in suorum perversitate criminum remaneat. Proinde diligentes misericordiam Dei, metuentesque justitiam, nec de remissione peceatorum despere nus, nec remaneamus in peccatis: scientes quia illa omnium C hominum, si debita sit exactura æquitas justissimi judicis, quæ non dimiserit misericordia clementissimi redemptoris? Sicut enim miscricordia suscipit, absolvitque conversos; ita justitia rapiet et puniet obduratos. Hi sunt qui, peccantes in Spiritum sancture, neque in hoc sæculo neque in futuro remissionem accipient peccatorum. Nam et de hoc Isidorus Hispalensis episcopus ad inquisitionem Masonis episcopi ita scribit, dicens: « Verum auod sequenter venerabilis fraternitas tua innotuit, nulla est in ejusmodi sententiis decretorum diversitas intelligenda, quod alibi legitur, in lapsu corporali restaurandum honoris gradum post pœnitentiam; alibi post hujusmodi delictum, nequaquam reparandum antiqui ordinis meritum. Ilæc enim diversitas hoc modo di-Dominus prophetico eloquio promittit, dicens: « Si D stinguitur. Illos enim ad pristinos officii gradus redire canon præcipit, quos pænitentiæ præcessit satisfactio. At contra, hi qui neque a vitio corruptionis emendantur: atque hoc ipsum carnale peccatum, quod admittunt, etiam vindicare quadam superstitiosa temeritate nituntur, nec gradum utique honoris, nec gratiam communionis recipiunt. Ergo ita est dirimenda utraque sententia, ut necesse sit illos restaurari in loco honoris, qui per pœnitentiam reconciliationem meruerunt divinæ pietatis. Hi, nec immerito, consequentur adeptæ dignitatis. statum, qui per emendationem ponitentia recepissa noscuntur vitæ remedium. Id enim ne forte sit magis ambiguum, divina auctoritatis sententia confir-

metur. Ezechiel enim propheta sub typo prævari- A annis projicitur. Ubi, post emundationem vitiorum, cantis Hierusalem ostendit post poenitentia satisfactionem, pristinum restaurari honorem posse: Confundere, o Juda, et porta ignominiam tuam. > Et post paululum : « Et tu, inquit, et filiæ tuæ revertimini ab iniquitate vestra. Quod dixit, confundere, ostendit post confusionis et deprecationis opus debere quemquam erubescere, et pro admissis sceleribus verecundam fronteni humi prostratam demergere pro co, quod dignum confusionis perpetraverit opus. Deinde præcepit, ut portet ignominiam depositionis suæ, lugens cum humilitate, quod peccaverit, sieque revocari secundum prophetam ad priorem statum poterit. >

Item Joannes evangelista angelo Ephesi Ecclesiæ inter cætera simile quiddam scribit : « Memor esto, B contra claves Ecclesiæ datas disputaretur, de quibus c inquit, unde cecideris, et age pœnitentiam, ct c prima opera fac: alioquin veniam tibi, et movebo candelabrum tuum de loco ejus. In angelo Ecclesiæ præpositum utique, id est sacerdotem osteffdit, juxta Malachiam, qui dicit: « Labia sacerdotis custodiunt scientiam, et legem exquirunt de ore e ejns, quia angelus Domini exercituum est. > Præpositus ergo lapsus in vitium per evangelistam monetur, ut memor sit, unde ceciderit, et pænitentiam agat : et prima faciat opera, ut non moveatur candelabrum ejus. Nam candelabrum angeli, doctrina sacerdotalis, vel honor potestatis, quem gestat, intelligitur, juxta quod scriptum est apud Samuelem in damnatione Heli: Oculi ejus caligaverant, nec poterat videre lucernam Dei, antequam exstingueretur. Lucerna quippe Dei fuerat, quando dignitate sacerdotali pollens, justitiæ claritate fulgebat, quam exstinctam propheta asserit, dum ob scelera filiorum, sacerdotis potestatem, meritorumque lumen amisit. Candelabrum ergo, sive lucerna sacerdotis, quæ intelliguntur charismata honoris, tunc penitus, juxta Joannem, exstinguitur, et movetur, quando post delicti casum neglecta pœnitentia, admissa scelera non desientur. Non enim dixit: Pro eo quod cecidisti, movebo candelabrum tuum de loco suo. Ergo quemque præpositum peccantem, si prævenerit pænitentia delicti, utique sequetur et meriti. Et in Proverbiis scriptum est : ( Qui abscondit scelera sua, non dirigetur; qui confessus fuerit et reli- n nionem, non nisi in exitu, percipiant. querit ea, misericordiam consequetur. > Nam et ipsum, quod canonum censura post vii annos remeare pænitentem in statum pristinum præcepit, non hoc electione proprii arbitrii sancti Patres, sed potius ex sententia divini judicii sanxerunt. Nam legitur quod soror Aaron Maria, dum obdurationis adversus Moysen incurrisset delictum, illico stigmate lepræ perfusa est. Cumque peteret Moyses ut emundaretur, præcepit eam Dominus extra castra vii diebus egredi, et post emundationem rursus in castra admitti. Maria ergo soror Aaron, caro intelligitur sacerdotis, quæ dum superbiæ dedita sordidissimis corruptionum contagiis maculatur, extra castra septem diebus, et extra collegium sanctæ Ecclesiæ vii

loci, sive pristinæ dignitatis recipiet meritum. Ecce. in quantum valui, concilii Ancyrani, antiquam plane. et plenam auctoritatem [et] sententiam sacris testimoniis explanavi, ostendens eum posse restaurari proprio honore, qui per pænitentiæ satisfactionem novit propria delleta deflere. Eum vero non posse restaurari, qui nec luget, quæ agit, et lugenda, sine ullo pudore religionis, vel timore divini judicii committit. Ilucusque Isidorus.

Augustinus ad Bonifacium : « Ut, inquit, in Ecclesia sanciretur, ne quisquam post alicujus criminis pœnitentiam clericatum accipiat, vel ad clericatum redeat, vel in clericatu maneat, non desperatione indulgentiæ, sed rigore factum disciplinæ, alioquin dictum est : quæ solveritis super terram, soluta erunt et in cœlo. Sed, ne forsitan de criminibus spe honoris ecclesiastici intumescens animus, superbe ageret pænitentiam, severissime placuit, post actam de crimine damnabili pœnitentiam, nemo sit clericus, ut desperatione temporalis altitudinis, medicina verior et major esset humilitatis. Nam et David de criminibus mortiferis egit pænitentiam, et tamen in honore suo permansit; sed non ideo supervacua putanda est posterior diligentia, qui, ubi saluti nihil detrahebatur, humilitati aliquid addiderunt, quo salus tutius muniretur; experti credo aliquorum fictas pænitentias, per affectatas honorum potentias. Cogunt enim invenire multas medicinas multorum experimenta morborum.

In concilio Ilerdensi, cap. 5, de his qui altariodeserviunt, si subito carnis fragilitate corruerint, ita scriptum est: « Ili vero qui altario serviant, si subito flenda carnis fragilitate corruerint, et Domino respiciente, digne pænituerint, ita ut mortificato corpore, cordis contriti sacrificium Deo offerant, maneat in potestate Episcopi, vel veraciter afflictos non diu suspendere, vel desidiosos prolixiori tempore ab Ecclesiæ corpore segregare; ita tamen, ut si officiorum suorum loca retineant, non possint ad altiora officia ulterius promoveri. Quod si, iterato velut canes ad vomitum reversi fuerint, non solum dignitate officii careant, sed etiam sanctam commu-

Item in concilio Carthaginensi, cap. 27, scriptum est: Quod presbyteri et diaconi, in graviore culpa convicti, manus impositionem tanquam laici nequaquam suscipiant. Contra sirmatum est: Ut, si quando presbyter vel diaconus in aliqua graviore culpa convicti fucrint, ob quam eos a ministerio necesse est removeri, non eis manus tanquam pœnitentihus imponatur, vel tanquam fidelibus laicis : neque permittendum esse, ut rebaptizati ad clericatus gradum promoveantur.

### CAPUT XI.

De presbyteris qui uxores acceperunt, vel fornicati sunt. Item de presbyteris qui uxores acceperint vel fornicati sunt, in concilio Neocæsareensi, cap. 5, scridine deponatur; si vero fornicatus fuerit, aut adulterium perpetraverit, amplius pelli debet, et ad pœnitentiam redigi. >

Item ex decretis Innocentii papæ, cap. 26: c Propterea quod dignum, et pudicum, et honestum est, tenere omnino Ecclesia debet : ut Sacerdotes et Levitæ cum uxoribus suis non cocant, quia ministerii quotidiani necessitatibus occupantur. Scriptum est enim: Sancti estote, quia ego sanctus sum Dominus Deus vester. Nom priscis temporibus de templo Dei sacerdotes anno vicis suæ non discedebant; sicut de Zacharia legimus: nec domum suam omnino tangebant, quibus utique propter sobolis successionem, uxoris usus fuerat relaxatus, quia ex alia tribu, et præter ex semine Aaron, ad sacerdotium nullus B devoverunt, et postea sæcularem habitum sumpsefuerat præceptus accedere; quanto magis si sacerdotes, vel levitæ, pudicitiam ex die ordinationis suæ servare debent, quibus vel sacerdotium, vel mimisterium sine successione est. Nec præterit dies, quo vel sacrificiis divinis, vel baptismatis officio [non] vacent. Nam, si Paulus ad Corinthios scribens ait : Abstinete vos ad tempus, ut vacetis orationi « (I Cor. vn), → et hoc utique laicis præcepit : multo magis sacerdotes, quibus et orandi, et sacrificandi Tugiter officium est, semper debent ab hujusmodi consortio abstinere. Qui, si contaminatus fuerit carmali concupiscentia, quo pudore vel sacrificare forsitan usurpabit : aut qua conscientia, quove merito exaudiri se credit, cum dictum sit : c Omnia munda 🕳 mundis; coinquinatis autem et infidelibus nihil C est mundum.

ltem ex decretis Leonis papæ, cap. 17, scriptum: ■ Lex continentiæ eadem est altaris ministris, quæ riscopis atque presbyteris : qui cum essent laici, sive lectores, licite et uxores ducere, et silios proc-reare potuerunt; sed cum pervenerunt ad prædictos gradus, coepit eis non licere, quod licuit. Unde, et de carnali, siat spirituale conjugium. Oportet eos, nec dimittere uxores, et quasi non habeant, sie habentes, quo et salva sit charitas connubiorum, et Cesset operatio nuptiarum.

Item in Carthaginensi concilio, cap. 25, Aurelius episcopus dixit: « Addimus, fratres charissimi. Præterea, cum de quorumdam clericorum, quamvis le-Ctorum, erga uxores proprias incontinentia refera- D tur, placuit quod et diversis conciliis consirmatum est : Subdiaconi, qui sacra mysteria contrectant, et diaconi, et presbyteri, sed et episcopi secundum Priorum statuta, etiam ab uxoribus se abstineant, tanquam non habentes esse-videantur. Quod si non fecerint, ab ecclesiastico removeantur officio. Cateros antem clericos ad hoc non cogi, nisi matu-Piori ætate.

### CAPUT XII.

De his qui, panitentiam violantes, rursum prævar.cantur.

In concilio Aureliano, cap. 7, scriptum de his qui enitentiam violant : « Hi vero, qui susceptam pœ-

num est : « Presbyter, si uxorem acceperit, ab or- A nitentiam, religionemque sux professionis obliti, ad sæcularia relabuntur, placuit eos a communione suspendi et ab omnium catholicorum conviviis separari. Quod si post interdictum, cum eo quisquam præsumpserit manducare, et ipse communione pri-

> In concilio Toletano, cap. 55: « Quicunque ex secularibus accipientes pœnitentiam se totonderunt. et rursus laici prævaricantes effecti sunt, comprehensi ab episcopo suo, ad punitentiam, ex qua recesserunt, revocentur. Quod si aliqui per pœnitentiam irrevocabiles sunt, nec admoniti revertuntur: postea coram Ecclesia anathemate condemnentur, non aliter quam hi qui detonsi a parentibus fuerunt. aut sponte sua, amissis parentibus se ipsos religionirunt. lidem a sacerdote deprehensi, ad cultum religionis, acta prius pœnitentia, revocentur. Quod si reverti non possunt, apostatæ anathematis sententiæ subjiciantur. Quæ forma servabitur etiam in viduis virginibusque sacris, ac pœnitentibus feminis, quæ sanctimonialem habitum induerunt : et postea, aut vestem mutaverunt, aut ad nuptias transierunt. >

Ex decretis Siricii papæ, cap. 10: c De his vero non incongrue dilectio tua Apostolicam sedem credidit consulendam, qui acta pœnitenția, tanquam canes ac sues ad vomitus pristinos, et volutabra redeuntes, et militiæ cingulum, et lubricas voluptates, et nova conjugia, et inhibitos denue appetivere concubitus, quorum professam incontinentiam, generati post absolutionem silii prodidere. De quibus etiam, quia suffugium non habent pænitendi, id duximus decernendum, ut sola intra Ecclesiam fidelibus oratione jungantur, sacræ mysteriorum celebritati, quamvis non mereantur, intersint. A Dominicæ autem mensæ convivio segregentur, ut hac saltem districtione correpti, et ipsi in se sua errata castigent, ct aliis exemplum tribuant, quatenus ab obscenis cupiditatibus retrahantur. Quibus tamen, quia carnali fragilitate cecidere, viatico munere, cum ad Deum cœperint proficisci, per communionis gratiam volumus subveniri. Quam formam, et circa mulieres, quæ se post pænitentiam talibus pollutionibus devinxerunt, servandam esse censemus. > Item in concilio Arelatensi, cap. 11: ( Pænitentes, quæ defuncto viro aliis nubere præsumpserint, vel suspecta, vel interdicta familiaritate, cum extranco [se] junxerint, cum eodem ab Ecclesiæ limine arceantur. Hæc etiam de viro in pœnitentia placuit observari.

### CAPUT XIII.

Quod pænitentibus in cæna Domini sit remittendum.

Item ex decretis Innocentii papæ, cap. 7, scriptum est : De pœnitentibus autem qui, sive ex gravioribus commissis, sive ex levioribus pænitentiam egerunt, si nulla intervenit ægritudo, v feria ante Pascha eis remittendura, Romanæ Ecclesiæ consuetudo demonstrat. Cæterum de pondere æstimando delictorum, sacerdotis est judicare, ut attendat ad

confessionem paraltentis et ad fletus atque lacrymas A utilius est, dispendia pati, quam perfeulis negotiacorrigentis: ac tunc jubere dimitti, cum viderit satis congruam satisfactionem. Si quis autem in ægrittidinem incidit, atque usque ad desperationem devenerit, ei est ante tempus Paschæ relaxandum, non de sæculo absque communione discedat. >

### CAPUT XIV.

Quod nulli ultima pænitentia sit deneganda.

In decretis Cœlestini papæ, cap. 15, scriptum est, quod nulli ultima pœnitentia sit deneganda : « Agnovimus enim pænitentiam morientibus denegari, nec illorum desideriis annui, qui, obitus sui tempore. animæ suæ copiunt subveniri. Horremus, fateor, tantæ impietatis aliquem reperiri, ut de Dei pietate desperet, quasi non possit ad se quovis tempore convertenti succurrere, ac perichtantem sub onere peccatorum hominem pondere, quo se ifte expedire desiderat, liberare. Quid hoc rogo aliud est, quam morienti mortem addere, atque animam sua crudelitate, ne absoluta [esse] possit, occidere; cum Deus ad subveniendum paratissimus, invitans ad pænitentiam, sic promittat peccatori: « Quacunque die conversus fuerit, peccata ejus non reputabuntur ei. Et iterum: Nolo mortem peccatoris, sed e tantum ut convertatur et vivat. > Salutem ergo homini adimit, quisquis mortis tempore pœnitentiam denegaverit. Et desperavit de clementia Dei, qui eum ad subveniendum morienti sufficere vel momento posse non credidit. Perdidisset latro in cruce præmium ad Christi dextram pendens, si illum unius horæ pænitentia non juvisset. Cum esset in pæna, pœnituit, et per unius sermonis professionem habitaculum paradisi, Deo promittente, promeruit. Vera ergo ad Deum conversio in ultimis positorum, mente potius æstimanda est, quam tempore. Propheta taliter hoc asserente: Cum eonversus ingemueris, salvus eris. Cum ergo Dominus sit cordis inspector, quovis tempore non est deneganda pænitentia postulanti, cum se obliget judici cui occulta omnia noverit revelari.

### CAPUT XV.

Ut qui pro illicitis venian petit, etiam a multis licitis se abstineat, nec tempore pœnitudinis luora negotiationis exerceut.

In decretis Leonis papec, cap. 22, scriptum est, quod oportest cum qui pro illicitis veniam poscit, etiam a multis licitis abstinere : « Aliud quidem est debita justa reposcere, aliud propria, perfectionia amore contemnere; sed illicitorum veniam pestulantem oportet etiam a licitis abstincre, dicente Apostolo: « Omnia quidem licent, sed non omnia expediunt. Unde, si pænitentes habent causam, quam negligere forte non debeant, melius expedit Ecclesiasticum, quem forense judicium. > Itom in eis !om decretis, cap. 23, scriptum est : Quod pœnitenti nulla exercere conveniat negotiatio. Qualitas lucri negotiantem aut excusat, au! arguit, quia est bonestus quæstus, et turpis. Verumtamen pænitenti

· Forte redundat in ms.

tionis obstringi, quia difficile est inter ementis et vendentis commercium non intervenire peccatum.

Isidorus in libro Officiorum: « Hi, qui pænitentiam gerunt, capillos et barbam nutriant, ut demonstrent abundantiam criminum : quibus caput peccatoris gravatur. Capilli enim pro vitiis accipiuntur. sicut scriptum est : « Et crinibus peccatorum suorum unusquisque constringitur. >

### CAPUT XVI.

Ne quis post pænitentiam redeat ad militiam.

Item in eisdem decretis, cap. 24, scriptum est quod aliquis ad militiam sæcularem post pænitentiam redire non debeat: « Contrarium est omuino ecclesiasticis regulis, post pœnitentiæ actionem redire ad militiam sæcularem, cum Apostolus dicat: c Nemo militans Deo, applicat se sæcularibus negotiis. > Unde non est liber a laqueis diaboli, qui se militia mundana vult implicare.

### CAPUT XVB.

### Qued quibuedam pamitentibus pristina conceduntur conjugio.

In concilio Toletano scriptum est quod quibusdam pomitentibus pristina reddantur conjugia : « Antiqui et sauctissimi est Patris sententia papæ Leonis, ut is qui in setate adolescentise positus, dum mortis forusidat ensum, pervenerit ad pœnitentiæ remedium; si est jugatus, et forte fuerit incontinens, ne postea adulterii incurrat lapsum, redeat ad pristinum conjugium, queusque possit adipisci temporis maturitate statum continentiæ. Quod nos de feminis judicamus, similiter de viris consemus, non quidem generaliter et legitime præceptum; sed constat a nobis pro bumona fragilitate induktum, en duntaxat ratione, ut si is, qui pœnitentiæ logibus non est deditus, antea ab hac vita discesserit, quam ex consensu ad continentiam veniant, superstiti non liceat denuo ad uxoris transire amplexus; si autem illius vitæ exstiterit superstes, qui non accipit pernitentis benedictionem, nubat si continere non potest, et alterius uxoris consortio fruatur. Quod de utroque sexu pari modo a nobis manifestum est decerni, ita videlicet, ut in his omnibus sacerdotis ordinatio exspectetur, ut juxta quidem ætatem aptam perspexerit, conti-D nentiæ, absolutionis vel districtionis tribuat legem.

### CAPUT XVIII.

### De perjurio.

Perjurium in lege divina omnino prohibetur. dioente legislatore : « Non assumas nomen Domini : Dei tui in vanum. Non enim insontem habebit eum · Dominus, qui assumpserit nomen Dei sui frustra. › Unde ipsa Veritas dicit in Evangelio: « Nolite jurare omnino, neque per cœlum, neque per terram, ) etc. Hinc et in canone scriptum est: ( Quicunque vero sciens a se perjuraverit, annos vii se pœnitentiæ subdat, et ita deinceps ad communionem revertatur. > Rem Echertus Ang'orum episco-

pus definit ita dicens: « Qui juramentum in ecclesia A fecerit, aut in Evangelio, sive in reliquiis sanctorum, vii annos: alii judicant xi. Si vero in manu episcopi, aut presbyteri, vel diaconi, seu in cruce posita consecrata, unum annum pœniteat; alii vit annos judicant. Et in cruce non consecrata, 1 annum pœniteat, vel vii menses, ut alii judicant. Qui autem seductus ignorans, et postea cognoscit, umm annum, vel tres quadragesimas pœniteat. Si quis coactus pro qualibet necessitate, tres quadragesimas, alii annos tres : unum ex his in pane et aqua, ut alii judicant. Item perjurium, ne annos pœniteat. Qui suspicator quod perjurus in juramentum ducitur, sed tamen per consensum jurat, duos annos pœniteat; sed quia in multis locis ab his qui per avaritiam terrenæ possessionis et ecclesiastici ordi- B nis pretium dant, ut terrenarum rerum sibi abondantiam inde acquirant, sæpe perjurium fit illis qui hoc scandalo decipiuntur, justum est ut illis qui hoc faciunt, condicta vindicta retribuatur. Nam de talbus ita statutum est in canonibus. >

### CAPUT XIX.

De episcopis sive presbyteris qui per pretium gradum et ecclesiam acquisierunt.

In synodo Rhemensi, cap. 21, scriptum est : ( Quicunque presbyter per pretium, gradum acquisierit, deponatur. > Ex concilio Aurelianensi, cap. 19: « Ut nullus presbyter ad introitum ecclesiæ zenia donet. In concilio Turonensi, sive Moguntinensi, cap. 15, scriptum est : « Quicunque presbyter per pretium ecclesium fuerit adeptus, omnimedo depenatur, que- C niam et ille contra occlesiasticæ regulæ disciplinam agere dignosciter. Item et ille deponatur, qui alium presbyterum legitime ad ecclesiam ordinatum, per pecuniam expulerit, eamque sibi taliter vindicaverit. qued vitium late diffusum summe studio emendandum est. Idemque interdicendum videtar clericis, sive laicis, ne quis cuilibet presbytere præsumat dare ecclesiam sine licentia et consensu episcopi sui. >

### CAPUT XX.

De incestis conjunctionibus, et ae eo qui filiolam suam vel matrem duxerit uxorem.

De incestis autem conjunctionibus in concilio Agathensi, cap. 61, ita scriptum est : c Incestis conjugiis nihil prorsus veniæ reservamus, nisi cum adulterium separatione sanaverint. Incestos vero nullo conjugii nomine censendos, quos etiam designare funestum est, hos esse censemus. Si quis relictam fratris, quæ pene prius soror exstiterat, carnali conjunctione violaverit; si quis fratris germanam uxorem acceperit; si quis novercam duxerit; si quis consobrinæ se suæ sociaverit, quod ita præsenti tempore prohibemus, ut ea, quæ sunt ante nos constituta, non dissolvamus. Si quis relictæ vel filiæ avunculi miscetur, aut patris filiæ, vel privignæ suæ concubitu polluitur; sane quibus conjunctio illicita interdicitur, habebunt ineundi melioris conjugii libertatem. >

Item, de eisdem in concilii Aurelianensis, cap. 14, scriptum est: « Ne frater super torum defuncti fratris ascendat; ne quisquam amissa uxore sorori andeat se sociare. Quod si fecerit, ab ecclesiastica districtione feriatur. »

486

Item, de iisdem in concilio Ilerdensi, cap. 4:
Qui se incesti pollutione commaculant, placuit,
quousque in ipso detestando et illicito carnis contuliernio perseverant, usque ad missam tantum catechumenorum in ecclesia permittantur: cum quibus
jam nec cibum sumere ulli Christianorum, sicut Apostolus jussit, oportet.

them de his in Ancyrano concilio, cap. 23: c Quidam sponsam habens, sororem ejus violavit, et gravidam tradidit, postmodum desponsatam sibi duxit uxorem. Illa vero, quæ corrupta est, laqueo se peremit. Omnes, qui ejusmodi facti fuerunt conscii, x annos in pænitentiam redigantur, secundum canones constitutos. In decretis Siricii papæ, c. 4: c Omnimodis prohibemus, ne quis sponsam alterius ducat uxorem, quia illa benedictio, quam nupturæ sacerdos imponit, apud fideles cujusdam sacrilegii instarest, si ulla transgressione violetur. Desponsatas puellas, et præ aliis raptas, placuit erui et eis reddi, quibus ante fuerant desponsatæ, etiam si eis a raptoribus vis illata constiterit.

De his que duobus fratribus nupserint, vel qui duas sorores uxores acceperint, in Noocasareensi concilio, cap. 2, ita dictum est : « Mulier, si duobus fratribus nupserit, abjiciatur usque ad mortem. Verumtamen in exitu propter misericordiam, si promiserit, quod facta incolumis, cujus [hujus] est conjunctionis vincla dissolvat, fructum poenitentiæ consequatur. Quod si defecerit vir, aut mulier in talibus nuptiis, difficilis erit premitentia in vita permanenti.

Hem de his qui duabus sororibus copulantur, in Elibertino concilio cap. 61, ita scriptum est: c Si quis post obitum uxoris suæ, sororem ejus duxerit uxorem, et ipsa fuerit fidelis, quinquennium a communione placuit abstinere, nisi forte velocius dari parem necessitas coegerit infirmitatis. Item de muliere, quæ duos fratres sumit conjugio, in canonibus Martini episcopi [ sic scriptum ] : Si quia mulier duos fratres; aut, si quis duas sorores duxerit, a communione abjiciantur usque ad mortem. In morte eis communio propter misericordiam detur. Si vero supervixerint communione accepta, et de infirmitate convaluerint, agant plenam peenitentiam tempore constitute. Qui duas in conjugium sorores acceperit. vel litiam fratris, clericus esse non poterit. De en vero, quod interrogasti : Si ille, qui filiolam suam, quam de sacro fonte baptismatis suscepit, et de eo. qui concubuit cum commatre sua spirituali, et de illo qui filium suum baptizatum, et cujus uxor eum de fonte suscepit, postea in tali copulatione permanere possent? omnino illicitum esse judicamus. Nam in concilio Moguntinensi, cap. 55, de talibus scriptum est : Nellus proprium filium, ant filium a fente-bapsuam suscipiat uxorem; nec illam, cujus filium, aut filiam ad confirmationem duxerit. Ubi autem factum fuerit, separentur.

Item in synodo Moguntinensi, c. 56: «Si quisquam viduam uxorem duxerit, et postea cum filiastra sua fornicatus fuerit, seu duabus sororibus nupserit; aut si qua duobus fratribus nupserit, seu cum patre et filio; tales copulationes anathematizari et disjungi præcipimus, nec unquam amplius conjugio copulari, sed sub magna districtione fleri. Quam detestabile, et quam exsecrabile scelus sit unicuique Christiano, filiolam suam sibi ad libidinem jungi, testatur S. Gregorius papa in Dialogis suis, ubi refert quemdam hominem constuprasse filiolam suam, et tribus diebus ille miser, sperans peccatum suum aut latere Deum, aut oblivioni misericorditer datum, neglexit pœnitentiam agere, sed non longe post miserabili morte correptus exspiravit, ita ut sepulcrum ejus igne consumeretur. In hoc opere apparuit ineffabilis Dei clementia, quæ ipsum hominem reservare voluit ad indulgentiam, si ille non tardaret converti.

Item in synodo Moguntinensi de incestis conjugiis scriptum est : « Si quis fornicatus fuerit cum dua-Lus sororibus, vel cum noverca sua, vel cum sorore sua, vel cum amita sua, sive cum matertera sua, vel cum filia patrui sui, sive avunculi sui, vel amitæ suæ, sive materteræ suæ, vel cum nepte sua, vel cum commatre sua, vel cum filiola sua, quam de fonte baptismatis suscepit, vel ante episcopum ad confirnvationem tenuit, vel si qua mulier simili modo fornicata fuerit: abstineat se ab ingressione domus Dei anno uno, et eodem anno nisi festis diebus, et præcipuis solummodo, pane, et aqua, et sale utatur; arma pugnatoria non ferat; osculum nulli præbeat; sacrificium nisi pro viatico minime sumat. Sex deinde annis ingrediatur domum Dei, sed carnibus, et vino, ac sicera minime utatur, nisi festis præcipuisque diebus. De armis vero, vel osculo, sive sacrificio, sicut supra dictum est, faciat. Postea vero duobus annis, quando carne vescitur, a potu omni, qui potest inebriare, se contineat. Quem potum, si biberit, non carne vescitur, absque pracipuis festis diebus. Inde usque ad obitum suum, nisi prædictis festis diebus, D a carne abstineat. Tres legitimas ferias in omni hebdomada, et tres quadragesimas in anno legitime custodiat. De armis vero, sicut jam dictum est, faciat, et nunquam conjugio copuletur. Hæc eadem pœnitentia imponenda est parricidis, vel fratricidis, vel consanguineis; nec, nisi ex his, qui sponte, per fraudem, et avaritiam hominem innoxium occidunt. quod Theodisca lingua mordicum dicitur.

### CAPUT XXI.

De his qui adulterium committunt.

Adulterium autem non solum lex damnat, sed etiam evangelica auctoritas omnino fieri vetat. Unde et sancti Patres, magisterio cœlesti imbuti, de hoc quid servandum sit sanxerunt. Nam in concilio An-

tismatis suscipiat; nec filiolam, nec commatrem A cyrano, cap. 17, scriptum est : « Si cujus uxor adulterata fuit, vel si ipse adulterium commiscrit, vii annis in pœnitentia completis cportet eos perfectionem, secundum pristinos gradus, consequi. >

> Item in Africano concilio, cap. 69, de his qui uxores, aut quæ viros dimittunt, ut mancant sic, ita scriptum est : Placuit, ut secundum evan clicato et apostolicam disciplinam, ut neque dimissus ab uxore, nec din:issa a marito alteri conjungatur, sed ita maneat, ut sibimet reconcilientur. Quod, si contempserint, ad pœnitentiam redigantur.

Item in decretis Innocentii papæ, [cap.] 24, scriptum est quod viri cum adulteris feminis non conveniant: « Et illud desideratum est sciri : cur communicantes viri cum adulteris non conveniant, cum reservatum esse ad satisfactionem pænitendi. Sed B contra uxores in consortio adulterorum virorum manere videantur? dum super hoc Christiana religio adulterium in utroque sexu pari ratione condemnet, sed viros suos mulieres non facile de adulterio accusant. Non enim habent latentia peccata vindictam. Viri autem liberius uxores adulteras apud sacerdotes deserre consueverunt, et ideo prodito earum crimine communio denegatur. Virorum autem latente commisso, non facile aliquis ex suspicionibus abstinetur. Qui utique submovetur, si ejus flagitium detegatur. Cum ergo causa par sit, interdum probatione cessante, vindictæ ratio conquiescit. >

> Item in ejus papæ decretis cap. 27, scriptum est : c De his etiam requisivit dilectio tua, qui interveniente repudio alii se matrimonio copularunt, quos in utraque parte adulteros esse manifestum est, qui, viro vel uxore vivente, quamvis dissociatum videatur esse conjugium, ad aliam copulam festinarunt. Neque possunt adulteri non videri, in tantum, ut etiam bæ personæ, quibus tales conjuncti sunt, etiam adulterium commisisse videantur, secundum illud quod legimus in Evangelio : « Qui dimiserit uxorem suam et duxerit aliam, mœchatur, et qui dimissam duxerit, mœchatur. Et ideo omnes a communione abstinendos. De parentibus autem, et propinquis corum, nihil tale statui potest, nisi succensores illiciti consortii fuisse detegantur.

> In concilio quoque Elibertino, cap. 9, de feminis quæ adulteros maritos reliquerint, et aliis nubunt, scriptum est : c Femina fidelis, quæ adulterum maritum reliquerit, et alii nubit, prohibeatur, ne ducat. Si duxerit, non prius accipiat communionem. nisi quem reliquit, de sæculo exicrit, nisi forte necessitas infirmitatis compulerit. >

### CAPUT XXII. De his qui mœchan!ur.

Item de concilio Elibertino, cap. 50, de mœchis scriptum est : « Subdiaconos eos ordinari non debere, qui in adolescentia sua fuerint mœchati. Eo quod postmodum per subreptionem ad ulteriorem gradum forsitan promovebantur. Qui autem sunt in tempore præterito ordinati, amoveantur.

Item in eodena concilio, cap. 31, de adolescentibus qui post lavacrum mœ hantur, scriptum est:

« Adolescentes qui post fidem lavacri s. lataris fue- A dissolvi, quanto magis ista pollicitatio, quam cum rint mechati, cum duxerint uxores, acta legitima pomitentia, placuit ad communionem cos admitti.

Item in eodem concilio, cap. 47, de eo qui, uxorem habens, sæpius mæchatur, scriptum est : « Si quis fidelis habens uxorem, non semel, sed sæpe fuerit mæchatus, in finem mortis est conveniendus. Quod si se promiserit cessaturum, detur ei communio. Si resuscitatus rursus mœchatur, placuit ulterius non ludere eum de communione pacis. >

### CAPUT XXIII

De virginibus Deo sacratis, sire sacularibus, si mæcharerint.

Item in concilio eodem, cap. 13, de virginitus sacratis scriptum est : « Si mœchaverint virgines quæ se Deo dicaverunt, si pactum perdideriut virginita- B men viri sui in cibo miscens, ut inde plus ejus amotis, atque eidem libidini inservierint, non intelligentes quid amiserint, placuit nec in finem eis dandam esse communionem. Quod si semel persuasæ ad infirmi corporis vitia lapsæ, tempore vitæ suæ, hujusmodi seminæ egerint pænitentiam, ut abstineant se a coitu, placuit eas in finem communionem accipere debere. :

ltem, in eodem de virginibus sæcularibus, si mæ-← Late fuerint : C Virgines quæ virginitatem suam non castodierint, si eosdem qui eas violaverunt, duxew-a ant et tenuerint maritos, eo quod solas nuptias vio-I a verunt, post annum sine pœnitentia reconciliari behunt. Vel si alios cognoverint viros, eo quod zzz cecha: e sint, placuit post quinquennii tempora, a c ta legitima pœnitentia, admitti eas ad communio- C communioni sociari. 1 . C m. 1

Item in concilio Ancyrano, cap. 9, de his quæ 🕶 🕯 rginitatem professæ sunt, et de his quæ sub soro-🕶 🛎 habitu cum aliquibus commorantur, scriptum est : Quotquot virginitatem promittentes irritam faciunt Samos computentur. Virgines ≥ : a tem, quæ tanquam sorores cum viris habitare vo-Paral, ab enrum consortio prohibemus. >

### CAPUT XXIV.

his qui se sacris virginibus sociant; et de virginibus non velatis, si mæchaverint.

In decretis Gelasii papæ, cap. 20, de his qui se sa-Tas virginibus sociant, scriptum est : « Virginibus eris temere se quosdam sociare cognovimus, di- p tum Deo propositum, incesta fædera, sacrilegaque 1 1 2 2 scere, quos protinus æquum est a sacra commu-Dione detrudi : et nisi per publicam prohatamque Poenitentiam omnino non recipi. At his viaticum certe sæculo transeuntibus, si tamen pænituerint, non Legetur. )

Item, in decretis Innocentii papæ, cap. 20, de vir-Finibus non velatis, si deviaverint, scriptum est : Hæ vero quæ necdum sacro velamine tectæ, tamen in proposito virginali semper se simulaverunt permanere, licet velatæ non sint, si forte nupserint, his agenda aliquanto tempore pœnitentia est, quia sponsio earum a Domino tenebatur. Nam si inter homines solet bonæ fidei contractus nulla ratione

PATROL. CX.

Deo pepigit, solvi sine vindicta [non] poterit! Nam si Apostolus illas, quæ a proposito viduitatis discesserunt, dixerat habere damnationem, quia primam filem irritam fecerunt, quanto potius virgines, quæ prioris promissionis fidem frangere sunt conatæ! i

### CAPUT XXV.

De his quæ inter se fornicantur, et de his quæ semen virorum suorum pro libidine cibo vel potui miscent.

De feminis quæ inter se fornicantur in Ancyrano concilio scriptum est: (Si mulier cum muliere fornicata fuerit, annos in pœniteat. > Item : c Si mulier more fornicationis ad alteram conjunxcrit, tres annos, sicut fornicator, pæniteat. Sic et illa quæ serem accipiat, pœnitcat. Mulier sola, si cum se ipsa coitum habeat, tres annos pœniteat.

### CAPUT XXVI.

De his qui se gentilibus vel Judais junxerunt.

Item de his quæ se gentilibus vel Judæis junxerunt, in concilio Arelatensi scriptum est : c Puellæ fideles quæ gentilibus junguntur, placuit ut aliquanto tempore a communione separentur. >

Item in concilio Elibertino, cap. 78, de fidelibus conjugatis, si cum Judæa vel gentili mæchaverint, scriptum : c Si quis sidelis, habens uxorem, cum Judea vel gentili fuerit mœchatus, a communione arceatur. Quod si alius eam duxerit, post quinquennium, acta legitima pœnitentia, pcierit Dominicæ

### CAPUT XXVII. De his qui cum Judæis vescuntur.

Item in concilio Elibertino de Christianis qui cum Judais vescuntur scriptum est : « Si vero quis clericus, vel fidelis, cum Judæis cibum sumpserit, placuit eum a communione abstineri, ut debeat emun-

Item in concilio Toletano, cap. 14, scriptum de Judeis: « Suggerente concilio, id gloriosissimus dominus noster canonilus inseri præcepit, ut Judæis non liceat habere uxores, vel concubinas, neque mancipium Christianum in usus proprios comparare; sed filios, qui ex tali conjugio nati sunt, assumendos esse ad baptismum. Nulla officia publica eos opus est agere, per quæ eis occa: io præbeatur pænam Christianis inferre. Si qui vero Christiani ab eis Judaismi ritu maculati sunt, vel etiam circumcisi, non reddito pretio, ad libertatem et religionem redeant Christianam. >

### CAPUT XXVIII.

De his qui uxorem simul ci concubinam habent.

Item de his qui uxorem habent, si concubinam habuerint, in concilio Toletano, cap. 17, scriptum est : « Si quis hallens uxorem fidelis, si concubinam habeat, non communicet. Cæterum is qui non habet uxorem, et pro uxore concubinam habet, a communione non repellatur, tantum ut unius mulicris, aut uxoris, aut concubinæ, ut ei placuerit, sit conjunsinat et ad pœnitentiam revertatur.

#### CAPUT XXIX.

# De conjugatis qui nubere non possunt.

Quod autem interrogasti de his qui matrimonio conjuncti sunt, et nubere non possunt : si ille aliam, vel illa alium ducere possit? non cum auctoritate, sed de quorumdam statutis respondemus, in quibus scriptum est: « Vir et mulier, si se conjunxerit matrimonio, et postea dixerit mulier de viro quod non possit ei nubere a, si potest probare per justum indicium, quod verum sit, accipiat alium. >

#### CAPUT XXX.

De his quæ menstruum sanguinem aliis in cibo vel potu dant; et de his qui magicam artem divinatione et augurio observant.

illa femina quæ menstruum sanguinem suum miscuit cibo vel potui, et dedit viro suo, ut comederet; et quæ semen viri sui in potu bibit; et de ca, quæ testam hominis combussit igni, et viro suo dedit pro infirmitate vitanda: quali pœnitentia sint plectendæ? Ut nobis videtur, tali sententia feriendi sunt, sicut magi et arioli, qui magicam artem exercuisse noscuntur. Nam de his, qui magicam artem exercent, et auguria attendunt, et divinationem observant, Theodori archiepiscopi gentis Anglorum constitutiones habemus, in quibus scriptum est: ( Qui immolat dæmoniis in minimis, unum annum pæniteat; qui vero in magnis, x annos pœniteat. Mulier si qua ponit filiam suam supra tectum, vel in fornacem, pro sanitate febris, vii annos poniteat. Qui ardere facit grana ubi mortuus est, hoc pro sanitate viventium et domus, v annos pœniteat. Si mulier incantationes vel divinationes fecerit, unum annum, vel tres quadragesimas, vel xı. dies, juxta qualitatem culpæ, pæniteat. >

De hoc in concilio Ancyrano, cap. 22, dicitur: « Qui auguria, auspicia, sive somnia, vel divinationes quaslibet secundum mores gentium observant, aut in domos suas hujusmodi homines inducunt, in exquirendis aliqua arte maleficis, aut ut domos suas lustrent; hi, si de clero sunt, abjiciantur; si vero sæculares, quinquennio pœniteant. Qui cibum immolatum comederit, et deinde confessus fuerit, sacerdos considerare debet personam, in qua ætate, vel quomodo edoctus, aut qualiter contigerit, et ita auin onni pænitentia semper, et confessionem omnino, in quantum Deus adjuvare dignetur, cum omni diligentia conservetur. >

### CAPUT XXXI. De sortilegis et auguribus.

Item in concilio Agathensi de sortilegis vel augurium servantibus. scriptum est: « Ne de eo fortasse

· Id est, copulam carnalem habere.

b Hæc verbå addita fuerant ad marginem ab amanuensi, deinde vel a Stewartio, vel alio, in textum inserta. Vidit Baluzius, vir acutæ naris, illa mentem Rabani evidenter impugnare; ideoque expunxit usque ad verba : Superflua est hujusmodi quastio. Non refragatur ipse Mabillon, in prafat. Sac. iv Be-

one contentus. Alias vero vivens, al jiciatur donce A videatur omissum, quod maxime fidem catholicae religionis instat, quod aliqui Sti clerici, sive laici student auguriis, et sub nomine ficto religionis, quas sanctorum sortes divinationis scientiam profitentur aut quarumeunque scripturarum inspectione, futura promittunt. Hoc quicunque cleriens vel laicus detectus fuerit vel consulere, vel docere, ab Ecclesia habeatur extrancus, a

### CAPUT XXXII.

De his qui fornicantur irrationabiliter.

Item in Ancyrano concilio, cap. 15, scriptum es de his qui irrationabiliter, id est cum pecoribus et masculis, fornicantur: « Quotquot ante vigesimum ætatis annum tale crimen commiserint, xvi annos acta pœnitentia communionem mereantur oratio-De his etiam, super quibus interrogasti, id est de B num. Deinde quinquennio in hac communione durantes, tunc demum oblationis sacramenta contingant. Discutiatur vita eorum, qualis tempore pœnitudinis exstiterit, et ita misericordiam consequantur. Quod si inexplebiliter his hæsere criminibus, ad agendam pænitentiam prolixius tempus insumant. Quotquot autem post xx annos ætatis, uxores habentes, in hoc peccato prolapsi sunt, xxv annos pœnitentiam agentes, ad orationis communionem recipiantur. In qua, quinquennio durantes, tunc oblationis sacramenta percipiant. Quod si et uxores habentes, et transcendentes quinquagesimum ætatis annum, ita deliquerint, ad exitum vitæ communionigratiam consequantur. >

> Item in codem concilio, cap. 16: c Eos qui irra-C tionabiliter vixerint, et in lepra justi criminis aliopolluerint, præcepit sancta synodus inter eos orar qui spiritu periclitantur immundo.

#### CAPUT XXXIII.

# De eucharistia.

Quod autem interrogastis, utrum Eucharistia, pos 1 quam consumitur, et in secessum emittitur more ali rum ciborum, iterum redeat in naturam pristina quam habuerat antequam in altari consecraretur\_

[b Ista sententia contraria est sententiis Clemera Lis papæ, et aliorum multorum sanctorum Patrum, anti dicunt corpus Domini non cum cæteris communi lous cibis per aqualiculos in secessum mitti.] Superfluz est dujusmodi quæstio, cum ipse Salvator dixerit in Evangelio : « Omne quod intrat in os, in ventrem ctoritas sacerdotalis circa infirmum moderetur, et D e vadit et in secessum emittitur (Matth). > Sacramentum e corporis et sanguinis, id est d ex rebus visibilibus et corporalibus conficitur; sed invisibilem tam corporis quam animæ esticit sanctificationem [et] salutem. Quæ est enim ratio ut hoc quod stomacho digeritur, et in secessum e emittitur, ilerum in statum pristinum redeat, cum nullus hoc mquam fieri esse asseruerit?

#### nedicti, B.

- In codice Mabillon. legitur : Sacramentum erge d Delendre illæ voces, id est, quæ desunt in cod
- ms. et sensum invertunt. MAB. e Codex Anton. Faurii addit, ut stercus. Mas. Annal. T. IV, p. 628.

et sanguinis Domini non rite sentientes, dixerunt : Hoc ipsum corpus e, et sanguinem Domini, quod de Maria Virgine natum est, et in quo ipse Dominus. passus est in cruce, et resurrexit de sepulcro b..... cui errori quantum potuimus, ad Egilum abbatem scribentes, de corpore ipso quid vere credendum sit aperuimus. Dicit enim de corpore et sanguine suo ipse Dominus in Evangelio: « Ego sum panis vivus, qui de cœlo descendi; si quis manducaverit ex choc pane, vivet in æternum. Caro enim mea vere cest cibus, et sanguis meus vere est potus. Qui mane ducat meam carnem, et bibit meum sanguinem, c habet vitam æternam. > Hanc ergo vitam non habet, qui illum panem non manducat, nec istum sanguinem bibit. Nam illam temporalem vitam sine illo B homines utcunque in hoc sæculo habere possunt, qui non sunt per fidem in corpore ejus; æternam vero nunquam, quæ sanctis promittitur. Ne autem putarent sic in isto cibo et potu, quem carnaliter suenunt, et spiritualiter non intelligunt, in side promitti ▼itam æternam : ut, qui eam sumerent, nec anima, anec corpore morerentur, huic cogitationi dignatus est occurrere. Nam cum dixisset, Qui manducat carpem meam, et bibit meum sanguinem, habet resuscitabo eum in novissimo die, vut habeat inwerim, secundum spiritum, vitam æternam. In no-🕶 ssimo ergo die, quando anima incorruptum corpus Execipiet, tunc anima et corpus cuiuscunque sancti. unum sociata, habebunt vitam æternam, quia adunantur simul caput et membra, et sic totum cor-Christi gaudebit in perpetuum. Caro enim mea

· Cod. Ant. Faurii addit, essc. MAB.

b Lacuna hic est in ms. exemplari Canisii, sed

Nam quidam nuper, de ipso sacramento corporis A e vere est cibus, et sanguis meus vere est potus. sanguinis Domini non rite sentientes, dixerunt:

Cum enim cibo et potu id appetant homines, ut non esuriant, neque sitiant, hoc veraciter non præstat, nisi iste cibus et potus, qui cos a quibus sumitur immortales et incorruptibiles facit; id est societas ipsa sanctorum, ubi pax erit, et unitas plena atque perfecta.

#### CAPUT XXXIV.

c De restitutione Ebonis episcopi. 🕏

De Ebonis autem Rhemensis episcopi depositione atque restitutione non necesse esse æstimo tuæ interrogationi respondere. Videant illi qui hoc egerunt, utrum juste an injuste hoc fecerint. Ego, dum in episcopatu Moguntiensis Ecclesiæ indignus constitutus sum, inveni eum in Hiltineshaim 4 in Saxonia episcopalem sedem habere. Nec eum prohibui præsulis officium gerere, quia audivi, ab Apostolica sede in locum suum restitutum esse. Sicque ad finem vitæ in suo officio remansit. Rogantibus autem quibusdam fratribus, Hinemaro episcopo [Rhemensi] nuper pro hoc ipso epistolam direxi, quia audivi eum, illos quos Ebo post restaurationem suam consecravit, a sacerdotali atque clericali officio removisse. Postquam autem mihi inde responsum opportunum redditum fuerit, tibi intimare curabo.

Hæc igitur tibi, sancte frater, juxta postulationem tuam ad interrogata, quantum ægritudo infirmi corporis mei sinebat, et commoditas temporis permisit, juxta sanctorum canonum instituta et sanctorum Patrum sententias, respondere curavi. Tu autem, qui sospes cs, et multorum librorum copiam acquirere et legere vales, si quid melius et congruentius invenire poteris, meæ parvitati in epistolari scriptura intimare non graveris.

altari. B.

· Hæc addita sunt Pænitentiali. B.

d Vulgo Hildesheim.

# **BEATI RABANI MAURI**

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

# **COMMENTARIORUM IN EZECHIELEM**

LIBRI VIGINTI. (ANNO 842.)

### EPISTOLA LOTHARII AUGUSTI AD RABANUM.

luclytus orthodoxus Lotharius Augustus suo Ra- D loqui non valent; omnes expetit, universos invitat, sano Mauro salutem.

Desideranti mihi tuo alloquio mutui reddere alloqui officia, vulgari tumultu cæsis auribus circumseptus, facundiæ horror arcet, fateor, cogit dilectionis ardor, et prærogativo suffragio delitum persolvo. bat vires animi charitas diffusa Dei: suggerit enim verha loquentibus illisque donat edere sermones qui loqui non valent; omnes expetit, universos invitat, et illis occurrit ætatibus quæ vota dicere non sapiunt. Absentia nostra desiderium tuum non coarctet, quod quamvis corporeus induetur [Forte, negetur] aspectus, amplitudinem mentis oculorum visus non coangustat, si subito translatu rapitur in animo; sed ingenti amplitudine spatians, absentiam corporalem spiritali repræsentat officio: quomodo pure diligen-

tium vestes affectus peregrinari (sic). Et ideo flagita- A invenitur, ad locum usque Threnos finitos cum oramus ut desidérium tuo in corde nostra de præsentia crebro augeatur; et tu a conspectu tuo non procul elongatus, animo devoto in tuo semper manens, cunctipotentem Dominum infatigabiliter obsecret vestra assidua flagitatio, nostra pro incolumitate animi. conjugis prolisque, ut represso luctu, concesso regno simul cum honis lætemur : regnum est enim regnoque sæculi longe præstantius, ubi jam non adversi aliquid contingit unde mœrore affligaris, sed perenni gaudio exsultabis: boc judicium est verum ad victoriamque perventum. Alii conferunt ex devotione sidei suæ parva vel magna, tu conclusisti muneribus tuis nobis maximum librum ducis nobilissimi Jesu Nave, qui typum veri regis æterni Jesu Christi præferebat, ut victoriam valemus accedere, nisi Domino virtutum adhæreamus. Optandum vero nobis est, et votis omnibus ambiendum, sub tali magistro victricem tolerare militiam peragendam triumpho illius. Hæc est ergo forma certandi consummatique cursus obtinendæ victoriæ, quæ et formam terrenæ conditionis exsuperat, et ultra corpulentiæ facultatem gratia divini Spiritus erigitur. Beatitudinis tuæ promissio et de divinis aliis libris expositio, ut portator nobis retulit, quærenda nobis via est, et sic quæramus ut siti nostræ non differas Genesis initium libri usque viam ligni vitæ secundum litteræ sensum, a jungas opes, facies, voluntates tuas cum Bedæ, dum quod alter desideravit, uterque proficiat. Jeremiæ sermones, in quibus magni interpretis Hieronymi expositio non C teponenda.

tione, rogo ut spiritali sensu exponas. Ezechiel vere in ultima visione, ab eo loco in quo papæ beatissimi Gregorii homilize terminantur, usque ad finem prophetiæ, in qua nostri interpretis sensus juxta anagogen rimantur, etiam ethicam quam quærimus tua largitio aperiat. Appende beneficia quæcunque largiris, æquatisque lancibus ea quæ redhibentur examina. Si partem receperis, habebis in residuo debitorem; si totum creditor esse desiisti, quanto melius est utrumque prospicere quod et sortem repleat et usuram multiplicet, aliud in præsenti, aliud in futuro quod perire non possit. Placet, inquam, habitatio tua nobis, si creditur ab omni jactantia aliena. Plus enim interiorem hominem rustica montium Jesum comitemur armati, nec aliter ad capessendam B solitudo, quam regalis urbium pulchritudo delectat; ubi nulla liventis invidia tranquillum pectus hilari mentitur intuitu, nec fucati sermonis adumbrata blanditiis artifici scelere mutua fabricatur astutia. Juvat animum quidquid adjacet obtutu interiore percurrere: modo de profundis oculos elevare, modo despicere convallia de supernis, tantoque flagrantius ad altiora protendere, quanto cupidius ad alta pervenerit. Vale in Domino, et memento petitionum nostrarum quæ insertæ sunt in duabus epistolis, ut solertia tua tribuat quod benignitas petit, ut propter diuturnitatem temporis, obnixe imploramus, a moderatione tarditatis memoria tua non discedat. Duas tibi epistolas misi, quarum una est legenda tantum, hæc vero altera et legenda, et in libro operis tui an-

· Locus corruptus.

## PRÆFATIO

## AD PRÆDICTUM PRINCIPEM RESCRIPTA.

Domino serenissimo et excellentissimo imperatora LOTHARIO Augusto, RABANUS, minimus servorum Dei, æternam in Christo optat salutem.

Quantum vos animi mei intentio diligat, Deus testis est; quia et hic vobis semper prospera adesse, D et in futura vita æterna bona succedere desidero; ct hoc oro assidue ut omnipotentis Dei clementia hic vos a cunctis hostibus protectos diu servet incolumes, et in regno cœlesti simul cum sanctis suis eternæ beatitudinis efficiat participes. Unde etiam voluntatem habeo juxta petitionem vestram et secundum tenorem epistoke quam mihi misistis, voto vestro satisfacere, et quidquid in studiis sacrarum litterarum vel tractatibus divinarum Scripturarum, divina gratia largiente, laborare potuero, vestræ præsentiæ potissimum dirigere : ut habeatis illud, et simul cum vestris eruditis doctoribus examinantes, quidquid ibi inveneritis bene et congrue dictum, ejus gratiæ hoc deputetis a quo est omne bonum; si quid vero aliter quam regula veritatis doceat ibi positum

vobis videatur, hoc etiam mihi citius intimare curetis, ut aut errorem meum corrigam, aut si obscurius dictum sit, planius dicam. Sic enim laboris mei fructum consequar, si illis utilis erit qui eo uti elegerint. Quod autem in epistola vestra subjunxistis tres petitiones simul ponendo, hoc est, ut historicum sensum in exordio Genesis vobis explanarem, et de tractatu beati Hieronymi in Jeremiam prophetamid quod post sextum librum expositionis ejus usque ad finem restat supplerem, feci quantum potui. Et expositionem in librum Genesis condens, sensum in eo historicum nec non et allegoricum opportunis locis juxta sanctorum Patrum documenta, quantum satis credidi, explanavi. Si quis autem majora quærat, legat libros beati Augustini de Genesi ad litteram, et ibi sufficienter omnia exposita inveniet. Expositionem vero in Jeremiam, quantum ex sanctorum Patrum sententiis explanatam inveni, et quantum ex proprio sensu conjicere valui, jam vobis inviginti libris comprehensum transmisi. Quod vero

tertio loco postulastis de Ezechiele in præsenti opus- A bam, et corum sententias prout ipsi cas protulerant culo, prout infirmitas corporis et parvitas ingenii sinit, confectum habetis; feci enim non quasi successor papæ Gregorii et prædicator plebis Dei, supplendo hoc quod ille homiliarum conditione populum docens inchoavit, et tamen usque ad finem prophetæ non perduxit: sed quasi imitator et discipulus, non solum ipsius memorati papæ, sed et aliorum sanctorum doctorum vestigia sequendo. Condens opus quod rogastis, non tantum in extremam partem, sed in totum prophetam, et singulorum doctorum sententias, quorum dicta legi per singula loca, simul cum nota nominum corum, posui. Quod autem mihi insuper divina gratia investigare concessit, simul interposni. Et sicut Jeremiæ tractatum in viginti libris petens lectorem ut non tædiose accipiat prolixitatem hujus operis, sed legat inde ea quæ sibi elegerit, si totum legere despexerit, sciens quod non inconsulte, sed magis utiliter hoc fecerim. Quia si ultra modum brevitati studens, ea quæ sancti doctores necessaria legentibus fore judicabant, intacta præterirem, forsitan scire volentibus difficultatem prophetici libri magis nocercin quam prodessem: non enim omnia quæ inde exposita reperi hic posui, sed tantummodo ea quæ inde necessaria fore judicavi. Septuaginta vero editionem in plerisque locis omisi, ubi eam videlicet ponere non necessarium arbitrabar, præceptum beati Hieronymi in hoc ipso observans, qui de interpretum disceptatione in libro primo tractatus in Isaiam prophetam, ita dicit : « In expositione sanctarum Scripturarum veritatem debemus sequi, non contentionem; , qui et in tractatu Ezechieliş ita ait: « Lectorem admoneo ne translationum diversitate turbetur, sed ut in præsenti loco in mensuris templi Hebraica veritate contentus sit. > Nec etiam illud silendum arbitror, quod quibusdam narrantibus comperi, quosdam sciolos me in boc vituperasse quod excerptionem faciens de sanctorum Patrum scriptis, eorum nomina prænotarem, sive quod aliorum sententiis magis invisus [Forte, innixus] essem, quam propria conderem; quibus ad hoc facile respondere possum : quid enim peccavi in hoc quod magistros Ecclesiæ veneratione dignos judica-

opportunis locis simul cum nota nominum eorum in opusculis meis interposueram? Magis enim mihi videbatur salubre esse ut humilitatem servans sanctorum Patrum doctrinis inniterer, quam per arrogantiam, quasi propriam laudem quærendo, mea indecenter proferrem, quando hoc summæ humilitatis exemplar et magister ipse Dominus faciendum quodammodo suo exemplo docere videatur, qui in Evangelio contra Judxos incredulos et vituperatores suos disputans ait (Joan. vii) : Qui a semetipso logu tur, propriam gloriam quærit; qui autem quærit gloriam ejus qui misit illum, hic verax est, et injustitia in illo non est. Unde nobilissimi doctores, heatus videlicet Hieronymus, atque Augustinus, nec non ct consummavi, sic et istum eo lem numero terminavi, B alii similiter, inveniuntur non solum sacrorum librorum testimoniis sua scripta probare, sed etiam præcedentium Patrum dictis suas sententias roborare; quatenus eo acceptiora eorum opuscula legentibus forent, quo certiora ac firmiora per idoneos testes ca esse considerarent. Illi enim qui laudem quærunt, et se ab hominibus videri appetunt, dictent vel scribant quidquid voluerint, et laudatores suos atque adulatores undecunque possint sibi acquirant : Mihi autem adharere Deo omni tempore vitæ meæ bonum est, et ponere in Domino Deo spem meam. Ut annuntiem omnes laudes ejus in portis filiæ Sion (Ps. LXXII); in illis videlicet portis de quibus scriptum est : Beati qui ambulant in semitis vitar, et per portas introeunt in civitatem (Apoc. xxII); quatenus perveniant ad illas portas Jarusalem cœlestis, de quibus per Psalmistam dicitur : Lauda, Jerusalem, Dominum, lauda Deum tuum, Sion, quoniam confortavit seras portarum tuarum, benedixit filios tuos in te (Psal. CXLVII). Quod illo tempore accidit quando sponsus intraverit, sicut in Evangelio de virginibus legitur: Et quæ paratæ erant, intraverunt cum eo ad nuptias, et clausa est janua (Matth. xxv). Clausa scilicet non ad custodiæ pænam, sed in beatitudinem sempiternam, quia nec inde quisquam ulterius exibit, nec aliquis postea novus intrabit. Vitam vestram longævam et diu incolumem Deus omnipotens æterna beatitudine consummare dignetur!

## INCIPIUNT

# COMMENTARIA IN EZECHIELEM.

# LIBER PRIMUS

## CAPUT PRIMUM,

Visio quatuor an malium; visio rotarum; visio throni Dei et imaginis Dei super thronum.

· Et factum est in tricesimo anno in quarto mense in quinta mensis. > (Greg.). Usus propheticæ locu-

D tionis est, ut prius personam, tempus, locumqua describat, et postmodum mysteria dicere prophetiæ incipiat, quatenus ad veritatem solidius ostendendam, ante historiæ radicem figat, et post fructus spiritus per signa et allegorias proferat. Ezechiel itaest in tricesimo anno, in quarto mense, in quinta de mensis. > Locum quoque denuntians adjungit. · Cum essem in medio captivorum juxta fluvium · Chobar, aperti sunt cœli, et vidi visiones Domini. > Tempus eliam captivitatis insinuat subdens:

In quinta die mensis ipse est annus quintus c transmigrationis Joachin. ) Qui ut bene personam indicet, etiam genus narrat cum subditur : « Et factum est verbum Domini ad Ezechiel filium Bozi « sacerdotem. » Sed prima nobis quæstio oritur, cur is qui nihil adhuc dixera!, ita exorsus est dicens: « Et factum est in tricesimo anno; » et namque sermo conjunctionis est, et scimus quia non conjungitur sermo subsequens, nisi sermoni præcedenti. Qui igitur nihil dixerat, cur dicit, e et factum est, B chin, id est Jechoniæ, dicatur prima transmigratio; Secum non sit sermo cui hoc quod incipit subjungat? Qua in re intuendum est, quia sicut nos corporalia, sic Prophetæ sensus spiritalia aspiciunt, eisque et illa sunt præsentia, quæ nostræ ignorantiæ absentia videntur. Unde fit ut in mente Prophetarum ita conjuncta sint exterioribus interiora, quatenus simul utraque videant simulque in eis fiat, et intus verbum quod audiunt, et foras quod dicunt. Patet igitur causa, cur qui nihit dixerat inchoavit, dicens: c Et factum est in tricesimo anno, , quia hoc verbum quod foris protulit, illi verbo quod intus audierat conjunxit. (Hieron.) Tricesimus annus non ut plerique existimant ætatis prophetæ dicitur, necnon jubilæi qui est annus remissionis, sed a duodevicesimo anno Josiæ regis Juda, quando inventus est liber Deuteronomii in templo Dei usque ad quintum captivitatis annum Joachin cognomento: Jechoniæ, qui cum matre ductus est in Babylonem, et cum Daniele tribusque pueris et Ezechiel : quæ est tribus Juda prima captivitas, quando stillavit ira Dei super Jerusalem. Secundum ἀναγογών vero præfiguratur Dominus atque Salvator, qui triginta annos natus venit ad baptismum, quæ in homine perfecta ætas est. Unde et in Numerorum volumine juxta Hebræos, non, at in Septuaginta continetur, a vicesimo quinto actatis anno, sed a tricesimo incipiunt sacerdotes in templo ministrare. In quod signum præcessit et Joseph, quando in Ægypto esurienti populo frumenta largitus est, et Joannes Baptista venit ad fluenta D captivantes trahebant. Sed expositionis sermo ad Jordanis, prædicavitque baptismum pænitentiæ. Quodque scriptum est, c in quarto, pendente senteatia, subauditur mense, statim enim sequitur, e in quinta mensis. Daod ut manifestius fieret, supra addidere Septuaginta: c Cum essem in medio captivorum juxta fluvium Chobar, aperti sunt cœli, et vidi visiones Dei, in quinta mensis ipse est annus quintus transmigrationis Joachin. > (Hieron.) Captivum sedisse populum super flumina Babylonis David prophetat in spiritu: ( Super flumina, ) inquiens, e Babylonis, ibi sedimus et slevimus (Psal. cxxxvII). Chobar autem aut nomen est fluminis, aut certe juxta interpretationem suam, qua in grave vertitur. Tigrim significat et Euphratem, et omnia magna

que actatis sux tempus indicat, dicens : e Et factum A et gravissima flumina, que in terra Chaldworum esse perhibentur, apertosque cœlos, non divisione sirmamenti, sed fide credentis intellige, eo quod cœlestia sint illi reserata mysteria. Unde et in baptismate Salvatoris quando Spiritus sanctus in specie columbæ descendit super eum, apertos cœlos legimus. Quibus reseratis panduntur visiones Dei; non una visio sed plures, dicente Domino per prophetam: « Ego visiones multiplico, et in manibus Prophetarum assimilatus sum (Osee x11). > Istæ sunt visiones quas omnis Ezechielis prophetia contexuit, significantiusque juxta Hebræos et cæteros interpretes transmigratio dicitur Joachin et non captivitas, quod Septuaginta transtulerunt. Non enim captus urbe superata, sed voluntate se tradens ductus est in Babylonem. Igitur Joadechiæ autem secunda vel extrema captivitas. (Greg.) Sed ipsa Hebræa verba multum nobis ad mysterium interpretandum valent. Nam Chobar interpretatur graritudo, vel gravitas; Ezechiel, fortitudo Dei; Buzi, despectus vel contemptus; Chaldæi, captivan:es, vel quasi demones. Venit ergo Ezechiel juxta fluvium Chobar, quia fortitudo Dei per incarnationis suæ mysterium propinquare dignata est peccatorum suorum pondera portanti generi humano, quod ab ortu suo quotidie defluit ad mortem, sient de illo per Psalmistam dicitur : « Et erit tanquam lignum quod plantatum est secus decursus aquarum (Psal. 1). Juxta decursus quippe aquarum plantatus, quia juxta lapsus incarnatus est defluentium populorum; fortitudo ergo Dei ex contemptu vel despectu nascitur, quia redemptor noster humanitatem assumere ex populo perdito et contempto dignatus est. Venit ergo in terram Chaldæorum. Chaldæi interpretantur, ut diximus, captivantes vel quasi dæmones. Iniqui etenim qui et ipsi iniquitates perpetrant, et ad iniquitatem alios suadendo trahunt, nimirum captivantes sunt, qui recte quoque et quasi dæmones interpretantur, quia hi qui et alios ad iniquitatem suadendo pertrahunt, in semetipsis ministerium dæmonum ad iniquitatem suscipiunt, quamvis dæmones per naturam non sint. Venit ergo fortitudo Dei in terra Chaldæorum quia inter eos unigenitus patris apparuit, qui et in semetipsis ad peccatum defluxerant, et ad peccata alies Prophetæ nunc personam redeat. Et facta est super eum ibi manus Domini. » (Hieron.) Ut cernere visiones Dei et intelligere possimus, manu et fortitudine Del super nos opus est. In qua manu et brachio eductus est populus Israel de Ægypto. Cujus fortitudinis partem etiam magi intellexerunt, dicentes: Digitus Dei est hic (Exod. viii). > Et Salvator in Evangelio: «Si ego in digito Dei ejicio dæmonia(Luc. x1): > pro quo in altero Evangelio scriptum est: = «Si ego in spiritu Dei ejicio dæmonia (Matth. xII).» 🕳

> Et vidi et ecce ventus turbinis veniebat ab aquic lone, et nubes magna et ignis involvens, et splendur in circuitu ejus. > (Greg.) Intuendum nobis est quezsit in Prophetæ verbis ordo 'ecutionis. Qui enim su

visiones Domini, > postea tanquam si de alio narraret adjungit: « Et facta est super eum ibi manus Domini. . Ac deinde quasi ad se revertitur et dicit : · Et vidi, et ecce ventus turbinis veniebat ab aquilone. Duid est hoc quod modo Ezechiel loquitur, modo de Ezechiele? si per totum diceret de se, quæstio non esset; si per totum diceret, quasi de alio, nihilominus quæstio non fuisset. Quid ergo est hoc quod sic variatur sermo propheticus, ut modo Propheta de se loquatur, modo autem de ipso quasi alius loqui videatur? Sed sciendum est quia hi qui prophetiæ spiritu replentur per hoc quod aperte nonnunquam loquuntur de se, et nonnunquam sic de se verba tanquam de aliis proferunt, indicant, quia non propheta, sed Spiritus sanctus loquitur per pro- B daram provinciam et urbem Jerusalem esse capienphetam. Pro co ergo quod per ipsos sermo fit, ipsi loquintur de se, et pro eo quod aspirante sancto Spiritu loquuntur, idem sanctus Spiritus per ipsos loquitur de ipsis, Veritate attestante, quæ dicit: · Non enim vos estis qui loquimini, sed Spiritus Patris vestri qui loquitur in vobis. > Ilinc etiam Moyses ait : c Erat Moyses vir mitissimus super omnes homines qui morabantur in terra. Dui enim non dicit eram, sed erat, profecto aperte indicat, quia is qui per illum de illo loquebatur, alius erat. Hinc Joannes ait : « Vidi illum discipulum, quem diligebat Jesus (Joan. ult.).. Unde et Paulus ut non se esse qui loquebatur ostenderet, dixit : « Si experimentum quaritis ejus qui in me loquitur Christus (11 Cor. x111). > Quia igitur in locutione prophetica alter est C qui præsidet, alter qui obsequitur, cum de se ipso Propheta loquitur persona obsequentis est, cum vero per Prophetam Spiritus loquitur, de Propheta sublimitas præsidentis ostenditur. Recte ergo et tanquam de alio dicitur, c facta est super eum ibi manus Domini, > Et de se protinus adjungit :

e Et vidi, et ecce ventus turbinis venichat ab aquilone. > (Hieron.) In consolationem populi transmigrantis et revelationem sententiæ Dei Propheta videt maximam visionem. In cujus interpretatione onmes synagogæ Judæorum mutæ sunt, ultra hominem esse dicentium et de hac, et de ædificatione templi, quod in ultimo prophetiæ hujus scribitur aliquid velle conari. Nos autem quæ a majoribus accepimus, et juxta modulum ingenioli nostri spiritalibus spiritalia D comparantes, suspicari magis possumus, quam explanare, a benevolis fidelibusque lectoribus veniam deprecantes, ut temeritati, imo sidei nescienti mensuram suam, faveant, magis quam irascantur. Ac brimum sciendum spiritum auserentem sive adtolentem, quem nos juxta Aquilam interpretati sumus eventum turbinis, et juxta Symmachum et Theodotionem, flatum ac espiritum tempestatis, > ab ali s in bonam, ab aliis in contrariam partem accipi. Verbum enim Hebraicum rhua pro locorum qualitate, vel spiritus, vel anima, vel ventus accipitur. Spiritus ut ibi: « Emitte spiritum tuum, et creabuntur (Psal. cm). Anima: C Egredietur spiritus ejus, et

perius de seipso dixeraf: ( Aperti sunt cœli, et vidi A revertetur in terram suam (Psal. extv). > Ventus: In spiritu vehementi confringens naves Tharsis (Psal. xLvn). > Et alibi : c Ignis, sulphur et spiritus procellarum pars calicis corum (Psal. x). > Qui ventum et flatum tempestatis legunt, hoc sentiunt, iram et furorem Dei venire a Babylone, id est, Nabuchodonosor, et Jerusalem post sex annos hujus visionis esse capiendam. Cernitur enim visio quinto anno transmigrationis regis Joachin, qui et Sedechiæ regnanti in Jerusalem quintus erat, quem cum legimus post sex similiter annos, id est, anno undecimo imperii sui urbe capta ductum in Babylonem. His ergo qui habitabant propter flumen Chokar, et sponte se regi tradiderant, revelatur quod benefecerint obedire sententiæ Dei. In brevi enim et Judam. Quodque nubes magna describitur, intelligamus eam imbres eversionum super Judæam pluviasque allisionum portare. Involutus ignis monstrat ventura supplicia et captivitatis mala. Splendorque in circuitu ejus, > significat Dei aperta judicia. Qui autem in contrariam partem sentiunt, hoc est bonam, spiritum auferentem sive extollentem, Spiritum sanctum intelligent; qui auferat ab hominibus vitia atque peccata, sive jacentes adtollat ad sublimia, faciatque recedere ab aquilone vento frigidissimo, a quo exardescunt mala super onnem terram. Et in Jeremia olla illa terribilis a facie aquilonis accenditur. Nubem quoque magnam ad personam Christi referunt, qui venit in Ægyptum hojus sæculi super nulem levem; magnamque proprie dici ad comparationem minorum, Prophetarum videlicet et Apostolorum omniumque sanctorum, de quibus scriptum est : e Et veritas tua usque ad nubes (Psal. xxxv). > Et, e mandabo nubibus ne pluant super Jerusalem imbrem (Isa. v). > Et alibi: ( Nubes pulvis pedum ejus (Nahum. 1). > Etiterum : « Nubes et caligo in circuitu ipsius (Psal. xevi). . Ignem quoque micantem et splendorem in circuitu ejus, > juxta illud accipi quod scriptum est: ( Deus ignis consumens est (Deut. 1v), ) ad quein mittendum super terram Salvator venisse se dicit (Luc. xn), et in nobis omnibusque credentibus ardere desiderat, qui cum terrorem peccatoribus inferat atque supplicia, tamen splendore rutilet, et lumine ac fulgore sit plenus, ideirco nos excoquens ut puris atque purgatis tribuat lætiora. (Greg.) Bene autem maligni spiritus immissio e ventus turbinis , appellatur. Turbo quippe ædificium quod tangit, concutiendo subruit. Et omnis antiqui hostis tentatio quæ agitur in mente, ventus est turbinis. quia concutiendo per desideria ab statu suæ rectitudinis evellit. Sed nos ista reticentes, quæ humano generi erunt ab hoste callido in fine ventura, ad solam Judæam ex qua Propheta fuit, et cujus perditionem prophetando conspicit, verba vertamus. Quæ incarnato Domino tanto gravius ab aquilone ventum turbinis pertulit, quanto a sua rectitudine concussa cadens, per torporem mentis in perfidia frigida remansit. Ventus ergo turbinis ab aquilone ventt, cum

vitam Judaici populi malignus spiritus in tentatione A ad claritatem crescit, aurum vero a suo fulgore palconcussit. Ubi et recte additur : « Et nubes magna. » Quia quanto plus quisque exarsit incredulitate, tanto amplius obcæcari meruit ignorantiæ suæ caligine. Reden:ptorem quippe humani generis quem in lege ac prophetis intelligentes exspectaverant, videntes negabant. Unde actum est ut eorum mens magna ignorantiæ suæ nube tegeretur; ne hunc post inquirentes agnoscerent, quem prius et denuntiare poterant etamare renuchant. Ignis enim nomine, cum per significationem dicitur, aliquando Spiritus sanctus. aliquando autem mentis malitia designatur. De bono enim igne scriptum est : « Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut accendatur? (Luc. x11). > lanis quippe in terram mitiitur, cum per ardorem sancti Spiritus afflata terrena mens, a carnalibus B suis desideriis concrematur. De malo autem igne dicitur : ( Et nunc ignis adversarios consumet,) quia cor pessimum ex sua malitia tabescit. Sicut autem ignis amoris mentem erigit, ita ignis malitiæ involvit; quia et sanctus Spiritus cor quod replet elevat, et ardor malitiæ ad inferiora semper incurvat. Judæa igitur nube suæ ignorantiæ cæcata, quia mox ad persecutionis nequitiam erupit, igne suo involuta est, quæ in obligatione se nequitiæ per camdem ipsam crudelitatem, qua exarsit, implicavit. Nubem itaque sequitur eignis involvens, o quia in eis excitatem mentis secula est crudelitas persecutionis: « Si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent (I Cor. 11). Sed iste ignis alibi exarsit atque alibi splenduit. Nam subditur : c Et splendor C in circuitu ejus. Dum en m persecutio in Judæa agitur, sancta Apostolorum prædicatio, in universo mundo dispersa est, sicut ipsi dicunt: « Vobis missum fuerat verbum Dei, sed quia indignos vos judicastis, ecce imus ad gentes (Act. xiii). De crudelitate ergo malitiæ, quæ mentem Judææ concremavit, omnipotens Deus lucem gentibus sparsit. Quia per hoc quod illa redemptorem suum ac membra ejus persecuta est, sanctis Apostolis per diversa dispersis; nos qui in Judææ circuitu positi in tenebris fuimus, dono cœlestis gratiæ splendorem veri luminis videmus. Unde scriptum est : « Sedentibus in tenebris et in umbra mortis, lux orta est eis (Isa. 1x). > Iste itaque ignis malitiæ, qui a Judæorum cordibus arsit in persecutione, prinsquam sanctos Apostolos sec. D viendo affligeret, in ipso se exercuit auctore ac redemptore generis humani. Unde et subditur : « Et de medio ejus quasi species electri, id est de medio ianis. , (Hieron.) Ergo sentiendum quod in medio ignis et tormentorum Dei electri similitudo sit, quod est auro argentoque pretiosius; ut post judicium atque tormenta quæ patientibus tristia videntur et dura pretiosior electri fulgor appareat, dum providentia Dei omnia gubernantur, et quæ putatur pæna medicina est. (Greg.) Quid electri specie nisi Christus Jesus, mediator Dei et hominum designatur? Electrum quippe ex auro et argento est. In eleciro dum aurum argentumque miscetur, argentum

lescit; illud ad claritatem proficit, hoc a claritate temperatur.

Quia igitur in unigenito Dei Filio naturæ divinitatis unita est natura nostra, in qua adunatione, humanitas in majestatis gloria excrevit, divinitas vero a sui fulgoris potentia, humanis se oculis temperavit : per hoc quod humana natura clarior facta est, quasi per aurum crevit argentum. Et quia divinitas a fulgore suo nostris est aspectibus temperata, quasi aurum nobis palluit per argentum. Illa enim natura immutabilis, quæ in se manens innovat omnia, si ita ut est nobis apparere voluisset, fulgore suo nos incenderet potius, quam renovaret. Sed claritatem suæ magnitudinis temperavit nostris oculis Deus, ut dum nobis ejus claritas temperatur, etiam nostra infirmitas per ejus similitudinem in ejus luce claresceret, et per acceptam gratiam, ut ita dicam, suæ habitudinis colorem mutaret. Quasi electrum ergo in igne e Deus homo factus , in persecutione. Quod si quis hæc quæ de primo Domini adventu diximus, etiam de secundo velit accipere, celeri est assensu sequendus. Quin sæpe prophetiæ spiritus in uno quod loquitur, multa simul intuetur. Ventus enim turbinis ab aquilone venit, quia nimirum causa peccatorum exigit. ut districti judicii concussio omnia simul elementa perturbet. Terror enim perturbationis ultimæ inde venire dicitur unde generatur. Nam quia ad feriendas frigidas peccatorum mentes judicium perturbationis ultima agitur, recte ab aquilone ventus turbinis venire perhibetur. Quæ videlicet concussio apte ventus turbinis dicitur; quia in illa die conctorum qui tune in carne mortali inventi fuerint, in pavore nimio corda commovebantur. Gam eann cæperat napleri quod scriptum est, «Sol obscurabitur, et luno non dabit lumen suum, et stellæ cadent de cœlo, et virtutes colorum commovehuntur (Matth. xxiv), quie mens crit hominis æterni judicis sententiam non formidantis? Ibi enim tune cuneta simul peccata ante oculos redeunt. Ibi omnia quæ cum dilectione acta sunt ad memoriam cum pavore revocantur. lbi caligo cogitationis miseræ ex pæna proximæ damnationis. Unde et subditur : « Et nubes magna. » Tunc quippe ex peccatorum memoria sensum mentis deprimit caligo cæcitatis, cum unigenitum Dei filium in forma divinitatis conspicere reprobi non permittuntur. e Videbunt enim in quem transfixerunt (Joan. xix). Et, e tollatur impius ne videat gloriam Dei. ) Ubi et aperte subditur, « Et ignis involvens. ) Quia videlicet ignis ille judicii qui cœlum, aerem et terram concremat, peccatores jam in sua superbia non permittit erigi, sed involvit, quos procul dubio in pænæ suæ damnatione confringit. • Et splendor in circuitu ejus. > Quia e sicut fulgur exit ab oriente, et paret usque in occidentem, ita erit adventus filii hominis (Matth. xxiv), > ubi nullus tutus a judicio in sua mente latere permittitur, quia ipso judicis fulgore penetratur, de quo mox judice subditur. e Et de medio ejus quasi species electri, »

D

changelis omnibusque virtutibus præsidens Redemptor noster qui velut in electri similitudinem unus ex utraque natura et Deus permansit in patre et ad redemptionem nostram factus est mortalis cum hominibus: in suo tunc terrore videbitur, eique ignis judicii in reproborum vindicta famulabitur. Hinc enim scriptum est: Dies Domini declarabit, quia in igne revelabitur (I Cor. 111). Hinc Psalmista ait: · Deus manifestus veniet, Deus noster et non silebit. Ignis in conspectu ejus ardebit, et in circuitu ejus tempestas valida (Psal. xLix). Hinc Petrus apostolus dicit : « Adveniet dies Domini ut fur, in quo cœli magno impetu transibunt, elementa vero ignis ardore solventur (II Petr. 111).

· Et in medio ejus similitudo quatuor animalium. B · Et hic aspectus eorum. Similitudo hominis in eis. (Hieron.) In medio ejus. > Subauditur quidem . electri, sed melius hunc ignem intelligimus qui credentibus lumen, incredulis supplicium est. In hujus ergo ignis medio erat similitudo quatuor animalium. similitudo non natura, quatuorque animalium quæ postea dicuntur quadriformia, una similitudo est homiais, ut omnia in mundo rationabilia demonstrentur: (Faciamus enim hominem ad imaginem et similitudinem nostram (Gen. 1). Imago autem et similitudo Dei non est corporis forma, sed mentis, descripta ad similitudinem veræ imaginis Christi, qui est imago Dei invisibilis. Hec rationales naturæ in quatuor versantur locis. Sive propter quatuor cardines mundi, quibus orbis includitur, sive propter C quatuor loca cœlestium et terrestrium et infernorum et supercœlestium. De quibus et Paulus apostolus loquitur: « Ut in nomine Jesu omne genu flectatur, coelestium, terrestrium et infernorum (Philip. 11). > De tribus Pauli testimonium est. Videamus et quartom. Laudate Deum, cœli cœlorum, et aqua quæ super cœlos est laudet nomen Domini (Psal. CXLVIII). Rursumque ab Apostolo dicuntur cœlestia et alia supercœlestia. Nam quia in die judicii tunc sancti omnes, qui mundum perfecte reliquerunt judices veniunt, apte mox subditur:

Et in medio ejus similitudo quatuor animalium. (Greg.) Quid enim per quatuor animalia, nisi quatuor Evangelistæ signantur. Nec immerito per evangelistas quatuor perfectorum omnium numerus exprimitur. Quia omnes qui in Ecclesia mo lo perfecti sunt, perfectionis suæ rectitudinem per corum Evangellum didicerunt. In medio enim ejus similitudo quatuor animalium. Quia illi tunc ejus corpori uniti, ejus majestati conjuncti, et simul facti cum eo judices videbuntur, qui modo perfecta opera juxta evangelica præcepta secuti sunt. Hinc est enim quod ipsis sanctis apostolis dicitur: « Vos qui secuti estis me in regeneratione cum sederit filius hominis in sede majestatis suæ, sedebitis et vos judicantes duodecim tribus Israel (Matth. xix). > Hinc Isaias ait : · Dominus ad judicium veniet cum senioribus populi sui (1sa. 111). > Hinc Salomon de Ecclesia loquitur

id est, de medio ignis supse coim angelis atque ar- A dicens : « Nobilis in portis vir ejus, cum sederit com senatoribus terræ (Prov. xxxi). > Quis hoc loco homo describitur, nisi ille de quo scriptum est : « Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens, in similitudine hominum factus, et habitu inventus ut homo (Philip. 11). Hæc itaque animalia ut surgere ad sanctitatis virtutem valeant, ad hujus hominis similitudinem tendunt. Sancta e im non essent, si bujus hominis similitudinem non haberent. Quidquid in eis de visceribus pietatis, qui lquid de mansuetudine spiritus, quidquid de zelo rectitudinis, quidquid de custodia humilitatis, quidquid de fervore charitatis est, hoc ab ipso fonte misericordiæ, ab ipsa radice mansuetudinis, ab ipsa virtute justitiæ, id est, a mediatore Dei et hominum Deo Domino traxerunt. Hujus hominis se similitudinem habere, egregius prædicator ostendit dicens: c Imitatores mei estote, sicut et ego Christi (1 Cor. IV). Ad cjus nos similitudinem surgere, admonet cum dicit : c Primus homo de terra terrenus, secundus homo de cœlo cœlestis. Sicut portavimus imaginem terreni, portemus et imaginem ejus qui de cœlo descendit (I Cor. xv). > Sanctus enim quisque in tantum ad similitudinem hvius hominis ducitur. in quantum vitam sui redemptoris imitatur. Nam ab ejus mandatis atque operibus discordare, quid est aliud quam a similitudine longe recedere? Plangunt autem vitam delinquentium prædicatores sancti. Sed de ipso nostro capite scriptum est, quia effevit super Hierusalem. Gaudent de honis actibus subditorum, et recte operantes diligunt. Sed de redemptore nostro scriptum est: quia cum adolescens quidam diceret: · Hæc omnia custodivi a juventute mea (Matth. x1x), » magis dilexit cum. Portant illatas contumelias prædicatores sancti, et nullam ad invicem contumeliam reddunt. Sel cum redemptori nostro dicerctur: Dæmonium Libes (Joan. vin), non injuriam reddidit, sed mansuete respondit, dicens : « Ego dæmonium non habeo. Fervent zelo rectitudinis prædicatores sancti, sed redemptor omnium flagello de resticulis facto vendentes et ementes ejecit de templo, cathedras vendentium columbas evertit. et nummulariorum effudit æs. In omni quod fortiter agunt humilitatem teta intentione custodiunt, sed per redemptorem nostrum dicitur: c Discite a me quia mitis sum et humilis corde (Matth. x1). > Persecutores quoque suos diligunt prædicatores sancti. Sed ipse auctor omnium ac redemptor, in passione positus, pro persecutoribus intercedit, dicens: c Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt. Membra sua ponunt in passione pro fratribus, sed pro electorum vita usque ad mortem se tradidit auctor vitæ. Dicatur ergo de sanctis animalibus, quod similitudo hominis in eis est. Quia quod sancta, quod mira sunt, hoc in eis de specie similitudinis est, id est, de virtute imitationis. Caput quippe omnium nostrum Redemptor noster est. Et per Salomonem dicitur: c Oculi sapientis in capite ejus,

enim in capite oculos habemus, cum vitam redemptoris nostri tacita cogitatione conspicimus, cum omnis nostra intentio in ejus imitatione se erigit, ne si vias lucis aspicere oculus mentis neglexerit, statim clausus in tenebris erroris cadat. Ad hujus similitudinem hominis surgere festinabat Propheta, cum diceret : « In mandatis tuis exercebor, et considerabo vias tuas (Psal. cxvIII). > Qui etenim vias Domini tacitus in mente considerat, et sese exercere in mandatis illius festinat, quid aliud in semetipso nisi imaginem novi hominis reformat? Quod quia in sanctorum cordibus incessanter agitur, recte nunc de animalibus dicitur : « Similitudo hominis in eis. » Post hanc vero similitudinem, quæ nunc in moribus R tenetur, quando ad similitudinem gloriæ pervenitur. Hinc etenim Joannes dicit : « Nunc filii Dei sumus, et nondum apparuit quid erimus; scimus autem quoniam cum apparuerit, similes ei erimus (I Joan. 111). ) Qui mox unde hoc fieri valeat adjungit dicens: · Quoniam videbimus eum sicuti est, » esse etenim Dei est æternum hunc atque incommutabilem permanere. Nam omne quod mutatur, desinit esse quod fujt, et incipit esse quod non fuit. Dei vero esse est dissimiliter nunquam esse. Unde ad Moysen dicitur: · Ego sum qui sum. Et dices filiis Israel: Qui est misit me ad vos (Exod. 111). Jacobus quoque ait: · Apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio (Jac. 1). Itaque per Joannem dicitur : « Similis ei crimus, quoniam videbimus cum C sicuti est. > Quia per hoe quod aspicimus ejus essentiam naturæ, a mutabilitate nostra liberati figimur in æternitatem. Immutabimur quippe in ipso quem videbimus, quia morte carebimus videndo vitam, mutabilitatem nostram transcendemus, videndo immutabilem. Corruptione nulla tenebimur, videndo incorruptum. Erit autem tunc similitudo hominis in corporibus nostris. Hinc enim per Paulum dicitur (Philip. 111): (Nostra conversatio in cœlis est. Unde etiam Salvatorem exspectamus Dominum nostrum Jesum Christam, qui reformabit corpus humilitatis nostræ configuratum corpori claritatis suæ. Erunt ergo tunc electorum corpora, claritati Dominici corporis configurata. Quæ etsi æqualitatem gloconfigurationis ejus habebunt per gratiam. Quia itaque similitudo ejus nunc in moribus trahitur electorum; et in resurrectione, sequitur similitudo æternitatis in mente, quoniam videbimus eum sicuti est. Et quia similitudinem quoque illius etiam corpora nostra percipient in configuratione, recte de sanctis animalibus dicatur, e similitudo hominis in eis.

« Quatuor facies uni, et quatuor pennæ uni, et · pedes eorum, pedes recti. Et planta pedis eorum « quasi planta pedis vituli. Et scintillæ quasi aspectus æris candentis. Et manus hominis sub pennis ceorum in quatuor partibus. > (Hieron.) De his quæ propheticus sermo describit conabimur quid nobis vi-

stultus autem in tenebris ambulat (Eccle. u). . Tunc A deatur dicere, cum opiniones singulorum breviter strinxerimus. Quidam quatuor Evangelia, quos nos quoque in proæmio commentariorum Matthæi secuti sumus, horum animalium putant nominibus designari. Matthæi, quod quasi hominem descripserit : c Liber generationis Jesu Christi filii David, filii Abraham. > Leonis, ad Marcum referent : c Initium Evangelii Jesu Christi Filii Dei, sicut scriptum est in Isaia propheta: Vox clamantis in deserto, Parate vias Domini, rectas facite semitas ejus. > Vituli, ad Lucæ Evangelium, quod a Zacharia incipit sacerdotium. Aquilæ, ad Joannis exordium, qui ad excelsum evolans cœpit: « In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Super quo quid nobis videretur in supradicto opere diximus, pleniusque in Apocalypsi Joannis horum animalium species ac nomina referuntur ad quatuor evangelistas, quibus quomodo possit omnium animalium descriptio coaptari tentabimus suo loco dicere. Alii vero qui philosophorum stultam sequuntur sapientiam duo hemisphæria in duobus templi Cherubim, nos et Antipodas quasi supinos et cadentes homines suspicantur, plerique juxta Platonem, rationale animæ et irascitivum et concupiscitivum, ad hominem et leonem ac vitulum referunt, rationem et cognitionem et mentem et consilium eamdemque virtutemque atque sapientiam in cerebri arce ponentes, feritatem vero et iracundiam atque violentiam in leone, quæ consistat in felle. Porro libidinem, luxuriam et omnium voluptatum cupidinem in jecore, id est, in vitulo, qui terræ operibus hæreat. Quartamque ponunt quæ super hæc et extra hæc tria est quam Graci vocant συντήρησα, quæ scintilla conscientiæ, in Cain quoque peccatore postquam ejectus est de paradiso, non extinguitur, et qua victi voluptatibus vel furore ipsaque interdum rationis decepti similitudine nos peccare sentimus, quam proprie aquilæ deputant non se miscentem tribus, sed tria errantia corrigentem, quem in Scripturis interdum vocari legimus spiritum, e qui interpellat pro nobis gemitibus incnarrabilibus (Rom. viji). Nemo enim scit ea quæ hominis sunt, nisi spiritus qui in eo est, ) quem et Paulus ad Thessalonicenses scribens, cum anima et corpore servari integrum riæ ejus non habent per naturam, similitudinem p deprecatur. Et tamen hanc quoque ipsam conscientiam juxta illud quod in Proverbiis scriptum est: e Impius cum venerit in profundum peccatorum contemnit (Prov. xvm), > cernimus præcipitari apud quosdam et suum locum omittere, qui ne pudorem quidem et verecundiam habent in delictis, et merentur audire : « Facies meretricis facta est tibi, nescis erubescere (Jer. 111). Hanc igitur quadrigam in aurigæ modum, Deus regit, et incompositis currentem gradibus refrenat, docilemque facit, et suo parere cogit imperio. Quam disputationem partium animæ, id est, hominis qui minor mundus ab lisdem philosophis appellatur, etiam nos attingemus. Sunt qui simpliciter in quatuor animalibus jurta Hippocratis sententiam, quatuor arbitrantur elementa aerem, aquam, quæ quomodo sibi misceantur, et cum singula sint, sibi juncta videantur, invicemque se tangant, et in una persona animantium quatuor species habeant ac figuras, non est propositi operis. Quatuor quoque rotas de terrenis ad sublimia consurgentes singulis et quadriformibus junctas animalibus, vel eorumdem elementorum commistionem æstimant, vel quatuor temporum circulum qui ternis conficitur mensibus, annumque vertentem qui ab eo quod semper vertatur, et in se redeat nomen acceperit. De quibus pulchre uno versiculo dictum est: . 4

Ver, æstas, autumnus, hiems, et mensis, et annus.

#### Sua per vestigia volvitur annus.

Firmamenti etiam similitudinem, quæ crystallo comparatur, cœlum hoc quod suspicimus intelligi volunt, sub quo volvuntur et transcunt quatuor animantia, thronumque coloris sapphiri, et sedentem desuper hominem sub humana similitudine, imperium cuncta regentis omniaque habentis sub pedibus suis, omnipotentiæ Dei describi autumant, dicique ad extremum. Hæc visio similitudinis gloriæ Domini. Per quæ quasi per picturam quamdam et imaginem, providentiam demonstrari, quodque pedes animantium recti esse dicantur, et planta pedis vituli seu rotunda, terrena quæque ad cœlestia subvolare, et omnibus angulis amputatis rotunditatem sequi, quæ C omnium figurarum pulcherrima est, scintillas rutilantes cuncta plena luminis indicare. Et manus hominis sub pennis. . Tam ipsius hominis quam leonis et vituli et aquilæ, ut ratio cuncta sustentet, ac de humilitate terrena, ad cœlestia sublevet. Hæc et ad Evangelia, et ad cuncta quæ supra posuimus, referre possumas. Audisse me memini quatuor perturbationes, de quibus plenissime Cicero in Tusculanis dispatat, gaudii, ægritudinis, cupidinis, et timoris, quorum duo præsentia, duo futura sunt, per quatuor significari animalia, de quibus et Virgilius breviter: · Hinc metuunt cupiuntque, dolentque, gaudentque, > quæ regi debeant ratione et potentia quatuor, prudentia, justitia, fortitudo, temperantia, ut earum gubernentur arbitrio. Quæ quomodo vultibus hominis, leonis, vitulique et aquilæ coaptentur, omnino tacuerunt (Greg.). Sancta quatuor animalia, quæ prophetiæ spiritu futura prævidentur subtili narratione describuntur, cum dicitur : « Quatuor facies uni, et quatuor pennæ uni. > Quid per faciem, nisi notitia, et quid per pennam nisi volatus exprimitur? Per faciem quippe unusquisque cognoscitur, per pennam vero in altum avium corpora sublevantur. Facies itaque ad fidem pertinet. Penna ad contemplationem. Per sidem namque ab omnipotente Deo cognoscimur. Sicut ipse de suis evibus dicit : e Ego sum pastor bonus, et cognosco

menstrari de quibus constant omnia, terram, ignem, A oves meas, et cognoscunt me meæ. » Qui rursus ait : « Ego scio quos elegerim. » Per contemplationem vero quia super nosmetipsos tollimur quasi in aere clevamur. Quatuor ergo facies uni sunt. Quia si requiras quid Matthæus de incarnatione Domini sentiat, hoc nimirum sentit quod Marcus, Lucas et Joannes. Si quæras quid Joannes sentiat, hoc procul dubio quod Lucas, Marcus et Matthæus. Si requiras quid Marcus, hoc quod Matthæus, Joannes et Lucas. Si requiras quid Lucas, hoc quod Joannes, Matthæus et Marcus sentit. Quatuor ergo facies uni sunt, quia notitia sidei qua cognoscuntur a Domino Deo ipsa est in uno, quæ est simul in quatuor. Quod enim in uno inveneris, hoc in omnibus simul Quodque dicitur : Erat rota in rota, annum in anno B Dei omnipotentis filium Dominum Jesum Christum simul omnes concorditer prædicant, et ad divinitatem ejus mentis oculos levantes, penna contemplationis volant. Evangelistarum ergo facies ad humanitatem Domini pertinet, penna ad divinitatem: quia in eo quem corporeum aspiciunt quasi faciem intendunt. Sed dum hunc esse incircumscriptum atque incorporeum ex divinitate annuntiant, per contemplationis pennam, quasi in aera levantur. Quia itaque et una est fides incarnationis ejus in omnibus et par contemplatio divinitatis ejus in singulis, recte nunc dicitur, quatuor facies uni, et quatuor pennæ uni. Sed quæ virtus esset, si fidem atque contemplationem Domini habentes prædicatores illius sancta opera non haberent? Sequitur: c Et pedes eorum pedes recti. » Quid per pedes, nisi gressus actuum designantur? Quatuor ergo animalium pedes recti esse describuntur. Quia sanctorum Evangelistarum atque omnium perfectorum opera ad sequendam iniquitatem non sunt retorta. Hi autem pedes rectos non habent, qui ad mala mundi quæ reliquerint reflectuntur. De quibus scriptum est : « Canis reversus ad vomitum suum, et sus lota in volutabro luti (Prov. xxvi). > Ut vero in eisdem prædicatoribus sanctis, vitæ gravitas, fortitudo atque discretio monstraretur, recte subjungitur : « Et planta pedis eorum quasi planta pedis vituli. » Quia enim prædicatores sancti boum nomine designantur, docet Paulus apostolus, legis testimonium exponens: « Non obturabis os bovi trituranti Dei, quibusque oppositæ sint imo impositæ virtutes D (1 Cor. 1x). In sanctis ergo prædicatoribus planta pedis est vituli, scilicet et mature incedens et fortis et divisa. Quia unusquisque prædicator et venerationem habet in maturitate, et fortitudinem in opere, et divisionem ungulæ in discretione. Non enim facile prædicatio ejus accipitur, si levis in moribus esse videatur. Et nulla erit maturitatis ostensio, si contra adversa omnia non adfuerit operis fortitudo. Virtutis autem meritum ipsa fortitudo operis admittit, si discreta in intellectu non fuerit. Ecce enim sacram Scripturam legimus, si omnia ad litteram sentiamus, virtutem discretionis amittimus, si omnia ad spiritalem allegoriam ducimus, similiter indiscretionis stultitia ligamur, legunt enim sacra elequia prædicatores sancti et aliquando in historia lit-

litteræ spiritum requirunt, et modo bona facta patrum præcedentium, sicut juxta litteram inveniunt, imitantur, modo quædam quæ juxta historiam imitanda non sunt, spiritaliter intelligunt, et ad profectum tendunt. Quid aliud prædicatores sancti in suo opere, nisi in pede ungulam findent, de quibus adhuc aperte subditur: e Et scintille quasi aspectus æris candentis. . Æris metallum valde sonorum est. Et recte voces prædicantium æri comparantur, quia in omnem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terræ verba corum (Psal. xvIII). > Bene autem æs candens dicitur, quia vita prædicantium sonat et ardet. Ardet enim desiderio, sonat verbo. Æs ergo candens est prædicatio accensa. Sed de candente ære verba flammantia ad aures audientium procedunt. Recte autem prædicatorum verba scintillæ appellatæ sunt, quia cos quos in corde tetigerint, incendunt. Considerandum quoque est quod scintillæ subtiles valde et tenues sunt. Quia cum prædicatores sancti de cœlesti patria loquuntur, non tantum valent aperire verbo, quantum possunt ardere desiderio. Ex eorum ergo lingua, quasi quædam ad nos scintillæ veniunt, quia de cœlesti patria in corum voce vix tenue aliquid cognoscitur, quod tamen ab eis non tenuiter amatur. Neque enim cœlestem gloriam aut tantum videre sufficient quantum est, aut tantum loqui prævalent quantum vident. Candens ergo æs scintillas projicit, quando vix tenuiter prædicator loqui sufficit hoc unde ipse fortiter ignescit. Divina autem pietate agitur, ut ex ipsis scintillis tenuissimis audientis animus inslammetur. Quia sunt quidam, qui dum parva audiunt majore desiderio replentur, et inde perfecte in Dei amore ardent, unde vix tenuissimas verborum scintillas acceperint. Verbum quippe prædicationis, semen in corde audientis est. Et auditor bonus inde profert postmodum magnam messem scientiæ, unde parvum prius acceperat semen linguæ.

e Et manus, inquit, hominis sub pennis corum in e quatuor partes. e Possunt hoc in loco quatuor partes regiones quatuor mundi accipi. Scilicet, oriens, occidens, meridies et septentrionalis. Quia sanctorum prædicatio, auctore Deo, in cunctis mundi partibus est egressa. Possumus etiam per quatuor partes, principales quatuor virtutes accipere, ex quibus reliquæ virtutes oriuntur, videlicet, prudentiam, fortitudinem, justitiam atque temperantiam. Quas nimirum virtutes tunc veraciter accipimus, cum earum ordinem custodimus. Prima quippe prudentia, secunda fortitudo, tertia justitia, quarta temperantia est. Quid enim prodesse potest prudentia, si fortitudo desit? Scire etenim cuiquam quod non potest facere pœna magis quam virtus est. Sed qui prudenter intelligit quod agatur, et fortiter agit quod intellexerit, jam procul dubio justus est. Sed ejus justitiam temperantia sequi debet, quia plerumque justitia si modam non habet in crudolitatem cadet,

teram susciplunt, aliquando vero per significationem A ipsa ergo justitia vere justitia est, quæ se temperantiæ freno moderatur, ut in zelo quo quisque fervet sit etiam temperans, ne si plus ferveat perdat justitiam, cum servare moderamina ignorat. Duæ autem sunt sanctorum prædicatorum vitæ, activa scilicet et contemplativa. Sed activa prior est tempore quam contemplativa, quia ex bono opere tenditur ad contemplationem; contemplativa autem major est merito quam activa, quia hæc in usu præsentis operis laborat, illa vero sapore intimo venturam jam requiem degustat. Quid itaque per manus, nisi activa, et quid per pennas nisi contemplativa vita signatur? Manus ergo hominis sub pennis corum est, id est, virtus operis sub volatu contemplationis. Quod bene in Evangelio duæ ilke mulieres designant, Martha scintillæ prodeunt, quia de corum exhortationibus B scilicet et Maria. c Martha enim satagebat circa frequens ministerium, Maria autem sedebat ad pedes Domini, et verba ejus audiebat (Luc. x). > Erat ergo una intenta operi, altera contemplationi. Una activæ serviebat, per exteriorum ministerium, altera contemplativæ, per suspensionem cordis in verbum. Et quamvis activa bona sit, melior tamen est contemplativa. Quia ista cum mortali vita deficit, illa vero in immortali vita plenius excrescit. Unde dicitur, « Maria optimam partem elegit, quæ non auferetur ab ea. > Quia igitur activa minor est merito, quam contemplativa, recte nunc dicitur : « Manus hominis sub pennis corum. ) Nam etsi per activam boni aliquid agimus, ad cœleste tamen desiderium per contemplativam volamus. Unde et apud Moysen activa servitus. contemplativa autem libertas vocatur. Et cum utraque vitæ ex dono sint gratiæ, quamdiu tamen inter proximos vivimus, una nobis in necessitate est, altera in voluntate. Quis enim cognoscens Deuni, ad eius regnum ingreditur, nisi bene prius operetur? Sine contemplativa ergo vita intrare possunt ad cœlestem patriam, qui bona quæ possunt operari non negligunt. Sine activa autem intrare non possunt, si negligunt bona operari quæ possunt. Illa ergo in necessitate, hæc in voluntate est. Illa in servitute, ista in libertate. Hinc est enim quod ad Moysen dicitur: «Si emeris servum Hebræum, sex annis serviet tibi, in septimo egredictur liber gratis, cum quali veste intraverit, cum tali exeat (Exod. xxi). > Servus vero Hebræus emptus sex annis servire præcipitur, ita ut in septimo liber excat gratis. Quid enim per senarium numerum, nisi activæ vitæ perfectio designatur? Quid per septenarium nisi contemplativa exprimitur? Sex vero annis servivit, et septimo egroditur liber, qui per activam quam perfecte exhibnerit ad contemplativæ vitæ libertatem transit. Etenim servus est qui per activam vitam hominibus servire disposuit, ut post præsens sæculum ad libertatem veram valeat pervenire : de qua per Paulum dicitur : « Quia et ipsa creatura liberabitur a servitute corruptionis, in libertatem gloriæ filiorum Dei (Rom. viii). Tunc etenim vera in nobis libertas erit, cum ad gloriam filiorum Dei adoptio nostra pervenerit Nunc ergo non solum activa vita in servitute est, se-

ipsa quoque contemplatio qua super nos rapimur, A sim sibi in charitatis atque concordiæ pace socianlibertatem mentis adhuc perfecte non obtinet, sed imitatur, quia illa quies intima in ænigmate videtur. Ipsa tamen in quantalibet sit contemplationis angustia, activa vita jam valde est latior atque sublimior, quæ ad quamdam mentis libertatem transit, temporalia non cogitans, sed æterna. Quia itaque contemplativa vita ad superiora evolat, et activæ vitæ longe superest, quadam ut ita dicam dignitate securitatis suæ, apte nunc dicitur, e et manus hominis sub pennis eorum est. > Quia nisi Deus homo sieret, qui mentes prædicantium ad cœlestia sublevasset, illa quæ apparent animalia non volarent. Nec immerito manus hominio esse sub pennis dicitur, quia de eodem Redemptore nostro scriptum est (Hebr. 1): ejus, portansque emnia verbo vitie. Ejus ergo manus corda nostra portat. Ejus manus in contemplatione nos sublevat. Nisi enim ut dictum est omnipotentis Verbum propter homines homo fieret, humana cor:la ad contemplandam Verbi excellentiam non volarent. Inde ergo excelsæ factæ sunt hominum mentes, unde inter homines apparuit humilis Deus. Dicatur itaque de sanctis animalibus, dicatur, cet manus hominis sub pennis eorum.

« Et facies et pennas per quatuor partes habebant, · junctæque erant pennæ eorum alterius ad alterum. · Non revertebantur cum incederent, sed unumquodque ante faciem suam gradiebatur, etc. (Hieron.) Juncta sibi sunt Evangelia hærentque mutuo, et in toto orbe volitantia huc illucque discur- C runt, nec habent finem volatus, nec aliquando superantur et recedunt, sed semper ad ulteriora procedunt. Unde et Paulus dicit : « Præteritorum obliviscens, et in futurum me extendens (Philipp. 111). > Hoc autem et de virtutibus animæ possumus dicere, et de volatu temporum, commistioneque elementorum, quod præterita relinquentes semper ad priora festinent. Quod autem tempora labantur et fugiant. brevi versiculo demonstratur:

Sed fugit interes, fugit irreparabile tempus. (Greg.) Per quatuor partes facies et pennas animalia habent, quia in cunctis mundi regionibus prædicantes demonstrant, quidquid de humanitate, quidquid de divinitate nostri Redemptoris sentiunt. Quia dum inpartibus facies demonstrant; dumque eum esse unum cum Patre et Spiritu sancto annuntiant, ubique pennæ alterius ad alterum. Quia omnis eorum virtus, omnis sapientia, qua cæteros homines contemplationis suæ volatu transcendunt, vicissim sibi in pace atque unamimitate conjungitur. Unde et scriptum est: « Quæ «lesursum est sapientia, primum quidem pudica est, weinde pacifica (Jacob. 111). > Et unde eisdem suis prædicatoribus Veritas dicit : « Habete in vobis sal, et pacem habete inter vos (Marc. 1x). Penna ergo animalium alterius ad alterum jungitur : quia san-«torum prædicatorum virtus atque sapientia vicis-

tur. Penna autem alterius ab altero divisa esset, si in hoc quod unusquisque in sapientiam evolat, habere pacem cum altero recusaret. Sequitur: « Non revertebantur cum incederent, sed ununquodque ante faciem suam gradiebatur. Pennata animalia, videlicet prædicatores sancti, cum incedunt minime revertuntur, quia sic a terrenis actibus ad spiritalia pertranseunt, ut ad ea quæ dereliquerint ulterius nullatenus reflectantur. Quasi enim per quam !am viam eis incedere, est mente ire semper ad meliora, quo contra de reprobis dicitur: « Nemo mittens manum suam in aratro et respiciens retro, aptus est regno Dei (Luc. 1x). > Manum quippe in aratrum mittere est, quasi per quemdam compunctionis vome-« Qui cum sit splendor gloriæ, et tigura substantiæ B rem ad proferendos fructus terram sui cordis aperire, sed retro post aratrom aspicit, qui post exordia boni operis, ad mala revertitur, quæ reliquit. Sed quia hoc electis Dei minime contingit, recte nunc per Prophetam dicitur: Non revertebantur cum incederent. Qui cur non revertebantur indicat, cum subjungit : « Unumquo lque ante faciem suam gradiebatur. . Ante nos enim æterna sunt, post nos temporalia, quia ad illa pergentes invenimus, et ista recedentes quasi post dorsum relinquimus. Unde et magnum illud pennatum animal dicebat, quod usque ad cœli tertii secreta volaverat : « Unum vero, quæ retro sunt oblitus; in ea quæ sunt ante extendens me, sequor ad palmam supernæ vocationis (Philipp. m). In anteriora etenim extentus corum quæ retro sunt oblitus fuerat; quia temporalia despiciens, sola quæ sunt æterna requirebat. Ante faciem ergo suam gradiuntur sancta animalia, quia et ea quæ reliquerunt, nullo jam appetitu respiciont, et in æternis quæ appetunt, sub contemplationis suæ oculo boni operis pedem ponunt. Quisquis itaque jam ante faciem suam ambulare decreverit, magna ei consideratione pensandum est; quod aliter retro respicitur ex opere, atque aliter ex cogitatione. Sunt etenim quidam qui magna deliberant, et peccatorum suorum conscii multa ex his quæ po sident egenis distribueie pertractant, ut culpas suas ante Dei oculos misericordiæ visceribus redimant. Jamque hæc operari inchoant, et plerumque cum operantur paupertatis timor eorum animum concutit, atque timentes carnatum Deum ubique prædicant, in quatuor mundi D ne egeant, erga egentes tenaces siunt, seseque ab ea quain cœperant bona operatione suspendunt. Hi nimirum incedentes reversi sunt, quia ante faciem suam ambulare noluerunt. Sunt vero nonnulli qui bona quidem quæ noverunt operantur, atque hæc operantes meliora deliberant, sed retractantes meliora quod deliberant immutant. Et quidem bona agunt, quæ cœperant, sed in melioribus quæ deliberaverant succumbunt. Hi nimirum ante humana judicia stare videntur in opere, sed ante omnipotentis Dei oculos ceciderunt in deliberatione, unde fit plerumque ut et bonum opus corum minus Deo placeat, quia cum pes mentis in meliori gradu deliberationis inconstanter ponitur, hoc ipsa cogitationis inconstan

cretionis subtilitate conspiciunt, ne ad deteriora unquam vel in opere vel in cogitatione delabantur, quantum quotidie proficiant incessanter pensant, recte de his dicitur, e non revertebantur cum incederent, sed unumquodque ante faciem suam gradiebatur. >

· Similitudo autem vultus corum facies hominis, et facies leonis a dextris ipsorum quatuor, facies autem bovis a sinistris ipsorum quatuor, et facies aquilæ desuper ipsorum quatuor. > (Hieron ) Facies principia dicit Evangeliorum, e quibus homo et leo, hoc est nativitas Christi et prophetæ vox tonantis in eremo dextras partes tenent, vituli autem, id est, victimarum et sacerdotii Judæorum in sinistris est, quod abolitum transivit ad sacerdotium æternum secundum ordinem Melchisedech (Psal. cix). . Ita duntaxat ut omnia sibi hæreant unoque corpore censeantur. Aquila autem quæ et super nativitatem, et super prophetiam est, quæ Domini expletur adventu, et super sacerdotium quod præteriit, extra hæc omnia est, de nativitate referens spiritali, quomodo Pater in Filio et Filius in Patre sit, de qua rectissime dicitur: « Generationem ejus quis enarrabit? > (Isa. Lin.) Ista sunt juxta Apocalypsin, ut ante jam diximus, quatuor animalia plena oculis ante et retro, quorum unum animal simile leonis, et secundum simile vituli, et tertium habens faciem hominis, et quartum simile aquilæ volantis (Apoc. IV). Ibique dicuntur in modum Seraphim senas habere alas, duabus faciem, et duabus pedes operientia, C duahus autem volantia, et nec in die nec in nocte cessantia, arque dicentia, « Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deus omnipotens, qui erat et qui est et qui venturus est. > (Greg.) Sed quia electi omnes membra sunt redemptoris nostri, ipse autem redemptor noster caput est omnium electorum per hoc quod membra ejus ! gurata sunt, nil obstat si etiam in his omnibus et ipse signetur, ipse enim unigenitus Dei filius veraciter factus est homo, ipse in sacrificio nostræ redemptionis dignatus est mori ut vitulus. Ipse per virtutem suæ fortitudinis surrexit ut leo. Leo etiam apertis oculis dormire perhibetur, quia in ipsa morte in qua ex humanitate redemptor noster dormire potuit, ex divinitate sua immortalis permanendo vigilavit. Ipse etiam post resurrectionem suam C ascendens in coolos, in superioribus est elevatus ut aquila. Totum ergo simul nobis est, qui et nascendo homo, et moriendo vitulus, et resurgendo leo, et ad cœlos ascendendo aquila factus est. Sed quia per hæc animalia Evangelistas quatuor, et sub eorum specie simul perfectos omnes jam superius significare diximus, restat ut quomodo unusquisque electorum istis animalium visionibus exprimitur ostendamus. Omnis etenim electus atque in via Domini perfectus, et homo et vitulus, et leo simul et aquila cst. Homo enim rationale est animal. Vitulus autem in sacrificio mactari solet; e leo vero fortissimus bestiarum, ad nullius pavebit occursum (Prov.

tia accusat. Sed quia perfecti quique magna se dis- A xxx). > Aquila ad sublimia evolat, et irreverberatis oculis solis radiis intendit. Omnis itaque qui in ratione perfectus est homo est, et quando semetipsum ab hujus mundi voluptate se mortificat, vitulus est. Quia vero ipsa sua spontanea mortificatione contra adversa omnia fortitudinem securitatis habet, unde scriptum est: « Justus autem quasi leo confidens absque terrore erit (Prov. xxvIII), leo est. Qui vero sublimiter contemplatur ea quæ cælestia atque æterna sunt, aquila est. Igitur quomodo [quoniam] justus quisque per rationem homo, per sacrificium mortificationis suæ vitulus, per fortitudinem securitatis leo, per contemplationem vero efficitur aquila : recte per hæc sancta animalia signari unusquisque perfectus potest. Quod ideirco dicimus, ut ea, quæ spiritale, de quo dictum est : « Tu es sacerdos in B de quatuor animalibus dicta sunt pertinere quoque ctiam ad perfectorum singulos demonstremus. Sed magna nobis de eisdem evangelistis et sanctis prædicatoribus quæstio oritur, cur leo et homo a dextris ipsorum quatuor, vitulus vero a sinistris ipsorum quatuor esse perbibetur : neque enim sine admiratione est, cur duo illa a dextris et unum hoc esse a sinistris dicitur. Et rursus quærendum cur aquila non a dextris vel a sinistris, sed desuper ipsorum quatuor esse memoratur. Duas itaque quæstiones nobis objecimus, quas oportet ut aperiente Domino dissolvamus. Homo igitur et leo a dextris, vitulus vero a sinistris esse perhibetur; a dextris enim læta, a sinistris vero tristia habemus. Unde et sinistrum nobis esse dicimus hoc, quod adversum esse deputamus: et sicut præfati sumus per hominem incarnatio, per vitulum passio, per leonem vero auctoris nostri resurrectio designatur. De incarnatione autem unigeniti Filii, qua redempti sumus, omnes electi lætati sunt. De morte vero illius ipsi electorum primi sancti Apostoli contristati. qui iterum de ejus resurrectione gavisi sunt. Quia ergo ejus et nativitas et resurrectio lætitiam discipulis præbuit quos ejus passio contristavit, homo et leo a dextris, vitulus vero a sinistris eis fuisse describitur. Ipsi namque evangelistæ sancti de ejus humanitate gavisi sunt, de ejus resurrectione confirmati, qui de ejus passione fuerant contristati. Homo ergo et leo eis a dextris est, quia Redemptoris nostri eos incarnatio vivificavit, resurrectio confirmavit. Sed vitulus a sinistris : quia mors illius cos ad momentum temporis in infidelitate prostravit. Jure autem locus aquilæ non juxta sed desuper esse describitur, quia sive per hoc, quod ejus ascensionem signat, seu quia verbum Patris Deum apud Patrem esse denuntiat, super evangelistas cæteros virtute contemplationis excrevit : cum quibus etsi simul de ejus deitate loquitur, hanc tamen omnibes subtilius contemplatur. Sed si aquila cum tribu aliis adjuncta quatuor animalia esse memorantes. nimirum quomodo desuper ipsorum quatuor deser bitur, nisi quia Joannes per hoc, quod in principio Verbum vidit, etiam super semetipsum transit. Nam nisi et se transisset, Verbum in principio non

jam solummodo super tria, sed adjuncto et se super quatuor fuit.

· Et facies eorum et pennæ corum extentæ desu-· per. Duæ pennæ singulorum jungel:antur, et duæ tee gebant corpora eorum. > ( Hieron. ) Et supra diximus juncta sibi esse Evangelia, et tempora, et omnes rationales creaturas quatuorque virtutes; ita ut qui una carucrit, omribus careat. Quodque duæ extentæ sunt et in altum se elevant, prædicationem cœlestem significant, et omnia ad Dei tendere majestatem. Duæ autem quibus teguntur corpora, humana excluditur scientia, nec perfectus præbetur intuitus, dicente Apolitio: c Ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus. Cum autem venerit quod perfectum est, destruentur ca quæ ex parte sunt (1 Cor. B quæ fecimus, et eligimus bona quæ faciamus, quasi x111). (Grey.) Facies et pennæ desuper extentæ describuntur, quia omnis intentio omnisque contemplatio sanctorum super se tendit, ut illud possit adipisci, quod in cœlestibus appetit, sive enim bono operi, scu vero invigilet contemplationi, tunc veraciter hoc agit quod bonum est, quoniam ei complacere concupiscit a quo est. Nam qui bona agere videtur, et per hæc non Deo, sed hominibus placere desiderat, intentionis sux faciem deorsum premit. Et qui idcirco in sacro eloquio ea quæ divinitatis sunt contemplatur, ut per hoc quod intelligit, occupari ad quæstiones possit, qui non dulcedine quæsitæ leatitudinis satiari appetit, sed doctus videri : iste nimirum intellectus sui pennas desuper non extendit. Sed quando sensus sui vigilantiam in ter- C reno appetitu occupat, pennas quas sublevare in altum, et quibus sublevari ipse potuit, in imis deponit. Qua in re pensandum est, ut omne bonum quod agitur per intentionem semper ad cœlestia levetur. Qui enim per bona quæ fecit terrenam gloriam concupiscit, pennas suas et faciem deorsum deprimit. c Duæ, inquit, pennæ singulorum jungebantur, et duæ tegebant corpora eorum. > Dictum fuerat facies et pennas eorum extentas desuper atque mox subjunctum est hoc, quod protulimus, quia dux pennæ singulorum jungebantur, ubi apte intelligitur quia et extendebantur desuper et jungebantur, duæ vero tegebant corpora eorum. Quid autem pennæ animalium nisi alæ nominantur? Qua in re nobis diligenti perscrutatione quærendum est quæ sint quatuor pennæ sanctorum, ex quibus duæ superius extentæ junguntur, duæ vero eorum corpora contegunt. Si enim vigilanter aspicimus, quatuor esse virtutes invenimus, quæ a terrenis actibus omne pennatum animal levant, in futuris videlicet amor et spes; de præteritis autem timor et pænitentia. Pennæ autem sibimet junctæ superius extenduntur, quia sanctorum mentem amor et spes ad superiora [Al., æterna] elevant. Quæ apte quoque conjunctæ nominantur, quia electi procul dubio et amant cœlestia quæ sperant, et sperant quæ amant. Duæ vero corpora contegunt, quia timor et pœnitentia ab omnipotentis Dei oculis eorum mala præterita abscon-

vidisset. Qui ergo et seipsum trangressus est, non A dunt. Duze itaque, ut dictum est, penuze junguntur sursum, quando amor et spes electorum corda ad superiora elevant, ad cœlestia suspendunt. Duz autem pennæ tegunt corpora, quando eorum mala præterita a conspectu æterni Judicis timor et pænitentia abscondunt. In eo enim quod so peccasse meminerunt, quia pertimescunt et desient, quid aliud quam corpus cooperiunt, qui facta carnalia per superducta bona opera a districto examine abscondunt? Scriptum quippe est : c Beati quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata (Psal. xxxi). > Peccata enim tegimus, cum bona facta malis actibus superponimus. Omne enim quod cooperitur, inferius ponitur, et hoc unde operitur desuper ducitur. Quando ergo abdicamus mala tegmen ei rei superducimus, quam erubescimus videri. Quamlibet enim sancti viri in hac adhuc vita sint, habent tamen quod ante Dei oculos operire debeant. Quia omnino est impossibile, ut aut in opere, aut in locutione, aut in cogitatione nunquam delinquant. Unde et beatus Job, qui persecta quidem hominibus dixerat, Dei tamen vocem audiens, seque ipsum de ipsa sua perfecta locutione reprehendens dicebat : « Manum meam ponam super os meuni (Job. xxxix). In manu quippe operatio, in ore locutio est. Manum ergo super os ponere, est peccata locutionis per virtutem boni operis tegere. Libet, fratres, adhuc in hujus rei testimonium magistrum gentium vocare, qualiter sanctum illud animal alis quatuor innitatur aspicere. Ex quibus duabus ad superiora evolat, duabus vero pennis corpus contegit. Quia præterita quæ egerat, a judicio abscondit. > Videamus igitur quantus hunc amor ad cœlestia elevet: « Mihi vivere Christus, et mori lucrum (Philip. 1). > Cognoscamus quanta spe ad superiora tollitur. « Nostra conversatio in cœlis est. Unde etiam Salvatorem exspectamus Dominum Jesum Christum (Philip. 111). Videamus si et in tantis virtutibus positus adhuc timet : Castigo corpus meum et servituti subjicio, ne forte, cum aliis prædicaverim, ipse reprobus efficiar (1 Cor. 1x). > Cognoscamus si hunc mala fecisse pœnitet. e Ego sum minimus apostolorum, qui non sum dignus vocari apostolus, quia persecutus sum Ecclesiam Dei (I Cor. xv). . In cujus verbis quid aliud quam duritia nostræ mentis accusatur? quia ipse plangit quod ante baptisma commiserat; nos vero et post baptisma multa commisimus, et tamen sicre recusamus. Quatuor itaque pennis sancta animalia utuntur, quia per amorem et spem ad cœlestia evolant, et per timorem et pænitentiam facta in se illicita deplorant. Qua in re quæstio oritur; quia si duæ pennæ, quæ elevantur, amorem et spem, duæ vero quæ corpora contegunt, timorem et pænitentiam designant, cur duæ quæ extentæ sunt, dicuntur esse conjunctæ, et duæ quæ corpus contegunt non dicuntur? Sed hac in re facilis, largiente Deo, ratio occurrit, quod sanctorum pennæ conjunctæ

contegunt, sibimetipsis ad alterutrum conjunctæ non sunt, timor et pænitentia. David enim pro lapsu carnis timendo et pænitendo affligitur. Petrus casum perfidiæ flevit amare. Paulus in se crudelitatem præteritæ persecutionis plangit. Omnes tamen unam patriam appetunt; ad unum auctorem omnium pervenire festinant. Duæ ergo singulorum pennæ conjunctæ sunt, et duæ non sunt : quia per amorem et spem unum est quod desiderant, sed per timorem et pænitentiam diversum est quod deplorant.

e Et unumquodque coram facie sua ambulabat, dubi erat impetus spiritus, illuc gradiebantur, nec revertebantur cum ambularent, etc. > (Hieron.) Oni aratri stivam tenet, non debet respicere post tergum nec imitari uxorem Loth, ne incidat in pla- B nem, ad immunditiam, ad rapinam, ad exteriorem gam Deutero omii, et pereat ὀπιστοτόνω insanabili, quo cecidit et Iteli (I Reg. 111, 14), quia vitio filiorum offenderat Deum: quanto magis quatuor animalia, quæ plena erant lumine atque pennata, quæ sequentur sanctum Spiritum præcedentem, quæ ita per orbem volitant, et se ad excelsa sustollunt, ut corpora sua protegant pennis historiæ, nec nobis aspectum tribuant pleniorem? (Greg.) Dictum superius fuerat : Unumquodque eorum ante saciem suam gradiebatur. Nunc autem dicitur c coram facie sua ambulabat. Ipsa itaque repetita esse videtur sententia. Sed quia coram in præsenti dicimus, possumus subtilius inquirendo discernere, quod aliud sit ante faciem ambulare atque aliud in præsenti; ante faciem quippe ambulare est anteriora aspicien- C do petere; in præsenti vero ambulare, est sibimetipsi absentem non esse. Omnis etenim justus qui vitam suam sollicitus aspicit, et diligenter considerat quantum quotidie in bonis crescat, aut fortasse quantum a bonis decrescat, iste, quia se ante se ponit, coram se ambulat : quippe qui vigilanter videt utrum surgat an definat. Quisquis vero vitæ suæ custodiam negligit, discutere quæ agit, quæ loquitur, quæ cogitat, aut despicit, aut nescit, coram se iste non ambulat. Quia qualis sit in suis moribus vel actibus ignorat, nec sibimetipsi præsens est, qui semetipsum quotidie exquirere atque edgnoscere sollicitus non est. Ille autem veraciter se ante se ponit, sibique in præsenti est, qui se in suis actibus tanquam alium attendit. Nam sunt D multa peccata quie committimus, sed ideirco nobis gravia non videntur, quia privato nos amore diligentes, clausis nobis oculis in nostra deceptione blandimur. Unde fit plerumque ut et nostra gravia leviter, et proximorum mala levia graviter judicemus. Scriptum quippe est: c Erunt homines seipsos amantes (II Tim. m). > Et scimus quia vehementer claudit oculum cordis amor privatus, ex quo fit, ut hoc quod nos agimus, et grave esse non æstimemus, plerumque agatur a proximo et nimis nobis detestabile esse videat. Sed quare hoc, quod nobis vile videbatur in nobis, grave videtur in proximo, nisi quia nec nos sicut proximum, nec proximum

sunt, amor et spes. Dute vero pennte, quæ corpora A conspicimus sicut nos. Si enim nos sicut proximum aspiceremes, nostra reprehensibilia districte videremus. Et rursum, si proximum aspiceremus ut nos, nunquam nobis ejus actio appareret intolerabilis, qui sæpe fortasse talia egimus, et nihil nos proximo intolerabile fecisse putamus. (Hieron.) Quod autem secundo dicitur, onon revertebantur cum incederant. > utriusque instrumenti indicat sacramentum, quod in quatuor istis animantibus et Lex et Evangelium ad futura festinet, et nunquam retro motum accipiat. (Greg.) Ecce enim dicitur : ( Ubi erat impetus spiritus, illuc gradiebantur. ) La electis et reprobis diversi sunt impetus. In electis videlicet impetus spiritus, in reprobis impetus carnis. Impetus quippe carnis ad odium, ad elatiogloriam, ad crudelitatem, ad perfidiam, ad desperationem, ad iram, ad jurgia, ad voluptates animum impellit. Impetus vero spiritus ad charitatem, ad humilitatem, ad continentiam, ad largitatem miscricordiæ, ad interiorem profectum, ad pietatis opera, ad æternorum fidem, ad spem sequentis gaudii, ad patientiam, ad pacem, ad considerationem vitæ mortalis, et lacrymas mentem pertrahit. Unde necesse est ut magna semper cura cogitare debeamus in omne quod agimus, qui nos impetus ducat; utrum nostra cogitatio per impetum carnis, an per impetum spiritus impellatur. Amare etenim terrena, temporalia æternis præponere, exteriora bona non ad usum necessarium habere, sed ad voluptatem concupiscere, ultionem de inimico quærere, de æmuli casu gaudere, impetus carnis est. At contra amare cœlest'a, contemnere transitoria, non ad fructum voluptatis transitura, sed ad usum necessitatis quarere, de inimici morte tribulari, impetus spiritus est. Et quia perfecti quique in istis se semper virtutibus exercent, recte nunc de sanctis animalibus dicitur : « Ubi erat impetus spiritus, illuc gradiebantur. Sed sciendum nobis est, quod plerunique impetus carnis se sub velamine spiritalis impetus palliat. et quod carnaliter facit mentitur sibi ipsa cogitatio. quia hoc spiritaliter faciat. Nam sæpe quis iracundiæ stimulis victus, contra delinguentes zelo ulciscenda justitiæ, plusquam necesse est inflammatur, et justitiæ limitem in ultionem transiens agit crudeliter. quod se agere juste suspicatur. Impetus igitur carnis hujus sub specie spiritus velatus est, quando et hoc quod creditur agi juste, sub discretionis moderamine non tenetur. Et sæpe allus nimiæ mansuetudini studens subjectorum vitia aspicit, atque hæc per fervorem zeli corrigere recusat, quod in eis crudeliter non corrigendo multiplicat, sitque ut ejus levitas et sibi sit ct= subjectis inimica, quod torporem mentis suæ quia patientiam deputat, per carnis impetum ab impetum spiritus elongat. Prima ergo nos cogitatio in requisitione nostri cordis debet excutere, ne ad qua dam quæ agimus per apertum carnis impetum du camur, ne pravis delectationibus animus seductum # mala esse cognoscat, et tamen faciat. Secunda ver- o

nos cura debet vigilantes reddere, ne se impetus A vero inter carbones et lampades distat, quod carcarnis quasi sub impetu spiritus latenter subjiciat, et culpas quas agimus, nobis virtutes fingat. Sciendum vero est quia graviores culpæ sunt, quæ superducta specie virtutes imitantur, quia illæ in aperto cognitæ animum confusione dejiciunt atque ad pœnitentiam trahunt; istæ vero non solum in pænitentiam non humiliant, sed etiam mentem operantis elevant, dum virtutes putantur. Hoc autem, quod de sanctis animalibus dictum superius fuerat, ut altius confirmetur, iterum replicatur. « Non revertebantur cum ambularent, , quia electi quique sic ad bona tendunt; ut ad mala perpetranda non redeant. · Qui enim perseveraverit usque in finem, bic salvus erit (Matth. x). > Et sicut per Salomonem dicitur: e Justorum semita quasi lux splendens procedit, et B lumen boni operis per vitam et verbum itinerantibus crescit usque ad perfectum diem (Prov. IV). . In eorum namque animo bonum desiderium atque intellectus lucis intimæ jam pars diei est; sed quia usque ad finem vitæ in virtute proficiunt, ad perfectum diem tunc veniunt, quando ad regna coclestia perducti in ea luce quam desiderant, jam minus aliquid non habebunt. Sequitur : « Et similitudo animalium et aspectus eorum quasi carbonum ignis ardentium, et quasi aspectus lampadarum. (Hieron.) Carbones autem ignis ardentis et lampades in medio animalium discurrentes de illo loco interpretandæ sunt Isaiæ: « Et comedet ignis sicut fenum materiam, et sanctificabo eos in igne ardente. De quibus et alibi scriptum est : « Cadent super eos carbones ignis (Psal. cxxxix); et contra labia dolosa in alio psalmo dicitur: c Quid detur tibi aut quid apponatur tibi ad linguam dolosam? Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis (Psal. exix). > Et in alio loco: ( Habes carbones ignis, sedebis super eos, hi erunt tibi in adjutorium. Quamcunque creaturam aspexerimus, fulgurat Dei notitiam, dun ex creaturis creator agnoscitur. (Greg.) Aspectus animalium carbonibus ignis arden-Libus atque lampadibus comparatur. Quisquis enim adhæret, ex ejus assiduitate visionis, usu locutionis, exemplo operis, accipit ut accendatur in amore chaitatis, peccatorum suorum tenebras fugiat, in desierio lucis exardescat, etiam per verum amorem ardeat, qui prius in iniquitate tantum mortuus, ■ Juantum frigidus jacebat. Lampades vero lucem suam longius spargunt, et cum in alio loco sint, 革 a alio resplendent. Qui enim spiritu prophetiæ, rerbo doctrinæ, miraculorum pollet gratia, hujus opinio longe lateque ut lampas lucet; et quique boejus audiunt, quia per hæc ad amorem cœletium surgunt, in eo quod se per bona opera exhient, quasi ex lampadis lumine resplendent. Quia **™rgo sancti viri quos**dam juxta se positos, quasi angendo ad amorem patrize coelestis accendunt, 🗪 arbones sunt ; quia vero quibusdam clam e longe ositis lucent, corum itineri, ne in peccatis [peccarum] vitæ tenebras corruant, lampades fiunt. Hoc

bones ardent quidem, sed ejus loci, in quo jacuerint, tenebras non expellunt. Lampades autem quia magno flammarum lumine resplendent, diffusas circumquaque tenebras effugant. Qua ex re no!andum est, quia sunt plerique sanctorum ita simplices et occulti, seseque in locis minoribus sub magno silentio contegentes, ut vix corum vita ab aliis agnosci possit. Quid itaque isti nisi carbones sunt, qui et si per fervorem spiritus ardorem habent, tamen exempli sammam non habent, nec in alienis cordibus tenebras peccatorum vincunt, quia vitam suam omnino scire refugiunt, sibimetipsis quidem accensi sunt, sed aliis in exemplo luminis non sunt.

Hi autem, qui et exempla virtutum prærogant et demonstrant, jure lampades appellantur, quia et per ardorem desiderii et per flammam verbi a peccatorum cordibus erroris tenebras repellunt. Qui igitur in occulto bene vivit, sed alieno profectui minime proficit, carbo est. Qui vero in imitatione sanctitatis positus lumen ex se rectitudinis multis demonstrat; lampas est, qui et sibi ardet et aliis lucet. Seguitur: e Et hæc erat visio discurrens in medio animalium, « splendor ignis, et de igne fulgur egrediens, » etc. (Hieron.) De medio animantium splendor ignis et fulgur egreditur, quia si Evangelia sibi colliseris, in medio litteræ vilisque historiæ, Spiritus sancti sacramentum reperies (Greg.). Splendor ignis et de igne fulgur egrediens in medio animalium discurrens videtur, quia nisi ab igne veritatis pennata illa animalia calorem susciperent, ipsa in carbonum atque lampadarum similitudinem non arderent. Ignis etenim nomine, sanctus Spiritus figurari solet. De quo in Evangelio Dominus dicit: « Ignem veni mittere in terram, et quid volo, nisi ut accendatur? (Luc. xII.)) Cum enim carnalis mens sanctum Spiritum accipit, spiritali amore succensa malum plangit quod fecit. Et terra ardet, quando accusante se conscientia cor peccatoris uritur, atque in dolore pænitentiæ crematur. Hinc rursus scriptum est: Deus taus ignis consumens est (Deut. 1v). . Quia enim mentent quam repleverit, cam a peccatorum rubigine mundam reddit: Creator noster et ignis dicitur et consumens. Sanctus ergo Spiritus in medio animalium D splendor ignis et de igne fulgur egredicus discurrere dicitur, quia universam Ecclesiam replens, in clectorum cordibus ex seipso flammas amoris projicit, ut corusci more per terrorem feriat, et ad amorem suum corda torpentia accendat. Sed quia Spiritus sanctus Deus ante sœcula Patri est et Filio coæternus. quærendum nobis est cur discurrere dicatur. Omnis etenim qui discurrit, accedit ad locum, in quo non fuit, et eum deserit in quo fuit. Qua igitur ratione discurrere Spiritum dicamus, dum cuncta intra ipsum sint, et locus nusquam sit ubi non sit? sicut scriptum est: · Spiritus Domini replevit orbem terrarum (Sap. 1). > Et tamen cum laus sapientiæ describeretur, adjunctum est : (Est enim in illa Spiritus in-

Filis. > Et paulo post, chumanus, stabilis. > In quibus rorsum verbis magna nobis quæstio oritur, cur iste spiritus, qui implet omnia, simul mobilis et stabilis dicatur; sed si ad usum consuetudinis humanæ recurrimus, sensum citius loquentis invenimus. Homo quippe, qui in ea regione in qua est ubique discurrit, procul dubio ubique obviam venit et repente, ubi non creditur, invenitur. Omnipotens ergo Spiritus, ut ubique præsentia signaretur, simul et mobilis et stabilis dicitur. Stabilis, quia per naturam omnia continet. Mobilis autem dicitur, quia ubique etiam nescientibus occurrit. Tenens ergo omnia stabilis, præsentem se omnibus exhibens mobilis appellatur. Splendor ergo ignis, et de igne fulgur egrediens inter pennata animalia discurrit, quia Spiritus sanctus si- B mul singulis atque omnibus præsto fit, et incendit quos tetigerit. Illuminat quos incendit, ut post frigus pristinum accensi ardeant, et per ignem amoris quem acceperint flammas exemplorum reddant. Fulgur quippe de hoc igne egrediens torpentes percutit, cosque percutiendo excitat et inflammat, ut post amorem illius ardentes pariter et lucentes currant. Unde alias scriptum est: c Thronus eius flamma ignis, rotæ ejus ignis accensus (Dan. vII). > Hi enim qui animarum custodes sunt, et pascendi gregis onera susceperant, mutare loca minime permittuntur. Sed quia uno in loco positi divinitatis in se præsentiam portant et ardent, thronus Dei flamma ignis dicitur. Ili autem, qui amore Domini in prædicatione discurrent, rote ejus ignis ardentes sunt : quia C æther, et in ictu oculi atque momento discurrent cum ex cjus desiderio per varia loca discurrunt, unde ipsi ardent et alios accendunt. Potest tamen discursus atque mobilitas spiritus requisitione alterius considerationis intelligi: in sanctorum quippe cordibus juxta quasdam virtutes semper manet: Juxta quasdam vero recessurus venit, et venturus recedit. In side etenim, spe et charitate, et in bonis adiis, sine quibus ad coelestem patriam non potest perveniri, sicut humilitas, castitas, justitia atque misericordia, perfectorum corda non deserit. In prophetiæ vero virtute, doctrinæ facundia, miraculorum exhibitione electis suis aliquando adest, aliquando se subtrahit : adest ut eleventur, et ad semetipsum subtrahit, ut humilientur : adest ut eos ostensa virtute glorificet; recedit ut semetipsos subtracta ejus virtute cognoscant, adest ut ostendat quid per ipsum sint, recedit ut patefaciat, qui vel quales remaneant sine ipso. In his itaque virtutibus sine quibus ad vitam minime pervenitur, sanctus Spiritus in electorum suorum cordibus permanet. In his vero per quas sanctitatis virtus ostenditur, aliquando misericorditer præsto est, et aliquando misericorditer recedit. Discurrens ergo et mobilis spiritus dicitur, quia in signis atque virtutibus juxta uniuscujusque votum continue non habetur. Bene autem inter sancta animalia discurrere perhibetur. Discursus quippe ad celeritatem pertinet. Inter perfectos autem discurrit spiritus, quia

tellectus, sanctus, unicus, mul iplex, subtilis, mo- A etsi ab eorum corde ad momentum recesserit, citins redit. Sequitur : « Et animalia ibant et revere tebantur in similitudinem fulguris coruscantis. > (Hieron.) Quidam vero ne contra priores duas sententias propheta dicere videretur, boc quod putant esse contrarium, id est e et animalia currebant, et revertebantur, » silendum putaverunt, ne legenti scandalum faceret. Melius est autem in divinis libris transferre, quod dictum est, licet non intelligas quare dictum sit, quam auferre quod nescias. Alioquin et multa alia, quæ ineffabilia sunt, et humanus animus non capit, hac licentia delebuntur. Nos autem hoc dicimus, quod quomodo in Proverbiis in eodem loco scriptum est: « Ne respondeas stulto secundum stultitiam suam, ne similis ci fias (Prov. xxvI), > ct rursum ponitur, quod nobis videtur esse contrarium: « Responde stulto secundum stultitiam suam, ne sibi sapiens esse videatur (lbid.); et utrumque pro temporum et personarum diversitate concordat. dum et stultus contemnitur, quia non recipit sapientiam, et stulta superbia alia decutitur stultitia, juxta quod et Apostolus dicit : « Factus sum insipiens, vos me coegistis (II Cor. x11); ) ita et in hoc loco debere nos quærere, quare supra secundo dictum sit, « non revertebantur animalia cum incederent, » et nune semel, canimalia currebant et revertebantur, > essetque quæstio, nisi sequeretur, e in similitudinem fulgoris coruscantis, • quod hebraico sermone dicitur bezec, et interpretatus est Symmachus, quasi species radii fulgoris. Quomodo igitur crebris micat ignibus fulgora et revertuntur, non amittentia matricem, et ut ita dicam, fontem ignis atque materiam : ita et hæc animalia cum inolfenso pergant pede, ad priora festinant. Si autem conatui suo aliquid obsitum viderint, non tam revertuntur, quam contra hunc se extendenda rursum et præbitura lumen, quod parumper absconderant, ut dent servis cibaria, in tempore suo, nec tribuant sanctum canibus, nec mittant margaritas ante porcos (Luc. x11; Matth. vn). Unde et Paulus dicit : « Lac vobis potum dedi, non escam, necdum enim capere poteratis (1 Cor. in). . Electioque Judæ et Saulis unctio non arguunt Deum ignorantiæ futurorum, sed præsentium monstrant esse judicem. Unde et apostolis præcipitum (Matth. x), ut si indignam domum salutatione perspexerint, excutiant prius pedes, et pax quam domui dederant revertetur ad eos. (Greg.) Cum superius dictum est, e non revertebantur cum ambularent, » qua ratione nunc dicitur : «Animalia ibant et revertebantur, » valde sibi hæc videntur esse contraria. Quia cibant, et non revertebantur. » et cibantet revertebantur. > Sed qualiter intelligendum sit, cities agnoscimus, si duas vitas, activam scilicet et cortemplativam sollicite discernamus. In una enim 🖾 permanere possumus. In altera autem intentan mentem tenere nullo modo valemus. Cum enim torporem nostrum relinquimus, nosque ipsos ad bonz operationis studium suscitamus, quo alibi nisi 👪

mus, quia qui post iliam ad torporem negligentiæ, ad pravitatis nequitias, quas reliquerat redit, esse sine dubio cœleste animal nescit. Cum vero ab activa vita ad contemplativam surgimus, quia diu mens stare in contemplatione non valet, sed omne quod de æternitate per speculum et in ænigmate conspicit (I Cor. xiii), quasi furtim hoc et per transituen videt; ipsa sua infirmitate, ab immensitate tantæ celsitudinis animus repulsus in semetipso relabitur: et necesse est, ut ad activam redeat, seque ipsum continue in bona operatione exerceat, ut cum mens surgere ad contemplanda cœlestia non valet, quæque potest bona agere non recuset. Sieque sit ut ipsis suis bonis actibus adjuta, rursus in contemplationem surgat, et amoris pastum de pabulo con- B malia vadunt et redeunt : vadunt enim cum ad iutemplatæ veritatis accipiat, in qua quia diu se tenere ipsa corruptionis infirmitas non potest, ad bona rursum opera rediens, suavitatis Dei memoria pascitur, et foris piis actibus, intus vero sanctis desideriis nutritur. Bene autem revertentia animalia coruscanti

activam imus, a qua reverti post nullo modo debe- A fulgori comparantur : quia sancti viri cum ad superna contemplanda evolant, cum primitias sui spiritus in cœles is patriæ amore ligant, sed gravati humanæ conversationis pondere ad semetipsos redeunt, bona cœlestia, quæ saltem per speculum contemplari potuerunt, fratribus denuntiant, eorumque animos in amorem intimæ claritatis accendunt, quam nec viJere sicut est, nec loqui prævalent sicut viderunt. Loquentes autem verbis suis corda audientium feriunt et incendunt. Quasi ergo fulgur coruscans redeunt, qui cum cœlestia loquuntur, quia per eos supernum lumen intermicat, ad amorem cœlestis patriæ mentes audientium inflammant. More itaque coruscantis fulguris cum loquendo percutiunt, ignem spiritalis desiderii spargunt. Alio quoque modo sancta anisinuandam cœlestis doni gratiam in prædicatione mittuntur, atque ut ad fidem trahant mira coram infidelibus faciunt; sed redeunt quia hæc omnipotentis Domini virtuti tribuentes, sibimetipsis quæ fecerint non adscribunt.

# -LIBER SECUNDUS.

#### SEOUITUR CAPUT PRIMUM.

· Cumque aspicerem animalia, apparuit rota una super terram juxta animalia, habens quatuor visio maris, et una similitudo ipsarum quatuor, et aspectus earum et opera, quasi rota in medio crotæ, per quatuor partes earum euntes, ibant et on revertebantur .com ambularent : statura quoque erat rotis et altitudo et horribilis aspectus, et totum corpus plenum oculis in circuitu ipsorum quatuor. > (Hieron.) Huc usque quatuor animantium, quæ quaternas habebant facies, pictura describitur sequentium spiritum et nubem quæ erat in medio spiritus. Nunc per singula animalia singulæ ponuntur rotæ, quæ non erant junctæ animantibus, sed sequebantur ea : sive una rota apparuit super terram, quæ divisa per quatuor tot habebat facies quot animalia sequebantur, tantaque simiquatuor, ut una rota verissime crederctur: opusque earum erat atque factura quasi visio tharsis, quam nos in mare vertimus, Aquila hiacinthum posuit, qui lapis cœli habet similitudinem. Aspectusque earum erat quasi rota in rota, ut non unam rotam crederes, sed alteram alteri copulatam. Per quatuor partes ibant, et non trahebantur nec revertebantur retrorsum. Qui enim sieri poterat ut reverterentur, cum sequerentur animalia, quæ semper ad priora se tenderent? Statura quoque rotarum et altitudo tanta erat ut miraculum videntibus faceret : totumque corpus et dorsa erant plena lucis in circuitu, ut nullum membrorum aspiceres quod oculos luminis non haberet: qualemque describunt fabulæ poetarum

Argum fuisse centoculum sive multorum oculorum, quem Juno in pavum vertit ob negligentem custodiam, ut quod miraculum est conditoris Dei, hoc condenic facies, et aspectus rotarum et opus earum, quasi c natio esset inulti adulterii. Omnia cœlestia et terrestria, et quidquid sub humanam cadit intelligentiam solis rotis volvitur, solis annuum circulum per singulos menses luna decurrit. Lucifer qui ipse vesper est, dum ad orientem et ad occidentem rutilus micat, et noctis tenebras parvo temperat lumine, duobus annis cumdem conficit cursum. Aliaque astra quatuor quæ vocantur errantia, et quidquid fulget in cœlo. Segetum quoque et arborum herbarumque varietates, per quatuor tempora suis currunt rotis, nihilque aspicimus, quod ante non fuerit. « Gyrans gyrando vadit spiritus, et in circulos suos revertitur. Omnes torrentes vadunt in mare, et mare non adimpletur (Eccle. 1). > Quare? Quia ad fontes. suos de matrice abysso revertuntur. Evangeliorum litudo erat rotarum quatuor sequentium animalia p autem, id est quatuor animalium, quæ spirant, vivunt, intelligunt, si quis rotam cursumque consideret, in brevi tempore videbit mundum esse completum sermone apostolico. Rota quoque in rota vel duorum junctura testamentorum est quod indicat scala Jacob, et forceps Isaiæ, et gladius bis acutus : vel evangelia sibi cohærentia, quorum rursus et statura tendit ad cœlum, paululumque quid attingit in terra, et semper properans ad excelsa festinat. De quibus et alibi dicitur : « Lapides sancti volvuntur super terram (Zach. 1x), , ex quibus ædisicatur Jerusalem cœlestis. Hoc ipsum puto significare et illul quod in psalino canitur: « Vox tonitrui tui in rota (Psal. LXXVI). Et alibi : e Quæ inflammat rotam nativitatis (Jacob. 111).) Quæ testimonia quem sensum

autem corpus et dorsa plena oculis approbabit, qui viderit nihil esse in Evangeliis quod non luceat, et splendore suo mundum illuminet; ut etiam quæ parva putantur et vilia, Spiritus sancti fulgeant majestate. (Greg.) Propheta igitur dum sancta animalia videret, adjunxit: (Cumque aspicerem animalia, apparuit rota una super terram. Dua in re quærendum es!, cum inferius rotæ describantur, cur una rota prius apparuisse dicitur, nisi quia antiquo populo vetus solummodo Testamentum datum est, quod ad erudiendam mentem illius quasi rota volveretur? Bene autem rota eadem super terram apparuisse dicitur, peccanti autem [enim] homini dictum est : « Terra es, et in terram ibis (Gen. 111). > Rota autem super terram apparuit, quia Deus omnipotens legem super B corda peccantium dedit. Sed quia hæc pennata animalia sanctos, ut diximus, evangelistas designant, quomodo prius animalia, et postmodum rota una aspicitur, dum ante testamentum vetus fuerit, et postmodum sancti evangelistæ secuti sunt? Sed intelligere in his possumus, quod illi prius a propheta visi sunt, qui merito transcendunt. Nam quanto S. Evangelium Testamentum vetus præcellit, tanto et prædicatores ejus in descriptione prophetica præferri debuerunt: quamvis sit adhuc aliud, quod in hac descriptione considerari debeat. Quia prophetiæ spiritus sic intra semetipsum anteriora et posteriora simul colligit, ut simul hæc prophetæ lingua proferre non possit, sed ampla quæ videt de dispertitis sermonibus emanat, et nunc ultima post prima, nunc vero C prima post ultima loquitur. Unde Ezechiel propheta sub figura sanctæ universalis Ecclesiæ et evangelistarum gloriam per quatuor animalium similitudinem videt, et tamen repente illa subjungit, quæ anterioribus temporibus gesta sunt, ut patenter indicet simul se vidisse, quod carnis lingua non sufficeret simul dicere. Quia vero per quatuor animalia etiam perfectos omnes significari diximus, considerandum quoque est quosdam sanctorum, et ante legem fuisse, qui naturali lege districte viverent, et omnipotenti Domino placerent. Postanimalia ergo rota describitur, quia electorum multi apud omnipotentem Deum perfecti et ante legem fuerunt. Sin vero animalia solos, ut diximus, Evangelistas debemus accipere, est adhuc aliud, quod considerare D debemus. Videbat enim sanctus propheta, quia hæc ipsa verba, quæ obscuritatibus obvoluta proserebat, non judaico populo, sed gentibus panderentur. Nobis igitur loquens, prius animalia, et post rotam describere debuit, quia nos ad sidem Domino largiente venientes, non per legem Evangelium, sed per sanctum Evangelium legem didicimus. Ubi vero vel qualis rota apparuerit adjungit, cum dicit: « Juxta animalia habens quatuor facies. > Ubi adhuc subdit: « Et aspectus rotarum, et opus carum quasi visio maris, et una similitudo ipsarum quatuor et aspectus earum et opera quasi sit rota in medio rotæ. > Quid est hoc quod cum una rota diceretur,

habeant in suis locis, non hujus est temporis. Totum A paulo post adjungitur, «quasi sit rota in medio rotæ,» nisi quod in Testamenti veteris littera Testamentum novum latuit per allegoriam? Unde et rota eadem, que juxta animalia apparuit, quatuor facies habere describitur, quia Scriptura sacra per utraque testamenta in quatuor partibus est distincta. Vetus etenim Testamentum in lege et prophetia, novum vero in Evangeliis atque apostolorum Actibus et dictis. Scitur autem, quia ibi faciem intendimus, ubi quod necesse est videmus. Rota ergo quatuor habet facies, quia prius resecanda mala in populis vidit per legem, postmodum vidit per prophetas, subtilius vero per Evangelium; ad extremum autem per apostolos ea quæ in culpis hominum resecarentur aspexit. Potest quoque intelligi, quod quatuor facies rota habebat, propter hoc quod Scriptura sacra per gratiam prædicationis extensa in quatuor muudi partes innotuit. Unde et bene eadem rota una prius juxta animalia apparuisse, et postmodum quatnor facies habuisse describitur, quia nisi lex Evangelio concordaret in quatuor mundi partibus, non innotesceret. e Et aspectus rotarum et opus earum quasi visio maris. > Recte sacra eloquia visioni maris similia narrantur, quia in eis magna sunt flumina sententiarum, cumuli sensuum. Nec immerito mari similis Scriptura sacra dicitur, quia sirmantur in ea sententiæ locutionis sacramento baptismatis. Vel certe considerandum est, quia navibus in mare navigamus, cum ad desideratas terras tendimus. Nobis autem quid est in desiderio nisi illa terra, de qua scriptum est: · Portio mea in terra viventium (Psal. cxl1). > Ligno autem, ut dixi, evehitur, qui mare transit, et scimus quia Scriptura sacra lignum crucis per legem nobis prænuntiat, cum dicit: « Maledictus omnis qui pendet in ligno (Deut. xxi). > Quod Redemptori nostro Paulus attestatur dicens: « Factus pro nobis maledictum (Gal. III), per prophetas quoque lignum annuntiat, cum dicit : « Dominus regnavit a ligno (Psal. xcv). > Et rursum : « Mittamus lignum in pane ejus (Jer. x1) > Per Evangelium vero lignum crucis aperte ostenditur, ubi ipsa Domini passio, qua prophetata est, declaratur. Rota ergo in medio rota est, quia inest Testamento veteri Testamentum novum. Et, sicut sæpe jam diximus, quod testamentum vetus promisit, hoc novum exhibuit. Et quod illudi occulte adnuntiat, hoc istud exhibitum aperte clamat. Prophetia ergo Testamenti novi Testamen tum vetus est, et expositio Testamenti veteris, T stamentum novum. Per quatuor, inquit, partent earum ibant, et non revertebantur. Duo ali bai divina eloquia, nisi ad corda hominum valun 17 Seil per quatuor partes cuntes ibant, quia Scriptura sacra per legem ad cor hominum vadil, signando mysterium. Per prophetas vadit, paule apertius prophetando Dominum. Per Evangelium vadit, exhibendo quem prophetavit. Per apostolos vadit, prædicando eum quem Pater in nostra redesptione exhibuit. Habent ergo rotæ facies et penses, quia ostendunt sacra cloquia notitiam præcepterus

vadunt, quia distinctis, ut prædiximus, temporibus loquuntur, vel certe quia in cunctis mundi regionihus incarnatum Dominum prædicabant. De quibus aperte mox subditur : « Et revertebantur cum ambularent. Hæc superius de animalibus dicta sunt, sed non cadem intelligi de rotis, quæ de animalibus possunt. Rotas quippe significare Testamenta dixiinus. Et Testamentum Vetus ambulavit quidem, cum per prædicationem ad mentes hominum venit; sed post semetipsum reversum est, quia juxta litteram in præceptis suis et sacrificiis usque ad finem servari non potuit. Non enim sine immutatione permansit cum in eo spiritalis intelligentia defuit. Sed cum Redemptor noster in mundum veinvenit teneri. Itaque dum spiritaliter littera ejus intelligitur, omnis in eo illa carnalis exhibitio vivificat. Testamentum vero novum, etiam pér testamenti veteris paginas, testamentum æternum appellatum est, quia intellectus illius nunquam mutatur. Bene ergo dicitur quod c rotæ cuntes ibant, et non revertebantur cum ambularent. > Quia dum novum Testamentum non rescinditur, dum vetus jam spiritaliter intellectum tenetur: post se non redeunt, anæ usque ad finem mundi immutabilia persistunt. Ambulant ergo, sed non revertuntur: quia sic spiritaliter ad cor nostrum veniunt, ut eorum præcepta vel studia ulterius non mutentur. Seguitur: « Statura quoque erat rotis et altitudo et horribilis aspectus. Duid est quod Scripturæ sacræ eloquiis tria C bæc inesse narrantur, ut staturam, altitudinem et horribilem aspectum, id est, terribilem habere memorentur? Quærendum nobis magnopere est. quæ divinæ Scripturæ statura, quæ altitudo, qui borribilis aspectus dicitur. Sciendum est ergo, quia slatura ad vitam congruit bene operantis. Unde per Paulum dicitur (I Cor. x): ( Qui stat, videat ne eadat. Dui etiam discipulis dicit : CSic state in Domino, charissimi (Philip. 1v). > Et propheta, qui se vita ac moribus ante Dominum videbat, ait : · Vivit Dominus, in cujus conspectu sto (III Reg. xvII). > Altitudo est cœlestis regni promissio, ad quam tunc pertingitur, quando mortalis vitæ omnis corruptio subjugatur. Horribilis vero aspectus est terror gehennæ, quæ sine fine reprobos cruciat, et semper in cruciatu conservat. Statura ergo in rectiludine præceptionis est. Altitudo in celsitudine su-Pernæ promissionis. Horribilis vero aspectus, in minis atque terroribus supplicii sequentis. Scriptura Igitur sacra staturam habet; quia mores ad standum dirigit, ut auditorum mentes ad terrenam concupi-Scentiam non curventur. Altitudinem habet, quia in cœlesti patria æternæ vitæ gaudia promittit. Hor-Fibilem quoque aspectum habet, quia omnibus re-Probis gehennæ supplicia minatur. Ostendit igitur staturam suam in ædificatione morum, ostendit altitudinem in promissione præmiorum, ostendit horribilem aspectum, in terroribus suppliciorum.

cum exhibitione operum. Et per quatuor partes A Recta est enim in præceptis, alta in promissionibus, horribilis in minis. Habet staturam cum per prophetam dicit: Quiescite agere perverse, discite benefacere, quærite judicium, subvenite oppresso, judicate pupillo, defendite viduam (Isa. 1). , Et rursum: « Frange esurienti panem tuum, et egenos vagosque induc in domum tuam. Cum videris nudum, operi eum, et domesticos seminis tui non despexeris (Isa. LVIII). > Habet altitudinem, cum per eumdem prophetam dicit : « Non crit tibi amplius sol ad lucendum per diem, nec splendor lunæ illuminabit te. Sed erit tibi Dominus in lucem sempiternam, et Deus tuus in gloriam tuam (Isa. LX). > Habet horribilem aspectum cum infernum describens, dicit : « Dies ultionum Domini, annus retributionit, hoc spiritaliter fecit intelligi, quod carnaliter B num judicii Sion. Et convertentur torrentes ejus in picem, et humus ejus in sulphur, et erit terra ejus in picem ardentem, nocte et die non exstinguetur in sempiternum (Isa. xxxiv). Egitur Ezechiel propheta cum de rotis loqueretur, adjunxit : « Et totum corpus plenum oculis in circuitu ipsorum quatuor. . Qui enim non ipsarum, sed ipsorum dixit, profecto indicat, quia repente sermo ejus a rotis ad animalia rediit; per quæ nimirum perfecti quique. ut prædictum est, designantur. Corpora igitur animalium sanctorum idcirco plena oculis describuntur; quia sanctorum actio ab omni parte circumspecta est, bona desiderabiliter providens, mala solerter cavens. Et hoc est laboriosius, ubi sanctorum mens vehementer invigilat, ne se ante eorum oculos mala sub bonorum specie abscondant. Circumspecta ergo est vita sanctorum, ne sic & libera, ut superba sit : quia sæpe superbia excedit in verbis; et videri appetit libertas puritatis ne sic sit humilis ut formidolosa: quia aliquando timore stringit animum, ut loqui quæ recta sunt non præsumat, sed tamen in ipsa timida cogitatione humilem esse se simulat. Ne sic sit parca ut tenax sit: quia plerumque tenacia parcimonia appetit æstimari ut juste ac necessarie videatur tenere, quidquid egenti proximo misericorditer non vult impendere, ne sic sit misericors, ut effusa sit; quia nonnunquam effusio esse misericordia putatur. Aliud est enim pietatis studio necessaria proximis dare, atque aliud ea quæ possidentur sine mercedis intentione dispergere. Quidquid ergo. agitur in radice intentionis, pensandum est, quo merito apud judicium creatoris habeatur. Unde et idem creator dixit: « Si oculus tuus simplex fuerit, totum corpus tuum lucidum erit (Matth. vi). > Oculum videlicet intentionem, corpus vero actionem nominans. Quia si nostra intentio apud Deum simplex fuerit, in ejus judicio nostra actio tenebrosa non erit. Igitur quia sancti viri solerter invigilant, ut se undique aspiciant, ubique custodiant, ne aut mala propter ea ipsa appetant, aut hæc sub specie bonorum agant, scilicet ne se eis vitia virtutes esse mentiantur; totum corpus plenum in circuitu oculis habent: quia omnis eorum actio providentia sollicitudinis et repletur et circumdatur. Hine est quod

perpetrato Corinthios prospiceret voluisse misereri, ait: « Si cui aliquid donastis et ego. Nam et ego quod donavi, per vos in persona Christi, ut non circumveniamur a Satana: non enim ignoramus cogitationes ejus (II Cor. 11). > Si enim parcendum non erat, cur se humilitate tanta voluntati discipulorum magister egregius sociat, ut neque ipse a discipulis, neque ab eo discipuli in compassionis causa divisi viderentur, nisi quia sollicito providentiæ oculo attendit, quod plerumque dum alter donat, alter irascitur? Et quale est jam misericordiæ sacrificium, quod cum discordia proximo offertur? Unde certe ait : « Ut non circumveniamur a Satana, non enim ignoramus cogitationes ejus. > Quia videlicet inde in alterius corde rixæ malum solet immit- B tere, unde alterum conspicit pietatis negotium fecisse; imperfectum enim bonum est, quod sic agitur, ut ne quid ei ex alio latere mali subrepat, non attendatur. Nisi forte hoc, quod sine cujuspiam scandalo fieri non potest, culpa sit non fecisse. Hoc vero ideo dicimus, ut notum vestræ dilectioni faciamus quia in nostro bono opere aliquando cavendum est scandalum proximi, aliquando vero pro nihilo contemnendum. Quod in ipso nostro auctore didicimus, qui, dum tributum Petro inquisito peteretur, prius paradigma proposuit, quo se nihil debere respondit dicens: c Reges terræ, a quibus accipiunt tributum vel censum, a filiis suis an ab alienis? (Matth. xvII.) > Cui cum diceretur, < ab alienis, > illico respondit : « Ergo liberi sunt filii. > C Sed postquam se liberum esse monstravit, ne fortasse scandalum cuiquam faceret, subdidit : « Ut autem non scandalizemus eos, vade ad mare, et mitte hamum, et eum piscem qui prius ascenderit tolle, et aperto ore ejus invenies staterem; illum sumens da eis pro me et te. > Qui rursum cum diceret: Quia omne quod in os intrat, non coinquinat hominem, tunc accedentes discipuli dixerunt: Scis quia Pharisæi, audito hoc verbo, scandalizati sunt. At ille respondens ait : Omnis plantatio quam non plantavit Pater meus cœlestis, eradicabitur: sinite illos, cæci sunt et duces cæcorum (Matth. xv; Marc. vii). > Ecce magistra Veritas, ne in quorumdam cordibus scandalum gigneretur, et quod non debuit tributum dedit; et rursum, quia gene- D rotæ, et cum elevarentur animalia de terra, elevarari scandalum in quorumdam cordibus contra veritatem vidit, in suo eos scandalo remauere permisit. Ex qua re nobis considerandum est, quia in quantum sine peccato possumus, vitare proximorum scandalum debemus. Si autem de veritate scandalum sumitur, utilius permittitur nasci scandalum, quam veritas relinguatur. Quia ergo sanctorum mentes, undique se circum inspicientes invigilant, atque in omni suo opere pavoris et sollicitudinis oculum circumducunt, ne aut prava agant, aut recta, quæ præcepta sunt non agant, aut bonis actibus expletis in suis cogitationibus intumescant, et tanto gravius offendant, quanto justi videntur foris et occultius

Paulus apostolus, dum cuidam pœnitenti de facinore A peccant, recte dicitur totum corpus corum plenum

 Cumque ambularent animalia, ambulabant paric ter et rotæ juxta ea. Et cum elevarentur animae lia de terra, elevabantur simul et rotæ, quocumque ibat spiritus, illuc eunte spiritu et rotte paric ter levabantur sequentes eum. Spiritus enim vitæ e erat in rotis. Cum euntibus ibant, et cum stantibus stabant : et cum elevatis a terra, pariter eleva-· bantur et rotæ, sequentes ea, quia spiritus vitæ erat in rotis. > (Hieron.) Quatuor animalia spiritum sequebantur et nubem quæ erat in spiritu, rursumque rotæ dum animalia sequerentur elevantia se de terra, nequaquam animalia, sed spiritum sequebantur, ut ostenderent propriam voluntatem, quia spiritus vitæ erat in rotis. Tria autem et in animalibus et in rotis, pariter indicantur, cum starent, cum ambularent, cum elevarentur; quæ et animalia et rotæ in commune faciebant. Neque enim stantibus animalibus, rotæ poterant ambulare, nec ambulantibus super terram animalibus, elevare se rotæ, sed quorum una erat actio, una erat et requies et cursus et elevatio. Secundoque dicitur, quia spiritus vitæ erat in rotis : ut nequaquam vas aliquod arbitremur rotarum, quas in carpentis plaustrorum rhedarum jue et curruum aspicimus, sed animantia, imo super animantia : « Animalis enim homo non percipit ea quæ sunt spiritus (I Cor. 11). > Istæ ergo rotæ, in quibus erat spiritus vitæ, omnia ordine faciunt atque mensura, habentque cum animantibus concordiam, sequentes ea, et per ea Spiritum sanctum, imo mediis prætermissis sancti Spiritus societate gaudentes. Quæ omnia juxta prierem intelligentiam, variæ interpretationi prudens lector poterit coaptare. (Greg.) Cumque, inquit, ambularent animalia, ambulabant pariter et rotæ, juxta ea. Et dum elevarentur animalia de terra, elevabantur simul et rotæ. > Ambulabant animalia, cum sancti viri in Scriptura sacra intelligunt quemadmodum moraliter vivant. Elevantur vero a terra animalia, cum sancti viri se in contemplatione suspendunt. Et quia unusquisque sanctorum quanto ipse in Scriptura sacra profecerit, tanto hæc cadem Scriptura sacra proficit apud ipsum : recte dicitur : « Cum ambularent animalia, ambulabant pariter et bantur similiter et rotæ. » Quia divina eloquia, dum leguntur crescunt; nam tanto illa quisque intellexit altius, quanto in eis altius intendit. Unde nec elevantur rotæ, si non elevantur animalia. Quia pisi legentium mentes ad alta profecerint, divina dicts velut in imis non intellecta jacent. Cum enim legent. cuilibet sermo Scripturæ sacræ tepidus videtur, sen sus divini eloquii ejus mentem non excitat, et i cogitatione sua nullo intellectus lumine emicat; rot. et otiosa et in terra est, quia animal non elevatur 🚄 terra. At vero si animal ambulet, id est, bene v=vendi ordinem quærat, et per gressum cordis inveniat quemadmodum gressum boni operis pona:,

ambulant pariter et rotæ. Quia tantum in sacro A nemo sanctorum ad cœlestem gloriam nisi patiencloquio profectum invenis, quantum apud illud ipse profeceris. Si vero pennatum animal sese in contemplationem tetenderit, rotæ protinus a terra elevantur. Quia terrena non esse intelligis, quæ prius in sacro eloquio juxta terrenum morem dicta credidisti, sitque ut Scripturæ sacræ verlia cœlestia esse sentias, si accensus per contemplationis gratiam temetipsum ad cœlestia suspendas. Et mira atque inclabilis sacri eloquii virtus agnoscitur, cum superno amore legentis animus penetratur. Quia ergo animal ad alta se sublevat, rota volat; sequitur: · Quocunque ibat spiritus, illuc cunte spiritu et rotæ pariter levabantur sequentes eum. > Rotæ enim spiritum sequuntur, quia verba sacri eloquii, ut sæpe jam dictum est, juxta sensum legentium per B intellectum crescunt. In una enim eademque sententia Scripturæ, alius sola historia pascitur, alius typicam, alius vero per typum contemplativam intelligentiam quærit. Et fit nonnunquam, ut diximus, ut in una eademque sententia cuncta simul tria valeant inveniri. Quia igitur dicta sacri eloquii cum legentium spiritu excrescunt; recte nunc dicitur, e quocumque ibat spiritus, illuc eunte spiritu et rotte pariter elevabantur, sequentes cum. > Et subditur : « Spiritus enim vitæ erat in rotis. . In rotis enim spiritus vita est, quia per sacra eloquia dono spiritus vivificamur, ut mortifera a nobis opera repellamus. Potest autem intelligi, quia spiritus vadit; cum legentis animum diversis modis et ordinihus tangit Deus; quoniam C bunc per verba sacri eloquii modo in zelo excitans, ad ultionem erigit, modo ad patientiam initigat, modo in prædicatione instruit, modo ad pænitentiæ lamenta compungit. Sed recurramus breviter per hac eadem verba quæ diximus, et videamus quomo:lo sequentur rotæ spiritum, qui vitæ spiritus dicitur, et rotis inesse perhibetur. Certe si legentis animum spiritus vitæ in zeli fervore tetigerit, protinus in sacris eloquiis videt, quod Moyses ad castra rediens, et per idola populum peccasse cognoscens (Exod. xxxii), hunc per fervorem spiritus gladio stravit; quod Phinees persequendo luxuriam (Num. xxv), iram Domini gladio placavit, quod Petrus mentientes sibimet verbo perculit et occidit (Act. x), quod Paulus negligentibus discipulis virgam minatur (I Cor. D ey). Si spiritus vitæ legentis animum ad observandam Patientiam tangit, statim sequentur et rotæ; quia In sacris eloquiis invenit (Num. xx), quod Movses et Aaron cum loquentes recta persecutionem populi passi sunt. ad tabernaculum cucurrerunt pro ipso populo exprantes, quem fugichant. Sancta autem eorum mens et timorem superbientium pertulit, et tamen contra eos ad odium non erupit. Patientia vero est, quæ et ipsum amat, quem portat, nam tolerare, sed odisse, non est virtus mansuetudinis, sed velamen furoris. In cisdem quoque eloquiis invenit (I Reg. vill), quod Samuel, de principatus culmine dejectus, orasse se cliam pro dejicientibus confitetur; quod

tiam servando pervenit. Quod ipse auctor et redemptor generis humani, sputa, colaphos, spincam coronam, crucem, lanceam pertulit, et tamen pro persecutoribus oravit (Matth. xxvi, xxvii). Si vitte spiritus legentis animum ad studium prædicationis excitat; statim sequentur et rote : quia in sacris elequiis invenit (Exod. v) quod Moyses jubente Domino contra Ægypti regem, in quantis se prædicationis libere verbis erexit, quod Stephanus Judæis perfidentibus diceret : « Vos semper Spiritui sancto restitistis (Act. vii), > nec inter lapides timuit. Quod Petrus, fustibus cæsus, ne in nomine Jesu loqueretur, cum magna libertate respondit : · Obedire oportet Deo magis quam hominibus (Act. v). • Quod Paulus catenarum vinculis stringitur (Philipp. 1), sed tamen verbum Dei non est alligatum (II Tim. 11). Si vitæ spiritus ad pænitentiæ lamenta compungit, sequentur protinus rotæ, cum Scripturæ sacræ verba David pænitentiam proferunt. Quod rex reprehensus a propheta, quia subjectus cœlesti regi non fuit, subjecto increpanti non erubuit confiteri quod fecit (II Reg. xII). Quod publicanus, qui reatum suæ nequitiæ cognovit (Luc. xviii), etsi injustus ad templum venit, justificatus a templo rediit. Quod Petrus negationis maculas lacrymis lavit (Matth. xxvi). Quod latro, qui in cruce cognovit culpam suam, in ipsa jam morte invenit veniam "(Luc. xxIII). De quibus adhuc rotis cadem propheta replicat atque subjungit : « Cum cuntibus ibant, et cum stantibus stabant, et cum elevatis a terra, pariter elevabantur et rotæ, sequentes ea, quia spiritus vitæ erat in rotis. > Hæc sunt, sicut nost's, fratres charissimi, ex maxima parte jam dicta; sed iterata descriptione narrantur. Hoc enim solum in his verbis novum adjicitur, quod dictumest, ceum stantihus stabant. Sunt enim quidam, qui usque ad hoc proficiunt, ut terrena quæ accipiunt bene dispensare noverint. Misericordiæ intendunt, oppressis obveniunt; hi videlicet va lunt in eo, quo se al proximi utilitatem tendunt. Cum his ergo roke gradiuntur, quia sacra eloquia dictorum suorum passum in ejus itinere disponunt. Et sunt alii, qui in sidem quam acceperunt, ita ad tenendam fortes sunt, ut adversis quibusque resistere valeant, et non solum minime ad perversitatem trahantur perfidiæ, sed otiam perverse loquentibus impugnent, cosque ad reetitudinem trahant. Cum istis stantibus stant etiam rotæ, quia eis rectitudinem suam sacri eloquii verba confirmant, cum in eis audiunt : « State et tenete traditiones quas didicistis (II Thess. 11). > Et rursum: Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens circuit quærens quem devoret, cui resistite fortes in fide (I Petr. v). > Et sunt alii, qui omnia terrena despiciunt, nulla quæ prætereunt possidere dignantur. In Dei se, ut prædictum est, contemplatione suspendunt. Cum his ergo elevatis et rotæ pariter levantur. Quia in quantum quisque ad alta profecerit, in tantum ei et sacra cloquia de altioribus loquun-

Stant ad custo.liam sui. Elevantur ad contemplationem Dei. Sed et rotæ pariter vadunt, stant, elevantur, quia quæsita sacra lectio talis invenitur, qualis et sit ipse a quo quæritur. Ad activam enim vitam profecisti, am! ulat tecum : ad immobilitatem atque constantiam spiritus profecisti : stat tecum : ad contemplativam vitam, per Dei gratiam pervenisti, volat tecum. Et rursum subditur : « Quia spiritus vitæ erat in rotis. > Quod idcirco secundo dicitur, vitæ spiritus in rotis esse, quia Scripturæ duo sunt Testamenta, quæ utraque Dei spiritus scribi voluit, ut nos ab animæ morte liberaret, vel certe, quia duo sunt præcepta charitatis, dilectio videlicet Dei, et dilectio proximi, per quæ utraque nos sacræ Scripturæ dicta vivissicant. Secundo ergo dicitur, quia spiritus vitæ B sirmamentum quod aspicitur, cujus habeat similituerat in rotis: quia dilectionem Dei et proximi capimus in eloquiis divinis, per præcepta sacræ Scripturæ, dicta vivisicamur, qui mortui in culpa jacebamus.

e Et similituelo super capita animalium firmae menti, quasi aspectus crystalli horribilis et extenti · super capita corum desuper. > (Hieron.) Videtur autem super quatuor animalia, et rotas totidem similitudo firmamenti, quod nos vocamus cœlum, habens speciem crystalli quod est purissimum, et ex aquis mundis atque lucentibus, nimio frigore concrescere dicitur, intantum ut etiam gelu constricta aqua Græco sermone crystallus nominetur. Decebat autem in superioribus esse eximiam puritatem, quæ cuncta protegebat, id est, rationales sapientesque virtutes, et quatuor temporum cursum, et mundi plagas, et rerum omnium ordines et evangelicam prædicationem, quæ ex parte intelligitur, ex parte velatur. c Et similitudo, inquit, supra capita animalium armamenti, etc. > (Greg.) Hanc [Hæc] largiente Domino duobus modis exponimus, ut lectoris judicio, quid eligendum censeat relinquamus. Possunt enim firmamenti nomine coelestes potestates intelligi. Quod sirmamentum recte, quasi aspectus dicitur crystalli : quia videlicet crystallum forte quidem nimis est, sed ex aqua solidatum. Et natura angelica quando creata est liberum arbitrium accepit, ut utrum vellet in humilitate persistere, et in omnipotentis Dei aspectu permanere, an ad superbiam laboretur, et a beatitudine caderet, per similitudinem D aqua fuit. Sed quia cadentibus aliis angelis, sancti in sua beatitudine perstiterunt, atque hoc acceperunt in munere, ut jam cadere omnino non possint, in eis natura sua, quia jam dejici mutabiliter non potest, quasi ad imaginem crystalli durata est, quod crystallum horribile et extensum desuper capita animalium dicitur, quia potestates illæ angelicæ, que omnipotentis Dei conspectui assistunt, nobis adhue in hac corruptione positis terribiles atque pavende sunt. Quarum nunc gaudia, quia sensum nostrarum monthum excedunt, super capita animalium esso momorantur. Quis enim in carne corruptibili publius, comprehendere valeat quæ sit illa angelotum ineffabilis et sine fine ketitia? Quæ beatitudo

tur. Vadunt ergo animalia ad utilitatem proximi. A sine defectu vultum videre creatoris, atque in ejus dilectione sine immutatione persistere? Potest autem firmamenti nomine ipse per figuram noster Redemptor intelligi, verus Deus super omnia, et factus inter omnia homo perfectus, in quo natura nostra apud Patrem confirmata est. De quo ctiam per Psalmistam prophetando dicitur: c Fiat manus tua super virum dexteræ tuæ, et super filium hominis quem confirmasti tibi (Psul. LXXIX). > Humana ctenim natura, priusquam a Creatore omnium susciperetur, terra erat, nam firmamentum non erat. Peccatori quippe homini dictum est : c Terra es, et in terram ibis (Gen. 111). At postquam assumpta est ab Auctore omnium atque in cœlis sublevata, et super angelos ducta sirmamentum facta est, quæ terra suit. Sed dinem subinfertur, cum dicitur : ( Quasi aspectus crystalli horribilis. > Crystallum, sicut dictum est. ex aqua congelascit et robustum sit. Scimus ergo quanta sit aquæ mobilitas. Corpus autem Redemptoris nostri, quia usque ad mortem passioni subjacuit, aquæ simile juxta aliquid fuit. Quia nascendo, crescendo, lassescendo et esuriendo, sitiendo, moriendo, usque ad passionem suam per momenta temporum mutabiliter decucurrit. Aqua ergo in crystallum vertitur, quando corruptionis ejus infirmitas per resurrectionem suam ad incorruptionis firmitatem est immutata. Sed notandum, quod hoc crystallum horribile, id est pavendum, dicitur. Quis autem nesciat cujus pulchritudinis sit crystallum? Et mirum quomodo in hoc crystallo conveniat pulchritudo cum pavore. Sed omnibus vera scientibus constat, quod Redemptor humani generis cum judex apparuerit, et speciosus justis, et terribilis erit injustis. Quem enim mansuetum aspiciunt electi, hunc eumdem pavendum atque terribilem reprobi. Sed bunc ideo terribilem tunc non videbunt electi, quia modo terrorem illius considerare non cessant. Et quia ipse pavor ejus quem in suis cogitationibus tenent eorum mentes protegit, recte subjungitur : «Extenti super capita corum desuper. > Firmamentum hoc, quod in similitudinem crystalli super capita animalium apparet, et horribile et extensum est, quia bonorum mentes unde terret, inde protegit. Si enim pavendus in corum cordibus non esset, protector et modo a peccatis, et post a suppliciis non fuisset. Quia autem semper considerant qui pavor ex judicio immineat, virtutum pennas in rectitudine conservant. Unde et apte mox subditur:

 Sub firmamento autem pennæ corum rectæ alterius ad alterum, etc. > Pennæ virtutum sub firmamento rectæ sunt, quando bonum quod alter habet alteri impendit, ut qui terrenam substantiam accipit, indigentes proximi inopiam sublevet. Qui doctrina gratia plenus est, ignorantis proximi tenebras verbo suw prædicationis illustret. Qui temporali potestate subnixus est, oppressos a violentiis relevet. Qui propheti:e spiritu plenus est, a vita proximi mala imminentia bona suademlo declinet. Qui gratiam curationis accipit, intercessione sua saluti infirmantium pie et humiliter intendat [impendat] : qui A a terrenis actibus liber soli Deo vacare meruit, pro delinquentibus exoret. Fit autem sæpe, ut qui terrena substantia nimis occupatur, orationi non quantum debet, invigilet. Et fit plerumque, ut is qui ad exorandum Dominum, cunctis mundi oneribus exutus vacat, sustentationem vivendi non habeat. Sed dum dives porrigit alimentum atque vestimentum pauperi, et dum pauper orationem suam animæ divitis impendit, pennæ animalium recte alterius ad alterum tenduntur. Sequitur:

« Unumquodque duabus alis velabat corpus suum. e Et alterum similiter velabatur. > (Greg.) Quia per corpus actio, per alas vero virtutes signantur, supra jam diximus. Et cum dicat, « sub firmamento autem pennæ eorum rectæ alterius ad alterum,, quærendum B est qualiter subditur, « Unumquodque duabus alis velabat corpus suum. . Qua in re hoc patenter indicat, quia et pennas alius ad alterum tendebant, et tamen duabus alis corpus proprium velabant. Quid et hoc, nisi, quia sic debemus virtutes quas accipimus aliis impendere, ut ca in quibus peccavimus, non desinamus caute cogitare, et reatum no-trum quotidie per timorem et pœnitentiam plangere? Duas enim alas superius quibus corpus velabatur, timorem et pœnitentiam diximus. Si ergo in charitate crescamus ut pennas tendamus ad proximos, sic pennas tendamus in proximos, ut nunquam desinamus cogitare et plangere nosmetipsos. Pennæ autem tendantur juxta pennas, ut cooperiant corpora, ut de bonis actibus præbeamus exempla, et mala, quæ agimus, abscondant a judicio timor et pœnitentia. Possunt etiam per alas has duo præcepta charitatis intelligi, scilicet Dei et proximi. Amando igitur Deum nostra in nobis mala persequimur, id est corpus velamus. Diligendo autem proximum ei in quo possumus prodesse festinamus, id est alas ad alterutrum tendimus. Quæri etenim potest, cur postquam dictum est: « Unumquoique velabat corpus snum, » statim subditur : c et alterum similiter velabatur. > S: enim diceret unum et alterum, loquendi ratio staret, postquam vero dictum est unumquodque, cur adjicitur alterum, cum in unoquoque omnes comprehenduntur. Sed et si persectorum vitam, et prosicientium merita distinguimus, et unumquodque et alterum non p iste alarum sonus, quasi sonus sublimis Dei dicitur. irrationabiliter positum videmus. Qui enim et sua desent et virtutum pennas ad proximum in exemplum tendunt, procul dubio perfecti sunt. Sunt autem plerique parvulorum, qui corum lacrymas conspiciunt et imitantur. Et qui nudi in suis pravitatibus esse potuissent, sanctos vigilantiores que viros conspi-Ciunt, moxque suis pravitatibus irati, accenduntur ut plangant. Inflammantur ad poenitentiam, atque ul velare sanctos corpora sua conspiciunt, ita ipsi Proque lacrymarum suarum alis velantur, seipsos cuim magnis increpationibus feriunt, cur qui virtutes non habent peccata sua minime deplorant, si et illi Affluc plangere non desinunt, qui jam virtutum penhas per exempla ad proximos tendunt.

c Et audiebam sonum alarum, quasi sonum aquarum a multarum, etc. > (Hieron.) Voxque anditur alarum volantium, quasi vox aquarum multarum, quæ juxta Apocalypsin Joannis populos significant, paulatimque proficiens, quasi vox castrorum, et quasi vox sublimis Dei. Quod Hebraice appellatur saddai, et juxta Septuaginta, rox verbi, ut universa, quæ prædicantur in mundo, vocem Filii Dei esse credamus. (Greg.) Solent enim in sacro eloquio per aquas populi designari. Unde per Joannem dicitur : Aquæ vero sunt populi (Apoc. xvii). . Ideireo autem per aquas populus designatur, quia et in vita sonum habet ex tumultu carnis, et quotidie defluit ex decursu mortalitatis. Ut autem sæpe jam diximus, alæ sunt animalium virtutes sanctorum. Quid est ergo quod propheta alarum sonum audit, quasi sonum aquarum multarum, nisi quod ex omnipotentis Dei pictate illæ alæ virtutum, quæ in paucis prius sanctis sonabant, jam nunc prædicatione diffusa in multorum populorum conversatione resonant? Incarnato enim, passo ac resurgente Domino, pauca pennata animalia fuerunt, quia rari valde exstiterunt, qui cœlestia desiderarent, et virtutum pennis se in alta suspenderent. Sed postquam divinitatis ejus prædicatio in mundo diffusa est, quanti jam parvuli, quanti graviores, quanti fortes juvenes, quanti imbecilles, quantæ conversæ peccatrices, quantæ anus, virgines, per fidem, per spem, per amorem, ad cœlestia evolant; quis dicere, quis æstimare sufficit? Ecce alarum sonus, qui prius in paucis animalibus fuit, jam nunc in populis resonat. Jam nunc mundi multitudinem ad cœleste desiderium pennæ virtutum levant. Bene ergo dicitur: Et audiebam sonum alarum, quasi sonum aquarum multarum. Quiasicut præfati sumus, ille virtutum sonus, qui in aure Dei prius ex paucis sanctis factus est, postmodum ex aquis multis, id est, ex innumerabilibus est populis multiplicatus. De quo adhuc sono bene additur : ( Quasi sonus subliınis Dei. » Quid est quod alarum sonus in sanctis animalibus, quasi sonus sublimis Dei dicitur? Nisi quo'l omnipotens Deus et ipse implet sanctorum mentes cœlesti desiderio, et ipse exaudit impletas. Ipse etenim creat in sanctorum cordibus amorem, et ipse ex amantibus cordibus suscipit preces. Bene ergo Quia quidquid in sanctorum virtutibus agitur, ejus est gratiæ, qui merita largitur, qui recte per prophetam sublimis Deus esse memoratur. In Scriptura enim sacra aliquando Deus nuncupative, aliquando vero essentialiter dicitur. Nuncupative enim dicitur, sicut scriptum est : « Ecce constitui te Deum Pharaonis (Exod. vii). > Et sicut Moses ait (Exod. xxii): « Si quis hoc vel illud fecerit, applica illum ad deos, videlicet ad sacerdotes; > qui rursum dicit: c Diis non detrahes (Ibid.), id est, sacerdotibus. Et sicut Psalmista ait: Cens stetit in synagoga deorum, in medio autem deos discernit (Psal. LXXXI). > Essentialiter autem Deus dicitur, sieut ipse ad Moysen ait : Ego sum Deus Patris tui, Deus Abraham, Deus

lus, veleus nuncupativum Dei nomen ab essentiali discernere, de Redemptore nostro locutus est dicens: Quorum patreset ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula (Rom. 1x). + qui enim nuncupative dicitur Deus inter omnia: Qui vero essentialiter. Deus super omnia est. Ut ergo ostenderet Christum naturaliter Deum, non hunc Deum tantummodo, sed Deum super omnia esse memoravit. Quia et electus quisque (sicut præmisimus) vel in exemplo justitiæ, vel pro erogando prædicationis verbo positus, dici Deus potest, sed inter omnia, quoniam nuncupative Deus. Christus autem Deus super omnia, quia naturaliter Deus. Quem ergo Paulus Deum super omnia, hunc Ezechiel propheta Deum sublimem nominat. Postquam B vero dictum est, e sonum alarum audiebam, quasi sonum aquarum multarum, » quia adhuc additur, « quasi sonum sublimis Dei, etiam hoc intellegere possumus, quod futurum electis omnibus scimus. Alarum enim sonitus, sicut diximus, fuit in prædicatoribus sanctis, aquarum sonitus in conversis et sequentibus populis. Sed ipse isdem sonitus crit quandoque sublimis Dei, quia multitudo, quæ nunc per sanctos doctores ad fidem trah tur, quandoque in cœlestem patriam congregabitur, ut ibi omnes electi sine fine laudent cum viderint sine sine quem laudent. Postquam ergo propheta sonum alarum, quasi sonum sublimis Dei esse conspexit in cœlis, rursum ad terram rediit, et pennata animalia quid hic agant loquitur, ut illic summa mereantur, dicens:

« Cum ambularent, quasi sonus erat multitudinis, et sonitus e strorum. . Cum prædicatores sancti mundum prædicando et trahendo circumeunt; et animalia ambulant, et quia hi etiam quos colligunt statim ut crediderunt, in laudem nostri Creatoris insurgunt, fit sonus, quasi sonus multitudinis. Et quia in prædicatione eadem bellum contra aerias potestates sumunt, recte subjungitur : c Et sonus castrorum. > Cum enim sanctis prædicatoribus fideles populi conjunguntur, contra malignos spiritus in procincta sidei multitudines castrorum fiunt, et dum quotidie fideles quique cœlestibus desideriis replentur, terrena despiciunt, dura sibi certamina pro amore æternæ patriæ proponunt. Contra potestates aerias castra fiunt, quia armati fide et bonis operibus muniti gradiuntur; quasi enim quibusdam castris spiritualis exercitus per Paulum dicitur : « Induite vos armatura Dei ut possitis stare adversus insidias diaboli, quia non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed adversus principatus et potestates, et adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritalia nequitiæ in cœlestibus (Ephes. vi). . Sanctorum autem multitudines castra fiunt, quæ bellum contra aerias potestates susceperunt. De sanctis vero animalibus adhuc subditur.

· Cumque starent, dimittebantur pennæ corum. > (Hieron.) Stantibus autem animalibus, dimittebantur alæ corum. Vocem enim Dei omnipotentis resonan-

Isaac, Deus Jacob (Exod. 111). Unde Paulus aposto- A tem in celestibus ferre non poterant, sed stabant et mirabantur, et silentio suo Dei potentiam demonstrabant, qui sedebat super firmamentum. (Greg.) Stant sancta animalia quando ea quæ Dei sunt intenta contemplatione considerant : sed corum pennæ deponuntur, quia dum alta Dei judicia aspiciunt . suæ cis virtutes vilescunt, quod aperte exponitur, cum statim subditur:

> Nam cum fieret vox super firmamentum, quod c erat super caput eorum, stabant et submittebant c alas suas. > Firmamentum superius sub intellectu duplici judicavimus exponendum. Possunt enim sicut prædictum est firmamenti nomine cælestes potestates intelligi. Potest firmamenti nomine unigenitus incarnatus, per hoc quod in eum natura nostra ad æternitatem firmata est, designari. Prius ergo quod sentimus de angelis, et postmodum de Domino angelorum loquamur. Ecce enim dicitur : « Cum fieret vox super firmamentum, stabant et submittebant alas suas. » Quo in loco hoc sciendum est quia submittere non ab inferiori ad superiora tendere, sed a superiori ad inferiora alas deponere debet intelligi, propter hoc quod præmissum est: « Cum starent, dimittebantur pennæ eorum. . Quærendum nobis est itaque quæ sit vox, quæ super firmamentum fit. Sed comdem vocem melius intelligimus, si ab infimis ad superiora gradientes, quasi quibusdam passibus ascendamus, sicut auditus corporis excitatur voce, ita sensus mentis excitatur intellectu. qui de interioribus agitur. Vox ergo est in mente, quasi quidam sonus intelligentiæ. Sed sciendum est quia nostris sensibus aliquando vox carnis loquitur, aliquando vox animæ, aliquando vox firmamenti, aliquando vox quæ super firmamentum est. Ponamus cnim ante oculos, quo l quispiam læsus a proximo sit, qui ex humana ratione cogitat ut vicem kesioni reddat, malum pro malo retribuat. Huic vox carnis loquitur in mente: quia cum divina mandata præcipiant (Matth. v), bene nos facere his qui nos o lerunt, quisquis malefacere se odientibus cogitat, in ejus animo carnis vox sonat. Multa terrena quotidie agimus, post hac ad orationem redimus, accenditur ad compunctionem animus, sed carum rerum, quas egimus, imagines versantur in mente, et intentionem compunctionis præpediunt in oratione, et quod volentes foris egimus, hoc interius patimur inviti: ut quædam cogitationum phantasmata mentem per imagines corporeas dispergant, ne stricte se totam in oratione colligat. Hee quoque vox carnis est. Cum vero et ista subigimus, atque ab oculis mentis cunctas corporeas imagines effugamus, ipsam in nobismetipsis naturam animæ quærentes, qualis sit, quæ carnem vivificare potest, sed semetipsam stringere in bonis cogitationibus sicut desiderat non potest: invenimus quemdam intellectuslem spiritum per creatoris potentiam viventem, corpus quod sustinet vivificantem, sed tamen oblivioni subditum, mutabilitati subjectum, quem sapo timor afficit, lætitia extollit. Ipse itaque intellectus

adhuc vox sub firmamento est. Sed transcendentes animam, vocem de firmamento quærimus : cum illa sanctorum angelorum innumera multitudo in omnipotentis Domini conspectu qualis sit investigamus, quæ sit in eis sine sine sestivitas visionis Dei, quæ Letitia sine defectu, qui amoris ardor non crucians sed delectans, quantum in eis sit desiderium visionis Dei cum satietate, et quanta satietas cum desiderio, in quibus nec desiderium pænam generat, nec satietas fastidium parit, quomodo inhærendo beatitudini sint beati, quomodo contemplando semper æternitate sint æterni, quomodo conjuncti vero lumini facti sunt lux, quomodo aspicientes semper in incommutabilem, mutati sint incommutabilitatem. Sed cum ista de angelis cogitamus, adhuc vox B est aliud quam alas deponere, id est, de nulla virest de firmamento non super firmamentum. Transeat ergo animus, et ab ipsis transcendat omne quod creatum est, in solo creatoris sui lumine sidei oculos figat, quod unus vivificet omnia, qui creavit Deus, quod ubique est, et ubique totus est, quod incircumscriptus et incomprehensibilis sentiri potest, et videri non potest, quod nusquam deest, et tamen ab iniquorum cogitationibus longe est, qued nec ibi deest, ubi longe est, quia ubi non est per gratiam, adest per vindictam, quod omnia tangit, nec tamen æqualiter omnia tangit, quædam enim tangit ut sint, nec tamen ut vivant et sentiant, sicut sunt cuncta insensibilia, quædam tangit ut sint, vivant, sentiant, nec tamen ut discernant, sicut sunt bruta animalia, quædam tangit, ut vivant, sentiant et discernant, sicut est humana natura et angelica. Et cum ipse nunquam sibi sit dissimilis, dissimiliter tamen tangit dissimilia. Quod ubique præsens est, et inveniri vix potest. Quod stantem sequimur, et apprehendere non valemus. Ponamus ergo ante oculos mentis, quæ illa natura sit quæ tenet omnia, implet omnia, circumplectitur omnia, superexcedit omnia, sustinet omnia, nec alia ex parte sustinet atque alia superexcedit, neque alia ex parte implet atque circumplectitur, sed circumplectendo implet, implendo circumplectitur, sustinendo superexcedit, superexcedendo sustinct, cujus naturæ potentiam cum strictus in ea cogitat animus, vox super firmamentum fit, quia ejus intellectum concepit, qui et angelorum sensum sua incomprehensibilitate transcendit. Cum ergo vox super firmamentum fit, stant animalia, et submittunt alas suas, quia sanctorum mentes cum creatoris sui potentiam intenta contemplatione considerant, vilescunt corum animo virtutes quas habent. Et tanto fiunt apud se humiles, quanto illud eis altum est, quod super angelos sonat. Sæpe etiam sanctorum cogitationibus ipsa, quæ habent bona blandiuntur, ut eorum mentes in aliqua sui fiducia elevent, sed protinus ad occulta Dei judicia recurrunt, quomodo alii ex virtutibus ad infernum per elationem corruunt, alii ex vitiis correcti ad cœlum per humilitatem levantur. Unde nos ad humilitatem revocans propheta terret et ad-

animae vox ejus est, quia sonat quod est, quæ tamen A monet dicens : « Venite et videte opera Domini, quam terribilis in consiliis super filios hominum (Psal. Lxv). ) Quis enim digne considerare valeat quantus supernus terror sit consiliorum Dei, quando et alter ex virtutibus in sinem tendit ad vitia, et alter a vitiis in virtutibus concludit finem, quia juxta Salomonis vocem (Eccles. viii, ix): Cunt justi ad quos pervenit, quasi opus impiorum : et sunt impii, ad quos pervenit, quasi opus justorum : et sunt justi atque sapientes, sed opera eorum in manu Dei. Et tamen nescit homo utrum amore an odio dignus sit, sed omnia in futuro servantur incerta. > Et, Est via quæ videtur hominibus recta, et novissima ejus ducunt ad mortem (Proverb. xIV). Hæc itaque occulta profunda judicia cogitare, quid tute confidere, sed sub magno timore trepidare?

e Et super sirmamentum quod erat imminens cae piti eorum quasi aspectus lapidis sapphiri, similitudo throni, et super similitudinem throni, similitudo quasi aspectus hominis desuper, etc. > (Hieron.) Quod firmamentum his, qui deorsum erant, habebat similitudinem crystalli : his autem, qui supra, instar lapidis sapphiri videbatur. Quæ similitudo sapphiri, thronus eratejus qui sedebat in similitudinem hominis. Ex quo intelligimus et firmamentum, et crystallum, et sapphirum, et hominem, in similitudine, non in veritate monstrari. Hominem autem Deum Patrem debere intelligi, multa docent testimonia. E quibus illud est in Evangelio (Matth. xx1): « Homo quidam plantavit vineam, et locavit cam agricolis. > et post paululum, e misit servos, et super omnes filium suum. > Rursumque (Matth. xxII): (Homo fecit nuptias filio suo. > Non quod filius excludatur a regno, de quo scripsit Isaias: « Vidi Dominum sedentem super thronum excelsum et elevatum (Isa. vi); > ct Joannes: « Hæc autem, inquit, dixit Isaias, quando vidit gloriam Filii Dei (Joan. x11), > sed quod in Patre regnet, et Filius, omnia enim Filii Patris sunt, equi est imago Dei Patris invisibilis. . Nam et in Daniele (Dan. vii), Deus Pater sedens inducitur et offertur ei filius hominis ut accipiat regnum. Et in Apocalypsi Joannis (Apoc. 111, VII), eadem de Filio scribuntur. Et ad pugnam primi martyris Stephani (Act. vii), stans ad dexteram Patris, de quo canitur in Psalmis: « Dixit Dominus Domino meo: Sede ad dexteram meam, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum (Psal. cix). > Sicut autem crystallo purissima quæque atque lucentia in cœlestibus demonstrantur, quæ nostrum oculatum corpus illuminent : sic in sapphiro, id est, in throno Dei, et super firmamentum quod cœlum accipimus, abscondita atque secreta et incomprehen-ibilia Dei sacramenta monstrantur: Qui posuit tenebras latibulum suum (Psal. xvII). > Et in nube vi letur et caligine; unde et in Exodo scribitur: « Et sub pedibus Dei erat, quasi opus lateris [lapidis] sapphiri, et sicut species firmamenti cwli mundissimi (Exod. xxiv). Unde et sponsa pulchritudinem sponsi describit in

Cantico: ( Yenter ejus quasi tabula eburnea super A non erunt, qui huc cum peccato venerunt? Ipsum lapidem sapphirum (Cant. v). Et in Joannis Apocalypsi: cPrimum fundamentum jaspis, secundum sapthiri scribitur (Apoc. xx1). Et in rationali pontificis in versu et ordine lapidum singulorum, « socundus ordo carbunculum habet et sapphirum, et jaspidem (Exod. xxvin). > [Greg.] Quid per thronum nisi illæ virtutes angelicæ designantur, quæ ipsos quoque angelos dignitate loci superioris excedunt. Nam cum angeli nuntii dicantur (Hebr. 1), et sæpe angeli ad annuntianda quædam hominibus veniant, Throni missi ad ministerium nuntii nunquam leguntur. Quia cis longe sublimius creator omnium præsi let. Unde Paulus apostolus ordines cœlestium agminum quos ad tertium cœlum raptus viderat deprincipatus, sive potestates, omnia per ipsum, et in ipso creata sunt (Coloss. 1). > Thronos igitur, ante eos angelorum ordines dixit, quibus illos prælatos esse cognovit. Bene autem thronus lapidi sapphiro comparatur, quoniam lapis sapphirus aereum habet colorem. Virtutes ergo cœlestium lapidi sapphiro comparantur, quia hi spiritus quibus Deus omnipotens altius præsidet, superioris loci in cœlestibus dignitatem tenent. CSuper thronum vero similitudo hominis. » Quia et super illas virtutes, quæ et ipsos angelos antecedunt, nostri est gloria Redemptoris. Notandum ergo, qui ordo servatur: super animalia enim firmamentum, super firmamentum thronus, super thronum homo esse describitur, quia et super sanctos homines adhuc in hac corruptione corporis C viventes angeli, et super angelos superiores et Deo proximæ angelicæ potestates, super potestates vero Deo proximas, elevatus est e mediator Dei et hominum homo Christus Jesus (I Tim. 11). . Sin vero. ut prædiximus, sirmamenti nomine mediator Dei et hominum pro assumpta humanitate debet intelligi. quia sub unius nominis appellatione solent prophetiæ spiritum multa signari, vox super firmamentum facta est, quæ super baptizatum Dominum de cœlo sonuit dicens: « Tu es Filius meus dilectus, in quo milii complacui (Marc. 1). > Quæramus igitur quomodo hanc vocem animalia audiunt, et alas deponunt. Habacuc requisitus dicat : c Domine, audivi auditum tuum et timui, consideravi opera tua et expavi (IIa- D bac. 111). . Sancta itaque animalia vocem super sirmamentum audiunt et pertimescunt : quia si solus sine peccato est, in ejus innocentia aspiciunt, in quantum ipsi quotidie delinquant, quæ necesse est ut incessanter deficant. Considerant quoque, quia et ipse auctor vitæ, sine passionis dolore ex hac vita non exivit. Et hæc ergo vox super sirmamentum facta est, quia omnipotentis Patris sententia etiam de morte ac resurrectione unigeniti processit. Sed cum vox super firmamentum fit, stant animalia, et submittunt alas suas. Quia sancti quoque, cum ipaum unigenitum flagellatum in hoc mundo conspiciunt, deponunt si quid de suis meritis præsumunt. Nam si ipse hine sine flagello non exiit, an flagellis digni

vero firmamentum quod est super caput animalium, id est, quod transiit mentes justorum, habeat super se vocem, quia Redemptor noster eam quam cum Patre disposuit cum [ex] divinitate sententiam, pertulit in carne. Quam audientes justi terrentur, ct omnem de suis viribus præsumptionem deponunt. Quibuslibet enim virtutibus polleat, quid digna est vita peccatorum, si et ejus vita pro nobis fi:gello subjacuit, quæ subdita nulli peccato fuit? Sed ecco gravis nobis quæstio oritur cum dicitur, quod super firmamentum quod erat imminens capiti eorum, quasi aspectus lapidis sapphiri similitudo throni. Sienim per firmamentum Dominus, et per lapidem sapphirum et similitudinem throni, summæ illæ angescribens, ait : 4 Sive throni, sive dominationes, sive B licæ potestates figurantur, quomodo super firmamentum, id est, super Dominum esse credenta sunt, cum et mox subditur, «Et super similitudinem throni, similitudo quasi aspectus hominis desuper. Nam si ita, ut dictum est, firmamentum exprimitur, Dominus et rursus homo accipitur Dominus : qua ratione potest intelligi et ipse super thronum, et ipse sub throno? Sed adstrictos hujus quæstionis nodos ipse solvit, de quo loquimur, quia afflatu sancti Spiritus, ea quæ clausa sunt aperuit. Incarnatus enim unigenitus Patris, per hoc quod chomo factus est, infra angelos fuit, sicut de eo scriptum est: « Minuisti eum paulo minus ab angelis (Psal. viii). > Resurgens et ascendens in cœlis, omnibus angelicis potestatibus præsidet, sicut de eo rursum scriptum est : « Omnia subjecisti sub pedibus ejns. » Et sicut ipse ait : « Data est mihi omnis potestas in cœlo et in terra. Firmamentum ergo sub throno. et homo super thronum est, quia per humanæ assumptionis naturam et est ipse sub angelis natus, et ipse super angelos exaltatus. Qui et priusquam per resurrectionis exaltaretur gloriam, divinitate super angelos fuit : sed tamen angelis, ut dictum est, humanitate minoratus, ex qua et morti subjacuit. Atque postquam mortem resurgendo calcavit, humanitatem suam etiam majestatibus angelorum superposuit. Prius itaque thronus super firmamentum. et post homo super thronum visus esse describitur: quia humanitatem suam humani generis Redemptor descendendo sub angelis sumpsit, et ascendendo super angelos exaltavit. Sic vero factum eum sub angelis dicimus, sicut factum sub lege prædicante Apostolo audivimus (Gal. 1v), assumptam ergo hamanitatem sub angelis accipimus, pro ea minoratione in qua dignatus est apparere. Nam mox w 🛥 verbum caro factum est, mox Deus homo potestate super angelos fuit. De ipso quippe ante passioner scriptum est: « Ecce angeli accesserunt, et mini strabant ei (Matth. 1v). > Sed tamen ut humanitat ejus insirmitas monstraretur, rursum de eo scr ptum est : Apparuit illi angelus de cœlo confotans eum (Luc. xxII). > In documento ergo utrium 5que naturæ, huic et angeli ministrarunt, hunc 😅 angelus confortare describitur. Unus quippe in

utraque natura, quoniam qui Deus ante sœcula ex- A rorem, datur signum misericordiæ, velut aspectus stitit, homo factus est in fine sæculorum. Cui tamen ante passionem suam et angeli ministrabant, et hunc angelus confortat. Post passionem vero atque resurrectionem ejus huic angeli ministrare possunt, sed jam hunc confortare non possunt, quia sicut dictum est, et si prius sirmamentum sub throno apparuit, jam tamen homo super thronum est. In cujus persona ut propheta sanctus adunationem [adjunctionem] utriusque naturæ se vidisse ostenderet, protinus adjunxit:

e Et vidi, quasi speciem electri velut aspectum c ignis intrinsecus per circuitum a lumbis ejus, et c desuper, et a lumbis ejus usque deorsum, vidi quasi speciem ignis splendentis in circuitu, velut · Hic erat aspectus splendoris per gyrum, hæc visio similitudinis gloriæ Domini. (Hieron.) Similitudo hominis, qui sedebat super similitudinem throni: qui thronus habebat similitudinem lapidis sapphiri a lumbis et desuper, electro comparatur. Quod electrum et intrinsecus et extrinsecus habebat, quasi ignis aspectum. A lumbis vero et deorsum, ignis erat resplendens in circuitu, ut ostenderet ea quæ supra lumbos sunt, ubi sensus versatur et ratio, non indigere igne nec flammis, sed pretiosissimo metallo et purissimo. Ea vero quæ a lumbis deorsum, ubi coitus, ubi generatio, ubi incentiva vitiorum, purgatione indigere flammarum, ut cum purgata fuerint, habeant sicut arcus similituin die pluviæ; ipis enim, quæ in sancta Scriptura (Gen. ix) vocatur arcus, et in Apocalypsi Joannis codem nomine for dicitur (Apoc. 1v et x), nisi in pluvia et in aquosa nube non potest apparere, diversorum colorum et pulcherrimorum, et sensim in alios transeuntium. Hic arcus signum est clementiæ et testamenti Dei, quod fecit cum hominibus ut quando apparuerit in nube, sciamus nos secundum antiquitatis exemplum nequaquam perituros esse diluvio. Ex quo ostenditur post pænas atque supplicia, et purgationem peccatorum, futuram misericordiam: duntaxat in his qui Deum meruerint videre regnantem. Unde nunc dicitur: « Hic erat aspectus splendoris per gyrum. Per gyrum Dei vel throni, vel omnium, quæ perspecta sunt. e Et hæc visio gloriæ D similitudinis Dei. > Non quo gloriam Domini viderit, sed similitudinem gloriæ ejus. Visio autem omnis hæc est. Spiritus elevans et nubes magna, et quatuor animalia, et rotæ totidem, sequentes animalia et spiritum, quæ sub firmamento Dei esse meruerunt. Quæ postquam elevata sunt, et audierunt vocem, quasi aquarum multarum, et quasi verbi sublimis Dei, vocemque castrorum et exercitus, dimiserunt alas, et stuporem silentio demonstrarunt. Apparvitque sedens super similitudinem sapphiri, quasi similitudo hominis, qui a lumbis supra habebat speciem electri, et a lumbis deorsum speciem ignis in circuitu. Post quem ter-

arcus, cum fuerit in nube in die pluviæ. (Gregor.) Quid est, quod aspectus hominis videtur in throno. quasi species electri, nisi quod in electro, sicut longe superius diximus, aurum et argentum miscetur, ut res una ex duobus metallis siat? In qua et per argentum auri claritas temperatur, et per claritatem auri species clarescit argenti. In redemptore autem nostro, utræque naturæ, id est, divinitatis et humanitatis inconfuse atque inseparabilit r sibimet sunt unitæ, ut per humanitatem, divinitatis ejus claritas nostris posset oculis temperari; et per divinitatem humana eo natura clarescoret, atque exaltata fulgorem ultra hoc quod creata fuerat haberet. Ipse vero aspectus hominis super thronum aspectum arcus cum fuerit in nube in die pluviæ. B et species electri, quam vidit, qualis ei apparuerit adhuc describendo adjungit. « Velut aspectus ignis intrinsecus ejus per circuitum, a lumbis ejus et desuper, et a lumbis ejus usque deorsum vidi quasi speciem ignis splendentis in circuitu. > Quid est quo.l mediator Dei et hominum homo Jesus Christus (1 Tim. 11), a lumbis et desuper aspectum ignis intrinsecus per circuitum habere describitur. et a lumbis et deorsum speciem ignis splendentis in circuitu? Investigandum namque est, quare a lumbis et desuper iguem intrinsecus, nec tamen splendentem ignem habere narratur. A lumbis vero et deorsum habere ignis speciem dicitur, non tamen hunc habere intrinsecus memoratur, quia et describitur. Quid enim lum! orum nomine nisi propago mordinem, quæ vulgo Iris dicitur, cum fuerit in nube C talitatis exprimitur? Propter quod etiam de Levi dicitur (Gen. xiv), quia adhuc in lumbis patris erat, cum Melchisedech occurrit Abrahæ. De lumbis vero Abrahæ Virgo Maria exiit, in cujus utero Unigenitus Patris per Spiritum sanctum incarnari dignatus est, ex qua incarnatione universo innotuit mundo Deus, sicut et per Psalmistam dicitur : « Accingere gladio tuo circa femur tuum, potentissime (Psal. xLIV). > Gladium etenim circa femur potentissimus sumpsit, quia sermo prædicationis illius ex incarnatione convaluit. Quid vero iste ignis designat, nisi ardorem sancti Spiritus, qui corda quæ repleverit accendit, de quo ipsa Veritas dicit: « Ignem veni mittere in terram (Luc. x11). > Quid est ergo quod in hoc aspectu hominis, qui prophetæ apparuit, a lumbis superius, intrinsecus per circuitum ignis ardet, a lumbis vero deorsum, uon ignis intrinsecus, sed in circula resplendet, nisi quod ante incarnationem unigeniti redemptoris nostri sola intra se Judæa ardorem amoris ejus habuit, post incarnationem vero illius in circuitu ejus ignis resplenduit, quia in universo mundo gentibus claritatem sancti Spiritus effudit? Prius ergo intrinsecus ignis erat, sed splendor non erat, quia Spiritus sanctus in multis quidem partibus Judæam replebat, sed ad notitiam gentium needum ejus lumen emicuerat. A lumbis vero ejus et deorsum ignis in circuitu splendet. Quia postquam de virgine carnem sumpsit, in humano genere longe lateque sancti Spiritus dona

superius per circuitum esse describitur, non extrinsecus, sed intrinsecus: quia amoris flamma, sicut dictum est, in electis atque spiritalibus viris ubique in suis finibus Judæam replebat, nec tamen exibat extrinsecus, quia sese in multitudine gentium non dilatabat. Quæ ardoris flamma visa est postmodum in circuitu resplendere, quia per mundi cardines in universis gentibus omnipotentis Dei cœpit amor excrescere. Quod tamen intelligi et aliter potest. Quia redemptor noster Deus et Dominus noster Jesus Christus, per humanitatem suam hominibus innotuit, qui per divinitatem suam notus angelis et ante incarnationem fuit. Nobis ergo a lumbis inferius resplendet in circuitu, cujus ignis intrinsecus a lumbis superius ardet in cœlo. Quia B illi cœlestes spiritus cum in divinitate sua conspiciunt, et amoris ejus igne accenduntur. Nos vero, qui hunc ex assumpta humanitate diligimus, adhuc in hac corruptibili vita positi splendorem ignis illius foris habemus. Unus itaque sub throno est, qui et super lumbos ignem intrinsecus habet in angelis, et sub lumbis ignem in circuitu habet in hominibus: quia in omne quod ab angelis amatur, per omne quod ab hominibus desideratur, unus est, qui in cordibus ardet amantium. « Velut aspectus, inquit, arcus cum fuerit in nube in die pluviæ. > Arcum omnipotens Deus inter se et homines in signo posuit, ut ultra mundum diluvio non deleret dicens: « Ponam arcum meum in nubibus, et erit signum fæderis inter me et inter terram. Cumque C obduxero nubibus cœlum, apparebit arcus meus in nubibus, et recordabor sœderis mei vobiscum (Gen. 1x). Unde et in arcu eodem color aquæ et ignis simul ostenditur, quia ex parte est cœruleus, et ex parte rubicundus; ut utriusque judicii testis sit, unius videlicet faciendi, et alterius facti, sed jam non ulterius faciendi. Quia mundus quidem judicii igne cremabitur, sed aqua jam diluvii non delebitur. Quid est autem, quod splendentem ignem a lumbis hominis throno præsidentis, sicut aspectus arcus cum fuerit in nube in die pluviæ propheta conspexit? Quia enim per ignem, sicut dictum e-t, ardor sancti Spiritus designatur, quæ similitudo est arcus et spiritus ut ignis, qui apparuit, quasi aspectus arcus apparuisse diceretur, sed si ipsi, quam prædiximus, visioni arcus intendimus, quomodo arcus significat spiritum, videmus. In arcu quippe, sicut præfatus sum, aqua et ignis apparet, et post mediatoris adventum co virtus sancti Spiritus in humano genere claruit, quo electos Dei et aqua baptismatis lavit et ignis divini amoris incendit. Quasi enim admixto colore aquæ simul et ignis quidam arcus in nube ad propitiationem ponitur, cum Veritas dicit: « Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu sancto. non potest videre regnum Dei (Joan. 111). Dui arcus in nube est in die pluviæ; quia in Dominica incarnatione et in effusione prædicationis ostendiur, ut ad veniam corda credentium Domino par-

dilatavit. Et notandum quod ignis iste a lumbis A cente revocentur. Nubem enim redemptoris carnem non inconvenienter accipimus. De qua per Psalmistam dicitur: ( Qui ponit nubem ascensum suum. ) Nuhem quippe ascensum suum posuit, quia is qui per divinitatem ubique est, carne ad cœlestia ascendit. Expleta vero omni mystica visione subjungitur: eHic erat aspectus splendoris per gyrum, et hæc visio similitudinis gloriæ Dei. ) Quid enim in universo mundo sancti Spiritus gratia agat, aspiciens, ait: « Hic erat aspectus splendoris per gyrum. » Quæ vero interius ejusdem sancti Spiritus gloria maneat, considerare volens, sed sicut erat non valens, adjungit: Et hæc visio similitudinis gloriæ Domini; non enim ait, Visio gloriæ, sed similitudinis gloriæ Domini. Ut videlicet ostendatur quia quantalibet se intentione mens humana tetenderit, etiamsi jam phantasias imaginum corporalium a cogitatione compescat, si jam omnes circumscriptos spiritus ab oculis cordis amoverit, adhuc tamen in carne mortali posita, videre gloriam Dei non valet sicut est, sed quidquid de illa est, quod in mente resplendet, similitudo, et non ipsa est. Unde et ille prædicator, qui raptus ad tertium cœlum fuerat, dicebat : « Videmus nunc per speculum et in ænigmate (1 Cor. xiii). > Qua in re non desp cienda nobis quæstio oritur, quomodo Joannes evangelista, cum erga miracula Redemptoris nostri Judæorum perfidiam etiam ex verbis propheticis descripsisset, adjungit dicens : « Hæc dicit Isaias quando vidit gloriam ejus, et locutus est de eo (Joan. x11). . Et si Ezechiel non gloriam, sed gloriæ similitudinem vidit, quid est quod iste similitudinem gloriæ, et ille gloriam vidisse describitur? Sed cum Joannes evangelista prius miracula Redemptoris nostri narravit, atque infidelitatem postmodum Judæorum subdidit, hanc ejusdem Redemptoris nostri gloriam. quæ in mundo apparuit, Isaiam vidisse manifestat. Omne enim quod in terra mirum divinitus agitur, gloria omnipotentis Dei est, et ejus gloria in omnibus factis videtur. Is lias ergo ejus gloriam in terra vidit: Ezechiel vero ejus gloriam in cœlo sicut est videre non potuit. Qu'a aliter est gloriam ejus in rebus factis atque aliter in semetipso videre. Hac ergo ejus gloria, quæ in rebus est, videri potest. Illa vero, quæ in ipso est, videri modo nisi per similitudinem non potes! : sed si eamdem similitudinem gloriæ vel sublevatus propheta portare potuerit, agnoscamus.

## CAPUT H.

Mittitur provheta ad revocandum popu.zm ab errori- bus suis.

« Et vidi et cecidi in saciem meam. » (Hieron.) Non. est elatus visionum magnitudine, sed conscientia fragilitatis humanæ procidit in faciem suam. Unde em : Paulus apostolus post ascensionem corli et paradisa et auditionem verborum ineffabilium, datum sibi dicit angelum Satanæ, qui se colaphizaret ne extolleretur (I Cor. xii); et Abraham cecidit in facien postquam audivit sermones Dei. Et tamen, qui non peccato, sed humilitate correcrat, a Domin-

quoque quod aliud sit in faciem cadere, aliud retrorsum. Abraham postquam audivit de nativitate Isaac, cecidit in faciem et risit (Gen. xv et xviii). Heli autem, qui peccaverat, retrorsum cecidit (1 Reg. 11); et de Dan in Genesi scriptum est : c Fiat Dan coluber in semita, mordens plantam equi, et cadet eques retrorsum, salutem exspectans Dei. > (Gen. xLix). Quia enim ad morsum colubri ceciderat ex equo, propterea Salvatoris exspectat adventum. Et in Evangelio secundum Joannem, qui ad comprebendendum venerant Dominum, postquam ille respondit: « Ego sum, reciderunt retrorsum in terram (Joan. xvm); sermonem ejus, qui Moysi dixerat, « Vade, die filiis Israel : Qui est, misit me al et cecidi in faciem meam. > (Greg.) Quid vero de boc viro fieret, si ita ut est, ejus gloriam vidisset, qui similitudinem gloriæ illius videns, sufferre non valens cecidit? Qua in re cum magno mœrore pensare et considerare cum lacrymis debemus, in quantam miseriam et infirmitatem cecidinus, qui et ipsum bonum ferre non possumus, ad quod videndum creati sumus. Est tamen et aliud quod de prophetæ facto consideremus in nobis. Domini similitudinem gloriæ, quia nos per spiritum prophetiæ videre non possumus, hanc assidue cognoscere, et sollicite contemplari in sacro eloquio, in cœlestibus monitis, in præceptis spiritalibus debemus. Qui cum aliquid de Deo conspicious, in faciem nostram cadimus, quia ex malis erubescimus, quæ nos C meminimus perpetrasse. Ibi enim cadit homo, ubi confunditur. Unde et Paulus quasi quibusdam jacentibus dicebat: Quem ergo fructum habuistis tunc in illis, in quibus nunc erubescitis? (Rom. v1.) > Postquam propheta similitudinem gloriæ Domini contemplatus in faciem suam cecidit, adjungit :

e Et audivi vocem loquentis, et dixit ad me, Fili • hominis, sta super pedes tuos, et loquar tecum. > Ubi adhuc subditur : « Et ingressus est in me spiri-• tus, postquam locutus est mihi, et statuit me super • pedes meos, etc.. Ecce divina vox jacenti prophetie jussit ut resurgeret. Sed surgere omnino non potnisset, nisi in hunc omnipotens Dei spiritus itotrasset. Quia ex omnipotentis Dei gratia, ad bona

sublevatur, et verba ejus audire jubetur. Sciendum A opera conari quidem possumus, sed hec implere non possumus, si ipse non adjuvat, qui jubet. Sic Paulus cum discipulos admoneret, dicens: « Cum metu et tremore vestram salutem operamini (Philip. 11), illico quis in eis hac ipsa bona operaretur adjunxit, dicens: . Deus est enim, qui operatur in vobis et velle et perficere pro bona voluntate (Ibid.). > Hinc est quod ipsa Veritas discipulis dicit: c Sine me nihil potestis facere (Joan. xv). > Sed in his considerandum est, quia si bona nostra sic omnipotentis Dei dona sunt, ut in eis aliquid nostrum non sit, cur nos quasi pro meritis æternam retributionem quærimus? Si autem ita nostra sunt, ut dona Dei omnipotentis non sint; cur ex eis omnipotenti Deo gratias agimus? Sed sciendum vos (Exod. III), minime sustinentes. Etvidi, inquit, B est, quia mala tantummodo nostra sunt, bona autem nostra omnipotentis Dei sunt et nostra, qui ipse aspirando nos prævenit, ut velimus, quia adjuvando subsequitur ne inaniter velimus, sed possimus implere quæ volumus: præveniente ergo gratia et bona voluntate subsequente, hoc quod omnipotentis Dei donum est, fit meritum nostrum. (Hieron.) c Et dixit ad me, inquit, Fili hominis, sta super pedes tuos, et loquar tibi. > Jacc ns, sermonem Dei audire non poterat. Sed audit cum Moyse, e tu vero hic sta mecum. > Quod et Daniel accidisse sibi commemorat. (Greg.) Notandus est nobis ordo locutionis ct operis. Quia prius similitudo gloriæ Domini apparet ut dejiciat, postmodum alloquitur ut elevet, deinde superabundantis gratiæ spiritum mittit ut levet, ac super pedes statuat. Nisi enim aliquid de æternitate in mente videremus, nunquam in faciem nostram pænitendo caderemus, sed jam jacentes vox Domini consolatur, ut in opere surgamus, quod tamen facere nos nostra virtute non possumus. Ipsius ergo nos spiritus implet et levat, et super pedes nostros statuit, ut qui proni in ponitentia pro culpa jacuimus, recti postmodum in bono opere stemus. Unde et sequitur : « Et ingressus est in me, inquit, spiritus postquam locutus est mihl, et statuit me super pedes meos. > Sed his ita in præsenti libro expositis, postquam propheta ad jussionem Domini erectus stetit, quid ci vox divina juberet in sequentis libri exordio considerandum est.

# LIBER TERTIUS.

## SEQUITUR CAPUT II.

· Et audivi voceni loquentem ad me, et dicentem mihi: Fili hominis, mittam ego te ad filios Israel, ad gentes apostatrices, que recesserunt a me, etc. (Greg.) Sic propheta describit sua, ut significet 📭 Ostra. Nam quid est, quod jacenti dicitur : « Sta super Pedes tuos et loquar tecum? > Qui enim jacenti lo-Quebatur, cur non se nisi stanti promittit esse lo-Surrum? Sed sciendum quia alia sunt, quæ jacen-

D tes, alia quæ stantes audire debeamus. Jacenti enim dicitur ut resurgat. Stanti enim præcipitur ut ad prædicationem proficisci debeat. Adhuc enim nobis in infirmitatis confusione jacentibus præberi non debet auctoritas prædicationis, sed cum jam in bono opere surgimus, cum recti jam stare cœperimus, digoum est, ut ad lucrandos alios in prædicationem mitti debeamus. Stans ergo propheta, visionem spiritalem vidit, et cecidit, cadens vero jam monitionis verba,

suscepit ut surgeret. Surgens autem præceptum au- A dit apostata est, ita qui ad perversum opus quod divit, ut prædicaret. Nam, qui adhuc ex superbiæ vertice stamus, cum jam de æternitatis timore aliquid sentire cœperimus, dignum est ut ad pœnitentiam cadamus. Et cum infirmitatem nostram subtiliter cognoscentes, humiliter jacuimus, per divini verbi consolationem surgere, ad fortiora opera jubemur. Et cum jam in bonorum operum soliditate persistimus, necesse est, et unde nosmetipsos correximus, inde jam prædicantes et alios levemus. Jacenti ergo non præcipitur, ut ad prædicationem pergat, ne infirmus quisque hoc quod verbo ædificare potest, opere destruat. Unde recte quoque per Psalmistam dicitur : « Eduxit me de lacu miseriæ et de luto fæcis. Et statuit supra petram pedes meos et direxit gressus meos. Immisit in os me. m canticum novum, hymnum B « quos ego mitto te, » etc. (Hieron.) Hoc in Septuagin-Deo nostro. Prius enim de luto pravitatis deducitur, ut per ejus fidem in petra pedes solidentur. Sed quia rectam fidem recta debet subsequi operatio, gressus ejus directi sunt, ut post directionem gressuum, id est, post perfectionem boni operis in ore acciperet etiam novum canticum prædicationis. Sic Paulus dum superbus Damascum pergeret, Redemptoris voce prostratus jacuit, et qui prædicator futurus erat, non tamen mox ut prædicaret quod viderat audivit, sed ei jacenti dicitur : « Ingredere in civitatem, et dicetur tibi quid te oporteat facere (Act. ix). > Jacens ergo hoc solum audire potuit, ut surgens disceret quid audiret. Surgens autem hoc didicit, ut quæ cognoverat prædicaret. (Hieron.) Crebro ad Ezechiel dicitur, « Fili hominis, » et ad Da- C niel raro. Quorum uterque in persona ejus qui dixerat, «Filius hominis non habet ubi caput suum reclinet, , captivum populum consolatur, et retrahit ad pænitentiam. e Mitto ego te, inquit, ad filios Israel, ad gentes apostatrices, quie recesserunt a me, ipsi et patres eorum prævaricati sunt pactum meum usque ad diem hanc, etc. Nequaquam populum Dei Israel, sed gentes apostatrices vocat eos qui a Domino recesserunt. Non solum patres, sed et filii ne peccato patrum filii viderentur obnoxii, sed ut par et patrum et filiorum esset impietas. Porro quod Septuaginta transtulerunt, cirritantes me, sive, cin amaritudinem convertentes, illudsignificat quod Deus et benignus et dulcis natura, nostris vitiis mutetur in amaritudinem, sicut enim sanctis dicitur : c Gustate D et videte, quoniam suavis est Dominus (Psal. xxxIII); sic peccatores eum amarum sentiunt; unde et Apostolus bonitatem et severitatem Dei super sanctos et peccatores resert; et de peccatoribus qui jacebant scriptum est : « Dominus erigit elisos, Dominus diligit justos, Dominus solvit compeditos (Psal. CKLV). Sanctis vero stantibus præmia pollicetur. (Greg.) Notandum quod dicitur : a Mitto ego te ad filios Israel, ad gentes apostatrices, quæ recesserunt a me. > Sicut enim duobus modis a Deo receditur, ita duobus modis a Deo apostatæ bomines fiunt, nam unusquisque a conditore suo aut side recedit aut opere. Sicut ergo, qui side rece-

deseruerat redit, ab omnipotente Deo apostata absque dubietate ulla deputatur, etiamsi sidem tenere videatur. Unum enim sine altero prodesse nihil valet, quia nec fides sine operibus, nec opera adjuvant sine side, nisi fortasse pro side percipienda siant. Sicut Cornelius ante pro bonis operibus meruit audiri, quam sidelis existeret. Qua ex re colligitur. quia bona opera pro side percipienda faciebat, nam cui ab angelo dicitur: « Orationes tuæ et eleemosynæ tuæ ascenderunt in memoriam in conspectu Dei (Act. x), , et mox pro eadem ascensione præcipitur ut ad Simonem mittat, qui ei veniens prædicare deberet, constat quia hoc petiit unde meruit exaudiri.

e Et filii dura facie et indomabili corde sunt ad ta non habetur; magnæque clementiæ est ad tales Deum mittere, nec desperare eorum salutem, et confidentiæ prophetalis quod ad tales ire quoque non timeat. Indomabili autem corde et dura facie juxta illud debemus accipere quod peccatori dicitur : « Nervus serreus collum tuum, et frons tua ænea. Qui in sequentibus arguuntur cordis lapidei, quod Dens evulsurum esse se dicit, et pro ille carneum redditurum, ut mollitie sua Dei præcepta suscipiat.

c Et dices ad eos: Hæc dicit Dominus Dens, si c forte vel ipsi audiant, et si forte quiescant, quoe niam domus exasperans est, et scient, quia propheta fuerit in medio eorum, etc. Simile quid et in Jeremia scriptum est : « Si forte audiant et agant pœnitentiam; et in Evangelio: e Forsitan filium meum verebuntur. > Loquitur autem hæc Deus ambigentis affectu, ut liberum hominis monstret arbitrium, ne præscientia futurorum mali vel boni immutabile faciat quod Deus futurum noverit. Non enim, quia ille ventura cognoscit, necesse est nos facere quod ille præscivit. Sed quod nos propria voluntate sumus facturi, ille novit futurum, quasi Deus. (Greg.) Ecce est una culpa superbiæ, quia prævaricati sunt pactum. Ecce altera obstinationis, quia usque ad diem hanc. Ecce, in iniquitate filiorum, culpa gravis impudentiæ, quia dura facie, quoniam mala quæ faciunt jam nec erubescunt, et nunquam vel post culpas ad pœnitentiam redeunt, quia indomabili corde sunt. Cum vero tantæ pravitatis tantæque obstinationis sint hi ad quos propheta mittitur, quis jam non videat, quia persona prophetæ etiam perversis hominibus despici valeat? Sed ecce auctoritas personæ tribuitur cum subditur : c Et dices ad eos: Hæc dicit Dominus Deus. > Ac si aperte diceretur: Quia ex te despicieris, ex mea voce necesse est ut loquaris, nec contemnaris ipse qui mitteris, verba mea proferens, ostende cum qui misit. Sequitur: « Si forte audiant, et si forte quiescant, quia domus exasperans est. > Dum constet quod omnipotens Deus omnia sciat, mirandum valde est cur dicitur, si forte audiant, et si forte quiescant. Quapropter sciendum est nobis, quia ista dubitatio locutionis Dei, non ex ignorantia, sed ex aliqua significatione

descendit. Nam quis nesciat quod qui fecit et videt A damnationis solet. Scient ergo, quia in medio eoomnia, omnia sciat? Et per semetipsam in Evangelio Veritas de Antichristi prædicatoribus dicit: c Dabunt signa magna et prodigia, ita ut in errorem inducantur, si sieri potest, etiam electi ( Matth. xxiv ). Cur hoc sub dubitatione dicitur, cum quid futurum sit a Domino præsciatur? Unum vero ex duobus est, quia si electi sunt, fieri non potest; si autem fieri potest, electi non sunt. Et tamen dicitur, e ut in errorem inducantur, si sieri potest, etiam electi. > Ista ergo Dominici sermonis dubitatio ex electorum cordil·us, designatio tentationis fuit, quia qui electi sunt, ad persistendum, per signa prædicatorum Antichristi tentabuntur ad cadendum. Per hoc ergo quod dicitur, si fieri potest, hoc exprimitur, grod electi in corde tentabuntur; nutant enim, sed B non cadunt. Deus ergo dicit e si sieri potest, » quia trepidabunt, et tamen dicuntur electi, quia non cadunt. Dubitatio itaque sermonis a Domino, in elecus exprimit trepidationem mentis; quos electos nominat, quia cernit quod in side et bono opere persistant. Unde hic quoque dicitur: « Si sorte audiant, et si forte quiescant. > Per hoc enim quod dicitur, «Si forte, quia ex magna multitudine pauci audituri sunt, demonstratur. Per dubitationem ergo sermonum Dei, quid significatur aliud nisi paucitas auditorum? Pensemus, rogo, quæ virtus sit in hoc Dominici sermonis effectu, ut dicat, « Si forte vel ipsi audiant, » nobis hoc aperte dicit, quia afflicti, obsessi, inclusi, omnia, quæ in hoc mundo habuimus, bona perdidimus, forsas Ecclesias vidimus. Et tamen adhuc parentes nostros ad iniquitates sequimur, ab eorum elatione. quam vidimus, non mutamur. Et illi guidem inter gaudia, nos vero, quod est gravius, et inter flagella peccamus. Sed ecce omnipotens Deus iniquitates judicans, jam priores nostros abstulit, jam ad judicium vocavit, nos adliuc ad pœnitentiam exspectat, nos ad revertendum sustinet, et qui in illis jam judicium exercuit, nobis suæ patientiæ longanimitatem prorogat, nec cum nostris prioribus perdat, dicens: Si forte vel ipsi audiant, et si forte quiescant, quia domus exasperans est. > Omnis anima etiam post acceptam fidem in perversitate sua aut permanens aut revertens domus exasperans vocatur. Quia eum quem per fidem susceperat, repellit a se pravis moribus habitatorem Deum. Nam domus inbabitabitur a domino. Si ergo domus, quare exasperans, si vero exasperans, quare domus, quæ utique lam non inhabitabitur, sed domus, quia in ea Deus per sidem habitare coeperat. Exasperans vero est. Quia ab ea pravis moribus pulsus exiit, ut vacua reinaneat, quam prius cœlestis inhabitator replebat. Unde ctiam sicut Veritatis voce cognovimus, ne-'Iuissimus spiritus cum septem aliis rediens, doinum scopis mundatam invenit, quia mentem a virtutibus alienam replet. Sequitur: c Et scient quia pro-Pheta fuerit in medio corum. > Malis scire bonos aut adadjutorium salutis proficere, aut ad testimonium PATRUL. CX.

rum propheta fuerit, ut audita prædicatione, aut adjuventur, ut surgant, aut sic damnentur, ut excusatione careant.

Tu ergo, fili hominis, ne timeas 30s, neque escrmones eorum metuas, quoniam increduli et subversores sunt tecum : et cum scorpionibus ha-· bitas. Verba eorum ne timeas. Et vultus eorum ne formides, quia domus exasperans est, etc. (Hier.) Licet dura cervice sint et corde indomabili, tamen mea sunt fortiora præcepta, nec te putes esse deceptum si mittaris ad eos, qui te loquentem non audiant. Ecce prædico tibi quod insaniant, et congregentur adversum te et circumdent te, nullum effugium tibi relinquentes. Hoc autem facient, quia increduli sunt, et Dei imperia contemnentes. (Greg.) Patet ad quam perversos in prædicationem mittitur, qui ne timeat commonetur. Et quia pravi quique bena sibi loquentibus alia iniqua faciunt et adhuc alia minantur, propter illa quæ faciunt dicitur : « Ne timeas eos. > Et propter hoc quod minantur adjungitur : ( Neque sermones corum metuas. ) Vel certe, quia reprobi et mala bonis ingerunt, et eorum semper actibus derogant, Propheta missus admonetur ne eorum vel crudelitatem metuat, vel verba pertimescat. In hoc itaque quod dicitur, ne timeas, prophetæ datur auctoritas prædicationis. Et quia omnes qui in Deo vivimus organa veritatis sumus, ut sæpe per alium mihi, sæpe vero et aliis loquatur per me : sic nobis boni verbi inesse auctoritas deurbes erutas, eversa castra, depopulatos agros, suf- C bet, ut is qui præest dicat recta libere, et is qui subest, inferre bona humiliter non recuset. Bonum enim quod majori a minore dicitur, tunc vere bonum est, si humiliter dicatur. Nam si rectitudo sentiendi humilitatem loquendi perdiderit, radicem sensus in ramo linguæ vitiavit. Quod videlicet vitium, jam non ex ramo, sed ex radice est. Quia nisi cor intumesceret, lingua minime superbiret. Inesse ergo priori ad loquendum humilis auctoritas, inesse autem minori libera humilitas debet. Discernenda ergo semper sunt libertas et superbia, humilitas et timor, ne aut timor humilitatem, aut se superbia libertatem fingat. Ezechiel itaque quia non solum populo, sed etiam senioribus loqui mittebatur, ne incautum timorem humilitatem crederet, ut timero D non debeat commonetur, dum dicitur: ( Ne timeas eos. > Ac ne forte derogationis eorum verba pertimescat, adjungitur: « Neque sermones corum metuas. ) Cur autem linguas derogantium timere non debeat, etiam causa subjungitur, cum protinus subinfertur: « Quoniam increduli et subversores sunt tecum, et cum scerpionibus habitas. > (Hier.) Unusquisque pro moribus suis sortitur vocabulum, scribis et Pharisæis dicitur: « Generatio viperarum. » Et de Herode, qui versipellis erat : « Ite et dicite vulpi huic (Luc. xIII). . Et pseudoprophetæ in hoc codem propheta vulpibus comparantur. Et nunc corde indomabili scorpiones esse dicuntur. Unde et in Evangelio legimus: ( Omnes qui ante me venerunt fures fue-

x).. Et quomodo oves perditæ domus Israel audierunt adversarios? Ex quo ostenditur, eos qui audierint fures et latrones ovium vocabulum perdidisse, et alia assumpsisse nomina, ut non quasi oves perierint, sed quasi viperæ, vulpes et scorpiones. (Greg.) Timendi enim essent bi quibus loqui mittebatur, si in side et in opere Deo omnipotenti placuissent. Quia autem increduli et subversores sunt, in sermonibus derogantes, timendi non sunt, quia stultum valde est, si illis placere quærimus, quos non placere Deo scimus. Debent enim baberi in metu et reverentia judicia justorum, quia membra omnipotentis Dei sunt. Et hoc ipsi in terra reprehendunt, quod Dominus redarquet e cœlo. Nam perversorum deroganos aliquid justitiæ habere, si illis displicere incipimus, qui non placent Deo. Nemo etenim potest in una eademque re omnipotenti Domino atque ejus hostibus gratus existere, nam Deo se amicum denegat, qui ejus placet inimico, et inimicis veritatis adversabitur, qui eidem veritati in mente subjugatur. Unde sancti viri in vocis liberæ increpatione succensi, cos ad sua odia excitare non metuunt quos Deum non diligere cognoscunt. Quod propheta ardenter exhibens, creatori omnium quasi in munere obtulit dicens: c Nonne qui oderunt te, Domine, oderam illos et super inimicos tuos tabescebam? Persecto odio oderam illos, inimici facti sunt mihi Psal. cxxxviii ). > Ac si aperte dicat : Pensa quantum te diligo, qui tuorum hostium excitare contra me inimicitias non pertimesco. Justi itaque sicut sine arrogantia loquuntur aliquando bona quæ agunt, ita sine zelo privatæ gloriæ detrahentium sibi linguas redarguunt, quia noxia loquuntur. Cum vero linguæ derogantium corrigi nequeunt, æquanimiter sunt per omnia tolerandæ, nec obtrectationis sermo timendus est, ne, dum vituperatio perversorum metuitur, recti operis via deseratur. Unde nunc Ezechieli prophette dicitur: « Sermones eorum ne metuas, quia increduli et subversores sunt tecum. . Minus autem mali essent, si hi qui sun' increduli perversores minime fuissent : quia enim ipsi vel cœlestis regni præmia, vel gehennæ esse supplicia non credunt, in suis pravitatibus dimissi, a fide et opere etiam alios subvertunt ut re- D gnum quod ipsi appetere non volunt, nec alter assequatur. Hi namque cum teneriores quosdam bona incipere, mala jam devitare cognoverint, modo irridendo quod in cœlis promittitur, modo despiciendo quod Deus omnipotens de inferni suppliciis minatur, modo laudando bona temporalia, et delectationes præsentis sæculi callida persuasione pollicendo, deflectunt mentes innocentium corumque itinera pervertunt : gaudent, si quos potuerint a vita revocare, ad mortem trahere; lætantur in pravitatibus suis, exsultant et in alienis. His nimirum pœna sua non sufficit, qui agunt ne soli moriantur. At si fortasse justum quempiam tantæ

runt et latrones, et non audierunt eos oves ( Joan. A virtutis invenerint, ut ei loqui contraria non præsumant, quia subversores esse non possunt, statim scorpiones fiunt. Scorpio autem palpando incedit, sed cauda ferit, nec mordet a facie, sed a posterioribus nocet : scorpiones ergo sunt omnes blandi et malitiosi, qui bonis quidem in faciem non resistunt, sed mox ut recesserint derogant, alios quos valuerint inflamment, quæque possunt noxia immitunt, mortifera inferre occulte non desinunt. Scorpiones ergo sunt, qui blandi et innoxii in f.:ciem videntur, sed post dorsum portant unde venenum fundant; qui in occulto feriunt, quasi mortem latenter trahunt. Unde etiam per Psalmıstanı dicitur : « Circumdederunt me sicut apes et exarserunt sicut ignis in spinis (Psal. cxvII). > Apes in ore tio vitæ nostræ approbatio est, quia jam ostenditur B mel habent, in aculeo caudæ vulnus; et omnes qui lingua blandiuntur, sed latenter ex malitia feriunt, apes sunt, quia loquendo dulcedinem mellis proponunt, sed occulte feriendo vulnus inferunt. Loqueris verba mea ad eos, si forte audiant et timeant vel quiescant, quoniam irritatores sunt, etc. > (Hier.) Non est ergo cessandum, licet mali sint, quibus loquimur, quin, secundum Apostolum (II Tim. 1v), opportune, importune, verbum Dei prædicemus, quia potest fleri ut et durus corrigatur ad mollitiem, et qui obediens est mutata voluntate non audiat. (Greg.) Dicatur ergo, e increduli et subversores sunt tecum, et cum scorpionibus habitas, , increduli scilicet Deo, subversores vero infirmantibus proximis, scorpiones autem etiam fortibus ac robustis, quibus etsi in faciem contradicere non præsumunt, tamen ex occulto vulnus derogationis inferunt. Increduli quippe simul et subversores et scorpiones sunt, quia et audita ea, quæ Dei sunt, non credunt, et eos quos prævalent, a bonis moribus subvertunt, et quos inflectere non valent, occultis machinationibus feriunt. Qua in re hoc quoque notandum est, quia cum prophetæ dicitur, «Increduli et subversores sunt tecum, et cum scorpionibus habitas, > nobis consolationis medicamentum profertur, quos sæpe tædet vivere dum nolumus cum malis habitare. Querimur etenim cur non omnes boni sunt, qui nobiscum vivunt; si mala proximorum ferre nolumus, omnes sanctos jam debere esse decernimus, dum esse nolumus, quod ex proximis portemus. Sed hac in re luce clarius patet. dum malos portare renuimus, quam multum adhuc et ipsi minus de bono habeamus. Sæpe vero cum de vita proximorum querimur, mutare locum conamur, secretum vitæ remotiorie eligere, videlicet ignorantes, quia si desit spiritus, non adjuvat locus: idem enim Loth de quo loquimur in Sodomis sanctus exstitit, in monte peccavit (Gen. xviii et xix). Quia autem loca mentem non muniunt, ipse humani generis primus testatur parens, qui et in paradiso cecidit. Sed minus sunt omnia quæ loquimur ex terra, nam si locus salvare potuisset, Satana de cœlo non caderet. Unde Psalmista ubique in hoc mundo tentationes esse conspiciens, quæsivit locum quo fugeret, sed sine Deo invenire non potuit munitum (Ps. cxxxvIII).

quem locum quæsivit dicens: « Esto mihi in Deum protectorem et in locum munitum, ut salvum me facias (Psul.Lxx ). > Tolerandi ergo ubique sunt proximi, quia Abel fieri non valet, quem Cain malitia non exercet. Unum vero est pro quo vitari debet societas malorum, ne si fortasse corrigi non valeant, ad imitationem trahant, et cum ipsi a sua malitia non mutantur, eos qui sibi conjuncti fuerint pervertant; unde Paulus ait : « Corrumpunt mores bonos co loquia prava (I Cor. xv); > et sicut per Salomonem dicitur: « Noli esse amicus homini iracundo, nec ambules cum viro furioso, ne forte discas semitas ejus, et sumas laqueos animæ tuæ (Prov. xxII). Sicut ergo perfecti viri perversos proximos non debent fugere, quia et eos sæpe ad rectitudinem trahunt, et ipsi ad perversitatem nunquam trahuntur, ita infirmi quique societatem debent declinare pravorum, ne mala, quæ frequenter aspiciunt, et corrigere non valent, delectentur imitari. Sic enim verba proximorum audiendo quotidie sumimus in mente, sicut flando atque respirando aerem trahimus corpore, et sicut malus aer assiduo flatu tractus inficit corpus, ita perversa locutio assidue audita infirmantium inficit animum, ut tabescat delectatione pravi operis et assidui iniquitate sermonis. Sequitur: · Verba corum ne timeas, et vultus corum ne formides, quia domus exasperans est. > Ac si aperte diceretur: Timendi essent nisi me in suis actibus exasperarent; de quibus adhuc subditur : « Loqueris ergo verba mea ad eos, si forte audiant et quiescant, quia irritatores sunt. Dimnis qui peccat, quid aliud quam conditoris sui in se iracundiam irritat? Et scimus, quia quoties actu, verbo, quoties cogitatione delinquimus, Deum contra nos totics irritamus; sed tamen sustinct et clementer exspectat per suam patientiam, per prædicatores autem suos verbum nobis exhortationis prorogat. Omnis autem qui recta prædicat, si auditur, iram irritati creatoris super prævaricatorem placat populum. Unde necesse est ut ipse non debeat agere malum quod solet in populo furorem conditoris irritare, propter quod etiam subditur : « Tu autem, fili hominis, audi quæcunque loquor ad te, et noli esse exasperans, sicut domus exasperatrix est, etc. ld est, mala, quæ fieri conspicis, ipse non facias, ne hoc, quod prohibere mitteris, ipse committas. Omnis etenim prædicator intenta debet mente pensare, ne qui missus est lapsos crigere, ipse in pravitate operis cum lapsis cadat. Cur beatus Ezechiel, qui ad prædicationem mittitur, esse exasperans probibetur; nisi enim, ad loquenda verba cum mittebatur, obediret, omnipotentem Dominum, sicut populus de perverso opere, sic propheta de suo silentio exasperasset. Nam sicut mali ideo Deum exasperant, quia loquuntur vel faciunt mala, ita nonnunguam boni exasperant, quia reticent bona. Illis itaque culpa est perversa agere, istis recta reticere. In hoc ergo cum malis etiam boni simul Deum exasperant, quia

Ex qua re et ipsum sibi locum tieri petiit, propter A cum perversa non increpant, eis per suum silentium quem locum quæsivit dicens : « Esto mihi in Deum proficiendi licentiam præstant. Sequitur :

· Aperi os tuum et comede quæcunque tibi do. > (Hier.) Dignum te, inquit, præbe sermonibus meis, et cibum suscipe spiritalem, ut quomo:lo in Evangelio dicitur : ( Qui habet aures audiendi audiat, ) et hic dicatur: Qui habet apertum os ad comedendum, comedat. Unde et Psalmistæ Dominus loquitur: c Aperi os tuum, et implebo illud (Psal. Lxxx). > Et ille respondit: ( Os meum aperui , et attraxi spiritum (Psal. cxviii). > Et apostolus Paulus : « Qui habebat in se thesauros sapientiæ et scientiæ (Coloss. 11), et in quo Christus Dominus loquebatur, scribit Corinthiis: (Os meum apertum est ad vos, o Corinthii (II Cor. vi). > Et de Salvatore Matthæus refert: Aperiens os suum docebat discipulos (Matth. v). > (Greg.) Aperimus os nostrum cum recta loquimur, et comedimus quæ a Deo accipimus, quia et tribuitur, et augetur in nostris sensibus cidus vitæ cum prædicare cœperimus. Unde propheta alius dicit: « Os meum aperui, et attraxi spiritum. > Non enim attraheret nisi os aperiret, quia nisi ad prædicandum proximis se impenderet, spiritalis doctrinæ in co gratia non crevisset. Sequitur:

e Et vidi, et ecce manus missa ad me. » (Hier.) Pro manu missa extentam Septuaginta transtulerun; quæ mittitur et extenditur ad cos qui Domini beneficia consequuntur. Contrahitur autem ab his quibus loquitur per prophetam: « Nunquid abbreviata et contracta est manus Donfini (Isa. L)? » Et in psalmo: « Ut quid avertis manum tuam, et dexteram tuam, de medio sinu tuo in finem? » (Psal. LxxIII.) Denique extendit in passione pennas suas, suscepitque discipulos, et portavit illos in humeris suis. Et locutus est: « Tota die expandi manus meas ad populum non credentem » (Isa. Lxv), ut congregaret filios Israel, sicut gallina congregat pullos sub alas suas. Et extensione manuum Moysi Israel superat Amalec.

In qua erat involutus liber, et expandit illum coram me. Et erat scriptus iutus et foris, scric ptæque erant in eo lamentationes, carmen et « væ, » etc. Pro involuto libro, Septuaginta « capitulum libri » transtulerunt. « In manu Domini sedentis super throaum, quæ missa est et extenta. De quo et in psalmis dicitur: « In capitulo libri scriptum est de me (Psul. xxxxx). > Capitulum intelligamus exordium. Iste liber involutus atque signatus scriptusque intus et foris, vel ante et post, tantæ difficultatis fuit, ut nullus potuerit neque in cœlo, neque in terra, neque super terram aperire illum et legere, nisi solus leo de tribu Juda, radix David et Jessæ, quem Joannes in Apocalypsi devorasse se dixit. non totum, sed in capitulo, id est, in principio. Neque enim ficri potest ut humana natura totos libri hujus thesauros devoret. Et expandit illum coram propheta, et legendum cognoscendumque præbuit, qui in Isaia populo non credenti dicitur esse signatus. Usque hodie enim velamen Judæls in veteri posiDe suturis et de præteritis, vel certe foris in historiæ littera, intus, intelligentia spiritali. (Greg.) Liber antem involutus est Scripturæ sacræ eloquium obscurum. quod profunditate sententiarum involvitur, ut non lucile sensus penetretur. Sed coram propheta liber expanditur, quia coram prædicatoribus sacri eloquii obscuritas aperitur. Involutum librum manus Domini porrexerat, cum apostolis dicebat: · Simile factum est regnum cœlorum homini qui seminavit bonum semen in agro suo. Cum autem dormirent homines, venit inimicus ejus, et superseminavit zizania in medio tritici, et abiit. Cum autem crevisset herba, et fructum fecisset, tunc apparuerunt et zizania; et cætera (Matth. x111). > Sed hoc quod per ænigmata loquebatur, exposuit, dicens: « Qui seminat bonum semen, est filius hominis. Ager autem est mundus. Bonum autem semen, hi sunt filii regni, zizania autem filii sunt nequam. Inimicus autem, qui seminavit ea est diabolus. Messis vero consummatio sæculi est. Messores autem angeli sunt. Sicut ergo colliguntur zizania et igni comburuntur, sic erit in consummatione sæculi. > Involutus itaque liber expanditur, quando hoc quod obscure prolatum fuerat, per latitudinem intellectus aperitur. Hunc involutum librum Veritas expandit quando in discipulis egit quod scriptum est : « Tunc aperuit illis sensum ut intelligerent Scripturas. > De quo adhuc libro subditur: « Qui erat scriptus intus et soris. > Liber enim sacri eloquii intus scri- C ptus est per allegoriam, foris, per historiam. Intus per spiritalem intellectum, foris autem per sensum litteræ simplicem, adhuc infirmantibus congruentem. Intus quia invisibilia promittit, foris quia visibilia præceptorum suorum rectitudine disponit. Intus quia cœlestia pollicetur, foris autem, quia terrena contemptibilia, qualiter sint, vel in usu habenda, vel ex desiderio fugienda, præcipit. Sequitur:

e Et scriptæ erant in eo lamentationes, carmen et væ. > (RAB.) Scripturæ quoque sacræ lamentationes, carmen et væ continent. Quia sic de spe gaudium prædicant, ut in præsenti tamen pressuras atque angustias indicent. Quia si et illic dulcia appetimus, prius necesse est ut amara toleremus. Carmen et væ discipulis prædicabat Domínus quando dicebat: ( Hæc locutus sum vobis ut in me pacem habeatis, in mundo pressuram habebitis (Joan. xvi). Ac si aperte diceret : Sit vobis de me interius, quod consulando reficiat, quia erit de mundo exterlus, quod sæviendo graviter premat. Aliter lamentationes de his qui ad pœnitentiam provocantur continent sicut Samuel et apostolus Paulus plangebant atque lugebant Saul et Corinthios, quos salvare cupiebant. Carmen super his, qui Dei digni sunt testimonio, et quibus Psalmista præcepit: · Cantate Domino canticum novum (Psal. xcv). Porro væ super illis qui penitus desperantur, ct sum venerint in profundum peccatorum contemmunt.

sum est testamento. Scriptusque erat ante et retro. A (Greg.) Carmen aliquando in Lono, aliquando in malo dier non dubium est. Quia et lætum carmen, et lugubre carmen dicere possumus. Sed nos Scripturæ sacræ usum sequentes, quæ pene semper carmen ponere in prosperis solet. Hoc in loco, pro bono prædictum carmen accipimus: nam cum omnipotens Deus populum suum de mari Rubro liberasset, scriptum est: · Tunc Moyses et filii Israel cecinerunt carmen Domino (Exod. xv). > Et cum David victoriam de hostibus fecisset, scriptum est: « Locutus est David Domino verba carminis hujus (II Reg. xxII). 1 Salomon queque ait : « Acetum in nitro, et qui cantat carmina corde pessimo (Prov. xxv). > Acetum quippe si mittatur in nitrum, fervescit nitrum protinus et ebullit. Et perversa mens quando per increpationem corrilibrum quem involutum ostenderat, expandit, cum B pitur, per prædicationis dulcedinem bona suadentur, de correptione sit deterior, et inde in murmurationis iniquitate succenditur, unde debuit ab iniquitate compesci. Væ autem in Scriptura sancta sæpius de æterno luctu quam præsenti solet intelligi. Unde scriptum est : « Væ impio in malum, retributio nranuum ejus siet ei (Isa. 111). > Et beatus Joh loquitor dicens: « Si impius fuero, væ mihi est; si autem justus, non levabo caput, saturatus afflictione et miseria (Job. x). > Justorum enim afflictio temporalis. Væ ergo quod dixit a temporali allictione distinxit, qui et justum afflictionem, et impium væ habere perhibuit, per semetipsam quoque Veritas dicit: « Væ mundo ab scandalis (Math. xvm). > Et : « Væ vobis qui ridetis, quoniam flebitis (Luc. vi). > Et: ( Væ prægnantibus et nutrientibus in illis diebus (Luc. xx1). . Pensandum ergo nobis est, quomodo hæc tria in sacro volumine scripta sint: « Lamentationes, carmen, et væ. » Lamentationes videlicet, quia in eo scripta est pænitentia peccatorum; carmen vero, quia ibi pronuntiantur gaudia justorum; væ autem, quia illic expressa est damnatio reproborum. Ut ergo-peccata punias, lege quæ in hoc volumine scripta sunt lamenta, c Scindite corda vestra et non vestimenta vestra (Joel. 11). > Et rursus : « Miseri estote et lugete. Risus vester in luctum vertatur, et gaudium in mœrorem (Jacob. IV). > Ut autem de promissione gaudii sequentis hilarescas, causam cognosce, quia in hoc volumine scripta sunt carmina laudis æternæ. e Beati qui habitant in domo tua, Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te (Psal. LXXXIII). > Et sicut per quemdam sapientem de cœlesti Jerusalem dici-« tur : Et lapide pretioso et mundo omnes plateæ ejus sternentur, et per omnes vicos alleluia cantabitur (Tob. xIII). > Hoc nobis carmen coelestis patriæ nuntiare cives ejus venerant, qui concorditer clamabant: Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ voluntatis (Luc. 11). > Sed si adhuc priesenti sæculo mente inhæres, si adhuc terrenis voluntatibus delectaris, amare non potes gaudia xterna, quæ audis. Cognosce ergo in hoc volumine væ quod in eo scriptum est, atque ab animo per timorem expelle quod diligis, ut possis ex judicio carmen amare quod legis.

#### CAPUT III.

Cibatur propheta volumine, mittitur ad filios transmigrationis. Vidit gloriam Dei in campo, etc.

- Et dixit ad me: Fili hominis, quodcunque invee neris comede. > (Greg.) Quidquid enim in sacra Scriptura invenitur edendum est, quia et ejus parva simplicem component vitam, et ejus magna subtilem ædificant intelligentiam.
- · Comede volumen istud et vade, loquere filiis · Israel. ) (Hieron ) Nisi ante comederimus apertum volumen, docere non possumus filios Israel. Denique et David postquam ipse misericordiam consecutus est : c Docebo, inquit, iniquos vias tuas, ct impii ad te convertentur (Psal. 1.). >

c Et aperui os meum, et cibavit me volumine « illo. » Ego, inquit, aperui os meum, quia mihi di- B aperit, et cibum sacri cloquii in nostris sensibus ctum est: Aperi os tuum, et comede. > Et aperto ore, Dominus largitus est cibos. Ut initia voluntatis in nobis sint, et perfectionem beatitudinis a Domino consequamur, sed volentis neque currentis, sed miserentis Dei. Attamen et velle et currere, nostri arbitrii est. Pro caperui > Septuaginta transtulerunt caperuit, out subaudiatur Deus, quia ipse et aperuit os prophetæ, et cibavit eum. (Greg.) Scriptura sacra cibus noster et potus est. Unde etiam per prophetam alium Dominus minatur, dicens : « Mittam famem in terram, non famem panis, neque sitim aquæ, sed audiendi verbum Dei (Amos. viii). > Qui ergo, subtracto suo eloquio, fame ac siti nos dicit atteri, quia ejus verba et cibus noster et potus sint demonstrat. Sed notandum quod aliquando ci- C bus, aliquando potus sunt. In rebus enim obscurioribus, quæ intelligi nequeunt nisi exponantur, sacra Scriptura cibus est, quia quidquid exponitur ut intelligatur, quasi manditur ut glutiatur. In rebus vero apertioribus potus : potum enim non mandendo glutimus. Apertiora ergo mandata bibimus, quia etiam non exposita intelligere valemus. Pro eo autem quod multa Ezechiel propheta obscura atque perplexa auditurus erat, nequaquam ei de sacro volumine dicitur bibe, sed comede. > Ac si diceretur : Pertracia, intellige, id est, prius mande et tunc degluti; sed in verbis ita sacri eloquii iste dehet studii nostri ordo servari, ut hæc ideo cognoscamus, quatenus de iniquitate nostra compuncti, cognoscentes mala quæ fecimus, vitemus, ne alia faciamus, ut cum jam ex D magno usu lacrymarum de peccatorum remissione cœperit esse fiducia, per verba Dei, quæ intelligimus, ad vitam quoque alios trahamus. Ad hoc enim intelligenda sunt ut nobis prosint, et intentione spiritali aliis conferantur. Unde bene nunc dicitur: · Comede volumen istud, et vadens loquere ad filios Israel. > Ac si ei de sacro cibo diceretur, Comede et pasce, saturare et eructa, accipe et sparge, confortare et labora. Notandum quod propheta subjungit dicens: « Et aperui os meum, et cibavit me volumine illo. ) Os in corde esse alius propheta testatur, dicens : « Labia dolosa in corde, et corde locuti sunt mala. . Os ergo aperimus quando sensum ad

A intelligentiam sacri verbi præparamus. Itaque ut ad vocem Domini propheta os aperuit, ita ad spiramen Dominici præcepti cordis nostri desideria inhiant ut de cibo vitæ aliquid sumant. Sed tamen hoc ipsum sumere nostrarum virium non est, nisi ipse cibaverit, qui ut comedatur jussit. Ille etenim cibatur, qui per se edere non potest. Et quia ad capien 'a verba cœlestia idonea nostra infirmitas non est, ipse nos cibat, qui nobis in tempore mensuram tritici temperat, quatenus in sacro verbo dum hodie intelligimus, quod hesterno die nesciebamus, cras quoque comprehendamus, quod ho lie nescimus, per divina dispensationis gratiam quotidiano alimento nutriamar. Omnipotens enim Deus, quasi toties ad os cordis nostri manum porrigit, quoties nobis intellectum mittit. Cibat ergo nos volumine cum sensum nollis scripturæ suæ dispensando aperit, et ejus dulcedine nostras cogitationes replet. Unde et subditur:

Et dixit ad me: Fili hominis, venter tuus coe medet, et viscera tua replebuntur volumine isto e quod ego do tihi, > etc. (Hier.) Principia lectionis et simplicis historiæ esus voluminis est. Quando vero assidua meditatione in memoriæ thesauro librura Domini condiderimus, impletur spiritaliter venter noster, et saturantur viscera, ut habeamus cum apostolo Paulo viscera misericordiæ, et impleatur illo venter de quo Jeremias loquitur : « Ventrem meum, ventrem meum ego doleo, et sensus cordis mei conturbant me. > (Greg.) In sacro eloquio nonnunquam venter pro mente poni consuevit. Unde et per Jeremianı dicitur: « Ventrem meum doleo (Jerem. IV), » quod quia de spiritali et non corporeo ventre dixerat, adjunxit: « Sensus cordis mei conturbati sunt. » Neque enim ad salutem populi pertinebat, si propheta ventrem corporeum se dolere prædicarat, sed ventrem doluit, qui mentis afflictionem sensit. Sed cur exemplum prophetæ proferimus cum testimonium Domini apertius habeamus? Et necesse est ut, cum per semetipsam Veritas loquitur, propheta taceat, quia lucerna claritatem non habet in sole. Ait enim: « Qui credit in me, sicut dixit Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ (Joan. vii). Quia enim de mente sidelium sanctæ prædicationes defluunt, quasi de ventre credentium aquæ vivæ decurrent flumina. Ventris autem viscera, quid sunt aliud, nisi mentis interna, id e-t, recta intentio, sauctum desiderium, humilis ad Deum, pia ad proximum voluntas? Unde recte nunc dicitur e Venter, tous comedet et viscera tua replebuntur. > Ouia cum mens nostra pabulum veritatis acceperit, in-. terna nostra jam non vacua remanent, sed alimento, vitæ satiantur. Ad veterem quippe hominem pertinet præsentem mundum quærere, transitoria de concupiscentiis amare, mentem in superbiam erigere, patientiam non habere, ex dolore malitiæ de proximi l'esione cogitare, sua indigentibus non date, atque ad multiplicandum aliena quærere, nullum pure propter Deum diligere, inimicitias inimicis reddere, de

contrariam illi quibus dicitur: « Audite verbum Domini, principes Sodomorum (Isa. 1).» « Indueturque, » uxta Septuaginta, « interitu, qui non habet armaturam Dei, nec indutus est Christo. » « Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum induerunt (Gal. 111). » « Et manus populi terræ conturbabuntur. » Sive, juxta Septuaginta, « dissolventur. » Quando visio non fuerit in propheta, et legis scientia in sacerdote, et consilium in senibus, rexque luxerit, et princeps fueit in mœrore sive in interitu, consequenter et populi manus conturbabuntur suum perdentes ordinem, sive dissolventur, antiquam fortitudinem non habentes. Pulchreque non populus Dei dicitur, cujus turbabuntur manus, et cujus non est municipatus in cœlo, sed populus terræ, de quo scriptum est : « Recelentes a te super terram scribentur. »

· Secundum viam corum faciam eis, et secundum c judicia corum judicabo cos, sive, ut Septuaginta transtulerunt, « ulciscar eos. » Peccatoribus reddit Deus juxta vias soas, ut teneant judicii veritatem. Carterum in sanctis excedit modum clementia. . Neque enim condignæ sunt passiones temporis hujus ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. viii). Stipendia enim peccati mors, y quam recipit peccator juxta vias et opera sua. Cæterum justorum virtus fruitur Domini largitate, de qua Paulus loquitur, « Donum Dei vita æterna. » Quodque addidit : « Et secundum judicia corum judicabo cos, > illud evangelicum sonat : « In quo judicio judicaveritis, judicabitur de vobis. > Et apostolicum : « In quo enim judicio judicas alterum, teipsum condemnas; eadem enim C operaris quæ judicas. > « Et scient quia ego Dominus. > Iste versiculus frequenter in hoc propheta ponitur, quod supplicia atque cruciatus sequatur scientia Dei, ut quem non intelligebant per beneficia, per tormenta cognoscant.

## CAPUT VIII.

Visio similitudinis Dei; de essoso pariele, de viris thuribulum tenentibus, et ad or um solis adorantibus, de applicantibus ramum ad nares suas.

e Et factum est in anno sexto, in sexto mense, in « quinta mensis, ego sedebam in domo mea, et senes · Juda sedebant coram me, > etc.(Hieron.) Quinto anno transmigrationis Jechoniæ, quarto mense, quinta mensis, superiorem visionem factam ad prophetam legimus. Hæc aatem quam nunc exponere volumus, D sexto anno ejusdem regis, sexto mense, quinta mensis facta memoratur; ex quo perspicuum est post annum et duos menses hæc facta quæ scripta sunt, et vel intermissam per annum et duos menses prophetiam, vel per totos quatuordecim menses gesta quæ superior sermo contexit. Sexto autem anno, et sexto mense, et quinta die mensis, qui numeri ad fabricam mandi referentur, ad carneos sensus qui terrena conspiciunt, et necdum cœlestia contemplantur, factam prophetiam non mirabitur, qui ad presbyteros Juda sermonem dirigi intellexerit. E quibus septuaginta tenebant thuribula et viginti quinque in templo adorabant solem, sedebatque propheta in domo sua

contrariam illi quibus dicitur: « Audito verbum Do- A fugiens frequentiam multitudinls, et senes Juda semini, principes Sodomorum (Isa. 1).» « Indueturque, » debant coram eo, vel prophetæ verba audire cupienturam Dei, nec indutus est Christo. » « Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum induerunt (Gal. ad decem tribus quæ prius captæ fuerant, sed at cos qui de tribu Juda cum Jechonia ducti erant in juxta Septuaginta, « dissolventur. » Quando visio non

Et cecidit super me ibi manus Domini Dei, c vidi, et ecce similitudo quasi aspectus, ignis ab asp ctu lumborum ejus, et deorsum ignis, et a lumb e ejus. Et sursum quasi aspectus splendoris, ut visi clectri. Manus autem inceprier, id est opera, signi sical, ut visionis possit sucramenta cognoscere. E hoc considerandum est, quod non ipsas videat veri tates, sed similitudinem ignis quia a lumbre usque B deorsum ignis apparuit. Et a lumbis sursum quasi aspectus splendoris, ut visio electri, ignis apparuit. Pro spiendore qui in Hebraico dicitur sor, auran Theodotio transtulit, ut in supernis Dei refrigeria demonstret. Denique et in Regum volumine (111 Reg. xix) beatus Elias adventum Domini non in tempestate contemplatur et turbine, non in ignis ardoribus, sel in aspectu auræ tenuis atque lenissimæ, ut Dei omnipotentis mansuetudinem comprobaret. Opera autem coitus quæ significantur in lumbis usque deorsum igne purgantur, et opera virtutum quæ a lumbis ad superiora consurgunt, splendorem habent atque fulgorem, et tamen nec ignis usque ad pedes dicitur, nec splendor electri usque ad caput, sed deorsum, et sursum, ut tam in peccatoribus, quam in sanctis pro diversitate meritorum, alius usque ad illud et illud membrum, alius usque ad illa et illa perveniat. Et quomodo qui sanctitudinis perfectionem tenent, ad verticem usque perveniunt, sie qui in peccalorum profundo sunt, plantas igneorum pedum tenere credendi sunt.

- cincinno capitis mei. Et hic similitudo manus non ipsa manus extenditur, neque enim in Deo aliquid corporale est, videturque manus, ut membran humani corporis atque consucti nequaquam terrest eum qui assumitur atque comprehenditur. Si enim m colubri, vel in qualibet alia bestiarum similitudor tetigisset prophetam, ipsa dissimilitudo membrorum terruisset assumptum. Parsque comprehenditur capillorum, quia totius apprehensionem capitis humana astura non sustinet. Pro ceincinno > Suptuaginta primator, id est efimbriam, > interpretati sunt. Quorum alterum in capillis, alterum in vestibus accipi solet.
- c Et elevavit me spiritus inter terram et cadum. Primum similitudine manus apprehenditur, postes elevatur a spiritu, qui spiritus non eum statim al cœlum levat, sed inter terram et cœlum, ut terresa interim derelinquens festinet ad cœlum. Possums autem et hoc dicere, quod propter bona opera propheta similitudine manus Dei apprehensus sit, et propter scientiam rerum spiritalium elevetur a spiritu.

citur : c Nolunt audire te, quia nolunt audire me, > secundum hoc quod scriptum est : Qui vos spermit, me spernit (Luc. x). > Causa quoque cur non audiant subinfertur cum dicitur : « Omnis quippe doanus Israel attrita fronte est, et duro corde. > Cum domus Israel attrita fronte et duro corde esse perhibetur, quid aliud sentiendum, quidve cogitandum est, nisi quod frontem cordis in impudentia atterit culpa frequens, ut quo crebrius committitur, co de illa committentis animus minus verecundetur? Atque ideo ad tantam cordis duritiam quandoque peccator pervenit, ut etiam in correptione sensibilis non sit, quia, qui usu peccandi induruit, nullo modo corripientis verbum, id est, manum palpantis sentit, sicut Judææ quoque crebrius delinquenti dicitur : B · Frons mulieris meretricis facta est tibi, noluisti erubescere. > Vel certe attrita frons est in hujus mundi actibus assueta, quia sicut sunt nonnulli qui quietem cunctis mundi præmiis atque honoribas præpomunt, ita nonnulli, ut in hoc mundo aliquid esse videantur, terrenis laboribus insudant, insistunt causis, permiscentur jurgiis, et quamvis se corpore deficere inter labores sentiant, amore tamen terrenarum rerum devicti, delectabiliter fatigantur.

Ecce dedi faciem tuam valentiorem faciebus eocrum, et frontem tuam duriorem frontibus eorum cut adamantem et ut silicem dedi faciem tuam, ne 4 timeas eos neque metuas a facie eorum, quia domus exasperans est, etc. (Hier.) Domus Israel attritæ frontis est, et procacis audaciæ, et duro sic corde ut C scorpionibus comparetur. Ideo dedi tibi vultum durissimum et frontem, quæ nullo pudore superetur. Ex quo discimus interdum gratiæ esse Dei impudentiæ resistere, et cum locus poposcerit, frontem fronte conterere. Hoc autem tribuitur ne nostra verecundia et humanus pudor pertimescat insidias æmulorum. (Greg.) Sicut verecundia laudabilis est in malo, ita reprehensibilis est in bono. Erubescere enim malum sapientiæ est, honum vero ernbescere fatuitatis; unde scriptum est : « Confusio est adducens peccatum. Et est confusio adducens gloriam (Eccli. IV). > Qui enim e: ubescit pænitendo mala quæ fecit, ad vitæ libertatem pervenit. Qui vero erubescit bona facere, a statu rectitudinis cadit atque ad damnationem tendit, sicut per Redemptorem dicitur: « Qui me erubucrit et meos sermones, hunc filius hominis erubescet cum venerit in majestate sua (Luc. 1x). Et sunt qui bona jam in mente conspiciunt, sed necdum malis aperte contradicunt. Hi nimirum, quia boni sunt in mente, auctoritatem non habent in locutione, apti ad veritatis defensionem non sunt. Ille enim esse debet veritatis defensor, qui quod recte sentit loqui nec metuit, neque erubescit. Unde nunc in magno munere prophette promittitur : « Ecce dedi faciem tuam valentiorem faciebus eorum, et frontem tuam duriorem frontibus eorum. > Quis est autem peccator nisi vulneratus, et quis est prædicator nisi medicus 9 Si enim non erubescit peccator, qui jacet

vis extranea ab eloquio legis fuit. Bene autem di- A in vulnere, cur erubescat medicus, qui per medicamenta providet salutem. Sæpe vero contingit ut praedicator reverenter audiatur, nonnunquam vero a perversis ita despicitur, ac si eis nihil utilitatis loquatur. Unde recte nunc dicitur : « Ut adamantem et silicem dedi faciem tuam. > Adamas et silex utraque dura, sed unum horum pretiosum est, alterum vile, Adamas ad ornamentum sumitur, silex ab itinerantibus calcatur. Et sæpe contingit ut hos quos correptionem suam conspicious nimis humiliter audire, verecundemur eis aliqua dicere. Nonnunquam vero evenit ut cos quos increpationem suam videmus postponere, et despectui habere, trepidemus eis verbum prædicationis inferre. Sed si recte sapimus et ad eos a quibus nos honorari conspicimus, et ad eos a quibus despici videmus, auctoritatem exhortationis vel increpationis sumimus, ut nec illorum humilitatem debeamus erubescere, nec horum superbiam formidare. Dicatur ergo : c Dedi faciem tuam ut adamantem, . id est, si ab auditoribus honoraris: Et, e dedi faciem tuam ut silicem, si ab auditoribus conculcaris atque despiceris, ut nec per latum honorem refrenetur lingua ex verecundia, nec per despectum taceut ex infirmitate. Sequitur: « Ne timcas eos, neque metuas a facie eorum, quia domus exasperans est. > Hoc jam superius dictum est, sed notandum quam aspera domus habeatur, cujus asperitas tam crebro replicatur. Increpandus itaque peccator est. et nunquam timendus, quia domus exasperans est. Timeri enim homo debuerat, si ipse auctorem omnium ut homo timuisset. Nam qui rationis sensum ad timorem Dei non habuit, tanto in nullo timendus est, quanto hoc quod esse debuit, non est. Sequitur:

> « Et dixit ad me : Fili hominis, omnes sermones e meos quos loquor ad te, assume in corde tuo, et aue ribus tuis audi; et vade, ingredere ad transmigratioe nem filiorum populi mei, » etc. (Hier.) Iste est cibus voluminis, et hæc sunt verba, quibus pro diversitate audientium vel lamenta, vel carmen, vel væ, hominibus loquimur, et tamen notandum quod ante sermones Dei in nostro corde condendi sint, audiendique et intelligendi diligentius et sic ad populum proferendi. « Vade, inquit, ingredere ad transmigrationem sive ad captivitatem, ad filios populi mei. > Et Dominus noster venit ad populum Judæorum, mittente Patre, ut prædicaret captivis remissionem, et impleretur in eo quod scriptum est : c Ascendens in altum, captivam duxit captivitatem, dedit dona hominibus. > (Greg.) Vigilanter intuendum est quod voce Domini ad prophetam dicitur, ut prius sermones ejus audiat et postmodum loquatur. Audivimus enim verba Dei si faciamus, et tunc ea proximis recte loquimur, cum prius ipsi fecerimus. Quod bene Marcus evangelista confirmat, cum factum Domini miraculum narrat, dicens : Adducunt ei surdum et mutum, et deprecabantur eum ut imponat illi manum. > Cujus ordinem curationis insinuat, subdens : « Misit digitos suos in auriculas, exspuensque tetigit linguam ejus. Et suspicieus in cœlum, ingemuit, et ait illi:

res, et solutum est vinculum linguæ ejus, et loquebatur recte. > Quod vero ad transmigrationem populi admonendam propheta mittitur, non solum ea transmigratio debet intelligi, quæ ejus populi erat in corpore, sed etiam, quæ facta fuerat in mente. Ab Jerusalem quippe ad Babyloniam venerat. Et quid Jerusalem, nisi visio pacis? Quid Babylonia, nisi confusio interpretatur? Quisquis vero a rectis operibus in perversis actibus cadit, quando a bono studio ad vitia defluit, quasi ab Jerusalem ad Babyloniæ civitatem venit. Culmen enim bonæ contemplationis deseruit, atque in transmigratione confusionis latet. Quod illis sæpe solet evenire, qui cum bona agant, in his de sua virtute gloriantur. Unde Psalmista, ne a visione emigraret, Domino supplicans dicit : « Adjutor meus non emigrabo. > Si enim in se confideret, a justitiæ operibus cadendo migrasset. Sed neque hi, qui ab statu rectitudinis in prava actione ceciderunt, desperandi sunt, quia recte propheta ad transmigrationem Babyloniæ mittitur, et per prophetam alium Dominus dicit: Et venics usque ad Babylonem, ibi liberaberis. Sæpe enim, qui postquam in confusione vitiorum ceciderit, erubescens mala quæ perpetravit, ad pœnitentiam redit, seque a suis lapsibus bene vivendo erigit. Quid ergo iste, nisi usque ad Babylonem venit, et ibi liberatus? Qui postquam confusus mente perversa perpetravit, hæc ipsa erubescens ınala, quæ fecit, se contra se erigit, et bene operando ad statum rectitudinis redit. Sequitur:

e Et loqueris et dices ad eos. Hæc dicit Dominus c Deus, si forte audiant et qu'escant. > Quoties divinis vocibus difficultas audiendi repetitur, ut dicatur, e Si forte audiant, » quid aliud quam transmigrati populi duritia designatur? In quibus verbis magna est nostra consolatio, quia si omnipotens Deus prophetam mittens ad perversum populum verba sua denuntiat, difficile audire, cur nos miseri contristamur, cur sæpe a fratribus in nostra admonitione contemn:mur? Nam crebro delinquentes alloquimur, frequenter increpamus, sæpe cum eis blandis sermonibus agimus, et tamen si alter audit, alter audire contemnit, alter ex parte verbum exhortationis suscipit, et ex parte recipere recusat, ita ut quotidie impleri videamus hoe quod per prophetam alium narrat Dominus D quæ fecerit iratus, cum dicit: « Plui super civitatem unam, et super alteram civitatem non plui. Pars una compluta est, et pars quæ compluta non est, aruit. Cum enim sanctæ exhortationis verba alia niens suscipit, alia suscipere recusat, super unam civitatem Dominus pluit, et supet alteram non pluit.

e Et assumpsit me spiritus. Et audivi post me vo-• cem commotionis magnæ. Benedicta gloria Domini de loco suo. etc. (Hier.) Deus, de quo scriptum est : « Assumens mansuetos Dominus, sipse assumpsit et prophetam, qui non erat in carne, sed in spiritu, et ambulans in spiritu, carnis opera non implebat, spiritus enim Dei erat in eo. Quamobrem et terrena

Ephpheta, quod est adaperire. Et statim apertæ sunt au- A contemnens rapitur a spiritu, et audit post se vocem commotionis magnæ, præteritorum obliviscens, et in futurum se extendens, ut inimicorum insidias post tergum relinqueret. Tale quid et in Exodo legimus (Exod. xiv), quando Pharao et omnis exercitus ejus persequebatur Israel, et angelus in columna nubis deseruit priora castrorum, venitque post tergum, et tota nocte stetit inter Israel et Ægyptios, ut perterritis adversariis, audiret Israel. c Benedicta gloria Domini de loco suo. . Locus autem Domini est omnis. in quibus hospitium invenit, aut certe filius locus patris, sicut et pater locus est silii, dicente Domino Salvatore : « Ego in Patre, et Pater in me (Joan. xiv) >. Hoc idem significat et Michæas : « Ecce Dominus egredietur de loco suo, et descendet super pacis, id est, a bonis actibus captivus ad Babyloniam B excelsa terræ. Et commovebuntur montes super eum, et valles tabescent sicut cera a facie ignis, et sicut aqua quæ defertur in præceps (Mich. 1). » Descendente enim Domino Salvatore, et proficiscente de Patre, excelsa terræ, montesque commoti sunt, et inferiora vallium liquefacta. Potest locus esse glorize Domini, et lux inaccessibilis, de qua et Apostolus loquitur. Qui solus habet immortalitatem, et lucem habitat inaccessibilem. > Quando præterita judicia Domini animo revolvimus, audivimus vocem post tergum commotionis magnæ; quando futara corde meditamur, auditur vox de prioribus, et ex his quæ ante sunt. (Greg.) Quid est boc, quod propheta, postquam ad transmigrationem filiorum populi mittitur, vocem post se magnæ commotionis audivit, dicen-C tem : « Benedicta gloria Domini de loco suo? » Conversus quippe ad peccatores Babyloniæ fuerat, et vocem gloriæ Domini de loco suo post tergum audiebat. Locus enim Domini Jerusalem, id est, visio pacis, quia nimirum corda illa vident ea quæ Dci sunt, quæ ad transmigrationem Babyloniæ, id est. ad confusionis vitia, non descendunt. Ibi enim inhabitat Deus, ubi vera pax quæritur, internæ contemplationis gloria amatur. Nam qui ad perversitatem defluunt. locus Dei esse contemnunt. Locus gloriæ Dei est vel sancta quæque anima, vel unusquisque in cœlestibus permanens angelicus spiritus, et gloria Domini de loco suo benedicitur, cum vel ab electis hominibus, vel a sanctis angelis auctori omnium laus æterna cantatur. In eo ergo, quod justi de convertendis neccatoribus cogitant, quia corum vitia considerando ad carnales actus oculum ducunt, quasi ad Babyloniam intendant. Qui tamen pro statu suæ rectitudinis, quia in laudem Dei bona sanctorum considerare nunquam desinunt, quamvis per cogitationem alio intendant, quasi post se gloriæ Domini vocem ab-Hierusalem, id est, de loco suo audiunt. Quid estergo, quod post se propheta vocem audivit commotionis magnæ, nisi quod post sermonem prædicationis, qui fit ad corda peccantium, lamenta pœnitentium sequuntur? Perversi enim quippe, dum pravaagunt, et a justis recta non audiunt, nesciunt quais sint gravia quæ committunt, atque ex ipsa sua ignorantia in suo stupore securi sunt, et jacentes in culpis

quasi molliter requiescunt, sicut de quodam pecca- A rum, legit et recognoscit, quia introrsus rediens, inteltore et securo populo dicitur : Requievit in secibus suis, quia securus jacuit in peccatis. Cum vero au:lire perversi verbum prædicationis cæperint, quæ sint supplicia æterna cognoscere, qui terror judicii, quam subtilis examinatio de singulis quibusque peccatis. illico contremiscunt, implentur genitibus, et non se capientibus suspiriis anxiantur, atque magno pavore concussi, in luctu et fletibus crumpunt. Prophetam ergo vox magnæ commotionis sequitur, quia post verbum prædicationis, conversorum atque pænitentium luctus audiuntur. Qui enim prius quieti jacebant in vulnere, tacti postmodum manu medicinæ cum dolore redeunt ad salutem. Sed quid vox ipsa dicat audiamus. c Benedicta gloria Domini de loco suo. > Locus enim maligni spiritus fuerant corda B zelo quo alios correxit, semetipsam convenit et erupeccantium, sed cum sibimetipsis irati per pænitentiam redeunt ad vitam, gloriæ Domini locus fiunt, jam se contra se erigunt, jam pœnitentiæ lacrymis insequuntur mala, quæ commiserunt. Inde ergo auditur benedictio gloriæ in laude Dei, unde prius sonabat Creatoris injuria de amore præsentis sæculi, et corda pænitentium siunt jam Domino locus suus, quæ prius in peccatis posita, fuerunt locus alienus. De quibus adbuc subditur :

 Et vocem alarum animalium percutientium alteram ad alteram, etc. > Audivit post se propheta vocem commotionis magnæ, quia, sicut dictum est, verbum prædicantium luctus pænitentium sequitur. Audivit post se vocem alarum animalium, quia ex ipso luctu C poenitentium oriuntur virtutes sanctorum, ut tanto magis in sancta actione proficiant, quanto se ante cognitionem vitæ nequiter egisse meminerunt. Sed est in his verbis magna dubitatio, quia non aperte Per prophetam dicitur, utrum unumquodque animal alas suas in semetipsis percutiat, an certe hæc cadem Sancia animalia alis suis se vicissim feriant, ut alas hajus alterum, et alas alterius istud tangat. Sed quia Plerumque in sacro eloquio ideo aliquid obscure dicitur, et dispensante mirabiliter Deo multipliciter exponatur, nos utraque exponere largiente Domino debemus. Sæpe enim alas animalium virtutes diximus esse sanctorum, quomodo ergo unumquodque animal alas suas excutiens alteram ad alteram percutit, misi quod aperte datur intelligi quia, si sancta animalia efficimur, virtus virtutem in nobis excitat, dum una alteram ad perfectionem pulsat? Ecce enim habet quis ver!: Dei scientiam, atque per eamdem scientiam discit, ut viscera etiam misericordiæ habeat, per scientiam quippe verbi Dei didicit : « Date eleemosynam, ecce omnia munda sunt vobis (Luc. 1). Cum jam esse misericors in eleemosynis cœ-Perit, verba sanctæ auctoritatis legit, et quidquid in eis de miscricordia dicitur, uberius per experimenum intelligit. Ibi enim scriptum est : « Pater eram Pauperum (Job. xxix). . Quod fortasse antea legebat, et præteribat, sed cum in ejus corde jam misericordia Superit mutare naturam, quid sit patrem esse paupe-

ligit quod foris audit. Aliud namque est eleemosynam ex præcepto facere, atque aliud ex charitate. Ex præcepto enim facere bonum inchoantium est, ex charitate autem bonum facere perfectorum, qui non solum quia jubetur, faciunt, sed etiam diligunt faciendo quod jubetur. Hinc est enim quod in magna virtute per Psalmistam dicitur: « Vide quia mandata tua dilexi, Domine, in tua misericordia vivifica me (Psal. cxviii). > Sic qui castitatis bonum in suo corpore custodit, contra luxuriantes zelo accen litur, ut ab immunditiæ maculis expientur. Et sæpe dum quosdam in lapsibus invenit, edomat, affligit atque ad castitatis munditiam restringit. Cujus si forte mens de immunditia luxuriæ fuerit tentata, ex ipso docet bescit immunda cogitare, quæ se in aliis recolit correxisse. In hoc ergo ala alam percutit, dum virtus virtutem pulsat, et ab immunditia custodit. Sin vero, ut præfati sumus, vicissim se alis suis animalia feriunt, et ala altera ad alteram alam percutitur singulorum : hujus quoque descriptionis largiente Domino sensus patet. Quid est ergo quod hæc pennata animalia alas alteram ad alteram feriunt, nisi quod omnes sancti se invicem suis virtutibus tangunt, et sese ad provectum excitant ex consideratione virtuis alienæ? Non enim uni dantur omnia, ne in superbiam elatus cadat, sed huic datur quod tibi non datur, et tibi datur quod illi denegatur, ut dum iste considerat bonum quod habes, et ipse non habet, te sibi in cogitatione præferat. Et rursum, dum tu habere illum conspicis, quod ipse non habes, te illi in tua cogitatione postponas, et siat quod scriptum est: « Superiores sibi invicem arbitrantes; out enim pauca ex multis loquar, isti miræ abstinentile virtus tribuitur, et tamen verbum scientiæ non habet. Illi datur sermo scientiæ, et tamen virtutem perfectæ abstinentiæ adprehendere conatur et non valet. Huic libertas tribuitur vocis, ut oppressis quibusque protectionis solatium impendens, ad defensionem justitiæ libere loquatur; sed tamen adhuc multa in hoc mundo possidens, relinquere omnia vult et non valet. Illi vero jam datum est omnia terrena relinquere, ut pihil in hoc mundo cupiat habere, sed tamen adhuc auctoritatem vocis contra peccantes quosque non præsumit exercere, et qui ideo plus loqui libere debuit, quia jam non habet unde in hoc mundo teneatur, loqui contra alios libere recusat, ne ipsam vitæ suæ quietem perdat. Isti virtus prophetiæ data est, multa jam, quæ ventura sunt prævidet, sed tamen præsentis proximi ægritudinem conspiciens atque compatiens, non valet curare. Illi data est curationis gratia, atque a corpore proximi molestiam quæ in præsenti est orationibus repellit, sed tamen quid seipsum paulo post sequatur ignorat. Mira itaque dispensatione omnipotens Deus sic in electis suis sua dona dispensat, ut et isti det quod illi denegat, et alteri majus quod alteri minus tribuat, quatenus dum vel i te hahere illum conspicit, quod ipse non hahet,

quas adorabant septuaginta presbyteri et Jezo- A ciens cœium, et solem, et lunam, et astra fulgentia, nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, secundo dicitur: Adhuc conversus videbis abominationes majores his. > Quæ est autem major abominatio superiorum trium scelerum? videlicet quarta quæ sequitur : « Ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et altare, quasi viginti quinque viri dorsa habentes contra templum Domini, et facies ad orientem, et adorabant ad ortum solis, » eo quod, contempto Domino, id est creatore, adorarent solem, id est Domini creaturam, præcipiente ipso Domino per Moysen, quod nequaquam in morem gentilium contra orientem Deum adorare deberent, sed in quacunque parte fuisset nobis, sive ad orientem, sive ad occidentem, sive ad meridiem, sive ad septentrionem adorarent contra templum, ubi in B sancto sanctorum habitare Dominus credebatur: quod quidem et Danielem in Babylone fecisse legimus (Dan. v1), qui apertis fenestris cœnaculi sui adorabat Dominum contra templum quod erat in Jerusalem; hoc juxta litteram fuisse sacrilegii nemo dubitat. Secundum anagogen omnes hæreticos pejores esse prioribus, id est, idolo zeli, pictisque in pariete figuris animantium, planctu Adonidis, per quæ idololatria vóluptasque monstratur, ifle scire poterit qui intellexerit prophetam, dicentem: · Tu autem odisti disciplinam et projecisti sermones meos post te (Psal. XLIX). 3 Et in alio loco: e Verterunt contra me scapulam recedentem (Jer. 11). An ignoramus Marcionem et cæteros hæreticos, qui Vetus laniant Testamentum contempto Creatore, id est justo Deo, alium quemdam bonum Deum colere et adorare, quem de suo corde finxerunt, omnosque nostri temporis hæretici qui Dei silium prædicant creaturam, et tamen adorant cum relicto divinitatis templo et post tergum habito, ipsi confessione sua creaturam adorare se dicunt? Nos autem sic adoramus solem justitiæ, ut Deum adoremus in templo Vcteris Testamenti, ubi lex et prophetæ, ubi cherubim et propitiatorium est.

c Et dixit ad me : Certe vidisti, fili hominis. Nunquid leve est hoc domui Juda, ut facerent abominationes istas quas fecerunt hic, quia replentes c terram iniquitate conversi sunt ad irritandum me? « Et ecce applicant ramum ad nares suas, » etc. Pro co quod nos diximus : « Et ecce ipsi sicut applicant ramum ad nares suas, > Septuaginta transtulerunt, c et ecce ipsi sicut subsannantes, » quibus de Theodotione additum est : ( Extendunt ramum, ) ut sit tolum pariter, « Et ecce ipsi extendunt ramum quasi subsannantes. > Significat autem viginti quinque viros, qui in quadrum solida statione fundati sunt, et a quinque sensibus per quinquies quinque quadranguli figuram efficiunt. Non solum templum habere post tergum, sed instar idolorum applicare ramum ad nares suas, haud dubium quin palmarum, quas græco sermone baia vocant, ut per hoc eos idola adorare significet. Denique et Job inter cæteras virtutes etiam hoc habuisse se dicit, quod nunquam aspiosculatus sit manum suam, id est adoraverit creaturas.

· Ergo et ego faciam in furore : non parcet oculus e meus nec miserebor. Et cum clamaverint ad aures e meas voce magna, non exaudiam eos. > Pro his. ait, omnibus quæ fecerunt, et ego faciam in furore, et non parcet oculus meus, nec miserebor. Quod andientes veteres hærctici, creatorem calumniantur quasi crudelem et sanguinarium, nec cogitant apostolum Paulum, qui certe boni Dei, ut ipsi volunt, apostolus est, scribere ad Corinthios: « Si venero rursum, nea parcam (II Cor. xiii), sut virga corripiat delinquentes, et errantes retrahat ad salutem. Qui enim men intelligunt quid sibi prosit, et orent frequenter contraria, expedit cis ut non exaudiantur a Domine. Unde et in oratione Dominica dicimus : « Fiat voluntes tua, ) non voluntas nostra, quæ errare consuevit, æd voluntas tua, quæ futura-cognoscit. Magnæque interdum felicitatis est, ad præsens misericordiam non mereri. Et istis igitur qui sunt de domo Juda, et a confessione Ecclesiæ recesserunt, non parcet Dominus. Cumque clamaverint voce magna, de qua Dominus dixit: ( Clamor corum pervenit ad me. ) tamen Dominus non exaudiet eos, ut malis eoacti intelligant quid seccrint.

### CAPUT IX.

De sex viris missis ad vastationem populi; de viro Mneis induto, cum atramentario.

Et clamavit in auribus meis voce magna. dicens: Appropinquaverunt visitationes urbis, > etc. Pro visitationibus e ultionem > Septuaginta transtnlerunt. Mihi enim vindicta, ego retribuam, dicit Dominus (Rom. x11). . Omnisque ultio visitatio est. quasi agrotantis, quasi habentis vulnera, quasi medicas exspectantis manus, juxta Illud quod aliki dictum est: « Visitabo in virga iniquitates corum, et in flagellis peccata corum. Misericordiam autem meam non auferam ab eis (Psal. LXXXVIII). Recteque, ut supra diximus, visitatio vel ultio appropinquare dicitor captivitate vicina. e Et unusqui que vas interfectionis habet in manu sua. e Non dixit. e habebat, but Septuaginta transquerunt, neque enis narrat præterita, sed præsentia, futuraque demosstrat. Qui igitur malos percutit in eo quod mali D sunt, et habet vasa interfectionis, ut occidat pessimos, minister est Domini.

« Et ecce sex viri veniebant de via portæ supecrioris quæ respicit ad aquilonem. Et uniuscajusque « vas interitus in manu ejus. Vir quoque usus in « medio eorum vestitus lineis. Et atramentarion c scriptoris ad renes ejus. Ingressique sant et stellc rupt juxta altare zeneum. Et gloria Domini bræl assumpta est de cherub, quæ erat super eum ad c limen domus. Et vocavit virum qui indutus era clineis, et atramentarium scriptoris habebat in « lumbis ejus. » (Greg., lib. xx11 Moral., c. 19.) Quil namque aliud in sex viris venientibus, nisi sex 🕬: tes humani generis designantur? Qui de via porta superioris veniunt, quia a conditione paradisi, sic# nprehensibilis visio sanctæ Trinitatis, huic A nem, ad acervum novarum frugum, ad eos qui habiid dulce fit, quod intus videt, tanto in amavertitur omne quod foris sustinct. Rixatur his quæ male egisse se recolit, et sibisplicet com ei jam ille placere cœperit, creavit. Reprehendit se de cogitationibus, de verbis, et punit siendo de factis, superterrena jam omnia per mentis despectum quandiu illud, quod desiderat, adhuc per m habet, flere dulce habet, seseque contintis affligere, et quia necdum se esse in ruam creatus est videt, in hujus vitæ exsii plus aliud quam sua amaritudo placet, etenim sul jacere temporalibus, et ardenit æternis. Sed sciendum est, quia nullus ralet, nisi is cujus animum Spiritus sanctus it. Nam quando homo ex sua virtute suffia despicere, cœlestia amare, pacem cum re, secum rixam subire, in cogitatione sereprehendere et gemitibus punire? Nullus nisi quem divina gratia roboraverit, vaet subditur :

Domini erat mecum confortans me. > Ad e assurgere perfecte non possumus, nisi set præveniendo elevet, et subsequendo conquærendum cum superius de volumine quod scriptum sit, « Et factum est in os meum dulce, , qua ratione postmodum dicitur : us in indignatione spiritus mei. > Mirnm ed juxta superiorem sensum sciendum est rmo Dei in ore cordis dulcescere coperit, ul dubio contra se animus amarescit. Quo llo subtiliter discit, qualiter se reprehent, eo se durius per amaritudinem pœnjtigat qui tanto sibi magis displicet, quanto dumine amplius de omnipotente Deo videt ; sed quia ad ista proficere sua virtute non , recte nunc dicitur : « Manus enim Domecum, confortans me. > Manus enim sacro eloquio aliquando etiam unigenitus llatur, quia omnia per ipsum facta sunt; ascensione per Moysen Pater omnipotens .cens: (Tollam in cœlum manum meam.) 3, quæ electorum suorum corda confortat, D licebat : « Sine me nihil potestis facere . In omne ergo quod cogitamus, in agimus, semper orandum est, ut et ipso zogitemus, et ipso adjuvante faciamus. i ad transmigrationem ad acervum novajum, ad eos qui habitabant juxta flumen a sedi ibi, ubi illi sedebant, et mansi ibi liebus mærens in medio eorum. > later phetiæ miracula, hoc quoque mirandum i prophetarum, quod sicut in eis verbis nunquam verba rebus exponuntur, ut eodum dicta, sed etiam res gestæ, prophetiæ nunc dicitur: « Veni ad transmigratio-

tant juxta flumen Chobar. > Cum causa exigeret at indicare debuisset quod ad transmigrationem veniret, quæ dicendi necessitas fuit, ut per fruges locum quoque exprimeret, dicens, 'c Ad acervum novarum fragum, > nisi quod sæpe per res et loca causa signantur? Multi quippe Ezechiel prophetante jam captivitatis anni defluxerant, atque ex his qui in captivitatem ducti fuerant, plures jam in morte carnis obierant, ad quorum filios propheta loqui veniebat. Unde et ei superins dicitur : • Fili hominis, ego mitto te ad filios Israel, ad gentes apostatrices, qua recesserunt a me, et patres eorum prievaricati sunt pactum meum usque in diem hanc, et filii dura cervice et indomabili corde sunt, ad quos ego te mitto. > Ex quibus, quia amore omnipotentis Domini ex toto corde B multi suerant credituri, atque per oliedientiam ail fertilitatem boni operis perventuri, acervus frugum vocantur : quia enim bonæ animæ fruges appellantur Dei propheta alius testatur, dicens : c Sanctus Israal Domino, primitiæ frugum ejus (Jer. 11). >

c Et sedi ubi illi sedebant, et mansi ibi septem diebus mærens in medio eorum. Notandum quod captivo populo propheta sanctus quanta compassione se copulat, corumque se mæroribus consedendo et mærendo conjungit, quia radix verbi est virtus operis, et ille sermo ab audiente libenter accipitur, qui a prædicante cum compassione animi profertur. Sic ferrum cum ferro jungitur, liquatur prius ut postmodum vicissim a seipso teneatur. Si enim prius minime mollescit, postmodum fortiter se tenere non sufficit. le est, si dulcedo simul et amaritudo con- C Sic propheta captivo populo consedit, et mærens in medio eorum exstitit, ut dum per charitatis gratiam conscendendo se ei molliorem redderet, eum statim verbi fortitudine teneret. Sin vero Israeliticus populus, qui domus exasperans vocatur, quia culpas nec inter flagella cognovit nullo mærore animum depressit. Propheta inter gentes mœrens sedere studuit, ut tacendo osten leret quid loquendo venerat docere, et priusquam verba faceret in hoc quod mærens tacuit, formam verborum sumpsit. Sequitur : c Cum autem pertransissent septem dies, factum est verbum Domini ad me dicens. > (Greg.) lu co quod septem diebus mærens sedit, et post diem septimum verba Dominicæ jussionis accepit, ut loqui debuisset, aperte indicat quia eisdem diebus mœrendo tacuerat. Missus autem ad prædicandum fuerat, et tamen septem diebus sedens tacebat. Quid est hoc, quod nobis sanctus propheta in hoc silentio innuit, nisi quia ille loqui veraciter novit, qui prius bene tacere didicerit? Quasi enim quoddam nutrimentum verbi est censura silentii. Et recte per excrementum silentii, crescentem quoque gratiam sermonis accepit, qui ordinate antea per humilitatem tacet. Hinc etenim per Salomonem dicitur : « Tempus tacendi, et tempus loquendi (Eccles. III). > Non enim ait, tempus loquendi et tempus tacendi, sed prius tacendi præmittit tempus, et postmodum subdidit loquendi. Quia non loquendo tacere, sed tacendo debemus loqui discere, Si ergo propheta sanctus, qui missus ad loquendum

retur, pensandum nobis est, quanta ei culpa sit non tacere, quem nulla cogit necessitas loqui. Seguitur . Fili homiais, speculatorem dedi te domui Israel. > Notandum quod eum, quem Dominus ad prædicandum mittit speculatorem esse denuntiat. Qui enim cura aliena committitur, speculator vocatur, ut in mentis altitudine sedeat, atque vocabulum nominis ex virtute actionis trahat. Non est enim speculator, qui in imo est. Speculator quippe semper in altitudine stat, ut quidquid venturum est longe prospiciat. Et quisquis populi speculator ponitur, in alto debet stare per vitam, ut prodesse possit per providentiam. Hinc propheta alius speculatorem admonet, dicens: « Super montem excelsum ascende prædicationis locum accepit, ad altitudinem bonæ actionis ascendat, ad excelsa transeat, et eorum qui sibi commissi sunt opera transcendat, quatenus subjectorum vitam tanto subtilius videat, quanto terrenis rebus quas despicit, animum non supponit. (Hier.) Manus autem Domini sit super prophetam consortans eum, ut possit nomen speculatoris accipere et docere quod dicit. Septemque prius diebus versatur inter eos, videns cuncta quæ gererent, ut postea scirct quæ corriperet. Mœret autem sive conversatur in medio eorum, videns scelera et justam Dei pro peccatorum iniquitate sententiam. (Cum autem pertransissent, inquit, septem dies, factum est verbum Domini ad me, dicens: Fili hominis, speculatorem dedi te domui Isr.el. Qui speculator futurus est, et Dei verba populo narraturus, multo tempore debet quiescere. ct dolere ad ea, quæ videat, nihilque habere eorum in conscientia, quæ in aliis correpturus est. c Et audics de ore meo verbum, et annuntiabis eis ex me. > (Greg.) Ecce iterum admonetur propheta ne præsumat loqui quod non audierit, sed prius aurem cordis aperiat voci creatoris, et postmodum os sui corporis aperiat auribus plebis. Unde propheta alius dicit : « Inclinabo ad similitudinem aurem meam, aperiam in psalterio propositionem meam (Psal. xLvm). > Qui enim recte prædicat, prius, sicut dictum est, aurem cordis locutioni intime inclinat, ut postmodum os corporis in propositione admonitionis aperiat.

· Si dicente me ad impium, Morte morieris, non annuntiaveris ei, neque locutus fueris, ut avertatur c a via suo impia, et vivat. Ipse impius in iniquitate c sua morietur, sanguinem autem ejus de manu tua requiram. Si autem annuntiaveris impio, et ille non e facrit conversus ab iniquitate et a via sua impia, · ipse quidem in iniquitate sua morietur. Tu autem e animam tuam liberabis. > (Hier.) Duo sunt impii sive iniqui, ut Septuaginta transtulerunt; unus qui nihil audit a speculatore, et in sua impietate morietur, cejus s inguis de speculatoris quæritur manibus; alter cui speculator annuntiat, et ille audire contemnens suo vitio moritur. Ita duntaxat, ut speculator a culpa alienus sit. Ex quo intelligimus ideo Dominum impio comminari et dicere, « Morte moriaris, » ut aver-

fuerat, diu prius tacuit, ut postmodum recte loque- A tatur a via sua impia et vivat. Comminatio enim pen in homines, sed in percatores est, nec in cos qui convertuntur a vitiis, sed qui in peccato permanent: magnumque discrimen est Dei tacere sermones ob triplicem causam, vel propter timorem, vel propter pigritiam, vel propter adulationem. Unde et Isaias: « Væ, inquit, mihi misero, quia tacui (1sa. vi). » Quodque sequitur : c Tu autem animam tuam likerasti, illud apostolicum sonat : c Si cujus opus arserit, damnum patietur, ipse autem salvus erit. sic tamen quasi per ignem (I Cor. 111), vut probet utrum speculator externus a causa sit mortis ejus qui periit an reus. Opus enim magistri salus discipuli est. In quibus verbis quid nobis notandum est, quid sollicite cogitandum, nisi quia nec subjectus ex tu, qui evangelizas Sion (Isa. XL), » ut videlicet qui B præpositi culpa moritur, nec præpositus sine culpa est, quando verba vitæ non audiens ex sua culpa moritur, subjectus? Impio etenim mors dehetur, sed ei ab speculatore via vitæ nuntianda est, et ejus impietas increpanda. Si vero speculator tacet, ipse impius in iniquitate sua morietur, quia impietatis ejus meritum fuit, ut dignus non esset ad quem speculatoris sermo sieret; sed sanguinem ejus Dominus de manu speculatoris requirit, quia ipse hunc occidit, qui eum tacendo morti tradidit. In quibus utrisque pensandum est quantum sibi connexa sunt peccata subditorum atque præpositorum, quia ubi et subjectus ex sua culpa moritur, ibi is qui præest, quando tacuit, reus mortis tenetur. O quam liber a commissorum sibi sanguine fuerat prædicator egregius qui dicebat, Mundus sum a sanguine omnium! Non enim subterfugi, quominus tiarem omne consilium Dei vobis. Si enim non annuntiasset, mundus a sanguine non esset, sed quibus omne consilium Dei annuntiare studuit, ab eorum sanguine mundus fuit. In qua voce nos convincimur, nos constringimur, nos rei esse ostendimur quia sacerdotes vocamur, qui super ea mala, qu:=> proprie habemus, alienas quoque mortes addimus. quia tot occidimus, quot ad mortem ire quotidace tepidi et tacentes videmus. Cum vero dicitur : « Saraguinem ejus de manu tua requiram, , si in hoc loco sanguinis nomine, mors corporis designatur, valde nobis de nostro silentio augetur metus, quia si in subjectis suis is qui prælatus ad speculandum etians de morte corporis quandoque morituri tam graviter reus punitur, quo reatu de morte animæ subjectorum constringetur, quæ potuisset semper vivere, si verba correptionis audisset! Sed melius possunt sanguinis nomine peccata signari. Unde quidam cun de peccatis carnis defleret, dixit: « Libera me de saguinibus Deus, Deus, salutis meæ (Ps. L). > Sanguis ergo morientis de manu speculatoris requiretur: quia peccatum subditi culpæ præpositi, si tacuerit, deputatur. Est ergo quod faciat, ut etiam moriente subdito se liberum reddat. Surgat, invigilet, malis actibus contradicat, sicut scriptum est : c Discurre, festina, suscita amicum tuum, ne dederis somnum oculis tuis, nec dormitent palpebræ tuæ (Pror. 51). 1

Vulgata habet editio, e iniquitato et immunditia; » A terrogatus exoptat : e Quid detur tibi aut quid apnon modicus sanguis effusus est, sed de porta usque ad portam, et omnis civitas declinavit a cultu Dei. Et pro eo plena est immunditia, idololatriæ videlicet sordibus. Causa autem tantorum scelerum illa est, quod putaverunt providentiam non esse super ferram, nec Deum curare mortalia. Juxta illud quod alibi legimus:

Scilicet is superis labor est, ea cura quietos Soilicitat...

Quia igitur illi vel putaverunt non esse providentiam, vel quæ ante fuerat in populis, hoc tempore suum populum reliquisse, propterea et Dei non parcet oculus, nec miserebitur, ut contra vitia sæviens, placabilis sit virtutibus, viasque eorum atque peccata reddat super capita eorum, vel super principale cor- p : est gloria Domini desuper cherub ad limen domus: dis, vel super principes populi, juxta Numerorum librum in quo capita populorum principes esse dicuntur. Et ecce yir qui indutus erat lineis, qui habebat e atramentarium in lumbis suis, respondit dicens: · Feci sicut præcepisti mihi. > Septuaginta : > Et ecce vir qui indutus erat podere, id est, veste talari, et accinctus zona lumbos suos. Et respondit verbuin dicens : Feci sicut mandasti mihi. > Ipse est vir, cui jussum est transire per Jerusalem, et ponere signum in frontibus virorum gementium et dolentium super cunctis iniquitatibus corum. Dicit ergo se Domini precepta complesse, et signaculo than litteræ frontes armasse lugentium. Sex autem viri quibus præceperat Dominus dicens: ( Transite per civitatem sequentes eum, et percutite, nulliusque C misereamini usque ad internecionem, nihil tale renuntiant; neque enim lectitiæ, sed mæroris implevere sententiam, quæ non sermone, sed opere monstratur. CAPUT X.

De vira qui accepit carbones de medio rotarum : et cherubim et repetitio visionis et rotarum.

e Et vidi, et ecce in sirmamento quod erat super cae put cheruhim quasi lapis sapphirus, quasi species sie militudinis solii apparuit super eam. Et dixit ad virum qui indutus erat lineis. Et ait : Ingredere in medio rotarum quæ, sunt subtus cherubim, et e in ple, manus tuas prunis ignis, quæ sunt inter cherubim, et effundens super civitatem, etc. De firmamento quod erat super cherubim, et de lapide sapphiro qui habebat similitudinem throni, et de D rolis que animalia sequebantur, supra dixisse sufficiat. Et illorum lector explanatione contentus sit. Nunc autem quod jubetur ille qui indutus crat lineis, pro quo in hoc loco Septuaginta stolam interpretati sunt, ut tollat prunas de medio cherubim, et effundat sive spargat super civitatem, illud mihi videtur ostendere quod post interfectionem cædemque multorum, et in viis cadavera mortuorum prunarum ignis assumitur, ut puniat sive mundet Jerusalem. Juxta illud quod in Isaia scriptum est : c Sanctificavit eum in igne ardente, et devorabit sicut fenum materiam. lsti sunt carbones, quos in remedium linguæ atque mendacii desolantes vitia atque peccata, propheta in-

ponatur tibi ad linguam dolosam? Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis (Psal. cxix). Multaque istiusmodi in Scripturis sanctis invenire poterimus, de quibus crebro diximus. Hoc tantum notandum est quod in Isaia, qui tantum in sermone peccaverat, et immunda labia habere se dixerat, ad purgandum unus forcipe carbo comprehenditur. (Isa. vi); hic vero quia erat civitas plena iniquitate et post supplicia cadaverilus mortuorum, plures assumuntur carbones ignis, et non una manu, sed ambabus, ut omnis purgetur Jerusalem

· Ingressusque est in conspectu mco. Cherubim autem stabant a dextris domus cum ingrederetur e vir, et nubes implevit atrium interius. Et elevata et repleta est domus nube, et atrium repletum est splendore gloriæ Donini. Et sonitus alarum cheru-· bim audiebatur usque ad atrium exterius, quasi vox Dei omnipotentis loquentis. Cumque pracepisset viro qui indutus erat lineis, dicens : Sume cignem de medio rotarum, quæ sunt inter cherubim; ingressus ille stetit Juxta rolam, et ext tendit cherub manum de medio cherubim ad e ignem, qui erat inter cherubim, et assumpsit et · dedit in manu ejus qui indutus erat lincis. Qui · accipiens egressus est, et apparuit in cherubim sie militudo manus hominis subtus pennas corum. Vidente propheta ingreditur vir qui indutus crat talari veste vel linea: ingreditur autem, ut secundo dicitur, in medio rotarum, quæ sunt subter cherubim, ut impleat manus suas igneis carbonibus. Qui cum ceset ingressus, stetit tantum juxta rotam. Et vel ob tristitiam puniendæ Jerusalem, vel ob gloriæ magnitudinem stupens, manum ad ignem ipse non misit, sed unus de cherubim, id est, cherub misit manum et tulit ignem, qui erat in medio cheruhim, et dedit in manum ejus qui indutus erat vestibus lineis. Qui accipiens egressus est, et tamen Scriptura non dicit egressus quid fecerit, ut tristis rei narrationem intelligentiæ potius nostræ relinqueret, quam oculis subjiceret. Introcunte cutem viro qui indutus erat vestilus lineis, cherubim stabant a dextris domus, ut sanctæ supernæque virtutes dexteram Dei domus partem tenere viderentur, et illæ quæ mittuntur ad supplicia, de quibus scriptum est : c Immissionem per angelos pessimos (Psal. LXXVII), > sinistras partes possidere credantur. Cumque elevata est gloria Domini de cherub, qui carbones ignis viro traditurus erat, et transisset ad limen domus, statim nube, tenebris et caligine atrium impletur interius. Neque enim, præsente Domini majestate, exercentur supplicia. Et gloria Domini videtur in atrio; de quo scriptum est : « Senitus alarum cherubim andiebatur usque ad atrium exterius. Pro sonitu, in Hebraico vox ponitur, quie vox habebat similitudinem vocis Dei omnipotentis loquentis. Nota, lector, in quibus superior et hæc visio concordent sive discordent, ut ex colintelligas sacramenta, et illud quod ante commonui, quoniam si in firmamento et in thronc et in manu hominis non veritas, sed similitudo dicatur,

latione utriusque absque nostro admonitu divina A neque enim facie ad faciem revelato vultu gloriam Domini contemplamur, sed in similitudine ompia videmus et imagine, quandiu fragili et mortali, et corruptibili circumdamur corpore.

# LIBER SEXTUS.

### SEOUITUR CAPUT X.

Cum ratio postularet ut una cademque visio simul in uno volumine complecteretur, forsitan aliqui mirantur, cur eam in librorum divisione ab invicem separarem, quibus quoque ratio hujus divisionis pandenda est. Quoniam sicut secundum librum in ostenanimalium descriptio suil, non quidem propter significationis dissimilitudinem, sed ad devitandam operis longitudinem, ne prolixitas libri tædium faceret lectori. Ita et nunc ob idem tædium devitandum post gloriæ Domini visionem ac cherubim simul ostensionem, sextum librum a quatuor rotarum narratione judicavi inchoandum, de quibus Propheta Ita narrat, dicens :

e Et vidi, et ecce quatuor rotæ juxta cherubim: Rota una juxta cherub unum: et rota alia juxta cherub unum. Species autem rotarum, quasi visio lapidis chrysolithi. Et aspectus earum similitudo una quatuor, quasi sit rota in medio rotæ. · Comque ambularent in quatuor partes gradiebanc tur, et non revertebantur ambulantes, sed ad lo- C cum, ad queni ire declinabat, quæ prima erat, sequebantur et cæteræ, nec convertebantur. Et omne corpus earum et colla et manus et pennæ et circuli, plena erant oculis in circuitu quatuor rotac rum. Et rotas istas vocavit volubiles, audiente me. c Quatuor autem facies habebat unum, facies una, c facies cherub. Et facies secunda, facies hominis, et e in tertio facies leonis, et in quarto facies aquilæ, et celevata sunt cherubim, et reliqua. (Hieron.) Observa quod prius species fuerit rotarum. Juxta Septuaginta, « quasi visio tharsis. » Nunc autem, juxta cosdem, « quasi visio carbunculi, » ut pennarum per ignem, qui a Cherub traditur similitudo monstretur. Licet in Hebraico et supra et hic ( tharsis ) scriptum sit. Quod Aquila chrysolitum, > Symmachus chiacynthum > transtulit. Rursumque ubi nos vertimus, et omne corpus earum, p quod subauditur rotarum, in Hebræo scriptum est: c Et omnes carnes earum, » et colla, et manus, et pennas, et circulos rotarum, carnes appellari in supernis virtutibus, ut quando legimus : « Caro et sauguis regnum Dei non possidebunt, neque corruptio incorruptionem (1 Cor. xv), > sciamus non substantiam carnis, sed opera condemnari: Bostar enim, quod in hoe loco scribitur, non corpus sed carnem significat. Circulos autem rotarum ( canthos ) ferreos appellavit, quibus lignorum rotunditas arctatur et stringitur. Superius ergo dixit : Corpora animalium plena sunt ocu-

lis; » nunc autem dicit de rotis : « Corpora earum et colla et manus et pennæ, et circuli plena erant oculis in circuitu quatuor rotarum. > (Gregor. in expos. Evang.) Sed sciendum nobis est quia sarpe, dum aliis rebus intendimus, fit ut alia negligamus, et ubi negligimus, ibi procul dubio oculum non hasione rotarum separavi a primo libro, ubi quatuor B bemus. Nam Pharisæus ille qui ascenderat in templum orare, testante Evangelio, quid dixit agnovimus. Ait enim : Deus, gratias ago tibi. Recte abtem gratias Deo agebat in quo acceperat bona, qua fecerat, qui etiam subjungit : Quia non sum sicut cateri homines raptores, injusti, adulteri, velat etiam hie publicanus. Jejuno bis in sabbato, decimas do omnium qué possideo (Luc. xviii). > Ecce ad exhil endam al stinentiam, ad impendendam misericordiam, ad referendas Deo gratias, oculum habuerat Pharisœus, sed ad hum litatis custodiam oculum non habebat. Et quid prodest, quod contra hostium insidias pene tota civitas caute custoditur, si unum foramen apertum relinquitur, unde ab hostibus intretur. Quid ergo prodest custodia, quæ pene ubique circumponitur, quando inimicis tota civitas per neglectum loci una aperitur. Pharisæus autem qui jejunium exhibuit, decimas dedit, Deo gratias retulit, quasi pene per circuitum in suæ civitatis custodia vigilavit, sed quia unum in se foramen superbiæ non intendit, ibi hostem pertulit, ubi per negligentiam oculum clausit. (H.) Rotæ autem istæ non solum carnes habent, vel corpus aut membra, sed et colla et manus et pennas, ut efficientias rerum in singulis, non membrorum imagines sentiamus. Roæ quoque ipsæ appellatæ sunt lingua Hebraica c Gelgel, , quod Symmachus ( volubiles, , ) Aquila ( rotam , interpretati sunt. Porro quod sequitur : « Audiente me » usque ad eum locum, ubi scriptum est : e El vata sunt cherubim, o in Septuaginta non habetur, sed de Hebraico additum est. In quo observandum, quod nequaquam ut supra dicitur, e facies hominis, et facies leonis a dextris quatuor, et facies 🛥 vituli a sinistris quatuor, et facies aquilæ quatuor dextris; ) ut videlicet alia a sinistris, alia a dextrise esse credantur, sed :equalis omnium ordo describitur\_ dicente Scriptura: Quatuor autem facies habeba unum, facies una, facies cherub, et facies secunda, fa cies hominis, et in tertio facies leonis, et in quarto facies aquilæ; ut prima, et secunda, et tertia, et quart facies non locorum diversitate dextri et sinistri, se uno per gradus ordine describatur. Unam autem f. ciem, id est, primam appellavit cherub, pro quo su pra dixerat facies vituli. Ex quo intelligitur facie=

autem egreditur in campum, fit quillem super eum A meos. > Cum nos humiliter Deo sternimus, eum esse manus Domini, quia absque illius adjutorio exire non poterat, sed non additur ( fortis. > Ad videndam enim gloriam Dei , non ad pugnandum egreditur. Et hoc animadvertendum , quod in medio captivorum sedentum ipse sedens propheta gloriam Domini non viderit.

A meos. > Cum nos humiliter Deo sternimus, eum esse nos cinerem pulverenque cognoscimus , eum infirmitatis et superpiæ conditionis pensantes, statum rigiditatis et superbiæ non habemus, omnipotens Deus per suum nos spiritum levat, et super peles nostros statuit, ut qui humiliter apud nos ex infirmitatis

c Et surrexi et egressus sum in campum, et ecce dibi gloria Domini stabat, quasi gloria, quam vidi guxta fluvium Chobar, etc. I Jubente Domino ingreditur, et jubente egreditur, seditque cum sedentibus, quia stantem illum numerus captivorum audire non poterat. Egressusque in campi latitudinem, videt stantem gloriam Domini, quam prius viderat ambulantem et elevantem se et interdum stantem; quia juxta fluvium seculi hujus Chobar, qui interpretatur gravissimus, gloria cernebatur, quod si-guificat omnem mundi hujus gloriam præterfluere, et gradum stabilem non habere. Gloria autem Domini stans et perseverans cum stante propheta videtur in campo, quæ in medio captivorum nec stare poterat uec videri.

nostræ cognitione jacuimus, et jacemus, in bono post opere quasi super pedes ex rectitudine stemus. Quod cur in campo de propheta agitur, nisi ut specialiter designetur quia etiam electis gentium Spiritus sanctus dandus esset, quia cos quos assumeret, et prius a superbiæ suæ statu dejiceret, et post-modum super pedes suos, id est, super bona opera solidaret, sicut per Paulum dicitur: Remissas manus et dissoluta genua erigite, et gressus rectos facite pedibus vestris? Sequitur: et locutus est mibi, et dixit ad me: Ingredere et includere in medio domus tuæ. • Quid est, quod in medio Israelitici populi propheta ad campum educitur, atque ad domum postea de campo revocatur, nisi quod prædicationis gratia Judaico populo

e Et cecidi in facien meam, et ingressus est in · me spiritus, et statuit me super pedes meos, et locu-« tus est mihi, et dixit ad me : Ingredere et includere in medio domus tuæ. > Stantem gloriam Domini non sustinens, cecidit in faciem suam, ut ab ingrediente in eum spiritu levaretur; qui spiritus statuit enm super pedes suos, et locutus est ei dicens : Intra et includere in medio domus tuæ; et est sensus, quia corroboratus es aspectu Dominicæ majestatis, nullum timeas, nec aliquem pertremiscas, sed revertere C in domum tuam, vel ad necessitates corporis, ut quidam putant, vel in signum futuræ obsidionis. Et quomodo Isaias discalceatus et nudus trium annorum captivitatem et nuditatem populi nuntiavit, ita et tu clausus domo, opere ipso propheta vicinam obsidionem urbis Jerusalem. (Greg.) Quid est hoc, quod prius Dominus in medio Israelitarum locutus ad prophetam suum fuerat, et tamen postmodum dicit: · Egredere in campum, et ibi loquar tecum, > nisi quod prophetiæ suæ gratiam, et prius Judææ iafunderet? Hanc postmodum dignatus est in latitudinem gentium demonstrare. Neque enim immerito per campum gentilitas designatur, quæ longe lateque, id est, in universo mundo distenditur, ibi et subditur: « Exsurgens egressus sum in campum, et ecce gloria Domini stabat, quasi gloria quam vidi juxta flumen Chobar. > In campo gloriam Domini propheta vidit, quam juxta flumen Chobar in medio Israelitarum viderat, quia ipsa ejus majestas gentibus apparuit, quæ prius se electis in Judaico populo, revelante spiritu, declaravit. Sequitur: « Et cccidi in faciem meam. > Visa gloria Domini propheta in faciem suam cadit, quia quamvis homo ad intelligenda spiritalia elevatur, ex contemplatione tawen majestatis Dei infirmitatem suæ conditionis intelligit, et quasi statum non habet, qui se ante Dei oculos esse cinerem et pulverem videt. Sequitur : « Et ingressus est in me spiritus, et statuit me super pedes

nos cinerem pulveremque cognoscimus, cum infirmitatem propriæ conditionis pensantes, statum rigiditatis et superbiæ non habemus, omnipotens Deus per suum nos spiritum levat, et super pedes nostros statuit, ut qui humiliter apud nos ex infirmitatis nostræ cognitione jacuimus, et jacemus, in bono post opere quasi super pedes ex rectitudine stemus. Quod cur in campo de propheta agitur, nisi ut specialiter designetur quia etiam electis gentium Spiritus sanctus dandus esset, quia cos quos assumeret. et prius a superbise suæ statu dejiceret, et postmodum super pedes suos, id est, super bona opera solidaret, sicut per Paulum dicitur : Remissas manus et dissoluta genua erigite, et gressus cutus est mibi, et dixit ad me : Ingredere et includere in medio domus tuæ. Quid est, quod in medio Israelitici populi propheta ad campum educitur, atque ad domum postea de campo revocatur, nisi quod prædicationis gratia Judaico populo ablata in latitudinem gentilitatis sparsa est? Sed tamen in fine mundi dum Judæi ad fidem redeunt, quasi ad domum propheta reducetur, ut in suo populo rursus prædicatio inhabitet, quæ modo velut in campo ita in diversis gentibus fulget : Scriptum quippe est : c Donec plenitudo gentium introiret, tunc omnis Israel salvus sieret (Rom. x1). Duia et per prophetam alterum dicitur : « Si fuerit numerus filiorum Israel quasi arena maris, reliquiæ salvæ fient (Isai. x). > Exeat ergo propheta de medio populi ad campum, de campo redeat ad domum, ut ct prædicatio, quæ Judææ facta est, egrediatur in gentes, et repletis side gentibus, recipiat Judæa spiritalis doctrinæ dona, quæ amisit. Includi autem propheta in medio domus suæ præcipitur, quia Antichristi tempore ab eis gentibus, quæ in infidelitate remanserint, plebs conversa Judæorum duris persecutionibus angustatur. Unde scriptum est: Atrium autem, quod crat extra fores templi, ejice foras, et ne metiaris illud, quoniam datum est gentibus, et civitatem sanctam calcabunt mensibus quadraginta duobus.

e Et tu, sili hominis, ecce data sunt super te vincula, et ligabunt te eis, et non egredieris de medio e eorum. Et linguam tuam adhærere faciam palato e vel gutturi tuo, et eris mutus, nec ut vir obiurgans, quia domus exasperans est. > (Hier.) Quod in domo clauditur, quod vinculis alligatur, quod non egreditur ad eos inter quos habitat, sed inter multitudinem captivorum solitudinem carceris patitur, ut supra dixi, obsidionis indicium est, quod clausa Jerusalem atque circumdata ab exercitu Chaldæorum, nullum habitantium foras exire permittet. Hæc est olla, de qua Jeremias loquitur, et ipse hic propheta in consequentibus, in qua carnes populi consumuntur. Quod autem lingua propheta palato vel gutturi cohæret, et mutus effectus auctoritatem non habet increpantis, causa perspicua est,

sus : Tantæ sunt amaritudines, et tantæ adversus Deum contentiones, ut objurgantem non mercantur audire. Ex quo perspicuum est, ubi multitudo fuerit peccatorum, indignos esse peccantes, qui a Domino corrigantur. e Et tu, inquit, fili hominis, ecce data sunt super te vincula, et ligabunt te in eis, et non egredieris in medio eorum, et linguam adhærere faciam palato tuo, et eris mutus, nec quasi vir objurgans, quia domus exasperans est. > Quæ, videlicet verba, si per typicæ expositionis ordinem sequimur, Propheta in domo sua vincula suscipit et ligatur, quia in extremis, cum Judæa crediderit, gravissimas Antichristi tempore persecutiones sentiret, ita ut prædicationes ministri iniquitatis non recipiant, sed dio eorum non egredietur, quia ad corda pravorum prædicatio non pervenit, dum lingua bonorum ligata tribulationibus tacet. Erunt etenim tunc multi ex Judæis insidelibus, qui eosdem ipsos, qui ex Judæis crediderint, persequentur. Unde notandum est quod hic quoque dicitur quia in domo sua propheta vincula sustineat, ut videlicet designetur, quoniam ex ipso suo genere Judæa, eum fidelis fuerit, tribulationes persecutionis portet. Dum enim Unigenitus summi Patris incarnatus, ac mortuus, resurrexisse atque ad colos ascendisse non creditur, sicut per sacræ Scripturæ paginas prædicatur, nimirum apud eos prophetia ligata erit : quæ si ita ut dicta est in eorum intellectum decurreret, quasi gressus liberos suæ prædicationis habuisset. Reprobis ergo tunc prædicato- C rum scientia tacere compellitur. Unde adhuc subditur : « Et linguam tuam adhærere faciam palato tuo, et eris mutus, nec quasi vir objurgans, quia domus exasperans est. > Sed quia, Enoch et Elia prædicante, multi ex his, qui tunc ex Judæis in infidelitate remanserint, ad cognitionem veritatis redeunt, sicut de Helia dicitur: « Elias veniet et ipse restituet omnia (Matth. xvii). Dui utrique per Zachariam duæ olivæ (Zach. iv), et per Joannein duo candelabra nominantur (Apoc. xi).

« Cum autem locutus fuero tibi, aperiam os tuum, et dices ad eos: Hæc dicit Dominus Deus tuus: Qui audit, audiat; et qui quiescit, quiescat, quia domus exaspe-« Tempus taceudi, et tempus loquendi, » etiam in sermone prophetico comprobatur, quod ejusdem sit sapientiæ et tacere et loqui pro tempore, et dare conservis in tempore suo, cibaria. Unde Isaias ad populum non credentem : c Tacui, numquid semper tacebo, dicit Dominus? (Isa. Lxv.) > Qui igitur ob multitudinem peccatorum diu clausum os tenuit, quia vidit aliquos posse converti. De quibus dictum est : ( Qui audit, audiat, , et qui a malis quiescit, quiescat et desinat (Ezech. 111). Idcirco aperto ore et non proria voluntate, sed Domini jussione loquitur ad populum. Id autem, quod nos possumus, « Qui audit, audiat; et qui quiescit, quiescat; > pro quo Septuaginta interpretati sunt, e qui audit, audiat; et qui

equia domus, o mquit, e exasperans est. o Et est sen- A incredulus, incredulus sit. o Secunda Aquilæ editio transtulit : ( Qui audit, audietur; et qui relinquit, relinquetur. > Et est sensus : ( Qui habet, dabitur ei; qui autem non habet, etiam id quo videtur habere, auseretur ab co (Matth. xiii). >

« Cum autem, inquit, locutus fuero tibi, aperiam os tuum, et dices ad cos : (Greg.) Hæc dicit Dominus Deus tuus. > Tunc enim velut in extremo os prophete aperitur, cum in prædicatione Enoch et Elice a Judeis ad fidem redeuntibus prophetiæ sacri eloquii de Christo fuisse cogno-cuntur. Sed quia hæc typice diximus, nunc verba cadem charitati vestræ moraliter disseramus. Quid est enim quod exire jubetur propheta in campum, nisi quod unusquisque, qui prædicat propter eos quos extra se positos corrigit, a:que resistendo hunc vinculis doloris premant. Et in me- B ab iniquitate compescit, loquendo ad campum exit? Ibique Domini gloriam videt, quia tanto largius doctrinæ gratiam percipit, quanto se in labore prædicationis ex amore proximorum tendit. Foras ergo eundo in altum visione ducitur, quia unde in alienis cordibus ignorantiæ cæcitatem ministerio suæ locutionis illuminat, inde eum superna gratia in altiore intelligentia exaltat. Sed quia semper prædicator debet ad mentem recurrere, humilitatem atque munditiam intrinsecus custodire, post campum necesse est, ut ad domum redeat, quatenus in his, quæ dicit, qualis etiam ipse sit, intra conscientiam agnoscat. Si enim aut hoc quod loquitur minime custodit, aut de his quæ loquitur temporalem gloriam requirit, loquendo quidem ad campum exit, sed non cogitando semetipsum ad domum redire contemnit. Accepto enim spiritu in medio domus includimur, quoniam per ejus gratiam ad discutienda mentis nostræ secreta revocamur, ut apud semetipsum im Deo animus quiescat, et non jam per exteriores concupiscentias in appetitu laudis et gloriæ, cogitationis mobilitate discurrat. De hac domo cordis cuidam sanato per semetipsam Veritas dicit : « Tolle grabatum tuum, et vade in domum tuam. . Per grabatum: quippe, in quo carnis est requies, ipsa caro signaturper domum vero conscientia figuratur. Et quia cura mente mortui in vitiis jacemus, in carnis delectratione quiescimus, insirmi portamur in lecto. Cu um vero sanati mente fuerimus, ut jam pulsantibus ca rrans est. » (Hier.) Illud quod in Ecclesiaste legimus, n nis vitiis resistamus, necesse est, ut tentationuam contumelias de nostra carne toleremus. Ægro itaque ad salutem reducto præcipitur, « Tolle grabatum tuum, id est, porta lectum, in quo portatus es, w sanatus quisque portet contumeliam carnis, in qua prius jacebat ægrotus. Quid est ergo dicere : « Tolle grabatum tuum, et vade in donum tuam (Joan. v), nisi porta tentationes carnis, in quibus hactenus jacuisti, ac revertere ad conscientiam tuam, ut vides quæ fecisti? Propheta igitur post campum in domo includi præcipitur, ut prædicator semper post gratiam doctrinæ, quam proximis ministrat, ad conscientiam redeat, seque ipsum subtili examinatione discutiat, ne de his, quæ foris prædicat, aliquidipe apud se intringecus transitoriæ laudis quærat. Sed

base, quæ breviter sub duplici intellectu discussimus, A nis verbum non habuit, quia et ejus negligentia, et placet ut juxta considerationem litteræ leniter tangendo transcamus. Quid enim amplius per ipsa verba historiæ, quam virtus obedientiæ commendatur, cum modo in transmigrationem juxta fluvium Chobar pergere, modo in campum egredi, modo ex campo ad domum redire propheta præcipitur, ut prius ex jussione pergens, et paulo post exiens, atque iterum domum rediens, et semetipsum recludens, semper suæ voluntatis arbitrium, ad divini eloquii præceptum frangat, quatenus in cœlesti visione suspensus, non suam, sed Conditoris sui voluntatem impleat? Cui dicitur : « Et tu, fili hominis, ecce data super te sunt vincula, et ligabunt te in eis, et non egredieris in medio eorum. > Qua in re notandum quod adversa propheta prienoscit, ut contra omnia B gratia non nobis, sed auditoribus nostris collata sit? paretur. Minus enim mala contra mentem prævalent, quæ inopinata non veniunt. Et tamen, dum contraria prænoscuntur, quanta sit in eo obedientiæ virtus ostenditur, qui et cognoscit, quod adversa passurus est, et tamen voci Dominicæ inobediens non est. Magna autem consideratione indigent verba qua protinus adduntur : « Et linguam tuam adhærere faciam palato tuo, et eris mutus, nec quasi vir objurgans. Discernendum quippe nobis est utrum pro solis malis auditeribus, an aliquando etiam pro vitio prædicantis, prædicationis sermo subtrahatur. Quatuor enim qualitatibus res hæc considerata distinguitur. Nam aliquando propter auditores malos, bonis tollitur sermo doctoribus, aliquando vero propter bonos auditores, datur sermo doctoribus et C malis, aliquando autem propter docentium atque audientium justificationem, bonis doctoribus sermo datur, ut et ipsi per meritum crescant, et auditores corum intellectu et vita proficiant. Aliquando vero, quia neque hi digni sunt accipere, quibus doctrinæ sermo profertur, neque illi doctrinæ verbum proferre, qui locum docendi tenent, prædicationis sermo tollitur, ut utraque pars districte judicetur : propter analos namque auditores, bonis sermo doctoribus Collitur, sicut nunc ad Ezechielem prophetam dicitur: ■ Linguam tuam adhærere faciam palato tuo, et eris mutus, nec quasi vir objurgans, quia domus exasperans est. > Et sicut Paulo dicitur : c Festina et exi weleciter ex Hierusalem, quoniam non recipient estimonium tuum de me (Act. xxII). > Et sicut vo-Rentibus Apostolis prædicare in Asia scriptum est ■ juia • prohibuit eos spiritus Jesu (Act. xvi). > Pronter bonos auditores etiam malis doctoribus sermo Latur, sicut de Pharisæis Dominus dicit : « Omnia Tuæcunque dixerint vobis, servate et facite. Secunwhum vero opera eorum nolite facere; dicunt enim, et non faciunt (Matth. xxIII). > Propter docentium quoque meritum et audientium justificationem sermo ■doctrinæ tribuitur, sicut sanctis apostolis dicitur : Euntes nunc docete omnes gentes (Matth. xxviii). > Propter malos auditores et indignam vitam eorum, qui docere debuerunt, sermo doctrinæ subtrahitur, sicut Heli ad corrigendos filios, districtæ increpatio-

PATROL. CX.

filiorum exigebat vita, ut cum eis et populus caderet. et area Domini capta ad Allophylos transiret (I Reg. IV). Magna enim omnipotentis Dei est gratia cum inique agentibus, durus a doctoribus sermo increpa tionis profertur, quo contra nunc dicitur . c Et eris mutus, nec quasi vir objurgans. > Delinquentes etenim objurgasset, si digni ipsa objurgationis gratia fuissent. Sed cum in doctrina atque silentio sit meritorum tanta diversitas, ut sciri facile non possit, utrum ex auditoribus an ex ejus vitio, qui doctrinæ locum videtur tenere, docendi sermo subtrahetur, quid aliud nobis, quam servare semper in rebus dubiis humilitas jubetur, ut et quando loqui possumus, non extollamur, ne forte hæc ipsa locutio nostra Et rursus, quando loqui non possumus, hi qui nobis commissi sunt, minime nos dijudicent, ne fortasse non ex nostro, sed ex peccato audientium loqui minime possimus. Ad hoc ergo nobis cuncta de meritis nostris incerta sunt, ut unam certam gratiam teneamus humilitatis, quatenus et nos cum loquimur, ex omnipotentis Dei dono, hoc esse vestrum meritum putemus. Ét quando a locutione doctrinæ obmutescimus, quamvis nostra culpa sit, vos tamen hanc esse vestram specialiter credatis, ut dum vicissim mala nobis tribuimus, et bona aliis per humilitatis gratiam siat, ut doctrinæ sermo, qui ablatus suerat, redeat. Seguitur: « Cum autem locutus fuero tibi, aperies os tuum, et loqueris ad eos: Hæc dicit Dominus Deus: qui audit, audiat; et qui quiescit, quiescat, quia domus exasperans est. > Sæpe quidam verbum Dei audire desiderant, sed dum alios conspiciunt aurem avertere, etiam ipsi a salutis auditu deviantur. Et plerumque multi quiescere appetunt, atque a cunctis mundi hujus actibus vacare, nullis jam desideriis terrenis succumbere. Sed dum vident alios inquiete agendo proficere, atque in hoc mundo divitiis et honoribus extolli, quia necdum in via rectitudinis firmi sunt, ad prava opera ex aliorum exemplo delabuntur. Hinc est enim, quod in typo infirmantium Psalmista loquens dicebat : « Mei autem pene moti sunt pedes, pene effusi sunt gressus mei, quia zelatus sum in peccatoribus, pacem peccatorum videns (Psal. LXXII). > Hinc iterum dicit : « Dum superbit impius, incenditur pauper (Psal. x).

### CAPUT IV.

Lateris explicatio; de captivitate decem tribuum, et de angustia famis.

c Et tu, fili hominis, sume tibi laterem, et pones e eum coram te, et describes in eo civitatem Hierusalem, et ordinabis adversum eam obsidionem, et e ædificabis munitiones, et comportabis aggerem, et dabis contra eam castra, et pones arietes in e gyro, setc. (Hieron.) Sicut prius diximus : e Intra et includere in medio domus tuæ. Et ecce data sunt super te vincula, et ligabunt te, et non egredieris, » typum esse prophetam futuræ obsidionis urbis llierusalem, ita nunc geometrica jubetur in latere arte

19

contrariam illi quibus dicitur: « Audite verbum Domini, principes Sodomorum (Isa. 1).» « Indueturque, » juxta Septuaginta, « interitu, qui non habet armaturam Dei, nec indutus est Christo. » Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum induerunt (Gal. 111). » « Et manus populi terræ conturbabuntur. » Sive, juxta Septuaginta, « dissolventur. » Quando visio non fuerit in propheta, et legis scientia in sacerdote, et consilium in senibus, rexque luxerit, et princeps fueit in mœrore sive in interitu, consequenter et populi manus conturbabuntur suum perdentes ordinem, sive dissolventur, antiquam fortitudinem non habentes. Pulchreque non populus Dei dicitur, cujus turbabuntur manus, et cujus non est municipatus in cœlo, sed populus terræ, de quo scriptum est : « Recedentes a te super terram scribentur. »

· Secundum viam corum faciam eis, et secundum judicia corum judicabo cos, sive, ut Septuaginta transtulerunt, « ulciscar eos. » Peccatoribus reddit Deus juxta vias soas, ut teneant judicii veritatem. Caterum in sanctis excedit modum clementia. . Neque enim condignæ sunt passiones temporis hujus ad futuram glorium que revelabitur in nobis (Rom. viii). Stipendia enim peccati mors, > quam recipit peccator juxta vias et opera sua. Cæterum justorum virtus fruitur Domini largitate, de qua Paulus loquitur, « Donum Dei vita æterna. » Quodque addidit : « Et secundum judicia corum judicabo cos, > illud evangelicum sonat : « In quo judicio judicaveritis, judicabitur de vobis. > Et apostolicum : « In quo enim judicio judicas alterum, teipsum condemnas; cadem enim C operaris quæ judicas.) « Et scient quia ego Dominus.) Iste versiculus frequenter in hoc propheta ponitur, quod supplicia atque cruciatus sequatur scientia Dei. ut quem non intelligebant per beneficia, per tormenta cognoscant.

## CAPUT VIII.

Visio similitudinis Dei; de effosso pariele, de viris thuribulum tenentibus, et ad or um solis adorantibus, de applicantibus ramum ad nares suas.

e Et factum est in anno sexto, in sexto mense, in e quinta mensis, ego sedebam in domo mea, et senes · Juda sedebant coram me, vetc. (Hieron.) Quinto anno transmigrationis Jechoniæ, quarto mense, quinta mensis, superiorem visionem factam ad prophetam legimus. Hæc aatem quam nunc exponere volumus, D sexto anno ejusdem regis, sexto mense, quinta mensis facta memoratur; ex quo perspicuum est post annum et duos menses hæc facta quæ scripta sunt, et vel intermissam per annum et duos menses prophetiam, vel per totos quatuordecim menses gesta quæ superior sermo contexit. Sexto autem anno, et sexto mense, et quinta die mensis, qui numeri ad fabricam mundi referentur, ad carneos sensus qui terrena conspiciunt, et necdum cœlestia contemplantur, factam prophetiam non mirabitur, qui ad presbyteros Juda sermonem dirigi intellexerit. E quibus septuaginta tenebant thuribula et viginti quinque in templo #Jorabant solem, sedebatque propheta in domo sua

contrariam illi quibus dicitur : « Audito verbum Do- A fugiens frequentiam multitudinls, et senes Juda semini, principes Sodomorum (Isa. 1).» « Indueturque,» debant coram eo, vel prophetæ verba audire cupienturam Dei, nec indutus est Christo. » « Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum induerunt (Gal. 111).» « Et manus populi terræ conturbabuntur. » Sive, juxta Septuaginta, « dissolventur. » Quando visio non captivitatem, dici intelligamus.

e Et cecidit super me ibi manus Domini Dei, e e vidi, et ecce similitudo quasi aspectus, ignis ab asp c etu lumborum ejus, et deorsum ignis, et a luml c ejus. Et sursum quasi aspectus splendoris, ut visi electri. > Manus autem ivepyriav, id est opera, signi ficat, ut visionis possit sucramenta cognoscere. E hoc considerandum est, quod non ipsas videat ven tates, sed similitudinem ignis quia a lumins usqu deorsum ignis apparuit. Et a lumbis sursum quasaspectus splendoris, ut visio electri, ignis appareit. Pro splendore qui in Hebraico dicitur sor, auran Theodotio transtulit, ut in supernis Dei refrigeria demonstret. Denique et in Regum volumine (111 Reg. xix) beatus Elias adventum Domini non in tempestate contemplatur et turbine, non in ignis ardoribus, sel in aspectu auræ tenuis atque lenissimæ, ut Dei omnipotentis mansuetudinem comprobaret. Opera auten coitus quæ significantur in lumbis usque deorsom igne purgantur, et opera virtutum quæ a lumbis ad superiora consurgunt, splendorem habent atque fulgorem, et tamen nec ignis usque ad pedes dicitur, nec splendor electri usque ad caput, sed deorsum, et sursum, ut tam in peccatoribus, quam in sancts pro diversitate meritorum, alius usque ad illud et illud membrum, alius usque ad illa et illa pervenial. Et quomodo qui sanctitudinis perfectionem tenent, ad verticem usque perveniunt, sie qui in peccalrum profundo sunt, plantas igneorum pedum tenere credendi sunt.

- cincinno capitis mei. Et hic similitudo manus non ipsa manus extenditur, neque enim in Deo aliquid corporale est, videturque manus, ut membran humani corporis atque consucti nequaquam terrest eum qui assumitur atque comprehenditur. Si enim in colubri, vel in qualibet alia bestiarum similitudae tetigisset prophetam, ipsa dissimilitudo membroram terruisset assumptum. Parsque comprehenditur capillorum, quia totius apprehensionem capitis humana astura non sustinet. Pro c cincinno > Septuaginta primator, id est c fimbriam, > interpretati sunt. Quorum alterum in capillis, alterum in vestibus accipi sole.
- e Et clevavit me spiritus inter terram et culum. Primum similitudine manus apprehenditur, postes clevatur a spiritu, qui spiritus non eum statim al cœlum levat, sed inter terram et cœlum, ut terrem interim derelinquens festinet ad cœlum. Possamus autem et hoc dicere, quod propter bona opera propheta similitudine manus Dei apprehensus sit, et propter scientiam rerum spiritalium elevetur a spiritu.
- Et adduxit me in Jerusalem in visione Dei juxt
   ostium interius, quod respiciebat ad aquilonem,

quoties agere aliqua mystica jubetur, prius filius A mulata sustinere. De qua bene dicitur, « Ordinabis hominis appellatur. Sæpe enim sublevatur ad cœlestia, et occultis atque invisibilibus rebus ejus mens pascitur. Necesse est ergo ut inter occulta, quæ penetrat, Filius hominis vocetur, ut semper agnoscat quod est, et nunquam extollatur de his ad quæ ducitur. Quid est enim prophetæ ad spiritalia elevato semper « Fili hominis » dicere? nisi eum insirmitatis propriæ memorem facere, ut conscius conditionis infirmæ elevari in cognitione non debeat de magnitudine contemplationis suæ. Quia vero isdem propheta, ut et supra jam diximus, typum prædicantium vel doctorum tenet, recte ei nunc dicitur: « Sume tibi laterem, et pones eum coram te. » Omnis etenim doctor cum terrenum quempiam auditorem ad coelestis verbi doctrinam suscipit, laterem assu-B mit, qui dum loqui coperit que sit retributio colestis patriæ, quæ visio pacis supernæ, civitatem Jerusalem describit in latere, quem coram se ponit, quia intenta mente qualitatem audientis considerat, id est, profectum vel defectum conspicit, et juxta eius intelligentiam prædicationis suæ verba moderatur, ut describi in audientis mentem civitas Jerusalem, id est, visio pacis possit. Dicatur ergo, « Sume tibi laterem; » id est, proximi cor terrenum, pones eum coram te: escilicet ut vitam atque intellectum illins intenta mente custodias. c Et describes in eo civitatem Jerusalem; > ut ei quæ sint superna gaudia de visione pacis innotescas. Ouasi enim jam Jerusalem in latere descripta est, cum terrena mens coeperit que sint illa internæ C pacis gaudia vera cognoscere, ad conspiciendam gloriam patriæ cœlestis anhelare, quasi interna visio pacis describitur, quando mens quæ prius terrena sapuerat, per amorem jam ad contemplandam gloriam regni cœlestis elevatur : sed mox ut animus amare coelestia coeperit, mox ut ad visionem pacis intimæ tota se intentione collegerit, antiquus ille adversarius, qui de cœlo lapsus est, invidet, et insidiari amplius incipit, acriores quam consucrat zentationes admovet, ita ut plerumque sic resistensem animam tentet, sicut ante punquam tentavewat, quando possidebat. Unde scriptum est : e Fili, accedens ad servitium Dei, sta in justitia et timore, → t præpara animam tuam ad tentationem (Eccli. 11). ) Tinde et dæmoniacus qui •a Domino sanatur, ab D luxuriam caro retrahitur, superbiendo captiva. Et exeante dæmone discerpitur, sicut scriptum est : ( Et clamans, et multum discerpens eum exiit ab eo Mars. 1x). Debet ergo vigilanter doctor proficien-Bi animæ, quæ illam tentationes sequantur, inno-Tescere, ut cautam se valeat contra maligni spiritus insidias præparare. Unde bene nunc post descri-Diam civitatem Jerusalem in latere, dicitur prophe-4x: € Et ordinabis adversus eam obsidionem, et rdificabis munitiones, et comportabis aggerem. 1 In qua enim jam pacis visio describitur, ei necesse est, ut tentationum bellum nuntictur, nam ut valeat illa pacis gaudia æterna pertingere, hanc hic procul dubio eportet tribulationum certamina cu-

adversus eam obsidionem. > Prædicator quippe contra erudiendam animam obsidionem ordinat, cum præmuniendo indicat quibus se modis vitia virtutibus opponunt, quomodo luxuria castitatem feriat. qualiter ira tranquillitatem animi perturbet, quantum inepta lætitia vigorem mentis resolvat, qualiter multiloquium munitionem cordis destruat, quomodo invidia charitatem interficiat, quemadmodum superbia arcem humilitatis effodiat, qualiter fallacia, cum veritatem in sermone corruperit, hanc etiam in cogitatione violet, ut qui verum dicere noluit, quod intellexit, jam nec intelligat, quod dicere valeat. Ordinatur ergo a prædicatore obsidio, cum per sanctæ admonitionis verba singulis quibusque vel quibus modis vitia insidientur ostenditur. Et contra Jerusalem, quam describit in latere, prædicator munitiones ædificat, quando mala quæque, quam munita contra mentem veniant demorstrat, ut sese vitia sub virtutum specie abscondant, quatenus, sicut sæpe jam diximus, immoderata ira justitia videri appetat et disciplinæ remissio mansuetudo videri velit, et tenacia sese parcimoniam nominet, et inordinata rerum effusio se benevolentiam appellet : quasi enim ædificatæ munitiones contra mentem sunt, quando vitia sub' virtutum specie excrescunt, et in alto se ostendunt per imaginem, quæ in imo jacent semper per actionem. Adhuc additur: Et comportabis aggerem. > Quo enim mens desiderare cœlestia cœperit, et in illam maligni spiritus tentationibus suis terrenas amplius cogitationes exaggerant. Propheta ergo aggerem comportat, cum prædicator sanctus bonis mentibus qualiter terrena desideria subrepere solent denuntiat, atque adhuc additur: « Et dabis contra eam castra, et pones arietes in gyro. > Quasi dat contra animam doctor castra, quando malignorum spirituum contra eam collectas atque adunatas insidias indicat, ut aliquando non solummodo ex uno, sed ex cunctis vitiis simul tentent. Nam sunt quædam vitia, quasi per quamdam sibi cognationem propinqua, sicut dissolutio spiritus, appetitus gulæ, et immunditia luxuriæ, sicut multiloquium, fallacia atque perjurium. Ex desolatione [dissolutione] quippe spiritus mens ad ingluviem ventris rapitur, et dum cibis venter tenditur, ad rursum ex multiloquio fallacia generatur, quia valdo dissicile est, ut qui multa loquitur non etiam mentiatur. Sæpe mendacium etiam perjurio tegitur, ut ante humana judicia veletur. Superbia quoque esse sine invidia aut, inani gloria nullatenus potest. Superbus etenim quisque bonorem quem ipse ambit, aliis invidet. Et cum hunc fortasse obtinuerit, in clatione gloriæ temporalis attollitur, atque quod alios conspicit minime percipere potuisse, hoc se per inanem gloriam gaudet præ eæteris habere. Sciendum quoque est, quod sæpe nonnulla vitia ad mentem non simul veniunt, sed supponuntur, ut unum alteri in tentatione succedat. Et aliud contra faciem scientia, dum luxuriosa et losciva mens lucet in facie, et secreta cordis, motu corporis et gestibus indicantur.

e Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo ree ptilium et animalium abominatio, et universa idola e domus Israel depicta erant in pariete in circuita e per totum. > Non solum autem idolum zeli stabat in introitu portæaquilonis, sed et omnes templi partes diversis i:lolorum imaginibus pingebantur, ut nulla esset bestia quam non parietis pictura monstraret. Hoc in delubris idolorum, fanisque gentilium huc usque perspiciamus, quod omnia genera bestiarum adoret stulta religio. Unde et Virgilius a :

Cimnigenumque (ait) deum monstra, et latrator Anubis, quasi non et illa sint monstra quæ laudat,

Contra Neptunum, et Venerem, contraque Minervam. Possumus et in nostris templis idola monstrare parietibus depicta, quando omnibus vitiis subjacemus, et pingimus in corde nostro peccatorum conscientiam, imaginesque diversas. De quibus in Psalmis dicitur: · Domine, in civitate tua imaginem ipsorum dissipabis (Psal. LXXII). > Et in alio loco : « Verumtamen in imagine perambulat homo (Psal. xxxvIII). > Ouod scilicet nullus hominum sit, qui aliquam imaginem non habeat, sive sanctitatis, sive peccati. Quamobrem suriosis dicitur et iracundis : · Furor illis juxta similitudinem serpentis, sicut aspidis surdæ, et obturantis aures suas, quæ non exaudiet vocem incantantium (Psal. LVII). > Et de hominibus nequam : « Generatio viperarum, quis C ostendit vobis fugere a ventura ira? > (Matth. m.) Et de versipellibus ac fraudulentis : « Ite, dicite vulpi huic (Luc. xIII). > Ac de amatoribus feminarum : « Equi insanientes in feminas facti sunt mihi, unusquisque ad uxorem proximi sui hinniebat (Jer. v). De brutis quoque ac vecordibus: Nolite sieri sicut equus et mulus, quibus non est intellectus (Psal. xxxi). > (Greg., Moral. lib. xxvi, c. 6.) Viri autem veraciter sancti, cum flagellari quempiam pro culpa cognoscunt, etsi quædam ejus inordinata corripiunt, ad quædam tamen dolentia compatiuntur. Et sic sciunt tumentia premere, ut sciant ctiam cruenta fovere, quatenus in eis dum dura emolliunt, insirma roborentur. At contra arrogantes viri quia charitațis viscera non habent, D non solum non compatiuntur, etiam justis dolenți-Lus, sed eos insuper sub specie justæ increpationis o'fligunt. Vel si qua in cis sunt perva mala exaggerant, vel ea quæ vere bona sunt, male apul se interpretanda commutant. Quamvis etiam casti doctores sæpe exaggerare soleant delinquentium vitia, et ex quibusdam signis publicis occulta rimari, ut possint ex minimis majora cognoscere. Unde ad Ezechiel dicitur: « Fili hominis, fode parietem. » Ubi mox subdidit . c Et cum perfodissem parietem, apparuit ostium unum. Et dixit ad me : Ingredere et vide sbominationes pessimas quas isti faciunt hic. Et

tur, vuitaque et oculis dissimulari non potest con- A ingressus vidi : et ecce emnis similitudo reptilium et animalium abominatio, et ecce universa idola domus Israel depicta erant in pariete. > Per Ezechielem quippe præpositorum persona signatur, per parietem duritia subditorum. Et quid est pa rietem fodere, nisi asperis correptionibus duritian cordis aperire? Quem cum perfodisset, apparait ostium. Quia cum cordis duritia, vel studiosis per cunctationibus, vel maturis correptionibus scindite quasi quædam janua ostenditur, ex qua omnia in : qui corripitur, cogitationum interiora videante:. Unde et bene illic sequitur : « Et dixit ad me : In gredere et vide abominationes pessimas quas îs: faciunt hic. > Quasi ingreditur, ut abominationc. aspiciat, qui discussis quibusdam signis exteriu: B apparentibus, ita corda subditorum penetrat, ut cuncta ei quæ illicita cogitantur, innotescant. Unde et subdidit : « Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo reptilium et animalium, abominatio. In reptilibus cogitationes omnino terrenæ signanter; in animalibus vero jam quidem aliquantulum a terra suspensie, sed adhue terrenæ mercedis præmia requirentes. Nam reptilia toto ex corpore terræ inhærent, animalia autem ventre a terra suspensa sual, appetitu tamen gulæ ad terram semper inclimatur: reptilia itaque intra parietem sunt, quando cogitationes volvuntur in mente, quæ a terrenis desideriis nunquam levantur. Animalia quoque sunt intra parietem, quando et si qua jam justa, si qua honesta cogitantur, appetendis tamen lucris temporalibus honoribusque deserviunt, et per semetipsa qui lem jam quasi a terra suspensa sunt, sed adhuc per am-Litum, quasi per gulæ desiderium sese ad ima submittunt. Unde et bene subditur : c Et universa ideb domus Israel depicta crant in pariete. > Scriptum quippe est : c Et avaritia, quæ est idolorum seritus (Coloss. 111). > Recte ergo post animalia idela describuntur, quia eisi honesta actione noundi quasi a terra se crigunt, ambitione tamen inhonest se etipsos ad terram deponunt. Bene autem dicitor. depieta crant, quia dum exteriorum rerum estrinsecus species attrahuntur, quasi in corde depiagitur, quidquid fictis imaginibus deliberando cogistur. Notandum itaque est, quia prius foramen in pariete, ac deinde ostium cernitur, et tunc demme occulta abominatio demonstratur, quia nimira uniuscojusque peccata prius signa forinsecus, deinda janua apertæ iniquitatis ostenditur. Et tunc dense omne malum quod intus latet aperitur : idcirco ctiam doctores graviter solent minuta discutere, ab extremis exterioribus ad occulta possint majora pervenire, verba asperæ increpationis movest, spinas mortiferæ cogitationis eradicent. Et hæc 🚥 agunt, charitatis amore sapiunt, non inflations clationis intumescunt. Mori enim pro ipsis parall sunt, quos quasi usque ad mortem sævientes :: gunt. Servant in cogitatione quod diligunt summ

\* Eneld. lib. viit, in descriptione clypci Ænæa.

viginti, venit Theglatphalasar, rex Asur, et cepit A Juda ad regem Babylonis ipse et mater elus, et servi Aion et Abel domum Maacha et Janoe et Cedes et Azor, et Galaad, universamque terram Nephthalim, et transtulit cos in Assyrios. Post quem regnavit in Israel Osee filius Hela annis novem, captusque est cum omni Samaria a Salmanasar rege Assyriorum, et translatus in Hela et Abor fluvios Gozam in civitatibus Medorum. Sexto autem Ezechiæ regis anno, ut sancta Regum narrat historia, captus est Osee. A quo, si per ordinem supputemus, quot annis Israel fuerit in angustia, et jugo pressus captivitatis, sic invenire poterimus: a sexto anno usque ad vicesimum nonum annum, tot enim Ezechias regnavit annis, supputantur anni viginti quatuor; cui successit Manasses, regnavitque quinquaginta quinque. Post hunc Ammon regnavit annis duobus, post quem Josias annis triginta duobus. Cui successit Joachim, qui et Eliachim cognominatus est, et regnavit annis undecim. Post quem Joachin cognomento Jechomias, qui statim ductus in captivitatem, regnavitque pro eo Sedechias annis undecim, sub quo capta est Jerusalem templumque destructum est. Fiunt itaque a prima captivitate Israel, quæ facta est sub rege Phacee usque ad undecimum annum Sedechiæ quo templum desolatum est, anni centum septuaginta quatuor. A secunda quando captus est Osee et omnis subversa Samaria anni centum octoginta quinque. Fueruntque desolationis templi anni septuaginta, qui additi primæ captivitati faciunt annos ducentos triginta et quatuor. In secundo enim Darii regis Persarum anno templum exstructum est, a Zo- C dam trecentos nonaginta annos Israelis et quadrarobabel filio Salathiel et Jesu filio Josedech, prophetantibus Aggæo et Zacharia, qui regnavit annis triginta sex, unoque sublato adduntur anni ejus triginta quinque. Post quem regnavit Xerxes filius Darii annis viginti. Post quem Artabanus mensibus quatuor. Xerxes, qui cognominabatur Malepoxei [Μακρόχειρ], annis quadraginta. Post quem Xerces mensibus duobus, et Sogdianus mensibus quatuor. Cui successit Darius cognomento Nothus, qui regnavit annis decein et novem. Post quem Artaxerxes cognomento Mnemon, Darii et Parisatidis filius, regnavit annis quadraginta, Qui ab Hebræis Assuerus appellatur, sub quo Mardochæi et Esther narratur historia, quando omnis Populus Judæorum de mortis periculo liberatus recepit pristinam libertatem. Fiuntque a secundo anno Darii usque ad extremum annum Assueri anni centum quinquaginta quinque, menses qualuor. Qui additi superioribus annis ducentis triginta Quatuor, faciunt annos trecentos octoginta novem, menses quatuor. Dextri autem lateris dormiid est, annorum quadraginta, facile supputatur. Post Eliacim enim, qui cognominatus est Joachim, regnavit filius ejus Joachin cognomento Jechonias mensibus tribus, quo regnante ascenderunt servi Nabuchodonosor regis Babylonis in Jerusalem, et cir-Cumdata est urbs munitionibus, e venitque Nabuchodonosor rex Babylonis ad civitatem cum servis suis. ut oppugnarent eam. Et egressus est Joachin rer

ejus et principes ejus, et cunuchi ejus. Et suscepit eum rex Babylonis anno octavo regni sui, et protulit inde omnes thesauros domus Domini, et thesauros domus regiæ (IV Reg. xxiv). > Et post paululum : Et transtulit omnem Jerusalem, et universos principes, et omnes fortes exercitus, decem millia in captivitatem, et omnem artificem et clusorem. Nihilque relictum est, exceptis pauperibus populi terræ (Ibid.). . Quo facto cum infinita populi multitudine et cunctis opibus Jerusalem, regnavit Sedechias annis undecim, sub quo capta urbs, templumque destructum est. Cujus solitudo usque ad secundum annum Darii permansit annis septuaginta. Tricesimo autem desolationis templi anno Cyrus regnavit in Persis, subverso Astyage rege Medorum, qui juxta prophetiam Isaiæ quinquaginta forme millia hominum de tribu Juda remisit in Jerusalem et vasa templi, quæ Nabuchodonosor asportaverat, et cætera quæ narrat Esdræ historia. Sicuti igitur in Israel, hoc est, decem tribubus a Phacee rege, sub quo Salmanasar Israelitici populi multa vastavit, usque ad quadragesimum annum Assueri, supputamus annos trecentos nenaginta, quando Judaici populi persecutio mitigata est, sie a primo anno Jechoniæ. quando magna pars Jerusalem translata est in Babylonem, usque ad primum Cyri regis Persarum annum, qui desolationis templi erat annus trigesimus, supputantur anni quadraginta. Sub quo Judæorum laxata captivitas est, et libertas populo reddita. Quiginta Judæ jungentes, faciunt annos quadringentos triginta. Et volunt eos impleri a baptismate Salvatoris, usque ad consummatiouem mundi. Alii vero et maxime Judæi a secundo anno Vespasiani, quando Jerusalem a Romanis capta, templumque subversum est, supputari volunt in tribulatione et angustia, et captivitatis jugo populi constituti annos quadringentos triginta, et sic redire populum ad pristinum statum, ut quomodo filii Israel quadringentis triginta annis fuerunt in Ægypto, sic et in eodem numero finiatur extrema captivitas. Scriptumque est in Exodo: « Habitatio autem filiorum Israel quam habitaverunt in terra Ægypti anni quadringenti triginta (Exod. xII). > Et iterum : « Factum. est post D annos quadringentos triginta egressus est omnis exercitus Domini nocte. > Satisque miror, cur vulgata exemplaria centum nonaginta annos habeant. et in quibusdam scriptum est centum quinquaginta. cum perspicue et Hebraicum et Aquila, Symmachusque et Theodotion trecentos nonaginta annos teneant, et apud ipsos Septuaginta, qui tamen non sunt scriptorum vitio depravati, idem numerus reperiatur. Difficillimam quæstionem et ne dicam superbe a nullo explanatam, non tam nostri scientia, quam Domini gratia exposuisse nos credimus, impleto illo quod ille pollicitus est : « Quærite et invenietis, petite et accipietis, pulsate et aperietur vobis (Nath. vn). Dui autem volucrit supputare a prima

nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, secundo dicitur: Adhuc conversus videbis abominationes majores his. > Quæ est autem major abominatio superiorum trium scelerum? videlicet quarta quæ sequitur : « Ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et altare, quasi viginti quinque viri dorsa habentes contra templum Domini, et facies ad orientem, et adorabant ad ortum solis, , eo quod, contempto Domino, id est creatore, adorarent solem, id est Domini-creaturam, præcipiente-ipso-Domino per Moysen, quod nequaquam in morem gentilium contra orientem Deum adorare deberent, sed in quacunque parte fuisset nobis, sive ad orientem, sive ad occidentem, sive ad meridiem, sive ad septentrionem adorarent contra templum, ubi in B sancto sanctorum habitare Dominus credebatur: quod quidem et Danielem in Babylone fecisse legimus (Dan. vi), qui apertis fenestris cœnaculi sui adorabat Dominum contra templum quod erat in Jerusalem; hoc juxta litteram suisse sacrilegii nemo dubitat. Secundum anagogen omnes hæreticos pejores esse prioribus, id est, idolo zeli, pictisque in pariete figuris animantium, planctu Adonidis, per quæ idololatria voluptasque monstratur, ille scire poterit qui intellexerit prophetam, dicentem : « Tu autem odisti disciplinam et projecisti sermones meos post te (Psal. XLIX). 1 Et in alio loco: e Verterunt contra me scapulam recedentem (Jer. 11). An ignoramus Marcionem et cæteros hæreticos, qui Vetus laniant Testamentum contempto Creatore, id est justo Deo, alium quemdam bonum Deum colere et adorare, quem de suo corde sinxerunt, oinnesque nostri temporis hæretici qui Dei silium prædicant creaturam, et tamen adorant cum relicto divinitatis templo et post tergum habito, ipsi confessione sua creaturam adorare se dicunt? Nos autem sic adoramus solem justitiæ, ut Deum adoremus in templo Veteris Testamenti, ubi lex et prophetæ, ubi cherubim et propitiatorium est.

c Et dixit ad me : Certe vidisti, fili hominis. Nunquid leve est hoc domui Juda, ut facerent abomie nationes istas quas fecerunt hic, quia replentes c terram iniquitate conversi sunt ad irritandum me? Et ecce applicant ramum ad nares suas, > etc. Pro eo quod nos diximus : c Et ecce ipsi sicut applicant ramum ad nares suas, > Septuaginta transtulerunt, cet ecce ipsi sicut subsannantes, p quibus de Theodotione additum est: ( Extendunt ramum, ) ut sit totum pariter, « Et ecce ipsi extendunt ramum quasi subsannantes. > Significat autem viginti quinque viros, qui in quadrum solida statione fundati sunt, et a quinque sensibus per quinquies quinque quadranguli figuram efficiunt. Non solum templum habere post tergum, sed instar idolorum applicare ramum ad nares suas, haud dubium quin palmarum, quas græco sermone baja vocant, ut per hoc eos idola adorare significet. Denique et Job inter cæteras virtutes etiam hoc habuisse se dicit, quod nunquam aspi-

quas adorabant septuaginta presbyteri et Jezo- A ciens cœlum, et solem, et lunam, et astra fulgentia, nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, se- osculatus sit manum suam, id est adoraverit creaturas.

· Ergo et ego faciam in furore : non parcet oculus · meus nec miserebor. Et cum clamaverint ad aures e meas voce magna, non exaudiam eos. > Pro his. ait, omnibus quæ secerunt, et ego saciam in surore, et non parcet oculus meus, nec miserebor. Quod audientes veteres hærctici, creatorem calumniantur quasi crudelem et sanguinarium, nec cogitant apostolum Paulum, qui certe boni Dei, ut ipsi volunt, apostolus est, scribere ad Corinthios: « Si venero rursum, non parcam (II Cor. xiii), , ut virga corripiat delinquentes, et errantes retrahat ad salutem. Qui enim men intelligunt quid sibi prosit, et orent frequenter contraria, expedit eis ut non exaudiantur a Domine. Unde et in oratione Dominica dicimus : c Fiat voluntas tua, , non vokintas nostra, quæ errare consuevit, sed voluntas tua, quæ futura cognoscit. Magnæque interdum felicitatis est, ad præsens misericordiam non mereri. Et istis igitur qui sunt de domo Juda, et a confessione Ecclesiæ recesserunt, non parcet Dominus. Cumque clamaverint voce magna, de qua Dominus dixit: ( Clamor corum pervenit ad me. ) tamen Dominus non exaudiet eos, ut malis coacti intelligant quid fecerint.

## CAPUT IX.

De sex viris missis ad vastationem populi; de vire lineis induto, cum atramentario.

Et clamavit in auribus meis voce magna, dicens: Appropinquaverunt visitationes urbis, etc. Pro visitationibus e ultionem > Septuaginta transtolerunt. . Mihi enim vindicta, ego retribuam, dieit Dominus (Rom. x11). ) Omnisque ultio visitatio est, quasi ægrotantis, quasi habentis vulnera, quasi medicas exspectantis manus, juxta illud quod aliki diclum est: « Visitabo in virga iniquitates corum, et in flagellis peccata corum. Misericordiam autem mean non auferam ab eis (Psal. LXXXVIII). Recteque, ut supra diximus, visitatio vel ultio appropinquare dicitor captivitate vicina. c Et unusqui que vas interfectionis habet in manu sua. c Non dixit, c habebat, vt Septuaginta transtulerunt, neque enim narrat præterita, sed præsentia, futuraque demonstrat. Qui igitur malos percutit in eo quod mali D sunt, et habet vasa interfectionis, ut occidat pesimos, minister est Domini.

c Et ecee sex viri veniebant de via porte supec rioris quæ respicit ad aquilonem. Et uniuscajusque
c vas interitus in manu ejus. Vir quoque unus is
c medio eorum vestitus lineis. Et atramentarium
c scriptoris ad renes ejus. Ingressique sunt et stetec runt juxta altare æneum. Et gloria Domini Israel
assumpta est de cherub, quæ erat super enn ad
c limen domus. Et vocavit virum qui indutus era
c lineis, et atramentarium scriptoris habebat in
lumbis ejus. > (Greg., lib.xxii Moral., c. 19.) Quid
namque aliud in sex viris venientibus, nisi sex states humani generis designantur? Qui de via porte
superioris veniunt, quia a conditione paradisi, sicul
scriptoris veniunt, quia a conditione paradisi, sicul

tentoses, qui suis operibus futura portendant, et de A in qua visio pacis cernitur, quem conterit Dominus. quibus loquitur Deus : « In manibus prophetarum assimilatus sum (Osee xII), > in multis locis creberrine legimus. Sicut igitur Ezechiel panem comedit in stercore, sic et filii Israel vel omnis populus Judæorum, sive, ut alii putant, decem tribus comedebant panem pollutum in nationibus, licet non sit ad eos comminatio, qui jam ejecti sunt, sed al eos qui ejiciendi de terra repromissionis. Quod cum propheta didicisset, juxta Aquilam, tertio detestatus est, Ah ah ah. Denique impetrat quod rogavit, et sententiæ austeritas mitiori imperio temperata est. Quæritur cur Ezechiel faciliora renuerit, et Oseæ scorto statim fuerit copulatus, nec contradixerit, imo nec responderit castum habere se corpus, neque commistione meretricis debere maculari, dicente B Apostolo: ( Qui adhæret meretrici, unum corpus efficitur (I Cor. v1). > Ex quo ostenditur figuram fuisse Synagogæ vel Ecclesiæ, non vere juxta litteram perpetratam. Quod ipsum exponentes prophetam plenius disseruimus. Morticinum dicitur, quod absque effusione sanguinis amittit vitam, et in quo moritur anima. Laceratum a bestiis, quod Græce appellatur θηρικλώτον. Quod autem pro humano stercore boum conceditur simus, leviora signisicantur mala, dum jubentur quidem coctum in bubulo stercore comedere panem, sed ab humani stercoris louge esse immunditia, et usque hodie in populo Judæorum servatur ista sententia, ut non comedant panem suum in humano stercore, neque enim idolis serviunt, nec varia dæmonum portenta venerantur, C sed in fimo bubulo, dum omnia propter carnem et ventrem, et terræ hujus bona operantur, secundum quod dicitur: « Qui secerit ea, vivet in eis, » nos autem terrena contemnimus, et non solum humani stercoris calcamus cibos, et terrenas delicias putamus esse pro nihili, sed comedimus panem qui de cœlo descendit, et fruimur illo cibo de quo Psalmista decantat : c Panem angelorum comedit homo (Psal. Lixvii), , nequaquam Ægyptiis carnibus, sed mannæ lennitate viventes.

• Et dixit ad me : Fili hominis, ecce ego conteram baculum panis in Bierusalem, et comedent panem in pondere, et in sollicitudine, et aquam in • mensura, et in angustia bibent, ut desicientibus et contabescant in iniquitatibus suis. > Omnis simistri et dextri lateris dormitio, et subcinericii panis, sexque specierum varietate commisti mundi la significans: illo tendit, ut inediam ciborum Hierusalem et aguæ penuriam incredibilem pro-108tetur. ( Ita ut unusquisque corruat ad fratrem • Ab alio auxilium sperans, quod in se esse non prævidet. Natura enim hominum est, ut preentibus malis et angustiarum pondere, in proximo magis quam in se habeant fiduciam. Contabe-**Scuntque** in iniquitatibus suis. Dum pro iniquita-Libus cuncta patiuntur. Vereorque ne ista panis Contritio, et jam in nostra inveniatur Hierusalem,

quando irascitur, et indignos nos suo judicat pane. Atque utinam saltem in pondere cum et sollicitudine mereamur accipere, et arentem linguam nimia siccitate, extremus Lazari digitus irroret (Luc. xvi). Deficiente autem pane et aqua Ecclesiæ, corruit vir contra fratrem suum, et ubique discordia est, scindentibus nobis Christi tunicam, quam nec milites in passione Salvatoris scindere ausi sunt, et contabescentibus in iniquitatibus nostris, dum Dei justitiam non habemus. Scriptum est in Jeremia, quod o parvuli, a id est, vulgus Ecclesiæ, o petierunt panem, et non fuerit qui eis frangeret (Thren. 18). 1 Paulus vero, qui vir erat, et sciebat Christum panes fregisse legales, ac dedisse discipulis erogandos. loquitur considenter : c Panis quem frangimus. nonne communicatio corporis Christi est? (1 Cor. x). > Baculumque vel fortitudinem panis comedere non possunt, qui lacte infantiæ indigent, nec valent accipere solidum cibum. Nihilque ita vescentis animum roborat, quomodo panis vitæ, de quo scriptum est: « Et panis confirmat cor hominis. »

#### CAPUT V.

In casarie et barba diversa judicia populi significantur; et de malis suturis super Jerusalem.

e Et tu, Fili hominis, sume țibi gladium acutum cradentem pilos, et extrahe per caput tuum et c barbam tuam, et assumes tibi stateram ponderis. et divides eos, tertiam partem igne combures in e medio civitatis, juxta completionem dicrum conclu-« sionis, et tertiampartem concides gladio in circuitu e ejus. Tertiam vero aliam disperges in ventum, et e gladium nudabo post eos, et sumés inde parvum e numerum, et ligabis cos in summitate pallii tui. Et e ex eis rursum tolles, et projicies in medio iguis, et combures eos igne, et ex eo egredietur ignis e in omnem domuin Israel. > (Hieron.) In consequentibus ænigma capillorum in tres partes divisorum, ipse Dominus edisserit per prophotam dicens : ( Tertia tui pars peste morietur, et fame consumetur in medio tui; ) famem et pestilentiam igne esse significans. « Et tertia tui pars gladio cadet in circuitu tuo. > Foris cædes ac bella describens. c' Tertiam vero, inquit, partem tuam in omnem ventum dispergam, ) cos esse demonstrans, qui Pane et aqua corruat unusquisque ad fratrem suum, D ducendi sunt in captivitatem. Post quos se dicit nudare vel effundere gladium suum, ut nec captivitas novissimum sit malorum, sumereque de ipsis dispersis atque captivis, et ligare in summitate pallii sui, cos qui de captivitate redituri sunt in Hierusalem. et ex ipsis quoque tollere aliquam partem et igne flammaque consumere, significans Macedonios, sub quibus habitatores Judæ, et præcipue Hierusalem dura perpessi sunt. Quod autem dicit, ex eo, id est. populo Judæorum, sive juxta Septuaginta, ex ea, ut subaudiatur urbe Jerusalem. c Egredietur ignis in omnem domum Israel. > Machabæorum historia Aarrat (I Mach. 11, 111, 1v) quod quædam pars Jadæorum se tradiderit Antiocho Epiphani et eum 31 principio nominis sui littera scribitur. Illi boc accepere signaculum, qui legis præcepta compleverant. Et ut ad nostra veniamus, antiquis Hebræorum litteris, quibus usque hodie utuntur Samaritani, extrema Thau littera crucis habet similitudinem, quæ in Christianorum frontibus pingitur, et frequenti manus inscriptione signatur. Sunt qui putent ex cò quod secundum Hebraicum alphabetum ista extrema sit littera, demonstrari in multitudine peccantium reliquias superesse sanctorum: Gementes igitur dolentesque salvantur, qui non solum malis non consenserunt operibus, sed et aliena planxere peccata, secundum quod et Samuel planxit super Saul, et apostolus Paulus (I Cor. v) super his qui post peccac Qui sumus in tabernaculo, ingemiscimus (II Cor. v); > et alibi : « Tristitia est mihi magna, et incessadilis dolor cordis mei (Ibid.). > Præcipitur sex viris ut præter eos qui possunt dicere : « Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine (Psal. 1v), cunctos interficiant, non seni parcant, non juveni, non virgini, non parvulo, non mulieri. Secundum mysticos intellectus senes sunt in Ecclesia, de quibus dicitur: « Cani hominis prudentia ejus (Sap. 17). » Juvenes, qui sunt ad fidei bella promptissimi. Virgines, qui padicitiam tota mente conservant. Parvuli, qui lacte potantur infantiæ, et necdum percipiunt solidum cibum. Mulieres, quæ fragilitate sexus animæ imbecîflitatem testautur; quibus universis non parcitur, si absque Christi signaculo aliquid se esse credunt. Quodque sequitur : « Et a sanctuario meo incipite, » sive, ut Septuaginta transtulerunt, e et a sanctis meis incipite, » vel sacerdotes significat, qui versabantur in templo, et qui lucrant in populis causa peccati, primi mernere supplicia, tempus est enim ut incipiat judicium a domo Dei.

· Cœperunt ergo a viris senioribus qui erant ante c faciem domus. Et dixit ad cos: Contaminate doe mum, et implete atria interfectis. > Pro atriis, quæ Hebraice dicuntur aseroth, Septuaginta posuere vias. Occiduntur autem viri seniores, de quibus supra legimus, quod haberent thuribula, et adolerent idolis incensum. Nec est ulla templi religio, quia, offenso Deo, contaminata sunt omnia, ut undepoccation, inde n t put corum reddam, o etc. Videns Dominus projudicium sit. Atriaque cadaveribus complentur in templo, et non viæ, quæ utique foris erant, nisi forsitan vias intelligere possumus plateas civitatis. Nec audere poterant angeli contaminare templum sanguine mortuorum, in quo prius gloria Dei habitabat, nisi hoc credentis gloriæ Dominus præcepisset. Omnis qui peccato mortuus est, contaminat atria templi, et urbis Domini vias, in quibus vivit, qui cum Christo resurgens, mortuus esse desistit.

· Et egressi sunt, et percutiebant eos qui erant in civitate. > Sive, ut alii transtulerunt, c percutiebant civitatem, , pro his qui erant in urbe, ipsam urbom appellantes.

· Et cæde comqleta remausi ego, ruique super fa-

mant, quia lex apud eos appellatur thora, que hac in A ceiem meam, et clamans aio : Heu, Domine Deus, c ergone disperdas omnes reliquias Israel, effundens c furorem tuum super Jerusalem. » Cunctis qui signaculum non habebant crede prostratis, corruit prepheta in faciem suam pro interfectorum multitudine. nullum præter se arbitrans remansisse. Quod quia videbatur esse contrarium ei sententiæ, qua jusserat Dominus signatarum frontium viros non esse cædendos, propterea in vulgata editione protractum est. Nos autem sequentes Hebraicam veritatem, posui mus, c remansi ego. > Notandumque quod non dixerit e solus; > quod si dixisset, videbatur esse contra rium., sed, c remansi ego, vut subaudiatur, cum casteris qui frontes babuere signatas. Ut autem sciamus figuranter hoc dictum, c remansi ego, in Regum tum non agunt pœnitentiam. Unde et ipse dicebat : B volumine, quando Elias loquitur ad Dominum: Altaria tua demoliti sunt, et ego relictus sum solus, et quierunt animam meam auferre (III Res. xix), solum posuit, quia remansisse alios nesciebat. Quidam putant et ex persona Domini, in enjus typum præcessit Ezechiel, posse hoc intelligi de populo Jadæerum, quando omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt. Et Propheta testatur: CSalvum me fac. Domine, quoniam defecit sanctus (Psel. x1). > Solus enim inventus est Dominus e qui peccatum non fecit, neque inventus est dolus in ore ejus (I Petr. 11). Quod autem intulit, e effundens furorem tuum seper Jerusalem, a verbum effusionis poenarum ostendit magnitudinem, ut alibi legimus : c Effusa est despecho super principes (Psal. cvi); > et iterum : c Pene essus mei (Psal. LXXII); > et in bonam partem: « Charitas Del effusa est in cordibus nostris (Rom. v); > et : « Effusa est gratia in labiis this (Psel. xLIV); > et in contrarium : « Effunde furorem tuum super gentes quæ te non intellexerunt, et saper regaa quæ nomen tuum non invocaverunt (Jer. x); > el : c Essunde frameam, et conclude adversus cos qui persequuntur me (Psal. xxxiv). >

e Et dixit Dominus ad me : Iniquitas domus Israel e et domus Juda magna est nimis valde, et repleta c est terra sanguinibus. Et civitas repleta est aversione. Dixerunt enim : Dereliquit Dominus terram, et Dominus non videt. Igitur et mous non parcet coculus neque miserebor, vias corum super cephetam suum siere pro populo, et admirativindigationis magnitudinem, reddit causas non ut ille puts bat, injusti vel excedentis modum supplicii, sed ritæ justæque sententiæ. Iniquitas, inquit, decen tribuum Israel et duarum tribuum Juda, magna es, et non solum magna, sed magna nimis. Nec het dixisse sufficit, sed repetit-valde, ut pro magnitidine iniquitatis magnitudo supplicii sit. Ex ono de scimus non ut plerique æs!imant, et maxime Stoici, paria esse peccata, sed vel magna vel parva, et p) qualitate mensuraque peccantium diversitatem esse judicii punientis. c Repleta est terra, inquit, astguinibus, » sive, ut Septuaginta transtulerunt, c pepulis : > e Et civitas repleta est aversione. Aut, #

tum. > Tale quid et in maledictis Deuteronomii in- A quod lanis ovium operiantur, et lacte vescantur et venire poterimus, et præcipue in illo loco: « Glori-Acantes me glorisicabo. Qui autem despiciunt, ad nihilum deducentur (Deut. xxvui). > Eos enim qui se glorificant, ipse glorificat. Qui autem eum despiciunt won a Domíno despicientur, vel deducentur ad nihilum (hoc enim sequebatur ut diceret), sed absolute deducentur ad nihilum, non a Deo, sed pro meritis suis atque peccatis. Legimus in Regum volumine (IV Reg. vi) famis necessitate cogente, a matre filium devoratum. Josephus quoque in obsidione Jerusalem, multa hujuscemodi facta commemorat. Quando autem patres comederunt filios, vel filii patres, nulla narrat historia, nisi forte in multis necessitatis malis etiam hæc facta esse credendum sit. Potest hoc ipsum referri, et ad nostram Jerusalem, quando magistri, contra discipulos, id est patres contra filios, et discipuli contra magistros, id est filii adversum patres, seditione mutua concitantur. Et impletur illud quod per Apostolum dicitur: « Si autem invicem mordetis et accusatis, videle ne ab invicem consumamini (Gal. v). . Unde et propheta mystico sermone cantabat: Cum appropinquarent adversum me, qui affigunt me, ut comederent carnes meas (Ps. xxvi). Et Job simile quid loquitur : « Si autem dixerunt ancillæ mcæ, Quis det nobis ut de carnibus ejus comedamus (Job. xxx1). > Et super magistris, qui lucra sectantur de discipulis salutisque corum nullam curam gerunt dicitur : « Qui devorant populum meum sicut cibum panis (Ps. LII). De quibus et Apostolus : Et comedunt, inquit, domos viduarum (Luc. xx). Possumus patres qui comederint filios, et filios qui comederint patres, non solum in Babylonia, sed et in Romana obsidione intelligere. Illud autem quod dicitur: Et ventilabo universas reliquias tuas in omnem ventum, magis ad Romanam pertinet captivitatem, quando in toto orbe dispersi sunt. Et hæc est in omnem ventum capillorum barbæque dispersio.

· Idcirco vivo ego, dicit Dominus Deus, nisi pro ceo quod sanctum meum violasti in omnibus offen-« sionibus tuis, et in cunctis abominationibus tuis, ego quoque confringam te, et non parcet oculus e meus, et non miserebor. > Proprie hoc ad Jerusalem dicitur, quià sancta mea violasti me deserens, et in templo meo idola coluisti, ego quoque confrin- p cjus et doleat. gam omnia idola tua, et conteram atque concidam, sive abjiciam, quia prius abjecisti me. Et non parcet oculus meus cum te videro, fami, gladio, servituti, colla submittere, nec miserebor, quia misericordiam meam non mereris. Scriptum est enim: c Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur (Matth. v). . Hoc idem et in Ecclesia intelligendum est; quod magistris et sacerdotibus qui egerint negligenter, possit Deus quotidie dicere : « Quia sanca mea violastis, in cunctis offensionibus vestris, et in universis abominationibus quæ egistis, ego quoque vos conteram atque confringam. > Reddamque per me quod in meum populum perpetrastis : de quo coutra pastores hic idem propheta plenius loquitur,

caseo, et fractum pecus ac morbidum non requi-

· Tertia tui pars peste morietur et same consume-« tur in medio tui. Et tertia tui pars gladio cadet in circuitu tuo. Tertiam vero partem tuam in omnem e ventum dispergam, et gladium evaginabo post eos. et implebo furorem meum et requiescere faciam c indignationem meam in eis, et consolabor, et « scient quia ego Dominus locutus sum in zelo meo, cum implevero indignationem meam in eis. De quo capitulo, quia supra diximus nunc omittendum videtur. Hoc autem addam quod necessarium est, in eo quod ait : « Implebo furorem meum, et requiescere faciam indignationem meam in eis, et consolabor, et scient quia ego Dominus locutus sum in zelo meo, cum implevero indignationem meam in eis, » quomodo sentiendus sit furor et indignatio ct zelus Dei, sæpe exposuimus, quod humanis Deus loquatur affectionibus, non quo ipse irascatur, sed quo nos per pœnas atque cruciatus Deum sentiamus iratum. Zelus autem sub metaphora viri et uxoris accipiendus, qui quandiu uxorem diligit zelotypus est, si neglexerit, dicit illud quod in consequentibus dicturi sumus : « Zelus meus recedet a te, et ultra non irascar tibi; > quodque injungitur : « Et scient quia ego Dominus locutus sum in zelo meo, , non illi qui consumpti sunt same et pestilentia, nec qui gladio ceciderunt in circuitu civitatis, sed illi qui dispergentur in omnem ventum aliorum mortibus, suisque miseriis sentient iratum Deum, quem clementem sentire noluerunt.

 Et dabo te in desertum in conspectu omnis præe tereuntis. > Prodest autem Jerusalem omnia in ea vitia desolari, et ad desertum redigi, et sua eam cognoscere peccata, ut quæ cæteris gentibus in exemplum virtutum esse debuerat, sit exemplum miseriarum. Filias autem ejus urbes vel viculos intelligere possumus, sive ecclesias in toto orbe dispersas. ut quicunque hujus peregrinus est sæculi, et dicit cum Psalmista: Advena sum et peregrinus, sicut omnes patres mei (Ps. xxxvIII). » Et de quo dicitur : Non dixerunt, qui præteribant: Benedictio Domini super vos (Ps. cxxvIII), videat opprobrium

c Et eris opprobrium et blasphemia, exemplum et stupor in gentibus, quæ in circuitu tuo sunt, cum < fecero in te judicia in furore, et in indignatione, et increpationibus iræ, quia ego Dominus locutus « sum. » Gemitu autem dignam Jerusalem cum offenderit Deum, ut faceret in ea judicia in furore et in indignatione, testatur Paulus, qui dicit : « Eramus natura filii iræ, sicut et cæteri (Ephes. 11). > Et iterum: « Qui sumus in tabernaculo ingemiscimus aggravati (11 Cor. v), > loquimurque cum Jerusalem. Iram Domini sustinebo, quia peccavi ei.

« Quando misero sagittas famis pessimas, quæ c crunt mortiferæ, et quas mittam ut disperdam vos. e Et famem congregabo super vos, et conteram in

e vobis baculum panis. > (Hieron.) Famem et pesti- A non auribus, sed imperio et potentia creatoris suum lentiam et bestias pessimas, et quidquid aliud malorum sustinemus in sæculo propter nostra venire peccata manifestum est. Unde et fames illa, quæ facta memoratur in Ruth (Ruth. 1) et Regum volumine (III Reg. xvii), sub Elia, quando tribus annis et sex mensibus cœlum clausum est, et sub Elisco (IV Reg. vi), cujus incredibilem inopiam repentina abundantia compensavit, Dei judicio missa est. Quod non solum tune in Jerusalem factum est, sed et in nostra fit Jerusalem, in qua propter magnitudinem peccatorum primum fames mittitur audiendi sermonem Dei. Deinde famem mors sequitur, ut qui non audivimus: « Gustate et videte quoniam suavis est Dominus (Ps. xxxIII), postea sentiamus : c Mors baculo panis supra diximus:

e Et immittam in vos famem et bestias pessimas « usque ad internecionem. Et pestilentia et sanguis c transibunt per te, et gladium inducam super te, ¿ Ego Dominus locutus sum. > Bestias pessimas induci super terram solitudinis, quæ fame, gladio, peste vastata est, præsentia quoque ostendunt tempora, quando familiare animal canis in dominorum carnes rabie concitatur, et ursis ac lupis cunctisque aliis generibus bestiarum terra completur, pestilentiamque et sanguinem transire per eam, morbum gladiumque significat. Sed et in nostram Jerusalem mittuntur bestiæ pessimæ, quando tradimur in passiones ignominiæ, et in reprobum sensum, et conscientiam peccatorum, quæ excruciant atque dilacerant animum C nostrum, dissensiones, hærescs, schismata, æmulationes, invidiæ, tristitiæ, detractiones, desideria multa, avaritia, quæ est radix malorum omnium, bestize pessimæ sunt, quæ cum suerint in nobis, meremur audire : « Corriget te prævaricatio tua. » Precamurque et dicimus: « Ne tradas bestiis animas confitentes tibi. >

### CAPUT VI.

Propheta ostendit populum plagis percussum propter peccatum idololatria.

e Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili c bominis, pone faciem tuam ad montes Israel et · prophetabis ad eos et dices, Montes Israel audite e verbum Domini: Hæc dicit Dominus Deus monti-• bus, et collibus, rupibus et vallibus, etc. Quod sæpe in hoc propheta dicitur : « Adonai Dominus, » propter Gracos et Latinos, qui Hebraicæ linguæ non habent scientiam, breviter exponendum videtur. Adonai unum nomen est de decem vocabulis Dei, et significat Dominum, quo sæpe et in hominibus utimur. Denique et Sara vocans Abraham dominum suum (Gen. xviii), hoc vocabat nomine. Et ubi dicitur : Domine mi rex, Adonai > scriptum est. Quando igitur duo Domini et Domini juncta sunt nomina, prius nomen commune est, secundum proprie Dei, quasi ineffabile, et quod scriptum fuit in lamina aurea quæ erat in fronte pontificis. Montes autem Ismel, qui simulacris demonum fuerant occupati,

audiunt et intelligent Creatorem. Quomodo mare vidit et fugit, Jordanis conversus est retrorsum (Ps. cxiii). Non utique carnis oculis quibus non videbat. Et ad mare dicitur: c Tace, obmutesce (Marc. IV); et ventorum flatibus împeratur, jubeturque vermi, qui Jonæ percussit umbraculum (Jon. 1v). Et de eadem terra scriptum est : « Qui respicit terram et facit eam tremere (Ps. cm). . Ad quos propheta loquitur, indicans idola destruenda, et aras universasque ceremonias, quibus prius idolis servierunt, conterendas. Possumus montes accipere eos. qui potentia sapientiaque et scientia ac divitiis pracellebant. Et hoc animadvertendum quod obfirmatur quidem facies, et ponitur contra montes, sed peccatorum pessima est (Ibid.). De firmamento et B nequaquam solis montibus, sed et collibus loquitur et rupibus et vallibus, in quibus inferior dignitas et gradus prudentiæ scientiæque cognoscitur. Videntur mihi montes tropologice esse, qui ad perfectam scientiam pervenerunt. Colles, qui paulo inferiores sunt. Rupes qui nullam habentes scientiam. et tantum in conversatione sidentes aliqua sibi de Scripturarum interpretatione præsumunt, chabentes ) juxta Apostolum, czelum Dei, sed non juxta scientiam (Rom. x). > Valles autem appellari novissimos in Ecclesia, qui et vita et scientia inferiores. tamen de conventu Dominico non recedunt, qui omnes verbum Dei jubentur audire, ut unusquisque pro suo modulo et sensu intelligat quid Dominus

c Ecce ego inducam super vos gladium, et dispere dam excelsa vestra, et demoliar aras vestras, et c confringentur simulacra vestra, et deficiam intere fectos vestros ante idola vestra, et dabo cadavera c filiorum Israel ante faciem simulaerorum vestrorum, et dispergam ossa vestra circa aras vestras a in omnibus habitionibus vestris. > Montibus dicit Israel quod di-perdat Dominus excelsa corum, in quibus adorabant homines fictos deos, et aras simulacraque confringat et cultores corum in conspectu fanorum interfici faciat, ut jaceant cadavera mortuorum ubi prius jacebant hostiæ, et dispergantur ossa non montium, sed corum qui jacebant in montibus in circuitu ararum, et in cunctis urbibus viculisque Israel. Hoc juxta litteram, alioquin et super cos qui criguntur in superbiam, et de quibus Apostolus loquitur (I Cor. viii) : c Scientia inflat, charitas ædificat. > Inducitur gladius ut omnia eorum simulacra, quæ de suo finxerunt animo conterantur, et interfecti jaceant, et mortuos esse se sentiant, nihil sibi simulacra sua atque figmenta prodesse cernentes. Quodque dispergere se dicit ossa montium circa aras, fortissimos quosque eorum a se mutuo indicat separandos. Prodest enim perversæ scientiæ malos a malis dividi; et ut illi qui consensu pessimo ædificabant turrem pro utilitate propria, dissipati sunt, divisaque linguæ corum, ne consensus pessimus pejores cos faceret (Gen. xi), ita ossa montimo dispergantur ut vanes conatus suos intelligant. Hoe

præteritæ visionis continet explanatio.

Ipsum est animal, quod videram juxta flumen · Chobar. Cumque ambularent cherubim, ibant pae riter et rotæ juxta ea. Et cum levarent cherubim · alas suas ut exaltarentur de terra, non resistebant e rotæ sed et ipsæ juxta erant. Stantibus illis stae bant. Et cum elevatis elevabantur. Spiritus enim e vitæ erat in eis, » etc. Omnia vivant Deo et suum sentiunt creatorem, non est enim Deus.mortuorum, sed viventium, unde et omnia corpora rotarum plena sunt oculis. Et in psalmo dicitur : « Cœli enarrant gloriam Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum. Dies diei eructat verbum, et nox nocti indicat scientiam (Psal. xviii). > Sol quoque et luna, mare et flumina, montes et colles laudant eum. Et in suum circulum per auuos singulos elementa volvantur, cœlorumque rationem in terris deprehendimus, ut antiquæ legis ordinem conservantes, volvantur et currant, et nihil novum cernamus super terram. Quod autem dicitur : « Ipsum est animal, quod videram juxta flumen Chobar, > Scriptura demonstrat eadem nos debere intelligere in expositione animalis, quæ supra intelleximus. Bene autem dicitur : « Cum euntibus ibant, et stantibus stabant, et cum elevatis a terra pariter elevabantur, et rote sequentes ea. Quia spiritus vitæ erat in rotis. > (Greq.) Hæc sunt ex maxima parte jam dicta, sed iterata descriptione narrantur. Nec nos itaque pigeat eadem breviter exponendo repetere, quæ spiritus per Prophetam dignatus est replicando narrare. Hoc enim C solum in his verbis novum adjicitur, quod dictum est : « Cum stantibus stabant : » Sunt enim quidam qui usque ad hoc proficiunt, ut terrena quæ acceperunt bene dispensare noverint. Misericordiæ ôperibus intendunt, oppressis subveniunt; hi videlicet vadunt, in eo quod se ad proximi utilitatem tendunt. Cum his ergo rotæ gradiuntur, quia sacra eloquia dictorum suorum passus in corum itinere disponunt. Et sunt alli, qui fidem, quam acceperunt, ita ad tenendum fortes sunt, ut adversis quibusque resistere valeant, et non solum minime ad perversitatem trahuntur perfidire, sed etiam perversa loquentes impugnant, cosque ad rectitudinem trahant. Cum istis stantibus stant etiam rotæ, quia eis rectitudinem suam sacra cloquii verba confirmant, cum in eis audiunt : State, ot tenete traditiones quas didicistis; et rursum: Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens, circuit quærens quem devoret, cui resistite fortes in side (I Petr. v). ) Et sunt alii, qui omnia terrena despiciunt, nulla quæ prætereunt possidere dignantur, in Dei se, ut prædictum est, contemplatione suspendunt. Cum his ergo elevatis, et rotte pariter levantur. Quia quantum quisque ad alta profecerit, intantum ei et sacra eloquia de altioribus loquuntur. Vadunt ergo animalia ad utilitatem proximi, stant in custodiam sui, elevantur ad contemplationem Dei. Sed et rotæ pariter vadunt, stant, elevantur. Quia quæsita sacra lectio talis invenitur, qualis fit ipse a

cherub esse faciem vituli, quorum omnium sensum A quo quæritur. Ad activam enim vitam ambulat tecum. Ad immobilitatem atque constantiam spiritus profecisti, stat tecum, ad contemplativam vitam per Dei gratiam pervenisti, volat tecum. Et rursum subditur : Quia spiritus vitæ erat in rotis. > Quod ideireo secundo dicitur vitæ spiritus in rotis esse, quia Scripturæ duo sunt testamenta, quæ utraque Dei spiritus scribi voluit, ut nos ab animæ morte liberaret, vel certe quia duo sunt præcepta charitatis, dilectio videlicet Dei, et dilectio proximi, per quæ utraque nos sacræ Scripturæ dicta vivificant. Secundo ergo dicitur : « Onia spiritus vitæ erat in rot's, p quia dilectionem Dei et proximi capinus in eloquiis divinis, per præcepta sacræ Scripturæ dicta vivimus, qui mortui jacebamus. Unde omnipotenti B Deo per Psalmistam dicitur : « In ætornum non obliviscar justificationes tuas, quia in ipsis vivilicasti me (Psal. cxym). Justificationes enim præcepta Dei dicuntur, in quibus nos corrigendo justificat. De quibus Psalmista apertius dicit : a in tuis justi-Acationibus meditabor, non obliviscar sermones tuos (Ibid.). In eis itaque nos justificat, quia per hæc nobis spiritalem vitam demonstrat, camque per afflatum spiritus mentibus nostris infundit. Quod quia quotidic per donum gratiæ in electorum mentibus agitur, recte dicitur : « Spiritus vitæ erat in rotis. » Hæc nobis Scriptura in tenebris vitæ præsentis facta est lumen itineris. Hinc etenim Petrus ait : c Cui benefacitis intendentes, quasi lucernæ candenti in caliginoso loco (II Petr. 1). Hinc Psalmista dicit: Lucerna pcdibus meis verbum tuum, Domine, et lumen semitis meis (Psal. cxvIII). > Scimus tamen quia et ipsa nobis nostra lucerna obscura est, si non hanc nostris mentibus veritas illustret. Unde iterum Psalmista ait: Quoniam tu illuminas lucernam meam, Domine, Deus meus illumina tenebras meas (Psal. xvn). > Quid enim lucerna ardens est, nisi lumen? Sed lumen creatum non lucet nobis, nisi illuminetur a lumine non creato. Quia ergo omnipotens Deus ad salutem nostram sanctorum testamentorum dicta et ipse creavit, et ipse aperit, e spiritus vitæ erat in rotis.

> Et egressa est gloria Domini a lumine templi, et stetit super cherubim. Et elevantia cherubim e alas suas exaltata sunt a terra coram me. Et illis egredientibus rotæ quoque subsecutæ sunt. Et stee tit in introitu portæ domuş Domini orientalis, et e gloria Domini Israel erat super ca. Ipsumque est c animal, quod vidi subter Deum Israel, juxta Pue vium Chobar. Et intellexi quia cherubim essent e quatuor per quatuor facies uni, et quatuor siæ quni. Et similitudo manus hominis sub alis corum. e Et similitudo vultuum eorum, ipsi vultus quos videbam juxta fluvium Chobar. Et intuitus eorum et c impetus singulorum ante faciem suam ingredi. etc. (Hier.) Gloria Domini sive majestas, quæ steterat in templi lumine, stetit super cherubim, quæ elevantia alas suas Propheta cernente exaltata sunt rotis pariter sequentibus, et stetit in introitu portæ domus

tana confugerint, manus omnium dissolventur, et nullus contra hostes poterit resistere, pavorisque magnitudine urina polluet genua, nec valebit profluentes aquas vesica cohibere. Accingent se ciliciis et tremor omnia possidebit. Hoc in illo populo factum est, non solum sub Babyloniis, sed et sub Romanis, quando pervenit in eos usque ad finem ira Dei. Cæterum et in nostra Judæa, in qua est Domini confessio, quando multiplicatæ fuerint iniquitates, et refrixerit charitas multorum, omnes manus bonorum operum dissolventur, et cuncta genua sive femora fluent aquis eorum qui illicitos quæsierunt concubitus, et quos in lege fluxum seminis sustinentes et immundos Scriptura cognominat. Unde tiæ et venturum judicium formidare, quod qui secerit merebitur Isaiam andire, dicentem : « Confortamini manus dissolutæ, et genua debilia roboramini (Isa. xxxv). >

« In omni facie confusio et in universis capitibus calvitium. > Rubor vultus pudoris indicium est, conscientia peccatorum lucet in facie, spesque salutis est, quando delictum sequitur verecundia. Unde ad cam, quæ duro corde in suis peccatis gloriabatur, dictum est: c Facies meretricis sacta est tibi, nescis erubescere (Jer. 111). . Calvitium quoque capitis luctum significat, quando perdit decorem cæsaries et pulchritudinem comarum amittimus. Denique ad Jerusalem dicitur: « Pro ornamento capitis tui habebis calvitium propter opera tua (Isa. 111). > Et C idem propheta: c Summa, inquit, capita in omni loco attondentur, et omnis barba radetur (Isa. xv). > Michæas quoque ad eamdem Jerusalem : • Decalvare, ait, et tondere super filios deliciarum tuarum, dilata calvitium tuum, sicut aquila (Mich. 1). > Et super mortuis jubetur fleri calvitium. Soli autem sancti, hoc est, Nazaræi, et qui ad pontificatum Domini pervenire mercantur, non radunt capita sua. Neque enim habent mortis opera, nec immundi sunt, quia Nazaræi, id est, sancti Domini sunt. Quod si juxta eos quispiam fuerit mortuus, omnes dies pristini non reputabuntur sanctificationis eorum. Samuel Dei sanctus erat, et propterea æterna capitis ornamenta possedit, audivitque illud de Cantico canticorum : « Cincinni tui nigri sicut corvus. » Porro Samson, quia perdidit comam, perdidit fortitudinem (Judic. xvi), paulatimque renascentibus capillis vires rediere pristinæ, ut plures multo moriens, quam vivus occideret. Elisæus, licet corporis haberet calvitium, tamen quia Nazaratus Domini erat, cincinnis capitis fruebatur (IV Reg. 11). Unde pueri, quia parvuli erant, et necdum ad ætatem viri pervenerant, illudentes calvitio ejus atque dicentes : « Ascende calve, ascende calve, > ferarum laniati sunt n:orsibus, quarum saltus ac silvæ sunt habitaculum.

· Argentum eorum foris projicietur, et aurum eoe rum in sterquilinium erit. > Septuaginta. Argentum corum in plateis projicictur, et aurum corum

- more. Dum autem onnes trepidaverint, et ad mon- A contemptui erit. Fuga et captivitate cogente divitias; et auri argentique pondera projicient in plateis, suas tantum animas servare cupientes, ne sint ponderi quæ prius suere luxuriæ. Alioquin et juxta anagogen captivorum atque fugientium de Jerusalem. Omne argentum projicietur in plateis, in lata et spatiosa via, quæ ducit ad mortem, quia angustam salutis semitam reliquerunt. Sed et omne aurum erit contemptui, yel in sterquilinium atque immunditiam reputabitur, non enim potest habere munditiam, quod extra Domini Ecclesiam est.
- Argentum eorum et aurum eorum hon valchit liberare eos in die furoris Domini. > Nulli enim dubium quin obsidionis et samis tempore, aurum et argentum esurientes non liberet, et illisi pretiosisqui tales sunt debent se accingere ciliciis pœniten- B simo metallo dentes instar durissimi lapidis returdantur. Denique sequitur:
  - Animam suam non saturabunt, et ventres corum non implebuntur. > Præsentibus malis didicimus multos divites inter sericum, gemmas et auri argentique pondera egestate confectos, habuisse exitum mendicantium. Argentum autem et aurum corum, qui extra Ecclesiam sunt, non liberare animas possidentium in die furoris Domini, sed æternam ees habere samem et inani ventre cruciari, ostendit illud testimonium in quo dicitur : « Redemptio anime viri propriæ divitiæ (Prov. xIII). > Propriæ divitiæ sunt, quas nos Christi veritas docuit. Qui præcepit ut faciamus nobis amicos de iniquo mammona (Luc. xvi), qui nos recipiant in æterna tabernacula. « Quia scandalum iniquitatis eorum factum est. > (Hieren.) Ideo, inquit, possidentium aurum et argentum, pec anima saturabitur, nec venter implebitur, quia hot ipsum aurum et argentum scandalum scelerum eorum factum est. Significat autem idola quæ auro argentoque fabricata suos contemnunt artifices. Pro quo LXX transtulerunt, « Quia cruciatus iniquitatum eorum fuit, > ut in suo iniqui errore crucientur, et 🕿 intelligant male Dei munera in blasphemiam conver tisse.
  - Et ornamentum monilium suorum in superbiam posuerunt. Et imagines abominationum suarum et simulacrorum fecerunt ex eo. . Quæ ego, inquit, dederam in ornamentum possidentium, atque divities, illi verterunt in superbiam, ut de quibus poteraal per eleemosynas et bona opera suam animam libe rare ex illis haberent materiam arrogantiæ. Desique ex auro argentoque secerunt idola, et mes munera in dæmonum simulacra verterunt. Facilis autem tropologia quod aurum et argentum sensus, et eloquia Scripturarum quæ electa sunt mundi, & quæ nobis in ornamentum data sunt, hæretici pesucrunt in fomentum, et materiam superbiæ, et imgines diversorum dogmatum et abominationum atque offendiculorum suorum fecerunt ex eis, ut per quæ poterant colere et adorare Deum, ex eis Deum
  - · Propter hoc dedi eis illud in immunditiam, et dako illud in manus alienorum, ad diripiendum, ct

auro et argento et ornamentis monilium, ram eis, imagines sibi abominationum suaulaçrorumque fecerunt, propterea dedi cis munditiam et in stercora. Pro quibus Symnterpretatus est nauseam, volens idolorum :primere. c Et tradam, inquit, ea in manus ut diripiant omnia, » et non tam contamim contaminata esse demonstrem, quæ prius ir esse sanctissima. Nos quoque tradimur inimicorum et alienorum a Deo, quando rnamenta nostra simulacra dæmonum, et ria nostra possidetur ab impils, siye pestierræ, ut nos suæ subjiciant potestati. ivertam (acient meam ab eis, et violabunt aminabent illud. > Cum, inquit, propter sucausas abominationum populi, avertero fama-ab cis, et nequaquam eos dignos meis licavero, tunc violabunt arcanum meum; nificat sancta sanctorum. Pro quo Septuanere: Et irrumpent in ea împii et pestilen-, quæ exceptis sacerdotibus soloque pontius alius audebat intrare, quod scimus et a s et a rege Antiocho Cneoque Pompeio, et aum factum esse sub Vespasiano et Tito, emplum captum atque subversum est, et erpetrala quæ sequens prophetæ sermo tur. Ad nostra quoque mala opera avertit em suain. Et quia aversa est facies, ideo lur arcanum, ut pro sacerdotibus et sanctis C lentes ingrediantur, et universa contamiqui locus esse debuit sanctitatis, fiat locus iæ, juxta illud evangelicum : « Domus Padomus orationis vocabitur, vos autem fem speluncam latronum. onclusionem, quoniam terra plena est judiguinum, et civitas plena iniquitate. Igispheta, iram meam super terram Judæam urbem Jerusalem brevi sermone conclude, do terra plena judicio sanguinum, omnes sanguine judicantur fundentes innoxium n, quod et in Nabuthæ persona secisse Juiptura commemorat, sic ipsorum quoque cruor, et plena iniquitatis civitas demoniam et sub Manasse repleta est urbs Jerusarta usque ad portam sanguine prophetailetque eis conclusio et porturbatio atque ut nullus de imminentibus miseriis possit

ducam pessimos de gentibus, et possidemus corum. Pro sacerdotibus et prophenos cunctarum gentium adducam Babylolomus vestras possideant, vosque subjiciant Sed et nostras domus, id est animas, cuim Dei sumus, et Spiritus sanctus habibis, possidebunt pessimi damones, si fuenostra p'ena sanguinibus, et habitatio quitatis.

PATROL CX.

- rame in prædam, et contaminabunt illud. A « Et requiescere faciam superbiam potentium, et auro et argento et ornamentis monilium, rame eis, imagines sibi abominationum sua-ulaçrorumque fecerunt, propterea dedi cis munditiam et in stercora. Pro quibus Symmeterpretatus est nauseam, voleas idolorum primere. « Et tradam, inquit, ea in manus ut diripiant omnia, » et non tam contaminationum sanctuaria esse demonstrem, quæ prius resse sanctissima. Nos quoque tradimur
- \*Angustia superveniente, requirent pacem, et non remainenta nostra simulacra dæmonum, et ria nostra possidetur ab impiis, sive pestician nostra possidetur ab impiis, sive pestician, ut nos suæ subjiciant potestati.

  \*Angustia superveniente, requirent pacem, et non inveniet, qui audivit ab apostolis: Pax huic domui (Matth. x), et non servavit cam; nec secit in sua mente requiescere, sed malis sugatam operibus non potest invenire.

  \*Angustia superveniente, requirent pacem, et non inveniet, qui audivit ab apostolis: Pax huic domui (Matth. x), et non servavit cam; nec secit in sua mente requiescere, sed malis sugatam operibus non potest invenire.

  \*Angustia superveniente, requirent pacem, et non inveniet, qui audivit ab apostolis: Pax huic domui (Matth. x), et non servavit cam; nec secit in sua mente requiescere, sed malis sugatam operibus non potest invenire.

  \*Angustia superveniente, requirent pacem, et non inveniet, qui audivit ab apostolis: Pax huic domui (Matth. x), et non servavit cam; nec secit in sua mente requiescere, sed malis sugatam operibus non potest invenire.

  \*Angustia superveniente, requirent pacem et non inveniet, qui audivit ab apostolis: Pax huic domui (Matth. x), et non servavit cam; nec secit in sua mente requiescere, sed malis sugatam operibus non potest invenire.

  \*Angustia superveniente, requirent pacem et non inveniet, qui audivit ab apostolis: Pax huic domui (Matth. x), et non servavit cam; nec secit in sua mente requiescere, sed malis sugatam operibus non potest invenire.

  \*Angustia superveniente, requirent pacem et non inveniet, qui audivit ab apostolis: Pax huic domui (Matth. x), et non servavit cam; nec secit in sua mente requiescere, sed malis sugatam operibus non potest invenire.
  - Conturbatio super conturbationem veniet, et auditus super auditum. Duomodo sanetis dicitur:
    Gaudete, iterum dico: Gaudete; et de ipsis scriptum
    est: Ibunt de virtute in virtutem, ut præsentia bona
    futuris bonis cumulent: sic et bis, super quos venit
    augustia, et qui quæsicrunt pacem, et non invenerant
    eam: Veniet conturbatio super conturbationem, sive væ super væ, juxta quod in Apocalypsi scriptum
    est: Væ unum abiit, et væ alterum venit (Apoc. 1x.)
  - ← Et auditus voniet : uper auditum, nuntiusque su-← per nuntium, > juxta illud beati Job : Cum adhue unus loqueretur, venit alius nuntius mala augens malis; et appropinquantis Bal ylouis fremitum turbamque describens, subjungit :
  - Et quærent visionem de propheta, et lex peribit
     a sacerdote, et consilium a senioribus. Proprie
    singula quæruntur a singulis, vaticinium futurorum
    quæritur a propheta. Legis interpretatio sacerdotis
    officium est, prudens consilium ætas matura perquiret, juxta illud quod scriptum est : In consilio justorum et congregatione magna opera Domini (Psal.
    cx). Hæe autem non solum in illo tempore quando
    Babylonius contra Jerusalem venichat exercitus. A
    prophetis, sacerdotibus, et senioribus quærehantur,
    sed quotidie in ecclesiis requiruntur; quæ si visionem, legem consiliumque perdiderint, frustra prophetas et sacerdotes et seniores habere se jactant.

    D
    - c Rex lugebit, et principos induentur mœrore. Luxisse autem Sedeciam, et omnes principes populi Judæorum fuisse mœrore confectos, sancta Scriptura commemorat. Possumus autem, quanquam hoc prima fronte videatur esse blasphemum, regem lugentem nostra vitia atque peccata Christum dicere, qui loquitur in Psalmis: Quæ utilitas in sanguine meo, dum descendo in corruptionem (Psal. xxix)? Et appropinquans Jerusalem, flevit super cameet dixit: « Jerusalem, Jerusalem, quæ occidis prophetas, et lapidas missos ad te, quoties volui congregare filios tuos; sicut gallina congregat pullos suos sub alas suas, et nor luisti (Matth. xxiii)! Principes quoque vel in bonem partem apostoli crunt, qui lugent peccatores; velim

mini, principes Sodomorum (Isa. 1).> « Indueturque, » juxta Septuaginta, c interitu, qui non habet armaturam Dei, nec indutas est Christo. > Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum inducrunt (Gal. 111). . • Et manus populi terræ conturbabuntur. . Sive, juxta Septuaginta, c dissolventur. > Quando visio non fuerit in propheta, et legis scientia in sacerdote, et consilium in senibus, rexque luxerit, et princeps suevit in mœrore sive in interitu, consequenter et populi manus conturbabuntur suum perdentes ordinem, sive dissolventur, antiquam fortitudinem non hahentes. Pulchreque non populus Dei dicitur, cujus turbabuntur manus, et cujus non est municipatus in cœlo, sed populus terræ, de quo scriptum est : « Recedentes a te super terram scribentur. >

· Secundum viam eorum faciam eis, et secundum cjudicia corum judicabo eos, sive, ut Septuaginta transtulerunt, « ulciscar eos. » Peccatoribus reddit Deus juxta vias suas, ut teneant judicii veritatem. Ceterum in sanctis excedit modum clementiæ. c Neque enim condignæ sunt passiones temporis hujus ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. vin). Stipendia enim peccati mors, y quam recipit peccator juxta vias et opera sua. Cæterum justorum virtus fruitur Domini largitate, de qua Paulus loquitur, « Donum Dei vita æterna. » Quodque addidit : « Et secundum judicia eorum judicabo eos, > illud evangelicum sonat : « In quo judicio judicaveritis, judicabitur de vobis. > Et apostolicum : « In quo enim judicio judicas alterum, teipsum condemnas; eadem enim C pro diversitate meritorum, alius usque ad illud et iloperaris quæ judicas. . Et scient quia ego Dominus. Iste versiculus frequenter in hoc propheta ponitur, quod supplicia atque cruciatus soquatur scientia Dei, ut quem non intelligebant per beneficia, per tormenta cognoscant.

## CAPUT VIH.

Visio similitudinis Dei; de essos pariete, de viris thuribulum tenentibus, et ad or um solis adorantibus, de applicantibus ramum ad nares suas.

e Et factum est in anno sexto, in sexto mense, in e quinta mensis, ego sedebam in domo mea, et senes · Juda sedebant coram me, ) etc.(Hieron.) Quinto anno transmigrationis Jechoniæ, quarto mense, quinta mensis, superiorem visionem factam ad prophetam legimus. Hæc aatem quam nunc exponere volumus, D sexto anno ejusdem regis, sexto mense, quinta mensis facta memoratur; ex quo perspicuum est post annum et duos menses hæc facta quæ scripta sunt, et vel intermissam per annum et duos menses prophetiam, vel per totos quatuordecim menses gesta que superior sermo contexit. Sexto antem anno, et sexto mense, et quinta die mensis, qui numeri ad fabricam mundi referentur, ad carneos sensus qui terrena conspiciunt, et necdum coelestia contemplantur, factam prophetiam non mirabitur, qui ad presbyteros Juda sermonem dirigi intellexerit. E quibus septuaginta tenebant thuribula et viginti quinque in templo adorabant solem, sedebatque propheta in domo sua

contrariam illi quibus dicitur : « Audite verbum Do- A fugiens frequentiam multitudinis, et senes Juda sedebant coram eo, vel prophetæ verba audire cupientes, vel insidiantes sermonibus ejus. Significanterque dicuntur senes Juda, ut nihil ad Israel, hoc est. ad decem tribus quæ prius captæ fuerant, sed a: cos qui de tribu Juda cum Jechonia ducti erant is captivitatem, dici intelligamus.

e Et cecidit super me ibi manus Domini Dei, e e vidi, et ecce similitudo quasi aspectus, ignis ab asp e etu lumborum ejus, et deorsum ignis, et a luml c ejus. Et sursum quasi aspectus splendoris, ut visi electri. Manus autem inception, id est opera, signi ficat, ut visionis possit sucramenta cognoscere. E hoc considerandum est, quod non ipsas videat veri tates, sed similitudinem ignis quia a lumbus usqui R deorsum ignis apparuit. Et a lumbis sursum quas. aspectus splendoris, ut visio electri, ignis apparult. Pro splendore qui in Hebraico dicitur 201, autam Theodotio transtulit, ut in supernis Dei refrigeria demonstret. Denique et in Regum volumine (111 Reg. xix) beatus Elias adventum Domini non in tempestate contemplatur et turbine, non in ignis ardoribus, sed in aspectu auræ tenuis atque lenissimæ, ut Dei omnipotentis mansuetudinem comprobaret. Opera autem coitus quæ significantur in lumbis usque deorsom igne purgantur, et opera virtutum quæ a lumbis ad superiora consurgunt, splendorem habent atque fulgorem, et tamen nec ignis usque ad pedes dicitur, nec splendor electri usque ad caput, sed deorsum, et sursum, ut tam in peccatoribus, quam in sancts lud membrum, alius usque ad illa et illa perveniat. Et quomodo qui sanctitudinis perfectionem tenent, ad verticem usque perveniunt, sic qui in peccalorum profundo sunt, plantas igneorum pedum tenere credendi sunt.

- e Et emissa similitudo manus apprehendit me is c cincinno capitis mei. > Et hic similitudo manus non ipsa manus extenditur, neque enim in Deo aliquid corporale est, videturque manus, ut membrun humani corporis atque consucti nequaquam terrest eum qui assumitur atque comprehenditur. Si enim a colubri, vel in qualibet alia bestiarum similitudiae tetigisset prophetam, ipsa dissimilitudo membroron terruisset assumptum. Parsque comprehenditur capillorum, quia totius apprehensionem capitis humana astura non sustinet. Pro cincinno > Septuaginta mir πεδον, id est « fimbriam, » interpretati sunt. Quorus alterum in capillis, alterum in vestibus accipi solci.
- Et elevavit me spiritus inter terram et colum. Primum similitudine manus apprehenditur, postes elevatur a spiritu, qui spiritus non eum statim 21 cœlum levat, sed inter terram et cœlum, ut terresa interim derelinquens festinet ad cœlum. Possamus autem et hoc dicere, quod propter bona opera propheta similitudine manus Dei apprehensus sit, et prepler scientiam rerum spiritalium elevetur a spirita.
- Et adduxit me in Jerusalem in visione Dei juxti costium interius, quod respiciebat ad aquilonem, i

enim significat amona. Causaque perspicua est, quod A geli, et in tuba Dei descendet de cœlo (1 Thess. 1v). ideirco qui emit, gaudere non debeat, et qui vendit lugere desistat, quia ira Dei in brevi ventura sit super omnem multitudinem terræ Judæe, sive Jerusalem. Ex superioribus enim intelligitur in quibus scriptum est:

· Hæc dicit Dominus Deus Israel. Oni vendit, ad c id quod vendidit non revertetur. > Juxta Hebraicum morem loquitur. Omnis enim emptio ad venditorem revertebatur quinquagesimo anno emissionis, qui apud illos vocatur jubil:eus. Ante igitur quam annus remissionis adveniat, quando possessiones ad priores dominos revertuntur, ingruet captivitas, quæ omnem urbis auferet consuctudinem. Porro quod Sentuaginta transtulerunt, quia qui emet, ad venditorem non revertetur, cum juxta historiam penitus non B profuit imperasse, cum non sit in populo, qui aucohæreat, juxta anagogen hunc sensum habere potest, ut dicamus eum, qui hæretico fuerat errore deceptus, com intellexerit magistri fraudulentiam, nequaquam reverti ad venditorem, id est, ad magistrum, sed eum despicere atque contemnere. Et adhuc in viventibus vita eorum, quia visio ad omnem multitudinem ejus non regredietur. , Quomodo possessio non revertetur ad priorem dominum, eversione urbis instante, sic visio et comminatio prophetalis, quæ ad omnem multitudinem urbis dirigitur, nequaquam regredictur, et irrita fiet, sed rebus explebitur viventibus adhac his ad quos prophetalis sermo dirigitur. Hoc autem ait, ut ostendat Emminentem captivitatem, ne secundum consuetudimem dicerent, Visio hæc in longos dies erit, et post C Lempora multa complebitur. Possumus et hoc dicere, quod postquam recesserit a Judzis visio propheta-Bis. « Lex enim et prophetæ usque ad Joannem Baptistam (Matth. x1), > post interfectionem Salvatoris nequaquam regrediatur ad eos, nec ultra habere nercantur prophetas, significanterque ad omnem, Inquit, multitudinem visio non regredietur. Ergo regredictur ad eos qui ex Judæis Domino credide-Funt, Apostolos videlicet, et reliquias populi Judaici, cruze ex Israel salvæ factæ sunt. Sed nec isti duo versus habentur in Septuaginta editione : c Et vir in iniquitate vitæ suæ non confortabitur. > Septuaginta: (Et homo in oculis vitæ suæ non obtinebit.) Et est sensus juxta Hebraicum: Non proderit homini iniquitas sua, nec ei præbebit aliquam fortitudinem. Juxta Septuaginta: Et homo quod desideravit, quod in mundo putavit esse preliosum, non obtinebit, sed libertate pereunte, amittetur omne Gnod pulchrum est. Ambiguitas autem litterarum flebraicarum iod et vau, quæ tantum magnitudine discernuntur, fecit alios iniquitatem, alios oculos interpretari.

· Canite tuba, præparentur omnes. . De tuoarum Clangore et sonitu in multis locis legimus, ut ibi : Sicut tuba, exalta vocem tuam (Isa. LVIII); > et alibi : « Clangite in neomenia tuba in insigni die so**lemnitatis** vestræ (Psal. LXXX); , et in Apostolo : · Quoniam ipse Dominus in jussu, in voce archanEt in Evangelio: e Nolite tuba clangere ante vos (Matth. vi). > Et tubas ductiles atque argenteas Numerorum narrat historia (Num. x), quæ sermoni prophetico comparantur et doctrinæ apostolicæ. Præcipiturque nunc, ut omnes ad signum clangoris et buccinæ præparentur ad bella. Juxta præsentem autem sensum jubentur per ironiam, hi qui huic officio mancipati sunt, tuba clangere, ut omnes contra Babylonium parentur exercitum.

Et non est, qui vadat ad prælium. Ira enim e mea super omnem multitudinem ejus. > Et hæc in Septuaginta non habentur. Præceperat Deus ut tuba canerent ad exercitum præparandum, qui Babyloniorum posset resistere fortitudini, sed nihil deat ad bella procedere. Idcirco autem enervatus est populus, et caret viribus præliandi, quia omnis ira Dei super omnem multitudinem eins, subauditur, Ilierusalem urbis, sive terræ Judææ. Sed et in nostra terra et Hierusalem, quando nos vel persecutio publica, vel variorum incentiva vitiorum superare nituntur, frustra magistri canunt tuba et præparare nos ad bella festinant, cum nulla sit in populo fortitudo, quæ ideireo subtracta est, quia iram Domini præsentia meruere peccata.

« Gladius forts, pestis et fames intrinsecus. Qui in agro est, gladio morietur; et qui in civitate, pee stilentia et fame devorabuntur. Et salvi erunt qui c fugerint ex eis. Eruntque in montibus, quasi coclumbæ convallium omnes trepidi unusquisque in ciniquitate sua. > Tres autem partes aliorum, qui in urbe pestilentia et fame moriantur, et aliorum quos gladius foris interficiet, et corum, qui captivi tatem fuga evaserint, supra legimus. Quorum, qui salvus fuerit transibit ad montes, et instar mussitantium columbarum sua trepidus peccata deflevit. Tropologice vero sic intelligendum: quod qui in agro et campo est, extra fines Dominicæ civitatis. quæ interpretatur Ecclesia, adversarii mucrone feriatur. Qui autem in civitate egerit negligenter nec præparaverit sibi cibos, de quibus in Proverbiis scriptum est : « Qui operatur terram suam saturabitur panibus, iste fame morietur et pestilentia. Pauci hi qui vel hæreticorum gladium, vel desidiæ suæ famem mortemque vitaverint, non salvabuntur nisi in montibus et nisi assumpserint alas columbæ, et avolaverint et requieverint. Quæ columbæ quandin in vallibus sunt trepidant, et ad singula reformidant, quarum præcipimur imitari innocentiam. Et de quibus in psalmo scriptum est: c Si dormiatis inter medios cleros, pennæ columbæ deargentatæ, et posteriora dorsi ejus in pallore auri (Psal. LXVII). In cujus specie descendit Spiritus sanctus et mansit super Dominum Salvatorem.

Omnes manus dissolventur et omnia genua e fluent aquis, et accingent se ciliciis, et operiet ceos formido. Pro genibus aquis fluentibus Septuaginta transtulerunt : c femora polluentur bntur, ynituque et oculis dissimulari non potest con- A ingressus vidi : et ecce onnis similitudo reptiscientia, dum luxuriosa et losciva mens lucet in facie, et sècreta cordis, motu corporis et gestibus indicantur.

La cordis dissimulari non potest con- A ingressus vidi : et ecce onnis similitudo reptilium et animalium abominatio, et ecce universa idola domus Israel depicta erant in pariete. > Per indicantur.

← Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo re
← ptilium et animalium abominatio, et universa idola

← domus Israel depicta erant in pariete in circuita

← per totum. → Non solum autem idolum zeli stabat
in introitu portæaquilonis, sed et omnes templi partes diversis idolorum imaginibus pingebantur, ut
mulla esset bestia quam non parietis pictura monstraret. Hoc in delubris idolorum, fanisque gentilium
huc usque perspiciamus, quod omnia genera bestiarum adoret stulta religio. Unde et Virgilius a:

Omnigenumque (ait) deum monstra, et latrator Anubis, quasi non et illa sint monstra que laudat,

Contra Neptunum, et Venerem, contraque Minervam. Possumus et in nostris templis idola monstrare parietibus depicta, quando omnibus vitiis subjacemus, et pingimus in corde nostro peccatorum conscientiam, imaginesque diversas. De quibus in Psalmis dicitur: · Domine, in civitate tua imaginem ipsorum dissipabis (Psal. LxxII). > Et in alio loço: « Verumtamen in imagine perambulat homo (Psal. xxxvIII). Quod scilicet nullus hominum sit, qui aliquam imaginem non habeat, sive sanctitatis, sive peccati. Quamobrem furiosis dicitur et iracundis : · Furor illis juxta similitudinem serpentis, siçut aspidis surdæ, et obturantis aures suas, quæ non exaudiet vocem incantantium (Psal. LVII). > Et de hominibus nequam : « Generatio viperarum, quis C ostendit vobis fugere a ventura ira? > (Matth. 111.) Et de versipellibus ac fraudulentis : « Ite, dicite vulpi huic (Luc. xIII). > Ac de amatoribus feminarum: « Equi insanientes in feminas facti sunt mihi, unusquisque ad uxorem proximi sui hinniebat (Jer. v). De brutis quoque ac vecordibus : Nolite siert sieut equus et mulus, quibus non est intellectus (Psal. xxxi). > (Greg., Moral. lib. xxvi, c. 6.) Viri autem veraciter sancti, cum flagellari quempiam pro culpa cognoscunt, etsi quædam ejus inordinata corripiunt, ad quædam tamen dolentia compatiuntur. Et sic sciunt tumentia premere, ut sciant cliam cruenta fovere, quatenus in eis dum dura emolliunt, infirma roborentur. At contra arrogantes viri quia charitatis viscera non habent, D non solum non compatiuntur, ctiam justis dolenti-Lus, sed cos insuper sub specie justæ increpationis assigunt. Vel si qua jo cis sunt perva mala exeggerant, vel ca quæ vere bona sunt, male apul se interpretanda commutant. Quamvis etiam casti doctores sæpe exaggerare soleant delinquentium vitia, et ex quibusdam signis publicis occulta rimari, ut possint ex minimis majora cognoscere. Unde ad Ezechiel dicitur: (Fili hominls, fode parietem.) Ubi mox subdidit . CEt cum perfodissem parietem, apparuit ostium unum. Et dixit ad me : Ingredere et vide shominationes pessimas quas isti faciunt hic. Et

lium et animalium abominatio, et ecce universa idola domus Israel depicta erant in pariete. > Per Ezechielem quippe præpositorum persona signatur, per parietem duritia subditorum. Et quid est pa rietem fodere, nisi asperis correptionibus duritian cordis aperire? Quem cum perfodisset, apparnit ostium. Quia cum cordis duritia, vel studiosis percunctationibus, vel maturis correptionibus scindite quasi quædam janua ostenditur, ex qua omuia in : qui corripitur, cogitationum interiora videantu. Unde et bene illic sequitur : c Et dixit ad me : In gredere et vide abominationes pessimas quas 1st faciunt hic. Duasi ingreditur, ut abominatione. aspiciat, qui discussis quibusdam signis exteriu-B apparentibus, ita corda subditorum penetrat, ut cuncta ei quæ illicita cogitantur, innotescant. Unde et subdidit : « Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo reptilium et animalium, abominatio. In reptilibus cogitationes omnino terrenæ signantur; in animalibus vero jam quidem aliquantulum a terra suspensæ, sed adhuc terrenæ mercedis præmia requirentes. Nam reptilia toto ex corpore terræ inhærent, animalia autem ventre a terra suspensa sunt, appetitu tamen gulæ ad terram semper inclinantur: reptilia itaque intra parietem sunt, quando cogitationes volvuntur in mente, quæ a terrenis desideriis nunquam levantur. Animalia quoque sunt intra parietem, quando et si qua jam justa, si qua honesta cogitantur, appetendis tamen lucris temporalibus honoribusque deserviunt, et per semetipsa quillem jam quasi a terra suspensa sunt, sed adhuc per au-Litum, quasi per gulæ desiderium sese ad ima submittunt. Unde et bene subditur : « Et universa idola domus Israel depicta erant in pariete. > Scriptum quippe est : « Et avaritia, quæ est idolorum servitus (Coloss. 111). > Recte ergo post animalia idola describuntur, quia elsi honesta actione nonnati quasi a terra se crigunt, ambitione tamen inhoussa se ctipsos ad terram deponunt. Bene autem dicitor, c depicta crant, y quia dum exteriorum rerum estrinsecus species attrahuntur, quasi in corde depingitur, quidquid fictis imaginibus deliberando cogirtur. Notandum itaque est, quia prins foramen in pariete, ac deinde ostium cernitur, et tunc demme occulta abominatio demonstratur, quia nimira uniuscojusque peccata prius signa forinsecus, deinda janua apertæ iniquitatis ostenditur. Et tunc deman omne malum quod intus latet aperitur : idcirco etiam doctores graviter solent minuta discutere, ah extremis exterioribus ad occulta possint majora pervenire, verba asperæ increpationis movent, # spinas mortiferæ cogitationis eradicent. Et hæcom agunt, charitatis amore sapiunt, non inflatione clationis intumescunt. Mori enim pro ipsis parali sunt, quos quasi usque ad morteln sævientes gunt. Servant in cogitatione quod diligent summed

\* Eneid. lib. vitt, in descriptione clypei Enwas.

ie quod persequantar, bona priedicantes insi- A (Joan in). > Et in se intelliget illud esse complemala autem caventes prenuntiant, non ut siderantes exorant, erga commissos sibi nonm correptione fervent, ac si nullus eos fervor if. Valde enim metuunt, ne si a pravorum core cessaverint, ipsi pro eorum damnatione ar. Et cum ad verba se invectionis inflamnvitt quidem ad hæc veniunt, sed tamen hanc mem sibi apud districtum judicem præparant. septuaginta viri de senioribus domus Israel, zonias Saphan filius stabat in medio eorum ium ante picturas, et unusquisque habebat bulum in manu sta, et vapor nebulæ de thure ifzebat. > (Hieron.) Quando dicit septuaginta itse de senioribus domus Israel, qui teneeros qui hoc non faciebant, sed forsitan peciis tenebantur. Unumque nontine Jezoniam Saphan stefisse in medio corum quasi princieleris eorum atque sacrilegii, qui omissa reliei, idola colebant, et in templo non adorabant zajus erat templum, sed picturas parietum. Puledicitur : « Stabat Jezonias filius Saphan. » Hudicii > et condemnationis suæ, c in medio m presbyterorum, ania et princeps, et hi princeps erat, firmo in sceleribus stabant nec fluctuabant in malo, sed robustissime sbant. Vaporque nebulæ et confusionis ac tursi surgebat ex thure-offerentium'sacrilegia deabat. Hoc factum sit eo tempore juxta littezterum, et nobis orandam est, ne seniores Israel, septenarium numerum, qui est sanctus, tem decades multiplicantes, stent in erroribus adorent picturas idolorum, vaporque sacrilegi at sive consurgat resistens Deo. Quando viderihem pessimam congregatam, de qua scriptum Odivi ecclesiam malignantium (Psal. xxv), res plehe presi yteros, nequioremque princivi præfectus est plebi atque presbyteris, di-Jezoniam stantem ante picturas, et singulos thuribula in manibus suis, non Dei majestad proprias sententias adorantes, et nequaquam i bonæ fragrantiæ ad Deum, sed fætorem ad ervenire.

s domus Israel faciunt in tenebris, unusquisin abscondito cubiculi sui. Dicunt enim : Non , nos Dominus. Dereliquit Dominus terram L. etc. Ex eo, inquit, quod in templo faciunt congregati, ostenditur quid in cubiculo suo isque faciat. Sed secundum anagogen melius i potest, quod nonnulli principes ecclesiarum in tenebris, quæ dictu turpia sunt. Iste est ditus cordis homo de quo dicitur : « Ingredere icolum tunm (Matth. vi). > Et rursum : c Qui n absconso reddet tibi. . Recolat unusquisascientiam suam, et opera tene: rarum recorn tenebris, sciatque scriptum : « Omnis qui peratur, odit lucem, ne arguatur a luce

tum: Qui inebriatur, nocte inebriatur (I Thess. v). > Quod juxta litteram stare non potest. Quanti enim in prandiis conviviisque dierum inebriantur! sed quia ebrietas cordis offendens Deum tenebrarum est. et non lucis, propterea quicunque inebriatur, nocte inebriatur. Cum autem seniores domus Israel fecerunt mala in tenebris et in abscondito cubiculorum suorum, et putaverint se Deum celare posse, tunc consequenter dicent: Non videt Dominus nos: dereliquit Dominus terram. Multique sunt peccatores et ambulantes juxta cogitationes suas, qui Deum non æstimant curare mortalia, nec ad illum nostra vitia pertinere. Certe quando peccamus, si cogitaremus Deum videre et esse præsentem, nunguam quod ei uribula manibus, ostendit multos etalios fuisse B displicet faceremus. Porro quod seguitur : « Dereliquit Dominus terram, y quorumdam etiam philosophorum sententia est, qui ex siderum cursu atque constantia suspicantur esse in collestibus providentiam et terrena contemnere, dum nihil recte, nec juxta ordinem in terris geritur.

e Et dixit ad me : Adhuc conversus videbis ma-· jores abominationes, quas isti faciunt. Et introdu-« xit me per ostium portæ domus Domini, quod respiciebat ad aquilonem, et ecce mulicres sedebant plangentes Adonidem. > Quem nos interpretati sumus Adonidem, Hebræus et Syrus sermo thamuz vocant. Unde quia juxta gentilem fabulam in mense Junio amasius Veneris, et pulcherrimus juvenis occisus, et deinceps revixisse narratur, eugadem Junium mensem eodem appellant nomine, et anniversariam ei celebrant solemnitatem, in qua plangitur a molieribus quasi mortuus, et postea reviviscens canitur atque laudatur. Consequenterque postquam principes et seniores domus Israel quid fecerint in templo ac tenebris cubiculisque monstratum est. etiam mulierum vitia describuntur, quæ plangunt amatorum societate privatæ, et exsultant si eos potuerint obtinere. Et quia ea:lem gentilitas hujuscemodi fabulas poetarum quæ habent turpitudinem interpretatur subtil ter, interfectionem et resurrectionem Adonidis planctu et gaudio prosequens. Quorum alterum in seminibus quæ moriuntur in terra, alterum in segetibus quibus mortua semina divit ad me: Certe vides, fili hominis, quæ se- p renascuntur, ostendi putat. Nos quoque eos qui ad sæculi mala et bona, vel contristantur vel exsultant, mulieres appellemus molli et esseminato animo, dicamusque plangere eos Thamuz, ea videlicet, quæ in rebus mundi putantur esse pulcherrima.

· Et dixit ad me : Certe vidisti, fili hominis, adchuc conversus videbis abominationes majores his. e Et introduxit me in atrium domus Domini interius. Et ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et i altare, quasi viginti quinque viri, dorsa habentes contra templum Domini, et facies ad orientem. Et c adorahant ad ortum solis. > Et quia supra legimus post idolum zeli, quod ad portam aquilonis apparuit : · Adhuc conversus videbis abominationes majores, » ostensisque per parietem picturis omnium bestiarum

nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, secundo dicitur: Adhuc conversus videbis abominationes majores his. > Quæ est autem major abominatio superiorum trium scelerum? videlicet quarta quæ sequitur : « Ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et altare, quasi viginti quinque viri dorsa habentes contra templum Domini, et facies ad orientem, et adorabant ad ortum solis, , eo quod, contempto Domino, id est creatore, adorarent solem, id est Domini creaturam, præcipiente ipso Domino per Moysen, quod nequaquam in morem gentilium contra orientem Deum adorare deberent, sed in quacunque parte fuisset nobis, sive ad orientem, sive ad occidentem, sive ad meridiem, sive ad septentrionem adorarent contra templum, ubi in B sancto sanctorum habitare Dominus credebatur: quod quidem et Danielem in Babylone fecisse legimus (Dan. v1), qui apertis fenestris cœnaculi sui adorabat Dominum contra templum quod erat in Jerusalem; hoc juxta litteram suisse sacrilegii nemo dubitat. Secundum anagogen omnes hærcticos pejores esse prioribus, id est, idolo zeli, pictisque in pariete figuris animantium, planctu Adonidis, per quæ idololatria voluptasque monstratur, ifle scire poterit qui intellexerit prophetam, dicentem : · Tu autem odisti disciplinam et projecisti sermones meos post te (Psal. XLIX). a Et in alio loco: e Verterunt contra me scapulam recedentem (Jer. 11). An ignoramus Marcionem et cæteros hæreticos, qui Vetus Ianiant Testamentum contempto Crea- C tore, id est justo Deo, alium quemdam bonum Deum colere et adorare, quem de suo corde finxerunt, oinnesque nostri temporis bæretici qui Dei silium prædicant creaturam, et tamen adorant cum relicto divinitatis templo et post tergum habito, ipsi confessione sua creaturam adorare se dicunt? Nos autem sic adoramus solem justitiæ, ut Deum adoremus in templo Veteris Testamenti, ubi lex et prophetæ, ubi cherubim et propitiatorium est.

e Et dixit ad me : Certe vidisti, fili hominis. Nunquid leve est hoc domui Juda, ut facerent abomie nationes istas quas fecerunt hic, quia replentes terram iniquitate conversi sunt ad irritandum nie? Et ecce applicant ramum ad nares suas, etc. Pro eo quod nos diximus: « Et ecce ipsi sicut applicant ramum ad nares suas, > Septuaginta transtulerunt, et ecce ipsi sicut subsannantes, p quibus de Theodotione additum est : « Extendunt ramum, » ut sit totum pariter, « Et ecce ipsi extendunt ramum quasi subsannantes. > Significat autem viginti quinque viros, qui in quadrum solida statione fundati sunt, et a quinque sensibus per quinquies quinque quadranguli figuram efficiunt. Non solum templum habere post tergum, sed instar idolorum applicare ramum ad nares suas, haud dubium quin palmarum, quas græco sermone baia vocant, ut per hoc eos idola adorare significet. Denique et Job inter cæteras virtutes etiam hoc habuisse se dicit, quod nunquam aspi-

quas adorabant septuaginta presbyteri et Jezo- A ciens cœlum, et solem, et lunam, et astra fulgentia, nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, se- osculatus sit manum suam, id est adoraverit creaturas.

· Ergo et ego faciam in furore : non parcet oculus meus nec miserchor. Et cum clamaverint ad aures meas voce magna, non exaudiam eos. > Pro his. ait, omnibus quæ seccrunt, et ego faciam in surore, et non parcet oculus meus, nec miserebor. Quod audientes veteres hæretici, creatorem calumniantur quasi crudelem et sanguinarium, nec cogitant apostolum Paulum, qui certe boni Dei, ut ipsi volunt, apostolus est, scribere ad Corinthios: « Si venero rursum, non parcam (II Cor. xiii), > ut virga corripiat delinqueates, et errantes retrahat ad salutem. Qui enim men intelligunt quid sibi prosit, et orent frequenter contraria, expedit eis ut non exaudiantur a Domine. Unde et in oratione Dominica dicimus: « Fiat voluntas tua, , non voluntas nostra, quæ errare consuevit, sed voluntas tua, quæ futura cognoscit. Magnæque interdum felicitatis est, ad præsens misericordiam non mereri. Et istis igitur qui sunt de domo Juda, et a confessione Ecclesiæ recesserunt, non parcet Dominus. Cumque clamaverint voce magna, de qua Dominus dixit: ( Clamor corum pervenit ad me, ) tamen Deminus non exaudiet eos, ut malis eoacti intelligant quid fecerint.

## CAPUT IX.

De sex viris missis ad vastationem populi; de viro lineis induto, cum atramentario.

Et clamavit in auribus meis voce magna, dicens: Appropinquaverunt visitationes urbis, etc. Pro visitationibus cultionem > Septuaginta transtulerunt. . Mihi enim vindicta, ego retribuam, dicit Dominus (Rom. x11). . Omnisque ultio visitatio est, quasi agrotantis, quasi habentis vulnera, quasi medicas exspectantis manus, juxta iliud quod alibi diclum est: « Visitabo in virga iniquitates corum, et in flagellis peccata corum. Misericordiam autem meam non auferam ab eis (Psal. LXXXVIII). Recteque, ut supra diximus, visitatio vel ultio appropinquare dicitor captivitate vicina. c Et unusqui que vas interfectionis habet in manu sua. « Non dixit, « habebat, » ut Septuaginta transtelerunt, neque enim narrat præterita, sed præsentia, futuraque demonstrat. Qui igitur malos percutit in eo quod mali D sunt, et habet vasa interfectionis, ut occidat pessimos, minister est Domini.

c Et ecce sex viri veniebant de via porte supec rioris quæ respicit ad aquilonem. Et uniuscajusque
c vas interitus in manu ejus. Vir quoque usus se
medio eorum vestitus lineis. Et atramentarius
c scriptoris ad renes ejus. Ingressique sunt et stetec runt juxta altare seneum. Et gloria Domini Israel
c assumpta est de cherub, quæ erat super esm ad
c limen domus. Et vocavit virum qui indutus erat
c lineis, et atramentarium scriptoris habebat in
c lumbis ejus. > (Greg., lib.xxii Moral., c. 19.) Quid
namque aliud in sex viris venientibus, nisi sex etates humani generis designantur? Qui de via porte
superioris veniunt, quia a conditione paradisi, sicul

entur. Quæ porta ad aquilonem respicit, quia cet mens humani generis vitiis aperta, nisi cae charitatis deserens, torporem mentis appead hanc mortalitatis latitudinem non exisset. iniuscujusque vas interitus in manu ejus. > Quia seque generatio singulis quibusque ætatibus ta, ante Redemptoris adventum in sua operahabuit, unde pænam damnationis sumpsit. quoque unus in medio eorum vestitus lineis. Redemptor noster ctiam de sacerdotali tribu, carnem parentes habere dignatus est. Vestitus venire perhibetur, vel certe quia linum de : non autem sicut lana de corruptibili carne ur, quia indumentum sui corporis ex mairgine, non autem ex corruptione commistionis B . Profecto ad nos vestitus lineis venit. « Et entarium scriptoris ad renes ejus. > In renibus ior pars corporis est. Et quia ipse Dominus sbis mortuus est, resurrexit et ascendit in cooanc Testamentum Novum per apostolos scribiir iste atramentarium in renibus habuit. Qui scripturam Testamenti Novi postquam discesadidit, atramentarium quasi a tergo portavit. rgo atramentarium viro lineis vestito inhærere lerat, qui dicit : c Et librum scribat ipse qui t (Job. xxxi). > Sed cur, beate Job, ab eo qui est, librum scribi desideras? ut sequitur, e ut mero meo portem illum et circumdem illum, coronam mihi (Ibid.). > Librum quippe in o portare est Scripturam sacram operando we. Et notandum quam ordinate déscribitur : 15 in humero portari, et postmodum sicut ı circumdari, quia videlicet sacri eloquii mani modo portantur in opere, post nobis coronam æexhibent in retributione. (Hier.) Ad hominum peccata delenda, qui in sexta die fabricationis facti sunt, veniunt sex viri, et descendunt de superiori, sive, ut Septuaginta transfulerunt, isa ad aquilonem. > Et habebat unusquisque m in manibus, de qua Joannes loquitur : «Jam ecuris ad radices arborum posita est. Omnis arnon facit fructum bonum excidetur, et in mittetur (Matth. 14). > Eratque in medio sex viunus, id est septimus, in habitu pontificis, velineis indumentis. Et habebat atramentarium ris ad renes suos, quo omnia peccata describesanctorum a peccatoribus numerum segregare zonam sapphirinam coloris sapphiri lapidis, prnamentis est principis sacerdotum. c Ingresunt sex viri, et steterunt juxta altare æneum. iim erant altaria, unum thymiamatis aureum ecus, et alterum ante templum æncum holorum. Juxta altare autem stare dicuntur parati mtis imperium, ut cujuscunque viderint, ibi se peccata dimissa, sententiæ Domini et interi eum subjacere cognoscant. Gloria quoque i Israel ascendit, sive assumpta est, de crub, et ivit ad limen, sive ad subdivum atrii

ngressu mundi a superioribus generationibus A domus atque vestibuli. Quod nequaquam tecto premitur, sed acris fruitur libertate, quæ ipsa gloria Domini virum qui erat in habitu pontificis, c habebatque atramentarium in lumbis suis, > vocavit, et dixit quæ Scriptura testatur. Quidam sex viros, sex interpretantur angelos, qui Dei pareant voluntati, ipsumque unum qui habebat indumentum pontificis Salvatorem intelligunt, juxta id quod sacerdos est. et magni consilii angelus : illudque quod dicitur : « Tu es sacerdos secundum ordinem Melchisedech (Psal. cix). > nobipa autem quod Septuaginta transtherunt, una octo vestium est pontificis, quæ Latine dicitur talaris, et ex en quod ad pedes usque descendat, hoc sortita vocabulum est. Cum ab Hebraeo quærerem quid significaret, respondit mihi Græco 'sermone appellari καλαμάριν, ab co quod in illo calami recondantur: nos atramentarium, ex eo quod atramentum habeat dicimus. Multi significantius thecas vocant, ab eo quod thecæ sint scribentium calamorum. De quatuor cherubim, unus cherub mittitur a gloria Dominicæ majestatis, locuturus ad cum qui pontificis vestimentis indutus erat. Et quanquam plerique τὰ χερουδείμ neutrali genere numeroque plurali dici putent, nos scire debemus siugulari numero esse charub generis masculini, et plurali ejusdem generis cherubim, non quo sexus in ministris Dei sit, sed quo unumquo: que juxta lingua sue proprietatem diversis appelletur generibus, angeli vocantur numero plurali, malachim et cherubim, et seraphim ejusdem generis et numeri. Porro sabaoth, quod interpretatur militiarum sive exercituum atque virtutum, dicuntur genere feminino, numero plurali, et desinant in extremam syllabam oth. Qui autem volunt sub figura pontificis intelligi Salvatorem, de Apocalypsi Joannis utuntur exemplo. In qua scriptum est: c Et converti me, et vidi vocem quæ loquebatur mecum : et conversus aspexi septem candelabra aurea, et in médio candelabrorum similem Filio hominis (Apoc. 1)

> e Et dixit Dominus ad eum: Transi per mediam civitatem in medio Jerusalem. Et signa Than suc per frontes virorum gementium et dolentium sue per cunctis abominationibus quæ fiunt in medio e ejus. Et illis dixit audiente me : Transite per civitatem sequentes eum, et percutite. Non parcat coculus vester, neque misereamini. Senem, adolec scentulum et virginem, parvulum et mulieres, inc terficite usque ad internecionem. Omnem autem super quem videritis Thau, ne occidatis, et a sanc ctuario meo incipite, > etc. Præcipitur ei qui indutus erat linea veste sive talari, et sacerdotalem habitum præferebat, ut ponat signum super frontes virorum gementium et dolentium super cunctis abominationibus quie siunt in medio Jerusalem. Pro signo quod Septuaginta, Aquila et Symmachus, traustulerunt, Theodotio ipsum Hebraicum posuit Thau, quæ extrema est apud Hebricos viginti et duarum litterarum, ut perfect m in viris gementibus et dolentibus scientiam demonstraret. Sive, ut Hebræi autu-

mant, quia lex apud eos appellatur thora, que hac in A « ciem meam, et clamans aio : Heu, Domine Deus, principio nominis sui littera scribitur. Illi hoc accenere signaculum, qui legis præcepta compleverant. Et ut ad nostra veniamus, antiquis Hebræorum litteris, quibus usque hodie utuntur Samaritani, extrema Than littera crucis habet similitudinem, quæ in Christianorum frontibus pingitur, et frequenti manus inscriptione signatur. Sunt qui putent ex co quod secundum Hebraicum alphabetum ista extrema sit littera, demonstrari in multitudine peccantium reliquias superesse sanctorum. Gementes igitur dolentesque salvantur, qui non solum malis non consenserunt operibus, sed et aliena planxere peccata, secundum quod et Samuel planxit super Saul, et apostolus Paulus (I Cor. v) super his qui post peccae Qui sumus in tabernaculo, ingemiscimus (II Cor. v); > et alibi : «Tristitia est mihi magna, et incessalilis dolor cordis mei (Ibid.). > Præcipitur sex viris ut præter eos qui possunt dicere : « Signatum est super nos lumen vultus tai, Domine (Psal. 1v), cunctos interficiant, non seni parcant, non juveni, non virgini, non parvulo, non mulieri. Secendum mysticos intellectus senes sunt in Ecclesia, de quibus dicitur : « Cani hominis prudentia ejus (Sap. 1v). » Juvenes, qui sunt ad sidei bella promptissimi. Virgines, qui padicitiam tota mente conservant. Parvuli, qui lacte potantur infantiæ, et necdum percipiunt solidum cibum. Mulieres, quæ fragilitate sexus animæ imbecîllitatem testantur; quibus universis non parcitur, si absque Christi signaculo aliquid se esse credunt. Quodque sequitur : « Et a sanctuario meo incipite, » sive, ut Septuaginta transtulerunt, cet a sanctis meis incipite, » vel sacerdotes significat, qui versabantur in templo, et qui fuerant in populis causa peccati, primi mernere supplicia, tempus est enim ut incipiat judicium a domo Dei.

· Cœperunt ergo a viris senioribus qui erant ante c faciem domus. Et dixit ad cos: Contaminate domum, et implete atria interfectis. > Pro atriis, quæ Hebraice dicuntur aseroth, Septuaginta posuere vias. Occiduntur autem viri seniores, de quibus supra legimus, quod haberent thuribula, et adolerent idolis incensum. Nec est ulla templi religio, quia, offenso Deo, contaminata sunt omnia, ut unde peccation, inde 1, 1 put corum reddam, 1 etc. Videns Dominus projudicium sit. Atriaque cadaveribus complentur in templo, et non viæ, quæ utique foris erant, nisi forsitan vias intelligere possumus plateas civitatis. Nec audere poterant angeli contaminare templum sanguine mortuorum, in quo prius gloria Dei habitabat, nisi hoc credentis gloriæ Dominus præcepisset. Omnis qui peccato mortuus est, contaminat atria templi, et urbis Domini vias, in quibus vivit, qui cum Christo resurgens, mortuus esse desistit.

- · Et egressi sunt, et percutiebant eos qui erant in civitate. Sive, ut alii transtulerunt, e percutichant civitatem, , pro his qui erant in urbe, ipsam urbom appellantes.
  - · Et cæde completa remansi ego, ruique super fa-

e ergone disperdas omnes reliquias Israel, effundens ( furorem tuum super Jerusalem. ) Cunctis qui signaculum non habebant ciede prostratis, corruit propheta in faciem suam pro interfectorum multitudine, nullum præter se arbitrans remansisse. Quod quia videbatur esse contrarium ei sententiæ, qua jusserat Dominus signatarum frontium viros non esse cædendos, propterea in valgata editione protractum est. Nos autem sequentes Hebraicam veritatem, posui mus, c remansi ego. > Notandumque quod non dixerit c solus; > quod si dixisset, videbatur esse contra rium., sed, c remansi ego, o ut subaudiatur, cum cæteris qui frontes habuere signatas. Ut autem sciamus figuranter hoc dictum, « remansi ego,» in Regum tum non agunt pœnitentiam. Unde et ipse dicebat : B volumine, quando Elias loquitur ad Dominum: · Altaria tua demoliti sunt, et ego relictus sum solus, et querunt animam meam auferre (III Reg. xix), solum posuit, quia remansisse alios nesciebat. Quidam putant et ex persona Domini, in cnjus typum præcessit Ezechiel, posse hoc intelligi de populo Jadæorum, quando omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt. Et Propheta testatur: « Salvum me fac. Domine, quoniam defecit sanctus (Psel. x1). > Solus enim inventus est Dominus e qui peccatum non fecit, neque inventus est dolus in ore ejus (I Petr. 11). Quod autem intulit, c effundens furorem tuum super Jerusalem, ą verbum effusionis pænarum ostendit magnitudinem, ut alibi legimus : c Effusa est despecrio super principes (Psal. cvi); et iterum : e Pene essus mei (Psal. LXXII); > et in bonam partem: Charitas Del effusa est in cordibus nostris (Rom. v); > et : « Effusa est gratja in labiis tuis (Psel. XLIV); > et in contrarium : \* Effunde furorem tuum super gentes quæ te non intellexerunt, et saper regna quæ nomen tuum non invocaverunt (Jer. x); > et: c Essunde frameam, et conclude adversus cos qui persequuntur me (Psat. xxxiv). >

ie Et dixit Dominus ad me : Iniquitas domus Israel et domus Juda magna est nimis valde, et repleta est terra sanguinibus. Et civitas repleta est aversione. Dixerunt enim: Dereliquit Dominus terran, et Dominus non videt. Igitur et mous non parcet coculus neque miserebor, vias eorum super caphetam suum siere pro populo, et a: mirafiindigationis magnitudinem, reddit causas non ut ille puls bat, injusti vel excedentis modum supplicii, sed inritæ justæque sententiæ. Iniquitas, inquit, decem tribuum Israel et duarum tribuum Juda, magna es, et non solum magna, sed magna nimis. Nec hot dixisse sufficit, sed repetit-valde, ut pro magnitedine iniquitatis magnitudo supplicii sit. Ex quo de scimus non ut plerique æs!imant, et maxime Stoici, paria esse peccata, sed vel magna vel parva, et pr) qualitate mensuraque peccantium diversitatem esse judicii punientis. c Repleta est terra, inquit, suguinibus, sive, ut Septuaginta transtulerunt, c populls: se Et civitas repleta est aversione. Aut, #

Vulgata habet editio, e iniquitate et immunditia; » A terrogatus exoptat : e Quid detur tibi aut quid apnon modicus sanguis effusus est, sed de porta usque \_ad portam, et omnis civitas declinavit a cultu Dei. Et pro eo plena est immunditia, idololatriæ videlicet sordibus. Causa autem tantorum scelerum illa est, quod putaverunt providentiam non esse super terram, nec Deum curare mortalia. Juxta illud quod alibi legimus:

Scilicet is superis labor est, ea cura quietos Soilicitat.,

Quia igitur illi vel putaverunt non esse provi lentiam, vel quæ ante fuerat in populis, hoc tempore suum populum reliquisse, propterea et Dei non parcet eculus, nec miserebitur, ut contra vitia sæviens, placabilis sit virtutibus, viasque eorum atque peccata reddat super capita eorum, vel super principale cordis, vel super principes populi, juxta Numerorum librum in quo capita populorum principes esse dicuntur. . Et ecce yir qui indutus erat lineis, qui habebat e atramentarium in lumbis suis, respondit dicens: e Feci sicut præcepisti mihi. > Septuaginta : > Et ecce vir qui indutus erat podere, id est, veste talari, et accinctus zona lumbos suos. Et respondit verbuin diçens : Feci sicut mandasti mihi. > Ipse est vir, cui jussum est transire per Jerusalem, et ponere signum in frontibus virorum gementium et dolentium super cunctis iniquitatibus eorum. Dicit ergo ,se Domini precepta complesse, et signaculo thau litteræ frontes armasse lugentium. Sex autem viri quibus præceperat Dominus dicens: « Transite per civitatem sequentes eum, et percutite, nulliusque C "misereamini usque ad internecionem, » nihil tale renuntiant; neque enim lætitiæ, sed mæroris implevere sententiam, quæ non sermone, sed opere monstratur. CAPUT X.

De vira qui accepit carbones de medio rotarum : et cherubim et repetitio visionis et rotarum.

e Et vidi, et ecce in sirmamento quod erat super ca-· put cherubim quasi lapis sapphirus, quasi species si-· militudinis solii apparuit super eam. Et dixit ad virum qui indutus erat lineis. Et ait : Ingredere in medio rotarum quæ, sunt subtus cherubim, et e in ple, manus tuas prunis ignis, quæ sunt inter cherubim, et effundens super civitatem, , etc. De firmamento quod erat super cherubim, et de lapide sapphiro qui habebat similitudinem throni, et de D rolis quæ animalia sequebantur, supra dixisse sufficiat. Et illorum lector explanatione contentus sit. Nunc autem quod jubetur ille qui indutus erat lineis, pro quo in hoc loco Septuaginta stolam interpretati sunt, ut tollat prunas de medio cherubim, et effundat sive spargat super civitatem, illud milii videtur ostendere quod post interfectionem cædemque multorum, et in viis cadavera mortuorum prunarum ignis assumitur, ut puniat sive mundet Jerusalem. Juxta illud quod in Isaia scriptum est : c Sanctificavit eum in igne ardente, et devorabit sicut fenum materiam. Isti sunt carbones, quos in remedium linguæ atque mendacii desolantes vitia atque peccata, propheta in-

ponatur tibi ad linguam dolosam? Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis (Psal. cxix). Multaque istiusmodi in Scripturis sanctis invenire poterimus, de quibus crebro diximus. Hoc tantum notandum est quod in Isaia, qui tantum in sermone peccaverat, et immunda labia habere se dixerat, ad purgandum unus forcipe carbo comprehenditur. (Isa. v1); hic vero quia erat civitas plena iniquitate et post supplicia cadaveribus mortuorum, plures assumuntur carbones ignis, et non una manu, sed ambabus, ut omnis purgetur Jerusalem

· Ingressusque est in conspectu mco. Chernbim c autem stabant a dextris domus cum ingrederetur e vir, et nubes implevit atrium interius. Et elevata R est gloria Domini desuper cherub ad limen domus: et repleta est domus nube, et atrium repletum est c splendore gloriæ Domini. Et sonitus alarum cheruc bim audiebatur usque ad atrium exterius, quasi vox Dei omnipotentis loquentis. Cumque præcepisset viro qui indutus erat lineis, dicens : Sume c ignem de medio rotarum, quæ sunt inter cherubim; ingressus ille stetit Juxta rotam, et extendit cherub manum de medio cherubim ad e ignem, qui erat inter cherubim, et assumpsit et dedit in manu ejus qui indutus erat lincis. Qui c accipiens egressus est, et apparuit in cherubim sie militudo manus hominis subtus pennas eorum. Vidente propheta ingreditur vir qui indutus crat talari veste vel linea: ingreditur autem, ut secundo dicitur, in medio rotarum, quæ sunt subter cherubim, ut impleat manus suas igneis carbonibus. Qui cum esset ingressus, stetit tantum juxta rotam. Et vel ob tristitiam puniendæ Jerusalem, vel ob gloriæ magnitudinem stupens, manum ad ignem ipse non misit, sed unus de cherubim, id est, cherub misit manum et tulit ignem, qui erat in medio cherubim, et dedit in manum ejus qui indutus erat vestibus lineis. Qui accipiens egressus est, et tamen Scriptura non dicit egressus quid fecerit, ut tristis rei harrationem intelligentiæ potius nostræ relinqueret, quam oculis subjiceret. Introcunte autem viro qui indutus erat vestilus lineis, cherubim stabant a dextris domus, ut sanctæ supernæque virtutes dexteram Dei domus partem tenere viderentur, et illæ quæ mittuntur ad supplicia, de quibus scriptum est : « Immissionem per angelos pessimos (Psal. LXXVII), > sinistras partes possidere credantur. Cumque elevata est gloria Domini de cherub, qui carbones ignis viro traditurus erat, et transisset ad limen domus, statim nube, tenebris et caligine atrium impletur interius. Neque cnim, præsente Domini majestate, exercentur supplicia. Et gloria Domini videtur in atrio; de quo scriptum est : « Senitus alarum cherubim audiebatur usque ad atrium exterius. Pro sonitu, in Hebraico vox ponitur, quae vox habebat similitudinem vocis Dei omnipotentis loquentis. Nota, lector, in quibus superior et hæc visio concordent sive discordent, ut ex celintelligas sacramenta, et illud quod ante commonui, quoniam si in sirmamento et in thronc et in manu hominis non veritas, sed similitudo dicatur,

latione utrlusque absque nostro admonitu divina A neque enim fecie ad faciem revelato vultu gloriam Domini contemplamur, sed in similitudine omnia videmus et imagine, quandin fragili et mortali, et corruptibili circumdamur corpore.

# LIBER SEXTUS.

### SEQUITUR CAPUT X.

Cum ratio postularet ut una cademque visio simul in uno volumine complecteretur, forsitan aliqui mirantur, cur eam in librorum divisione ab invicem separarem, quibus quoque ratio hujus divisionis pandenda est. Quoniam sicut secundum librum in ostenanimalium descriptio fuil, non quidem propter significationis dissimilitudinem, sed ad devitandam operis longitudinem, ne prolixitas libri tædium faceret lectori. Ita et nunc ob idem tædium devitandum post gloriæ Domini visionem ac cherubim simul ostensionem, sextum librum a quatuor rotarum narratione judicavi inchoandum, de quibus Propheta Ita narrat, dicens :

· Et vidi, et ecce quatuor rotæ juxta cherubim: « Rota una juxta cherub unum: et rota alia juxta cherub unum. Species autem rotarum, quasi vie sio lapidis chrysolithi. Et aspectus earum similitudo una quatuor, quasi sit rota in medio rotæ. Cumque ambularent in quatuor partes gradiebanc tur, et non revertebantur ambulantes, sed ad lo- C cum, ad quem ire declinabat, quæ prima erat, sequebantur et cæteræ, nec convertebantur. Et omne corpus earum et colla et manus et pennæ et circuli, plena erant oculis in circuitu quatuor rotarum. Et rotas istas vocavit volubiles, audiente me. · Quatuor autem facies habebat unum, facies una, · facies cherub. Et facies secunda, facies hominis, et in tertio facies leonis, et in quarto facies aquilæ, et c clevata sunt cherubim, et reliqua. (Hieron.) Observa quod prius species fuerit rotarum. Juxta Septuaginta, e quasi visio tharsis. > Nunc autem, juxta cosdem, e quasi visio carbunculi, o ut pennarum per ignem, qui a Cherub traditur similitudo monstretur. Licet in Hebraico et supra et hic e tharsis > scriptum sit. Quod Aquila chrysolitum, > Symmachus chiacynthum > transtulit. Rursumque ubi nos vertimus, et omne corpus earum, , quod subauditur rotarum, in Hebræo scriptum est : c Et omnes carnes earum, s et colla, et manus, et penuas, et circulos rotarum, carnes appellari in supernis virtutibus, ut quando legimus : « Caro et sanguis regnum Dei non possidebunt, neque corruptio incorruptionem (1 Cor. xv), , sciamus non substantiam carnis, sed opera condemnari: Bostar enim, quod in hoc loco scribitur, non corpus sed carnem significat. Circulos autem rotarum ( canthos ) ferreos appellavit, quibus lignorum rotunditas arctatur et stringitur. Superius ergo dixit: « Corpora animalium plena sunt ocu-

lis; » nunc autem dicit de rotis : « Corpora earum et colla et manus et pennæ, et circuli plena erant oculis in circuitu quatuor rotarum. > (Gregor. in expos. Evang.) Sed sciendum nobis est quia sarpe, dum aliis rebus intendimus, fit ut alia negligamus, et ubi negligimus, ibi procul dubio oculum non hasione rotarum separavi a primo libro, ubi quatuor B bemus. Nam Pharisæus ille qui ascenderat in templum orare, testante Evaugelio, quid dixit agnovimus. Ait enim: Deus, gratias ago tibi. Recte autem gratias Deo agebat in quo acceperat bona, quæ fecerat, qui etiam subjungit : Quia non sum sicut cateri homines raptores, injusti, adulteri, velat etiam hic publicanus. Jejuno bis in sabbato, decimas do omnium quæ possideo (Luc. xvin). > Ecce ad exhil endam abstinentiam, ad impendendam misericordiam, ad referendas Deo gratias, oculum habuerat Pharisæus, sed ad hum litatis custodiam oculum non habebat. Et quid prodest, quod contra hostium insidias pene tota civitas caute custoditur, si unum foramen apertum relinquitur, unde ab hostibus intretur. Quid ergo prodest custodia, quæ pene ubique circumponitur, quando inimicis tota civitas per neglectum loci una aperitur. Pharisæus autem qui jejunium exhibuit, decimas dedit, Deo gratias retulit, quasi pene per circuitum in suæ civitatis custodia vigilavit, sed quia unum in se foramen superbiæ non intendit, ibi hostem pertulit, ubi per negligentiam oculum clausit. (H.) Rotæ autem istæ non solum carnes habent, vel corpus aut membra, sed et colla et manus et pennas, ut efficientias rerum in singulis, non membrorum imagines sentiamus. Roæ quoque ipsæ appellatæ sunt lingua Hebraica e Gelgel, , quod Symmachus ( volubiles, ) Aquila ( rotam , interpretati sunt. Porro quod sequitur : « Audiente me » usque ad eum locum, ubi scriptum est : e El vata sunt cherubim, o in Septuaginta non ha-

betur, sed de Hebraico additum est. In quo observandum, quod nequaquam ut supra dicitur, c facie hominis, et facies leonis a dextris quatuor, et facie-s vituli a sinistris quatuor, et facies aquilæ quatuor = dextris; » ut videlicet alia a sinistris, alia a dextris esse credantur, sed æqualis omnium ordo describitur, dicente Scriptura: Quatuor autem facies habelui unum, facies una, facies cherub, et facies secunda, facies hominis, et in tertio facies leonis, et in guarto facies aquilæ; ut prima, et secunda, et tertia, et quarti facies non locorum diversitate dextri et sinistri, sci uno per gradus ordine describatur. Unam autem faciem, id est, primam appellavit cherub, pro quo supra dixerat facies vituli. Ex quo intelligitur facient

præteritæ visionis continet explanatio.

· Ipsum est animal, quod videram juxta finmen chobar. Cumque ambularent cherubim, ibant pae riter et rotæ juxta ea. Et cum levarent cherubim alas suas ut exaltarentur de terra, non resistebant e rotæ sed et ipsæ juxta erant. Stantibus illis stae bant. Et cum elevatis elevabantur. Spiritus enim vitte erat in eis, etc. Omnia vivunt Deo et suum sentiunt creatorem, non est enim Deus mortuorum, sed viventium, unde et omnia corpora rotarum plena sunt oculis. Et in psalmo dicitur : « Cœli enarrant gloriam Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum. Dies diei eructat verbum, et nox nocti indicat scientiam (Psal. xvIII). > Sol quoque et luna, mare et flumina, montes et colles laudant eum. Et B Deo per Psalmistam dicitur : « In æternum non obliin suum circulum per annos singulos elementa volvantur, coelorumque rationem in terris déprehendimus, ut antiquæ legis ordinem conservantes, volvantur et currant, et nihil novum cernamus super terram. Quod autem dicitur : « Ipsum est animal, quod videram juxta flumen Chobar, > Scriptura demonstrat eadem nos debere intelligere in expositione animalis, quæ supra intelleximus. Bene autem dicitur : « Cum cuntibus ibant, et stantibus stabant, et cum elevatis a terra pariter elevabantur, et rotæ sequentes ea. Quia spiritus vitæ crat in rotis. > (Greg.) Hæc sunt ex maxima parte jam dicta, sed iterata descriptione narrantur. Nec nos itaque pigeat eadem breviter exponendo repetere, quæ spiritus per Prophetam dignatus est replicando narrare. Hoc enim C solum in his verbis novum adjicitur, quod dictum est : Cum stantibus stabant : > Sunt enim quidam qui usque ad hoc proficiunt, ut terrena qua acceperunt bene dispensare noverint. Misericordiæ ôperibus intendunt, oppressis subveniunt; hi videlicet vadunt, in eo qued se ad proximi utilitatem tendunt. . Cum his ergo rotæ gradiuntur, quia sæcra eloquia dictorum suorum passus in corum itinere disponunt. Et sunt alli, qui fidem, quam acceperunt, ita ad tenendum fortes sunt, ut adversis quibusque resistere valeant, et non solum minime ad perversitatem trahuntur perfidize, sed etiam perversa loquentes impugnant, eosque ad rectitudinem trahant. Cum istis stantibus stant etiam rotæ, quia eis rectitudinem suam sacra eloquii verba confirmant, cum in eis audiunt : State, et tenete traditiones quas didicistis; et rursum: Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens, circuit quierens quem devoret, cui resistite fortes in fide (1 Petr. v). ) Et sunt alii, qui omnia terrena despiciunt, nulla quæ prætereunt possidere dignantur, in Dei se, ut prædictum est, contemplatione suspendunt. Cum his ergo elevatis, et rotte pariter levantur. Quia quantum quisque ad alta profecerit, intantum ei et sacra eloquia de altioribus loquuntur. Vadunt ergo animalia ad utilitatem proximi, stant in custodiam sui, elevantur ad contemplationem Dei. Sed et rotæ pariter vadunt, stant, elevantur. Quia quæsita sacra lectio talis invenitur, qualis fit ipse a

cherub esse faciem vituli, quorum omnium sensum A quo quæritur. Ad activam enim vitam ambulat tecum. Ad immobilitatem atque constantiam spiritus profecisti, stat tecum, ad contemplativam vitam per Dei gratiam pervenisti, volat tecum. Et rursum subditur: Quia spiritus vitæ erat in rotis. Duod ideireo secundo dicitur vitæ spiritus in rotis esse, quia Scripturæ duo sunt testamenta, quæ utraque Dei spiritus scribi voluit, ut nos ab animæ morte liberaret, vel certe quia duo sunt præcepta charitatis, dilectio videlicet Dei, et dilectio proximi, per quæ utraque nos sacræ Scripturæ dicta vivisicant. Secundo ergo dicitur : « Quia spiritus vitte erat in rot's, p quia dilectionem Dei et proximi capimus in eloquiis divinis, per præcepta sacræ Scripturæ dicta vivimus, qui mortui jacebamus. Unde omnipotenti viscar justificationes tuas, quia in ipsis vivificasti me (Psal. cxviii). Justificationes enim præcepta Dei dicuntur, in quibus nos corrigendo justificat. De quibus Psalmista apertius dicit : . In tuis justiscationibus meditabor, non obliviscar sermones tuos (Ibid.)... In eis itaque nos justificat, quia per hac nobis spiritalem vitam demonstrat, camque per afflatum spiritus mentibus nostris infundit. Quod quia quotidie per donum gratiæ in electorum mentibus agitur, recte dicitur : « Spiritus vitæ erat in rotis. » Aæc nobis Scriptura in tenebris vitæ præsentis facta est lumen itineris. Hinc etenim Petrus ait : « Cui benefacitis intendentes, quasi lucernæ candenti in caliginoso loco (II Petr. 1). Hinc Psalmista dicit: Lucerna pedibus meis verbum tuum, Domine, et lumen semitis meis (Psal. cxvIII). > Scimus tamen quia et ipsa nobis nostra lucerna obscura est, si non hanc nostris mentibus veri:as illustret. Unde iterum Psalmista ait: Quoniam tu illuminas lucernam meam, Domine, Deus meus illumina tenebras meas (Psal. xvii). > Quid enim lucerna ardens est, nisi lumen? Sed lumen creatum non lucet nobis, nisi illuminetur a lumine non creato. Quia ergo omnipotens Deus ad salutem nostram sanctorum testamentorum dicta et ipse creavit, et ipse aperit, e spiritus vitæ erat in rotis, a

> e Et egressa est gloria Domini a lumine templi, e et stetit super cherubim. Et clevantia cherubim c alas suas exaltata sunt a terra coram me. Et illis egredientibus rotæ quoque subsecutæ sunt. Et stee tit in introitu portæ domus Domini orientalis, et e gloria Domini Israel erat super ca. Ipsumque est c animal, quod vidi subter Deum Israel, juxta Pae vium Chobar. Et intellexi quia cherubim essent e quatuor per quatuor facies uni, et quatuor ake e uni. Et similitudo manus hominis sub alis corum. e Et similitudo vultuum eorum, ipsi vultus quos videbam juxta fluvium Chobar. Et intuitus eorum et c impetus singulorum ante faciem suam ingredi, » etc. (Hier.) Gloria Domini sive majestas, quæ steterat in templi lumine, stetit super cherubim, quæ elevantia alas suas Propheta cernente exaltata sunt rotis pariter sequentibus, et stetit in introitu portæ domus

tana confugerint, manus omnium dissolventur, et nullus contra hostes poterit resistere, pavorisque magnitudine urina polluet genua, nec valebit profluentes aquas vesica cohibere. Accingent se ciliciis et tremor omnia possidebit. Hoc in illo populo factum est, non solum sub Babyloniis, sed et sub Romanis, quando pervenit in eos usque ad finem ira Dei. Cæterum et in nostra Judæa, in qua est Domini confessio, quando multiplicatæ fuerint iniquitates. et refrixerit charitas multorum, omnes manus bonorum operum dissolventur, et cuncta genua sive femora fluent aquis corum qui illicitos quæsicrunt concubitus, et quos in lege fluxum seminis sustinentes et immundos Scriptura cognominat. Unde qui tales sunt debent se accingere ciliciis pœniten- B tiæ et venturum judicium formidare, quod qui fecerit merebitur Isaiam audire, dicentem : « Confortamini manus dissolutæ, et genua debilia roboramini (Isa. xxxv).

« In omni facie confusio et in universis capitibus calvitium. > Rubor vultus pudoris indicium est, conscientia peccatorum lucet in facie, spesque salutis est, quando delictum sequitur verecundia. Unde ad cam, quæ duro corde in suis peccatis gloriabatur, dictum est: « Facies meretricis facta est tibi, nescis erubescere (Jer. 111). . Calvitium quoque capitis luctum significat, quando perdit decorem cæsaries et pulchritudinem comarum amittimus. Denique ad Jerusalem dicitur: « Pro ornamento capitis tui habebis calvitium propter opera tua (Isa. 111). , Et C idem propheta: « Summa, inquit, capita in omni loco attondentur, et omnis barba radetur (Isa. xv). > Michæas quoque ad eamdem Jerusalem : « Decalvare, ait, et tondere super filios deliciarum tuarum, dilata calvitium tuum, sicut aquila (Mich. 1). > Et super mortuis jubetur fleri calvitium. Soli autem sancti, hoc est, Nazaræi, et qui ad pontificatum Domini pervenire mercantur, non radunt capita sua. Neque enim habent mortis opera, nec immundi sunt, quia Nazaræi, id est, sancti Domini sunt. Quod si juxta eos quispiam fuerit mortuus, omnes dies pristini non reputabuntur sanctificationis eorum. Samuel Dei sanctus erat, et propterea æterna capitis ornamenta possedit, audivitque illud de Cantico canticorum : « Cincinni tui nigri sicut corvus. » Porro Samson, quia perdidit comam, perdidit fortitudinem (Judic. xvi), paulatimque renascentibus capillis vires rediere pristinæ, ut plures multo moriens, quam vivus occideret. Elisæus, licet corporis haberet calvitium, tamen quia Nazaratus Domini erat, cincinnis capitis fruebatur (IV Reg. 11). Unde pueri, quia parvuli erant, et necdum ad ætatem viri pervenerant, illudentes calvitio ejus atque dicentes : « Ascende calve, ascende calve, , ferarum laniati sunt morsibus, quarum saltus ac silvæ sunt habitaculum.

Argentum corum foris projicietur, et aurum corum in sterquilinium erit. > Septuaginta. Argentum eorum in plateis projicietur, et aurum eorum

more. . Cum autem omnes trepidaverint, et ad mon- A contemptui erit. Fuga et captivitate cogente divitias; et auri argentique pondera projicient in plateis, suas tantum animas servare cupientes, ne sint ponderi quæ prius suere luxuriæ. Alioquin et juxta anagogen captivorum atque fugientium de Jerusalem. Omne argentum projicietur in plateis, in lata et spatiosa via, quæ ducit ad mortem, quia angustam salutis semitam reliquerunt. Sed et omne aurum erit contemptui, yel in sterquilinium atque immunditiam reputabitur, non enim potest habere munditiam, quod extra Domini Ecclesiam est.

- Argentum eorum et aurum eorum hon valebit liberare eos in die furoris Domini. > Nulli enim dubium quin obsidionis et famis tempore, aurum et argentum esurientes non liberet, et illisi pretiosissimo metallo dentes instar durissimi lapidis returdantur. Denique sequitur:
- Animam suam non saturabunt, et ventres corum non implebuntur. > Præsentibus malis didicimus multos divites inter sericum, gemmas et auri argentique pondera egestate confectos, habuisse exitum mendicantium. Argentum autem et aurum corum, qui extra Ecclesiam sunt, non liberare animas possidentium in die furoris Domini, sed æternam eos habere famem et inani ventre cruciari, ostendit illud testimonium in quo dicitur : « Redemptio anime viri propriæ divitiæ (Prov. xIII). > Propriæ divitiæ sunt, quas nos Christi veritas docuit. Qui præcepit ut faciamus nobis amicos de iniquo mammona (Luc. xvi), qui nos recipiant in æterna tabernacula. ( Quia scandalum iniquitatis eorum factum est. > (Hieron.) Ideo, inquit, possidentium aurum et argentum, sec anima saturabitur, nec venter implebitur, quia hoc ipsum aurum et argentum scandalum scelerum corum factum est. Significat autem idola que auto argentoque fabricata suos contemnunt artifices. Pro quo LXX transtulerunt, « Quia cruciatus iniquitatum eorum fuit, > ut in suo iniqui errore crucientur, et se intelligant male Dei munera in blasphemiam conver
- e Et ornamentum monilium suorum in superhiam posuerunt. Et imagines abominationum suarum et simulacrorum fecerunt ex eo. > Quæ ego, inquit, dederam in ornamentum possidentium, atque divitias, illi verterunt in superbiam, ut de quibus poterant per eleemosynas et bona opera suam animam libe rare ex illis haberent materiam arrogantiæ. Denique ex auro argentoque fecerunt idola, et mes munera in dæmonum simulacra verterunt. Facilis autem tropologia quod aurum et argentum scasas, et eloquia Scripturarum quæ electa sunt mundi, et quæ nobis in ornamentum data sunt, hæretici posucrunt in fomentum, et materiam superbiæ, et imagines diversorum dogmatum et abominationum atque offendiculorum suorum fecerunt ex eis, ut per quæ poterant colere et adorare Deum, ex eis Deum offenderint.
  - · Propter hoc dedi eis illud in immunditiam, et dabo illud in manus alienorum, ad diripiendum, ct

non modicus sanguis effusus est, sed de porta usque ad portam, et omnis civitas declinavit a cultu Dei. Et pro eo plena est immunditia, idololatriæ videlicet sordibus. Causa autem tantorum scelerum illa est, quod putaverunt providentiam non esse super terram, nec Deum curare mortalia. Juxta illud quod alibi legimus:

> Scilicet is superis labor est, ea cura quietos Soilicitat...

Ouia igitur illi vel putaverunt non esse provi lentiam, vel quæ ante fuerat in populis, hoc tempore suum populum reliquisse, propterea et Dei non parcet oculus, nec miserebitur, ut contra vitia sæviens, placabilis sit virtutibus, viasque eorum atque peccata reddat super capita eorum, vel super principale cor- p 🕻 est gloria Domini desúper cherub ad limen domus : dis, vel super principes populi, juxta Numerorum librum in quo capita populorum principes esse dicuntur. . Et ecce yir qui indutus erat lineis, qui habebat e atramentarium in lumbis suis, respondit dicens: · Feci sicut præcepisti mihi. · Septuaginta : · Et ecce vir qui indutus erat podere, id est, veste talari, et accinctus zona lumbos suos. Et respondit verbuin dicens : Feci sicut mandasti mihi. > Ipse est vir, cui jussum est transire per Jerusalem, et ponere signum in frontibus virorum gementium et dolentium super cunctis iniquitatibus corum. Dicit ergo se Domini precepta complesse, et signaculo thau litteræ frontes armasse lugentium. Sex antem viri quibus præceperat Dominus dicens: « Transite per civitatem sequentes eum, et percutite, nulliusque C misereamini usque ad internecionem, nihil tale renuntiant; neque enim lætitiæ, sed mæroris implevere sententiam, quæ non sermone, sed opere monstratur. CAPUT X.

De vira qui accepit carbones de medio rotarum : et cherubim et repetitio visionis et rotarum.

e Et vidi, et ecce in sirmamento quod erat super ca-· put cherubim quasi lapis sapphirus, quasi species similitudinis solii apparuit super eam. Et dixit ad virum qui indutus erat lineis. Et ait : Ingredere in e medio rotarum quæ sunt subtus cherubim, et e imple manus tuas prunis ignis, quæ sunt inter cherubim, et essundens super civitatem, etc. De firmamento quod erat super cherubim, et de lapide sapphiro qui habebat similitudinem throni, et de D rolis que animalia sequebantur, supra dixisse sufficiat. Et illorum lector explanatione contentus sit. Nunc autem quod jubetur ille qui indutus erat lineis, pro quo in hoc loco Septuaginta stolam interpretati sunt, ut tollat prunas de medio cherubim, et effundat sive spargat super civitatem, illud milii videtur ostendere quod post interfectionem cædemque multorum, et in viis cadavera mortuorum prunarum ignis assumitur, ut puniat sive mundet Jerusalem. Juxta illud quod in Isaia scriptum est : « Sanctificavit eum in igne ardente, et devorabit sicut fenum materiam. > Isti sunt carbones, quos in remedium linguæ atque mendacii desolantes vitia atque peccata, propheta in-

Vulgata habet editio, e iniquitate et immunditia; » A terrogatus exoptat : e Quid detur tibi aut quid apponatur tibi ad linguam dolosam? Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis (Psal. cxix). Multaque istiusmodi in Scripturis sanctis invenire poterimus, de quibus crebro diximus. Hoc tantum notandum est quod in Isaia, qui tantum in sermone peccaverat, et immunda labia habere se dixerat, ad purgandum unus forcipe carbo comprehenditur. (Isa. v1); hic vero quia erat civitas plena iniquitate et post supplicia cadaveribus mortuorum, plures assumuntur carbones ignis, et non una manu, sed ambabus, ut omnis purgetur Jerusalem

> · Ingressusque est in conspectu mco. Cherubim c autem stabant a dextris domus cum ingrederetur vir, et nubcs implevit atrium interius. Et elevata et repleta est domus nube, et atrium repletum est splendore gloriæ Domini. Et sonitus alarum cheruc bim audiebatur usque ad atrium exterius, quasi vox Dei omnipotentis loquentis. Cumque pracepisset viro qui indutus erat lineis, dicens : Sume e ignem de medio rotarum, quæ sunt inter chee rubim; ingressus ille stetit Juxta rotam, et ext tendit cherub manum de medio cherubim ad c ignem, qui erat inter cherubim, et assumpsit et « dedit in manu ejus qui indutus erat lincis. Qui c accipiens egressus est, et apparuit in cherubim sie militudo manus hominis subtus pennas corum. Vidente propheta ingreditur vir qui indutus erat talari veste vel linea: ingreditur autem, ut secundo dicitur, in medio rotarum, quæ sunt subter cherubim, ut impleat manus suas igneis carbonibus. Qui cum esset ingressus, stetit tantum juxta rotam. Et vel ob tristitiam puniendæ Jerusalem, vel ob gloriæ magnitudinem stupens, manum ad ignem ipse non misit, sed unus de cherubim, id est, cherub misit manune et tulit ignem, qui erat in medio cherubim, et dedit in manum ejus qui indutus erat vestibus lineis. Qui accipiens egressus est, et tamen Scriptura non dicit egressus quid fecerit, ut tristis rei narrationem intelligentiæ potius nostræ relinqueret, quam oculis subjiceret. Introcunte cutem viro qui indutus erat vestilus lineis, cherubim stabant a dextris domus, ut sanctæ supernæque virtutes dexteram Dei domus partem tenere viderentur, et illæ quæ mittuntur ad supplicia, de quibus scriptum est : « Immissionem per angelos pessimos (Psal. LXXVII), sinistras partes possidere credantur. Cumque elevata est gloria Domini de cherub, qui carbones ignis viro traditurus erat, et transisset ad limen domus, statim nube, tenebris et caligine atrium impletur interius. Neque enim, præsente Domini majestate, exercentur supplicia. Et gloria Domini videtur in atrio; de quo scriptum est : « Senitus alarum cherubim audiebatur usque ad atrium exterius. Pro sonitu, in Hebraico vox ponitur, quie vox habebat similitudinem vocis Dei omnipotentis loquentis. Nota, lector, in quibus superior et hæc visio concordent sive discordent, ut ex cel

contrariam illi quibus dicitur : « Audito verbum Do- A fugiens frequentiam multitudinis, et senes Juda semini, principes Sodomorum (Isa. 1). . Indueturque, juxta Septuaginta, c interitu, qui non habet armaturam Dei, nec indutus est Christo. > Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum induerunt (Gal. 111). . . Et manus populi terræ conturbabuntur. . Sive, juxta Septuaginta, edissolventur. > Quando visio non fuerit in propheta, et legis scientia in sacerdote, et consilium in senibus, rexque luxerit, et princeps fueit in mærore sive in interitu, consequenter et populi manus conturbabuntur suum perdentes ordinem, sive dissolventur, antiquam fortitudinem non habentes. Pulchreque non populus Dei dicitur, cujus turbabuntur manus, et cujus non est municipatus in cœlo, sed populus terræ, de quo scriptum est : « Recedentes a te super terram scribentur. >

· Secundum viam corum faciam eis, et secundum cjudicia corum judicabo cos, sive, ut Septuaginta transtulerunt, « ulciscar eos. » Peccatoribus reddit Deus juxta vias suas, ut teneant judicii veritatem. Carterum in sanctis excedit modum clementiae. c Neque enim condignie sunt passiones temporis hujus ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. viii). Stipendia enim peccati mors, » quam recipit peccator juxta vias et opera sua. Cæterum justorum virtus fruitur Domini largitate, de qua Paulus loquitur, . Donum Dei vita æterna.. Quodque addidit : . Et secundum judicia corum judicabo cos, > illud evangelicum sonat : « In quo judicio judicaveritis, judicabitur de vobis. > Et apostolicum : « In quo enim judicio judicas alterum, teipsum condemnas; eadem enim C pro diversitate meritorum, alius usque ad illud et iloperaris quæ judicas. > « Et scient quia ego Dominus. > Iste versiculus frequenter in hoc propheta ponitur, quod supplicia atque cruciatus sequatur scientia Dei, ut quem non intelligebant per beneficia, per tormenla cognoscant.

## CAPUT VIH.

Visio similitudinis Dei; de effosso pariete, de viris thuribulum tenentibus, et ad or um solis adorantibus, de applicantibus ramum ad nares suas.

e Et factum est in anno sexto, in sexto mense, in quinta mensis, ego sedebam in domo mea, et senes Juda sedebant coram me, etc.(Hieron.) Quinto anno transmigrationis Jechoniæ, quarto mense, quinta mensis, superiorem visionem factam ad prophetam legimus. Hæc aatem quam nunc exponere volumus, sexto anno ejusdem regis, sexto mense, quinta mensis facta memoratur; ex quo perspicuum est post annum et duos menses hæc facta quæ scripta sunt, et vel intermissam per annum et duos menses prophetiam, vel per totos quatuordecim menses gesta que superior sermo contexit. Sexto autem anno, et sexto mense, et quinta die mensis, qui numeri ad fabricam mundi referentur, ad carneos sensus qui terrena conspiciunt, et necdum cœlestia contemplantur, factam prophetiam non mirabitur, qui ad presbyteros Juda sermonem dirigi intellexerit. E quibus septuaginta tenebant thuribula et viginti quinque in templo adorabant solem, sedebatque propheta in domo sua

debant coram eo, vel prophetæ verba audire cupientes, vel insidiantes sermonibus ejus. Significanterque dicuntur senes Juda, ut nihil ad Israel, hoc est. ad decem tribus quæ prius captæ fuerant, sed a: cos qui de tribu Juda cum Jechonia ducti erant is captivitatem, dici intelligamus.

e Et cecidit super me ibi manus Domini Dei, e e vidi, et ecce similitudo quasi aspectus, ignis ab asp ctu lumborum ejus, et deorsum ignis, et a luml c ejus. Et sursum quasi aspectus splendoris, ut visi electri. Manus autem évepysien, id est opera, signi sicat, ut visionis possit sucramenta cognoscere. E hoc considerandum est, quod non ipsas videat veni tates, sed similitudinem ignis quia a lumbus usqui R deorsum ignis apparuit. Et a lumbis sursum quas. aspectus splendoris, ut visio electri, ignis apparult. Pro splendore qui in Hebraico dicitur zor, auram Theodotio transtulit, ut in supernis Dei refrigeria demonstret. Denique et in Regum volumine (111 Reg. xix) beatus Elias adventum Domini non in tempestate contemplatur et turbine, non in ignis ardoribus, sed in aspectu auræ tenuis atque lenissimæ, ut Dei omnipotentis mansuetudinem comprobaret. Opera autem coitus quæ significantur in lumbis usque deorsum igne purgantur, et opera virtutum quæ a lumbis ad superiora consurgunt, splendorem habent atque fulgorem, et tamen nec ignis usque ad pedes dicitur, nec splendor electri usque ad caput, sed deorsum, et sursum, ut tam in peccatoribus, quam in sancus lud membrum, alius usque ad illa et illa perveniat. Et quomodo qui sanctitudinis perfectionem tenent, ad verticem usque perveniunt, sic qui in peccalorum profundo sunt, plantas igneorum pedum tenere credendi sunt.

- · Et emissa similitudo manus apprehendit me in cincinno capitis mei. > Et hic similitudo manns non ipsa manus extenditur, neque enim in Deo aliquid corporale est, videturque manus, ut membran humani corporis atque consucti nequaquam terrest eum qui assumitur atque comprehenditur. Si enim in colubri, vel in qualibet alia bestiarum similitudioe tetigisset prophetam, ipsa dissimilitudo membrorum terruisset assumptum. Parsque comprehenditur capillorum, quia totius apprehensionem capitis humana natura non sustinet. Pro cincinno > Septuaginta mérπεδον, id est (fimbriam, ) interpretati sunt. Quorus alterum in capillis, alterum in vestibus accipi solel-
- c Et elevavit me spiritus inter terram et culum. Primum similitudine manus apprehenditur, postes elevatur a spiritu, qui spiritus non eum statim al cœlum levat, sed inter terram et cœlum, ut terreca interim derelinquens festinet ad coelum. Possamus autem et hoc dicere, quod propter bona opera prepheta similitudine manus Dei apprehensus sit, et propter scientiam rerum spiritalium elevetur a spirita.
- · Et adduxit me in Jerusalem in visione Dei juxt costium interius, quod respiciebat ad aquilonem, un

præteritæ visionis continet explanatio.

« Ipsum est animal, quod videram juxta flumen c Chobar. Cumque ambularent cherubim, ibant pae riter et rotæ juxta ea. Et cum levarent cherubim alas suas ut exaltarentur de terra, non resistebant e rotæ sed et ipsæ juxta erant. Stantibus illis sta-· bant. Et cum elevatis elevabantur. Spiritus enim e vitæ erat in eis, > etc. Omnia vivunt Deo et suum sentiunt creatorem, non est enim Deus mortuorum, sed viventium, unde et omnia corpora rotarum plena sunt oculis. Et in psalmo dicitur : ( Cœli enarrant gloriam Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum. Dies diei eructat verbum, et nox nocti indicat scientiam (Psal. xviii). > Sol quoque et luna, in suum circulum per annos singulos elementa volventur, cœlorumque rationem in terris deprehendimus, ut antiquæ legis ordinem conservantes, volvantur et currant, et nihil novum cernamus super terram. Quod autem dicitur: « Ipsum est animal, quod videram juxta flumen Chobar, > Scriptura demonstrat eadem nos debere intelligere in expositione animalis, quæ supra intelleximus. Bene autem dicitur : « Cum euntibus ibant, et stantibus stabant, et cum elevatis a terra pariter elevabantur, et rote sequentes ea. Quia spiritus vitæ crat in rotis. > (Greg.) Hæc sunt ex maxima parte jam dicta, sed iterata descriptione narrantur. Nec nos itaque pigeat eadem breviter exponendo repetere, que spiritus per Prosolum in his verbis novum adjicitur, quod dictum est : « Cum stantibus stabant : ». Sunt enim quidam qui usque ad hoc proficiunt, tit terrena quæ acceperunt bene dispensare noverint. Misericordiæ operibus intendunt, oppressis subveniunt; hi videlicet vadunt, in eo qued se ad proximi utilitatem tendunt. Cum his ergo rotæ gradiuntur, quia sacra eloquia dictorem suorum passus in eorum itinere disponunt. Et sunt alii, qui fidem, quam acceperunt, ita ad tenendum fortes sunt, ut adversis quibusque resistere valeant, et non solum minime ad perversitatem trahuntur perudiæ, sed etiam perversa loquentes impugnant, eosque ad rectitudinem trahant. Cum istis stantibus stant etiam rotæ, quia eis rectitudinem suam sacra eloquii verba confirmant, cum in eis audiunt : State, et tenete traditiones quas didicistis; et rursum : Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens, circuit quærens quem devoret, cui resistite fortes in side (I Petr. v). ) Et sunt alii, qui omnia terrena despiciunt, nulla quæ prætereunt possidere dignantur, in Dei se, ut prædictum est, contemplatione suspendunt. Cum his ergo elevatis, et rotte pariter levantur. Quia quantum quisque ad alta profecerit, intantum ei et sacra eloquia de altioribus loquuntur. Vadunt ergo animalia ad utilitatem proximi, stant in custodiam sui, elevantur ad contemplationem Dei. Sed et rotæ pariter vadunt, stant, elevantur. Quia quæsita sacra lectio talis invenitur, qualis sit ipse a

cherub esse faciem vituli, quorum omnium sensum A quo quæritur. Ad activam enim vitam ambulat tecum. Ad immobilitatem atque constantiam spiritus profecisti, stat tecum, ad contemplativam vitam per Dei gratiam pervenisti, volat tecum. Et rursum subditur : Quia spiritus vitæ erat in rotis. > Quod ideireo secundo dicitur vitæ spiritus in rotis esse, quia Scripturæ duo sunt testamenta, quæ utraque Dei spiritus scribi voluit, ut nos ab animæ morte liberaret, vel certe quia duo sunt præcepta charitatis, dilectio videlicet Dei, et dilectio proximi, per quæ utraque nos sacræ Scripturæ dicta vivisicant. Secundo ergo dicitur : « Quia spiritus vitæ erat in rot's, , quia dilectionem Dei et proximi capimus in eloquiis divinis, per præcepta sacræ Scripturæ dicta vivimus, qui mortui jacebamus. Unde omnipotenti mare et flumina, montes et colles laudant eum. Et B Deo per Psalmistam dicitur : « In æternum non obliviscar justificationes tuas, quia in ipsis vivificasti me (Psal. cxviii) Justificationes enim præcepta Dei dicuntur, in quibus nos corrigendo justificat. De quibus Psalmista apertius dicit : . In tuis justi-Acationibus meditabor, non obliviscar sermones tuos (Ibid.)... In eis itaque nos justificat, quia per hæc nobis spiritalem vitam demonstrat, camque per affiatum spiritus mentibus nostris infundit. Quod quia quotidic per donum gratice in electorum mentibus agitur, recte dicitur : « Spiritus vitæ erat in rotis. » Hæc nobis Scriptura in tenebris vitæ præsentis facta est lumen itineris. Hinc etenim Petrus ait : Cui benefacitis intendentes, quasi lucernæ candenti in caliginoso loco (II Petr. 1). Hinc Psalmista dicit: « Lucerna pephetam dignatus est replicando narrare. Hoc cuim C dibus meis verbum tuum, Domine, et lumen semitis meis (Psal. cxviii). > Scinius tamen quia et ipsa nobis nostra lucerna obscura est, si non hanc nostris mentibus veri:as illustret. Unde iterum Psalmista ait: Quouiam tu illuminas lucernam meam, Domine, Deus meus illumina tenebras meas (Psal. xvii). > Quid enim lucerna ardens est, nisi lumen? Sed lumen creatum non lucet nobis, nisi illuminetur a lumine non creato. Quia ergo omnipotens Deus ad salutem nostram sanctorum testamentorum dicta et ipse creavit, et ipse aperit, e spiritus vitæ erat in rotis.

Et cgressa est gloria Domini a lumine templi, c et stetit super cherubim. Et elevantia cherubim c alas suas exaltata sunt a terra coram me. Et illis t egredientibus rotæ quoque subsecutæ sunt. Et stee tit in introitu portæ domus Domini orientalis, et e gloria Domini Israel erat super ca. Ipsumque est c animal, quod vidi subter Deum Israel, juxta fine vium Chobar. Et intellexi quia cherubim essent quatuor per quatuor facies uni, et quatuor slæ uni. Et similitudo manus hominis sub alis corum. e Et similitudo vultuum eorum, ipsi vultus quos vi-« debam juxta fluvium Chobar. Et intuitus corum et c impetus singulorum ante faciem suam ingredi, octc. (Hier.) Gloria Domini sive majestas, quæ steterat in templi lumine, stetit super cherubim, quæ elevantia alas suas Propheta cernente exaltata sunt rotis pariter sequentibus, et stetit in introitu portæ domus

scientia, dum luxuriosa et lasciva mens lucet in facie, et sècreta cordis, motu corporis et gestibus indicantur.

· Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo ree ptilium et animalium abominațio, et universa idola e domus Israel depicta erant in pariete in circuita e per totum. > Non solum autem idolum zeli stabat in introitu portæaquilonis, sed et omnes templi partes diversis i:lolorum imaginibus pingebantur, ut nulla esset bestia quam non parietis pictura monstraret. Hoc in delubris idolorum, fanisque gentilium huc usque perspiciamus, quod omnia genera bestiarum adoret stulta religio. Unde et Virgilius a :

Omnigenumque (ait) deum monstra, et latrator Anubis, quasi non et illa sint monstra quæ laudat,

Contra Neptunum, et Venerem, contraque Minervam. Possumus et in nostris templis idola monstrare parietibus depicta, quando omnibus vitiis subjacemus, et pingimus in corde nostro peccatorum conscientiam, imaginesque diversas. De quibus in Psahnis dicitur: · Domine, in civitate tua imaginem ipsorum dissipabis (Psal. LXXII). > Et in alio loço: « Verumtamen in imagine perambulat homo (Psal. xxxvIII). > Ouod scilicet nullus hominum sit, qui aliquam imaginem non habeat, sive sanctitatis, sive peccati. Quamobrem furiosis dicitur et iracundis : · Furor illis juxta similitudinem serpentis, siçut aspidis surdæ, et obturantis aures suas, quæ non exaudiet vocem incantantium (Psal. LVII). > Et de hominibus nequam : « Generatio viperarum, quis C ostendit vobis fugere a ventura ira? > (Matth. 111.) Et de versipellibus ac fraudulentis : « Ite, dicite vulpi huic (Luc. xiii). > Ac de amatoribus feminarum : c Equi insanientes in feminas facti sunt mihi, unusquisque ad uxorem proximi sui hinniebat (Jer. v). De brutis quoque ac vecordibus : Nolite sieri sient equus et mulus, quibus non est intellectus (Psal. xxxi). > (Greg., Moral. lib. xxvi, c. 6.) Viri autem veraciter sancti, cum flagellari quempiam pro culpa cognoscunt, etsi quædam ejus inordinata corripiunt, ad quædam tamen dolentia compatiuntur. Et sic sciunt tumentia premere, ut sciant cliam cruenta fovere, quatenus in eis dum dura emolliunt, infirma roborentur. At contra arrogantes viri quia charitatis viscera non habent, D non solum non compatiuntur, cțiam justis dolenți-Lus, sed eos insuper sub specie justæ increpationis affligunt. Vel si qua jo cis sunt perva mala exeggerant, vel ea quæ vere bona sunt, male apul se interpretanda commutant. Quamvis etiam casti doctores sæpe exaggerare soleant delinquentium vitia, et ex quibusdam siguis publicis occulta rimari, ut possint ex minimis majora cognoscere. Unde ad Ezechiel tlicitur: « Fili hominis, fode parietem. » Ubi mox subdidit . • Et cum perfodissem parietem, apparuit ostium unum. Et dixit ad me : Ingredere et vide sbominationes pessimas quas isti faciunt hic. Et

tur, vuitaque et oculis dissimulari non potest con- A ingressus vidi : et ecce emnis similitudo reptilium et animalium abominatio, et ecce universa idola domus Israel depicta erant in pariete. > Per Ezechielem quippe prapositorum persona signatur, per parietem duritia subditorum. Et quid est pa rietem fodere, nisi asperis correptionibus duritian cordis aperire? Quem cum perfodisset, apparuit ostium. Quia cum cordis duritia, vel studiosis per cunctationibus, vel maturis correptionibus scindite quasi quædam janua ostenditur, ex qua omnia in : qui corripitur, cogitationum interiora videantu:. Unde et bene illic sequitur : c Et dixit ad me : In gredere et vide abominationes pessimas quas îst faciunt hic. > Quasi ingreditur, ut altominations. aspiciat, qui discussis quibusdam signis exterius B apparentibus, ita corda subditorum penetrat, ut cuncta ei quæ illicita cogitantur, innotescant. Unde et subdidit : « Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo reptilium et animalium, abominatio. In reptilibus cogitationes omnino terrenæ signantur; in animalibus vero jam quidem aliquantulum a terra suspensie, sed adhuc terrenie mercedis præmia requirentes. Nam reptilia toto ex corpore terræ inhærent, animalia autem ventre a terra suspensa sunt, appetitu tamen gulæ ad terram semper inclinantur : reptilia itaque intra parietem sunt, quando cogitationes volvuntur in mente, quæ a terrenis desideriis nunquam levantur. Animalia quoque sunt intra parietem, quando et si qua jam justa, si qua honesta cogitantur, appetendis tamen lucris temporalibus honoribusque deserviunt, et per semetipsa qui lem jam quasi a terra suspensa sunt, sed adhuc per au-Litum, quasi per gulæ desiderium sese ad ima submittunt. Unde et bene subditur : « Et universa idola domus Israel depicta erant in pariete. > Scriptum quippe est : c Et avaritia, quæ est idolorum senitus (Coloss. 111). > Recte ergo post animalia idola describuntur, quia etsi honesta actione nonnoffi quasi a terra se crigunt, ambitione tamen inhonesta se etipsos ad terram deponunt. Bene autem dicitur. c depicta crant, o quia dum exteriorum remm estrinsecus species attrahuntur, quasi in corde depiogitur, quidquid fictis imaginibus deliherando cogiutur. Notandum itaque est, quia prius foramen in pariete, ac deinde ostium cernitur, et tunc demis occulta abominatio demonstratur, quia nimira uniuscojusque peccata prius signa forinsecus, deinde janua apertæ iniquitatis ostenditur. Et tunc demm omne malum quod intus latet aperitur : idcirco erp ctiam doctores graviter solent minuta discutere, d ab extremis exterioribus ad occulta possint majora pervenire, verba asperæ increpationis movent, si spinas mortiferæ cogitationis eradicent. Et hæc com agunt, charitatis amore sapiunt, non inflatione clationis intumescunt. Mori enim pro ipsis parali sunt, quos quasi usque ad mortem sævientes affigunt. Servant in cogitatione quod diliguat sumus

\* Eneid. lib. vm, in descriptione clypci Ænæa.

mala autem caventes prænuntiant, non ut siderantes exorant, erga commissos sibi nonm correptione fervent, ac si nullus eos fervor f. Valde enim metaunt, ne si a pravorum coreessaverint, ipsi pro eorum damnatione ur. Et cum ad verba se invectionis inflamwill guidem ad hæc veniunt, sed tamen hanc mem sibi apud districtum judicem præparant. sentuaginta viri de senioribus domus Israel, onias Saphan filius stabat in medio eorum um ante picturas, et unusquisque habebat bulum in manu sua, et vapor nebulæ de thure rgebat. > (Hieron.) Quando dicit septuaginta itse de senioribus domus Israel, qui teneribula manibus, ostendit multos et alios fuisse B eros qui hoc non faciebant, sed forsitan peciis tenebantur. Unumque nomine Jezoniam iaphan stetisse in medio corum quasi princideris eorum atque săcrilegii, qui omissa reliei, idola colebant, et in templo non adorabant mius erat templum, sed picturas parietum. Pul-: dicitur : c Stabat Jezonias filius Saphan, > Indicii > et condemnationis suæ, c in medio n presbyterorum, o quia et princeps, et hi princeps crat, firmo in sceleribus stabant nec fluctuabant in malo, sed robustissime bant. Vaporque nebulæ et confusionis ac turi surgebat ex thure-offerentium'sacrilegia deabat. Hoc factum sit eo tempore juxta Miteeterum, et nobis orandum est, ne seniores srael, septenarium numerum, qui est sauctus, tem decades multiplicantes, stent in erroribus adorent picturas idolorum, vaporque sacrilegi it sive consurgat resistens Deo. Quando videribem pessimam congregatam, de qua scriptum Odivi ecclesiam malignantium (Psal. xxv), res plebe presi yteros, nequioremque princisi præfectus est plebi atque presiyteris, di-Jezoniam stantem ante picturas, et singulos thuribula in manibus suis, non Dei majestad proprias sententias ador: ntes, et nequaquam i bonæ fragrantike ad Deum, sed fætorem ad

divit ad me: Certe vides, fili hominis, quæ ses domus Israel faciunt in tenebris, unusquisnabecondito cubiculi sui. Dicunt enim: Non nos Dominus. Dereliquit Dominus terram pos Lec. Ex eo, inquit, quod in templo faciunt congregati, ostenditur quid in cubiculo suo isque faciat. Sed secundum anagogen melius i potest, quod nonnulli principes ecclesiarum in tenebris, quæ dictu turpia sunt. Iste est ditus cordis homo de quo dicitur: « Ingredere culum tumm (Matth. v1). » Et rursum: « Qui mabsconso reddet tibi. » Recolat unusquissicientiam suam, et opera tenebriarum recorntenebris, sciatque scriptum: « Omnis qui peratur, odit lucem, ne arguatur a luce

e qual persequantur, bona praedicantes insi- A (Joan in). > Et in se intelliget illu l'esse completum: Qui inebriatur, nocte inebriatur (I Thess. v). > Quod juxta litteram stare non potest. Quanti enim in prandiis conviviisque dierum inebrantur! sed quia ebrietas cordis offendens Deum tenebrarum est. et non lucis, propterea quicunque inebriatur, nocte inebriatur. Cum autem seniores domus Israel fecerunt mala in tenebris et in abscondito cubiculorum suorum, et putaverint se Deum celare posse, tunc consequenter dicent: Non videt Dominus nos: dereliquit Dominus terram. Multique sunt peccatores et ambulantes juxta cogitationes suas, qui Deum non æstimant curare mortalia, nec ad illum nostra vitia pertinere. Certe quando peccamus, si cogitaremus Deum videre et esse præsentem, nunquam quod-ei displicet faceremus. Porro quod sequitur: c Dereliquit Dominus terram, y quorumdam etiam philosophorum sententia est, qui ex siderum cursu atque constantia suspicantur esse in collestibus providentiam et terrena contemnere, dum nihil recte, nec juxta ordinem in terris geritur.

> · Et dixit ad me : Adhuc conversus videbis ma-· jores abominationes, quas isti faciunt. Et introdue xit me per ostium portæ domus Domini, quod respiciebat ad aquilonem, et ecce mulieres sedebant c plangentes Adonidem. > Quein nos interpretati sumus Adonidem, Hebræus et Syrus sermo thamuz vocant. Unde quia juxta gentilem fabulam in mense Junio amasius Veneris, et pulcherrimus juvenis occisus, et deinceps revixisse narratur, eugadem Ju-C nium mensem eodem appellant nomine, et anniversariam ei celebrant solemnitatem, in qua plangitur a molieribus quasi mortuus, et postea reviviscens canitur atque landatur. Consequenterque postquam principes et seniores domus Israel quid fecerint in templo ac tenebris cubiculisque monstratum est, etiam mulierum vitia describuntur, quæ plangunt amatorum societate privatæ, et exsultant si eos potuerint obtinere. Et quia eadem gentilitas hujuscemodi fabulas poetarum quæ habent turpitudinem interpretatur subtil ter, interfectionem et resurrectionem Adonidis planctu et gaudio prosequens. Onorum alterum in seminibus quæ moriuntur in terra, alterum in segetibus quibus mortua semina renascuntur, ostendi putat. Nos quoque eos qui ad sæculi mala et bona, vel contristantur vel exsultant, mulieres appellemus molli et esseminato animo, dicamusque plangere eos Thamuz, ca videlicet, quæ in rebus mundi putantur esse pulcherrima.

• Et dixit ad me: Certe vidisti, fili hominis, ad• huc conversus videbis abominationes majores his.
• Et introduxit me in atrium domus Domini interius.
• Et ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et
• altare, quasi viginti quinque viri, dorsa habentes
• contra templum Domini, et facies ad orientem. Et
• adorahant ad ortum solls. • Et quia supra legimus
post idolum zeli, quod ad portam aquilonis apparuit:
• Adhuc conversus videbis abominationes majores, •
ostensisque per parietem picturis omnium bestiarum

nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, secundo dicitur: « Adhuc conversus videbis abominationes majores his. > Quæ est autem major abominatio superiorum trium scelerum? videlicet quarta quæ sequitur : « Ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et altare, 'quasi viginti quinque viri dorsa habentes contra templum Domini, et facies ad orientem, et adorabant ad ortum solis, » eo quod, contempto Domino, id est creatore, adorarent solem, id est Domini creaturam, præcipiente ipso Domino per Moysen, quod nequaquam in morem gentilium contra orientem Deum adorare deberent, sed in quacunque parte fuisset nobis, sive ad orientem, sive ad occidentem, sive ad meridiem, sive ad septentrionem adorarent contra templum, ubi in B sancto sanctorum habitare Dominus credebatur: quod quidem et Danielem in Babylone fecisse legimus (Dan. vi), qui apertis senestris cœnaculi sui adorabat Dominum contra templum quod erat in Jerusalem; hoc juxta litteram suisse sacrilegii nemo dubitat. Secundum anagogen omnes hærcticos pejores esse prioribus, id est, idolo zeli, pictisque in pariete figuris animantium, planctu Adonidis, per quæ idololatria voluptasque monstratur, ifle scire poterit qui intellexerit prophetam, dicentem : · Tu autem odisti disciplinam et projecisti sermones meos post te (Psal. XLIX). a Et in alio loco: e Verterunt contra me scapulam recedentem (Jer. 11). An ignoramus Marcionem et cæteros hæreticos, qui Vetus laniant Testamentum contempto Crea- C tore, id est justo Deo, alium quemdam bonum Deum colere et adorare, quem de suo corde finxerunt, oinnesque nostri temporis hæretici qui Dei silium prædicant creaturam, et tamen adorant cum relicto divinitatis templo et post tergum habito, ipsi confessione sua creaturam adorare se dicunt? Nos autem sic adoramus solem justitiæ, ut Deum adoremus in templo Veteris Testamenti, ubi lex et prophetæ, ubi cherubim et propitiatorium est.

e Et dixit ad me : Certe vidisti, fili hominis. Nune quid leve est hoc domui Juda, ut facerent abomie nationes istas quas fecerunt hic, quia replentes e terram iniquitate conversi sunt ad irritandum nie? Et ecce applicant ramum ad nares suas, etc. Pro co quod nos diximus: « Et ecce ipsi sicut applicant ramum ad nares suas, > Septuaginta transtulerunt, et ecce ipsi sicut subsannantes, puibus de Theodotione additum est : ( Extendunt ramum, ) ut sit totum pariter, « Et ecce ipsi extendunt ramum quasi subsannantes. > Significat autem viginti quinque viros, qui in quadrum solida statione fundati sunt, et a quinque sensibus per quinquies quinque quadranguli figuram efficiunt. Non solum templum habere post tergum, sed instar idolorum applicare ramum ad nares suas, haud dubium quin palmarum, quas græco sermone baia vocant, ut per hoc eos idola adorare significet. Denique et Job inter cæteras virtutes etiam hoc habuisse se dicit, quod nunquam aspi-

quas adorabant septuaginta presbyteri et Jezo- A ciens cœlum, et solem, et lunam, et astra fulgentia, nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, se- osculatus sit manum suam, id est adoraverit creaturas.

· Ergo et ego faciam in furore : non parcet oculus meus nec miserebor. Et cum clamaverint ad aures e meas voce magna, non exaudiam eos. > Pro his, ait, omnibus quæ secerunt, et ego saciam in surore, et non parcet oculus meus, nec miserebor. Quod audientes veteres hæretici, creatorem calumniantur quasi crudelem et sanguinarium, nec cogitant apostolum Paulum, qui certe boni Dei, ut ipsi volunt, apostolut est, scribere ad Corinthios: c Si venero rursum, nen parcam (II Cor. xiii), > ut virga corripiat delinquentes, et errantes retrahat ad salutem. Qui enim men intelligunt quid sibi prosit, et orent frequenter contraria, expedit eis ut non exaudiantur a Domine. Unde et in oratione Dominica dicimus: « Fiat voluntas tua, , non voluntas nostra, quæ errare consuevit, sed voluntas tua, quæ futura-cognoscit. Magnæque interdum felicitatis est, ad præsens misericordiam non mereri. Et istis igitur qui sunt de domo Juda, et a confessione Ecclesiæ recesserunt, non parcet Dominus. Cumque clamaverint voce magna, de qua Dominus dixit: ( Clamor corum pervenit ad me, ) tamen Deminus non exaudiet eos, ut malis eoacti intelligant quid secerint.

## CAPUT IX.

De sex viris missis ad vastationem populi; de vire lineis induto, cum atramentario.

Et clamavit in auribus meis voce magna, dicens: Appropinquaverunt visitationes urbis, > etc. Pro visitationibus e ultionem > Septuaginta transtulerunt. . Milii enim vindicta, ego retribuam, dicit Dominus (Rom. x11). Domnisque ultio visitatio est, quasi argrotantis, quasi habentis vulnera, quasi medicas exspectantis manus, juxta illud quod alibi diclum est: « Visitabo in virga iniquitates corum, et in flagellis peccata corum. Misericordiam autem mean non auferam ab eis (Psal. LXXXVIII). Recteque, ut supra diximus, visitatio vel ultio appropinquare dicitor captivitate vicina. c Et unusqui que vas interfectionis habet in manu sua. « Non dixit, chabebat, > ut Septuaginta transtylerunt, neque enim narrat præterita, sed præsentia, futuraque demonstrat. Qui igitur malos percutit in eo quod mali D sunt, et habet vasa interfectionis, ut occidat pessimos, minister est Domini.

c Et ecce sex viri veniebant de via portæ supec rioris quæ respicit ad aquilonem. Et uniuscajusque
c vas interitus in manu ejus. Vir quoque usus in
c medio eorum vestitus lineis. Et atramentarium
c scriptoris ad renes ejus. Ingressique sunt et stetec runt juxta altare seneum. Et gloria Domini Israel
c assumpta est de cherub, quæ erat super eum ad
c limen domus. Et vocavit virum qui indutus erat
c lineis, et atramentarium scriptoris habebat in
c lumbis ejus. » (Greg., lib.xxii Moral., c. 19.) Quid
namque aliud in sex viris venientibus, nisi sex etates humani generis designantur? Qui de via portæ
superioris veniunt, quia a conditione paradisi, sicus

untur. Quæ porta ad aquilonem respicht, quia cet mens humani generis vitiis aperta, nisi caecharitatis deserens, torporem mentis appead hanc mortalitatis latitudinem non exisset. injuscujusque vas interitus in manu ejus. > Quia mague generatio singulis quibusque ætatibus a, ante Redemptoris adventum in sua operahabuit, unde pænam damnationis sumpsit. quoque unus in medio eorum vestitus lineis. > Redemptor noster ctiam de sacerdotali tribu, carnem parentes habere dignatus est. Vestitus venire perhibetur, vel certe quia linum de : non autem sicut lana de corruptibili carne ur, quia indumentum sui corporis ex ma-. Profecto ad nos vestitus lincis venit. • Et entarium scriptoris ad renes ejus. > In renibus ior pars corporis est. Et quia ipse Dominus ibis mortuus est, resurrexit et ascendit in cocunc Testamentum Novum per apostolos scribiir iste atramentarium in renibus habuit. Qui scripturam Testamenti Novi postquam discesndidit, atramentarium quasi a tergo portavit. rgo atramentarium viro lineis vestito inhærere erat, qui dicit : « Et librum scribat ipse qui t (Job. xxxi). > Sed cur, beate Job, ab eo qui est, librum scribi desideras? ut sequitur, e ut nero meo portem illum et circumdem illum, coronam mihi (Ibid.). > Librum quippe in o portare est Scripturam sacram operando we. Et notandum quam ordinate déscribitur : 18 in humero portari, et postmodum sicut ı circumdari, quia videlicet sacri eloquii mani modo portantur in opere, post nobis coronam æexhibent in retributione. (Hier.) Ad hominum peccata delenda, qui in sexta die fabricationis facti sunt, veniunt sex viri, et descendunt de superiori, sive, ut Septuaginta transtulerunt, isa ad aquilonem. > Et habebat unusquisque m in manibus, de qua Joannes loquitur : «Jam ecuris ad radices arborum posita est. Omnis arnon facit fructum bonum excidetur, et in mittetur (Matth. 111). > Eratque in medio sex viunus, id est septimus, in habitu pontificis, velineis indumentis. Et habebat atramentarium ris ad renes suos, quo omnia peccata describesauctorum a peccatoribus numerum segregare zonam sapphirinam coloris sapphiri lapidis, ornamentis est principis sacerdotum. c Ingresunt sex viri et steterunt juxta altare æneum. aim erant altaria, unum thymiamatis aureum ecus, et alterum ante templum æneum holorum. Juxta altare autem stare dicuntur parati mis imperium, ut cujuscunque viderint, ibi se peccata dimissa, sententiæ Domini et interi eum subjacere cognoscant. Gloria quoque i Israel ascendit, sive assumpta est, de erub, et ivit ad limen, sive ad subdivum atrii

agressu mundi a superioribus generationibus A domus atque vestibuli. Quod nequaquam tecto premitur, sed acris fruitur libertate, quæ ipsa gloria Domini virum qui erat in habitu pontificis, c habebatque atramentarium in lumbis suis, vocavit, et dixit quae Scriptura testatur. Quidam sex viros, sex interpretantur angelos, qui Dei pareant voluntati, ipsumque unum qui habebat indumentum pontificis Salvatorem intelligent, juxta id quod sacerdos est, et magni consilii angelus : illudque quod dicitur : « Tu es sacerdos secundum ordinem Melchisedech (Psal. cix). > Ποδήρη autem quod Septuaginta transtulerunt, una octo vestium est pontificis, que Latine dicitur talaris, et ex en quod ad pedes usque descendat, boc sortita vocabulum est. Cum ab Hebraeo quærerem quid significaret, respondit mihi Græco rgine, non autem ex corruptione commistionis B'sermone appellari καλαμάριο, ab eo quod in illo calami recondantur: nos atramentarium, ex co quod atramentum habeat dicimus. Multi significantius thecas vocant, ab co quod thecæ sint scribentium calamorum. De quatuor cherubim, unus cherub mittitur a gloria Dominicæ majestatis, locuturus ad cum qui pontificis vestimentis indutus erat. Et quanquam plerique τὰ χερουθείμ neutrali genere numeroque plurali dici putent, nos scire debemus singulari numero esse cherub generis masculini, et plurali ejusdem generis cherubim, non quo sexus in ministris Dei sit, sed quo unumquodque juxta linguæ suce proprietatem diversis appelletur generibus, angeli vocantur numero plurali, malachim et cherubim, et seraphim cjusdem generis et numeri. Porro sabaoth, quod interpretatur militiarum sive exercituum atque virtutum, dicuntur genere feminino, numero plurali, et desinunt in extremam syllabam oth. Qui autem volunt sub figura pontificis intelligi Salvatorem, de Apocalypsi Joannis utuntur exemplo. In qua scriptum est: « Et converti me, et vidi vocem quæ loquebatur mecum : et conversus aspexi septem candelabra aurea, et in medio candelabrorum similem Filio hominis (Apoc. 1)

e Et dixit Dominus ad eum: Transi per mediam civitatem in medio Jerusalem. Et signa Thau sue per frontes virorum gementium et dolentium sue per cunctis abominationibus quæ fiunt in medio e ejus. Et illis dixit audiente me : Transite per civitatem sequentes eum, et percutite. Non parcat coculus vester, neque misereamini. Senem, adolee scentulum et virginem, parvulum et mulieres, inc terficite usque ad internecionem. Omnem autem super quem videritis Thau, ne occidatis, et a sanc ctuario meo incipite, etc. Præcipitur ei qui indutus erat linea veste sive talari, et sacerdotalem habitum præferebat, ut ponat signum super frontes virorum gementium et dolentium super cunctis abominationibus quie siunt in medio Jerusalem. Pro signo quod Septuaginta, Aquila et Symmachus, traustulerunt, Theodotio ipsum Hebraicum posuit Thau, quæ extrema est apud llebricos viginti et duarum litterarum, ut perfect m in viris gementibus et dolentibus scientiam demonstraret. Sive, ut Hebriei autuprincipio nominis sui littera scribitur. Illi hoc accepere signaculum, qui legis præcepta compleverant. Et ut ad nostra veniamus, antiquis Hebræorum litteris, quibus usque hodie utuntur Samaritani, extrema Than littera crucis habet similitudinem, quæ in Christianorum frontibus pingitur, et frequenti manus inscriptione signatur. Sunt qui putent ex co quod secundum Hebraicum alphabetum ista extrema sit littera, demonstrari in multitudine peccantium reliquias superesse sanctorum. Gementes igitur dolentesque salvantur, qui non solum malis non consenserunt operibus, sed et aliena planxere peccata, secundum quod et Samuel planxit super Saul, et apostolus Paulus (I Cor. v) super his qui post peccatum non agunt pænitentiam. Unde et ipse dicebat : B · Qui sumus in tabernaculo, ingemiscimus (II Cor. v); > et alibi : «Tristitia est mihi magna, et incessalilis dolor cordis mei (Ibid.). > Præcipitur sex viris ut præter eos qui possunt dicere : « Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine (Psal. 1v), cunctos interficiant, non seni parcant, non juveni, non virgini, non parvulo, non mulieri. Secundum mysticos intellectus senes sunt in Ecclesia, de quibus dicitur: Cani hominis prudentia ejus (Sap. 1v). Juvenes, qui sunt ad fidei bella promptissimi. Virgines dui padicitiam tota mente conservant. Parvuli, qui lacte potantur infantiæ, et necdum percipiunt solidum cibum. Mulieres, quæ fragilitate sexus animæ imbeciflitatem testautur; quibus universis non parcitur, si absque Christi signaculo aliquid se esse credunt. C Quodque sequitur : ( Et a sanctuario meo incipite, ) sive, ut Septuaginta transtulerunt, cet a sanctis meis incipite, » vel sacerdotes significat, qui versabantur in templo, et qui fuerant in populis causa peccati, primi mernere supplicia, tempus est enim ut incipiat judicium a domo Dei.

· Cœperunt ergo a viris senioribus qui erant ante faciem domus. Et dixit ad cos: Contaminate domum, et implete atria interfectis. Pro atriis, quæ Hebraice dicuntur aseroth, Septuaginta posuere vias. Occiduntur autem viri seniores, de quibus supra legimus, quod haberent thuribula, et adolerent idolis incensum. Nec est ulla templi religio, quia, offenso Deo, contaminata sunt omnia, ut undep ccation, inde n i put corum reddam, i etc. Videns Dominus projudicium sit. Atriaque cadaveribus complentur in templo, et non viæ, quæ utique foris erant, nisi forsitan vias intelligere possumus plateas civitatis. Nec audere poterant angeli contaminare templum sanguine mortuorum, in quo prius gloria Dei habitabat, nisi hoc credentis gloriæ Dominus præcepisset. Omnis qui peccato mortuus est, contaminat atria templi, et urbis Domini vias, in quibus vivit, qui cum Christo resurgens, mortuus esse desistit.

- · Et egressi sunt, et percutiebant eos qui erant in civitate. > Sive, ut alii transtulerunt, c percutiebant civitatem, pro his qui erant in urbe, ipsam urbom appellantes.
  - · Et cæde comqleta remausi ego, ruique super fa-

mant, quia lex apud eos appellatur thora, quæ hac in A « ciem meam, et clamans aio : Heu, Domine Deus, e ergone disperdas omnes reliquias Israel, effundens e furorem tuum super Jerusalem. » Cunctis qui signaculum non habebant cæde prostratis, corruit propheta in faciem suam pro interfectorum multitudine, nullum præter se arbitrans remansisse. Quod quia videbatur esse contrarium ei sententiæ, qua jusserat Dominus signatarum frontium viros non esse cædem dos, propterea in vulgata editione protractum est. Nos autem sequentes Hebraicam veritatem, posui mus, « remansi ego. » Notandumque quod non dixerit c solus; > quod si dixisset, videbatur esse contra rium., sed, c remansi ego, » ut subaudiatur. cum cateris qui frontes habuere signatas. Ut autem sciamus figuranter hoc dictum, cremansi ego, in Regum volumine, quando Elias loquitur ad Dominum: Altaria tua demoliti sunt, et ego relictus sum solus, et unterunt animam meam auferre (III Reg. xix),, solum posuit, quia remansisse alios nesciebat. Quidam putant et ex persona Domini, in crius typum præcessit Ezechiel, posse hoc intelligi de populo Jadæorum, quando omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt. Et Propheta testatur : è Salvum me fac. Domine, quoniam defecit sanctus (Psel. x1). > Solus enim inventus est Dominus e qui peccatum non fecit, neque inventus est dolus in ore ejus (I Petr. 11). Quod autem intulit, c effundens furorem tuum super Jerusalem, a verbum effusionis pœnarum ostendit magnitudinem, ut alibi legimus : c Effusa est desnectio super principes (Psal. cvi); ) et iterum : ( Pene essus mei (Psal. LXXII); et in bonam partem: « Charitas Del effusa est in cordibus postris (Rom. v); > et : « Effusa est gratja in labiis tuis (Psal. XLIV); > et in contrarium : \* Effunde fororem tuum super gentes quæ te non intellexerunt, et saper regra quæ nomen tuum non invocaverunt (Jer. x); > et : « Essunde frameam, et conclude adversus cos qui persequentur me (Psal. xxxiv). >

Et dixit Dominus ad me : Iniquitas domus Israel et domus Juda magna est nimis valde, et replets e est terrà sanguinil·us. Et civitas repleta est aversione. Dixerunt enim: Dercliquit Dominus terram, e et Dominus non videt. Igitur et mous non parcel coculus neque miserebor, vias corum super caphetam suum slere pro populo, et admirafi indigastionis magnitudinem, reddit causas non ut ille puls bat, injusti vel excedentis modum supplicii, sed inritæ justæque sententiæ. Iniquitas, inquit, decem tribuum Israel et duarum tribuum Juda, magna est, et non solum magna, sed magna nimis. Nec hot dixisse sufficit, sed repetit-valde, ut pro magnitedine iniquitatis magnitudo supplicii sit. Ex que de scimus non ut plerique æs!imant, et maxime Stoid, paria esse peccata, sed vel magna vel parva, et p) qualitate mensuraque peccantium diversitatem est judicii punientis. Repleta est terra, inquit, surguinibus, sive, ut Septuaginta transtulerunt, c pepulis : > e Et civitas repleta est aversione. > Aut, #

non modicus sanguis effusus est, sed de porta usque ad portam, et omnis civitas declinavit a cultu Dei. Et pro eo plena est immunditia, idololatriæ videlicet sordibus. Causa autem tantorum scelerum illa est, quod putaverunt providentiam non esse super ferram, nec Deum curare mortalia. Juxta illud quod alibi legimus :

> Scilicet is superis labor est, ea cura quietos Soilicitat.

Quia igitur illi vel putaverunt non esse providentiam, vel quæ ante fuerat in populis, hoc tempore suum populum reliquisse, propterea et Dei non parcet oculus, nec miserebitur, ut contra vitia sæviens, placabilis sit virtutibus, viasque eorum atque peccata reddat super capita eorum, vel súper principale cor- p 🔞 est gloria Domini desúper cherub ad limen domns : dis, vel super principes populi, juxta Numerorum librum in quo capita populorum principes esse dicuntur. Et ecce yir qui indutus erat lineis, qui habebat e atramentarium in lumbis suis, respondit dicens: · Feci sicut præcepisti mihi. > Septuaginta : > Et ecce vir qui indutus erat podere, id est, veste talari, et accinctus zona lumbos suos. Et respondit verbum dicens : Feci sicut mandasti mihi. . Ipse est vir, cui jussum est transire per Jerusalem, et ponere signum in frontibus virorum gementium et dolentium super cunctis iniquitatibus corum. Dicit ergo se Domini precepta complesse, et signaculo thau litteræ frontes armasse lugentium. Sex autem viri quibus præceperat Dominus dicens: « Transite per civitatem sequentes eum, et percutite, nulliusque C misereamini usque ad internecionem, mihil tale renantiant; neque enim lætitiæ, sed mæroris implevere sententiam, quæ non sermone, sed opere monstratur. CAPUT X.

De vira qui accepit carbones de medio rotarum : et cherubim et repetitio visionis et rotarum.

e Et vidi, et ecce in firmamento quod erat super cae put cheruhim quasi lapis sapphirus, quasi species sie militudiuis solii apparuit super eam. Et dixit ad virum qui indutus erat lineis. Et ait : Ingredere in medio rotarum quæ sunt subtus cherubim, et e imple manus tuas prunis ignis, quæ sunt inter cherubim, et effundens super civitatem, etc. De armamento quod erat super cherubim, et de lapide sapphiro qui habebat similitudinem throni, et de D rolis quæ animalia seguebantur, supra dixisse susiciat. Et illorum lector explanatione contentus sit. Nunc autem quod jubetur ille qui indutus erat lineis, pro quo in hoc loco Septuaginta stolam interpretati sunt, ut tollat prunas de medio cherubim, et effundat sive spargat super civitatem, illud milii videtur ostendere quod post interfectionem cædemque multorum, et in viis cadavera mortuorum prunarum ignis assumitur, ut puniat sive mundet Jerusalem. Juxta illud quod in Isaia scriptum est : c Sanctificavit eum in igne ardente, et devorabit sicut fenum materiam. leti sunt carbones, quos in remedium linguæ atque mendacii desolantes vitia atque peccata, propheta in-

Vulgata habet editio, e iniquitato et immunditia; » A terrogatus exoptat : e Quid detur tibi aut quid apponatur tibi ad linguam dolosam? Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis (Peal. cxix). Multaque istiusmodi in Scripturis sanctis invenire poterimus, de quibus crebro diximus. Hoc tantum notandum est quod in Isaia, qui tantum in sermone peccaverat, et immunda fabia habere se dixerat, ad purgandum unus forcipe carbo comprehenditur. (Isa. vi); hic vero quia erat civitas plena iniquitate et post supplicia cadaveribus mortuorum, plures assumuntur carbones ignis, et non una manu, sed ambabus, ut omnis purgetur Jerusalem

> · Ingressusque est in conspectu mco. Cherubim autem stabant a dextris domus cum ingrederetur e vir, et nubes implevit atrium interius. Et elevata et repleta est domus nube, et atrium repletum est splendore gloriæ Domini. Et sonitus alarum cheruc bim audiebatur usque ad atrium exterius, quasi e vox Dei omnipotentis loquentis. Cumque pracepise set viro qui indutus erat lineis, dicens : Sume cignem de medio rotarum, quæ sunt inter chec rubim; ingressus ille stetit Juxta rotam, et ext tendit cherub manum de medio cherubim ad e ignem, qui erat inter cherubini, et assumpsit et dedit in manu ejus qui indutus erat lincis. Qui c accipiens egressus est, et apparuit in cherubim sie militudo manus hominis subtus pennas eorum. Vidente propheta ingreditur vir qui indutus crat talari veste vel linea : ingreditur autem, ut secundo dicitur, in medio rotarum, quæ sunt subter cherubim, ut impleat manus suas igneis carbonibus. Oui cum esset ingressus, stetit tantum juxta rotam. Et vel ob tristitiam puniendæ Jerusalem, vel ob gloriæ magnitudinem stupens, manum ad ignem ipse non misit, sed unus de cherubim, id est, cherub misit manum et tulit ignem, qui erat in medio cherubim, et dedit in manum ejus qui indutus erat vestibus lineis. Qui accipiens egressus est, et tamen Scriptura non dicit egressus quid fecerit, ut tristis rei narrationem intelligentiæ potius nostræ relinqueret, quam oculis subjiceret. Introcunte autem viro qui indutus erat vestilus lineis, cherubim stabant a dextris domus, ut sanctæ supernæque virtutes dexteram Dei domus partem tenere viderentur, et illæ quæ mittuntur ad supplicia, de quibus scriptum est : c Immissionem per angelos pessimos (Psal. LXXVII), > sinistras partes possidere credantur. Cumque elevata est gloria Domini de cherub, qui carbones ignis viro traditurus erat, et transisset ad limen domus, statim nube, tenebris et caligine atrium impletur interius. Neque cnim, præsente Domini majestate, exercentur supplicia. Et gloria Domini videtur in atrio; de quo scriptum est : c Senitus alarum cherubim audiebatur usque ad atrium exterius. Pro sonitu, in Hebraico vox ponitur, quae vox habebat similitudinem vocis Dei omnipotentis loquentis. Nota, lector, in quibus superior et hæc visio concordent sive discordent, ut ex col

latione utriusque absque nostro admonitu divina A neque enim facie ad faciem revelato vultu gloriam intelligas sacramenta, et illud quod ante commonui, quoniam si in firmamento et in throno et in manu hominis non veritas, sed similitudo dicatur,

Domini contemplamur, sed in similitudine omnia videmus et imagine, quandiu fragili et mortali, et corruptibili circumdamur corpore.

# LIBER SEXTUS.

## SEQUITUR CAPUT X.

Cum ratio postularet ut una eademque visio simul in uno volumine complecteretur, forsitan aliqui mirantur, cur eam in librorum divisione ab invicem separarem, quibus quoque ratio hujus divisionis pandenda est. Quoniam sicut secundum librum in ostenanimalium descriptio suit, non quidem propter significationis dissimilitudinem, sed ad devitandam operis longitudinem, ne prolixitas libri tædium faceret lectori. Ita et nunc ob idem tædium devitandum post gloriæ Domini visionem ac cherubim simul ostensionem, sextum librum a quatuor rotarum narratione judicavi inchoandum, de quibus Proplicta Ita narrat, dicens :

e Et vidi, et ecce quatuor rotæ juxta cherubim: Rota una juxta cherub unum: et rota alia juxta cherub unum. Species autem rotarum, quasi vi-« sio lapidis chrysolithi. Et aspectus earum similitudo una quatuor, quasi sit rota in medio rotæ. Cumque ambularent in quatuor partes gradiebane tur, et non revertebantur ambulantes, sed ad lo- C c cum, ad quem ire declinabat, quæ prima erat, sequebantur et cæteræ, nec convertebantur. Et omne corpus earum et colla et manus et pennæ et circuli, plena erant oculis in circuitu quatuor rotae rum. Et rotas istas vocavit volubiles, audiente me. · Quatuor autem facies habebat unum, facies una, · facies cherub. Et facies secunda, facies hominis, et in tertio facies leonis, et in quarto facies aquilæ, et e elevata sunt cherubim, et reliqua. (Hieron.) Observa quod prius species fuerit rotarum. Juxta Septuaginta, e quasi visio tharsis. > Nunc autem, juxta cosdem, e quasi visio carbunculi, a ut pennarum per ignem, qui a Cherub traditur similitudo monstretur. Licet in Hebraico et supra et hic e tharsis » scriptum sit. Quod Aquila chrysolitum, > Symmachus chiacynthum > transtulit. Rursumque ubi nos vertimus, et omne corpus earum, o quod subauditur rotarum, in Hebræo scriptum est: c Et omnes carnes earum, » et colla, et manus, et pennas, et circulos rotarum, carnes appellari in supernis virtutibus, ut quando legimus : « Caro et sanguis regnum Dei non possidebunt, neque corruptio incorruptionem (1 Cor. xv), , sciamus non substantiam carnis, sed opera condemnari: Bostar enim, quod in hoe loco scribitur, non corpus sed carnem significat. Circulos autem rotarum canthos > ferreos appellavit, quibus lignorum rotunditas arctatur et stringitur. Superius ergo dixit: « Corpora animalium plena sunt ocu-

lis; , nunc autem dicit de rotis : c Corpora earum et colla et manus et pennæ, et circuli plena erant oculis in circuitu quatuor rotarum. > (Gregor. in expos. Evang.) Sed sciendum nobis est quia sape, dum aliis rebus intendimus, sit ut alia negligamus, et ubi negligimus, ibi procul dubio oculum non hasione rotarum separavi a primo libro, ubi quatuor B bemus. Nam Pharisæus ille qui ascenderat in templum orare, testante Evangelio, quid dixit agnovimus. Ait enim: Deus, gratias ago tibi. Recte autem gratias Deo agebat in quo acceperat bona, qua fecerat, qui etiam subjungit : Quia non sum sicut carteri homines raptores, injusti, adulteri, velat ctiam hic publicanus. Jejuno bis in sabbato, decimas do omnium quæ possideo (Luc. xviii). > Ecce ad exhillendam abstinentiam, ad impendendam misericordiam, ad referendas Deo gratias, oculum habuerat Pharisœus, sed ad hum'litatis custodiam oculum non habebat. Et quid prodest, quod contra hostium insidias pene tota civitas caute custoditur, si unum foramen apertum relinquitur, unde ab hostibus intretur. Quid ergo prodest custodia, quæ pene ubique circumponitur, quando inimicis tota civitas per neglectum loci una aperitur. Pharisæus autem qui jejunium exhibuit, decimas dedit, Deo gratias retulit, quasi pene per circuitum in suæ civitatis custodia vigilavit, sed quia unum in se foramen superbiæ non intendit, ibi hostem pertulit, ubi per negligentiam oculum clausit. (H.) Rote autem istæ non solum carnes habent, vel corpus aut membra, sed et colla et manus et pennas, ut efficientias rerum in singulis, non membrorum imagines sentiamus. Roæ quoque ipsæ appellatæ sunt lingua Hebraica c Gelgel, , quod Symmachus e volubiles, , Aquila e rotam interpretati sunt. Porro quod sequitur: c Audiente me » usque ad eum locum, ubi scriptum est : El vata sunt cherubim, in Septuaginta non habetur, sed de Hebraico additum est. In quo observandum, quod nequaquam ut supra dicitur, e facies hominis, et facies leonis a dextris quatuor, et facies 🗻 vituli a sinistris quatuor, et facies aquilæ quatuor dextris; » ut videlicet alia a sinistris, alia a dextris esse credantur, sed æqualis omnium ordo describitur. dicente Scriptura : Quatuor autem facies habeba. unum, facies una, facies cherub, et facies secunda, facies hominis, et in tertio facies leonis, et in quarto fixcies aquilæ; ut prima, et secunda, et tertia, et quart a facies non locorum diversitate dextri et sinistri, se-d uno per gradus ordine describatur. Unam autem faciem, id est, primam appellavit cherub, pro quo supra dixerat facies vituli. Ex quo intelligitur faciem

præteritæ visionis continet explanatio.

c Ipsum est animal, quod videram juxta flumen c Chobar. Cumque ambularent cherubim, ibant pae riter et rotæ juxta ea. Et cum levarent cherubim alas suas ut exaltarentur de terra, non resistebant e rotæ sed et ipsæ juxta erant. Stantibus illis stae bant. Et cum elevatis elevabantur. Spiritus enim « vitte erat in eis, » etc. Omnia vivunt Deo et suum sentiunt creatorem, non est enim Deus mortnorum, sed viventium, unde et omnia corpora rotarum plena sunt oculis. Et in psalmo dicitur : « Cœli enarrant gloriam Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum. Dies diei eructat verbum, et nox nocti indicat scientiam (Psal. xvIII). > Sol quoque et luna, in suum circulum per annos singulos elementa volvuntur, cœlorumque rationem in terris déprehendimus, ut antiquæ legis ordinem conservantes, volvantur et curraut, et nihil novum cernamus super terram. Quod autem dicitur : c Ipsum est animal, quod videram juxta flumen Chobar, > Scriptura demonstrat eadem nos debere intelligere in expositione animalis, quæ supra intelleximus. Bene autem dicitur : « Cum cuntibus ibant, et stantibus stabant, et cum elevatis a terra pariter elevabantur, et rotæ sequentes ea. Quia spiritus vitæ erat in rotis. > (Greg.) Hæc sunt ex maxima parte jam dicta, sed iterata descriptione narrantur. Nec nos itaque pigeat eadem breviter exponendo repetere, que spiritus per Prosolum in his verbis novum adjicitur, quod dictum est : « Cum stantibus stabant ; » Sunt enim quidam qui usque ad hoc proficiunt, tit terrena que acceperunt bene dispensare noverint. Misericordiæ operibus intendunt, oppressis subveniunt; hi videlicet vadunt, in eo quod se ad proximi utilitatem tendunt. Cum his ergo rotæ gradiuntur, quia sæcra eloquia dictorem zuorum passus in eorum itinere disponunt. Et sunt alli, qui fidem, quam acceperunt, ita ad tenendum fortes sunt, ut adversis quibusque resistere valcant, et non solum minime ad perversitatem trahuntur perfidize, sed etiam perversa loquentes impugnant, eosque ad rectitudinem trahant. Cum istis stantibus stant etiam rotæ, quia eis rectitudinem suam sacra cloquii verba confirmant, cum in eis audiunt : State, et tenete traditiones quas didicistis; et rursum: v Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens, circuit quærens quem devoret, cui resistite fortes in fide (I Petr. v). > Et sunt alii, qui omnia terrena despiciunt, nulla quæ prætereunt possidere dignantur, in Dei se, ut prædictum est, contemplatione suspendunt. Cum his ergo elevatis, et rotte pariter levantur. Quia quantum quisque ad alta profecerit, intantum ei et sacra eloquia de altioribus loquuntur. Vadunt ergo animalia ad utilitatem proximi, stant in custodiam sui, elevantur ad contemplationem Dei. Sed et rotze pariter vadunt, stant, elevantur. Quia quæsita sacra lectio talis invenitur, qualis fit ipse a

cherub esse faciem vituli, quorum omnium sensum A quo quæritur. Ad activam enim vitam ambulat tecum. Ad immobilitatem atque constantiam spiritus profecisti, stat tecum, ad contemplativam vitam per Dei gratiam pervenisti, volat tecum. Et rursum subditur : Quia spiritus vitæ erat in rotis. > Quod ideireo secundo dicitur vitæ spiritus in rotis esse, quia Scripturæ duo sunt testamenta, quæ utraque Dei spiritus scribi voluit, ut nos ab animæ morte liberaret, vel certe quia duo sunt præcepta charitatis, dilectio videlicet Dei, et dilectio proximi, per quæ utraque nos sacræ Scripturæ dicta vivisicant. Secundo ergo dicitur : « Quia spiritus vitæ erat in rot's, , quia dilectionem Dei et proximi capimus in eloquiis divinis, per præcepta sacræ Scripturæ dicta vivimus, qui mortui jacebamus. Unde omnipotenti mare et stumina, montes et colles laudant eum. Et B Deo per Psalmistam dicitur : « In æternum non obliviscar justificationes tuas, quia in ipsis vivificasti me (Psal. cxviii). Justificationes enim præcepta Dei dicuntur, in quibus nos corrigendo justificat. De quibus Psalmista apertius dicit : c In tuis justiscationibus meditabor, non obliviscar sermones tuos (Ibid.). In eis itaque nos justificat, quia per hac nobis spiritalem vitam demonstrat, camque per afflatum spiritus mentibus nostris infundit. Quod quia quotidic per donum gratiæ in electorum mentibus agitur, recte dicitur: ( Spiritus vitæ erat in rotis. ) Hæc nobis Scriptura in tenebris vitæ præsentis facta est lumen itineris. Hinc etenim Petrus ait : Cui benefacitis intendentes, quasi lucernæ candenti in caliginoso loco (II Petr. 1). Hinc Psalmista dicit: Lucerna pephetam dignatus est replicando narrare. Hoc cuim C dibus meis verbum tuum, Domine, et lumen semitis meis (Psal. cxviii). > Scimus tamen quia et ipsa nobis nostra lucerna obscura est, si non hanc nostris mentibus veri;as illustret. Unde iterum Psalmista ait: Quoniam tu illuminas lucernam meam, Domine, Deus meus illumina tenebras meas (Psal. xvii). > Quid enim lucerna ardens est, nisi lumen? Sed lumen creatum non lucet nobis, nisi illuminetur a lumine non creato. Quia ergo omnipotens Deus ad salutem nostram sanctorum testamentorum dicta et ipse creavit, et ipse aperit, e spiritus vitæ erat in rotis.

> « Et cgressa est gloria Domini a lumine templi, e et stetit super cherubim. Et elevantia cherubim c alas suas exaltata sunt a terra coram me. Et illis e gredientibus rotæ quoque subsecutæ sunt. Et stee tit in introitu portæ domus Domini orientalis, et e gloria Domini Israel erat super ca. Ipsumque, est c animal, quod vidi subter Deum Israel, juxta I:ne vium Chobar. Et intellexi quia cherubim essent quatuor per quatuor facies uni, et quatuor six e uni. Et similitudo manus hominis sub alis corum. e Et similitudo vultuum eorum, ipsi vultus quos videbam juxta fluvium Chobar. Et intuitus eorum et impetus singulorum ante faciem suam ingredi, » etc. (Hier.) Gloria Domini sive majestas, quæ steterat in templi lumine, stetit super cherubim, quæ elevantia alas suas Propheta cernente exaltata sunt rotis pariter sequentibus, et stetit in introitu portæ domus

tana confugerint, manus omnium dissolventur, et nullus contra hostes poterit resistere, pavorisque magnitudine urina polluet genua, nec valebit profluentes aquas vesica cohibere. Accingent se ciliciis et tremor omnia possidebit. Hoc in illo populo factum est, non solum sub Babyloniis, sed et sub Romanis, quando pervenit in eos usque ad finem ira Dei. Cæterum et in nostra Judæa, in qua est Domini confessio, quando multiplicatæ fuerint iniquitates, et refrixerit charitas multorum, omnes manus bonorum operum dissolventur, et cuncta genua sive femora fluent aquis eorum qui illicitos quæsierunt concubitus, et quos in lege fluxum seminis sustinentes et immundos Scriptura cognominat. Unde tiæ et venturum judicium formidare, quod qui fecerit merebitur Isaiam audire, dicentem : « Confortamini manus dissolutæ, et genua debilia roboramini (Isa. xxxv). >

« In omni facie confusio et in universis capitibus calvitium. > Rubor vultus pudoris indicium est, conscientia peccatorum lucet in facie, spesque salutis est, quando delictum sequitur verecundia. Unde ad eam, quæ duro corde in suis peccatis gloriabatur, dictum est: c Facies meretricis facta est tibi, nescis erubescere (Jer. 111). . Calvitium quoque capitis luctum significat, quando perdit decorem cæsaries et pulchritudinem comarum amittimus. Denique ad Jerusalem dicitur: « Pro ornamento capitis tui habebis calvitium propter opera tua (Isa. 111). , Et C idem propheta: « Summa, inquit, capita in omni loco attondentur, et omnis barba radetur (Isa. xv). > Michæas quoque ad eamdem Jerusalem : « Decalvare, ait, et tondere super filios deliciarum tuarum, dilata calvitium tuum, sicut aquila (Mich. 1). > Et super mortuis jubetur fieri calvitium. Soli autem sancti, hoc est, Nazaræi, et qui ad pontificatum Domini pervenire mercantur, non radunt capita sua. Neque enim habent mortis opera, nec immundi sunt, quia Nazaræi, id est, sancti Domini sunt. Quod si juxta eos quispiam fuerit mortuus, omnes dies pristini non reputabuntur sanetificationis eorum. Samuel Dei sanctus erat, et propterea æterna capitis ornamenta possedit, audivitque illud de Cantico canticorum : « Cincinni tui nigri sicut corvus. » Porro Samson, quia perdidit comam, perdidit fortitudinem (Judic. xvi), paulatimque renascentibus capillis vires rediere pristinæ, ut plures multo moriens, quam vivus occideret. Elisæus, licet corporis haberet calvitium, tamen quia Nazaraus Domini erat, cincinnis capitis fruebatur (IV Reg. 11). Unde pueri, quia parvuli erant, et necdum ad ætatem viri pervenerant, illudentes calvitio ejus atque dicentes : a Ascende calve, ascende calve, > ferarum laniati sunt morsibus, quarum saltus ac silvæ sunt habitaculum.

· Argentum eorum foris projicietur, et aurum eoe rum in sterquilinium erit. > Septuaginta. Argentum corum in plateis projicietur, et aurum corum

- more. Dum autem omnes trepidaverint, et ad mon- A contemptui erit. Fuga et captivitate cogente divitias; et auri argentique pondera projicient in plateis, suas tantum animas servare cupientes, ne sint ponderi quæ prius suere luxuriæ. Alioquin et juxta anagogen captivorum atque fugientium de Jerusalem. Omne argentum projicietur in plateis, in lata et spatiosa via, quæ ducit ad mortem, quia angustam salutis semitam reliquerunt. Sed et omne aurum erit contemptui, yel in sterquilinium atque immunditiam reputabitur, non enim potest habere munditiam, quod extra Domini Ecclesiam est.
- Argentum eorum et aurum eorum hon valcbit liberare eos in die furoris Domini. > Nulli enim dubium quin obsidionis et samis tempore, aurum et argentum esurientes non liberet, et illisi pretiosisqui tales sunt debent se accingere ciliciis pœniten- B simo metallo dentes instar durissimi lapidis returdantur. Denique sequitur:
  - Animam suam non saturabunt, et ventres corum non implebuntur. > Præsentibus malis didicimus multos divites inter sericum, gemmas et auri argentique pondera egestate confectos, habuisse exitum mendicantium. Argentum autem et aurum corum, qui extra Ecclesiam sunt, non liberare animas possidentium in die furoris Domini, sed æternam eos habere famem et inani ventre cruciari, ostendit illud testimonium in quo dicitur : c Redemptio anime viri propriæ divitiæ (Prov. xIII). > Propriæ divitiæ sunt, quas nos Christi veritas docuit. Qui præcepit ut faciamus nobis amicos de iniquo mammona (Luc. xvi), qui nos recipiant in æterna tabernacula. ( Quia scandalum iniquitatis eorum factum est. > (Ilieren.) Ideo, inquit, possidentium aurum et argentum, nec anima saturabitur, nec venter implebitur, quia hoc ipsum aurum et argentum scandalum scelerum corum factum est. Significat autem idola que auto argentoque fabricata suos contemnunt artifices. Pro quo LXX transtulerunt, « Quia cruciatus iniquitatum eorum fuit, , ut in suo iniqui errore crucientur, et & intelligant male Dei munera in blasphemiam convertisse.
  - Et ornamentum monilium suorum in superbijm posuerunt. Et imagines abominationum suarum et simulacrorum fecerunt ex eo. . Quæ ego, inquit, dederam in ornamentum possidentium, atque divitis, illi verterunt in superbiam, ut de quibus poterant per elecmosynas et bona opera suam animam libe rare ex illis haberent materiam arrogantiæ. Desique ex auro argentoque fecerunt idola, et mes munera in dæmonum simulacra verterunt. Facilis autem tropologia quod aurum et argentum sensus, et eloquia Scripturarum quæ electa sunt mundi, et quæ nobis in ornamentum data sunt, hæretici posucrunt in fomentum, et materiam superbiæ, et imagines diversorum dogmatum et abominationum atque offendiculorum suorum fecerunt ex eis, ut per quæ poterant colere et adorare Deum, ex eis Deum offenderint.
    - Propter hoc dedi eis illud in immunditiam, et dabo illud in manus alienorum, ad diripiendum, ct

divinationes. De quibus scriptum est : « Non est au- A sed ut dilectionem suam, quasi quamdam viam fagurium in Jacob, nec divinatio in Israel (Num. xxiii). > ( Ut eruam populum meum de manibus vestris, ut opere cognoscatis me esse Dominum, qui perditos liberavi [Greg., de Cura pastorali, p. 11, cap. 8]. > Quia nimirum amor proprius cum rectoris mentem ceperit, aliquando hanc inordinate ad mollitiem, aliquando vero ad asperitatem rapit. Ex amore etenim suo mens rectoris in mollitiem vertitur, quia cum peccantes subditos respicit, ne erga hunc eorum dilectio torpeat, corripere non præsumit. Nonnunquam vero errata subditorum, quæ increpare debuerat adulationibus demulcet. Unde per Prophetam dicitur: ( Væ his, qui consuunt pulvillos sub omni cubito manus, et faciunt cervicalia sub capite universæ ætatis, ad capiendas animas. , Pul- B nibus placere veritatem quærit. villos quippe sub omni cubito manus ponere est cadentes a sua rectitudine animas atque in hujus mundi se dilectione reclinantes blanda adulatione refovere. Quasi enim pulvillo cubitus vel cervicalibus caput jacentis excipitur, cum correptionis duritia peccanti subtrahitur, eique mollities favoris adhibetur, ut in errore molliter jaceat, quem nulla asperitas contradictionis pulsat, sed hæc rectores qui semetipsos diligunt, his procul dubio exhibent, a quibus se noceri posse in studio gloriæ temporalis timent. Nam quos nihil contra se valere conspiciunt, hos nimirum asperitate semper rigidæ invectionis premunt, nunquam clementer admonent, sed pastoralis mansuetudinis obliti jure dominationis terrent, quos recte per Prophetam divina vox increpat, dicens : • Vos autem cum austeritate imperabatis eis, et cum potentia (Ezech. xxxiv), plus se suo auctore diligentes, jactanter erga subditos se erigunt, nec quid agere debeant, sed quid valeant attendant, nihil de subsequenti judicio metuunt improbe de temporali potestate gloriantur, llibet ut licenter illicita faciant, et subditorum nemo contradicat. Qui ergo et prava studet agere, et tamen ad hæc vult cæteros tacere, ipse sibimet testis est, quia plus se veritate appetit diligi, quam contra se non vult defendi. Nemo quippe est qui ita vivat, ut aliquatenus non delinquat. Ille ergo seipso amplius veritatem desiderat amari, qui sibi a nullo vult contra veritatem parci. Hinc etenim Petrus incretionem subditi humiliter audivit. Quia rectores boni dom privato diligere amore se nesciunt, liberæ puritatis verbum a subditis obsequium humilitatis credunt. Sed inter hæc necesse est, ut cura regiminis tanta moderaminis arte temperetur, quatenus Mbditorum mens cum quædam recte sentire potuerit, sic in vocis libertatem prodeat, ut tamen libertas in superbiam non erumpat, ne dum fortasse immoderatius linguæ eis libertas conceditur, vitæ ab his bumilitas amittatur. Sciendum quoque, quod oporteat, ut rectores boni placere hominibus appetant, sed ut suæ æstimationis dulcedine proximos in affedum veritatis trahant, non ut se amari desiderent,

ciant, per quam corda audientium ad amorem conditoris introducant. Difficile quippe est, ut etiam quamlibet recta denuntians prædicator qui non diligitur libenter audiatur. Debet ergo, qui præest, et studere se diligi, quatenus possit audiri. Et tamen amorem suum pro semetipso non quærere, ne inveniatur ei, cui servire per officium cernitur, occulta cogitationis tyrannide resultare. Quod bene Paulus insinuat, cum sui nobis studii occulta manifestat. dicens: « Sicut et ego per omnia omnibus placeo (I Cor. x). > Qui tamen rursus dicit : « Si adhue hominibus placerem, Christi servus non essem (Gal. 1). Placet ergo Paulus, et non placet, quia in eo, quod placere appetit, non se, sed per se homi-

#### CAPUT XIV.

Provter hominum immunditias non prædicat eis, nec a prophetis nec a plagis liberantur.

« Et venerunt ad me viri seniores Israel, et sedee runt coram me. Et sactus est sermo Domini ad e me dicens: Fili hominis, viri isti posucrunt im-· munditias suas in cordibus suis, et scandalum inie quitatis suæ statuerunt contra faciem suam. Nune quid interrogatus respondeho eis? Propter hoc c loquere eis, et dices ad eos : IIxc dicit Dominus e Deus: Homo homo de domo Israel, qui posuerit e immunditias suas in corde suo, et scandalum iniquitatis suæ statuerit contra faciem suam, et vee nerit ad prophetam, interrogans per eum me, ego · Dominus respondebo ei in multitudine immunditiarum, ut capiatur domus Israel in corde suo. quo recesserunt a me in cunctis idolis suis. Pro-· pterea dic ad domum Israel: Hæc dicit Dominus · Deus: Convertimini et recedite ab idolis vestris, e et ab universis contaminationibus vestris, avere tite facies vestras, quia homo homo de domo Isc rael, et de proselytis quicunque advena fuerit in · Israel, si alienatus fuerit in Israel a me, et posuerit idola sua in corde suo, et scandalum iniquitatis suæ statuerit contra faciem suam, et venerit ad prophetam, ut interroget per eum me, ego Doe minus respondebo ei per me, et ponam faciem e meam super hominem illum, et faciam eum in exemplum et in proverbium, et disperdam eum pationem Pauli libenter accepit. Hinc David increpa- D e de medio populi mei, et scietis quia ego Dominus. e Et propheta cum erraverit et locutus suerit vere bum, ego Dominus decepi prophetam illum. Et c extendam manum meam super illum, et delebo e eum de medio populi mei Israel, et portabunt iniquitatem suam. Juxta iniquitatem interrogantis, sic iniquitas prophetæ erit, ut non erret ultra domus Israel a me, neque polluatur in universis e prævaricationibus suis, sed sit mihi in populum, et ego sim eis in Deum, ait Dominus exercituum, > etc. (Hieron.) Postquam locutus est ad prophetas, qui prophetabant de corde suo, et liniebant parietem absque temperamento, et 'ad prophetissas quæ consuebant cervicalia, et ponebant sub omni

contrariam illi quibus dicitur: « Andite verbum Domini, principes Sodomorum (Isa. 1).» « Indueturque, » juxta Septuaginta, « interitu, qui non habet armaturam Dei, nec indutus est Christo. » Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum induerunt (Cal. 111). » « Et manus populi terræ conturbabuntur. » Sive, juxta Septuaginta, « dissolventur. » Quando visio non fuerit in propheta, et legis scientia in sacerdote, et consilium in senibus, rexque luxerit, et princeps fuerit in mœrore sive in interitu, consequenter et populi manus conturbabuntur suum perdentes ordinem, sive dissolventur, antiquam fortitudinem non habentes. Pulchreque non populus Dei dicitur, cujus turbabuntur manus, et cujus non est municipatus in cœlo, sed populus terræ, de quo scriptum est : « Recedentes a te super terram scribentur. »

· Secundum viam corum faciam cis, et secundum c judicia corum judicabo cos, sive, ut Septuaginta transtulerunt, « ulciscar eos. » Peccatoribus reddit Deus juxta vias soas, ut teneant judicii veritatem. Ceterum in sanctis excedit modum clementiæ. . Neque enim condignæ sunt passiones temporis hujus ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. viii). Stipendia enim peccati mors, y quam recipit peccator juxta vias et opera sua. Cæterum justorum virtus fruitur Domini largitate, de qua Paulus loquitur, « Donum Dei vita æterna.» Quodque addidit : « Et secundum judicia corum judicabo eos, > illud evangelicum sonat : « In quo judicio judicaveritis, judicabitur de vobis. > Et apostolicum : « In quo enim judicio judicas alterum, teipsum condemnas; eadem enim C operaris quæ judicas. > « Et scient quia ego Dominus. > Iste versiculus frequenter in hoc propheta ponitur, quod supplicia atque cruciatus sequatur scientia Dei, ut quem non intelligebant per beneficia, per tormenla cognoscant.

## CAPUT VIH.

Visio similitudinis Dei; de effosso pariele, de viris thuribulum tenentibus, et ad or um solis adorantibus, de applicantibus rumum ad nares suas.

e Et factum est in anno sexto, in sexto mense, in « quinta mensis, ego sedebam in domo mea, et senes Juda sedebant coram me, ) etc.(Hieron.) Quinto anno transmigrationis Jechoniæ, quarto mense, quinta mensis, superiorem visionem factam ad prophetam legimus. Hæc aatem quam nunc exponere volumus, sexto anno ejusdem regis, sexto mense, quinta mensis facta memoratur; ex quo perspicuum est post annum et duos menses hæc facta quæ scripta sunt, et vel intermissam per annum et duos menses prophetiam, vel per totos quatuordecim menses gesta quæ superior sermo contexit. Sexto autem anno, et sexto mense, et quinta die mensis, qui numeri ad fabricam abundi referentur, ad carneos sensus qui terrena conspiciunt, et necdum coelestia contemplantur, factam prophetiam non mirabitur, qui ad presbyteros Juda sermonem dirigi intellexerit. E quibus septuaginta tenebant thuribula et viginti quinque in templo adorabant solem, sedebatque propheta in domo sua

contrariam illi quibus dicitur: « Andito verbum Do- A fugiens frequentiam multitudinis, et senes Juda semini, principes Sodomorum (Isa. 1).» « Indueturque,» debant coram eo, vel prophetæ verba audire cupienturam Dei, nec indutus est Christo. » « Quotquot enim in Christo baptizati sunt, Christum induerunt (Cal. ad decem tribus quæ prius captæ fuerant, sed a: 111). » « Et manus populi terræ conturbabuntur. » Sive, juxta Septuaginta, « dissolventur. » Quando visio non

Et cecidit super me ibi manus Domini Dei, « vidi, et ecce similitudo quasi aspectus, ignis ab asp. ctu lumborum ejus, et deorsum ignis, et a lumi. c ejus. Et sursum quasi aspectus splendoris, ut visi electri. Manus autem inepptien, id est opera, signi ficat, ut visionis possit sucramenta cognoscere. E hoc considerandum est, quod non ipsas videat veri tates, sed similitudinem ignis quia a lumins usque R deorsum ignis apparuit. Et a lumbis sursum quas. aspectus splendoris, ut visio electri, ignis apparuit. Pro splendore qui in Hebraico dicitur zor, auram Theodotio transtulit, ut in supernis Dei refrigeria demonstret. Denique et in Regum volumine (111 Reg. xix) beatus Elias adventum Domini non in tempestate contemplatur et turbine, non in ignis ardoribus, sed in aspectu auræ tenuis atque lenissimæ, ut Dei omnipotentis mansuetudinem comprobaret. Opera autem coitus quæ significantur in lumbis usque deorsum igne purgantur, et opera virtutum quæ a lumbis ad superiora consurgunt, splendorem habent atque fulgorem, et tamen nec ignis usque ad pedes dicitur, nec splendor electri usque ad caput, sed deorsum, et sursum, ut tam in peccatoribus, quam in sanctis pro diversitate meritorum, alius usque ad illud et illud membrum, alius usque ad illa et illa perveniat. Et quomodo qui sanctitudinis perfectionem tenent, ad verticem usque perveniunt, sic qui in peccatorum profundo sunt, plantas igneorum pedum tenere credendi sunt.

- cincinno capitis mei. Et hic similitudo manus non ipsa manus extenditur, neque enim in Deo aliquid corporale est, videturque manus, ut membran humani corporis atque consucti nequaquam terrest eum qui assumitur atque comprehenditur. Si enim in colubri, vel in qualibet alia bestiarum similitudine tetigisset prophetam, ipsa dissimilitudo membrorum terruisset assumptum. Parsque comprehenditur capillorum, quia totius apprehensionem capitis humanantura non sustinet. Pro ceincinno > Septuaginta promotionem capitis del est efimbriam, > interpretati sunt. Quorum alterum in capillis, alterum in vestibus accipi solutarum in capillis, alterum in vestibus accipi solutariam.
- c Et elevavit me spiritus inter terram et combut. Primum similitudine manus apprehenditur, postes elevatur a spiritu, qui spiritus non eum statim al coclum levat, sed inter terram et coclum, ut terreca interim derelinquens festinet ad coclum. Possamus autem et hoc dicere, quod propter bona opera propheta similitudine manus Dei apprehensus sit, et propter scientiam rerum spiritalium elevetur a spiritu.
- Et adduxit me in Jerusalem in visione Dei juxit
   ostium interius, quod respiciebat ad aquilonem,

1

vastem eam, et fuerit invia, eo quod non sit per- transiens propter bestias, tres viri isti si fuerint in ea, vivo ego, dicit Dominus, quia nec filios nec « filias liberabunt, sed ipsi soli liberabuntur, terra autem desolabitur. Vel si gladium induxero super 4 terram illam, et dixero gladio, Transi per terram, et « interfecero de ea hominem et jumentum, et tres « viri isti fuerint in medio ejus. Vivo ego, dicit Do-4 minus Deus, non liberabunt filios nec filias, sed e ipsi soli liberabuntur. Si autem et pestilentiam · immisero super terram illam, et effudero indie gnationem meam super eam in sanguine, ut au-· feram de ea hominem et jumentum, et Noc, et · Daniel, et Job fuerint in medio ejus, vivo ego, dicit Dominus Deus, quia filium et filiam non libe- B e rabunt, sed ipsi in justitia sua liberabunt animas e suas, quoniam hæc dicit Dominus Deus: Quod si · quatuor judicia mea pessima, gladium, et fa-« mem, et pestilentiam, et bestias malas, misero in · Jerusalem, ut interficiam de ea hominem et pecus, · tamen relinquetur in ea salvatio educentium filios e et filias. Ecce ipsi egredientur ad vos, et videbitis viam eorum et adinventiones corum, et consolad bimini super malo, quod induxi in Jerusalem in comnibus quæ importavi super eam, et consolae buntur vos, cum videritis viam eorum, et adin-• ventiones corum, et cognoscetis quia non frustra e fecerim omnia, quæ feci in ea, ait Dominus Deus. > Quatuor plage inducuntur super terram prævaricatricem, sive, ut Septuaginta trans- C tulerunt, peccatricem : fames, bestiæ, gladius et pestilentia, quarum si singulæ per partes inductæ fuerint singulis regionibus, et tres viri isti Noe et Daniel et Job, quorum justitia Scripturarum vocibus prædicatur, pro terra peccatrice suerint deprecati, non solum illam salvare non poterunt, sed ne filios quidem et filias suas, si terræ peccatricis opera perpetrarint, sed seipsos tantummodo poterunt liberare. Quæritur cum et Abraham et Isaac et Jacob, Moyses quoque et cæteri Patriarchæ et Prophetæ justi fuerint, cur horum tantummodo siat mentio: quod facile solvitur. Noe enim imminens orbi terrarum diluvium, quod omnis terra polluerat vias Domini, differre non potuit, sed filios, qui forsitan ejusdem virtutis erant, ob seminarium humani generis habuit reservatos. Daniel quoque imminentem captivitatem populi Judæorum, nullis sletibus mitigavit. Sed et Job non ob peccata, sed ob probationem, nec domum, nec filios liberavit. Alii autem dicunt, quod hi tantum tres viri, et prospera et adversa, et rursum prospera conspexerunt, idcirco pariter nominatos, et hoc latenter significari, ut quomodo illi et bona et mala, et rursum læta viderunt : sic et populum Israel, qui prius bonis fruitus fuerat, et postea captivitatis sustinuit jugum, si egerit pænitentiam redire ad pristinam salutem. Quod si Noe et Daniel et Job pariter congregati et in uno loco positi, peccatricem terram, hoc est cos

« si et bestias pessimas induxero super terram, ut A qui in terra habitant, non possunt iræ Dei subtrahere, quid dicendum est de his, qui putant merito parentum atque virtutibus posse filios peccatores de gehennæ ignibus liberari? Unde nec prævaricatorem filium martyr pater poterit liberare; nec sanctæ conversationis mater impudicæ filiæ dabit præmia pudicitiæ. Et e contrario e parentum vitia filiis non nocebunt, sed anima quæ peccaverit, ipsa morietur (Ezech. xvn1). > Loth in Sodomis habitans, sed et spiritu et carne peregrinus, uxorem quæ post tergum respexerat, non liberavit, sed tantum filias, quæ forsitan non peccaverant. Et Josias vir sanctus, non solum peccatorem populum suis virtutibus non salvavit, sed et ipse in peccatis illius mortuus est. Quod si aliquando propter Abraham et David, in posteros corum miscricordiam suam Dominus pollicetur, notandum quod non his parcat, si in sceleribus perseverent, sed qui agunt pœnitudinem, ut merita patrum filiorum adjuvet conversio. Cum, inquit, se ita hæe habeant, et terram peccatricem a singulis plagis tantorum virorum non salvet deprecatio, sic dicit Dominus: Quia Jerusalem nefanda peccavit, quatuor simul plagas inducam super eam : gladium quo ab hostibus trucidatur, et famem quam in obsidionem sustinet, et bestias quibus fugientes in desertis et saltihus devorantur, et pestilentiam, quæ semper famem ac penuriam sequitur, pro qua vulgata editio mortem transtulit. Here autem, inquit, inducam super eam, ut nec homines in ea remaneant nec jumenta. Et tamen pro mea clementia, quatuor simul imminentibus plagis et cuncta vastantibus, relinquam in ca aliquos, qui educant filios suos et filias, et captivi huc veniant : hoc est in Babylonem et in Chaldæam. Ut cum videritis eos et opera eorum perspexeritis, tunc intelligatis juste eos captos, et meam justam fuisse sententiam, et habeat consolationem vestra captivitas, dum intelligitis idcirco me eos de gladio, fame, bestiis et pestilentia liberasse, ut eorum perversitate, merito discatis eorum subversam Jerusalem, templumque succensum et populum ductum esse captivum, præter eos, quos gladius, fames, bestiæ, pestilentiæque consumpserint. Hæc dicta sint de illa Jerusalem, cui prophetante Ezechiele apud Chaldæos appropinquavit captivitas. Cæteram et super nostram terram, cui dicitur : « Terra es, et in terram ibis (Gen. 111), , et super nostram Jerusalem singulosque credentium, si Dei mandata contempserint, et prævaricatores meruerint appellari, inducetur fames : non fames panis neque sitis aquæ, sed fames audiendi verbum Dei. Inducetur et gladius, de quo legimus : « Tradentur in manus gladii, partes vulpium erunt.. Et ad Mariam: « Tuam quoque animam pertransibit gladius (Luc. 11). > Inducentur et be stiæ: quibus ne tradetur justus, postulat: « Ne tradas bestiis animam confitentem tibi (Psal. LXXIII).1 Inducetur et pestilentia, pro qua Septuaginta mortem interpretati sunt, de qua scriptum est : « Mors peccatorum pessima est (Psal. xxxIII). > Et : « Anima quæ peccaverit, ipsa morietur (Ezech. xvin). > De

scientia, dum luxuriosa et lasciva mens lucet in facie, et sècreta cordis, motu corporis et gestibus indicantur.

e Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo ree ptilium et animalium abominațio, et universa idola e domus Israel depicta erant in pariete in circuita · per totum. > Non solum autem idolum zeli stabat in introitu portæaquilonis, sed et omnes templi partes diversis i:lolorum imaginibus pingebantur, ut nulla esset bestia quam non parietis pictura monstraret. Hoc in delubris idolorum, fanisque gentilium huc usque perspiciamus, quod omnia genera bestiarum adoret stulta religio. Unde et Virgilius a :

Omnigenumque (ait) deum monstra, et latrator Anubis, quasi non et illa sint monstra quæ laudat,

Contra Neptunum, et Venerem, contraque Minervam. Possumus et in nostris templis idola monstrare parietibus depicta, quando omnibus vitiis subjacemus, et pingimus in corde nostro peccatorum conscientiam, imaginesque diversas. De quibus in Psalmis dicitur: Domine, in civitate tua imaginem ipsorum dissipabis (Psal. LXXII). > Et in alio loço : « Verumtamen in imagine perambulat homo (Psal. xxxvIII). Ouod scilicet nullus hominum sit, qui aliquam imaginem non habeat, sive sanctitatis, sive peccati. Quamobrem furiosis dicitur et iracundis : · Furor illis juxta similitudinem serpentis, sicut aspidis surdæ, et obturantis aures suas, quæ non exaudiet vocem incantantium (Psal. LVII). > Et de hominibus nequam : « Generatio viperarum, quis C ostendit vobis fugere a ventura ira? > (Matth. 111.) Et de versipellibus ac fraudulentis : « Ite, dicite vnlpi huic (Luc. xIII). > Ac de amatoribus feminarum: « Equi insanientes in feminas facti sunt mihi, unusquisque ad uxorem proximi sui hinniebat (Jer. v). De brutis quoque ac vecordibus : ( Nolite fieri sicut equus et mulus, quibus non est intellectus (Psal. xxxi). > (Greg., Moral. lib. xxvi, c. 6.) Viri autem veraciter sancti, cum flagellari quempiam pro culpa cognoscunt, etsi quædam ejus inordinata corripiunt, ad quædam tamen dolentia compatiuntur. Et sic sciunt tumentia premere, ut sciant etiam cruenta fovere, quatenus in cis dum dura emolliunt, infirma roborentur. At contra arrogantes viri quia charitatis viscera non habent, D non solum non compatiuntur, etjam justis dolențilus, sed eos insuper sub specie justæ increpationis assigunt. Vel si qua jo cis sunt perva mala exeggerant, vel ea quæ vere bona sunt, male apud se interpretanda commutant. Quamvis etiam casti doctores sæpe exaggérare soleant delinquentium vitia, et ex quibusdam signis publicis occulta rimari, ut possint ex minimis majora cognoscere. Unde ad Ezechiel tlicitur: c Fili hominls, fode parietem. > Ubi mox subdidit . Ct cum perfodissem parietem, apparuit ostium unum. Et dixit ad me : Ingredere et vide sbominationes pessimas quas isti faciunt hic. Et

tur, voltuque et oculis dissimulari non potest con- A ingressus vidi : et ecce omnis similitudo reptilium et animalium abominatio, et ecce universa idola domus Israel depicta erant in pariete. > Per Ezechielem quippe præpositorum persona signatur, per parietem duritia subditorum. Et quid est pa rietem fodere, nisi asperis correptionibus duritian cordis aperire? Quem cum perfodisset, apparnit ostium. Quia cum cordis duritia, vel studiosis percunctationibus, vel maturis correptionibus scindite quasi quædam janua ostenditur, ex qua omnia ia 🤄 qui corripitur, cogitationum interiora videantu:. Unde et bene illic sequitur: « Et dixit ad me : In gredere et vide abominationes pessimas quas 1s: faciunt hic. > Quasi ingreditur, ut abominationc. aspiciat, qui discussis quibusdam signis exterius B apparentibus, ita corda subditorum penetrat, ut cuncta ei quæ illicita cogitantur, innotescant. Unde et subdidit : « Et ingressus vidi, et ecce omnis similitudo reptilium et animalium, abominatio. In reptilibus cogitationes omnino terrenæ signantur; in animalibus vero jam quidem aliquantulum a terra suspensie, sed adhuc terrenie mercedis præmia requirentes. Nam reptilia toto ex corpore terræ inhærent, animalia autem ventre a terra suspensa sunt, appetitu tamen gulæ ad terram semper inclinantur: reptilia itaque intra parietem sunt, quando cogitationes volvuntur in mente, quæ a terrenis desideriis nunquam levantur. Animalia quoque sunt intra parietem, quando et si qua jam justa, si qua honesta cogitantur, appetendis tamen lucris temporalibus honoribusque deserviunt, et per semetipsa quillem jam quasi a terra suspensa sunt, sed adhuc per am-Litum, quasi per gulæ desiderium sese ad ima submittunt. Unde et bene subditur : « Et universa icola domus Israel depicta erant in pariete. > Scriptom quippe est : c Et avaritia, quæ est idolorum servitus (Coloss. 111). > Recte ergo post animalia idola describuntur, quia eisi honesta actione nonnolii quasi a terra se erigunt, ambitione tamen inhonesta se etipsos ad terram deponunt. Bene autem dicitur, e depicta crant, y quia dum exteriorum rerum estrinsecus species attrahuntur, quasi in corde depingitur, quidquid fictis imaginibus deliberando cogiatur. Notandum itaque est, quia prins foramen in pariete, ac deinde ostium cernitur, et tunc demur occulta abominatio demonstratur, quia nimirum uniuschjusque peccata prius signa forinsecus, deinde janua apertæ iniquitatis ostenditur. Et tunc demun omne malum quod intus latet aperitur : idcirco ergo etiam doctores graviter solent minuta discutere, ul ah extremis exterioribus ad occulta possint majora pervenire, verba asperæ increpationis movent, et spinas mortiferæ cogitationis eradicent. Et hæc cum agunt, charitatis amore sapiunt, non inflatione clationis intumescunt. Mori enim pro ipsis parati sunt, quos quasi usque ad mortehi sævientes affigunt. Servant in cogitatione quod diligunt sumust

\* Eneid. lib. vm , in descriptione clypci Ænææ.

e quod persequentur, bona prædicantes insi- A (Joan m). > Et in se intelliget illud esse complemala autem caventes prænuntiant, non ut iderantes exorant, erga commissos sibi nonn correptione fervent, ac si nullus eos fervor I. Valde enim metuunt, ne si a pravorum cor-: cessaverint, ipsi pro corum damnatione ir. Et cum ad verba se invectionis inflamwill quidem ad hæc veniunt, sed tamen hanc nem sibi apud districtum judicem præparant. septuaginta viri de senioribus domus Israel, onias Saphan filius stabat in medio eorum um ante picturas, et unusquisque habebat rulum in manu sua, et vapor nebulæ de thure rgebat. > (Hieron.) Quando dicit septuaginta isse de senioribus domus Israel, qui teneribula manibus, ostendit multos etalios fuisse iros qui hoc non faciebant, sed forsitan pecis tenebantur. Unumque nomine Jezoniam aphan stetisse in medio corum quasi princileris eorum atque sacrilegii, qui omissa reliii, idola colebant, et in templo non adorabant vius erat templum, sed picturas parietum. Puldicitur : c Stabat Jezonias filius Saphan, > Indicii » et condemnationis suæ, « in medio a presbyterorum, , quia et princeps, et hi princeps erat, firmo in sceleribus stabant nec fluctuabant in malo, sed robustissime bant. Vaporque nebalæ et confusionis ac turi surgebat ex thure offerentium sacrilegia debat. Hoc factum sit co tempore juxta litteeterum, et nobis orandam est, ne seniores srael, septenarium numerum, qui est sanctus, em decades multiplicantes, stent in erroribus adorent picturas idolorum, vaporque sacrilegi t sive consurgat resistens Deo. Quando videribem pessimam congregatam, de qua scriptum Ddivi ecclesiam malignantium (Psal. xxv), > es plebe presi yteros, nequioremque princii præfectus est plebi atque presbyteris, dilezoniam stantem ante picturas, et singulos thuribula in manibus suis, non Dei majesta-I proprias sententias adorantes, et nequaquam bonæ fragrantiæ ad Deum, sed fætorem ad

lixit ad me : Certe vides, siti hominis, quæ sei domus Israel faciunt in tenebris, unusquis-1 abscondito culticuli sui. Dicunt enim : Non nes Dominus. Dereliquit Dominus terram , etc. Ex eo, inquit, quod in templo faciunt congregati, ostenditur quid in cubiculo suo sque faciat. Sed secundum anagogen melius potest, quod nonnulli principes ecclesiarum in tenebris, quæ dictu turpia sunt. Iste est litus cordis homo de quo dicitur : « Ingredere colum tuum (Matth. vi). > Et rursum : ( Qui abscouso reddet tibi. > Recolat unusquisscientiam suam, et opera tenebrarum recori tenebris, sciatque scriptum : « Omnis qui peratur, odit lucem, ne arguatur a luce

tum: Qui inebriatur, nocte inebriatur (I Thess. v). > Quod juxta litteram stare non potest. Quanti enim in prandiis conviviisque dierum incbrantur! sed quia ebrictas cordis offendens Deum tenebrarum est, et non lucis, propterea quieunque inebriatur, nocte inebriatur. Cum autem seniores domus Israel fecerunt mala in tenebris et in abscondito cubiculorum suorum, et putaverint se Deum celare posse, tunc consequenter dicent: Non videt Dominus nos: dereliquit Dominus terram. Multique sunt peccatores et ambulantes juxta cogitationes suas, qui Deum non cestimant curare mortalia, nec ad illum nostra vitia pertinere. Certe quando peccamus, si cogitaremus Deum videre et esse præsentem, nunquam quod ei B displicet faceremus. Porro quod sequitur : c Dereliquit Dominus terram, y quorumdam etiam philosophorum sententia est, qui ex siderum cursu atque constantia suspicantur esse in coelestibus providentiam et terrena contemnere, dum nihil recte, nec juxta ordinem in terris geritur.

 Et dixit ad me : Adhuc conversus videbis ma-· jores abominationes, quas isti faciunt. Et introdu-« xit me per ostium portæ domus Domini, quod re- spiciebat ad aquilonem, et ecce mulieres sedebant · plangentes Adonidem. > Quein nos interpretati sumus Adonidem, Hebræus et Syrus sermo thamuz vocant. Unde quia juxta gentilem fabulam in mense Junio amasius Veneris, et pulcherrimus juvenis occisus, et deinceps revixisse narratur, eumdem Junium mensem eodem appellant nomine, et anniversarlam ei celebrant solemnitatem, in qua plangitur a molieribus quasi mortuus, et postea reviviscens canitur atque laudatur. Consequenterque postquam principes et seniores domus Israel quid fecerint in templo ac tenebris cubiculisque monstratum est, etiam mulierum vitia describuntur, quæ plangunt amatorum societate privatæ, et exsultant si eos potuerint obtinere. Et quia eadem gentilitas hujuscemodi fabulas poetarum quæ habent turpitudinem interpretatur subtiliter, interfectionem et resurrectionem Adonidis planetu et gaudio prosequens. Quorum alterum in semiuibus quæ moriuntur in terra, alterum in segetibus quibus mortua semina renascuntur, ostendi putat. Nos quoque eos qui ad sæculi mala et bona, vel contristantur vel exsultant, mulieres appellemus molli et effeminato animo, dicamusque plangere eos Thamuz, ea videlicet, quæ in rebus mundi putantur esse pulcherrima.

e Et dixit ad me : Certe vidisti, fili hominis, ad-· huc conversus videbis abominationes majores his. e Et introduxit me in atrium domus Domini interius. c Et ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et r altare, quasi viginti quinque viri, dorsa habentes contra templum Domini, et facies ad orientem. Et adorahant ad ortum solis. > Et quia supra legimus post idolum zeli, quod ad portam aquilonis apparuit : · Adhuc conversus videbis abominationes majores, > ostensisque per parietem picturis onmium bestiarum

nias filius Saphan, tenentes thuribula in manibus, secundo dicitur: Adhuc conversus videbis abominationes majores his. > Quæ est autem major abominatio superiorum trium scelerum? videlicet quarta quæ sequitur : « Ecce in ostio templi Domini inter vestibulum et altare, quasi viginti quinque viri dorsa habentes contra templum Domini, et facies ad orientem, et adorabant ad ortum solis, > eo quod, contempto Domino, id est creatore, adorarent solem, id est Domini creaturam, præcipiente ipso Domino per Moysen, quod nequaquam in morem gentilium contra orientem Deum adorare deberent, sed in quacunque parte fuisset nobis, sive ad orientem, sive ad occidentem, sive ad meridiem, sive ad septentrionem adorarent contra templum, ubi in B sancto sanctorum habitare Dominus credebatur: quod quidem et Danielem in Babylone fecisse legimus (Dan. v1), qui apertis fenestris cœnaculi sui adorabat Dominum contra templum quod erat in Jerusalem; hoc juxta litteram fuisse sacrilegii nemo dubitat. Secundum anagogen omnes hæreticos pejores esse prioribus, id est, idolo zeli, pictisque in pariete figuris animantium, planctu Adonidis, per quæ idololatria voluptasque monstratur, ifle scire poterit qui intellexerit prophetam, dicentem : Tu autem odisti disciplinam et projecisti sermones meos post te (Psal. XLIX). 1 Et in alio loco: e Verterunt contra me scapulam recedentem (Jer. 11). An ignoramus Marcionem et cæteros hæreticos, qui Vetus laniant Testamentum contempto Creatore, id est justo Deo, alium quemdam bonum Deum colere et adorare, quem de suo corde sinxerunt, onnasque nostri temporis hæretici qui Dei silium prædicant creaturam, et tamen adorant cum relicto divinitatis templo et post tergum habito, ipsi confessione sua creaturam adorare se dicunt? Nos autem sic adoramus solem justitiæ, ut Deum adoremus in templo Veteris Testamenti, ubi lex et prophetæ, ubi cherubim et propitiatorium est.

c Et dixit ad me : Certe vidisti, fili hominis. Nunquid leve est hoc domui Juda, ut facerent abominationes istas quas fecerunt hic, quia replentes terram iniquitate conversi sunt ad irritandum nie? Et ecce applicant ramum ad nares suas, > etc. Pro eo quod nos diximus : c Et ecce ipsi sicut applicant ramum ad nares suas, > Septuaginta transtulerunt, et ecce ipsi sicut subsannantes, quibus de Theodotione additum est : ( Extendunt ramum, ) ut sit totum pariter, « Et ecce ipsi extendunt ramum quasi subsannantes. > Significat autem viginti quinque viros, qui in quadrum solida statione fundati sunt, et a quinque sensibus per quinquies quinque quadranguli figuram efficiunt. Non solum templum habere post tergum, sed instar idolorum applicare ramum ad nares suas, haud dubium quin palmarum, quas græco sermone baia vocant, ut per hoc eos idola adorare significet. Denique et Job inter cæteras virtutes etiam hoc habuisse se dicit, quod nunquam aspi-

quas adorabant septuaginta presbyteri et Jezo- A ciens cœlum, et solem, et lunam, et astra fulgentia, nias silius Saphan, tenentes thuribula in manibus, se- osculatus sit manum suam, id est adoraverit creaturas.

· Ergo et ego faciam in furore : non parcet oculus e meus nec miserebor. Et cum clamaverint ad aures meas voce magna, non exaudiam eos. > Pro his, ait, omnibus quæ fecerunt, et ego faciam in furore, et non parcet oculus meus, nec miserebor. Quod audientes veteres hærctici, creatorem calumniantur quasi crudelem et sanguinarium, nec cogitant apostolum Paulum, qui certe boni Dei, ut ipsi volunt, apostolus est, scribere ad Corinthios: « Si venero rursum, non parcam (II Cor. xiii), ) ut virga corripiat delinquentes, et errantes retrahat ad salutem. Qui enim men intelligunt quid sibi prosit, et orent frequenter contraria, expedit cis ut non exaudiantur a Domine. Unde et in oratione Dominica dicimus : « Fiat voluntes tua, ) non voluntas nostra, quæ errare consuevit, sed voluntas tua, quæ futura cognoscit. Magnæque interdum felicitatis est, ad præsens misericordiam non mereri. Et istis igitur qui sunt de domo Juda, et a confessione Ecclesiæ recesserunt, non parcet Dominus. Cumque clamaverint voce magna, de qua Dominus dixit: ( Clamor corum pervenit ad me. ) tamen Dominus non exaudiet eos, ut malis eoacti intelligant quid fecerint.

# CAPUT IX.

De sex viris missis ad vastationem populi; de viro lineis induto, cum atramentario.

Et clamavit in auribus meis voce magna, dicens: Appropinquaverunt visitationes urbis, etc. Pro visitationibus e ultienem > Septuaginta transtolerunt. Mihi enim vindicta, ego retribuam, dicit Dominus (Rom. x11). > Omnisque ultio visitatio est, quasi ægrotantis, quasi habentis vulnera, quasi medicas exspectantis manus, juxta illud quod alili dictum est : « Visitabo in virga iniquitates corum, et in flagellis peccata eorum. Misericordiam autem meam non auferam ab eis (Psal. LXXXVIII). Recteque, ut supra diximus, visitatio vel ultio appropinquare dicitor captivitate vicina. e Et unusqui que vas interfectionis habet in manu sua. c Non dixit, chabebat, but Septuaginta transtulerunt, neque enim narrat præterita, sed præsentia, futuraque demonstrat. Qui igitur malos percutit in eo quod mali D sunt, et habet vasa interfectionis, ut occidat possmos, minister est Domini.

c Et ecce sex viri veniebant de via porte supec rioris quæ respicit ad aquilonem. Et uniuscajesque
c vas interitus in manu ejus. Vir quoque usus se
c medio eorum vestitus lineis. Et atramentarius
c scriptoris ad renes ejus. Ingressique sunt et stete
c runt juxta altare seneum. Et gloria Domini Intel
c assumpta est de cherub, quæ erat super eum ad
c limen domus. Et vocavit virum qui indutus ers
c lineis, et atramentarium scriptoris habebat in
c lumbis ejus. > (Greg., lib. xxii Moral., c. 19.) Qui
namque aliud in sex viris venientibus, nisi sex super
tes humani generis designantur? Qui de via porte
superioris veniunt, quia a conditione paradisi, sicul

atque constricta pannis infantiæ. Cur autem nihil A cem sive super quinque civitates (Luc. xix), vut horum meruit sequens, scriptura testatur: « Non pepercit super te oculus, ut faceret tibi unum de his misertus tui. > Pro quibus LXX posuerunt : « Non pepercit semper te oculus tuus, ut facerem tibi unum ex omnibus istis. > Et necesse est ut duplex editio duplicem habeat intelligentiam: prior hoc significat: « Non pepecit super te oculus ut faceret tibi unum de his misertus tui. > Et est sensus : Nallus tui misertus est, offenso Deo; nullius super te mota sunt viscera, ut de quatuor superioribus saltem tibi unum faceret, quia omnia simul non merebaris accipere. In altera dicitur : « Non pepercit super te oculus tuus, ut facerem tibi unum ex omnibus istis. > Et hunc habet sensum : Ita egisti, et sic in peccatis nata es : et in delictis concepit te B pulchritudinem corporis, vestimentorum tegmina mater tua, ut ne ipsa quidem tui misereris. Cumque sic gesseris ut adversum te per mala opera crudelis existeres : ego quid tibi potui facere, quæ ne unum quidem superiorum accipere merueris? Quia igitur nihil horum, quæ tieri infantibus solent, in te factum est, et hoc non sine causa, nec absque judicio, sed tuo vitio atque peccato, quæ ne ipsa quidem tui miserta es, ideo projecta es in facie terræ sive campi: Et projecta propter pravitatem animæ tuæ, in die qua nata es. ) Oremus ne pravitate animæ projiciamur in facie campi, in quo lata et spatiosa via est, quæ ducit ad mortem, ih quo Chaldæorum debacchatur equitatus Simulque considerandum quod nullus in die qua nascitur pravum aliquod committere potest, nisi lavacri tempore, C quando sapiens generatio fide credentis assumitur.

· Transiens autem per te, vidi te conculcatam in e sanguine tuo. Et dixi tibi cum esses in sanguine tuo: Vive, dixi, inquam, tibi in sanguine tuo, vive. · Multiplicatam quasi germen agri dedi te, et mulc tiplicata es, et grandis effecta, et ingressa es, et e pervenisti ad mundum muliebrem. Ubera tua intumuerunt, et pilus tuus germinavit, et eras nuda et confusionis plena, etc. (Hieron.) Postquam projecta es in faciem campi, sive super faciem terræ, propter pravitatem animæ tuæ, meum ultra non merebaris auxilium. Attamen transiens per te vidi te, conculcatam sive commistam in sanguine tuo: id est, ream mortalium criminum: ct provocavi te, tribuens pœnitentiam. Dixique tibi, Licet sis in sanguine, tamen vive conversa. Tantaque in te fuit omnium rerum abundantia, ut agri uberrimi haberes similitudinem : et benedictionem Jacob, qua benedixit ei pater suus, dicens : « Ecce odor filii mei sicut odor agri pleni, cui benedixit Dominus (Gen. xxvII), > et intrares penetralia Domini diceresque cum sponsa: « Introduxit me rex in cubiculum suum (Cant. 1). > Et ad mundum muliebrem pervenires. Pro quo Septuaginta transtulerunt, et ingressa es in civitates civitatum, ut quomodo Canticum canticorum, et sæculum dicitur sæculorum: ita civitates appellentur civitatum. De quibus in Evangelio dicitur: « Habeto potestatem super de-

non solum civitas, sed et metropolis civitas appelleris, secundum illud quod in Isaia dicitur : « Mater arbium fidelis Sion (Isa. 1). > Porro quod interpre-« tatus est Symmachus « et pervenistiad ornatum mulierum; > sive, ut Theodotion, c et ingressa es ad ornatum ornameutorum. > Pro quo nos, secuti sensum Hebraicum, dixerimus : «Et pervenisti ad mundum muliebrem, > tempus pubertatis ostendit, quando puellæ nubiles appellantur, et possunt maritorum amplexibus copulari. Denique sequitur: c Ubera tua intumuerunt, et pilus tuus germinavit. > Honeste adolescentularum maturitas indicatur, quando intumescunt ubera sive eriguntur, et pili germinant. Cumque parata esset ad nuptias, et haberet non habebat, nec Dei protegebatur auxilio. Si quis Christi non habet indumentum, nudus est. Si quis non est indutus visceribus misericordiæ, bonitatis, humilitatis, pudicitiæ, mansuetudinis, patientiæ, jacet super faciem terræ: et pulchritudo ejus in confusione et nuditate torpatur [turpatur].

e Et transivi per te, et vidi te. Et ecce tempus e tuum, tempus amantium. Et expandi amictum meum « super te, et operui ignominiam tuam. » Quanta clementia! non suffecerat semel vidisse cam conculcatam in sanguine, et ad pænitentiam provocasse, sed peccantem rursus invisit, quia erat nuda et confusionis plena, rursum venit et visitat, et ecce tempus ejus, tempus amantium. Illud igitur tempus erat, quando possunt mulieres viris copulari, et sustinere coitum maritalem. Attamen misericors Deus expandit alas suas, suscepit eos, et in humeris suis portavit eos. Juxta illud quod in Evangelio dicitur : « Quoties volui congregare filios tuos, sicut gallina congregat pullos suos sub alas suas, et noluisti (Luc. xIII). > Sive amictum expandit pro alis. Hoc enim interpretatur #7:ρύγιον quo operta est et Ruth, ad pedes dormiens Booz, et in ora, id est πτερυγίω vestimenti nostri jubemur hyacinthinas fimbrias alligare. Hæc autem fecit ut operiret ignominiam Jerusalem, genitale feminarum sub boc nomine corpus ostendens: Etenim juxta Apostolum, c inhonesta corporis nostri majore honore circumdamus (I Cor. x11). . Unde et Psalmista canit: « Beati quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata (Psal. xxxi). Quæ Cham, quia non protexit in patre, æterna maledictione signatur. Quod diximus de Jerusalem referamus ad animam nostram, quæ quandiu in infantia constituta est, peccato caret. Cum autem ætatis ejus tempus advenerit, multi sunt amatores dæmonum et hæreticorum, perversorumque dogmatum, qui ad eam cupiunt declinare: qui protectione Dei repelluntur, ut non satellites diaboli sed ministros Salvatoris recipiat. Pro divertentium dilectione et uberum in Hebraico habetur dodim, quod secundum linguæ eorum proprietatem, omnia, quæ supra versa sunt significat. Potest tempus dilectionis et uberum sive amatorum Dei intelligi Abraham, Isaac, et Jamant, quia lex apud eos appellatur thora, que hac in A « ciem meam, et clamans aio : Hou, Bomine Deus, principio nominis sui littera scribitur. Illi hoc accenere signaculum, qui legis præcepta compleverant. Et ut ad nostra veniamus, antiquis Hebræorum litteris, quibus usque hodie utuntur Samaritani, extrema Than littera crucis habet similitudinem, quæ in Christianorum frontibus pingitur, et frequenti manus inscriptione signatur. Sunt qui putent ex cò quod secundum Hebraicum alphabetum ista extrema sit littera, demonstrari in multitudice peccantium reliquias superesse sanctorum. Gementes igitur dolentesque salvantur, qui non solum malis non consenserunt operibus, sed et aliena planxere peccata, secundum quod et Samuel planxit super Saul, et apostolus Paulus (1 Cor. v) super his qui post peccae Qui sumus in tabernaculo, ingemiscimus (II Cor. v); > et alibi : « Tristitia est mihi magna, et incessadilis dolor cordis mei (Ibid.). > Pracipitur sex viris ut præter eos qui possunt dicere : « Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine (Psal. 17), canctos interficiant, non seni parcant, non juveni, non virgini, non parvulo, non mulieri. Secundum mysticos intellectus senes sunt in Ecclesia, de quibus dicitur : « Cani hominis prudentia ejus (Sap. 1v). » Juvenes, qui sunt ad fidei bella promptissimi. Virgines, qui padicitiam tota mente conservant. Parvuli, qui lacte potantur infantiæ, et necdum percipium solidum cibum. Mulieres, quæ fragilitate sexus animæ imbeciflitatem testantur; quibus universis non parcitur, si absque Christi signaculo aliquid se esse credunt. Quodque sequitur : ( Et a sanctuario meo incipite, ) sive, ut Septuaginta transtulerent, e et a sanctis meis incipite, » vel sacerdotes significat, qui versabantur in templo, et qui lucrant in populis causa peccati, primi mernere supplicia, tempus est enim ut incipiat judicium a domo Dei.

· Cœperunt ergo a viris senioribus qui erant ante faciem domus. Et dixit ad cos: Contaminate do-• mum, et implete atria interfectis. . Pro atriis, quæ Hebraice dicuntur aseroth, Septuaginta posuere vias. Occiduntur autem viri seniores, de quibus supra legimus, quod baberent thuribula, et adolerent idolis incensum. Nec est ulla templi religio, quia, offenso judicium sit. Atriaque cadaveribus complentur in templo, et non viæ, quæ utique foris erant, nisi forsitan vias intelligere possumus plateas civitatis. Nec audere poterant angeli contaminare templum sanguine mortuorum, in quo prius gloria Dei habitabat, nisi hoc credentis glorize Dominus præcepisset. Omnis qui peccato mortuus.est, contaminat atria temph, et urbis Domini vias, in quibus vivit, qui cum Christo resurgens, mortuus esse desistit.

- · Et egressi sunt, et percutiebant eos qui erant e in civitate. > Sive, ut alii transtulerunt, e percutiebant civitatem, » pro his qui erant iu urbe, ipsam urbem appellantes.
  - · Et cæde comqleta remansi ego, ruique super fa-

e ergone disperdas omnes reliquias Israel, effundens furorem tuum super Jerusalem. » Cunctis qui signaculum non habebant cæde prostratis, corruit propheta in faciem suam pro interfectorum multitudine, nullum præter se arbitrans remansisse. Quod quia videbatur esse contrarium ei sententiæ, qua jusserat Dominus signatarum frontium viros non esse cædemdos, propterea in valgata editione protractum est. Nos autem sequentes Hebraicam veritatem, posui mus, « remansi ego. » Notandumque quod non dixerit c solus; > quod si dixisset, videbatur esse contra rium., sed, cremansi ego, vut subaudiatur, cum casteris qui frontes babuere signatas. Ut autem sciamus figuranter hoc dictum, « remansi ego, » in Regum tum non agunt pœnitentiam. Unde et ipse dicebat : B volumine, quando Elias loquitur ad Dominum : · Altaria tua demoliti sunt, et ego relictus sum solus, et querunt animam meam auferre (III Reg. xix),, solum posuit, quia remansisse alios nesciebat. Quidam putant et ex persona Domini, in cripis typum præcessit Ezechiel, posse hôc intelligi de populo Judæorum, quando omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt. Et Propheta testatur: c Salvum me fac. Domine, quoniam defecit sanctus (Psel. x1). > Solus enim inventus est Dominus ( qui peccatum non fecit, neque inventus est dolus in ore ejus (I Petr. 11).) Quod autem intulit, c effundens furorem trum super Jerusalem, ą verbum effusionis pœnarum ostendit magnitudinem, ut alibi legimus : « Effusa est despecho super principes (Psal. cvi); , et iterum : c Pene essus sunt gressus mei (Psal. LxxII); , et in bonam partem: Charitas Del essusa est in cordibus nostris (Rom. v); > et : ( Effusa est grava in labiis tuis (Psal. xliv); > et in contrarium : « Effunde furorem tuum super gentes quæ te non intellexerunt, et super regna quæ nomen tuum non invocaverunt (Jer. x): ) et: Essunde frameam, et conclude adversus eos qui persequantur me (Psal. xxxiv). >

e Et dixit Dominus ad me : Iniquitas domus Israel et donius Juda magna est nimis valde, et repleta est terra sanguinibus. Et civitas repleta est aversione. Dixerunt enim: Dereliquit Dôminus terram, e et Dominus non videt. Igitur et mbus non parcet coculus neque miserebor, vias corum super ca-Deo, contaminata sunt omnia, ut unde peccation, inde p : put corum reddam, o etc. Videns Dominus prophetam suum slere pro populo, et admirafiindignationis magnitudinem, reddit causas non ut illè putabat, injusti vel excedentis modum supplicii, sed meritæ justæque sententiæ. Iniquitas, inquit, decem tribuum Israel et duarum tribuum Juda, magna est, et non solum magna, sed magna nimis. Nec hoc dixisse sufficit, sed repetit-valde, ut pro magnitudine iniquitatis magnitudo supplicii sit. Ex quo discimus non ut plerique æstimant, et maxime Stoici, paria esse peccata, sed vel magna vel parva, et pr) qualitate mensuraque peccantium diversitatem esse judicii punientis. Repleta est terra, inquit, sanguinibus, sive, at Septuaginta transtalerant, c populis : > e Et civitas repleta est aversione. Aut, us-

non modicus sanguis effusus est, sed de porta usque \_ad portam, et omnis civitas declinavit a cultu Dei. Et pro eo plena est immunditia, idololatriæ videlicet sordibus. Causa autem tantorum scelerum illa est, quod putaverunt providentiam non esse super ferram, nec Deum curare mortalia. Juxta illud quod alibi legimus:

> Scilicet is superis labor est, ea cura quietos Soilicitat.,.

Quia igitur illi vel putaverunt non esse provi lentiam, vel quæ ante fuerat in populis, hoc tempore suum populum reliquisse, propterea et Dei non parcet oculus, nec miserebitur, ut contra vitia sæviens, placabilis sit virtutibus, viasque eorum atque peccata reddat super capita eorum, vel super principale cor- p e est gloría Domini desúper cherub ad limen domus: dis, vel super principes populi, juxta Numerorum librum in quo capita populorum principes esse dicuntur. e Et ecce yir qui indutus erat lineis, qui habebat e atramentarium in lumbis suis, respondit dicens: · Feci sicut præcepisti mihi. > Septuaginta : > Et ecce vir qui indutus erat podere, id est, veste talari, et accinctus zona lumbos suos. Et respondit verbum dicens : Feci sicut mandasti mihi. . lpse est vir, cui jussum est transire per Jerusalem, et ponere signum in frontibus virorum gementium et dolentium super cunctis iniquitatibus corum. Dicit ergo se Domini praccepta complesse, et signaculo thau litteræ frontes armasse lugentium. Sex antem viri quibus præceperat Dominus dicens: « Transite per civitatem sequentes eum, et percutite, nulliusque C misereamini usque ad internecionem, nihil tale renuntiant; neque enim lætitiæ, sed mæroris implevere sententiam, quæ non sermone, sed opere monstratur. CAPUT X.

De vira qui accepit carbones de medio rotarum : et cherubim el repetitio visionis et rotarum.

e Et vidi, et ecce in firmamento quod erat super cac put cherubim quasi lapis sapphirus, quasi species similitudinis solii apparuit super eam. Et dixit ad virum qui indutus erat lineis. Et ait : Ingredere in medio rotarum quæ sunt subtus cherubim, et c imple manus tuas prunis ignis, quæ sunt inter cherubin, et essundens super civitatem, etc. De firmamento quod erat super cherubim, et de lapide sapphiro qui habebat similitudinem throni, et de D rolis quæ animalia sequebantur, supra dixisse sufficiat. Et illorum lector explanatione contentus sit. Nunc autem quod jubetur ille qui indutus erat lineis, pro quo in hoc loco Septuaginta stolam interpretati sunt, ut tollat prunas de medio cherubim, et effundat sive spargat super civitatem, illud mihi videtur ostendere quod post interfectionem cædemque multorum, et in viis cadavera mortuorum prunarum ignis assumitur, ut puniat sive mundet Jerusalem. Juxta illud quod in Isaia scriptum est : « Sanctificavit eum in igne ardente, et devorabit sicut fenum materiam. leti sunt carbones, quos in remedium linguæ atque mendacii desolantes vitia atque peccata, propheta in-

Volgata habet editio, e iniquitate et immunditia; » A terrogatus exoptat : e Quid detur tibi aut quid apponatur tibi ad linguam dolosam? Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis (Peal. cxix). Multaque istiusmodi in Scripturis sanctis invenire poterimus, de quibus crebro diximus. Hoc tantum notandum est quod in Isaia, qui tantum in sermone peccaverat, et immunda labia habere se dixerat, ad purgandum unus forcipe carbo comprehenditur. (Isa. vi); hic vero quia erat civitas plena iniquitate et post supplicia cadaveribus mortuorum, plures assumuntar carbones ignis, et non una manu, sed ambabus, ut omnis purgetur Jerusalem

> · Ingressusque est in conspectu mco. Cherubim · autem stabant a dextris domus cum ingrederetur e vir, et nubes implevit atrium interius. Et elevata et repleta est domus nube, et atrium repletum est « splendore gloriæ Domini. Et sonitus alarum cheruc bim audiebatur usque ad atrium exterius, quasi e vox Dei omnipotentis loquentis. Cumque pracepisset viro qui indutus erat lineis, dicens : Sume e ignem de medio rotarum, quæ sunt inter chec rubim; ingressus ille stetit Juxta rotam, et ext tendit cherub manum de medio cherubim ad e ignem, qui erat inter cherubim, et assumpsit et dedit in manu ejus qui indutus erat lincis. Qui · accipiens egressus est, et apparuit in cherubim sie militudo manus hominis subtus pennas corum. Vidente propheta ingreditur vir qui indutus crat talari veste vel linea : ingreditur autem, ut secundo dicitur, in medio rotarum, quæ sunt subter cherubim, ut impleat manus suas igneis carbonibus. Oui cum esset ingressus, stetit tantum juxta rotam. Et vel ob tristitiam puniendæ Jerusalem, vel ob gloriæ magnitudinem stupens, manum ad ignem ipse non misit, sed unus de cherubim, id est, cherub misit manum et tulit ignem, qui erat in medio cherubim, et dedit in manum ejus qui indutus erat vestibus lineis. Qui accipiens egressus est, et tamen Scriptura non dicit egressus quid fecerit, ut tristis rei narrationem intelligentiæ potius nostræ relinqueret, quam oculis subjiceret. Introcunte autem viro qui indutus erat vestil us lineis, cherubim stabant a dextris domus, ut sanctæ supernæque virtutes dexteram Dei domus partem tenere viderentur, et illæ quæ mittuntur ad supplicia, de quibus scriptum est : c Immissionem per angelos pessimos (Psal. LXXVII), > sinistras partes possidere credantur. Cumque elevata est gloria Domini de cherub, qui carbones ignis viro traditurus erat, et transisset ad limen domus, statim nube, tenebris et caligine atrium impletur interius. Neque enim, præsente Domini majestate, exercentur supplicia. Et gloria Domini videtur in atrio; de quo scriptum est : « Senitus alarum cherubim audiebatur usque ad atrium exterius. Pro sonitu, in Hebraico vox ponitur, quie vox habebat similitudinem vocis Dei omnipotentis loquentis. Nota, lector, in quibus superior et hæc visio concordent sive discordent, ut ex cel

latione utriusque absque nostro admonitu divina A neque enim facie ad faciem revelato vultu gloriam intelligas sacramenta, et illud quod ante commonui, quoniam si in firmamento et in throno et in manu hominis non veritas, sed similitudo dicatur,

Domini contemplamur, sed in similitudine omnia videmus et imagine, quandiu fragili et mortali, et corruptibili circumdamur corpore.

# LIBER SEXTUS.

## SEQUITUR CAPUT X.

Cum ratio postularet ut una cademque visio simul in uno volumine complecteretur, forsitan aliqui mirantur, cur eam in librorum divisione ab invicem separarem, quibus quoque ratio hujus divisionis pandenda est. Quoniam sicut secundum librum in ostensione rotarum separavi a primo libro, ubi quatuor B animalium descriptio suit, non quidem propter significationis dissimilitudinem, sed ad devitandam operis longitudinem, ne prolixitas libri tædium faceret lectori. Ita et nunc ob idem tædium devitandum post gloriæ Domini visionem ac cherubim simul ostensionem, sextum librum a quatuor rotarum narratione judicavi inchoandum, de quibus Propheta Ita narrat, dicens :

Et vidi, et ecce quatuor rotæ juxta cherubim: Rota una juxta cherub unum: et rota alia juxta cherub unum. Species autem rotarum, quasi vie sio lapidis chrysolithi. Et aspectus earum similitudo una quatuor, quasi sit rota in medio rotæ. Cumque ambularent in quatuor partes gradiebantur, et non revertebantur ambulantes, sed ad lo- C cum, ad queni ire declinabat, quæ prima erat, see quebantur et cæteræ, nec convertebantur. Et omne corpus earum et colla et manus et pennæ et circuli, plena erant oculis in circuitu quatuor ro!ac rum. Et rotas istas vocavit volubiles, audiente me. · Quatuor autem facies habebat unum, facies una, c facies cherub. Et facies secunda, facies hominis, et in tertio facies leonis, et in quarto facies aquilæ, et c clevata sunt cherubim, > et reliqua. (Hieron.) Observa quod prius species fuerit rotarum. Juxta Septuaginta, « quasi visio tharsis. » Nunc autem, juxta cosdem, e quasi visio carbunculi, o ut pennarum per ignem, qui a Cherub traditur similitudo monstretur. Licet in Hebraico et supra et hic « tharsis » scriptum sit. Quod Aquila chrysolitum, > Symmachus chiacynthum > transtulit. Rursumque ubi nos vertimus, et omne corpus earum, o quod subauditur rotarum, in Hebræo scriptum est: c Et omnes carnes earum, » et colla, et manus, et pennas, et circulos rotarum, carnes appellari in supernis virtutibus, ut quando legimus : « Caro et sanguis regnum Dei non possidebunt, neque corruptio incorruptionem (1 Cor. xv), > sciamus non substantiam carnis, sed opera condemnari: Bostar enim, quod in hoe loco scribitur, non corpus sed carnem significat. Circulos autem rotarum ( canthos ) ferreos appellavit, quibus lignorum rotunditas arctatur et stringitur. Superius ergo dixit : « Corpora animalium plena sunt ocu-

lis; » nunc autem dicit de rotis : « Corpora earum et colla et manus et pennæ, et circuli plena erart oculis in circuitu quatuor rotarum. > (Gregor. in expos. Evang.) Sed sciendum nobis est quia sape, dum aliis rebus intendimus, fit ut alia negligamus, et ubi negligimus, ibi procul dubio oculum non habemus. Nam Pharisæus ille qui ascenderat in templum orare, testante Evangelio, quid dixit agnovimus. Ait enim: Deus, gratias ago tibi. Recte autem gratias Deo agebat in quo acceperat bona, quæ fecerat, qui etiam subjungit : Quia non sum sicut cateri homines raptores, injusti, adulteri, velat ctiam hic publicanus. Jejuno bis in sabbato, decimas do omnium quæ possideo (Luc. xviii). > Ecce ad exhil endam alistinentiam, ad impendendam misericordiam, ad referendas Deo gratias, oculum habuerat Pharisœus, sed ad lum litatis custodiam oculum non habebat. Et quid prodest, quod contra hostium insidias pene tota civitas caute custoditur, si unum foramen apertum relinquitur, unde ab hostibus intretur. Quid ergo prodest custodia, quæ pene ubique circumponitur, quando inimicis tota civitas per neglectum loci una aperitur. Pharisæus autem qui jejunium exhibuit, decimas dedit, Deo gratias retulit, quasi pene per circuitum in suæ civitatis custodia vigilavit, sed quia unum in se foramen superbiæ non intendit, ibi hostem pertulit, ubi per negligentiam oculum clausit. (H.) Rotæ autem istæ non solum carnes habent, vel corpus aut membra, sed et colla et manus et pennas, ut efficientias rerum in singulis, non membrorum imagines sentiamus. Roæ quoque ipsæ appellatæ sunt lingua Hebraica e Gelgel, , quod Symmachus e volubiles, , Aquila e rotam , interpretati sunt. Porro quod sequitur : « Audiente me » usque ad eum locum, ubi scriptum est : El vata sunt cherubim, > in Septuaginta non ba-

betur, sed de Hebraico additum est. In quo observandum, quod nequaquam ut supra dicitur, e facies hominis, el facies leonis a dextris quatuor, et facies vituli a sinistris quatuor, et facies aquilæ quatuor a dextris; » ut videlicet alia a sinistris, alia a dextris esse credantur, sed æqualis omnium ordo describitur dicente Scriptura: Quatuor autem facies habeha unum, facies una, facies cherub, et facies secunda, facies hominis, et in tertio facies leonis, et in quarto fa cies aquilæ; ut prima, et secunda, et tertia, et quart facies non locorum diversitate dextri et sinistri, se uno per gradus ordine describatur. Unam autem 🛴 🗷 ciem, id est, primam appellavit cherub, pro quo su pra dixerat facies vituli. Ex quo intelligitur facie

præteritæ visionis continet explanatio.

c Ipsum est animal, quod videram juxta flumen c Chobar. Cumque ambularent cherubim, ibant pae riter et rotæ juxta ea. Et cum levarent cherubim « alas suas ut exaltarentur de terra, non resistebant e rotæ sed et ipsæ juxta erant. Stantibus illis stae bant. Et cum elevatis elevabantur. Spiritus enim « vike erat in eis, » etc. Omnia vivant Deo et suum sentiunt creatorem, non est enim Deus.mortuorum, sed viventium, unde et omnia corpora rotarum plena sunt oculis. Et in psalmo dicitur : « Cœli enarrant gloriam Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum. Dies dici eructat verbum, et nox nocti indicat scientiam (Psal. xviii). > Sol quoque et luna, in suum circulum per annos singulos elementa volventur, cœlorumque rationem in terris déprehendimus, ut antiquæ legis ordinem conservantes, volvantur et currant, et nibil novum cernamus super terram. Quod autem dicitur : c Ipsum est animal, quod videram juxta flumen Chobar, > Scriptura demonstrat eadem nos debere intelligere in expositione animalis, quæ supra intelleximus. Bene autem dicitur : « Cam cuntibus ibant, et stantibus stabant, et cum elevatis a terra pariter elevabantur, et rotæ sequentes ea. Quia spiritus vitæ erat in rotis. > (Greg.) Hæc sunt ex maxima parte jam dicta, sed iterata descriptione narrantur. Nec nos itaque pigeat eadem breviter exponendo repetere, que spiritus per Prophetam dignatus est replicando narrare. Hoc cuim C solum in his verbis novum adjicitur, quod dictum est : « Cum stantibus stabant : » Sunt enim quidam qui usque ad hoc proficient, ut terrena qua acceperunt bene dispensare noverint. Misericordiæ operibus intendunt, oppressis subveniunt; hi videlicet vadunt, **in eo quo**d **se ad p**roximi utilitatem tendunt. .Cum his ergo rotæ gradiuntur, quia sæcra eloquia dictorum suorum passus in corum itinere disponunt. Et sunt alii, qui fidem, quam acceperunt, ita ad tenendum fortes sunt, ut adversis quibusque resistere valcant, et non solum minime ad perversitatem trabuntur perudiæ, sed etiam perversa loquentes impugnant, eosque ad rectitudinem trahant. Cum istis stantibus stant etiam rotæ, quia eis rectitudinem suam sacra eloquii verba confirmant, cum in eis audiunt : State, et tenete traditiones quas didicistis; et rursum : \* Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens, circuit quærens quem devoret, cui resistite fortes in fide (I Per. v). > Et sunt alii, qui omnia terrena despiciunt, nulla quæ prætereunt possidere dignantur, in Dei se, ut prædictum est, contemplatione suspendunt. Cum his ergo elevatis, et rote pariter levantur. Quia quantum quisque ad alta profecerit, **intantu**m ci et sacra eloquia de altioribus loquuntur. Vadunt ergo animalia ad utilitatem proximi, stant in custodiam sui, elevantur ad contemplationem Dei. Sed et rotæ pariter vadunt, stant, elevantur. Quia quæsita sacra lectio talis invenitur, qualis sit ipse a

cherub esse faciem vituli, quorum omnium sensum A quo quæritur. Ad activam enim vitam ambulat tecum. Ad immobilitatem atque constantiam spiritus profecisti, stat tecum, ad contemplativam vitam per Dei gratiam pervenisti, volat tecum. Et rursum subditur : Quia spiritus vitæ erat in rotis. > Quod ideireo secundo dicitur vitæ spiritus in rotis esse, quia Scripturæ duo sunt testamenta, quæ utraque Dei spiritus scribi voluit, ut nos ab animæ morte liberaret, vel certe quia duo sunt præcepta charitatis, dilectio videlicet Dei, et dilectio proximi, per quæ utraque nos sacræ Scripturæ dicta vivisicant. Secundo ergo dicitur : « Quia spiritus vitæ erat in rot's, , quia dilectionem Dei et proximi capimus in eloquiis divinis, per præcepta sacræ Scripturæ dicta vivimus, qui mortui jacebamus. Unde omnipotenti mare et flumina, montes et colles laudant eum. Et B Deo per Psalmistam dicitur : « In æternum non obliviscar justificationes tuas, quia in ipsis vivificasti me (Psal. cxvm). Justificationes enim precepta Dei dicuntur, in quibus nos corrigendo justificat. De quibus Psalmista apertius dicit : .c In tuis justisicationibus meditabor, non obliviscar sermones tuos (Ibid.)... In eis itaque nos justificat, quia per hac nobis spiritalem vitam demonstrat, camque per afflatum spiritus mentibus nostris infundit. Quod quia quotidie per donum gratiæ in electorum mentibus agitur, recte dicitur : « Spiritus vitæ erat in rotis. » Hæc nobis Scriptura in tenebris vitæ præsentis facta est lumen itineris. Hinc etenim Petrus ait : Cui benefacitis intendentes, quasi lucernæ candenti in caliginoso loco (II Petr. 1). Hinc Psalmista dicit: Lucerna pedibus meis verbum tuum, Domine, et lumen semitis meis (Psal. exviii). > Scimus tamen quia et ipsa nobis nostra lucerna obscura est, si non hanc nostris mentibus veri:as illustret. Unde iterum Psalmista ait: ( Quoniam tu illuminas lucernam meam, Domine, Deus mens illumina tenebras meas (Psal. xvn). . Quid enim lucerna ardens est, nisi lumen? Sed lumen creatum non lucet nobis, nisi illuminetur a lumine non creato. Quia ergo omnipotens Deus ad salutem nostram sanctorum testamentorum dicta et ipse creavit, et ipse aperit, e spiritus vitæ erat in rotis, a

> e Et egressa est gloria Domini a lumine templi, et stetit super cherubim. Et elevantia cherubim c alas suas exaltata sunt a terra coram me. Et illis t egredientibus rotæ quoque subsecutæ sunt. Et stee tit in introitu portæ domus Domini orientalis, et e gloria Domini Israel erat super ca. Ipsumque est c animal, quod vidi subter Deum Israel, juxta Rie vium Chobar. Et intellexi quia cherubim essent quatuor per quatuor facies uni, et quatuor alæ a uni. Et similitudo manus hominis sub alis corum. e Et similitudo vultuum corum, ipsi vultus quos videbam juxta fluvium Chobar. Et intuitus eorum et impetus singulorum ante faciem suam ingredi, etc. (Hier.) Gloria Domini sive majestas, quæ steterat in templi lumine, stetit super cherubim, quæ elevantia alas suas Propheta cernente exaltata sunt rotis pariter sequentibus, et stetit in introitu portæ domus

Domini orientalis, paulatimque protectio Dei reli- A venire. De qua per Paulum dicitur : ( Quia et ipsa quit Israel; primum fuit in templo, dein stetit in atrio templi sive limine. Qua recedente de templo, nubes et caligo implevit templi penetralia. Rursumque ipsa gloria sedit super cherubim, et illis statim avolantibus, et ad exteriora abcuntibus, secutæ sunt rota et gloria stetit in porta domus Domini orientalis, non in janua templi, sed post atrium et limen, in introitu portæ domus Domini orientalis. Quod cum propheta vidisset, elpsum est, inquit, animal quod vidi subter Deum Israel, juxta fluvium Chobar, et intellexi quia cherubim essent. > Quid enim novi viderat, quod intelligeret esse cherubim, quæ prius non intellexerat? Cherubini in lingua nostra scientiæ multitudo est, notitia sacramentorum Dei et thronus ejus ac requies. Unde et in Psalmista dicitur: (Qui B De viginti quinque viris; de captivitate, qui ipsi erant carnes et Israel lebes; de dispersione populi, etc. sedes super cherubim, manifestare : > semper enim gloria Domini sedet in scientiæ multitudine. Et tunc manifestatur quando cuncta regi providentia demonstrantur. Nec fortuito quid fieri nec dicere quenpiam: Dereliquit Dominus terram, et Dominus non vidit. Unde et intuitus Cherubim, et appetitus eorum est oblivisci præteritorum, et in futura se extendere. Igitur quia contemplativa vita in aliis, et in manu activa significatur, ut superius ostendimus, bene nunc iteratur: e Et similitudo manus hominis sub alis corum. > Manus ergo hominis sub alis corum est, id est, virtus operis sub volatu conteniplationis. Quis enim cognoscens Deum ad ejus regnum ingreditur, nisi bene prius operetur. Sine contemplativa denique vita intrare possunt ad coe- C lestem patriam, qui bona, que possunt operari, non negligant. Sine activa autem intrare non possunt, si negligant bona operari quæ possunt. Illa ergo in necessitate, bæc in voluntate est : illa in servitute, is:a in libertate. Hinc est enim quod ad Moysen dicitur: Si emeris servum llebræum, e sex annis serviet tibi, in septimo egredictur liber gratis, cum quali veste intraverit, cum tali exiet, , etc. , Exod. xxi.) Servus vero Hebræus emptus sex annis servire præcipitur, ita ut in septimo liber exeat gratis. Quid enim per senarium numerum, nisi activæ vitæ perfectio designatur? Quid per septenarium, nisi contemplativa exprimitur? Sex vero annis servit, et septimo egreditur liber, qui per activam, quam perfecte exhibuerat, ad contemplativæ vitæ libertatem transit. Et notandum quod gratis liber egreditur, quia hi qui postquam omnia secerint, dicunt se inutiles servos. Bis procul dubio sicut ipsa activa fuit ex munere, ita crit ex gratia ctiam contemplativa. « Cum quali veste intraverit cum tali exeat.) Quia omnino necesso est ut unusquisque nostrum in hoc quod incipit perseveret, atque usque ad finem operis, in ea qua inchoavit intentione, perduret. Ille quippe bene ad contemplativam transit. qui in activa vita intentionis suæ vestem ad deteriora non mutavit. Etenim servus est, qui per activam vitam hominibus servire disposuit, ut post præsens sægulum af libertatem veram valcat per-

creatura liberabitur a servitute corruptionis in libertatem gloriæ siliorum Dei ( Rom. viii ). . Tunc etenim vera in nobis libertas erit, cum ad gloriam filiorum Dei adoptio nostra pervenerit. Nunc vero non solum activa vita in servitute est, sed in ipsa quoque contemplatione, qua super nos rapimur, libertatem mentis adhuc perfecte non obtinet, sed Imitator, quia illa que est intima in ænigmate videtur. Ipsa tamen in quantalibet sit contemplationis angustia, activæ vitæ jam valde est latior atque sublimior, quæ ad quamdammentis libertatem transit, temporafia non cogitans, sed æterna.

#### CAPUT X1.

· Et elevavit me spiritus, et introduxit me ad por- tam domus Domini orientalis, quæ respicit ad solis ortum. > (Hieron.) Quià ogressa est gloria Domini a limine templi, et stettt super Cherubim, postquam avolantibus Cherubim stetit ipsa gloria in introitu portæ domus Domini orientalis, et Propheta, quia per se ad cam ire non poterat, elevatus a spiritu est, et ductus ad eamdem portam domus Domini orientalem, que respicit solem justitie. De quo scriptim est : Ecce vir Oriens nomen ejus, ut nequaquam remaneret in templo, quod erat ignorantiæ nube confusum, sed stans in porta domus Domini orientalis. quæ sequuntur sacramenta agnosceret.

« Et ecce in introitu portæ viginti et quinque viri. Et vidi in medio eorum Jezoniam filium Azur, e et Pheltiam Illium Barraiæ, principes populi. Dixitque ad me : Fili hominis, hi viri cogitant iniquitae tem, et tractant consilium pessimum in urbe ista, · dicentes: Nonne dudum ædificatæ sunt domus? Hæc est lebes, nos autem carnes. Idcirco vaticinare de eis, vaticinare, fili hominis. Et irruit in mc spicritus Domini. Et dixit ad me: Loquere: Hac dicit · Dominus: Sic locuti estis, domus Israel. Bt cogitae tiones cordis vestri ego novi, plurimos occidistis c in urbe hac. Et implestis vias ejus interfectis. Proe pterea hæc dicit Dominus Deus: Interfecti vestri quos posuistis in medio ejus, hi sunt carnes, et c bace est lebes. Et educam vos de medio ejus. Gladium metuistis, et gladium inducam super vos. « ait Dominus Deus : Et ejiciam vos de medio ejus, daboque vos in manu hostium, et faciam in volis · judicia. Gladio cadetis, in finibus Israel judical o e vos. Et scietis quia ego Dominus. Hæc non erit vobis in lebetem, et vos non eritis in medio ejus in carnes: in finibus Israel judicabo vos, et scietis quia ego Dominus. . Quod sequitur in Septuaginta non habetur, sed de Heliraro additum est : · Quia in præceptis meis non ambulastis, et judicia : mea non fecistis, et juxta judicia gentium, quæ incircuitu vestro sunt, estis operati, » et cætera-Assumitur propheta, juxta illud quod scriptum est= Assumens monsuctos Dominus (Psal. ext.vi). Sive clevatur a torra, et introducitur ad portam A que unum, et solvit medium parietem, inimicitias domus Domini orientalem, ut possit viginti quinque virorum, qui erant in circuitu portæ, et Jezoniæ filii Azur, atque Pheltie filii Banate, principum populi sacramenta cognoscere. Hi igitur qui elavant in introitu portæ domus Domini orientalis, desperantes salutem et scelerum conscientia parati ad interitum, nee volentes per pænitudinem peccata corrigere, dicunt licet nuper post primam captivitatem ædificatæ sint domus, quæ ante corruerant, tamen scimus hanc civitatem esse instar lebetis, nos quoque pro carnibus ut in ea consumamur et concrememur, juxta illud quod scriptum est in Isaia: ( Tempestas si transierit, non assumet nos. ) Illis ista dicentibus, irruit in Prophetam spiritus Domini et secundo præcepit ut vaticinetur ac dicat : B rantes salutem, propterca audiunt, quod non ipsi Quoniam ista dixistis, et cordium vestrorum me secreta non fallunt, ego vobis interpretabor, quomodo civitas in lebetem, et vos in carnes reputemini, non juxta illum sensum, quem locuti estis, sed juxta alterum, quem non timetis. Est quidem civitas in lebetis similitudinem, sed non vestris implebitur carnibus, verum eorum, quos interfecistis. Vos autem, qui arbitramini vos in hac urbe morituros, educam de medio civitatis, et tradam hostium manibus, faciamque in vobis judicia, ut cum occideritis gladlo, nequaquam in urbe nec extra terminos Israel, sed in finibus vestræ provinciæ, tune cognoscetis quod ego sim Dominus. Ilme autem universa patiemini, quia in præceptis meis non ambulastis, et judicia mea non fecistis, sed ca- C terarum in circuitu gentium scelera estis operati. Cumque secundum litteram manifestum sit, quod dicitur, omissis parumper Jezoniæ et Azur, Pheltiæ et Banaiæ nominibus, quæ in tempus aliud reservamus, hoc dicendum est, quod usque hodie in ecclesia, quæ est domus Dei, et ante portam et in introitu, sive in via portæ, quæ significat Salvatorem, per quem ingredimur ad Patrem, sunt viginți quinque viri ad sensus cuncta referentes. Et quantum non subterfugit memoriam meam, nunquam in bonam partem hunc numerum potui invenire, licet in Leviticum et sacerJotale ministerium a viginți quinque annis eligantur; in Hebræo enim non habet hunc numerum, qui in Septuaginta dicitur, sed tricenarium, qui in exordio hujus Prophetæ et Domini continetur ætate, quando venit ad fluenta Jordanis et a Joanne baptizatus est. Sin autem in Evangelio ( Matth. xxv ) quinque virgines prudentes, et quinque fatuæ reperiuntur, sciamus hunc numerum in medio positum, et pro qualitate utentium, vel ad tonam, vel ad malam partem posse conferri. Ili igitor viri, qui cuncta ad sensus referunt, et habent duos principes, de quibus supra diximus, duali numero continentur, qui scindit unitatem, et in secundæ diei numero non videtur a Domino, juxta Hebraicam veritatem. Unde et in arca Noe bina et bina introducuntur immunda (Gen. vii ). Bominus scissionem in unum coarctans, feeit utrum-

in sua carne condemnans ( Ephes. 11 ). Unde et augustius quid loquitur atque sublimius : « Ego et pater unum sumus ( Joan. x ), vut a Judaica dualitate in unionem nos revocet sidei Christianæ. Denique pontificatu perdito Judæorum Dominus patitur nequaquam sub uno principe, sed sub duobus, Anna et Caipha, ut religionis eorum falsum monstraret errorem. Sunt multi in hujus portæ introitu ante domum Domini orientalem, qui vitiis suis nationibus comparantur, et peccatorum conscientia desperant salutem, et dicunt : Civitas in qua versamur, lebes est, et nos omnes carnes, et Babylonio consumemur ardore ejus cujus idola ignita sunt. Nolentes igitur agere pænitentiam et despesint carnes præteritæ et perditæ civitatis, sed hi, quos scandalizaverint, quos interfecerint. Et idcirco super eos gladius inducitur, ut postquam in finibus Israel nequaquam inter gentes, sed inter Christianos fuerint judicati, tunc cognoscant, quia ipse sit Dominus, secundum illud quod in Psalmis legitur: c Cum interficeret cos, requirebant eum ( Psal. LXXVII ), vit quem per beneficia non seuserant, per tormenta cognoscant.

Et factum est cum prophetarem prophetias filius · Banaiæ mortuus est, et cecidi in faciem meam chamans voce magna, et dixi : Heu, heu, beu, Doe mine Deus, consummationem tu facis reliquiarum ( I-rael? ) Vaticinante propheta, unus e duobus principibus, Pheltias filius Banaiæ moritur, qui interpretatur ruina declinans. Et est filius structoris sive comentarii. Et alter principum servatur incolumis, Jezonias filius Azur. Jezonias aures ejus sonat, quod subauditur animæ. Azur vero fulcrum sive adjutorium interpretatur. Qui igitur cadendo a Domino declinarat et erat ædificationis pessime, recte cadit, prophetante eo quem confortavit Dominus; qui autem præceptis obediebat Dei, et illius sustentabatur ac fulciebatur auxilio, recte in imperio populi permanet. Legimus in Exodo (Exod. 11 ) mortuo Pharaone rege Ægypti ingemuisse filios Israel, ab operibus palearum ac lateris, et clamasse ad Dominum, quem illo vivente inclamare non poterant. Isaias quoque mortuo Ozia rege leproso: « Vidi Dominum sedentem super thronum excelsum et elevatum, et seraphim stantia circa eum (Isa. vi). > Intelligensque immunda se habere labia, et habitare in populo immunda labia habente, meretur ut de altari carbo mittatur, et labia cjus purget immunda. Hic autem, prophetante fortitudine Dei, princeps, qui a Domini declinaverat servitute, cadit ut elevaretur a Christo. Si enim resurrectio Dominus, ruina diabolus est, in quo quæritur quomodo de Salvatore dicatur: c Ecce hic positus est in ruiuam et resurrectionem multorum in Israe ( Luc. 11 ). In ruinam eorum, qui stabant pessime, et resurrectionem corum qui ceciderant. Quod cum Propheta villisset, cecidit in faciem suam non peocantis merito, sed plangentis affectu. Et voce A e et abominationes suas ambulat : horum viam in magna, quæ de magno fidei ardore veniebat, tertio clamavit et dixit: ( Heu, heu, heu, Domine Deus, conc summationem tu facis reliquiarum Israel? > Et est sensus: Etiam ipsæ reliquiæ quæ esse videbantur in populo te indignante delentur?

c Et factum est verbum Domini ad me, dicens : Fili · hominis, fratres tui, fratres tui, viri propinqui tui, e et omnis domus Israel universi, quibus dixerunt · habitatores Jerusalem : Longe recedite a Domino, o nobis data est terra in possessionem. Propterea hæc dicht Dominus Deus, quia longe seci cos in e gentibus, et quia dissipavi eos in terram, ero eis t in sanctificationem modicam in terris ad quas e venerint. > Factus est igitur sermo Domini ad consummationem tu facis reliquiarum Israel? , in Pheltiæ videlicet morte, et earum, qui cum eo interfecti sunt, quod nequaquam illæ sunt reliquiæ, quas in Jerusalem putabat Propheta, sed hi, qui in Babylone videbantur esse captivi. Et est sensus : O fili hominis, fratres tui de eadem tecum stirpe generati, fratres, inquam, tui quibus dixerunt habitatores Jerusalem: Vos recessistis a Domino, quia captivi estis, et cum Jechonia vos tradidistis, nobis autem terra Israel data est in æternam possessionem. Die ergo eis quod longe quidem eos feçerim a terra Israel, et disperserim in nationes, et in alienis terris esse præceperim, sed quia meæ obedjerint jussioni sim eis futurus etiam in peregrinis, et hostilibus locis in parvam sanctificationem, dum plerique C Inveniantur ex eis, qui idololatriæ nequaquam colla submittant, sed memores sint mandatorum Dei. sicut fuerunt Daniel et tres pueri et cæteros fuisse credendum est, in similitudinem tantorum principum, quos Scriptura nunc commemorat. Ex quibus universis discimus non esse insultandum his qui Dei judicio pœnis traditi sunt, nec exprobrandum homini converso a peccatis suis, nec pænitentibus et egressis de Ecclesia aliquando dicendum, longe recessistis a Domino, nobis data est terra in possessionem, quia hæc dicit Dominus, licet cos parumper a mea Ecclesia separaverim, et inter gentes disperserim, tamen ero eis in sanctificationem modieam, dum meminerint peccatorum suorum. Et qui propter vitia recesserunt de terra sua, pro- D pter ponitentiam ad sedes pristinas redire sestinent.

· · Propterea loquere : Hæc dicit Dominus : Cone gregabo vos de populis, et adducam vos de terris e in quibus dispersi estis, daboque vobis humum c Israel. Et ingredientur illuc. Et auferent omnes offensiones, cunctasque abominationes de illa. Et dabo eis cor unum, et spiritum novum tribuam in visceribus eorum, et auferam cor lapideum de carne eorum, et dabe eis cor carneum, ut in præe ceptis meis ambulent, et judicia mea custodiant, · faciantque ea, et sint mihi in populum, et ego sini eis in Deum. Quorum autem cor post offendicula capite suo ponam, dicit Dominus Deus, etc.

Loquitur sermo divinus ad eos, qui captivi erant in terra Babylouis, ad fratres Ezechielis prophetæ, et ad propinquos quibus dixerunt habitatores Israel: Longe recessistis a Domino, nobis data est terra in possessionem. Loquitur autem hæc quæ sequuntur: « Congregabo vos de populis, et reddam vobis terram Israel. > Cumque ingressi fueritis, auferetis cuncta idola, propter quas offenderatis Deum. Et dabo vobis cor unum timoris, et servitutis Dei, ut nequaquam diversis idolis serviatis, sive alterum, quain prius habuistis, et spiritum novum tribuam in visceribus vestris, juxta illud quod scriptum est : « Cor mundum crea in me, Deus, et spiritum rectum Ezechiel, qui dixerat: «Heu, heu, heu, Domine Deus, B innova in visceribus meis (Psal. 1).» Et auseram a vobis cor lapideum, id est, cor durum, secundum illud quod loquitur Stephanus primus martyr in Christo: Dara cervice et incircumcisi corde (Act. vii). > Et induratur cor Pharaonis, ne dimittat populum Israel (Exod. viii). Et dabo, inquit, vobis cor carneum, molle et tenerum, et quod possit Dei mandata suscipere, ut scribantur in tabulis cordis carnalibus; ideireo autem datur cor molle, et aufertur cor durum, ut in præceptis meis ambulent, judiciaque custodiant, et sint in populo Dei, Dominusque qui prius fuerat adversarius, sit eis in Deum. Qui autem nequaquam pænitentia priora peccata correxerint, sed ambulaverint post abominationes suas, retribuam, ait, eis, quod merentur, ut viæ eorum peuantur capitibus eorum. Hæc sub Zorobabel filio Salathiel, et sub Jesu filio Jose l'ech sacerdote magno, et sub Ezra et Neemia accidisse tribui Juda, et his qui cum his reversi sunt, plerique æstimant. Habitatores quoque Jerusalem, qui sub Sedecia rege Judæ capti sunt, vel qui fugerunt cum Jeremia in Ægyptum in omnes terras esse dispersos, et nequaquam reversos in urbem Jerusalem; plena autem conversio corum qui captivi crant et reliquia rum Israel intelligitur in Christo, quando reliquia salvæ factæ sunt, et una die tria millia crediderunt. et iterum quinque millia, et alii, de quibus loquitur Jacobus ad apostolum Paulum : «Vides, frater, tanta millia credentium Judæorum? hi omnes æmulatores legis sunt (Act. xxi), , sed et quotidie superbi habitatores urbis Jerusalem, quorum cor post offendicula et abominationes suas ambulat, Dei merentur offensam, et bi qui foris erant, ablato corde lapideo, et accepto corde mollissimo, per pœnitentiam revertuntur ad ecclesiam, et ambulant in praceptis Domini, judiciaque ejus custodiunt, fluntque Domini populus, et Dominus quem prius offen le ant fit eis Deus.

e Et elevaverunt cherubim alas suas, et rotæ cum e eis. Et gloria Dei Israel crat super ea. Et ascend t c gloria Domini de medio civitatis, stetitque super c montem, qui est ad orientem urbis. » Paulatim gloria Domini recedit de Jerusalem. Primum templum deserens, stat in atrio vel in limine domus,

postea in introitu porte orientalis. Novissime, sub- A tiorum suorum amaritudine, facit amarum atque latis pennis rotisque sequentibus, stat super montem, qui est ad orientem urbis. Haud dubium quin montem significat Oliveti unde Salvator ascendit ad Patrem. Stabatque gloria Domini, quæ de Jerusalem urbe discesscrat, super montem Oliveti in signum resurrectionis et luminis, ut inde perituram arsuramque cerneret Jerusalem. Quodque dicit : « Ascendit gloria de medio civitatis, » aliis verbis loquitur Dominus ad discipulos : « Surgite, abeamus hinc (Joan. xiv). > Et ad Judæos : c Relinquetur vobis domus vestra deserta (Matth. xxIII). > Josephus quoque refert auditam vocem in templo Angelorum, et fortitudinem coelestium, quæ prius in urbis præsidio erant. ( abeamus ex his sedibus. ) Mirumque in modum usque in præsentem diem gloria Domini, quæ B deseruit templum, stat super montem Oliveti, et in crucis signo rutilans spectat templum, quondam Indaicum in favillas et cineres redactum.

c Et spiritus levavit me, et adduxit in Chaldæam c ad transmigrationem in visione in spiritu Dei. Et sube lata est a me visio, quam videram. Et locutus sum e ad transmigrationem omnia verba Domini, quæ os-• tenderat mihi. > Pro eo quod nos ex Hebraica veritate transtulimus, e et sublata est a me visio, quam videram, Septuaginta transtulerunt, cet ascendi a visione quam videram, quod utrumque significat non in corpore per prophetam in Jerusalem de Babylone translatum, sed in spiritu, sublataque visione, quæ eum in spiritu duxerat Jerusalem, et universa monstraverat, quæ superior sermo narravit, reversus est in C semetipsum et locutus est, ad transmigrationem omnia quæ ei fuerant demonstrata, videlicet ad cos le quibus supra scriptum est : « Ego sedebam in domo mea, et senes Juda sedebant juxta me. Et cecidit super me ibi manus Domini Dei et vidi. > Mirumque in modum sedentibus his, qui ad se venerant visitandum, visiones mysticas Propheta cernebat, et absens erat ab his, qui coram se sederant, absens spiritu, præsens corpore. Omniaque flunt ut consolationem recipiant, qui captivi erant, quod reducendi sint in terram Israel, et ambulaturi in præceptis Domini, futurique ei in populum, et ille fuaurus sit eis in Deum. Qui autem non fuerint conversi ad pænitentiam, sed ambulaverint post abomimationes suas, recipiant quæ fecerunt, verba autem D in Scripturis sanctis pro rebus dici sæpe admomuimus.

#### CAPUT XII.

Exemplo probat Prophetæ angustiam obsidionis Jerusalem, et ejus instantiam.

e Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili • hominis, in medio domus exasperantis tu habitas, quioculos habent ad videndum et non vident, et aures ad audiendum et non audiunt, quia domus exasperans est, setc. Pro exasperatione quoque dici amaritudine crebro docuimus, ut sit sensus : in medio domus ad amaritudinem convertentis tu habitas, Auæ Dominum natura dulcem atque clementem, vi-

crudelem. Alioquin de Deo legimus : « Gustate et videte, quia suavis sive dulcis est Dominus (Psal. xxxiii). . Habitat autem Propheta in medio populi Deum ad amaritudinem provocantis, qui habet oculos et non videt, aures et non audit, non vitio sensuum, sed pertinacia pravitatis. Unde et Dominus ad Judæos: « Si cæci, inquit, essetis, peccatum non haberetis (Joan. 1x), > voluntariam cæcitatem in illis arguens atque condemnans. Quia ergo oculos habent ad videndum, et non vident : aures ad audiendum, et non audiunt, et tua verba contemnunt, doce eos per imaginem atque picturam, et schematikus ostende corporeis, ut venturam captivitatem non solum auditu, sed et oculis recognoscant.

«Tu ergo, fili hominis, fac tibi vasa transmigrationis. et migrabis per diem coram his, Migrabis autem de loco tuo ad locum alterum is conspectu eorum. si forte aspiciant quia domus exasperans est ), etc. Nulli dubium quin universa loci hujus continentia futuram captivitatem indicet regis Sedeciæ et tribus Judæ, qui captus est cum Jerusalem. Sed quoniam quidam volunt captivitatem Sedeciæ, qui interpretatur Justus Dominus, in typum præcedere Salvatoris, qui de cœlestibus ad terrena descendens humanum corpus assumpserat, et hæc esse vasa captivitatis, ideo præmonendum puto prudentem cantumque lectorem, et hæc quidem nos ponere, ne quid præterire videamur, sed non probare. Neque enini rex impius in figuram potest præcedere ejus, qui totius pietatis exemplum est. Captum autem esse Scdeciam a Babyloniis atque Chaldæis, et Jeremias propheta, et Regum narrat historia, et ductum de loco in locum, hoc est, de Jerusalem in Babylonem, et cætera, quæ Ezechiel in consequentil us loquitur. Qui autem referunt ad Dominum Jesum Christum captivitatem ejus et transmigrationem ejus, de loco in locum, descensionem ex cœlestibus ad terrena significari putant.

e Et esseres soras vasa tua, quasi vasa transmic grantis per diem in conspectu eorum. Tu autem egredieris vespere coram eis, sicut egreditur mie grans ante oculos corum, perfode tibi parietem, et e egredieris per eum, in conspectu eorum. In humoc ris portabis, in caligine effugies, faciem tuam vec labis et non videbis terram, quia portentum dedi te domui Israel, etc. Facere jubetur propheta in figura, quæ Sedecias facturus est in veritate. Collige enim sarcinas tuas, hæc enim vasa sunt transmigrantis videntibus eis. Et postquam viderint quæ facturus es, egredicris vespere in similitudinem transmigrantis. Legimus enim Sedeciam nocte muro suffosso fugisse ad deserta Jordanis, ibique a Babyloniis esse comprehensum, et hoc significare perfossum parietem. Quod autem dicit: « In humeris portabis, » subauditur sarcinas tuas, et quidquid ad viæ solațium fugientes portare consueverunt: c in caligine efferes, > ne videaris a quoquam, « faciem tuam velabis, » vel cæcitatem quæ ei accidit, crutis oculis a

Nabuchodonosor, vel ne cognoscatur, quod ipse sit A e ejus et agmina illius dispergam in omnem renum, rex et major siat cura servantium. Quodque sequitur : « Et non videbis terram, » illud significat, quod cœcus ductus sit in Babylonem, eamque non viderit. Quia portentum, inquit, dedi te domui Israel. In signum enim et in figuram prophetarum tam dicta quam facta sunt. Unde et in Zacharia viri portentosi vocantur, quia futura portendant. Et in Osea loqu tur Deus: « In manibus prophetarum sum assimilatus (Osc. xII). > Qui autem volunt in Ezechielis persona Christum intelligi, vasa captivitatis, humanum corpus accipiunt, et perfossum parietein, quo infernorum claustra perfregil, et resurgens a solis credentibus visus est, portatusque in humeris, quan 'o cum angelicis potestatibus ad cœlum ascendit victor. Et quod absconditus egreditur, et B velat faciem suam, ne in carne mortali videatur divina majestas. Et non videt terram, ne oculis illius illustretur, quæ ejus non meretur aspectum. « Oculi enim Domini superjustos (Psal. xxxIII), > et avertit faciem syam ab impiis. Hæc autem, inquiunt, omnia fecisse narratur, ut per simili udinem hominis dura ad fidem Israelitici populi corda converteret, et in portentum datur domui Israel, juxta illud quod scriptum est: « Ecce hic positus est in resurrectionem et in ruinam multorum, et in signum cui contradicetur. >

· Feci ergo sicut præceperat mihi, vasa mea proe tuli, quasi vasa migrantis per diem, et vespere perc fodi mihi parietem manu. In caligine egressus sum, et in humeris portatus in oculis corum. > Quæ supra C jussus est facere opere se complesse testatur, nec interpretatione indiget juxta utramque sententiam quod supra expositum est. Illud autem notandum est, quod uno atque codem tempore Jeremias prophetabat in Jerusalem, et Ezechiel in Babylone et Illius prophetia mittebatur ad captivos; et hujus ad eos qui habitabant in Jerusalem, ut unius in diversis regionibus Dei providentia monstraretur, et intelligerent audientes quecunque accidebant populo, nequaquam idolorum potestate, sed Domini jussione consistere.

Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili · hominis, nunquid non dixerunt ad te domus Israel, domus exasperans: Quid tu facis? Hæc dicit Domie sperans, quare ista facis, dic ad eos. Hæc dicit Doe minus Deus : Super principem onus istud, qui est in Jerusalem, et super omnem domum Israel quie est in medio corum. Dic : Ego portentum vee strum; quomodo feci, sic flet illis, in transmigrae tionem et captivitatem ibunt. Princeps autem, qui c est in medio eorum, in humeris portabitur. In calic gine egredictur: parietem perfodient, ut educant e eum; facies ejus operietur, ut non videat oculis tere ram. Et extendam rete meum super illum, et capie-• tur in sagena mea, et adducam eum in Babylonem c in terram Chaldworum, et ipsam non videbit, ibique . morietur. Et omnes qui circa eum sunt, presidium

e et gladium evaginabo post eos. Et scient quia ego ¿ Dominus, quando dispersero illos in gentibus, et disseminavero illos in terras. Et relinquam ex eis e viros paucos a gladio et fame et pestilentla, ut enarrent omnia scelera corum in gentibus a'l quas ingredientur. Et scient quia ego Dominus: > (Hier.) Primum exponamus historiam. Dic, inquit, ad cos, o fili hominis, qui vel interrogant, vel non interrogant : Quid tu facis hæc? quod super ducem onus istud, et visio sit ei, qui est in Jerusalem, ducom significat Sedeciam. Et dic: (Ego portentum vestrum,) sive, ut Septuaginta transtulerunt, e Ego qui portenta facio, out ex præsentibus futura cognoscantor. . Quemodo feci, sic flet illis, > duci'et canclis qui in comitatu ducis sunt : in transmigrationem Babylon am captivi ducentur; c'et dus qui est in medio eorum in humeris portabitur, vel jumentorum, vel eorum qui cum eo fugerant e in caligine », et in mootis tenebris; i egredietar, maranque suffodient > socii ejus, « ut éducant eum ; facies ejus velabutir, » vel timore fugientis vel cæcitatis İnjuria, e ut'eæcus terram non videat > Babylonis. c Et ego extendam rete meum super illum, et capietur in sagena mea. > Concedente Domine quippe a Bahyloniis captus est. Et hæc quæ ab hostibus passus est fleri, se kecisse testatur. Ductusque in Babylonem, terram Chaldasrum non videbit, ibique captivus morietur. Omnes autem socios ejus et adjutores et comites fugæ, cum ille fuerit comprehensus, huc illucque dispergam, nec securos abire permittam, sed in manibus hostium evaginabo gladium meum, ut quando dispersi fuerint in gentibus, intelligant quod ego sim Dominus, et mea cuncta voluntate sint facta. e Et relinguam, inquit, ex sociis > qui cum co fugerint, et qui evadere potuerint « paucos, » qui gladium et famem et pestilentiam evaserint, ut cum vel fusa vel captivitate, ad diversas perveilerint regiones, narrent omnia scelera sua vel sermone vel exemplo; propter quæ tanta meruerint mala, et intelligant The Barry State quod ipse sim Deus.

c Et factus est sermo Domini ad me dicens: Fili chominis, panem taum in conturbatione comede, et c aquam tuhm'in festinatione et mærore bibe, et e die ad populum terræ: Hæc dieit dominus Deus a nus Deus : Si te, inquit, interrogaverit domus exa- Da ad eos "qui habitant Jerusalem in terra Israel, Panem suum in sollicitudine comedent, et aquam c suam in desolatione bibent, ut desoletur terra a e multitudine sua, propter iniquitatem omnium qui chabitant in ea : et civitates quæ nunc habitantur. desolatæ erunt, terraque deserta. Et scietis quia cgo Dominus, etc. Post principis et sociorum ejus prophetiam, quæ sub corporali imagine mon strabatur, venit ad populum, et quidquid propiet dicitur, per prophetam refertur ad habitatores Jera salem quod in obsidionis malo panem suum come dant in egestate et angustia, et aquam suam nu quaquam in abundantia, sed cum tormento biba: - 1 et tribulatione. Hæe antem, inquit, o probletti, d Zi-

dicas. Hæc dicit Dominus habitatoribus Jerusalem, quæ est in terra Israel: Obsessi a Nabuchodonosor atque Chaldæis, samis et sitis sustinebitis malum, ut omnis terra cum sua muttitudine deleatur. Habitatores significans per eam, quæ inhabitatur. Et ne putent sibi evenire sine causa. Dic, inquit, eis, quod propter scelera eorum et iniquitatem omnes urbes Judææ ad solitudinem redigendæ sint, et universæ terræ cultura dispereat, ut cognoscant Deum sævientem, quem miserantem cognoscere noluerunt. Possumus juxta anagogen habitatores Jerusalem credentes Christo dicere, qui habitant in ecclesia, etsi per peccata illius offensam meruerint, comedant panem cum egestate, et bibant aquam cum mærore et augustia : non cibum panis, neque B Sermo Domini contra falsos prophetas decipientes popotum aquæ, sed famem sermonis et doctrinæ Dei sustinentes. Quando enim vel vitio principum, qui capiendi sunt, et tradendi Babyloniis, vel nostra duritia perdiderimus sermonem Dei, aquasque non meruerimus habere utiles, tunc in dolore et penuria mostrum sumemus cibum, et terra perdet multitudinem credentium, et civitates, quæ in toto orbe in-Selliguntur ecclesiæ desolabuntur, et terra deserta erit, ut omnes sciant quia offensa sit Domini, quod quidem et in persecutionis tempore intelligere pos**s**umus.

· Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili hominis, quod est proverbium istud vobis in terra Israel dicentium, In longum differentur dies, et per- **▼ ibit omnis visio?** Ideo dic ad eos, hæc dicit Domi- C nus Deus, Quiescere faciam proverbium istud, ne-• que vulgo dicetur ultra in Israel. Et loquere ad eos, quod appropinquaverint dies, et sermo omnis visionis. Non enim erit omnis ultra visio cassa, neque divinatio ambigua in medio filiorum Israel, quia e ego Dominus loquar, quodcunque locutus fuero verbum, et fiet. Non prolongabitur amplius, sed in · diebus vestris domus exasperans, loquar verbum et faciam illud, dicit Dominus Deus. > (Hieron.) Est autem sensus omnis capituli hic, Supra prophetaverat contra principem, qui erat in Jerusalem, deinde po-Dulo famem et ardorem sitis nuntiaverat, esse venturum. Quod multitudo non credens, vetus assumebat, tritumque proverbium : In longum tempus differ-Uir comminatio prophetarum, et omnis visio peribit. Dic ergo, inquit eis, quod nequaquam mea comminatio differatur nec divinatio falsa atque ambigua proferatur in populos, quæ sinem habeat incertum. Aut alio dicatur tempore, alio compleatur. Sed nunc vivente te loqueris, et his qui audiunt, verbum quod locutus sum compleatur.

· Et factus est sermo Domini ad me dicens, Fili hominis, ecce domus Israel dicentium: Visio quam hic videt in dies multos, et in tempora longa iste prophetat, propterea dic ad eos: Ilæc dicit Do- minus Deus: Non prolongabitur ultra omnis sermo ¶ e-jus. Verbum quod locutus fuero complebitur, dicit Dominus Deus. > Significat autem vicinam

PATROL. CX.

cuntur tibi, ut tu loquaris ad populum terræ tuæ, et A captivitatem urbis Jerusalem, et Sedechlam cum populo Juda jamque capiendum. Non solum autem illo tempore, sed usque hodie vulgus incredulum et dura corda mortalium prophetiam Dei non recipit, sed omnia quæ Prophetæ comminantur, quæ prædicat Evangelium in aliud tempus æstimant differendum. Sciamusque hic parabolam, quæ a Septuaginta ponitur, accipi proverbio juxta illud, quod in psalmo legimus: c Et factus sum eis in parabolam (Psal. LXVIII). > Et in hoc eodem propheta : ( Quid est vobis parabola ista in populo Israel, dicentium, patres comederunt uvam acerbam, et dentes filiorum obstupuerunt? > Manifesta perstringimus, ut in obscurioribus immoremur.

#### CAPUT XIII.

pulum Dei, et contra feminas falsa prophetantes.

Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili c hominis, vaticinare ad prophetas Israel, qui pro-• phetant, et dices prophetantibus de corde suo : · Audite verbum Domini; hæc dicit dominus Deus, > etc. Est autem sermo contra pseudoprophetas, qui decipiebant populum, et contra Dei mandata aliud prophetabant. Nec quempiam moveat, quod Prophetæ appellantur. Hanc enim habet sancta Scriptura consuctudinem, ut unumquemque vaticinationis suæ et sermonis prophetam nuncupet. Sicut prophetæ appellantur Baal et prophetæ idolorum, et prophetæ confusionis. Unde et apostolus Paulus, poetam græcum prophetam vocat : Dixit quidam proprius eorum propheta, Cretenses semper mendaces, malæ bestiæ, ventres pigri (Tit. 1). Et in Osea legimus: « Sicut propheta insaniens homo portans spiritum (Ose. 1x). > Quidquid autem eo tempore Israelitico populo dicebatur, hoc nunc refertur ad Ecclesiam ut prophetæ sancti sint apostoli, et apostolici viri, prophetæ autem mendaces atque furiosi omnes hæretici, quorum principes ex suo corde confingant. Qui autem ab eis seducti sunt, aliorum mendaciis adquiescant.

« Væ prophetis insipientibus, qui sequentur spiritum suum et nihil vident. > Cum prophetarum nomen secundum regulam scripturarum bonis malisque commune sit, in eo disferunt, quod boni prophetæ dicuntur esse sapientes, mali autem stulti et insipientes. Quorum alterum refertur ad ecclesiasticos viros, alterum ad omnes hæreticos, qui spiritum Dei relinquentes, sequuntur spiritum suum, quia nequaquam divino instinctu, sed proprio corde vaticinantur, unde et nihil vident. Qui autem sapiens est non cordis sui cogitationes, sed Dei spiritum sequitur. Juxta illud, quod et in superioribus, animalia et rotæ Dei spiritum sequebantur. Et propheta dicit: Post Dominum Deum tuum ambulabis (Ose. x1). Et in alio loco : « Deduc me in semita recta (Psal. cxviii); > et iterum : « Spiritus tuus bonus, ipse me ducet in terram rectam (Psal. cxLII). > Et populo Dei columna ignis et nubcs erat dux in solitudinem (Exod. xiii). Et Jeremias loquitur: (Non laboravi se-

sequitur spiritum suum, non impingat in tenebras et cæcus cæcos ducat in foveam? Imo licet sibi in mysteriis, imo orgiis suis plura ecclesiasticis doctoribus videre videantur, tamen nihil omnino vident, quia solem justitiæ perdiderunt : frustraque imitantur eos, qui prius vocabantur videntes, et quibus dicitur : « Qui vides, vade, recede in terram Juda et in Bethel non prophetabis (Amos. vii). > Ouamobrem visio Isaiæ et Abdiæ ponuntur in titulis. Et Dominus Apostolis præcepit : Levate oculos vestros et videte (Joan. 1v) > Et Propheta suppliciter deprecatur: « Revela oculos meos, et considerabo mirabilia de lege tua (Psal. cxvIII). >

· Quasi vulpes in desertis prophetæ tui, Israel. Non ascendistis ex adverso, neque opposuistis mu-B tertia die consummor (Luc. XIII). Has vulpes nec rum pro domo Israel, ut staretis in prælio in die e Domini. Vident vana et divinant mendacium dicentes, ait Dominus, cum Dominus non miserit eos, et perseveraverunt confirmare sermonem. Nune quid non visionem cassam vidistis et divinationem e mendacem locuti estis, et dicitis, ait Dominus, cum ego non sim locutus? > etc. Dicamus primum juxta Hebraicum prophetæ Israel similes vulpium sunt; quotidie domesticarum avium furta facientes, qui habitant juxta Aquilam et Septuaginta e in desertis, ) juxta Symmachum atque Theodotionem in parietinis et ruinosis, pui non possunt ascendere ex adverso, neque murum pro domo Israel opponere. Legimus (Num. xvi) Aaron adversum ignem Israel populuin devorantem, occurrisse et stetisse C medium, et opposuisse se murum pro salute populi. Jeremiæ quoque dicitur, ne occurrat Domino, neque stet contra iram ejus orationis perseverantia. Sicut enim murus hosti opponitur, et adversario occurri solet ex adverso contraque venienti, ita Dei sententia sanctorum precibus frangitur. Unde et Moysi dicitur: c Dimitte me, et delebo populum istum (Exod. xxxII). > Cui enim dicitur, « dimitte me, » ostenditur, quod tenendi habeat facultatem. Isti stare non possunt in prælio in die Domini, ut pro populo precibus dimicent, et resistant obsecrationibus sententiæ Dei. Quia igitur vana conspiciunt et divinant mendacium, et a Domino missos esse se dicunt, cum non sint missi a Deo, et perseverant in erroribus, et suum cupiunt sirmare sermonem, arguuntur quod omnia sint cassa, quæ prædicant, suum mendacium Domini sermonem esse dicentes : c Propheta, inquit, super prophetas Israel qui prophetant, et dices prophetis. > (Orig.) Quomodo opus Prophetarum erat hæc dicere, quæ jubebantur; sic eodem spiritu opus est ei, qui exponere cupit, ea quæ sunt latenter significata, ut monstret nunc ad eos fieri prophetiam, qui contra Dei docent voluntatem, qui prophetant de corde suo. Juxta simplicem quidem intellectum quidam prophetarum de divino Spiritu loquentes, non de suo corde locuti sunt, sed de sensu Dei. Quidam vero simulantes se Prophetas atque dicentes : Hæc dicit Dominus, Domino non loquente in eis pseudo-

quens te (Jer. xvii). > Quis autem hæreticorum, qui A prophetæ exstiterunt. Potest autem et super cos, qui docent in ecclesiis, si aliter quam poscit veritas. docent, præsens sermo congruere. Si quis enim ea. quæ Jesus Christus Dominus locatus est, et intellexit in eo sensu, quo locutus est ipse, qui docuit. non de corde suo, sed de Spiritu sancto loquitur sermones filii Dei Jesu, si consentit Spiritus sanctus voluntati ejus, qui in apostolis locutus est. Si quis vero legens Evangelium proprium sensum aptat Evangelio, non ita intelligens ut Dominus locutus est; iste falsus propheta est, loquens de corde proprio in Evangelio: « Sicut vulpes in deserto, prophetæ tui, Israel. > Animal vulpis nequam est, versutum est, indomabile est, ferum est. . Dicite, ait Salvator, vulpi isti: Ecce sanationes persicio hodie et cras, et cessarias habuit adversum alienigenas Samson (Jud. xv), quarum caudis cum fune vinctis (trecentas enim ceperat), in perditionem eas frugum misit hostilium, istiusmodi sunt falsi magistri, versuti, maligni, et bestiis similes, si talis sum, vulpis sum. Sed non simpliciter vulpis, verum vulpis in desertis, vulpis in parietinis, vulpis in rupibus. Hæ enim in diversis seditionibus continentur versipelles. Versipelles isti et nequam semper in desertis, semper in solitudinilus morantur. Ubicunque enim anima habitatur a Deo et in Spiritu sancto plena est, non potest ibi hæreticorum doctrina penetrare, non valet eorum sermo prorumpere. Ubi autem solitudo Christi est, ubi desertum justitiæ, ibi nequissimæ disciplinæ venena versantur. Idcirco, sicut vulpis ait in desertis, Prophetæ tui, Israel, non steterunt in sirmamento. Si considerare volueris falsos magistros, videbis eos infirmos instabiles, non valentes dicere : « Statuit super petram pedes meos, et direxit gressus meos (Psal. xxxix). > Et quia non sunt tales, ut steterint robusta radice fundati, ideo non steterunt in firmamento, sed direxerunt movere pedes suos. (Hieron.) Omnes hæretici propter fraudulentiam ac nequitiam vulpium similes sunt. De quibus Salvator loquitur. Vulpes foveas habent, et volucres cœli nidos. Et de Herodesicrptum est : « Dicite vulpi huic. » Et de iisdem vulpibus, quæ parvulos simplicesque decipiunt, et populanter vineam Christi, Salomon loquitur: « Capite nobis vulpes parvulas, dissipantes vincas (Cant. 11). Et in psalmo, super his qui eorum fraudulentia supplantantur, canitur: « Introibunt in inferiora terra, tradentur in manus gladii, partes vulpium erunt (Psal. LXII). > Hi prophetæ, qui vulpium similes sunt. neu steterunt in firmamento, nec cum Petro audire meruerunt : « Tu es Petrus, et super hanc Petram xilficabo Ecclesiam meam (Matth. xvi). > ( Non ascendistis, inquit, ex adverso, neque oppostistis murum pro domo Israel, ut staretis in prælio in die Domini. (Greg.) Ex adverso quippe ascendere est pro defersione gregis voce libera hujus mundi potestatibus contraire. Et in Die Domini stare, est in prælio pravis decertantibus ex justitiæ amore resistere. Pr stori enim recta timuisse dicere, quid est alimi

quam tacendo terga præbuisse? Qui nimirum si pro A consurgat, et extendat manum suam super illos ad grege se objicit, murum pro domo Israel hostibus opponit. Hinc rursum delinquenti populo dicitur: e Prophetæ tui viderunt tibi falsa et stulta, nec aperuerunt iniquitatem tuam, ut te ad pœnitentiam provocarent. > Prophetæ quippe in sacro eloquio nonnunquam Doctores vocantur. Qui dum fugitiva esse præsentia judicant, quæ sunt ventura manifestant; quos divinus sermo falsa videre redarguit. Quia dum corripere culpas metuunt, incassum delinquentibus promissa securitate blandiuntur, qui iniquitatem peccantium nequaquam aperiunt, quia ab increpationis voce conticescunt : clavis quippe apertionis sermo correptionis est, qui increpando culpam detegit, quam sæpe nescit ipse etiam qui perpetravit. Falsi enim prophetæ, juxta Septuaginta, congregaverunt B e rus sit. Erit enim imber inundans, et dabo lapides greges super domum Israel, hoc est insipientium multitudinem contra domum Dei. (Hieron.) Nec surrexerunt ipsi, nec alios suscitare potuerunt, sed quæcunque egerunt et agunt, plena mendaciis sunt. Quodque sequitur, ( Et cœperunt suscitare sermonem, ) illud significat quod velint quidem consurgere, et se ad excelsa sustollere, sed quod cupiant implere non possint. Diciturque eis: « Nonne visionem falsam vidistis, et divinationes vanas locuti estis? > (Orig.) Non ergo resurrexerunt, hoc est, necdum resurrectionis baptisma consecuti sunt, falsi prophetæ et falsi magistri; quæ dicunt a Domino videntes falsa sunt, neque aliquando possunt conspicere veritatem. Accipe exemplum : qui scripturam legit, et aliter eam, quam scriptum est accipit, scripturam menda- C citer videt. Qui vero audit scripturam, et sicut veritatis intellectus habet, sic eam interpretatur, videt veritatem. Et sancti quidem non divinant : « Non enim divinatio in Jacob (Num. xxn1); > peccatores vero divinant falsa, dicentes : « Hæc dicit Dominus, et Dominus non misit eos. > Audi hæreticos, quomodo traditionem apostolorum habere se dicant; audi falsos magistros, quomodo assirment doctrinam suam, Domini esse doctrinam, et sensum suum, sensui congruere prophetarum, et dicunt : « Ilæc dicit Dominus, et Dominus non misit eos. > « Et cœperunt suscitare sermonem; nonne visionem falsam vidistis; » et hi enim volunt in defensionem sui quemdam pro se suscitare sermonem. Sed arguit eos Dominus, et dicit, e nonne visionem falsam vidistis, et divinationes vanas locuti estis? Et dixistis, Dicit Dominus, et ego non sum locutus.

· Propterea hac dicit Dominus Deus, quia locuti e estis vana, et vidistis mendacium, ideo ecce ego ad c vos, ait Dominus Deus. Et erit manus mea super · prophetas, qui vident vana et divinant mendacium, c in concilio populi mei non erunt, et in Scriptura domus Israel non scribentur, nec in terram Israel · ingredientur. Et scietis quia ego sum Dominus • Deus. • (Hieron.) Sub prophetarum persona sermo coatra hæreticos est, qui loquuntur vana, et vident mendacium. Et perseverant suam adfirmare doctrinam, quod ipse Dominus contra eos veniat atque percutiendum, et non contrahat ad parcendum, et comminatur, quod non sint in concilio populi Dei futuri, nec in Ecclesia ejus, sed in synagoga diaboli, nec scribantur in domo Israel. De quibus in alio loco dicitur : « super terrain scribantur, » non in terra Israel, quæ terra viventium est. Et de qua nunc dicitur, e nec in terram Israel ingredientur, > sed in terra mortuorum et umbra mortis. Ut postquam ista perpessi fuerint, separati a cœtu populi Dei, intelligant quod ipse sit Dominus.

· Eo quod deceperint populum meum dicentes, · Pax, et non est pax. Et ipse ædificabat parietem. « Illi autem liniebant eum luto absque paleis : dic ad e eos, qui liniunt absque temperatura, quod casuc prægrandes super irruentes, et ventum procellæ dissipantem. Siquidem et ecce cecidit paries. Nume quid non dicetur vobis, Ul i est litura quam levistis? Propterea hæc dicit Deus, Et erumpere faciam e spiritum tempestatum in indignatione mea. Et ime ber inundans in furore meo crit, et lapides grandes iræ in consummationem. Et destruam pariee tem, quem levistis absque temperamento. Et æquabo e eum terræ. Et revelabitur fundamentum ejus. Et · cadet et consumetur in medio ejus, et scietis quia ego Dominus. Et complebo indignationem meam in e pariete, et in his, qui liniunt eum absque temperamento, dicamque volis, Non est paries, et non sunt, qui liniunt eum, prophetæ Israel, qui proe phetant ad Jerusalem. Et vident ei visionem pacis. Et non est Pax, dicit Dominus Deus, etc. > Prophetæ Israel qui non erunt in concilio populi Dei, nec scribentur in scriptura domus Israel, nec tetram repromissionis intrabunt. Ideo ista patientur, quia deceperunt populum meum pro rigore pænitentiæ, et conversionis injuria, pacem eis et prospera nuntiantes, secundum illud, quod alibi dicitur: e Pax, pax, et non est pax (Jer. viii). Deus itaque metaphoricus ædificabat eis per legis mandata, sanctorumque prophetarum eloquia et comminationes, maceriam. Hoc enim verbum Hebraicum significat his, ut omnem ab illis incursionem bestiarum, et hostilem impetum submoveret, dum conversiad Deum hoc quasi muro et pariete firmissimo cingerentur. Pseudoprophetæ vero non semel, sed frequenter pollicebantur eis pacem. Hoc enim repetitus pacis sermo significat : ( Dic, inquit, ad cos, ) qui illis vana promittant, et cassum pollicentur auxilium, quod casurus sit iste paries et hæc maceria. Et immittam imbrem vehementissimum. > Hostes videlicet sævissimos, Babylonios autem Chaldæosque significat. « Et lapides grandinis desuper irruentes. > Omnia per metaphoram, quo instabilem maceriam subitus turbo subvertat et subruat. Et postea dicatur eis, id est, pseudoprophetis, Ubi est litura, quam levistis, et ubi, quod polliciti estis auxilium? Quidquid autem do pseudoprophetis diximus, et ad hæreticos referri potest. Quod omnia eorum figmenta Dei ira solvan

tur; et ædificatio pessimorum dogmatum, quæ Spiri- A gelistæ quatuor filiæ prophetantes (Act. xxi), insoitus sancti non habet condimentum corruat, et usque ad fundamenta et pulverem dilabatur, et æquetur ipsa maceria terræ, et cadat, et consumantur prophetæ, qui promittebant, et populus cui promittebatur in medio ejus. Ut postquam compleverit indignationem suam, et dixerit eis : (Non est iste paries,) hoc est, non est vestra defensio, et non sunt qui liniunt euta, sed omnia vana sunt, et in nihilum proficientia: « Tunc opere cognoscatis, quod ego sum Dominus. > Ut autem sciamus, qui sunt isti qui liniunt parietem, sequitur: · Prophetæ Israel, · hoc est pseudoprophetæ, qui prophetant ad Jerusalem, et vident ei visionem pacis, » isti sunt causa peccati et ruinæ et stultæ securitatis. ( Non enim erit pax, dicit Dominus. ) Quia Dominus non misit eos, nec est locutus ad eos. Hoc B quod Septuaginta transtulerunt. « Et super juncturas eorum, in Hebraico non habetur. Significat autem juncturas lapidum in pariete vel adminicula lignorum, quibus parietes roborantur. Necnon illud, quod supra legimus, ipse ædiffcabat vel ædificat parietem, plerique ad populum referent Israel, qui vanum sibi vel Ægyptiorum, vel pacis auxilium promittebat.

e Et tu, fili hominis, pone faciem tuam contra e filias populi tui, quæ prophetant de corde suo, et vac ticinare super eas, et dic: Hæc dicit Dominus Deus: · Væ his, qui consuunt pulvillos sub omni cubitu manus, et faciunt cervicalia sub capite universæ ætatis ad capiendas animas. Et cum caperent ani-. mas populi mei, vivisicabant animas eorum. Et vio- C de terra memoriam eorum (Psal. xxxIII). . ( Sicut e labant me ad populum meum propter pugillum c hordei et fragmentum panis, ut interficerent ani-· mas quæ non moriuntur, et vivificarent animas quæ non vivunt, mentientes populo meo credenti mendaciis. Propterea hæc dicit Dominus Deus: Ecce ego ad pulvillos vestros, quibus vos capitis animas e volantes, et disrumpam eos de brachiis vestris. Et dimittam animas, quas vos capitis, animas ad vo-· landum : Et disrumpam cervicalia vestra, et libe-· rabo populum meum de manu vestra, neque erunt cultra in manibus vestris ad prædandum. Et sciec tis, quia ego Dominus: pro eo, quod me mærere · fecistis cor justi mendaciter, quem non contristavi, et confortastis manus impii, ut non reverteretur a via sua mala et viveret. Propterea vana non e videbitis et divinationes non divinabitis amplius, et e eruam populum meum de manu vestra, et scietis « quia ego Dominus, » etc. Supra ad prophetas divinus sermo directus est, qui luto liniebant parietem, quod paleas non haberet, nec ullum posset parieti sive maceriæ robur tribuere. Nunc adversus filias populi prophetissas jubetur faciem suam ponere sive dirigere, et ut Septuaginta transtulerunt, - 1 obfirmare. 1 Quomodo autem adversum prophetas alii pseudoprophetæ inspirabantur diabolico spiritu ut Dei mandata subverterent, ita adversum prophetissas, qualis fuit Debora (Judic. v), et Olda (IV Reg. xx11), et in Actibus apostolorum Philippi evan-

rabantur dæmonico spiritu, hujus sexus aliæ, quarum fuit Prisca et Maximilla, quæ vaticinatione mendacii fidem subverterunt veritatis. Has autem dicunt liebræi maleficis artibus eruditas per necromantias et pythicum spiritum, qualis fuit illa, quæ visa est suscitasse animam Samuelis (I Reg. xxvIII); et in Actibus apostolorum, cujus divinatio multos dominis reditus adquirebat. De qua per apostoli Pauli imperium immundus ejectus est spiritus (Act. xvi). Nos autem ita dicemus alios hæreticos falsitate dogmatum suorum prædicare virtutem, quorum fuit Pythagoras et Zeno, a quo Stoici, Indorum brachmanes et Æthiopum Gymnosophistæ, qui ob victus continentiam miraculum sui gentilibus tribuunt. Recteque dicuatur parietem linire, et aliquam fortitudinem polliceri, sed quia Christum non habent condimentum, vanus est eorum labor, c et peritura ædificatio. Nisi enim Dominus ædificaverit domum, in vanum laboraverunt, qui ædificant eam (Psal. cxxvi). > Alii autem voluptatum libidinisque doctores dicuntur consuere pulvillos et ponere sub omni oubitu manus, Epicurei et Pyrrhonii, et apud nos Jovinianus et Eunomius, qui dicunt : « Manducemus et bibamus, cras enim moriemur (Isa. xxII). > Jubetur ergo propheta ponere sive obfirmare facien suam contra filias populi sui. Primumque dicendum quid sibi velit posita sacies sive directa, et obsirmata; nempe illud, quod de Domino scriptum est: Facies Domini super facientes mala, ut disperdat enim liquescit cera a facie ignis, sic pereunt peccatores a facie Dei (Psal. LXVII). > Væ igitur his hæresibus hisque doctrinis, quæ requiem pollicentes omnem ætatem sexumque decipiunt, at capiant animas miserorum, et contaminent omnem populum meum, dum credor diligere voluptatem, et hoc non propter corum et hemicorum hordei, ut in Ose legimus, sed propter pugillum hordei, quo bruta vescuntur animantia, et fragmenta panis; non panem integrum, id est, solida testimonia Scripturarum, sed quæ hæretica pravitate fracta et decurtata atque imminuta sunt, ut sanctos quoque decipiant et ad mortem trahant, et peccatores vanis promissionibus vivificare contendant. Propterea de-D mens et misericors Deus non ipsas prophetissas isterficit, sed disrumpit pulvillos earum, qui instar retium volantes capiunt animas, ut postquam rupti fuerint liberam volandi habeant facultatem. Et scindent velamina sive cervicalia, in quibus principele animæ recumbebat, et quibus deceptorum capita operichantur. Cum Apostolus doceat virorum capita non velanda, sed revelata facie gloriam Domini contemplandam. Vos enim, inquit, falsis terroribus servientium Deo animos frangebatis, et promissionibus fraudulentis impios tenebatis inclusos, se agentes pœnitentiam, vitam reciperent quam perdiderant, propterea vanas nequaquam videbitis visiones, nec vocabo vestra mendacia prophetias, sel

gurium in Jacob, nec divinatio in Israel (Num. xxIII). > ( Ut eruam populum meum de manibus vestris, ut opere cognoscatis me esse Dominum, qui perditos liberavi | Greg., de Cura pastorali, p. 11, cap. 8]. > Quia nimirum amor proprius cum rectoris mentem ceperit, aliquando hanc inordinate ad mollitiem, aliquando vero ad asperitatem rapit. Ex amore etenim suo mens rectoris in mollitiem vertitur, quia cum peccantes subditos respicit, ne erga hunc eorum dilectio torpeat, corripere non præsumit. Nonnunquam vero errata subditorum, quæ increpare debuerat adulationibus demulcet. Unde per Prophetam dicitur: « Væ his, qui consuunt pulvillos sub omni cubito manus, et faciunt cervicalia sub capite universæ ætatis, ad capiendas animas. , Pul- B nibus placere veritatem quærit. villos quippe sub onini cubito manus ponere est cadentes a sua rectitudine animas atque in hujus mundi se dilectione reclinantes blanda adulatione refovere. Quasi enim pulvillo cubitus vel cervicalibus caput jacentis excipitur, cum correptionis duritia peccanti subtrahitur, eique mollities favoris adhibetur, ut in errore molliter jaceat, quem nulla asperitas contradictionis pulsat, sed læc rectores qui semetipsos diligunt, his procul dubio exhibent, a quibus se noceri posse in studio gloriæ temporalis timent. Nam quos nihil contra se valere conspiciunt. hos nimirum asperitate semper rigidæ invectionis premunt, nunquam clementer admonent, sed pastoralis mansuetudinis obliti jure dominationis terrent, quos recte per Prophetam divina vox increpat, dicens: ( Vos autem cum austeritate imperabatis eis, et cum potentia (Ezech. xxxiv), > plus se suo auctore diligentes, jactanter erga subditos e erigunt, nec quid agere debeant, sed quid valeant attendont, nihil de subsequenti judicio metuunt improbe de temporali potestate gloriantur, libet ut licenter illicita faciant, et subditorum nemo contradicat. Qui ergo et prava studet agere, et tamen ad hæc vult cæteros tacere, ipse sibimet testis est, quia plus se veritate appetit diligi, quam contra se non vult defendi. Nemo quippe est qui ita vivat, ut aliquatenus non delinquat. Ille ergo seipso amplius veritatem desiderat amari, qui sibi a nullo vult contra veritatem parci. Hinc etenim Petrus increfonem subditi humiliter audivit. Quia rectores boni m privato diligere amore se nesciunt, liberæ puritatis verbum a subditis obsequium humilitatis tredunt. Sed inter hæc necesse est, ut cura regiminis tanta moderaminis arte temperetur, quatenus mbditorum mens cum quædam recte sentire potuent. sic in vocis libertatem prodeat, ut tamen libertas in superbiam non erumpat, ne dum fortasse immoderatius linguæ eis libertas conceditur, vitæ ab his humilitas amittatur. Sciendum quoque, quod oporsat, ut rectores boni placere hominibus appetant, ed ut suæ æstimationis dulcedine proximos in affetum veritatis trahant, non ut se amari desiderent,

divinationes. De quibus scriptum est : « Non est au- A sed ut dilectionem suam, quasi quamdam viam faciant, per quam corda audientium ad amorem conditoris introducant. Difficile quippe est, ut etiam quamlibet recta denuntians prædicator qui non diligitur libenter audiatur. Debet ergo, qui præest, et studere se diligi, quatenus possit audiri. Et tarnen amorem suum pro semetipso non quærere, ne inveniatur ei, cui servire per officium cernitur, occulta cogitationis tyrannide resultare. Quod bene Paulus insinuat, cum sui nobis studii occulta manifestat, dicens: CSicut et ego per omnia omnibus placeo (1 Cor. x). Qui tamen rursus dicit: « Si adhuc hominibus placerem, Christi servus non essem (Gal. 1). Placet ergo Paulus, et non placet, quia in eo, quod placere appetit, non se, sed per se homi-

Propter hominum immunditias non prædicat eis, nec a prophetis nec a plagis liberantur.

· Et venerunt ad me viri seniores Israel, et sedec runt coram me. Et factus est sermo Domini ad • me dicens: Fili hominis, viri isti posuerunt ime munditias suas in cordibus suis, et scandalum ini-· quitatis suæ statuerunt contra faciem suam. Nune quid interrogatus respondeho cis? Propter hoc · loquere eis, et dices ad eos : IIæc dicit Dominus Deus: Homo homo de domo Israel, qui posuerit c immunditias suas in corde suo, et scandalum inie quitatis suæ statuerit contra faciem suam, et vee nerit ad prophetam, interrogans per eum me, ego · Dominus respondebo ei in multitudine immundic tiarum, ut capiatur domus Israel in corde suo. quo recesserunt a me in cunctis idolis suis. Proe pterea die ad domum Israel: Hæc dieit Dominus • Deus : Convertimini et recedite ab idolis vestris, e et ab universis contaminationibus vestris, avere tite facies vestras, quia homo homo de domo Iscrael, et de proselytis quicunque advena fuerit in · Israel, si alienatus fuerit in Israel a me, et posue-· rit idola sua in corde suo, et scandalum iniquitatis e suæ statuerit contra faciem suam, et venerit ad prophetam, ut interroget per eum me, ego Doe minus respondebo ei per me, et ponam faciem e meam super hominem illum, et faciam cum in exemplum et in proverbium, et disperdam eum Pationem Pauli libenter accepit. Hine David increpa- D e de medio populi mei, et scietis quia ego Dominus. « Et propheta cum erraverit et locutus suerit vere bum, ego Dominus decepi prophetam illum. Et extendam manum meam super illum, et delebo e eum de medio populi mei Israel, et portabunt iniquitatem suam. Juxta iniquitatem interrogantis. e sic iniquitas prophetæ erit, ut non erret ultra domus Israel a me, neque polluatur in universis e prævaricationibus suis, sed sit mihi in populum, et ego sim eis in Deum, ait Dominus exercie tuum, > etc. (Hieron.) Postquam locutus est ad prophetas, qui prophetabant de corde suo, et liniebant parietem absque temperamento, et 'ad prophetissas que consuebant cervicalia, et ponebant sub omni

C

cubito manus, faciebantque velamina; et operiebant A dopropheta, qui συνωνυμῶς propheta appellatur. 👪 capita universæ ætatis, per quæ perversorum dogmatum doctrina monstratur, venerunt ad prophetam non omnes senes, ne cuncti viderentur errare, sed quidam seniorum Israel, et sederunt coram propheta, quam ob causam venissent interim silentio differentes. Statimque Dei sermo factus est ad prophetam, indicans cur adessent. Neque enim naturæ hominis est, quamvis sancti cordis arcana cognoscere, unde de solo dicitur Salvatore : « Videns autem Jesus cogitationes corum dixit : Ut quid cogitatis mala in cordibus vestris? (Matth. 1x.) Et est sensus : Fili hominis, isti viri qui coram te sedent, posuerunt immunditias suas in cordibus suis, sive cogitationes. Et juxta Symmachum et Theodotionem cidola et scandalum, id est, ruinam B ut perversus populus et incredulus magis pseudoatque tormentum iniquitatis suæ, posuerunt contra faciem suam, et sic ad sciscitandum Domini venere sermonem. Nunquid hujuscemodi hominibus debeo respondere, qui cum cogitationibus pristinis ad me veniunt, ne hoc quidem tempore impietatis suæ scelera relinquentes, sed credentes idolis et divinationibus fraudulentis, et habentes ruinam iniquitatis contra faciem suam, atque tormentum, dum meliora desperant, et parati sunt ad supplicium, et sic mea per te cupiunt verba cognoscere? Qui igitur perverso ad te corde venerunt, responde eis, non ex persona tua, ne levis sit auctoritas respondentis, sed ex meo imperio. Et dices ad eos: « Hæc dicit Dominus Deus. » Est enim totius loci, ut latam explanationem brevi sermone comprehendam ista sententia : Homo homo, non aliarum gentium, quarum error potest habere veniam, sed domus Israel, qui cum pristinis vitiis, de quibus supra diximus, ad prophetam venerit sciscitandum, ego respondebo ei juxta cor et immunditias suas, ut juxta quod vult et credit, ita audiat. Non enim meretur correctionem, qui non discendi, sed tentandi animo interrogat. Recesserunt enim a me, et idola sunt secuti. Brevisque ista est comminatio, ut recedant ab idolis cogitationibusque perversis. Et convertantur ad me propria scelera relinquentes. Non enim meretur audire veritatem qui fraudulenter interrogat, sed suo corde capiendus est, secundum quod Scribæ et Pharisæi interrogantes Dominum, imo tentantes, audiunt : D • Quid me tentatis? (Matth. xx1.) > Et rursum: Nec ego vobis dicam, in qua virtute hæc faciam (Ibid.). > Qui autem talis homo est, et sic interrogat, ponit Deus faciem suam super illum, sive confirmat, ut austeritate vultus frontis duritia molliatur, et sit in exemplum et in proverbium, sive in sollicitudinem et in interitum, ut illo perdito de populo Dei, cognoscant cæteri quod ipse sit Dominus, qui cordis arcana cognoscit, et perversitatem mentis intelligit, nec considerat loquentium verba, sed corda. Quodque sequitur: Et videtur facere quæstionem, c propheta cum erraverit et locutus fuerit verbum: ego Dominus decepi prophetam illum, > non putemus de vero propheta dici, sed de pseu-

de illo Scripturarum loco solvi potest, quando Achab rex Israel vadens ad prælium non vult audire Mi. chæam prophetam, sed pseudoprophetarum consiliis acquiescit, dicitque Michæas quod viderit Dominum sedentem in solio, et erroris spiritum ultro se obtulisse, ad decipiendum regem. Diabolus quoque in volumine Job circumiens terram stare dicitur in conspectu Dei. Et in substantiam primo Joh, deinde in corpus ejus accipere a Domino potestatem. Sed et Balaam hariolus a Domino mittitur, ut decipiat Balaac filium Beor. Hoc autem totum dicitur, ne pseudoprophetarum fortitudini reputetur, quod decipitur populus, et magis vult audire mendacium, quam veritati aurem accommodare, sed quod Dei iræ sit, prophetas audiat, quam prophetas. Denique extendit manum suam super cum, subauditur prophetam. Et deletur de medio populi ejus, ut portet iniquitatem suam, quia similis erroris, et pæna consimilis sit, ut tam ille qui interrogat, quam ille qui interrogatur, portent iniquitatem suam, et nequaquam domus Israel eorum, qui Dei verba audire voluerint perversis vaticinationibus illudatur, sed populus Dei, et ipse Dominum Deum habere mereatur. In eo, quod dixit : « Ego Dominus decepi illum. Salomonis verla consentiunt, qui de Deo disputans, ait : « Et illusoribus illudet (Prov. 111). > Illudque testimonium : c Si ambulaverint ad me perversi, et ego ambulabo contra eos in furore perverso (Levit. xxvi). Quodque secundo dicitur, « Homo homo filiorum Israel et advenarum, qui juncti sunt eis, > duplicem in nobis juxta Apostolum ostendit hominem, interiorem et exteriorem. Multi enim habentes hominis faciem corporalen diversarum bestiarum assumunt imagines, quas dissipari Propheta cupiens deprecatur : c Domine, in civitate tua imaginem eorum dissipabis (Psal. LXXII). Illi de quibus scriptum est : « Homo cum in bonore esset, non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus et similis factus est illis ( Psal. xlviii), non sunt homines homines, sed homines sunt jumenta. Rursum qui in Evangelio audiunt : c Serpentes, genimina viperarum, quis ostendit vobis sugere a ventura ira? > (Matth. III.) Non sumt homius homines, sed sunt homines serpentes. Et de quibus scriptum est: Vulpes foveas habent, et volucres coeli nidos (Matth. vin), > et de Herode : « Dicite vulpi huic (Luc. xiii), > non sunt homines homines, sed homines vulpes. Qui vero utrumque hominis vocabulum possident, si erraverint, ideo per supplicia corriguntur, ut intelligant quod ipse sit Dominus.

c Et factus est sermo Domini ad me dicens: Fili c hominis, terra cum peccaverit mihi, ut prævaricec tur prævaricans extendam manum meam super e eam, et conteram virgam panis ejus, et immitc tam in eam famem, et interficiam de ea hominem c et jumentum. Et si sueriut tres viri isti in medie c ejus, Noe, Daniel et Job, ipsi justitia sua liberas bunt animas suas, ait Dominus exercituum. Que

« si et bestias pessimas induxero super terram, ut A qui in terra habitant, non possunt iræ Dei sube vastem eam, et fuerit invia, co quod non sit pere transiens propter bestias, tres viri isti si suerint e in ea, vivo ego, dicit Dominus, quia nec filios nec · filias liberabunt, sed ipsi soli liberabuntur, terra autem desolabitur. Vel si gladium induxero super · terram illam, et dixero gladio, Transi per terram, et · interfecero de ea hominem et jumentum, et tres e viri isti fuerint in medio ejus. Vivo ego, dicit Do-· minus Deus, non liberabunt filios nec filias, sed · ipsi soli liberabuntur. Si autem et pestilentiam · immisero super terram illam, et effudero indi-· gnationem meam super eam in sanguine, ut aue seram de ea hominem et jumentum, et Noe, et · Daniel, et Job fuerint in medio cjus, vivo ego, dicit Dominus Deus, quia filium et filiam non libe- B c rabunt, sed ipsi in justitia sua liberabunt animas e suas, quoniam hæc dicit Dominus Deus: Quod si quatuor judicia mea pessima, gladium, et fa-· mem, et pestilentiam, et bestias malas, misero in · Jerusalem, ut interficiam de ca hominem et pecus, · tamen relinquetur in ca salvatio educentium filios et filias. Ecce ipsi egredientur ad vos, et videbitis « viam eorum et adinventiones corum, et consola-\_ • bimini super malo, quod induxi in Jerusalem in comnibus quæ importavi super cam, et consolae buntur vos, cum videritis viam eorum, et adin-• ventiones eorum, et cognoscetis quia non frustra · fecerim omnia, quæ feci in ea, ait Dominus · Deus. › Quatuor plagæ inducuntur super terram prævaricatricem, sive, ut Septuaginta trans- C tulerunt, peccatricem : fames, bestiæ, gladius et pestilentia, quarum si singulæ per partes inductæ fuerint singulis regionibus, et tres viri isti Noe et Daniel et Job, quorum justitia Scripturarum vocilius prædicatur, pro terra peccatrice fuerint deprecati, uon solum illam salvare non poterunt, sed ne filios quidem et filias suas, si terræ peccatricis opera perpetrarint, sed seipsos tantummodo poterunt liberare. Quæritur cum et Abraham et Isaac et Jacob, Moyses quoque et cæteri Patriarchæ et Prophetæ justi fuerint, cur horum tantummodo siat mentio: quod facile solvitur. Noe enim imminens orbi terrarum diluvium, quod omnis terra polluerat vias Domini, differre non potuit, sed filios, qui forsitan ejusdem virtutis erant, ob seminarium humani generis habuit reservatos. Daniel quoque imminentem captivitatem populi Judæorum, nullis setibus mitigavit. Sed et Job non ob peccata, sed ob probationem, nec domum, nec filios liberavit. Alii autem dicunt, quod hi tantum tres viri, et prospera et adversa, et rursum prospera conspexerunt, idcirco pariter nominatos, et hoc latenter significari, ut quomodo illi et bona et mala, et rursum læta viderunt : sic et populum Israel, qui prius bonis fruitus fuerat, et postea captivitatis sustinuit jugum, si egerit pœnitentiam redire ad pristinam salutem. Quod si Noe et Daniel et Job pariter congregati et in uno loco positi, peccatricem terram, hoc est cos

trahere, quid dicendum est de his, qui putant merito parentum atque virtutibus posse filios peccatores de gehenuæ ignibus liberari? Unde nec prævaricatorem filium martyr pater poterit liberare; nec sanctæ conversationis mater impudicæ filiæ dabit præmia pudicitiæ. Et e contrario e parentum vitia filiis non nocebunt, sed anima quæ peccaverit, ipsa morietur (Ezech. xviii). > Loth in Sodomis habitans, sed et spiritu et carne peregrinus, uxorem quæ post tergum respexerat, non liberavit, sed tantum filias, quæ forsitan non peccaverant. Et Josias vir sanctus, non solum peccatorem populum suis virtutibus non salvavit, sed et ipse in peccatis illius mortuus est. Quod si aliquando propter Abraham et David, in posteros eorum misericordiam suam Dominus pollicetur, notandum quod non bis parcat, si in sceleribus perseverent, sed qui agunt pœnitudinem, ut merita patrum filiorum adjuvet conversio. Cum, inquit, se ita hæc habeant, et terram peccatricem a singulis plagis tantorum virorum non salvet deprecatio, sic dicit Dominus: Quia Jerusalem nefanda peccavit, quatuor simul plagas inducam super eam : gladium quo ab bostibus trucidatur, et famem quam in obsidionem sustinet, et bestias quibus fugientes in desertis et saltibus devorantur, et pestilentiam, quæ semper famem ac penuriam sequitur, pro qua vulgata editio mortem transtulit. Hæc autem, inquit, indueam super eam, ut nec homines in ca remaneant nec jumenta. Et tamen pro mea clementia, quatuor simul imminentibus plagis et cuncta vastantibus, relinguam in ea aliquos, qui educant filios suos et filias. et captivi huc veniant : hoc est in Babylonem et in Chaldæam. Ut cum videritis eos et opera eorum perspexeritis, tunc intelligatis juste eos captos, et meam justam fuisse sententiam, et habeat consolationem vestra captivitas, dum intelligitis idcirco me eos de gladio, fame, bestiis et pestilentia liberasse, ut eorum perversitate, merito discatis eorum subversam Jerusalem, templumque succensum et populum ductum esse captivum, præter eos, quos gladius, fames, bestiæ, pestilentiæque consumpserint. Hæc dicta sint de illa Jerusalem, cui prophetante Ezechicle apud Chaldæos appropinquavit captivitas. Cæterem et super nostram terram, cui dicitur : « Terra es, et in terram ibis (Gen. 111), > et super nostram Jerusalem singulosque credentium, si Dei mandata contempse. rint, et prævaricatores meruerint appellari, inducetur fames : non fames panis neque sitis aquæ, sed fames audiendi verbum Dei. Inducetur et gladius, de quo legimus: « Tradentur in manus gladii, partes vulpium erunt. Et ad Mariam: « Tuam quoque animam pertransibit gladius (Luc. 11). > Inducentur et be stiæ: quibus ne tradetur justus, postulat: « Ne tradas bestiis animam confitentem tibi (Psal. LXXIII).. Inducetur et pestilentia, pro qua Septuaginta mortem interpretati sunt, de qua scriptum est : c Mors peccatorum pessima est (Psal. xxxIII). > Et : (Anima quæ peccaverit, ipsa morietur (Exech. xviii). De

gistros intelligimus doctrina, nec principes poterunt liberare, nisi filiorum fuerit adsensus, et illorum obsecrationes suis conatibus juverint. Justitia enim justi erit super eum, et iniquitas iniqui in ipso commorabitur. « Unusquisque peccato proprio morietur, et justitia sua salvabitur. > Frustraque dicunt Judæi : Abraham pater noster (Joan. viii) >, cum opera Abraham non habeant. Quod si in aliquo fiducia est, in solo Domino confidamus. Maledictus enim omnis homo qui spem habet in homine, , quamvis sancti sint, quamvis Prophetæ. Legimus: ( Nolite confidere in hominibus (Psal. cxlv). > Et iterum : ( Bonum est

quibus cunctis, nec spiritalium parentum, quos ma- A confidere in Domino, quam confidere in principibus (Psal. cxvn)... Non in principibus tantum sæculi, sed et in principibus ecclesiarum, qui suas animas tantum, si justi fuerint, liberabunt. Filios autem ac filias, quos in Ecclesia genuerint, si fuerint negligentes, salvare non poterunt. Et tamen Apostolus loquitur: e Si cujus opus arserit, ipse salvus erit. Sic tamen quasi per ignem (I Cor. 111). Manus autem super terram prævaricatricem extenditur, ut virga sive fortitudo panis conteratur; quæ extenta minatur piagas, nolente qui eam extendit, et sublevat percutere peccantes, sed extensione terrere, et territos conservare.

# LIBER SEPTIMUS.

qua Dominus Jerusalem comparat ligno vitis infructuosæ; et sic illi exprobrans abominationes idolorum suorum, dicit eam originem ducere de terra Chanaan, Amorrhæumque patrem habere, et matrem Cethæam. Nec ei quidquam prodesse incunabularum suarum nutrimenta, quia incomparabili fornicatione polluta est cum amatoribus diversis. Majusque esse scelus eorum dicit peccato Sodomorum atque Samariæ, provocans eos ad pœnitentiam; quatenus per ipsam accipere possint remissionem peccatorum.

## CAPUT XV.

Sermo Domini contra Jerusalem vitem infructuosam.

« Et factus est sermo Domini ad me dicens: Fili e nemorum, quæ sunt inter ligna silvarum? Nume quid tolletur de illa lignum, ut flat opus, aut fabricabitur de ea paxillus, ut pendeat ex ea quodcumque vas? Ecce igni datum est in escam. Utramque · partem ejus consumpsit ignis, et medietas ejus redacta est in favillam. Numquid utile erit ad opus? e Etiam cum esset integrum, non erat aptum ad opus. · Quanto magis cum ignis illud devoraverit, et combusserit, nihil ex eo siet operis! Propterea hæc dicit Dominus Deus: Quomodo lignum vitis inter e ligna silvarum, quod dedi igni ad devorandum, sic e tradam habitatores Jerusalem, et ponam faciem meam in eos. De igne egredientur, et ignis consue met eos. Et scietis, quia ego Dominus, cum posuero c faciem meam in eos, et dedero terram inviam et D desolatam, eo quod prævaricatores exstiterint, dicit • Dominus Deus. • (Hieron.) Vagiis autem similitudinibus, quas Græci parabolas vocant, prænuntiatur subversio urbis Jerusalem. Et quomodo supra in sartagine, in qua carnes populi frigebantur : et in latere, in quo munimenta et aggeres arietum ac vinearum machinæ pingebantur, ejusdem urbis possessio samesque descripta est, et postea in hoc eodem lecturi sumus, in Jeremia quoque scriptum est, Ollam quæ a facie Aquilonis accenditur signifi-

Septimus liber initium habet ab illa similitudine, B care urbem Jerusalem, saltusque Nageb et Theman et Darom succisos, hoc ipsum prænuntiat sic in præsenti loco eadem Jerusalem vineæ et viti frucuferæ comparatur. De qua in alio loco scriptum est: « Ego plantavi te vineam fructiferam, omne semen verum, quomodo conversa es in amaritudinem vitis alienæ? (Jer. 11.) Et in Isaia : « Plantavi. inquit, vineam Sorrech (Isa. v), , quod electam et pulchram sonat. Et in psalmo legimus : « Vineam de Ægypto transtulisti, ejecisti gentes et plantasti eam: dux itineris fuisti in conspectu ejus (Psal, LXXIX). > Et manifestius discimus, Scriptura dicente: « Vinea autem Domini Sabaoth, domus est Israel (Isa. v). . Hæc vinea quandiu adfert fructus, in omnibus lignis saltuum, nihil ea pretiosius est. Sin auc hominis, quid flet ligno vitis ex omnibus lignis C tem uvas habere desierit, in nullo utilis erit, nisi ut cum radice et propaginibus suis tradatur incendio. Cætera ligna silvarum, ut de pomiseris arboribus taceam, quorum et Scriptura modo nullam facit mentionem, cum poma non habeant, succisa plurimam præbent utilitatem, et in omnem agriculturam, et ia usum armorum proficiunt, dum attenuantur in scuta, raduntur in hastilia, cludunt foribus, continent armariis, scriniis, ac loculis, omnemque domus tribuunt supellectilem. Vitis autem, si semel uvas adferre cessaverit, in tantum inutilis est, ut ne paxillus quidem ex ea possit fieri, de quo aliquid pendeat. Cumque malleolos excideris, utramque partem corum primum ignis arripit, dehincque flamma consumit, tantumque nihil prodest cum redacta fuerit in favillam, ut etiam cum integra sit absque frugibus nullam præbeat utilitatem. Ambiguitas autem verbi Hebraici, sene, quod tribus litteris scribitur, sin et nun et iod, si legatur sene, duo significat, si sene, annos; unde factum est, ut pro duabus summitatibus ejus, quod nos interpretati sumus e utramque partem ejus, > Septuaginta interpretati sunt c annuam purgationem ejus, > cum Aquila dixerit, « duo novissima ejus, > Symmachus et Theodotion, « duas summitates ejus. > Et est ordo, Sicut vitis infructuosa incendie traditur in nullam utilitatem, sie et Jerusalem, imp

de igne. ( Et ignis consumat eos. ) id est, etiam si de urbe evaserint, foris hostili gladio consumentur. Et qui remanserint, ipso miseriarum pondere pressi, me esse Dominum recognoscent (Cum posuero sive obstrimavero faciem meam super eos, et dedero illos in æternam solitudinem. > Non enim peccatores sicut cæteræ gentes, sed prævaricatores exstiterunt. Aliud est enim negligere quod ignores, aliud contemnere quod colueris. Possumus vineam et Jerusalem, juxta intelligentiam spiritalem intelligere credentium multitudinem. Quæ si negligens fuerit, et culturam pristinæ religionis amiserit, nec attulerit fruges virtutum, nec vinum fecerit, quod lætificat cor hominis, æternis tradetur ardoribus, et in nihilum reputabitur. « Servus enim, qui scit vo- B luntatem domini sui, et non facit eam, vapulabit multis (Luc. x11). > Tale quid et Dominus loquitur in Evangelio secundum Joannem : c Ego sum vitis vera, et pater meus agricola. Omnis palmes, qui manet in me, et non facit fructum, tollet illum Pater: Et omnis, qui adfert fructum, purgabit eum, ut fructum plus adferat (Joan. xv). > Si autem Salvator vitis est, et nos palmites, et dicitur pater agricola. Quamdiu Dei præcepta servamus, semper excolimur, et cultura nostra purgatio est. « Non est enim volentis neque currentis, sed miserentis Dei (Rom. IX). > Quod si adferentes fructum, purgamur a patre, ut fructus ampliores adferamus, ostenditur omnem nostrum conatum adjutorio Dei pervenire ad finem, et fructum facere plenitudinis. Qui autem palmes fru- C ges non fecerit, tolletur a patre, et cum sublatus squerit, quid de eo pater saciat, Scriptura non dicit: Nisi forte separatio de Christi corpore, pœna perpetua est et interitus. Quod in vinea et vite intelleximus, sub alia figura Salvator docet in Evangelio: 4 Bonum est sal. Si autem sal infatuatum fuerit, ad nihil est utile, nisi ut foras projiciatur, et ab hominibus conculcetur (Marc. 1x). > Et oculus, qui totum corpus illuminat, si fuerit excæcatus, audit a Domino: « Si lumen, quod in te est tenebræ sunt, ipsæ tenebræ quotæ erunt ? (Matth. vi.) > Comparatione quippe prævaricatoris, et ejus qui consessum prius negaverit Deum, lenior pœna est eorum, qui numquam Dei habuere notitiam. Ligna autem saltuum sive silvarum, secundum varietatem credentium habent in magna domo aliquam utilitatem: in qua non solum vasa aurea et argentea sunt, sed et lignea fictiliaque, alia in honorem, alia in contumeliam.

## CAPUT XVI.

Catalogus immunditiarum et iniquitatum Jerusalem, et correptio quæ revocatur ad salutem : justificat Dominus Sodomum et Samariam comparatione Jerusalem.

c Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili c hominis, notas fac Hierusalem abominationes suas, et dices: Hæc dicit Dominus Deus Jerusalem, etc. (Hierox.) Sub persona mulieris meretricis, quæ

et habitatores ejus tradentur ardoribus, ut egrediantur A primum viri fuerit consortio copulata Jerusalem, et ortus et educatio et pubertas et nuptiæ et adulterium, et repudium, et rursum revocatio contexitur: ut clementia viri atque judicium et adulteræ et meretricis scelera cognoscantur. Dum post universa supplicia suscitat ei pactum sempiternum, ut recordetur iniquitatis suæ et confundatur, et non sit ei ultra aperire os præ confusione sua, cum placatus fuerit illi in omnibus, quæ fecerat. Multum namque prodest peccatoribus scire quæ fecerint. Unde et pænitens loquitur: « Quoniam iniquitatem meam ego cognosco, et peccatum meum contra me est semper (Psal. L). > Quatuor autem modis intelligi potest Jerusalem, vel hæc, quæ Babylonio et Romano igne succensa est : vel cœlestis primitivorum : vel Ecclesia, quæ interpretatur visio pacis: vel animæ singulorum, quæ fide cernunt Dominum. Illudque quod plerique de cœlesti Jerusalem interpretatum putant, Ecclesia non recipit ne omnia, quæ in præsenti prophetia contexuntur, ad cœlestium fortitudinum ruinas atque cruciatus, et restitutionem in pristinum statum suscipere compellamur.

> Radix tua et generatio tua de terra Chanaan, et pater tuus Amorrhæus, et mater tua Cethæa. Magna sides, grandis audacia prophetarum, unum hominem totam urbem ignobilitalis arguere. Mirabilis Daniel, qui ad presbyterum delinquentem, et adulterio jungentem homicidium, puer ausus est dicere: « Semen Chanaan et non Juda, species decepit te (Dan. xIII). > Magnus et Isaias qui clamat ad principes et ad populum Judæorum : « Audite verbum Domini, principes Sodomorum, auribus percipite verba Domini, populus Gomorrhæ. » (Isa. 1.) Sed non minor Ezechiel, qui ad totam urbem loquitur confidenter : « Radix tua et generatio tua de terra Chanaan, pater tuus Amorrhæus, et mater tua Cethæa (Ezech. xvi). > Quamquam et Stephanua primus martyr Evangelii ad insanientem populum sit locutus: c Dura cervice et incircumcisi corde, vos semper Spiritui sancto restitistis (Act. VII). > Et licet possimus radicem Jerusalem et generationem ejus terram Chanaan secundum illud accipere, quod in Ægypto vocatus sit populus, et ibi multo tempore. habitaverit, Cham quippe pater Chanaan, princepa fuit gentis Ægyptiæ, tamen juxta scelerum similitudinem radicem Jerusalem terram Ægypti esse dicemus. Unde et pater illius appellatur Amorrhæus, qui interpretatur, multo sermone celebratus. c Et mater tua Cethæa, » id est, ἐξιστῶσα, quæ vel ipsa insanit, vel alios mittit in amentiam. « Omnis enim, qui facit peccatum, de diabolo natus est. > Unde et in toto orbe hujus antiqui patris famosum vocabulum est, et multos vertens in amentiam. Præcipiturque Jerusalem vel juxta litteram vel juxta spiritum, ut relinquat antiquum patrem, et dicitur ad eam : v Audi, filia, et vide, et inclina aurem tuam, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui. Et concupiscet rex decorem tuum (Psal. xLIV). > Et promittitur ei.

si post peccatum, ad verum voluerit patrem reverti, A nalem. Cum autem ad ætatem venerit pubertatis, direstituam te sicut fuisti, quando nata es. > Cujus tanta nobilitas, ut urbis Jerusalem, quæ de Abraham, Isaac et Jacob stirpe descendens Deum habuit patrem? Et tamen quia peccavit, et verum reliquit parentem, meretur audire : « Radix tua et generatio tua de terra Chanaan. Pater tuus Amorrhæus et mater tua Cethæa. > Si illa hoc audivit, quid de nobis fiet, qui vocati ex gentium sordibus omnem maculam in lavacro Salvatoris amisimus, si polluerimus indumentum Christi, et non habuerimus in convivio vestem nuptialem? utique illud, ut junctis manibus pedibusque æternis tradamur ardoribus, in quibus est fletus oculorum et stridor dentium (Matth. xxII).

· Et quando nata es, in die ortus tui non est præe lutem, nec sale salita, nec involuta pannis. Non e pepercit super te oculus, ut faceret tibi unum de his e misertus tui, sed projecta es super faciem terræ c in abjectione animæ tuæ in die qua nata es, > etc. (Hieron.) Juxta ordinem lectionis de singulis disseramus. Quando nata est Jerusalem de Patre Amorrhæo, et matre Cethæa, et effusa ex utero, non est præcisus umbilicus ejus, quo fetus aluntur in ventre instar arborum et virgultorum, quæ per radices bumore terræ nutriuntur occulto. Et quomodo virorum seminarium significatur in lumbis, ita genitalia feminarum honesto sermone, juxta consuctudinem Scripturarum umbilicus vocantur, testante Job, qui sub figura draconis loquitur diabolo: « Virtus ejus in lumbis, et fortitudo illius in umbilico ventris ejus C (Job. xL). > Iste enim draco coluber antiquus, qui vocatur diabolus et Satanas, et decepit orbem terrarum, adversus viros virtutem habet in lumbis, adversus feminas in umbilico. Hoc autem significat de Jerusalem, quod non statim legem acceperit, nec ei pudendæ nativitatis exordia sint abscisa, sed gentilem vitam vixerit primum. (Greg., libr. x111 Mor.; c. x1.) In die quippe ortus umbilicum præscindere, est conversionis tempore carnis luxuriam reserare. Quia enim difficile est male inchoata corrigere, et semel formata deformiter in melius reformare, de ortu suo Judæa reprehenditur, quæ dum in Deo nata est, inpræcisum umbilicum retinuit, quia fluxa luxuria non abscidit. (Hieron.) Pro quo Septuaginta intermamillas tuas. > Hanc habet Scriptura sancta consuctudinem, ut pro corde pectusculum sive pectus et mamillas nominet: ut unicuique loco congruum viderit. Sacerdotes in quibus debet esse doctrina, et legem requirunt ex ore eorum accipiunt pectusculum. Joannes super pectus recumbit Domini, ut de fonte uberrimo hauriat fluenta sapientiæ (Joan. xiii). Virginis in Cantico canticorum, c duze mamillæ sunt, quasi duo hinnuli gemini capreæ, qui pascuntur in liliis donec respiret dies, et amoveantur umbræ (Cant. 1v). > Mater diligens, statim ut nata fuerit infantula, ligat mamillas ejus, ut a tenero tumore resistant, et pulchritudinem custodiant virgi-

cetur de ea : « Nunquid obliviscetur sponsa ornatus sui, aut virgo fasciæ pectoralis suæ (Jer. 11)?,

Et in aqua non es lota in salutem. > Cruenta infantum corpora statim ut emittuntur ex utero lavari solent, ita ut generatio spiritalis canachro [lavacro] indiget salutari. Nullus enim mundus a sorde, nec si unius quidem dici suerit vita ejus. Et in Psalmis legimus: « In iniquitatibus conceptus sum, et in peccatis concepit me mater mea (Psal. L). > Secunda nativitas solvit primam nativitatem; scriptum est enim: « Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu sancto, non potest intrare in regnum Dei (Joan.III). > Multaque sunt lavacra, quæ ethnici c cisus umbilicus tuus, et in aqua non es lota in sa- B in mysteriis suis, et hæretici pollicentur, qui omnes lavant, sed non lavant in salutem. Propterea additum est: « Et in aqua non es lota in salutem. » Quod quidem non solum de Hæreticis, sed de ecclesiasticis intelligi potest : qui non plena fide accipiunt baptismum salutare. De quibus dicendum est, quod acceperint aquam, sed non acceperint spiritum. Sicut et Simon ille Magus, qui pecunia volebat redimere gratiam Dei, baptizatus quidem est in aqua, sed nequaquam baptizatus est in salutem. Tertio dicitur: ( Nec sale salita, ) tenera infantium corpora, dum adhuc uteri calorem tenent, et primo vagitu laboriosæ vitæ testantur exordia, solent ab obstetricibus sale contingi, ut sicciora sint et restringantur. Porro Jerusalem, quæ de malis parentibus nata est, nihil saporis, nihil diligentiæ consecuta est. Qui autem renascuntur in Christo, dicitur ad eos: « Vos estis sal terræ (Matth. v), , et præcipitur eis ab Apostolo: « Sermo vester semper in gratia sale sit conditus (Coloss. IV). > Unde et vulgo sapientes salsi et stulti vocantur insulsi. Et in Levitico lege sanciur: Omne sacrificium vestrum sale salietur. Non cessabit sal testamenti Domini de sacrificiis vestris. In cunctis muneribus vestris sal offeretis (Levit. 11). Qui hoc sale conditus fuerit, et omnem putore un humoremque noxium hujus admistione siccaverit ultra non dicet, Computruerunt et corruptæ samt cicatrices meæ a facie insipientiæ meæ. > Quartus m est: ( Nec involuta pannis. ) Et Salvator pannis involutus infantiæ. Et omnis, qui nascitur per in vopretati sunt, « În die qua nata es non alligaverunt D lucra pannorum protectione indiget Dei. Naturale 😂 📞 ubi tamen parentum non deest diligentia, ortis fantibus primum præcidi umbilicum, dein ad eluendum sanguinem lavari eos aqua. Tertio humo rem corporum parvulorum salis adjectione siccari. Quarto ut tenera infantum corpora pannis involvantur. Deplicem ob causam, ut et sale siccetur corpus, quant pannis ne defluat, servatur et stringitur, et mem Dra tenerrima ne facile depraventur. Unde et corporti Barbarorum Romanis corporibus rectiora sunt. Usque ad secundum enim et tertium annum semper pasassis involvuntur. Sed non talis Jerusalem, cui nec bilicus abscisus, nec ligata sunt ubera, nec 🛥 💵 lota est in salutem, nec sale salita, neque invo 1122

atque constricta pannis infantiæ. Cur autem nihil A cem sive super quinque civitates (Luc. xix), vut horum meruit sequens, scriptura testatur: « Non pepercit super te oculus, ut faceret tibi unum de his misertus tui. > Pro quibus LXX posuerunt : « Non pepercit semper te oculus tuus, ut facerem tibi unum ex omnibus istis. > Et necesse est ut duplex editio duplicem habeat intelligentiam: prior hoc significat: Non pepecit super te oculus ut faceret tibi unum de his misertus tui. > Et est sensus : Nallus tui misertus est, offenso Deo; nullius super te mota sunt viscera, ut de quatuor superioribus saltem tibi unum faceret, quia omnia simul non merebaris accipere. In altera dicitur : « Non pepercit super te oculus tuus, ut facerem tibi unum ex omnibus istis. > Et hunc habet sensum : Ita egisti, et sic in peccatis nata es : et in delictis concepit te B pulchritudinem corporis, vestimentorum tegmina mater tua, ut ne ipsa quidem tui misereris. Cumque sic gesseris ut adversum te per mala opera crudelis existeres: ego quid tibi potui facere, quæ ne unum quidem superiorum accipere merueris? Quia igitur nihil horum, quæ fieri infantibus solent, in te factum est, et hoc non sine causa, nec absque judicio, sed tuo vitio atque peccato, quæ ne ipsa quidem tui miserta es, ideo projecta es in facie terræ sive campi: « Et projecta propter pravitatem animæ tuæ, in die qua nata cs. > Oremus ne pravitate animæ projiciamur in facie campi, in quo lata et spatiosa via est, quæ ducit ad mortem, ih quo Chaldæorum debacchatur equitatus Simulque considerandum quod nullus in die qua nascitur pravum aliquod committere potest, nisi lavacri tempore, C quando sapiens generatio side credentis assumitur.

· Transiens autem per te, vidi te conculcatam in « sanguine tuo. Et dixi tibi cum esses in sanguine « tuo : Vive, dixi, inquam, tibi in sanguine tuo, vive. · Multiplicatam quasi germen agri dedi te, et mule tiplicata es, et grandis effecta, et ingressa es, et e pervenisti ad mundum muliebrem. Ubera tua in-« tumuerunt, et pilus tuus germinavit, et eras nuda et confusionis plena, etc. (Hieron.) Postquam projecta es in faciem campi, sive super faciem terræ, propter pravitatem animæ tuæ, meum ultra non merebaris auxilium. Attamen transiens per te vidi te, conculcatam sive commistam in sanguine tuo: id est, ream mortalium criminum: ct provocavi te, tribuens pænitentiam. Dixique tibi, Licet sis in sanguine, tamen vive conversa. Tantaque in te fuit omnium rerum abundantia, ut agri uberrimi haberes similitudinem: et benedictionem Jacob, qua benedixit ei pater suus, dicens : c Ecce odor silii mei sicut odor agri pleni, cui henedixit Dominus (Gen. xxvii), > et intrares penetralia Domini diceresque cum sponsa: « Introduxit me rex in cubiculum suum (Cant. 1). > Et ad mundum muliebrem pervenires. Pro quo Septuaginta transtulerunt, et ingressa es in civitates civitatum, ut quomodo Canticum canticorum, et sæculum dicitur sæculorum: ita civitates appellentur civitatum. De quibus in Evangelio dicitur: « Habeto potestatem super de-

non solum civitas, sed et metropolis civitas appelleris, secundum illud quod in Isaia dicitur : c Mater arbium fidelis Sion (Isa. 1). Porro quod interprectatus est Symmachus cet pervenistiad ornatum mulierum; > sive, ut Theodotion, cet ingressa es ad ornatum ornamentorum. > Pro quo nos, secuti sensum Hebraicum, dixerimus: «Et pervenisti ad mundum muliebrem, > tempus pubertatis ostendit, quando puellæ nubiles appellantur, et possunt maritorum amplexibus copulari. Denique seguitur: c Ubera tua intumuerunt, et pilus tuus germinavit. > Honeste adolescentularum maturitas indicatur, quando intumescunt ubera sive eriguntur, et pili germinant. Cumque parata esset ad nuptias, et haberet non habebat, nec Dei protegebatur auxilio. Si quis Christi non habet indumentum, nudus est. Si quis non est indutus visceribus misericordiæ, bonitatis, humilitatis, pudicitiæ, mansuetudinis, patientiæ, jacet super faciem terræ: et pulchritudo ejus in confusione et nuditate torpatur [turpatur].

Et transivi per te, et vidi te. Et ecce tempus e tuum, tempus amantium. Et expandi amictum meum « super te, et operui ignominiam tuam. » Quanta clementia! non suffecerat semel vidisse eam conculcatam in sanguine, et ad pœnitentiam provocasse, sed peccantem rursus invisit, quia erat nuda et confusionis plena, rursum venit et visitat, et ecce tempus ejus, tempus amantium. Illud igitur tempus erat, quando possunt mulieres viris copulari, et sustinere coitum maritalem. Attamen misericors Deus expandit alas suas, suscepit eos, et in humeris suis portavit eos. Juxta illud quod in Evangelio dicitur : « Quoties volui congregare filios tuos, sicut gallina congregat pullos suos sub alas suas, et noluisti (Luc. xIII). > Sive amictum expandit pro alis. Hoc enim interpretatur #7:ρύγιον quo operta est et Ruth, ad pedes dormiens Booz, et in ora, id est πτερυγίω vestimenti nostri jubemur hyacinthinas fimbrias alligare. Hæc autem fecit ut operiret ignominiam Jerusalem, genitale feminarum sub hoc nomine corpus ostendens: Etenim juxta Apostolum, cinhonesta corporis nostri majore honore circumdamus (I Cor. x11). > Unde et Psalmista canit: « Beati quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata (Psal. xxxi). > Quæ Cham, quia non protexit in patre, æterna maledictione signatur. Quod diximus de Jerusalem referamus ad animam nostram, quæ quandiu in infantia constituta est, peccato caret. Cum autem ætatis ejus tempus advenerit, multi sunt amatores dæmonum et hæreticorum, perversorumque dogmatum, qui ad eam cupiunt declinare: qui protectione Dei repelluntur, ut non satellites diaboli sed ministros Salvatoris recipiat. Pro divertentium dilectione et uberum in Hebraico habetur dodim, quod secundum linguæ eorum proprietatem, omnia, quæ supra versa sunt significat. Potest tempus dilectionis et uberum sive amatorum Dei intelligi Abraham, Isaac, et Jacoh: quando eis pollicitus est Dominus post AEgy- A ptiam servitutem suum populum liberandum.

e Et juravi tibi, et ingressus sum pactum tecum, ait Dominus Deus. > Quia expandi amictum meum, sive alas meas super te, et operui confusionem tuam, propterea juravi tibi, et ingressus sum pactum sive testamentum tecum, ut mihi potius, quam cæteris, qui ad te volebant divertere, jungereris, juxta illud: c Juravit Dominus, et non pænitehit eum : tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedech (Psal. cix). > Omnis enim controversiæ finis est juramentum. Et vivo ego, dicit Dominus, nisi malo pœnitentiam peccatoris, quam mortem (Ezech. xviii). Tempore igitur nuptiarum, Israel juramentum accipit Dei pro omnidotali munere. Et quia David de se dixerat : « Memento, Domine, B David, et omnis mansuetudinis ejus : qui juravit Domino, votum vovit Deo Jacob (Psal. cxxxi). > Et ipse Dominus jurat ei, Scriptura dicente: « Juravit Dominus David veritatem, et non frustrabitur eum.

Et facta es mihi, et lavi te aqua, et mundavi 4 sanguinem tuum ex te, et unxi te oleo. > Quia expandi alas meas, et operui ignominiam tuam, et juravi tibi, et ingressus sum pactum tecum, propterea mea es facta possessio, ut que aliena eras, quando videbaris immunda, mea esse coeperis: quando pactum meum tecum juramento firmavi. Sive juxta consuetudinem Prophetarum, facta es mihi ait: Pro eo, quod est meo conjugio copulata es, et lavi te, inquit, aqua baptismi salutaris: « Nisi enim quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu sancto, non potest C intrare in regnum Dei (Joan. 111). > Et alibi legimus : • Ipse vos baptizabit in Spiritu sancto et igni (Marc. 1).> De quo baptismate et Isaias loquitur, dicens: c Lavahit Dominus sordes siliorum et filiarum Sion, et sanguinem mundabit de medio eorum, spiritu judicii, et spiritu combustionis (Isa. 1v). > Cum autem laverit et mundaverit sanguinem, sicut hemorrhoissam, quæ duodecim annis cruore manabat (Marc. v), fimbriæ sanavit attactu, non sufficit ei lavare aqua, et mundare sanguine, nisi oleo quoque unxerit, juxta anod Samaritanus, qui interpretatur custos, seminecis vulnera, primum olei infusione linivit, deinde vini austeritate compescuit, Dominus autem noster alio unctus est oleo, quod non dolorem vulnerum midigaret, sed lætitiam tribueret, dicente ad eum Spiritu sancto: Propterea unxit te Deus, Deus tuus oleo exultationis præ consortibus tuis (Psal. xLIV). Habent et contrariæ fortitudines, simulati olei lenitatem, dulcia per hæreticos pollicentes, quæ vertuntur in amaritudinem, et quæ detestatur Propheta commemorans: « Oleum autem peccatoris, non impinguet caput meum (Psal. cxL). > Sin autem ab unctione unctus, id est, Christus appellatur, vide quantum profecerit Jerusalem: ut et ipsa uncta oleo spiritali, Christi nomen acceperit. Juxta quod et in Psalmis de Abraham legimus : « Nolite tangere christos meos, es in prophetis meis nolite malignari (Psal. cry). >

« Et vestivi te discoloribus. » Septuaginta : « Et indui te variis, > id est legis eæremoniis, quarum occupata studio idola derelinqueres. Ista sunt varia vestimenta quibus indutus est Joseph: nec potuerunt eum fratres vendere, nisi prius eum tunicæ varietate nudassent. Et de sponsa dicitur in quadragesimo quarto psalmo: Astitit regina a dextristuis, in vestitu deaurato, circumdata varietate. > Hoc est vestimentum, de quo et Apostolus lognitur: Induite novum hominem, qui renovatur in cognitionem juxta imaginem Creatoris (Ephes. IV). 1 Volumus scire quæ sunt varia vestimenta? Idem nos Apostolus docet, credentibus scribens : cluduamini ergo visceribus misericordiæ, bonitatis, humilitatis, mansuetudinis, patientiæ (Coloss. 111). > Quid hac varietate pulchrius? de qua et Job loquebatur : · Quis dedit mulieribus texturæ sapientiam, aut varietatis disciplinam ? (Job. xxxvIII.) > Et pontifex semel in anno, quando pro populo adolebat incensum, et ingrediebatur in sancta sanctorum, variis vestibus utebatur. Certe si divitiæ varietatem vestium, et non sanctitas faceret, diversitasque virtutuni, Pharao et Nabuchodonosor hæc vestimenta habuisse scriberentur: et non Joseph, qui sub peregrino et pastorali patre, vestes discolores et regias habere non poterat.

Et calceavi te hyacinthino. Denique facturis pascha præcipitur, absque ulla coloris varietate accinctis lumbis et pedibus calceati sint. Ista sunt calceamenta de quibus et Apostolus scribit : « Calceati pedes in præparatione Evangelii pacis (Ephes. vi). > Nec prius Jerusalem calceatur hyacinthinis, nisi lavetur aqua. Unde et Apostolorum quibus prius præceperat Dominus, ut excuterent pedum suorum pulverem, lavantur a Salvatore pedes. Et sponsa dicit in Cantico canticorum: « Lavi pedes meos, quomodo inquinabo illos (Cant. v)? > Et Moysen et Jesum divinus sermo testatur, ut solvant corrigiam calceamenti sui, quia locus in quo stent, sanctus sit. Cum autem loti fuerint pedes et omni sorde purgati, calceantur hyacinthinis sive janthinis: quod utrumque aerei et πυανέου coloris est, ut rapiantur in occursum Domini in aerem, et ad cœlestia regna festinent.

· Et cinxi te bysso. > Jerusalem non soluni vestitur discoloribus, et calceatur hyacinthinis, sed et D bysso accingitur. De qua tenuissima in veste pontificis fila texuntur. Et uxor in Proverbiis, quæ viro suo duas texuit chlamydes, et præsentis sæculi, et futuri, sibi de bysso et purpura fecisse dicitur vestimenta. Hac bysso accinguntur renes, quoties pinguia libidinis incentiva tenuanda sunt, nihilque in crassæ veneris relinquitur. Et implemus præceptum Apostoli dicentis: « State ergo accincti lumbos vestros in veritate (Ephes. vi), , quasi aliis verbis diceret, bysso. Et Dominus ad apostolos loquitur: « Sint lumbi vestri præcincti, ac lucernæ ardentes in manibus vestris (Luc. x11). Nisi enim astrinxerimus fluentia lumborum reumata, lucernas in manibus habere non possumus. Unde et ad Job loquiNXVIII). > Et comesuri agnum calceati pedes, tenentes baculum, stantes in Evangelii veritate, et ad Christi sanguinem præparati, lumbos accinctos habere dicuntur. Qua zona mortificante lumbos, Elfas quoque et Joannes Baptista accinguntur. De quibus et pænitens flebiliter ingemiscit, dicens : « Quoniam lombi mei impleti sunt illusionibus (Psal. xxxvII). >

e Et indui te subtilibus. > Congrue illis, de quibus increpans dixerat : c Incrassatum est cor populi hujus, et manducavit, et bibit Jacob, et saturatus est, et incrassatus est, et calcitravit dilectus, et dereliquit Deum factorem suum, , tunc tenuitas vestium condonatur. Nam et in libro Sapientiæ, qui a quibusdam Salomonis inscribitur: Spiritus sapientize, unigenitus et multiplex, tenuis R et mutabilis appellatur. Et manna de quo scriptum est: « Panem angelorum manducavit homo (Psal. LXXVII), > tenuissimum in similitudinem pruinæ et sementis coriandri fuisse narratur. Possumus juxta interpretationem secundæ editionis Aquilæ, qui soridum interpretatus est vestimentum, ubertatem terræ Judæ per metaphoram intelligere, vel divini cultus pulchritudinem.

Et ornavi te ornamento. > Generaliter ornamenta nunc ponit, de quibus in consequentibus per partes enumerat, armillas et torquem, inaures et coronam et reliqua, quæ ornamenta tribuit Jerusalem. Et in Isaia dicitur, quod vitio suo universa perdiderit. Scriptum est enim: « Pro eo quod elevatæ sunt, hoc est, superbierunt, filiæ Jerusalem, et C ambulaverunt excelsa cervice (Isa. III), > et cætera, pro zona accinctæ sunt funibus, et pro ornatu capitis calvitio deturpatæ, et pro pulchris et mollibus indumentis cilicii asperitate circumdatæ.

« Et dedi armillas in manibus tuis. » Ouando nopis bona opera dederit Deus, circumdat armilla manibus nostris. Unde et in manibus prophetarum assimilatum se esse dicit. Et crebro in manu Aggæi sive Jeremiæ et reliquorum (Ose. x11) factum scrmonem legimus. In Job quoque (Job. xL) draco nis la ium perforatur armilla, omnesque ejus vene nati sibili, qui in perversis intelliguntur dogmati bus, bonorum operum circulo perforantur.

· Et torquem, circa collum tuum. > Sed et in Iskíz earum, et murenulas et corymbos et circulos et kathema (Isa. 111). > Puto autem kathema ab eis dictum ex variis gemmis in pectus mulierum monile descendens, qui et ipse ornatus pulcherrimus seminarum est. « Et dedi inaurem super os, » sive « Nares tuas > Verbum Hebraicum nezem, excepto Symmacho, qui interpretatus est, ἐπιρρίνιον, omnes inaurem transtulerunt : non quo inaures ponantur in nanibus, quæ ex eo quod de naribus pendeant, inaures vocantur: sed quod circulus in similitudinem factus inaurium eodem vocabulo nuncupetur. Et usque hodie inter cætera ornamenta mulierum, solent aurei circuli . in os ex fronte pendere, et imminere paribus. Quos

tur Dens : e Aecinge sicut vir lumbos tuos (Job. A tunc accipimus juxta mysticos intellectus quando cum Apostolo possumus dicere: « Christi bonus odor sumus, in his qui salvi fiunt, et in his qui percunt, aliis quidem odor mortis in mortem : aliis autem odor vitae in vitam (Il Cor. 11), > quando vivi. mus, et de nobis dici potest : « Non mortui laudabunt te, Domine, sed nos viventes ( Psal. CXIII), > tunc odoratur Deus odorem sacrificii nostri bonæ fragrantiæ, et aureum circulum sensuum, ac dogmatum divinorum habemus in auribus; quando vero mortui sumus, et versamur in cœno, atque in sordibus turpitudinum, habemus illam inaurem in naribus, de qua scribit Salomon: « Sicut inaures aurei in naribus porcæ ; sic mulieri male moratæ pulchritudo (Prov. xx1).>

> « Et circulos in auribus tuis. » Septuaginta : « Et rotulas super aures tuas. > Qui claudit aures suas, ne audiat judicium sanguinis, et sepit eas spinis, ne particeps sat invidis et detrectatoribus, de quibus scriptum est: « Cum detrectatoribus ne commiscearis, quoniam repente veniet interitus corum, et ruinam utriusque quis novit? (Pror. xxiv) > tam videlicet eius qui detrahit, quam illius, qui libenter auscultat, iste circulos habet et rotulas in auribus, non rotas, quæ sequuntur Cherubim, illud enim angelicarum fortitudinum est, sed rotulas diminutive, quæ humanæ conveniunt fragilitati. Quamobrem et ad Deum dicitur : « Vox tonitrui tui in rota (Psal. LXXVI). > In his enim, qui terrena pertranseunt, et vix modicis vestigiis contingunt terram, de quibus scriptum est : « Lapides, qui volvuntur super terram, » vox tonitrui Domini et excelsorum dogmatum personat. Qui autem erroribus ducuntur humanis, et non habent, solida vestigia, e sed circumferuntur, omni vento doctrinæ (Ephes. (v), et ejecti de paradiso sirmitatis habitant in regione Naid: quæ interpretatur fluctuatio, merentur linguæ mendacis ferre sententiam, quæ inflammat rotam nativitatis nostræ.

Et coronam decoris in capite tuo. > Ornamenta cætera membrorum sunt singulorum. Capitis ornatus, totius corporis dignitas est. Coronam autem vocat diadema feminarum, quo capillorum stringitur et ornatur ambitio. Si volumus scire quæ sit corona decoris in capite Jerusalem, revolvamus Exodum, scriptum est : « Auferet Dominus gloriam vestimenti U in quo scriptum est : « Et fecit laminam auream, et scripsit in ea litteras deformatas sugillo sanctificationis Domini, et posuit super caput Aaron (Exod. xxxxx). > Signum Dominicæ sanctitatis, nomen est omnipotentis Dei, quod quatuor litteris Hebraicis scribitur: et apud eos vocatur ineffabile, dum nomen ejus non potest dici, cujus majestatem gentilitas etiam non ignorat, et Atheniensium testatur ara: Ignoto Deo. Unde et Apostolus : « Quem vos, inquit, ignotum colitis, hunc nos annuntiamus vobis (Act. xvii). > Istam puto coronam esse, de qua et Psalmista dicit : « Signatum est super. nos lumen vultus tui, Domine (Psal. IV). > Et Apostolus loquebatur: c Cursum consummavi, fidem servavi. De cætero,

instus judex '(II Tim. 1v). > Et in alio loco acredentes : « Gaudium meum, et corona mea (Philip. IV), » gloria enim patrum filii. Et in Salomone scribitur : « Corona gloriæ, senectus (Prov. xII); » eorum, videlicet, qui destruxerunt ca quæ parvulorum sunt, et post ætatem perfecti viri venerunt ad senectutem, et ad Patrum nomina quibus scribit Joannes post pueros et juvenes, qui possunt dicere: · Quando eram parvulus, loquebar ut parvulus, cogitabam ut parvulus; quando factus sumvir, destruxi ea quæ parvuli sunt (11 Cor. xm). >

· Et ornata es auro et argento. › Crebro diximus, aurum ad mentem, argentum ad eloquium pertinere, tribuatque nobis Dominus ut divinum sensum acciconcipimus, eloquii venustate proferre, et nequaquam ex his facere idola, sicut faciunt hæretici, de quibus scriptum est : c Dedi eis argentum et aurum, ipsi vero ex argento et auro fecerunt Baal (Ose. 11). > Et hoc magis juxta intelligentiam spiritalem, ornatui aptum est feminarum. Alioquin argenti vilior materia rusticarum et pauperum, ancillarumque ornatus est, qui non convenit Jerusalem, quæ in reginam dicitur profecisse.

Et vestita es bysso et polymito et multicoloribus. Omnis autem ornatus describitur feminarum ut lavetur, ut mundetur, ut ungatur oleo, et discoloribus vestiatur. Quæ omnia juxta superiorem explanationem aptabimus intelligentiæ spiritali, ut byssinis operiatur atque subtilibus, ne delicata conjugis mem- C a dextris tuis in vestitu deaurato circumdata variebra gravi palliorum onere prægraventur : sed et usum pariter exhibeant et decorem.

6 Similam et mel et oleum comedisti, et decora facta es vehementer nimis. > Post vestitum, ciborum curam gerit, ut comedat Jerusalem similam et mel et oleum : vel per partes ut plerique æstimant, vel commistione trium dulciorem panem, qui panis de cœlo descendit, ac sub tribus nominibus : ut nonnulli putant, sacramentum indicat Triuitatis. Non quo alia atque alia substantia sit, sed quo diversis similæ et mellis, et olei nominibus, Patris, et Filii, et Spiritus sancti, una dulcedo monstretur. Et hoc animadvertendum, quod in multis sacrificiis, offeratur simila, id est, medulla frumenti atque purissima, de qua scriptum est : « Et de adipe frumenti satiavit D eos (Psul. LXXX), > non de hordeo neque de farina. quæ tunc solum offertur, quando maritus zelotypiæ spiritu commovetur. In Judicum volumine Debboram legimus, quæ interpretatur apis, cujus Prophetiæ mella dulcissima sunt, et refertur ad Spiritum sanctum, qui apud Hebræos appellatur genere feminino rua, in Evangelio quoque Hebræorum quod lectitant Nazaræi, Salvator inducitur loquens : « Modo me arripuit mater mea Spiritus sanctus. > Porro simila, qua de frumento conficitur, refertor ad Dominum, qui de semetipso ait : « Nisi granum tritici ceciderit, et in terra mortuum fuerit, ipsum solum manet. Si autem mortuum fuerit, multum fructum affert (Joan.

reposita est mihi corona justitia, quam mihi reddet A x11). . Oleum vero quod lassorum membra sustentat, et reficit, et est luminis nutrimentum, et quo in tabernaculo Dei juge lucernæ lumen accenditur, Patri dicitur convenire. Quæ omnia credentibus tribuunt gratiam, dicente Apostolo: « Divisiones sunt gratiarum, unus autem spiritus. Et divisiones ministeriorum, unus autem Dominus, et divisiones operationum, unus autem et idem Deus (I Cor. xII). > Qui talem comederit cibum, et hoc dulcissimo et suavissimo pane, olcique splendore fulgente pastus fuerit, ac nutritus, vertetur in decorem et siet pulcherrimus, non semel, sed repetito nimis, nimis: duplicatum enim adverbium pondus facit orationis, quo ad pulchritudinis magnitudinem addi ultra nihil possit.

Et profecisti in regnum. Hoc in Septuaginta pere mercamur, atque sapientiam, et id quod mente B non habetur, qui forsitan Alexandriæ in Græcum sermonem scripturas ex Hebraica veritate vertentes, timuerunt hoc dicere, ne regem Ægypti viderentur offendere, dum a Deo Jerusalem debitum regnum esse commemorarent, quanquam eruditi solos quinque libros Moysi ab eis interpretatos probent. Post ornatum ergo multiplicem, post coronam, post auri et argenti abundantiam, post indumenta palliaque pulcherrima, post decorem incredibilem, proficit in reginam, quia civitas est magni regis. De quo scriptum est: « Deus, judicium tuum regi da, et justitiam tuam filio regis (Psal. LXXII). > Et in Apocalyesi Joannis: « Hierusalem, quasi sponsa ornata atque composita describitur viro suo (Apoc. xx1). > In psalmis quoque de cadem dicitur : « Adstitit regina tate (Psal. xLIV). > Omne autem quod dicimus de Jerusalem, ne in singulis hæreamus, et librorum magnitudo tædium legentibus faciat, referamus ad ecclesiam. Si enim Jerusalem juxta Apostolum mater nostra est, mater autem nostra ecclesia est, consequenter Jerusalem ecclesia est, mater primitivorum, qui descripti sunt in cœlis.

· Et egressum est nomen tuum in gentes propter speciem tuam: Quia perfecta eras in decore meo, quem posui super te, dicit Dominus Deus. > Et est sensus: Beneficiis meis, meaque incredibili largitate ad reginæ vocabulum pervenisti, ita ut de te omnium gentium sermo loqueretur, et esses non tuis meritis atque virtutibus, sed mea liberalitate perfecta. c Nisi enim Dominus ædisicaverit domum, in vanum laboraverunt qui ædificant eam. Nisi Dominus custodierit civitatem, frustra vigilant qui custodiunt eam (Psal. cxxvi). > Qui plantat enim, et qui rigat, nihil est, nisi Dominus dederit incrementum: quia e non est volentis neque currentis, sed miserentis Dei (Rom. 1x). > Ut postquam omnia secerimus, dicamus : c Servi inutiles sumus, quæ debuimes facere fecimus (Luc. xvII). > Non quo ex beneficentia Dei liberum homini tollatur arbitrium, sed quo ipsa libertas Dominum habere debeat adjutorem.

e Et habens siduciam in pulchritudine tua, somicata es in nomine tuo, et exposuisti fornicatioe nem tuam omni transeunti, ut ejus fieres, , etc

Grande discrimen non in Dei clementia, sed in suo A decore confidere. Quantoque quis sublimior fuerit, debet timere ne corruat, et fornicetur in nomine suo. Adversariæ siquidem potestates, solitos contemmunt cibos, et peregrina alimenta desiderant. Unde de diabolo dicitur : « Escæ ejus electæ (Habac. 1). Non vult quemlibet decipere. Saul regem, qui electus a Domino est, et Judam apostolum supplantare festinat. Non ergo confidamus in propria pulchritudine, nec Dei liberalitatem, nostram putemus esse virtutem; sed potius audiamus: « Ne glorieris in crastinum. Nescis enim quid pariat ventura dies (Prov. xxvII); et in alio loco: Fratres, si præventus fuerit homo in aliquo peccato, vos, qui spiritales estis, perficite hujusmodi in spiritu mansuctudinis, considerans teipsum, ne forte et tu ten- p finxit, nec ulla posse oppugnatione subverti. Hæ teris (Gal. v1). . Neque exponamus sive effundamus fornicationem nostram onini transeunti ut non Dei in quem credimus, sed ejus fiamus a quo polluimur, qui cuncta recipit vitia, et diversorum peccatorum spiritum transeuntem suo suscipit gremio, et divaricat pedes suos omni transcunti : iste effundit fornicationem suam, et ejus incipit sustinere dominatum, cujus hospes extiterit.

• Et sumens de vestimentis tuis, fecisti tibi excelsa hinc inde consuta, et fornicata es super eis, e sicut non est factum, neque futurum est. > Quod super Jerusalem juxta litteram intelligi potest, ut omnia præcepta legis et divitias, ac rerum omnium abundantiam idolis deputaverit: quod gens alia non fecerit nec factura sit. Omnes enim natio- C nes, quæ a principio idolis servierunt, non tanti criminis reæ sunt. Nostra autem Jerusalem, quæ interpretatur visio pacis, ab hæreticis scinditur, quando unum et alterum teatimonium scripturarum de propriis carpentes locis conantur assuere, his, quibus non queunt coaptare · ad quos et supradictum in hoc eodem Propheta legimus: « Væ his qui consuunt cervicalia, sub omni cubitu manus, et faciunt operimenta super caput universæ ætatis (Ezech. xiii). . Quod sieri Dominus prohibens, loquitur in Evangelio: « Nemo assumit commissuram panni rudis in veteri vestimento. Alioquin tollit de plenitudine ejus et pejor scissura fiet. Nec mittunt vinum novum in utres veteres (Matth. 1x). > Tales sunt Nazarzei, qui veteris legis observantiam Evangelicæ D Scripturarum, et mel quod gustavit Jonathan, et gratiæ aptare conantur. Et omnes Hæretici, qui testimonium in suo loco, alteri sensui congruens, alteri nituntur assuere: cum Domini tunica desuper texta per totum scindi omnino non possit, sed texta Spiritu sancto nullam recipiat scissionem. Quod autem dicitur juxta Septuaginta, e et non intrabis, neque erit, » hoc significat, cum tibi idola feceris perversorum dogmatum, quæ arbitraris excelsa, et fornicata sis super eis, credens in his, quæ ipsa sinxisti, templum Dei intrare non poteris, et simulacra tua substantiam non habebunt, neque erunt in perpetuum, dicente Apostolo: c Scimus enim quia nihil est idolum in mundo (1 Cor. vui). >

- e Et tulisti vasa decoris tui, de anro meo et argento meo, quod dedi tibi, et fecisti tibi imagines e masculinas, et fornicata es in eis. Juxta litteram Dominus in lege præcepit ut sierent thuribula, phiake, candelabrum, arca testamenti, cunctaque vel aurea vel deaurata, et alia ex argento, quæ omnia conflavit Jerusalem, et vertit in idola Belis, sive Baalis Chamos et Astaroth, et Melchom. Juxta intelligentiam spiritalem, de auro et argento sanctarum Seripturarum idola facimus, quando gratiam sensus et eloquentiæ hæretica pravitate corrumpimus, et ponimus in cœlum os nostrum et lingua nostra pertransit in terram. Masculinæ dicuntur imagines in quibus omnis hæresis fornicatur, ex eo quod unusquisque se putat robustissima colere et habere, quæ sunt imagines, quas de nostro corde finximus, et quæ in cœlesti Jerusalem destruendæ sunt. De quibus Propheta pronuntiat : « Domine, in civitate tua imagines eorum dissipabis (Psal. LXXII). > Quicumque enim homo est, et Dei nomen amisit, dicitur de eo: « Verumtamen in imagine perambulabat homo, verumtamen frustra conturbatur (Psal. xxxvIII). > Nos autem unum habemus virum, et unam veneramur imaginem, quæ estimago invisibilis et omnipotentis.
- e Et sumpsisti vestimenta tua multicoloria, et operuisti illas. > Subauditur imagines masculinas, ut omnem cultum quem acceperat ad utendum verteret in blasphemiam. Hoc autem facimus, quoties prudentia, temperantia, fortitudine, justitia, cunctisque virtutibus hæreticam circumdamus pravita tem, et sub occasione earum, simplices quosque decipimus, ut videntes mella virtutum, vitiorum venena non caveant.
- · Et oleum meum et thymiama meum posuisti coc ram eis. Et panem meum (Sive, ut Septuaginta c transtulerunt, panes meos) quem dedi tibi; simic lam, et oleum, et mel, quibus enutrivi te, posui-« sti ea in conspectu eorum in odorem suavitatis. » Oleum de quo supra diximus, et thymiama sive incensum, de quo Psalmista conclamat: « Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo (Psal. cxL), , et panes propositionis quos Domino jubemur offerre: similam quoque sensum purissimum aperti sunt oculi ejus, et confortatus est, posuit misera Jerusalem in conspectu idolorum, sive coram imaginibus masculinis, ut essent his in o:lorem suavitatis, quæ natura sua dulcia sunt, atque suavissima. Sed dum offeruntur idolis, falsisque doctrinis, vertuntur in amaritudinem.
- e Et factum est, ait Dominus Deus, et tulisti Illios tuos, et filias tuas, quas genuisti mihi, et immolae sti eis ad devorandum. Nunquid parva est tornic catio tua immolantis filios meos, et dedisti illos consecrans eis. Et post omnes abominationes tuas e et fornicationes non es recordata dierum adolee scentiæ-tuæ, quando eras nuda, et confusionis

e plena, concelcata in sanguine tuo. » Quod filios A plex maledictionis sermo dirigitur, ut audiant, vez, suos Jerusalem et filias de quibus scriptum est: · Filios genui et exaltavi, ipsi autem spreverunt me (Isa. 1), idolis immolaverit sancta Scriptura commemorat : c Immolaverunt filios et filias suas dæmonibus (Psal. cv). > Et iterum : Quas immolaverunt sculptilibus Chanaan. > Suos autem vocat juxta Hebraicum. Ipse enim de eis dixerat, filios meos, sive, juxta Septuaginta, tuos, quos de fornicatione generasti. Cum hæc, ait, feceris, non es recordata infantiæ tuæ, quando tuli te conspersam sanguine et lavi, et post multa quæ propheticus sermo narravit, copulavi mihi. Nostra quoque Jerusalem si hæretica fuerit fraudulentia supplantata, tollit filios suos, qui subtiliores in fide sunt, et filias quæ non habent tantam fidei foruitudinem, aut certe filios, qui B angulis platearum, prætereuntes stultos juvenes ad mystica quæque cognoscunt, filias quæ simplicem sequuntur historiam. Et tradit dæmonibus devorandos et cum interficiat eos, vivificare se credit et placare simulacra, quorum occisione saturantur. Quodque dicitur juxta Septuaginta, hoc est, super omnem fornicationem tuam, et abominationes tuas : illud significat : quod cunctis peccatis et fornicationibus pejor sit doctrina hæreticorum, quæ Dei filios. facit filios dæmoniorum, imo interficit eos, quos vel multo labore genuerat Deo, vel suos fecerat filios. quos in fornicatione genuerat.

e Et accidit post omnem malitiam tuam, væ, væ c tihi, dicit dominus Deus. Et ædificasti tibi lupanar. et fecisti tibi prostibulum in cunctis plateis, ad comne caput viæ ædificasti signum prostitutionis.C « tuæ, et abominabilem fecisti decorem tuum. Et dimisisti pedes tuos omni transcunti, et multiplicasti fornicationes tuas, et fornicata es cum filiis · Agypti vicinis tuis magnarum carnium. Et multie plicasti fornicationes tuas ad irritandum. > Quod semel et iterum atque iterum diximus in perpetunin dixisse sufficiat, sub persona mulieris post mariti beneficia fornicantis describi fornicationem Jerusalem: quomodo a Deo recesserit, et juncta sit idolis, nec occulta fuerit fornicatione contenta, sed ædificaverit sibi lupanar, et omni via signum transeuntibus posuerit, ut venirent ad scortum et satiarent libidinem: non tam suam quam ejus, quæ divaricavit crura sua omni transcunti, et pulchritudi- D nis magnitudinem fornicationis magnitudine deturparit. Et inter cætera, etiam Ægyptiis vicinis suis amore magnarum carnium prostrata sit. Et ut omne genus turpitudinis demonstraret, multiplicis spurcitiæ genere deformata sit. Nulli autem dubium, quod Ægypto vicina sit Palæstina, dicente Domino ad Abraham: « Dabo tibi omnem terram a suvio Ægypti usque ad flumen magnum Euphraten (Gen.xv), out ex una parte Ægyptios, ex altera habeat Assyrios, cum quihus et in posterioribus dicitur fornicata. Fornicatio autem Jerusalem cum Ægyptiis idololatrize corum imitatio est. Et ad nostram Jerusalem sive Ecclesiam, sive credentium animas: si fuerint negligentes, et omnibus vitiis patuerint, du-

væ tibi, ait Dominus Deus; ) juxta illud quod scriptum est in Apocalypsi Joannis: «Væ super omnes habitatores terræ (Apoc. viii). > Si enim sanctus dicit: (Advena sum et peregrinus, sicutomnes patres mei (Psal. xxxviii), p quare non peccator habitator terræ esse dicitur? Ædificat autem sibi lupanar, qui tota frontis libertate delinquit, juxta illud quod scriptum est: (Peccator cum venerit in profundum iniquitatis, contemnit (Prov. xvm). >

Et exstruxialtissimum locum in cunctis plateis. « Lata enim et spatiosa via quæ ducit ad morfem (Matth. vii). > Et in omni capite viæ ædificat. ut nulla peccatorum genera derelinquat, sed imitans scortum proverbiorum manifeste in plateis et in suos invitet amplexus, et polluat animæ decorem, quem pro beneficio a Deo conditore sortita est: et omnia itinera ejus plena sunt turpitudinis cunctisque cogitationibus, quæ vitiorum incentiva suppeditant, aperit cor suum et crura divaricat. Et fornicatur cum Ægyptiis vicinis suis, quorum exemple sectatur, ethnicis videlicet, qui in suis turpitudinibus gloriantur, et tam nefaria est, ut ipsos queque superet in turpitudine. Et hæc omnia facit, ut Deum ad iracundiam provocet. Magnarum autem carnium Ægyptii esse dicantur, sive ob turpitudinis magnitudinem, sive ob peccatorum desormitatem. Unde sanctus dicitur, carnium parvularum, que in eo decrescunt quotidie, et per virtutes adtenuantur, ita ut nequaquam caro appelletur, sed spiritus, et loquatur in psalmo : « Sitivit anima mea ad te. Deus. quam multipliciter tibi caro mea, in terra deserta et inaquosa sic in sancto apparui tibi (Psal. LXII). . Quamobrem et Corinthius fornicator traditur in interitum carnis, ut spiritus salvus flat. De hac carne scriptum est : ( Omnis caro fenum, et omnis gloria ejus quasi flos agri. Aruit senum, et slos ejus decidit; verbum autem Domini manet in seternum (Isa. xl.). > De qua et Apostolus loquebatur : « Care et sanguis regnum Dei non possidebunt (1 Cor. xv). 1 Et in Genesi loquitur Deus: ( Non permanchit siritus meus in hominibus istis, quia caro sunt (Ges. vi). > Et ad credentes dicitur : « Qui in carne sest Deo placere non possunt. Vos autem non estis in carne, sed in spiritu (Rom. viii). > Alia autem care sanctorum est. De qua scriptum est : « Omnis eare videbit salutare Dei (Isa. xL).

« Ecce ego extendam manum meam super te, et auferam justificationem tuam, et dabo te animis e odientium te, siliarum Palæstinarum, quæ arbe scunt [Al., erubescunt] in via tua scelerata. . Extendit autem Dominus super Jerusalem manum sum, ut corrigat delinquentem, et auferat legitima ejus, que quamdiu Dei præcepta servabat, legitima Domini dicebantur. Quando vero adoravit idola et religionen impietate mutavit, nequaquam legitima illius appllantur. Quod non solum in lege et cæremoniis, sel in sabbatis quoque et diebus festis et neomeniis 20dies festos meos (Lerit. xix). > Quando autem recesserunt a Deo, dicitur eis: « Neomenias vestras et sabbata et diem magnum non recipiam. Jejunium et otium et solemnitates vestras odit anima mea (Isa. 1). Quod et de populo scriptum est. Qui enim prius Dei populus vocabatur, postquam recessit a Deo, dicitur de eo ad Moysen: « Peccavit populus tuus quem eduxisti de terra Ægypti (Exod. xxxII). » Quæ hic extensio manus alibi elevatio sive visitatio dicitur. Quando enim peccantem non corripit Deus, contralit manum suam. Sin autem peccaverit, et in Del coeperit lege ægrotare, mittitur ad eum visitatio juxta illud quod in psalmis canitur: « Si dercliquerunt filit ejus legem meam, et in judiciis meis non ambulaverint, visitabo in virga iniquitates eorum B (Psal. LXXXVIII). > Et in hoc Propheta scriptum est : « Terra si peccaverit mihi ut delinquat delictum, extendam manum meam super cam, et conteram firmamentum panis ejus (Psal. civ), ctc. . In quo quærimus quid sit inter extensionem manus, et emissionem ejus. Loquitur diabolus ad Dominum: e Mitte manum tuam, et tange omnia quæ habet, nisi in facie benedixerit tibi (Job. 1). Videturque mihi mitti manus ad probationem corum quibus mittitur. Extendi autem ad pœnas eorum, qui merentur supplicia, nec solum extensio et emissio, sed expansio manns Dei dicitur, Isaia ex persona Domini proclamante: Tota die expandi manus meas ad populum non credentem et contradicentem (Isa. LXV). > Sanctus quoque levare narratur manus, Scriptura dicente: C e Elevatio manuum mearum sacrificium vespertinum (Psal. CXL). > Sublatis autem legitimis Dei a populo Judzeorum interrogemus eos quam habeant legis observantiam : Victimas sublato templo atque subverso offerre non possunt, nec adulterarum lapidatio, cæterorumque criminum lege concessa excrcere potest, et vacatio terræ anno remissionis et cætera hujusmodi. Datur autem in animas o:!lentium se filiarum Palestinarum, quando traditur Palestinis : quos indifferenter Septuaginta alienigenas vocant: quas intelligere possumus urbes vet oppida Palestinæ. Nostra quoque Jerusalem si prætereamus cæremonias Dei, et extenta fuerit manus ejus super nos, et ablata cuncta legis observantia tradetur filiabus Palestinæ et non filiis. Neque enim primum fortioribus suppliciis trademur, sed juxta peccatorum qualitatem inferioribus, ut correpti in minori, majora cruciatuum tormenta vitemus. Philisthiim, boc est, Palestini, prima litterarum parte mutata. interpretantur cadentes, poculo sive factura [Forte, actura per quæ significatur tradendos nos adversariis potestatibus, quæ biberunt de calice Babylonis et corruerunt, et quarum opera perversa sunt. Tantaque erit miserse Jerusalem correptio atque ignominia, ut erubescant, etiam ipsæ adversariæ potestates super nostrorum magnitudine peecatorum. Sublatis autem eæremoniis Dei a populo Judæorum ad nos cum sacerdotio transit et legislatio, Scriptura dicente : (Con-

PATROL. CX.

crpien lum. Dans enim legem ait: « Sabbata mea et A stitue, Domine, legislatorem super cos (*Psal.* 1x). » dies festos meos (*Levit.* xix). » Quando autem receserata le tin alio loco: « Legem pone mihi, Domine, in via serunt a Deo, dicitur eis: « Neomenias vestras et tua (*Psal.* xxv). »

c Et fornicata es in filiis Assyriorum, co quod e necdum fueris expleta. Et postquam fornicata es, e nec sic es satiata. Et multiplicasti fornicationem c tuam in terra Chanaan cum Chaldæis: et nec sic satiata es. > Supra scriptum est fornicatam Jerusalem cum filiis Ægypti vicinis suis, qui sunt magnarum carnium. Hic altera Assyriorum vicinitas indicatur. Et propterea utrisque traduntur gentibus, quia utrarumque simulacra venerati sunt. Ingredientesque Chaldæam, quæ est terra Chanaan, imitati sunt eorum errores, quorum imperio subjacebant. Secundum tropologiam, de aliis peccatis, ad alia sæpe transimus, cumque non egerimus priorum scelerum pœnitentiam, augemus delicta delictis, et nullo errore satiamur. Sed quasi fune longo et corrigia jugi vitulæ trahimus peccata, et testamentum nostrum sive fornicationem multiplicamus in terra Chanaan, quæ interpretatur, quasi fluctuatio, et cum Chaldwis, qui et ipsi nobiscum sonant, quasi dæmonia, semperque vestigia hábemus in sabulo. Et numquam possumus dicere, estatuit supra petram pedes meos, » hæreticorumque pravitatibus subjicimur, qui halient similitudinem diemoniorum, sive ipsis demonibus, de quibus Paulus scribit : « Non est nolis pugna adversum carnem et sanguinem, sed alversum rectores tenebrarum istarum, adversum spiritalia nequitiæ in coelestibus (Ephes. vi). >

In quo mundabo cor tuum, ait Dominus Deus, cum facias omnia hæc opera mulieris meretricis et · procacis, quia fabricata es lupanar tuum in capite comnis viæ, et excelsum tuum fecisti in omni plae lea, nec facta es, quasi meretrix fastidio augens · pretium. > Hæc omnia ad Jerusalem loquitur Deus, quod invenire non valeat quo ægrotantem et seminecem possit curare medicamine, juxta illud quod scribit Isaias: « Quid est quod debui ultra facere vineæ meæ, et non fecerim ei (Isa. v)?> Et Oseæ: · Quid tibi faciam, Ephraim, quid faciam tibi, Juda? ffiscricordia vestra, quasi nubes matutina, et quasi ros mane pertransiens (Ose. vi). > Idololatria enim tua non in occulto, sed tota libertate commissa est, ut in omnibus viarum principiis et compitis poneres aras et bases sive excelsum tunm (de quo supra diximus) faceres in omni platea, nec imitata es callidas meretrices, quæ solent difficultate augere libidinis pretium, et ex hoc magis amatores ad iusaniam provocare. Sive juxta Septuaginta, non fuisti, quasi meretrix, congregans mercedes: sed dedisti, quæ accipere debueras, ut nec in eo, quod fornicata es et secuta dæmones, corum protegereris auxilio: sed variis oppressa captivitatibus sentires calamitates tuas. Quod quidem et ad o:nnem animam christianam referri potest, quæ deserto cultu Dei, vitils se luxuriæ pollui permisit, et sæcularem secuta vitam, ne in ea quidem egit feliciter, sed et divitias religionis perdi lit, et mundi divitias non accepit:

Nec in constupranda ea fuit aliqua difficultas, sed ipsa A « tur mercedes : tu autem dedisti mercedem cunctia se ingessit amatoribus suis. Est autem et alia fornicatio spiritalis, quando deserentes Ecclesiam hæreticis jungimur, et ædificamus lupanar nostrum in capite omnis viæ, quibus præcipit sermo divinus: « State in viis et quærite semitas Domini sempiternas, et videte quæ sit via bona, et ambulate in ea (Jer. vi), Moysi videlicet, Jesu, Judicum et Regum libris Isaiaque et Jeremia, et aliis prophetis. In omnibus viarum principiis fabricatur lupanar suum, quia ob perversitatem doctrinæ, testimoniis male abutitur Scripturarum. Et dicit : Hæc ait Isaias, hæc dicit Osee, hæc locutus est Moyses, hæc Daniel, et pulchre non in mediis viis, nec in viarum terminis ponit lupanar suum, sed in principio. Si enim ad scientiam, et profunda divinorum venerit libro- p et vinum meum in tempore suo. Et tollam vestirum, errare non poterit. Excelsum quoque suum, sive basim, facit in omni platea ethnicorum se et impiorum lasciviæ vitiisque permittens etiam inter ipsos hæreticos cum ab eis fuerit deturpata, non habens gratiam, sed patens contemptui, quia facile præteritam fidei perdidit castitatem. Hoc autem, quod, ut supra diximus, in Hebraico non habetur, fornicata es tripliciter in filiabus tuis, sive ad Jerusalem juxta litteram dicitur, quod omni genere in suis oppidis, et viculis fornicata sit, et nullus remanserit angulus vel platea, ubi non idololatriæ signa condiderit, sive Ecclesiæ credentibusque deceptis, qui non audierunt illud Apostoli : « Ipse autem Deus pacis sanctificet vos per omnia, et integer spiritus vester et anima et corpus sine querela in die C adventus Domini nostri Jesu servetur (1 Thess. v). > Sed omni genere fornicati sunt et corpore et anima et spiritu. Legimus in Proverbiis : « Describe autem tibi tripliciter ut respondeas sermones veritatis, qui proponuntur tibi (Prov. xx11); > et jubetur nobis ut eloquia veritatis, id est Scripturas sanctas, intelligamus tripliciter: primum juxta litteram, secundo medie per tropologiam, tertio sublimius, ut mystica quæque noscamus. Secundum litteram illud est: · Neque fornicemur, sicut quidam eorum fornicati sunt, et ceciderunt una die viginti tria millia (I Cor. x). > Et : « Nolite murmurare, sicut quidam ex eis murmurati sunt, et perierunt ab exterminatore (Ibid.). . Medie autem et juxta tropologiam, quando recedimus a littera paululum ad altiora conscendi- D mus dicente Apostolo: « Scriptum est, Non ailigabis os bovi trituranti (I Cor. 1x). > Statimque sequitur : Nunquid de bubus cura est Deo? an propter nos utique locutus est? (Ibid.) Extrema autem, id est, tertia et sublimis sacraque intelligentia, juxta illud ejusdem Apostoli : c Propterea relinquet homo Patrem et matrem, et adhærebit uxori suæ : sacramentum hoc magnum est : ego autem dico in Christo et in Ecclesia (Ephes. v). > Filiæ autem Ecclesiæ sunt fornicantis, credentiam prius et post deceptorum in hæresi animæ quarum culpa refertur ad matrem.

· Sed quasi mulier adultera, quæ super virum e suuta inducit alienos. Omnibus meretricibus dan-

amatoribus tuis, et donabas eis ut intrarent ad te. · undique ad fornicandum tecum: factumque est in te contra consuetudinem mulierum in fornica-· tionibus tuis. Et post te non erit fornicatio. In eo e enim quod dedisti mercedes, et mercedes non accepisti, factum est in te contrarium. > Tulit igitur Jerusalem rerum omnium abundantiam, quam fuerat viri liberalitate donata. Et dedit eam alienis. dæmonibus videlicet et idolis, juxta illud quod scriptum est in Osea: « Et bæc non cognovit, quia ego dedi ei triticum et vinum et oleum, et argentum multiplicavi ei. Ipsa vero argentea et aurea fecit Baalim (Ose. 11). > Unde iratus statim insert : c Propterea convertar et auferam triticum meum in tempere suo. menta mea et linteamina mea, ut non operiam ultra ignominiam ejus. Et nunc revelabo immunditiam in conspectu amatorum illius, et nemo eruet eam de manu mea (Ibid.). Cumque omues mulieres fornicantes soleant accipere mercedes ab amatoribus suis, Jerusalem fecit contrarium, ut magis daret, quam acciperet : ut largitatem mercedis ostenderet. Honorabat, inquit, eos ut venirent, ad se per circuitum, ne quis esset vicinus, qui ejus ignominize non misceretur. Et quidem Jerusalem in hoc quoque vicit alias meretrices, ut non solum sua daret, quæ pro ritu turpitudinis labore quæsiverat, sed et munera maritalia amatoribus et stupratoribus suis tribueret. Tantaque suit expositio adulterze ad omnem turpitudinis magnitudinem, ut non solum præsentibus, sed ctiam futuris meretricibus præferatur. Unde et nos juxta Symmachum interpretati sumus, e et post te non erit fornicatio. > Collatione enim tuis omnis deinceps fornicatio levior æstimabitur. Quidquid de Jerusalem diximus, referre ad ecclesiam animasque credentium, quæ munera maritalia, aurum videlicetis sensu, et argentum in eloquio, et vestimenta quibus fæditas nostra et turpitudo velatur, amatoribus dant suis, vel contrariis fortitudinibus vel magistris dogastum perversorum, quando asserunt nihil nocere luxuriam, et passivam libidinem, juxta corporis genitalia, coitum naturali lege deposcere : cibis omnibut indifferenter utendum, qui ad hoc facti sunt ut semantur, prudentiam in eo tantum necessariam, # sibi prosit. Nec justitiam habere locum, quæ si 72leat mendicandum sit, et cum hujusmodi, que accipiens misera Jerusalem in qua visio pacis esse deberet, acumen ingenii et eloquii venustatem vertitis turpitudinem : et pro amatoribus suis, adversum maritum ornata processit his ornamentis in quibus in bosi abusionem a viro fuerat ornata. Quodque sequitar:

« Et donabas eis ut intrarent ad te undique al c fornicandum tecum. > Omne genus significat percatorum, ut non uno sit contenta delicto, sed peccandi sustineat famem, et contra jura natura onnibus turpata membris usque verticem pollectur

c Propterea, meretrix, audi verbum Domini. Ilx c dicit Dominus Deus : Quia effusum est uns

et revelata est ignominia tua in fornicatione tua, A Jerusalem, quia cum idolis fornicata est, quid eam super amatores tuos, et super idola abominationum tuarum in sanguine filiorum tuorum quos dedisti eis. Ecce ego congregabo omnes amatores tuos, quibus commixta es, et omnes quos dilexisti cum universis quos oderas. Et congregabo eos super te undique et nudabo ignominiam tuam coram eis, et videbunt omnem turpitudinem tuam et judicabo te · judiciis adulterarum et effundentium sanguinem. e Et dabo te in sanguine furoris et zeli et dabo te in manus corum, et destruent lupanar tuum, et demolientur prostibulum tuum. Et denudabunt te vestimentis tuis, et auserent vasa decoris tui. Et derelinquent te nudam plenamque ignominia, et adducent super te multitudinem, et lapidabunt te lapidibus, et truncabunt te gladiis suis. Et combu- B rent domus tuas igni, et sacient in te judicia in oculis mulierum plurimarum. Et desines fornicari, et mercedes ultra non dabis, et requiescet indignae tio mea in te, et auseretur zelus meus a te. Et quiescam, nec irascar amplius, eo quod non fueris recordata dierum adolescentiæ tuæ, et provocasti me in omnibus his. Quapropter et ego vias tuas in capite tuo dedi, ait Dominus Deus, et non · feci juxta scelera tua, in omnibus abominationi-Lus tuis. > Primum historiæ fundamenta jacimus. Quia hæe et illa fecisti, quæ superior sermo comprehendit. Idcirco audi, meretrix, quæ seceris, quæ passura sis. Effudisti æs tuum quod a me acceperas et dedisti mercedem amatoribus tuis, quæ accipere debueras. Et interfecisti filios tuos, dum cos offers C idolis: ut non solum adultera, sed et parricida exstiteris. « Idcirco congregabo super te omnes amatores . tuos cum quibus fornicata es. . Tam eos ques dilexisti, quam illos quos oderas. Et adulterarum te lege nudabo, ut omnes videant turpitudinem tuam, et genitalia, propter quæ prius amoris amentia ferebantur. Hae autem omnia per metaphoram mulieris adulteræ et homicidæ, quæ non solum contra virum suum fornicata sit, sed et filios interfecerit, dicuntur ad Jerusalem. Et quod congregandæ sint universæ gentes adversum eam, quarum adoraverit idola, et omnia Dei munera in cultum eorum converterit, et destruatur templum Baal, et aræ omnis civitatis incendio subvertantur, nihilque in ea remaneat. Et sicut solent contra adulteram omnes lapides jacere, et trucidare meretricem, ut singulorum vulneribus occidatur, ita ut omnes mulieres videant pænam fornicariæ: sic in conspectu aliarum in circultu civitatum et omnium nationum deserendam Jerusalem. Et hoc fieri, ut desinat fornicari, et non det ultra mercedes amatoribus suis, et requiescat indignatio Dei, nec irascatur ei, quam amare desierit. Ex quo perspicimus grandem offensam esse nequaquam curam haberi a Deo, sed permitti hominem sceleribus suis atque peccatis. Auferetur, inquit, zelus meus a te, et requiescam, nec irascar amplius, > quasi alienæ, et quæ a me recesserit, et quam æternæ tradiderim nuditati. Si autem hoc passa est

passuram putamus, quando Dei Filium trucidavit? Et hæc, ait, universa fecisti, oblita pristinorum beneficiorum, et me ad iracundiam provocasti; sive contristasti me, quem bonis operibus debueras ad gaudia provocare. Propterea et ego reddidi tibi opera tua in caput tuum. Et cum te subvertero, o adultera, tamen minus in te iræ meæ, exercebo, quam meruisti, quo et in hoc divina clementia demonstretur: ut majora sint peccata, quam pœnæ. Juxta tropologiam omnis anima accipit a Deo pecuniam spiritalem, juxta illud Evangelii (Matth. xxv; Luc. xix) quo.i dicitur in parabolis quinque et duum et unius talentorum, et servorum decem mnas singulas accipientium, qui cum egerint negligenter, debitores sunt decem denariorum, et quingentorum, et propter hoc præsentibus amatoribus quos intelligimus dæmonas contrariasque virtutes, revelatur ignominia Jerusalem, vel in die judicii vel in tempore pænitentiæ quando corripiuntur. Et prius quidem solus omnipotens Deus cernit occulta, dicente sermone Evangelico: e Et Pater qui videt in abscondito (Matth. vi). Et in alio loco: « Scrutans corda et renes Deus (Psal. vii). > Et in Regum volumine : « Tu solus nosti corda filiorum hominum (III Reg. vnt). > Quando vero fuerit expletum, a non est absconditum, quod non manifestetur, et opertum quod non reveletur (Matth. x). > Et in alio loco : « Nolite ante tempus judicare donec veniat Dominus, qui illuminabit abscondita tenebrarum, et manifestabit consilia cordium : et tunc laus erit unicuique a Deo (I Cor. 1v). Et cum correptionis tempus advenerit, tunc implebitur illud Oseæ: « Nunc circumdederunt eos cogitationes suæ (Ose. vii).) Et in alio loco : ( Inter se cogitationibus accusantilius sive defendentibus in die quando judicat Deus abscondita hominum (Rom. 11). Et rursum : « Ecce homo et opera ejus ante faciem illius. » Et videbunt omnes turpitudinem ejus, qui prius cum ea fuerant fornicati. Et dabit eam Deus in sanguine furoris et zeli: Plenus est enim furor viri contra uxorem adulteram, et nullo pretio potest redimi. Sanguis autem filiorum sic intelligi potest, ut filios appellemus Jerusalem cogitationes bonas, quæ a Deo hominibus insitæ sunt : quos interficit adultera quando ad mala opera declinarit. Prodest quoque Jerusalem, ut suffodiatur lupanar eius et omne fornicationis eius seminarium destruatur. Cum enim hoc factum fuerit, mercedes ultra non dabit, et requiescet Dei indignatio, et nequaquam cam zelabitur, de illius castitate securus, videlicet juxta eos, qui in bonam partem accipiunt, quæ dicuntur. Alii vero, ut supra diximus, ad contrariam partem referunt, ut magnie iræ Dei sit, non irasci, cum semel contempserit fornicantem, et de salute illius desperarit. Sin autem hæretici, qui vetus non recipiunt Instrumentum, juxta Septuaginta editionem in hoc loco repreheuderint illud quod dictum est : c Et contristabas nie in omnibus istis, > co quod Deus non solum iram recipiat, sed et mærori subjaccat atque tristitus. certe boni Dei mandatum est : « Nolite contristare Spiritum sanctum Dei in quo signati estis in die redemptionis (Ephes. IV). > Quidquid enim dixerint in desensionem illius testimonii, hoc nos in satisfactionem præsentis sermonis aptabimus.

· Et ecce omnis qui dicit vulgo proverbium, in te assumet illud dicens: Sicut mater, ita et filia ejus; c filia matris tuze es, quæ projecit virum suum et · filios suos: et soror sororum tuarum, quæ projecerunt viros suos et filios suos. > Post κατάλογον vitiorum et correptionis Jerusalem per quam retrahitur ad salutem, aptatur ei tritum vulgi sermone proverbium: sive ut Septuaginta transtulerunt parabola: Qualis autem mater talis et tilia. Mater autem Jerusalem sicut supra et in consequentibus B ritalem, animalem, terrenam. Et spiritalem referunt scriptum est: Cethæa appellatur, interpretaturque, insaniens, sive in amentiam vertens, per quæ sæculi hujus incentiva monstrantur, quæ captivam animam ducunt ad interitum, et a viro suo separant. Haud dubium quin verbum Dei doctrinaque dicatur. « Et soror sororum tuarum. > Et post paululum lecturi sumus, Sodoma vocatur et Samaria, quarum altera gentilem vitam luxuriamque significat : altera hæreticorum decipulas. Porro, quod in Septuaginta legitur: « Sorores sororum tuarum, » quæ repulerunt viros suos, et filios suos, non habet sensum. Quas enim alias sorores habebant Sodoma et Samaria, quæ sorores sunt Jerusalem? Et hoc quærendum, quos viros Sodoma Samariaque dimiserint, et quos projecerint filios? Nisi forte possimus hoc dicere, C quod semper errantium fluctuent pedes, nec sunt solida vestigia, quæ proprie veritatis sunt, sed huc illucque discurrant, et circumferantur omni vento doctrinæ, dum de falsitate transeunt ad aliam falsitatem : et cum in primis frustra se sudasse cognoverunt, ad secunda tertiaque transcendant.

· Mater vestra Cethæa, et pater vester Amorrhæus, et soror tua major Samaria, ipsa et filiæ ejus, · quæ habitant ad sinistram tuam. Soror autem tua e minor te, quæ habitat a dextristuis Sodoma et filiæ e ejus. Sed nec in viis earum ambulasti neque juxta « scelera earum fecisti, paulominus, pene scelestiora · fecisti illis in omnibus viis tuis. > Supra dixerat : · Pater tuus Amorrhæus et mater tua Cethæa; > hic ordine et numero commutato : « Mater vester Ce- D thæa, et pater vester Amorrhæus. > Cum enim scelera profecerint, scinduntur in partes, et unione deserta in turbam proficiunt ac multitudinem, quæ eum Jesu non valet ad montana transcendere. Sorores autem Jerusalem Samariam et Sodomam, quarum altera a sinistris, altera a dextris est, etiam secundum intelligentiam corporalem, si de templo Jerusalem orientem aspicias, approbabis, quod major sit, quæ dicitur Samaria, quia prior peccavit, et ab Assyriis ducta est in captivitatem, et minor ac junior Sodoma, quæ refertur ad gentium turbam : alioquin eo tempore Sodoma non erat, quæ priusquam in scripturis legamus Jerusalem cum Go-

interrogemus cos, quomodo illud suscipiant, quod A morrha, Adama et seboim divino fuerat igue deleta. Media autem inter duas sorores Jerusalem, quæ alio nomine appellatur Juda, a Chaldæis ducta est in Babylonem. Multoque Jerusalem sceleratiora peccavit, quam Samaria et Sodoma in templo adorans idolum zeli, et postea Dei Filium interficiens. Porro secundum tropologiam Samaria et Sodoma, id est, hæretici et ethnici sæpe leviora committunt. quam hi qui putantur Jerusalem, hoc est, ecclesiastici. Unde ad Corinthios dicitur, qui credebant quidem in Christum, sed malis operibus premebantur: · Omnino auditur inter vos fornicatio, et talis fornicatio, qualis nec inter gentes (I Cor. v), etc. 1 Solent hæretici, qui tamen vetus suscipiunt Instrumentum, tales naturas ex hoc loco intelligere : spiad Jerusalem, animalem ad Samariam, terrenam ad Sodomam. Quos breviter interrogemus, quemodo tres naturæ spiritalis, animalis, et terrena, quæ utique inter se diversæ sunt, unam matrem et unum patrem habere dicantur, quod fingmento eorum non congruit. Et quomodo animalis et terrena natura juxta hunc cumdem Prophetam restituantur in antiquum statum idem in spiritalem, quod et ipsum eorum rationibus contrarium est. Quod autem Samaria intelligatur in hæresibus, et in Osea propheta et in multis aliis locis, præcipueque illo testimonio comprobatur: « Væ qui despiciunt Sion, et qui confidunt in monte Samariæ, vindemiaverunt principia gentium (Amos vi). > Omnes enim hæretici despiciunt Sion, quæ interpretatur specula, et refertur ad ecclesiam: et considunt sibi in monte Samariæ, in superbia videlicet dogmatum perversorum, quæ putan& esse sublimia, et per has prædicationis fraudulentias, vindemiant atque populantur principia gentium\_ ut miraculo doctrinarum potentes quosque gentilium ad errorem hæreticum pertrahent.

 Vivo ego, dicit Dominus, quia non fecit Sodoma e soror tua ipsa et silia ejus, sicut secisti tu e et filiæ tuæ. Ecce hæc fuit iniquitas Sodomæ soroc ris tuæ, superbia, saturitas panis, abundantia, & cotium ipsius et filiarum ejus. Et manum egeno ct c pauperi non porrigebant, et elevatæ sunt et fecec runt abominationes coram me. Et abstuli eas sice ut vidisti, et Samaria dimidium peccatorum trec rum non peccavit, sed vicisti eam sceleribus tuis. e et justificasti sorores tuas in omnibus abominatioe nibus tuis quas operata es. > In Veteri Testmento Dei juramentum est : « Vivo ego, dicit Deminus. > In Novo autem : ( Amen, amen dico vobis.) Sin autem hoc commune cum cæteris est : ( Dens Abraham, Deus Isaac, Deus Jacob, non est Deus mortuorum sed viventium (Marc. XII). > Et in alio loco: « Placebo Domino in regione viventium (Psal. cxiv). > Quærimus qua ratione commune vocabulum proprie sibi vindicet Deus, sed quomodo dicitor arbor bona et bonus homo, et bonus pastor, et bonus servus : nemo autem absolute honus nisi solus Deus : sic cum angeli cæteræque virtutes, Patriar-

c Ecce ego ad te et ejiciam gladium meum de vagina A tanta cunctos occupabit trepidatio, atque formi.lo, sua, et occidam in te justum et impium. Pro co autem quod occidi in te justum et impium, egredietur gladius meus de vagina sua ad omnem care nem ab austro ad aquilonem, et sciet omnis caro quia ego eduxi gladium meum de vagina sua irrevocabilem, etc. Quia supra dixerat : Ipsi dicunt de me, nunquid non per parabolas loquitur iste? et apertam populus sententiam flagitabat, idcirco Dominus id quod per metaphoram sive parabolam, et, ut alii vertere, proverbium, est locutus, nunc manifestius loquitur, saltus Nageb et Darom et Theman esse Jerusalem, et templum illius sancta sanctorum, et omnem terram Judeæ flammamque quæ combustura sit saltum intelligi gladium devorantem, qui eductus sit de vagina sua ut interficiat impium et justum, hoc B tinet locum. est enim lignum viride et aridum. Unde et Dominus : · Si in ligno, ait, viridi tanta faciunt, in sicco quid facient? > (Luc. xxIII.) Quodque ibi dixerat : « Et videbit universa caro quia ego Dominus succendi eam, > boc est silvam sive flammam, nec exstinguetur, hine aliis verbis loquitur: Ut sciat omnis caro, quia ego Dominus eduxi gladium meum de vagina sua irrevocabilem. > Vere enim contra Jerusalem non est flamma sopita nec exstinctum incendium, nec revocatus gladius, quia modicum tempus in medio, et Jerusalem cum templo suo Babylonio igne suc-

e Et tu, fili hominis, ingemisce in contritione lum-· borum, et in amaritudinibus ingemisce coram eis. « Cumque dixerint ad te : Quare tu gemis? dices : C c Pro auditu, quia venit et tabescet omne cor, et dissolventur universæ manus, et infirmabitur comnis spiritus, et per cuncta genua fluent aquæ; cecce venit et flet, ait Dominus Deus. > Primum dixerat : « Vaticinare vel stilla ad austrum, africum et meridiem, et ad saltum meridianum. > Quod quia videbatur obscurum, et dicta prophetæ populus nesciebat, secundo ponitur manifestius, saltum meridianum esse Jerusalem, et omnes infructuosas arbores ad quarum radices securis posita sit, intelligi habitatores ejus gladiumque interpretari pro incendio. Tertio jubetur prophetæ ut tacentibus illis nec interrogantibus cur ista vaticinatus sit, faciat per quæ interrogetur, et respondeat quæ Dominus est locutus. Ingemisce, inquit, et ejula non levi voce nec dolore D moderato, sed in contritione lumborum, ut gemitus tnus ex imis visceribas et amaritudine animi proferatur. Et hoc facies coram eis, ut cum te interrogaverint cur tanto genitu conteraris, et quid tibi mali acciderit, ut sic ingemescas, tu eis meo sermone respondeas: Ideirco plango, et dolorem cordis mei dissimulare non valeo, quia auditus qui semper meis auribus insonuerat, opere completur, et venit imminens videlicet Babylonii furentis exercitus; qui cum venerit et vallaverit Jerusalem, tunc tabescet omne cor, et dissolventur universæ manus, ut occupante pavore mentes hominum, nullus audeat repugnare. usirmabitur enim omnium bellatorum spiritus, et

ut, timore cogente, artus et viscera dissolvantur et vesica humorem tenere non valeat, ita ut urina genua polluantur; naturale est enim ut timore cogente vesica laxetur, et adversus hominis voluntatem humor defluat. Quod quidem et in morborum magnitudine accidere solet, ut postquam vires defecerint ægrotantium, non solun: genua, sed et lectuli polluantur. Ecce, inquit, venit quod sæpe prædixi, et opere completur, ac flet, quod non ego, sed Dominus est locutus. Scio quemdam in contritione lumborum, et fluentibus aquis multa testimonia replicasse, ut Prophetæ castitas impleretur, et amaritudo animi et dolor mentis internus, quod aquæ seminum genua polluant, sed hæc expositio ad præsentem non per-

e Et factus est sermo Domini ad me, dicens : Fili c hominis, propheta et dices : Hac dicit Dominus · Deus: Loquere, gladius, gladius exacutus est, et lic matus, ut cædat victimas, exacutus est, et ut splendeat limatus est, qui moves sceptrum filii mei, « succidisti omne lignum. Et dedi eum ad levigandum e ut teneatur manu. Iste exacutus est gladius, et iste c limatus est, ut sit in manu interficientis; clama et c ulula, fili hominis, quia hic factus est in populo meo. « Ilic in cunctis ducibus Israel, qui fugerant gladio « traditi sunt cum populo meo. Idcirco plaude super femur, quia probatus est, et hoc, cum sceptrum subverterit et non erit, dicit Dominus Deus. Tu ergo, fili c hominis, propheta, et percute manu ad manum, et duplicetur gladius ac triplicetur gladius interfectorum : hic est gladius occisionis magnæ, qui obstupescere eos facit et corde tabescere, et multic plicat ruinas. In omnibus portis eorum dedi cone turbationem gladii acuti et limati ad fulgendum, c amicti ad cædem. Exacuere, vade ad dexteram sive ad sinistram quocunque taciei tuæ est appetitus, c quin et ego plaudam manu ad manum, et impleho c indignationem meam, ego Dominus locutus sum, » etc. Multum est si utramque ponam editionem, et librorum extenditur longitudo, maxime ubi aut nulla aut parva distantia est, ponam igitur nonnulla quæ discrepant pro eo quod nos diximus: Qui moves sceptrum filii mei, succidisti omne lignum. > Illi transtulerunt, c Interfice, contemne, repelle omne lignum. > Rursum ubi nos diximus, « Qui fugerant gladio traditi sunt, > et illi et alii transtulerunt, c hospites mei sive habitatores. > Et ubi nos diximus : · Plaude super femur, > illi posuerunt, · Percute manu. > Et ubi transtulimus : « Et hoc cum sceptrum subverterit, illorum habet editio, e tribus repulsa est. > Loquitur autem ad gladium Nabuchodonosor, ut veniat contra Jerusalem, et exacuatur atque limetur, multos enim esse cædendos, et ad ipsum apostropham facit: Tu es qui moves atque subvertis sceptrum filii mei, imperium videlicet populi Israel, et omne lignum succidis, universam populi multitudinem. Dedi, inquit, istum gladium ut teneatur manu Nabuchodonosor et sit in manu viri robustissimi.

Domini sustinebo quoniam peccavi ei : > promittatur ei restitutio in antiquum statum. Sed tamen quoniam comparatione scelerum ejus justificata est, Sodoma et Samaria quarum altera a dextris, altera a sinistris est, primum restituitur conversio, sive captivitas'Sodomæ, ut interpretatus est Aquila. Secundo captivitas Samariæ, ut idem Aquila et Symmachus transtulerunt. Et novissima restituitur Jerusalem, quæ majore fuerat iniquitate depressa, et peccatrices sorores collatione sui justas esse monstraverat. Cui enim dubium, quin inter tres peccatores imo impios, gentilem, hæreticum, ecclesiasticum, multo majoribus pœnis dignus sit, qui majoris fuerit dignitatis? · Potentes enim, ut diximus, potenter tormenta patientur. > Qui autem minimus fuerit, R dignus est misericordia. « Et servus, qui scit voluntatem domini sui, et non facit eam, vapulabit muliis. . Unde et Petrus : . Tempus, inquit, est ut incipiat judicium de domo Domini (I Petr. 1V). > Et in hoc eodem Propheta præcipitur secures habentibus: (a sanctis meis incipite. ) Ut extrema Jerusalem sororibus ante conversis et restitutis in pristinum statum, portet ignominiam suam, et confundatur et erubescat super his quæ peccaverat, et in omnibus consoletur sorores suas, dum graviora sustinet. Vel certe ideo confundatur et erubescat. quia Deum ad iracundiam provocaverit. Ex quo perspicaum non esse naturalem iram Dei, sed nostris vitiis clementissimum et mansuetissimum Deum, ad iracundlam provocari, dicente Apostolo: C · An divitias bonitatis ejus et sustentationis et patientiæ contemnis, ignorans quia bouitas Dei ad pænitentiam te provocat? Secundum duritiam autem tuam et impænitens cor thesaurizas tibi iram (Rom. 11), quam Deus naturaliter non habet. Unde et in alio loco scriptum est : « Et misisti iram tuam, quæ devoravit eos quasi stipulam (Exod. xv). Quod enim conjunctum est, et in uno corpore copulatum mitti non potest, sed illud quod extra corpus est, verbi gratia, lancea, telum, sagitta, gladius. Legimus et in Evangelio tolerabilius fore, terræ Sodomorum in die judicii, quam ei quæ apostolos non receperit.

Et soror tua Sodoma et filiæ ejus revertentur c ad antiquitatem suam, et Samaria et filiæ ejus re-« vertentur ad antiquitatem suam. Et tu et filiæ tnæ D neres, et prohiberes pedem tuum. Nunc autem rerevertimini ad antiquitatem vestram. Judæi inter cæteras fabulas, ut interminabiles genealogias et deliramenta, quæ fingunt etiam hoc somniant in adventu Christi sui, quem nos scimus Antichristum, et in mille annorum regno Sodomam restituendam in antiquum statum : ita ut sit, quasi paradisus Dei, et quasi terra Ægypti, et Samariam pristinam recipere felicitatem, ut de Assyriis revertantur in terram Judæam. Legimus enim decem tribus captas a Phul et Salmanasar et Teglathphalasar regibus Assyriorum, et usque hodie ibi esse captivas. Jerusalem quoque tunc esse fabricandam et omnes filias

dicio libenter excepit atque portavit, dicens : « Iram A ejus. Urbes videlicet et viculos et castella, quæ sub ipsius futura sunt potestate florituras, ut prius florucrunt. Et ipsam Jerusalem auro et argento, et pretiosis lapidibus extruendam : de qua et Isaias vaticinatur : « Constituam judices tuos sicut prius et consiliarios tuos sicut a principio. Et post hæc vocaberis civitas justitiæ, mater civitatum, sidelis Sion (Isa. 1). . Et nostra loquitur Apocalypsis (Apoc. xxi). Et David canit : c Bene fac, Domine, in bona voluntate Sion, ut ædificentur muri Jerusalem (Psal. L). > Et in alio loco : « Ædificabuntur civitates Judæ, et inhabitabunt, et commorabuntur ibi, et semen eorum in æternum dirigetur (Psal. ci ). > Nos autem horum perfectam scientiam Dei judicio relinquentes, imo liquido confidentes, post secundum adventum Domini Salvatoris nihil humile, nihil futurum esse terrenum, sed regna cœlestia, quæ primum in Evangelio promittantur, hoc dicimus quod in Ecclesiæ statu cuncta completa sint, et quotidie compleantur. Sodoma revertitur in antiquum statum, quando naturæ suæ reddita gentilis prius et justa anima intelligit Creatorem. Samaria recipit antiquam beatitudinem hæreticorum errore contempto, et juncta doctrinæ et sidei Christianæ. Cumque illæ reversæ fuerint, et Jerusalem visio pacis. quæ interpretatur Ecclesia, revertetur in pristinum statum. De qua scriptum est : « Factus est in pace locus ejus (Psal. Lxxv). > Et: ( Jerusalem , quaædificatur ut civitas, enjus participatio ejus iu i 🚐 ipsum (Psal. cxx1). > Et in Apostolo : c Quæ autema sursum est, Jerusalem libera est, quæ est mater nostra (Galat. 1v). > Et in eodem : c Accessistis ac Sion montem, et ad civitatem Dei viventis Jerusa lem cœlestem, et millia angelorum frequentiunca (Hebr. xII). > Et revertetur cum filiabus suis, gaze in toto orbe dispersæ sunt. De quo plenius in Isaise explanationibus disseruimus .

Non fuit autem Sodoma soror tua audita in ore e tuo in die superbiæ tuæ, antequam revelareture « malitia tua, sicut hoc tempore in opprobrium 13c liarum Syriæ, et cunctarum in circuitu tuo filiarum · Palæstinarum, quæ ambiunt te per gyrum. Scelus tuum et ignominiam tuam tu portasti, ait Dominus Deus. > Quia igitur vicisti in scelere sororem tuam, nec ejus exemplo territa es, ne similia sustivelata est ignominia tua, Dei ausculta sententiam, vel porta juxta Septuaginta : vel portasti juxta Aquilam et Theodotionem : vel portatura es juxta Symmachum, scelus et ignominiam tuam. Ut postquam pœnas pro socrilegio sustinueris, veniam non ex pacto tuo, sed ex mea clementia consequaris. Syria Hebræo sermone dicitur Aram, quæ interpretatur sublimitas. Et juxta explanationem illius loci isiz prophetæ, in quo Aram et Ephraim consentiunt contra Judam et Jerusalem, ethnicorum arguta sapientia, et quæ sibi sublimitatem scientiæ repremittat, juncta malitiæ hæreticorum impugnat Jo-

· Hieronymum audi loquentem, quem describit Rabanus.

internecionis que accidit regi Assyrio, quando cen- A « aufer cidarim, tolle coronam, » subjunxit, « neque tum octoginta quinque millia una nocte sunt cæsa, formidabit ad partem dexteram declinare, et ire contra munitissimam Hierusalem, sed stabit in ipso compito, et ritu gentis suæ oraculum consulet, ut mittat sagittas in pharetram, et commisceat eas inscriptas sive signatas nominibus singulorum, ut videat cujus sagitta exeat, et quam prius civitatem debeat oppugnare. Hanc autem Græci βελομαντίαν sive ραβδομαντίαν nominant. Interrogavit igitur idola, exta consuluit. Ad dexteram facta est divinatio ejus, ut pergeret contra Jerusalem et oppugnaret cam, aggeres comportaret, arietes poneret, ædificaret munitiones, urbemque concluderet. Et in cæde aperiret os suum, et fremitum exsultantis et ululantis exercitus concitaret. Hoc, inquit, faciens videbitur habita- B munda. ) Quæ munda oblatio sine sanguine hircotoribus Jerusalem oraculum frustra consulere, et quasi sabbatorum otium tenere, ludere videlicet et nihil operis perpetrare. Rex autem Babylonis non in sua fortitudine, sed in iniquitate populi confisurus est, qua eos scit offendisse Deum, et peccata patrum novis cumulasse delictis, et prævaricationes eorum omnibus patuisse, et idcirco non dubitavit de victoria, quia confidet de iniquitate Jerusalem. Hæc juxta Hebraicum, a quo LXX non tam sensu quam verbis in plerisque discordant.

« Tu autem, profane, impie dux Israel, enjus venit dies in tempore iniquitatis præfinita, hæc dicit Dominus Deus : Aufer cidarim, tolle coronam, o nonne hæc est quæ humilem sublevabit, et sublic mem humiliabit? Iniquitatem, iniquitatem, iniqui- C c num stultorum et fabricantium corruptionem. Ignis c tatem ponam cam, et hoc non fiet donec veniat c cujus est judicium et tradam ei. > Post urbis Jerusalem subversionem et captivitatem populi ad ducem Israel sermo dirigitur, quem nemini dubium est significari Sedeciam in quo regum Israel de stirpe David imperium finitum est. Venit, inquit, tibi dies, quæ longo tempore præfinita est in te, et propter te sacerdotium et regnum interiit populi Judæorum. Cidaris enim insigne pontificis est: corona, hoc est diadema, regis indicium, nonne hæc est cidaris et hæc corona, quæ nihil fecit judicio, sed ad imitationem regis Babylonii, quos volebat exaltabat, et quos volebat humiliabat? Propterea non semel, nec juxta LXX bis, sed tertio iniquitatem ponam tibi in perpetuum, que non statim tibi reputata est, sed donec D veniat Christus enjus est judicium, et tradat ei Pater regnum et sacerdotium, vel ecclesiam de gentibus congregatam: Non enim Pater judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio (Joan. v). > Et in alio loco: c Deus, ait, judicium tuum regi da, et justitiam Ruam filio regis (Psal. LXXI). > Iste est cui repositum est imperium et sacerdotium sempiternum. De quo Loquebatur et Jacob : « Non deficiet princeps ex Juda, Exeque dux de femoribus ejus, donec veniat cui re-Positum est, et ipse erit exspectatio gentium (Gen. KLIX). In eo loco ubi nos interpretati sumus, ■ Nonne hæc est, » pulchre transtulit Symmachus. a neque hoc, neque illud. > Quia enim dixerat,

hoc, neque illud est, > id est, regnum cessabit et sacerdotium. Unde qui postea usque ad adventum Christi reges fuerunt pariter et sacerdotes. Quorum unus Hyrcanus Pontifex diadema capiti suo imposuit, frustra sibi et hoc et illud voluit vindicare, cuin regnum ei non deberetur post Sedeciam, sed illi cui repositum erat, et qui fuit exspectatio gentium, de quibus loquitur et Malachias : « Vos sacerdotes, qui contaminatis nomen meum (Malach. 1). > Et post paululum : « Non est voluntas mea in vobis, et victimas non suscipiam de manibus vestris. Ab ortu enim solis usque ad occasum magnum est nomen meum in gentibus, et in omni loco sacrificatur, et offertur nomini meo oblatio rum, arietum atque taurorum in Christi completur adventu, quoniam venit desideratus gentibus et ortus est sol justitiæ, in cujus pennis est sanitas.

e Et tu, fili hominis, propheta et dic: Hæc dicit c Dominus Deus ad filios Ammon et ad opprobrium e eorum. Et dices, Mucro, mucro, evagina te ad occ cidendum; lima te, ut interficias et fulgeas. Cum c tibi viderentur vana et divinarentur mendacia, ut c dareris super colla vulneratorum impiorum, quoı rum venit dies in tempore iniquitatis præfinita. « Revertere ad vaginam tuam, in locum in quo creae tus es, in terra nativitatis tuæ judicabo te et effunc dam super te indignationem meam, in igne furoris e mei sufflabo in te, daboque te in manibus homic eris cibus, sanguis tuus erit in medio terræ, oblie vioni traderis, quia ego Dominus locutus sum. > Gladium regis Babylonis stetisse in capite duarum viarum, in compito dexteræ et sinistræ, quarum altera ducebat Jerusalem, altera ad Rabbath filiorum Ammon, et exisse sortem ut pergeret prius contra Jerusalem, supra legimus, quia expugnata et capta regnum quoque et sacerdotium ejus in æternum perisse prænuntiat. Residuum erat filiis Ammon, et ipse divisionis ordo poscebat, quid de sinistra via factum esset. Unde imperatur prophetæ nt loquatur ad filios Ammon et ad opprobrium eorum, quod et ipsi caviendi sint, et ad eumdem gladium sermonem dirigit. O mucro, mucro, qui paratus es ad cædem, qui limatus ut sulgeas et intersicias? Licet tibi idola responderint et vanum sit omne quod a dæmonibus respondetur, ut videlicet vulneratorum cervicibus immineres, et per te compleretur quod multo Dominus tempore fuerat comminatus, tamen expleto opere tuo, quod egisti contra filios Ammon, revertere ad vaginam tuam, id est in Babylonem, ad locum in quo factus es et creatus, ut in terra nativitatis tuæ judicem to et effundam super te indignationem meam, et Medorum atque Persarum virtute capiaris. Quod plenius in Isalæ volumine dicitar, in visione contra Babylonem: « Ecce ego suscitabo super eos Medos. » Et post paululum: Et crit Babylon illa gloriosa in regnis, inclyta in superbia Chaldworum, sicut subvertit Dei s

venit super domum Dei : haud dubium quin tem- A dirigere, et ab eo contra regem cui subditus erat plum significet, sive ut nunc Scriptura dicit, e ad Libanum > de quo loquitur Zacharias : « Aperi, Libane, portas tuas, et comedat ignis cedros tuos : ulula, abies, quia cecidit cedrus, quoniam magnifici vastati sunt. > Et crebro templum quod erat inclytum, atque sublime in Scripturis sanctis Li'anus appellatur (Zach. x1). c Tulitque medullam cedri et summitatem frondium ejus evellit. Et transportavit eam in terram Chanaan, in urbe negotiatorum posuit illam. > Pro negotiatoribus sive negotiationibus muratam transtulerunt LXX. Indicat autem Jechoniam regem Juda, quem cepit Nabuchodonosor cum matre sua et principibus populi, cunctisque opibus Jerusalem, et vasis templi, et transtulit in Babylonem, quæ est in terra Chanaan, ibique B socii huc iliucque dispersi sunt. Sicut in volumine consenuit. De cujus postea genere sicut Matthæi evangelistæ scriptura testatur, Dominus et Salvator noster natus est, per Salathiel et Zorobabel. Qui pro tulit de semente ejusdem terræ, id est, de stirpe regia, Mathaniam patruum Jechonia, c jus vertit nomen, et vocavit eum Sedeclam, et posuit regem in Jerusalem, multisque præfecit populis, et tamen in superficie posuit illum, nec potestatem ejus alta imperii radice sirmavit, sed posuit eum ut respiceretur et sub potestate esset Babylonia, sive humili statura, respicientibus ramis ejus ad eam : ut præesset quidem populis Judæorum, sed respiceret ad Bahylonii jubentis imperium. Hoc est enim quod Scriptura dicit, chumili statura, respicientibus ramis ejus ad eam, > subauditur aquilam. Quod apertius vertere LXX: « Ortumque est quod plantatum fuerat. Et factum est in vineam insirmam, et parvulam, ut tantum apparerent rami ejus. . Ut videretur quidem habere regnum, sed ipsum regnum ejus humile atque infirmum Babylonii principis regeretur arbitrio. Hoc interim de præsenti capitulo cui subnectamus et reliqua.

· Et facta est aquila altera grandis magnis alis multisque plumis. Et ecce vinea ista, quasi mite tens radices suas ad eam, palmites suos extendit c ad illam, ut irrigaret eam de areolis germinis sui. In terra bona super aquas multas plantavit eam, ut faciat frondes et portet fructum, et sit in vineam grandem. Dic: Hæc dicit Dominus Deus. D rimam Regum prolem a regni sui culmine capti-· Ergone prosperabitur? Nonne radices ejus evellet et fructum ejus distringet, et siccabit omnes pal-· mites germinis ejus, et arescet, et non in brachio · grandi neque in populis multis ut evelleret eam • radicitus? Ecce plantata est : Ergone prosperabi-• tur? Nonne cum tetigerit eam ventus urens siccabitur, et in areis germinis sui arescet? > etc. Aquila secunda, id est, altera, et ipsa magna plena plumis, multorumque unguium propter rapacitatem et vastationem gentium plurimarum, rex Ægypti est Pharao. Et ecce vinea ista subauditur rex Sedecias, qui a Nabuchodonosor in Jerusalem fuerat constitutus. « Coepit, inquit, mittere propagines suas ad cam, , id est, ad regem Ægyptiorum legatos

auxilium postulare. Hoc est enim quod Scriptura nunc dicit : ut irrigaret eam de areolis germinis sui. Quæ in terra bona a Nabuchodonosor plantata erat, ut faceret frondes, et afferret frucium, et cresceret in vineam latiorem. Propterea juhetur prophetæ ut loquatur ad vineam, quæ a Nabuchodonosor plantata fuerat, et ramos suos ad aquilam Ægyptiam miserat. « Numquid prosperabitur, quia hoc facere conata est, et non statim omnes propagines ejus et palmites siccabuntur? e Et non, inquit, in brachio grandi, neque in populo multo. > Fugiens enim Sedecias et regis Ægyptii auxilio destitutus, a ducibus Nabuchodonosor in desertis Iliericuntis comprehensus est, et cuncti ejus Regum, et in Paralipomenon, et Jeremiæ scriptum est. (Greg., lib. xxx1 Moral., cap. 47.) In Scriptura sacra vocabulo aquilæ aliquando maligni spiritus raptores animarum, aliquan lo præsentis sæculi potestates; aliquando vero vel subtilissimæ sanctorum intelligentiæ, vel incarnatus Dominus ima celeriter transvolans, et mox summa repetens designatur. Aquilarum nomine insidiatores spiritus esprimuntur, Jeremia attestante, qui ait : « Velociores fuerunt persecutores nostri aquilis cœli. > Persecutores enim nostri aquilis cœli velociores sunt, cum tanta contra nos maligni homines faciunt, ut ipsas eti un aerias potestates inventionibus malitiæ præire videantur. Aquilæ vocabulo potestas terrena sguratur. Unde per Ezechielem prophetam dicitur: · Aquila grandis magnarum alarum, longo membrorum ductu, plena plumis, et varietate, venit ad Libanum, et tulit medullam cedri, et summitatem frosdium ejus evulsit. . Qua videlicet aquila quis alius, quam Nabuchodonosor rex Babyloniæ designatur, quæ pro immensitate exercitus magnarum alarum pro diuturnitate temporum longo membrorum ducte, pro multis vero divitiis, plena plumis, pro innumera autem terrenæ gloriæ compositione, plena varietate describitur: « Quæ venit ad Libanum, et tulit medullam cedri, et summitatem frondium ejus evulsit; quia Judææ celsitudinem petens, nobilitatem remi ejus, quasi medullam cedri abstulit. Et dum teservando sustulit, quasi summitatem frondium evalsit. Aquilæ vocabulo, vel suhtilis sanctorum intelligestia, vel volatus Dominicæ ascensionis exprimitar. Unde idem Propheta dum sub animalium specie evangelistas quatuor se vidisse describeret, in eis sibi hominis, leonis, bovis, et aquilæ faciem apparaisse testatur. Quartum procul dubio Joannem per aquilam signans, qui volando terram deseruit, quia per subtilem intelligentiam interna mysteria Verbum videndo penetravit. Cui nimirum Propheticz sertentiæ ipse quoque Joannes in revelatione sua de semetipso non dissonat, dicens: « Animal priona simile leoni, secundum simile vitulo, tertium animal habens faciem, quasi hominis, quartum animal

nationes, et ventilem in acrem quasi inutiles paleas A sermone atque cloquio susceperunt, ut quod mente hue illucque rapiendas. Tantæque clementiæ sum, ut sævitia mea vertatur in misericordiam. Omnia enim faciam ut deficiat immunditia tua a te, et recipias pristinam puritatem, quam cum receperis, possidebo te in conspectu omnium gentium, ut cum a me possessa fueris, tunc intelligas quod ipse sim Dominus.

• Et factum est verbum Domini ad me, dicens : e Fili bominis, versa est mihi domus Israel in scoe riam. Omnes isti æs et stannum et ferrum et plume bum in medio fornacis, scoria argenti facti sunt. · Propterea næc dicit Dominus Deus, eo quod versi · estis omnes in scoriam, idcirco ecce ego congree gabo vos in medio Jerusalem congregatione are genti et æris et ferri et stanni, et plumbi in me-« flandum, sic congregabo in furore meo et in ira e mea, et requiescam, et conflabo vos, et succendam • vos in igne furoris mei, et conflabimini in medio e ejus, ut conflatur argentum in medio fornacis, sic e eritis in medio ejus. Et scietis quia ego Dominus cffuderim indignationem meam super vos. > Porro scoria, sordes et purgamenta metallorum sonat. Et consequenter captivitate vicina, imo imminente urbis excidio, ignis adhibetur, ut sub translatione conflationis purum argentum remaneat, quod ære, stanno, ferro, plumboque mistum fuerat atque violatum. Quorum tria æs, stannum et plumbum, fusilis materiæ sunt, et igni solvuntur; ferrum vero inter incudem et malleum mollescit atque tenuatur, et di-Sicut igitur argentum, quod supradicta metalla violarunt, in fornacem mittetur, ut ablatis sordibus et adulterinis materiis purum remancat, ita, inquit, congregabo vos in medium Jerusalem et Babylonia obsidione circumdabo, ut succendam in vobis ignem ad conflandum. Quodque ibi facit flammarum ardor immensus, hic fames et pestilentia faciet, ut postquam congregavero vos atque succendero in igne furoris, tunc requiescam, et contentus dolorem pœnarum vestrarum ultione compescam. Et hoc totum faciam ut postquam effudero indignationem meam super vos, finis vestri cruciatus mei notitia sit. Et sciatis quia ego sum Dominus judex omnium et retributor. Quod autem dicatur esse conflator, et in multis quidem aliis locis, sed maxime in Malachia et Isaia legimus, quorum alter: « Ecce, inquit, Dominus egreditur quasi ignis conflatorii, et sicut herba lavantium, et sedebit conflans quasi aurum et argentum, et conflabit silios Levi. > Alter : « Et lavabit Dominus sordes filiorum et filiarum Sion, et sanguinem mundabit de medio eorum spiritu judicii et spiritu combustionis. Et puto illud sonare quod in psalmis dicitur: « Proba me, Domine, et tenta me; » post quod infertur, « Ure renes meos et cor meum, » ut universa lumborum noxii in me humoris pituita siccetur. Quod de Jerusalem intelleximus, intelligamus de animarum statu, quæ puræ a Deo conditæ sunt, aurumque in sensu atque sapientia, et argentum in

conceperint, verbis explicent. De argento legimus, c Eloquia Domini, eloquia casta, argentum igne examinatum, probatum terræ, purgatum septuplum; de auro similiter et argento sexagesimus septimus continet Psalmus in quo scriptum est : Si dormieritis inter medios cleros pennæ columbæ deargentatæ, et posteriora sive interiora dorsi ejus in virore aut pallore auri. Omnis enim gloria filiæ regis intrinsecus, quæ loquitur in Cantico canticorum : « Introduxit me rex in cubiculum suum. » Qui inter duo dormierit et requieverit testamenta, statim assumpsit pennas columbæ deargentatæ aurique in cordis thesauro fulgore radiabit. Ad hunc sensum reor et illa esse referenda quod pece dium fornacis, nt succendam in ea ignem ad con- B catoribus et qui meruerunt offensam Dei, cœlum æneum, terra sit serrea, et maxime terra Ægypti de qua eduxit Dominus Israel, quasi de fornace ferrea. In Zacharia quoque iniquitas sedet super talentum plumbi. Et in Exodi cantico dicitur, « Demersi sunt quasi plumbum in aqua violentissima. > Gravi enim peccatorum pondere premebantur et loqui poterant, « Quasi onus grave gravatæ sunt super me. » Quo:nodo autem auri speciem adulterina æris similitudo mentitur, sic argenti candorem stannum simulat, quod simplex et rusticus non facile dignoscit. Et sæpe accidit ut aurum et argentum hæretica pravitate commistum, igne Spiritus sancti et Domini judicio separetur, et purum aurum remaneat, et argentum, de quo dicit propheta : « Dedi eis aurum et argentum, versas accipit formas, prout voluntas artisicis suerit. C ipsi autem secerunt ex eis Baal. > Cui simile est . Eduxi cos in argento et auro, et non erat in tribubus eorum insirmus. Finisque pænarum omnium sit nosse quod ipse sit Dominus. (Greg. De Cur. pastor., c. 14.) c Omnes, inquit, isti sunt mihi, æs, stannum, et ferrum, et plumbum in medio fornacis. » Ac si aperte dicat: Purgare eos per ignem tribulationis volui, et argentum illos vel aurum fieri quæsivi, sed in for nace mihi in æs, stannum, ferrum et plumbum versi sunt, quia non ad virtutem, sed ad vitia etiam in tribulatione proruperunt. Æs quippe dum percutitur, amplius metallis cæteris sonitum reddit. Qui igitur in percussione positus erumpit ad sonitum murmurationis, in æs versus est in medio fornacis; stannum vero cum ex arte componitur, argenti speciem men-D titur. Qui ergo simulationis vitio non caret in tribulatione, stannum sactus est in sornace. Ferro autem utitur, qui vitæ proximi insidiatur. Ferrum itaque in fornace est qui nocendi malitiam non amittit in tribulatione. Plumbum quoque cæteris metallis est gravius. In fornace ergo plumbum invenitur, qui sic peccati sui pondere premitur, ut etiam in tribulatione positus, a terrenis desideriis non levetur. Hinc rursum scriptum est : ( Multo labore sudatum est, et non exivit de eo nimia rubigo ejus neque per ignem; > ignem quippe nobis tribulationis admovet, ut in nobis rubiginem vitiorum purget, sed nec per ignem rubiginem amittimus, quando et inter flagella vitio non caremus. Hinc propheta dicit : « Fruminus locutus sum, etc. Sententia sæcularis

. . . . dolus an virtus, quis in hoste requirat?

Quam solent nobis opponere, qui dicunt hostes fraude decipiendos. Cui ut acquiescamus, multo pejus fecit Sedecias. Non enim hostem decepit, sed amicum, cui fœlere Domini fuerat copulatus. Ergo quandiu [Al. add., non] jures et pactum [Al. add., nonl in eas sub nomine Dei, prudentiæ est et fortitudinis vel decipere, vel superare adversarium utcunque potueris. Cum autem te constrinxeris juramento, nequaquam adversarius, sed amicus est, qui tibi credidit, et sub occasione jusjurandi, id est, Dei nuncupatione deceptus est. Propterea Scriptura nunc dicit: duramentum quod sprevit, et sædus, quod præ-B varicatus est, ponam in caput ejus. . Ac ne putaremus ju**ramentum et fœ**dus, et pactum, regis esse Babylonii vel Sedeciæ, qui fecerat, sequitur : « In prævaricatione qua despexit me. > Ergo qui contemnit juramentum, illum despicit, per quem juravit. Illique facit injuriam cujus nomini credidit adversarius. Propter quam causam cexpandam, inquit, super eum rete meum, et comprehendetur sagena mea. Et adducam cum in Babylonem, et judicabo eum illic. : Quidquid igitur contra Sedeciam fecit Nabuchodonosor, non suis fecit viribus, sed ira Dei, in cujus nomine fuerat perjuratus. Secundum anagogen, licet violenta videatur interpretatio, hoc sciendum, quod quomodo cætera animantia, et ad bonam et ad malam partem referri solent : ita et de aquila et de leone. C In bonam partem dicitur, c Catulus leonis Juda. In contrariam: Adversarius noster diabolus, quasi leo rugiens circuit (I Petr. v). Et illud in psalmo: c Insidiatur in abscondito sicut leo in cubili suo, etc. (Psal. x). > In bonam partem, de aquila dicitur, quod justus dives effectus faciat sibi alas sicut aquilæ ut possit reverti in domum præcessoris sui. Et in Isaia scriptum est (Isa. xL), quod justi pennas afferant sicut aquilæ, currant et non lassentur, ambulent et non esurieut. Recte autem ille qui dixerat : « For:itudine faciam et sapientia intelligentiæ auferam terminos gentium, et vires corum deprædabor. Et commovebo civitates, quæ habitantur, et orbem terrarum universam apprehendam manu, quasi nidum, et sicut confracta ova, » nunc sub persona aquilæ describitur, quod nequaquam velit de Libano, qui interpretatur candor, et refertur ad thymiama, paryula atque humilia virgulta perstringere, sed summitates cedrorum. Et de principibus ac stirpe regia, juxta illud Habacuc : « Escæ ejus electæ (Habac. 1).» Ponitque testamentum cum his quos ceperit, ut regi Babylonio colla submittant, et impleant illud quod Apostolus loquitur : « Quos tradidi Satanæ, ut discant non blasphemare (I Tim. 1). > Et in alio loco: « Quos tradidi in interitum carnis ut spiritus salvus flat (I Cor. v). > Non debemus ergo si forsitan ob aliquod peccatum de congregatione fratrum et de domo Dei ejicimur reluctari, sed æquo animo latam

e ventum dispergentur. Et scietis quia ego Do- A in nos ferre sententiam, et dicere cum Propheta: c Iram Domini sustinebo, qui peccavi ei, donec justificet causam meam, etc. Et frequenter evenit ut alteri subditi ad alterum transeamus, qui no-Lis suum repromittat auxilium. Nec faciet in pristina sententia permanere, quod omni ratione vitandum est, ne siccentur palmites nostri et germina arescant, et contra pactum Dei facere credamur.

> e Hæc dicit Dominus : Et sumam ego de medulla cedri sublimis et ponam de vertice ramorum ejus; c tenerum distringam. Et plantabo super montem excelsum et eminentem; in monte sublimi Israel c plantabo illud; et erumpet in germen, et faciet fructum, et erit in cedrum magnam. Et habitabunt sub ca omnes volucres, universum volatile sub c umbra frondium ejus nidificabit. Et scient omnia c ligna regionis, quia ego Dominus humiliavi lignum sublime, et elevavi lignum humile, et siccavi lignum viride, et frondere feci lignum aridum. Ego Domie nus locutus sum et feci. > Verus Nabuchodonosor propterea sumit de medulla cedri sublimis de vertice ramorum ejus, ut sit regnum humile et non elevetur. Dominus autem Deus Pater omnipotens, qui locutus est ad Ezechiel, tollit de stirpe regia et de genere David, et plantat super montem excelsum et eminentem, qui loquitur in psalmo : « Ego autem constitutus sum rex ab eo super Sion montem sanctum ejus (Psal. 11). desecerat enim princeps de Juda, et dux de Israel, donec veniret cui repromissum est: c Et ipse crit exspectatio gentium (Genes. xLix). . Iste erupit in germen, et secit fructum, & cedros omnes sua sublimitate superavit : ita ut habitent sub eo omnes volucres cœli, et cuncia volstilia illius protegantur umbraculo. De quo dicit Habacuc : « Cornua in manibus ejus, ibi abscondita est fortitudo ejus. > Et qui congregare desiderat, e quasi gallina pullos suos, sub alas suas (Math. xxIII). > Ut omnia regionis ligna cognoscant quel ipse sit Dominus, τροπικώς de credentibus loquens. Iste est, qui Israel quondam sublime lignum busiliavit, et exaltavit humilem gentium populum, qui exsiccavit lignum viride Judæorum storens et germinans in lege et prophetis, et frondere fecit lignen aridum nationum, ut quod semper locutus est, opere compleret. Hoc idem significant Simeonis in Evapgelio verba, dicentis: « Ecce hic positus est in roinam, et resurrectionem multorum (Luc. 11). 1 granum sinapis, quod cum minimum sit omnibes seminibus, postquam creverit, avium hahitaculum est. Quidam aliter interpretantur, lignum sublime el humiliatum et humile exaltatum referentes ad passionem domini Salvatoris : « Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est æqualem se ess Deo, sed exinanivit se formam servi accipiens.) [1] post resurrectionem ipsum lignum postea sublimtum est, quod prius virens morte siccatum est, et postea reviviscens pristinum receperit virorem. Ati Judaice utrumque referent ad Israel, quod primo

cuncta faciebat, non divites, sed pauperes oppri- A stra sonat tabernaculum. Jerusalem vero Ooliba, hoc mens. De quibus scriptum est : c Paupertas non sustinet comminationem, et Redemptio animæ viri propriæ divitiæ (Prov. xIII). > Advenam quoque atque peregrinum, qui necdum civis ecclesiæ suæ fuerat effectus, sed tantum auditor, et habens initia fidei, opprimebant calumnia, ut postquam circuissent mare et aridam, facerent unum proselytum, facerent eum filium gehennæ. Inter tanta autem vitia et scelerum multitudinem, quæsivi de eis virum, qui iræ meæ posset resistere, et instar Moysi et Apron, et Samuelis igni meo, et incendio se opponere, et non potui reperire. Propterea totam super cos effudi indignationem meam et consumpsi cos, non absque mensura atque judicio, sed ut reddecata quæ secerant, auctoribus tribuens, vel certe in capita populi, ducis, principis ac Prophetarum, quorum nullus fuit qui irascenti Domino auderet resistere, et quorum causa terra squalida atque deserta imbrem Domini suscipere non meruit.

### CAPUT XXIII.

Sermo Domini contra Oollam et Oolibam sorores merei**rices, de immun**ditiis ipsarum : de ultione Dei in illas pro idolis.

Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili · bominis, duæ mulieres filiæ matris unius fuerunt, et fornicatæ sunt in Ægypto, in adolescentia sua · fornicatæ sunt, ibi subacta sunt ubera earum : et fractæ sunt mammæ pubertatis earum; nomina · bui eas et pepererunt filios et filias, et nomina earum Samaria Oolla, et Jerusalem Ooliba. Fore nicata est igitur super me Oolla, et insanivit ad camatores suos in Assyrios, qui appropinquabant « ei vestitos hyacinthinis, principes et magistratus, • juvenes cupidinis, universos equites ascensores equorum; et dedit fornicationes suas super eos, e electos filios Assyriorum universos, et in omnibus « super quos insanivit in immunditiis polluta est. · Insuper et fornicationes suas quas habuerat in « Ægypto non reliquit. Nam et illi dormierant cum ea in adolescentia ejus, et confregerant ubera pu-· bertatis illius, et effuderunt fornicationem suam • super illam. Propterea tradidi illam in manus amactorum suorum, in manus filiorum Assur, super quorum insanivit libidine. Ipsi discooperuerunt · ignominiam ejus, filios et filias illius tulerunt, et e ipsam occiderunt gladio. Et factæ sunt famosæ e mulieres, et judicia fecerunt in ea, etc. (Hieron.) Duodecim tribus Israel quæ fuerunt junctæ in Ægypto postea esse divisas in duas, et decem tribus appellatasque Judam et Israel Regum et Παραλιπό-Scriptura testatur. Judæ regnavit de stirpe David, Roboam filius Salomon in Jerusalem, ubi erat templum et sacerdotes, et magna pars tribus Levi. Decem autem tribus in Samaria Jeroboani filius Nabadi, de tribu Ephraim et Joseph, quarum Samaria nunc appellatur Oolla, quod in lingua no-

est tapernaculum meum in ea, siquidem et in decem tribubus erat tabernaculum, non Dei sed idolorum. Aureos enim Jeroboam ut populum averteret a cultu Dei, vitulos collocarat in Dan et Bethel. Dicamus ergo de singulis. Duæ istæ mulicres, Samaria et Je rusalem, filiæ fuerunt matris unius de Israel stirpe generatie, et fornicatæ sunt in Ægypto in adolescentia sua. Neque enim accepissent legem eductæ de Ægypto in monte Sina, prohibentem eos venerari idola nisi in Ægypto fuissent Ægyptia portenta veneratæ. Potest autem mater ambarum esse Cethæa, de qua supra legimus: ( Pater vester Amorrhæus, et mater vestra Cethæa ( Ezech. xvi). Sed et quando dicitur: ( Unusquisque abominationes Ægypti auferat rem vias corum in capita illorum, vel propria pec. B ab oculis suis, > hoc significat quod in Ægypto Israel idolis servierit, et ibi ceciderint, sive fracta sint ubera virginitatis ejus. Majorque Samaria dicitur et senior, vel propter multitudinem decem tribuum: vel quia post mortem Moysi de Ephraim tribu Jesu filius Nave populo præfuit. Unde et Jeroboam, qui scidit eas, a domo David fuisse legimus, et habuit eas Deus, sive factæ sunt ejus quando ingemuerunt ab operibus Ægypti, luto prius et lateri servientes, quæ postea illi silios et silias vel in solitudine, vel in repromissionis terra genuerunt. Primumque fornicata est Oolla, id est Samaria, super Deum, quando insanivit in Assyrios qui vestiti erant hyacinthinis. et non quoslibet de populo, sed duces et magistratus, nec ætate confectos, sed juvenes omnes, equites cearum Oolla major, et Ooliba soror ejus. Et ha- C electos, quorum secuta est idola, et a quibus contra jussionem Dei postulavit auxilium; qui venerunt et polluerunt eam, ut quidquid in adolescentia secerat in Ægypto, non relinqueret. Nam Ægyptii concubuerant cum ea in adolescentia ejus, quorum simulacra venerata est, ibique devirginata et confracta sunt ubera illius, et tanta fuit abundantia fornicationis, ut non fornicati cum ea, sed fornicationem suam super illam effudisse dicantur. Propterea tradita est ipsis amatoribus suis phul et Teglathphalassar et Salmanasar, in quorum insanivit libidinem, et ipsi discooperuerunt ignominiam ejus, τροπολογικώς, quasi nulieris meretricis. Revelatio autem urbis captivitas est, qui filios et filias carum duxere captivas, et ipsam gladio trucidarunt, ita ut in omnium mulierum exemplum jugulata sit, et in malain partem cunctarum sermone celebretur; qui judicia et ultiones fecerunt in ea, ut nihil in illa salutis relinquerent, sed usque hodie decem tribus captivitate teneantur in montibus urbibusque Medorum, ad quas translatæ sunt. Juxta ἀναγογήν in Osee propheta quid significet Joseph Ephraim Samaria, Jezrach et Israel, et quomodo contrariæ sint domui David et Jerusalem, quæ significat ecclesiam, plenius disseruimus: de quibus et septuagesimus septimus psalmus sonat : « Filii Ephraim intendentes et mittentes arcum, conversi sunt retrorsum in die belli. Et iterum : « Repulit tabernaculum Joseph, et elegit tribum Juda. . Elegit enim Deus domum con-

vanum laborant qui adificant cam. Nisi Dominus custo- A condita est cum Christo in Deo (Coloss. m), 🔾 🚓 dierit civitatem, frustra vigilant, qui custodiunt eam (Psal. cxxvi). > Adprobationem autem hujus rei, quod nequaquam primus pulsus cogitationis, imo parvus mentis instinctus puniatur a Deo, sed si quod mente conceperis opere consumes, illud de in Genesi proferendum est, Cham peccavit irridens nuditatem patris. Et sententiam non ipse, qui risit, sed filius ejus suscepit Chanaan : « Maledictus, ait, Chanaan; servus erit fratrum suorum (Gen. 1x). Duce enim justitia est, ut pater peccaverit, et in filium sententia proferatur? necnon quod in contrariam partem ponit Apostolus, salvam esse mulierem, si filii ejus permanserint in fide et sanctitate et pudicitia, videtur sententia justitiam non habere, ut si filii lioni fuerint et nepotes, salventur parentes. Quanti B quod vanus prius gentium populus desideret haenim parentes s neti sunt et malos habent filios? Et e contrario, parentes quanti peccatores justos et sanctos filios generant? Ergo secundum hunc sensum cuncta accipienda, quæ supra diximus. Peccata parentum atque generantium in ramis non in radice puniri. Iloc interim de Proverbio sive parabola dixisse sufficiat. Quod lex et prophetæ, hoc est, Exodus et Ezechiel, imo ipse Deus, qui et hic et ibi locutus est, nequaquam in sententiis discrepare videatur, aut hic corrigere, quod ibi maledixerit. Si quis autem vel meliorem vel alterum sensum potuerit reperire, qui contrariorum inter se testimoniorum scandalum tollat, illius magis acquiescendum senten-

 Vivo ego, dicit Dominus Deus, si erit vobis ul- C tra parabola hæc in proverbium in Israel; ecce comnes animæ meæ sunt, ut anima patris ita et c anima filii mea est : anima quæ peccaverit, ipsa morietur. Duid significet, Vivo ego, dicit Dominus, , et parabola vel proverbium, supra plenius diximus, quæ nequaquam dicetur in Israel sed in his, qui Dei notitiam non habent, nec possunt perspicere veritatem. (Omnes, inquit, animæ meæ sunt, , juxta creaturam, non juxta meritum. Ut Moyses appellatur homo Dei, de quo scriptum est: « Oratio Moysi hominis Dei. » Et Elias, qui ad quinquaginta militum principem loquebatur: « Si homo Dei ego sum, descendat ignis de cœlo super te et super quinquaginta viros (IV Reg. 1). Homo vero peccati, et filius iniquitatis, non vocatur homo Dei ; sicut servus et famulus Dei hi appellantur, de quibus dici non potest: ( Omnis qui facit peccatum, servus est peccati (Joan. viii). > Et iterum: A quo enim quis vincitur, ejus et servus est (Rom. vi). > Sicut peccata filiorum non nocent patribus, sic peccata patrum non redundant ad filios : c sed anima quæ peccaverit, ipsa morietur, > non abolitione substantiæ, sed ex ejus consortio qui dicit: Ego sum vita (Joan. xiv). Et alibi loquitur: · Omnis qui vivit et credit in me, non morietur in æternum (Joan. xr) > Et : (Amen, amen dico vobis, qui sermonem meuin servaverit, mortem non videbit in atternum (Joan. viii). . Vita enim nostra abs-

victuri sumus, quando Christus apparuerit vita mstra in gloria, et implebitur illud quod scriptum est: « Amen, amen dico vobis, qui sermonem meum audit, et credit ei qui me misit, habet vitam æternam, et in judicium non venit, sed transiet a morte in vitam (Joan. v). > Illud autem quod a Balaam dicitur : « Moriatur anima mea in animabus instorum (Num. xxIII), . hanc habet sensum, ut cupiat mori sæculo atque peccato, et vivere cum justorum acimis quorum vita Christus est, et possunt canere: · Placebo Domino in regione vivorum (Psal. CXIV), non est enim Deus mortuorum, sed viventium. Et si Balaam, ut verissimum est, in linguam nostram translatum, vanum populum sonat, perspicuum est. bere consortium cum animabus justorum, Abraham, Isaac et Jacob, qui recti et justi nuncapantur, unde et Geneseos liber ex corum vocabulo nomen accepit.

Et vir si fuerit justus, et secerit judicinm et c justitiam, in montibus non comederit, et oculos suos non levaverit ad idola domus Israel, et uxoe rem proximi sui non violaverit, et ad mulieren e menstruatam non accesserit, et hominem non constristaverit, pignus debitori reddiderit, per vim e nihil rapuerit, panem suum esurienti dederit, et e nudum operuerit vestimento, et ad usuram nou commodaverit, et amplius non acceperit, abiniquitate averterit manum suam, judicium verum · fecerit inter virum et virum, in præceptis meis c ambulaverit, et judicia mea custodierit, ut faciat e veritatem, hic justus est, vita vivet, dicit Dominus Deus. > Vultis, ait, scire hoc, quod dictum est, peccata patrum reddam in tertiam et quartam generationem, non id sonare, quod plerique æstimant, nec esse simile huic sententiæ, « patres comederunt uvam acerbam, et dentes filiorum obstupuerunt (Ezech. xviii), audite, quæ illaturus sum. St fuerit pater justus, qui hæc fecerit, et illa non fecerit, et habuerit filium pessimum qui, desertis virtutibus patris, se flagitiis mancipaverit, nonne et iste vita vivet, quia justus est, et ille morte morietur; quia omnia perpetrarit, quæ pater vitando D justus effectus est? Videamus catalogum virtatum patris, quæ mihi videntur in decem et septem partes dividi. Quarum primum est, fecisse judicium. Secundum, huic simile, judicio copulasse justitian. Tertium, non comedisse in montibus. Quartum, oculos non levare ad idola, sive ut Septuaginta. transtulerunt : ad cogitationes domus Israel. Quitum, uxorem proximi sui non violasse. Sexum menstruatæ uxoris vitasse complexus. Septimus hominem non contristasse, sive ut Septengints transtulerunt, oppressisse per potentiam. Octavis. pignus debitori reddidisse. Nonum, per vim nibil rapuisse, aut juxta Septuaginta rapinam non rapuisse. Decimum, panem suum esurienti dedisse. Undecimum, nudum operuisse vestimento. Duodecimum,

Ægyptum, et ea faciamus quæ in sæculo fecimus, A nudabunt, inquit, te vestimentis tuis, quibus te ornaantequam nomen fidei acciperemus?

Propterea, Ooliba, hæc dicit Dominus Deus: a Ecce ego suscitabo omnes amatores tuos contra te, e de quibus satiata est anima tua, et congregabo eos adversum te in circuitu: silios Babylonis, et unie versos Chaldæos, nobiles tyrannosque et principes. comnes filios Assyriorum, juvenes forma egregia, duces et magistratus, universos principes princi-· pum, et nominatos ascensores equorum. Et venient « super te instructi curru, et tota multitudo populo-« rum, lorica et clypeo et galea armabuntur contra te undique. Et daho coram eis judicium, et judicabunt e te judiciis suis. Et ponam zelum meum in te, quem exercent tecum in furore. Nasum tuum et aures tuas præcident, et quæ remanserint gladio B decore suo, sed erubescat in fæditate, quam maconcident. Ipsi filios tuos et filias tuas capient, et novissimum tuum devorabitur igui. Et denudabunt 4 to vestimentis tuis, et tollent vasa gloriæ tuæ. Et requiescere faciam scelus tuum de te, et fornicatioa nem tuam de terra Ægypti. Nec levabis oculos tuos ad eos, et Ægypti non recordaberis amplius. > Quia Egyptiarum carnium recordata es, et imitata turpitudinem gentis immundæ, quæ omnium bestiarum simulacra veneratur, propterea adducam contra te amatores tuos, quorum satiata complexu, recessisti ab corum fœdere, ut quantus prius amor fuerat, in tanta odia vertereris; filios, inquam, Babylonis, omnesque Chaldeos, nobiles, tyrannos, et principes. Omnes, inquit, Assyrios equites, et juvenes forma egregia, duces et magistratus sive tristatus, quos nos principes C principum interpretati sumus, de quibus et in Exodo (Cap. xv) legimus: Electos ascensores tristatas | τριστάτας |, pro quibus Latina simplicitas ι ternos statores i transtulit. Tristatæ autem nomen est apud Hebraeos secundi gradus, post regiam dignitatem. De quibus scriptum est: « Verumtamen, ad tres non pervenit (11 Reg. xxIII), » qui principes equitum peditumque erant, et tribunorum, quos nos magistratus utriusque militiæ et præfectos annonarii titali nominamus. Onnes, inquit, in curribus, et in equis, lorica armati, galea et clypeo, obsederunt te per circuitum, et dabo eis judicium, ut quos reliqueras, et quorum irritum seceras pactum, ab his judiceris. • Et judicabunt te judiciis suis, quasi adulteram. Et ponam, inquit, zelum meum in te, D quem exercent tecum in furore. > Zelus enjin meus est inter hostes fidei etiam non servatæ. « Nasum. inquit, toum, et aures tuas præcident,, quasi adulterze et deprehensæ in stupro, ut deformata plaeere desistas. Quomodo enim in facie omnis pulchritudo oris in narium decore consistit, et in aupibus e quibus in feminis uniones et margarita dependent, ita dignitas regis et judicum, quæ in ore auribusque signatur, corum gladio præcidetur. « Ipsi filios tuos et filias tuas capient. > Tuos, inquit, et tuas, non meos et meas, quia de adulterio generati sunt, et cætera vorabuntur incendio; et de-

· Hie multa desunt quæ requiras apud Hieronymum.

PATROL. CX.

veram, et vasis gloriæ tuæ, quæ tibi ad cæremenias templi aurea argenteaque concesseram, de quibus scriptum est: « Ego dedi eis aurum et argentum, et igsi secerunt ea Baal (Ose. 11). Hæc autem omnia faciam, ut perdita pulchritudine et vultu venesico deturpato, quiescat aliquando scelus tuum, et fornicatio, quam didicisti et exercuisti in Ægypto, ut postquani nasum auresque perdideris, nequaquam audeas oculos tuos levare ad Chaldæos, et amatoribus pristinis ostendere fæditatem tuam, nec recorderis amplius Ægyptiorum libidinis, quorum magnitudine carnium delectabaris. Quæ universa dicuntur sub translatione adulteræ et propter adulterium deturpatæ, ut nequaquam ultra glorietur in gnitudine meruit voluptatum. Quidquid de Jerusalem Tronixes dicitur, et ad animam referri potest, quæ virtutibus Dei juncta complexui, postea adulteravit in vitia, et recessit ab eo, et patefactis universis sceleribus ejus, denudata est atque turpata, et ostensa omnibus, ut a scelere suo aliquando desistat, nec glorietut in nominis dignitate, sed pro mali conscientia et recordatione Ægypti, oculos ultra ad ceelum non audeat tollere. Unde et nasus ei præciditur, et aures amputantur, quia odorem honæ fragrantiæ verterat in fetorem, et audierat judicium sanguinis, quod non solum de odore et auditu, sed de visu quoque intelligimus, quo, quia male fuerant abusi, Samson et Sedechias privantur (Judic. xv1). Surdum quoque Deus et mutum fecit, ne lingua eorum pertranseat usque ad terram: et tactus omnis auferetur in his qui vitam penitus perdiderunt. Et hæc sent, ut igni cuncta purgentur, et pereat Ægypti fornicatio, nec ultra oculos suos ad mala possit attollere.

· Quia hæc dicit Dominus Deus : Ecce ego tradam e te in manus corum, quos odisti, in manus de quibus satiata est anima tua. Et agent tecum in c odio, et tollent omnes labores tuos, et dimittent « te nudam, et ignominia plenam. Et revelabitur c ignominia fornicationum tuarum. Seelus tuum et c fornicationes tuæ fecerunt hæc tibi, quia fornicata es post gentes; inter quas polluta es in idol's e earum. In via sororis tuæ ambulasti. Et dabo cae licem ejus in manu tua. Hæc dicit Dominus · Deus: Calicem sororis tuæ bibes, profundum et latum. Eris in derisum et in subsannationem, quæ c es capacissima ebrietate, et dolore repleberis, et calicem mœroris in tristitia, calicem sororis tuæ Samariæ, et bibes illum, et epotabis usque · ad feces, et fragmenta ejus devorabis, et ubera c tua lacerabis, quia ego locutus sum, ait Dominus. · Propterea hæc dicit Dominus Deus: Quia oblita es e mei, et projecisti me post corpus tuum, tu « quoque porta scelus tuum et fornicationes tuas. » Prodest Jerusalem inimicitias habere contra Assyrios atque Chaldwos, et nequaquam Ægypti recordari, sed tradi eis in manus in puniendum, qui illan.

tore libros impiissimos περί 'Αρχῶν Romanis conci- A nant. Quod significat et Jacob dicens : « Bestia mala liaret auribus. Sequitur in loco septimo: « Et hominem non contristarit, > sive, ut Septuaginta transtulerunt, e non oppresserit per potentiam. Duo vitio atque peccato nescio quis alienus sit. Et Ægyptii opprimebant Hebræos per potentiam. Unde et Habacuc queritur, « quare impius opprimat justum (Habac. 1). . Atque utinam de solis his diceretur qui foris sunt, et non de his qui intus. Solent enim et principes ecclesiarum opprimere plebem per superbiam. De quibus scriptum est : ( Principem te constituerunt, ne eleveris; esto inter eos quasi unus ex ipsis (Eccli. xxxn). . Et Salvator præcepit: · Qui vult inter vos esse primus, sit omnium novissimus (Marc. 1x). Duod autem juxta Hebraicum dicitur : « Et hominem non contristaverit, » R apostolico congruit testimonio: « Nolite contristare Spiritum sanctum, qui habitat in vobis (Ephes. iv). > Et in Evangelio, quod juxta Hebræos Nazaræi legere consuerunt, inter maxima ponitur crimina, qui fratris sui spiritum contristaverit. Sin autem tristitia alterius interfecerit contristantem, quid de iniquitate et tyrannica mente dicendum est? Cui illud convenit : ( Quid gloriatur terra et cinis? ) (Eccli. x.) > Ut oblitus conditionis suæ quomodo plenus pituitis, felle, stercoribus, et post paululum vermibus exarandus, ponat in cœlum os suum, et lingua ejus pertranseat usque in terram, et dicat cum vero Nabuchodonosor: Ascendam in cœlum, super sidera cœli ponam thronum meum, ero similis Altissimo (Isa. xiv). > Octavum est : c Pignus C debitori reddiderit. 1 Non omni debitori, alioquin multis occasio recipiendorum pignorum fiet divitiarum materia. Sed ei debitori, de quo in lege scribitur, quod pauper sit, et proprium opposuerit vestimentum, et ante solis occasum operimentum recipere debeat, ne cruciatus frigore clamet ad Dominum, qui ultor est ejus injuriæ. Sin antem juxta ea, quæ sequuntur panem esurienti dare debemus, et nudum operire vestimento : quanto magis suum reddere, si tamen debitoris indubitata paupertas est? Possumus quoque pignus reddere debitori, quando ei, cui dilectione conjungimur, et qui nobis debet, mutuam charitatem reddimus pignus suum, nihil debiti ejus apud nos ultra retinentes. Nonum possidet locum : « Per vim nibil rapue. D rientium, qui omnino non dandus est his, qui marrit; > sive, juxta Septuaginta, c rapinam non rapuerit. > De raptoribus et Apostolus loquitur, quod inter cæteros peccatores, ne vescendum quidem cum hujuscomodi sit. Omnisque rapina mixta violentiae est, nisi enim vis fuerit illata, rapina non proficit. Est autem et sancta violentia rapinaque optabilis, de qua scribit et Evangelium : « A diebus Joannis Baptistæ regnum cœlorum vim patitur, et violenti diripiunt illud (Matth. x1). . De qua et Judas frater Jacobi loquitur : « Et alios quidem de igne rapientes, aliis autem miseremini in timore (Jud. 23). , E contrario adversariæ potestates, in perniciem corum, quos rapiuat, prædam rapere festi-

comedit eum, bestia mala rapuit Joseph (Gen. xxxvii). . Unde et oves Domini, quæ sequantur eum, non rapiuntur de manibus ejus. Et ipse dicit : · Pater quod dedit mihi, majus est omnibus, et nemo potest rapere de manu mea [Al., Patris mei] (Joan. x). > Ex hoc perspicitur una patris filiique potestas, virtus atque substantia; si enim de filii manu, quod dedit pater, nemo potest rapere, et hæc eaden in patris manu sunt quæ non rapiuntur ab eo, liquido comprobatur omnia patris et filii esse communia, et in filii manu tenere patrem sicut patris mans tenentur, quæ filii sunt. Decimum est : « Panem suum esurienti dederit; » per quod docemur eleemosynam non saturis faciendam, sed esurientibus : nec dandum panem his qui ructant plenitudine, sel his qui inanitate cruciantur. In pane autem omnis continetur cibus. Et significanter dicitur suun, ne de rapinis et usuris, et alieno malo quarsium panem vertamus in misericordiam. c Redemptio elim animæ viri propriæ divitiæ (Prov. x111). D Quod multos facere conspicimus clientes et pauperes et agricolas, ut taceam de militantium et judicum violentia, qui opprimunt per potentiam, vel furta committunt, ut de multis parva pauperibus tribuant, et in suis sceleribus glorientur. Publiceque diaconus in Ecclesia recitet offerentium nomina, quantum offere illa tantum ille pollicitus est. Placentque sibi ad plansum populi torquente eos conscientia. Damusque materiam miseris, ut gaudeant ad ea quæ tribuunt, et non lugeant ad ea quæ rapuerint. Melius autem est, ut intelligamus panem justi eum esse qui dicit: c Ego sum panis, qui de cœlo descendi (Joan. vi); et quem in oratione nobis tribui deprecamur, e panem nostrum substantivum, , sive superventurum e da nobis, » ut quem postea semper acceptari sa mus, in præsenti sæculo quotidie mereamur accipere. Hunc panem justus esurientibus tribuit, de quibes scriptum est: « Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam (Matth. v). > Qui quia justus est communen omnium panem suum facit proprium, qui desecerat in Judæa, propheta dicente : « Auseram ab eis fortitudinem, sive baculum panis (Ezech. 1v). . Hoc quod loquimur tamen si Christi sumus, imo qued propheta commemorat, panis credentium est, et estducaverunt et biberunt et saturati sunt, et incrassi calcitraverunt (Psal. LXXVII); > de quibes dicitar: « Vae qui saturati estis nunc, quia esurietis (Lac. vi), i ne evomant illum : dicente Salomone : ( Evmet enim, et contaminabit sermones tues best (Prov. xxiii). . Quod aliis verbis Salvator loquitar: « Ne detis sanctum canibus, neque mittatis margritas vestras ante porcos. > Undecimum possidet locum: « Et nudum opervit vestimento. » Qui serme juxta superioris versiculi explanationem duplicite disserendus est, ut et nudis tribuamus operimentum dicente Salvatore. C Nudus eram et operuistis se (Matth. xxv); > et nudis fide atque virtutibes tri-

Et in tantam exarsistis, o sorores pessimæ, insaniam voluptatum, ut armillas vestras et discriminalia imponeretis manibus, et capitibus amatorum vestrorum, sive vobis ipsis, ut plenæ ornatu turparemini. Quamobrem dixi ei vel Jerusalem, vel Samariæ, vel utrique: Sic trivistis frontem, ut nequaquam secreto polluamini, vel mariti, vel hominum vitetis aspectum, sed instar meretricum publice prostituamini, qui ingressi sunt ad vos, quasi ad meretrices, certatim vos polluere cupientes. Tradam igitur vos his ad puniendum, quibus ultro traditæ estis ad deturpandum. Justi enim viri sunt in eo quod adulteram et parricidam, me jubente, discruciant. Ilæc enim dicit Dominus Deus: Monitu vocis tuæ, congrega ad eas, o Propheta, multitudinem populorum, et primum diripiatur earum universa substantia, deinde lapidentur et consodiantur gladiis, et silii earum et siliæ trucidentur, et domus ardeant. Et hæc omnia fient, ut auferatur de terra impietas, et discant omnes mulieres, universæque provinciæ pænis earum similia devitare, ut postquam recepcritis quæ meremini, et portaveritis scelera idolorum vestrorum, tunc cognoscatis quod ego sim Dominus. Hæc autem omnia τροπειώς et sub typo adulterarum dicta sunt contra Samariam et Jerusalem, quod Assyriis traditæ atque Chaldæis, ductæ sint in captivitatem, et urbes earum incendio concremarint, interfecti sunt populi qui pro Deo dæmonum simulacra venerati sunt. Possunt hæc et post adventum Christi intelligi, quod viri justi de C populis nationum ipsi Samaritanos et Judæos comparatione sui judicent, et tradant eos ad devorandum. quibus Dominus dixerat : ( Relinquetur vobis domus vestra deserta (Matth. xxm). > Et e quando videritis circumdari ab exercitu Jerusalem, scitote quia appropinquat desolatio ejus. « Usque hodie enim adulteratse sunt, et totius orbis lapidibus opprimuntur. Quoniam miserunt nuutios ad eos qui erant procul, et dicere non poterant, « Ego Deus appropinquans, et nou de longe, dicit Dominus, » et præparaverunt se amatoribus suis dæmonibus, et omnem cultum atque ornatum, quem a Deo acceperant naturali bono, verterunt in cultum dæmonum. Et opera sua decoremque quem in armillis et diademate intelligimus, adulteris amatoribus præbuerunt, quorum D poena gentibus timorem, imo his qui ex gentibus crediderunt, ne similia patiantur, si ea fecerint quæ Samaria secit et Hierusalem; a quibus tunc auserentur impietates, cum receperint scelera sua, et velamen quod positum est ante vultum Moysi (Exod. axxiv) abstulerint ab oculis suis, ut cognoscant quod ipse sit Dominus Jesus Christus quem Dei Filium negaverunt (II Cor. 111).

### CAPUT XXIV.

Per ollam liquefactam probatur incendium Jerusalem: prædicat quoque populum interficiendum et captivandum per Nabuchodonosor.

e Et factum est verbum Domini ad me in anno

dine rusticorum et latronum habitum præferentes. A a nono, in mense decimo, decima die mensis, dicens : e Fili hominis, scribe tibi nomen diei hujus, in qua confirmatus est rex Babylonis adversum Jerusalem c hodie, et dices per proverbium ad domuni irritae tricem parabolam, et loqueris ad cos : Ilæc dicis Dominus Deus: Pone ollam, pone, inquam, et mitte c in eam aquam. Congere frusta ejus in eam, omnem e partem Lonam, semur et armum, electa et ossibus plena. Pinguissimum pecus assume, compone quoque strues ossium sub ea. Efferbuit coctio ejus. e et discocta sunt ossa illius in medio ejus, propterca · hæc dicit Dominus Deus: Yæ civitati sanguinum · Oolke, cujus rubigo in ea est, et rubigo ejus non e exivit de ea. Per partes et per partes suas ejice e eam. Non cecidit super eam sors. Sanguis ejus B e enim in medio ejus est, super limpidissimam pe-« tram effudit illum. Non effudit illum super terram cut possit operiri pulvere, ut superducerem indignameam, et vindicta ulciscerer. Dedi sanc tionem « guinem ejus super petram limpidissimam ne operiretur. Propterea hæc dicit Dominus Deus: Yæ civitati sanguinum, cujus ego grandem faciam pyram. Congere ossa, quæ igne succendam. Consumentur carnes, et concoquetur universa compositio, et ossa tabescent. Pone quoque eam super e prunas vacuam, ut incalescat et liquestat æs ejus, et confletur in medio inquinamentum ejus, et cone sumatur rubigo ejus. Multo labore sudatum est. et non exivit de ca nimia rubigo ejus, neque per c ignem. Immunditia tua exsecrabilis, quia emundare e te volui, et non es mundata a sordibus tuis. Sed · nec mundaberis prius, donec quiescere faciam a indignationem meam in te. Ego Dominus locutus « sum. Veniet et faciam, non transibo, nec parcam, e nec placabor. Juxta vias tuas, et juxta adinvenc tiones tuas judicavi te, dicit Dominus, , etc. Dicamus ergo de singulis : Nono anno captivitatis regis Joachim, quinto enim exorsus est prophetare, et decimo mense ejusdem noni anni, decima dio mensis decimi, factum est verbum Domini ad Ezechiel prophetam in Babylonis regionibus constitutam. Et dixit ei, Fili hominis, scribe tibi hanc eamdem diem, et scito quod rex Babylonis hodie in regione Judæa obsidione ceperit Jerusalem, et vallare eam exercitu. Et obsidionem istam per parabolam describe atque proverbium, quæ in præsenti loco metaphoram, translationemque significat. Pone. inquit, ollam æneam, id est lebetem, et mitte in eam aquam, et pinguissimorum animantium omne corpus in frusta concide, tam femur, quam crus et armum, carnesque diligenter ab ossibus separa. Et carnibus missis in lebetem ossa pone vel compone sub lebete, et fac strues et cumulos ossium, ut effervescat non semel, sed frequenter coctio lebetis, et discoquantur carnes intrinsecus, et ossa subter incendio concrementur. Vis autem, Propheta, scire quis sit iste lebes, vel quæ carnes, aut ossa? Loquere hæc, dicit Dominus, Væ civitati sanguinum, id est, Jerusalem, lebeti, cujus rubigo, id est, malitia

dicaverit, et filius ejus atque discipulus hæretico fuerit errore deceptus, vocabitur pestilens. De quo et in primo psalmo describitur: « Et in cathedra pestilentiæ non sedit; ) et in Proverbiis confidens et procax et superbus, pestilens appellatur. Iste effundit sanguinem deceptorum, et omnia in se peccata congeminat, comedens in montibus superbiæ, et ecclesiam proximi sui polluens, egenos et pauperes in scientia scripturarum contristans, opprimens atque'supplantans, rapinam rapiens, cos quos de ecclesia seduxerit. Pignus non reddens, quod a magistro acceperat, ut impleret quod scriptum est: Gratis accepistis, gratis date (Matth. x). > Et ad idola atque simulacra, quæ de suo corde finxit, levans oculos suos, cunctasque faciens abominationes, et dans ad B usuram pecuniam, ut errorem magistri discipulorum augeat diligentia, et repetens ab his, quibus tribuit amplius, quam dederat. Certe non poterit, sed in suo sanguine morietur.

Quod si genuerit filium, qui videns omnia pec-1 cata patris sui quæ fecit, timuerit et non fecerit, similiter super montes non consederit, et oculos e suos non levaverit ad idola domus Israel, et uxorem e proximi sui non violaverit, et virum non contristaverit, pignus non retinuerit, et rapinam non rapuerit, panem suum esurienti dederit, et nudum operuerit vestimento, a pauperis injuria averterit manum suam, usuram et superabundantiam non acceperit, judicia mea fecerit, in præceptis meis ambulaverit, hic non morietur in iniquitate patris C e sui, sed vita vivet. Pater ejus quia calumniatus est, e et vim fecit fratri et malum operatus est in medio e populi sui, hic mortuus est in iniquitate sua. (Hieron.) Nec, inquit, miremini, si justi viri filius declinans ad vitia atque peccata morte meriatur, cum e contrario filius peccatoris et impii si viderit perversitatem viarum patris sui, et converterit se, ut mala non faciat, et faciat bona, reus paternorum scelerum non teneatur. Quod et in nobis accipi potest, pro quibus in Psalmis dicitur: Audi, filia, et vide, et i::clina aurem tuam, et obliviscere populum tuum, et domum patris tui: et concupiscet rex decorem tuum (Psal. xLIV). > Et qui de gentium sumus stirpe generati, ut relinquamus parentum crimina, et fa- n que enim, in quo invenietur, in ec judicabitur. ciamus judicium et justitiam, et vivamus in ea. Repetit itaque, quæ supra latius prosecuti sumus, et ideo breviter cuncta percurrimus, ad illa quæ obscuriora et nova sunt transire cupientes.

· Et dicitis, Quare non portabit filius iniquitatem e patris? videlicet quia filius judicium et justitiam coperatus est, omnia præcepta mea custodivit, et c fecit illa, vita vivet. Anima quæ peccaverit ipsa e morietur, filius non portabit iniquitatem patris, et c pater iniquitatem filii. Justitia justi super eum erit, et impietas impii erit super illum. > Solvit quæstionem, quam e contrario poterat auditor opponere. Soletis, ait, dicere : quare filius justus non portabit iniquitatem patris? Ad quæ ipse respondet : Vide-

stus vir ecclesiasticus, si sidem evangelicam præ- A licet quia silius bene operatus est, et patris delicta non fecit. Justumque est ut quomodo peccator in suo scelere moritur, sic justus in suis vivat virtutibus. Et moriatur anima quæ peccaverit, et vivat quæ præcepta Dei custodierit.

c Sin autem impius egerit pœnitentiam ab omnibus e peccatis suis, quæ operatus est, et custodierit unie versa præcepta mea, et secerit judicium et justitiam, vita vivet, et non morietur. Omnium iniquitatum ejus, quas operatus e.t. non recordabor, in justitia sua quam operatus est vivet. > (Hieron.) In tantum, ait, peccata patrum ad filios non redundant, nec justum filium sceleratus prægravat pater, neque alii pro aliorum sceleribus puniuntur, ut ipse unus atque idem, qui prius impius fuit atque peccator, si postea egerit pœnitentiam, et ad meliora conversus pristina peccata deleverit, non judicetur vetustate peccati, sed in meum recipiatur gregem, innovatione virtutis. Simulque considerandum qualem impium et peccatorem suscipiat pænitentem. Si ab omnibus, inquit, peccatis suis, quæ operatus est, averterit se, et custodierit universa præcepta Domini. Quo scilicet omnia crimina derelinquat, et cunctas virtutes sequatur. Si omnia bona secerit, et cuncta deseruerit mala, et ego omnium iniquitatum ejus, quas operatus est obliviscar, e in justitia sua, quam operatus est vivet, > non tam mea, quam sua vivet justitia, licet justitiæ meæ sit bonis bona, et malis mala reddere.

« Numquid voluntatis mex est mors impii, dicit Dominus Deus, et non ut convertatur a viis suis, cet vivat? > (Hieron.) Ergo Domini voluntatis est omnes salvos fieri et ad notitiam veritatis venire. Ubicumque autem Dei videtur severa et truculenta sententia, non homines, sed peccata condemnat.

« Si autem averterit se justus a justitia sua et • fecerit iniquitatem secundum omnes abominationes e quas operari solet impius, numquid vivet? omnes e justitise ejus, quas fecerat non erunt in memoria, e in prævaricatione, qua prævaricatus est, et in e peccato suo, quo peccavit, in ipsis morietur.) (Hieron.) Sicut justum antea peccatorem non pragravant antiqua delicta, sic percatorem, qui prius justus suerit, non juvant veteres justitiæ: Unusquis-

e Et dixistis: Non est æqua via Domini. Audite c domus Israel: Numquid via mea non est æqua, es onon magis viæ vestræ pravæ sunt? > (Hieron.) Reddit causas, quare Domini justa sententia sit. Putatis me, ait, iniquum, ut peccata patrum reddam filiis, et aliis comedentilus uvam acerbam, aliorum dentes obstupescant? Ecce unusquisque in peccato suo moritur, et in sua justitia vivificatur, in utroque non præterita, sed præsentia judicantur. Quin potius vestra iniqua est sententia, qui putatis parabolam non esse parabolam, sed sic eam accipitis, quasi historiz veritatem, ut aliorum scelera in aliis punian-

« Cum enim averterit se justus a justitia sua, el

quam operatus est morietur. > (llieron.) Potest et hoc intelligi: justus prius populus Israel avertit se a justitia sua, quia justitiæ reliquit auctorem, et fecit iniquitatem, Filium Dei denegando, in peccato atque scelere quod operatus est morietur. Non in pluribus. sed in uno hæredem interficiens, ut perderet hæreditatem.

e Et cum averterit se impius ab impietate sua, quam operatus est, et secerit judicium atque juc stitiam, ipse animam suam vivificabit. Considerans cenim avertit se ab omnibus iniquitatibus suis, quas operatus est, vita vivet et non morietur. > E contrario, ait, populus gentium non habens notitiam Dei, et impius si se averterit ab impietate sua, quam prius operatus est in idololatria, et secerit ea quæ B Israeli lege præcepta sunt, ipse prius mortuus vivificabit animam suam, vidensque se interisse in iniquitatibus, quas operatus est, credet in eum qui dicit : « Ego sum via, et veritas et vita (Joan. xiv), » vita vivet et non morietur.

e Et dicunt filii Israel: Non est æqua via Domini. « Nunquid viæ meæ non sunt æquæ, domus Israel, et onon magis viæ vestræ pravæ?» Usque hodie blasphemant Israel Deum, cur populum suum reliquerit, et gentium adsumpserit multitudinem, quod arguit Dominus, quod via corum pravæ sint, Domini autem justa sententia, ut perditis colonis prioribus, alios in vineam suam mittat agricolas, quod intelligentes in Evangelii parabola dixere Jadæi, « Non erit istud. >

· Idcirco unumquemque juxta vias suas judicabo, domus Israel, ait Dominus Deus. Sive de gentium multitudine, sive de Israel populo sint, qui judicantur: ( Non est personarum acceptio apud Deum, ) sed unusquisque sua coronabitur fide, et impietate atque infidelitate damnabitur.

· Convertimini et agite pœnitentiam ab omnibus e iniquitatibus vestris, et non erit vobis in ruinam · iníquitas. Projicite a vobis omnes prævaricationes vestras in quibus prævaricati estis. Proprie ad Israel iste sermo dirigitur, ut agant pænitentiam, et relinquant iniquitates sive prævaricationes suas, quibus in Deum prævaricati sunt. Potest autem et ad utrumque populum intelligi, ut et Israel et gentium turba sua vitia derelinquens convertatur ad eum qui possit sanare contritiones ejus.

• Et facite vobis cor novum et spiritum novum. > Ut vetustatem litteræ deserentes, vivatis in novitate spiritus. Cor novum Israelis est credere in eum quem prius negaverat. Cor novum gentium, est idola derelinquere, et, mortuorum cultura contempta, credere in eum, qui est vita vientium. Et quare moriemini, domus Israel? Melius est, ut supra diximus, exhortationem hanc, in qua scriptum est: · Convertimini et agite pænitentiam, super persona accipere Judaorum, quos non vult mori, et quibus nunc loquitur : « Quare moriemini, domus Israel, » qui habetis patres Abraham, Isaac et Jacob, de

· secerit iniquitatem, morietur in eis. In iniquitate A quibus scriptum est : · Deus vivorum et non mortuorum. > Cur vestro vitio moriemini, qui patrum merito, et mea debetis vivere misericordia. Quia nolo mortem peccatoris, dicit Dominus Deus. Revertimini, et vivetis. > Nolo, inquit, vos mori, quos in salutem genui. Filios autem genui et exaltavi, ipsi autem spreverunt me. Revertimini ergo et vivite. Non dicitur, e Revertimini, > misi his qui prius cum Deo suerant, et postca ejus descruere comitatum. Et vivite per pænitentiam, qui estis mortui per peccatum. Igitur Israel, quia non revertitur ad pristinum statum, mortuus esse credendus est.

### CAPUT XIX.

De Joachim et Jechonia, et filio Joachim captivi; de

reliquiis Judæ, quod non habuerum regem. · Et tu assume planctum super principes Israel, et dices : Quare mater tua leæna inter leones cu- bavit? In medio leunculorum enutrivit catulos suos, e et eduxit unum de leunculis suis. Leo factus est et didicit capere prædam, hominemque comedere. « Et audierunt de eo gentes, et non absque vulneri-· bus ceperunt eum. Et adduxerunt eum in catenis in terram Ægypti. Quæ cum vidisset, quoniam in-· firmata est, et periit exspectatio ejus, tulit unum · de leunculis suis. Leonem constituit, qui incede-· bat inter leones. Et factus est leo, didicit prædam capere, et homines devorare. Didicit viduas facere et civitates eorum in desertum adducere, et deso-· lata est terra et plenitudo ejus a voce rugitus ile lius, convenerunt adversus eum gentes undique de c provinciis. Et expanderunt super eum rete suum, et vulneribus earum captus est, et miserunt eum in caveam, in catenis adduxerunt eum ad regem · Babylonis, miseruntque eum in carcerem, ne audiretur vox ejus ultra super montes Israel, etc. (H.) Dicemus captivitate vicina prophetam non tam futura vaticinari, quam narrare præterita. Post sextum enim Sedeciæ regis annum, siquidem statim in consequentibus legimus : « Et factum est, in anno septimo in quinto mense, decima mensis, assumitur planetus super principes vel principem Israel. > Et dicitur: « Quare mater tua leæna inter leones cubavit? > Planctus igitur super principes est, omnes videlicet, qui de Josiæ stirpe generati sunt. Mater principum Jerusalem leæna appellatur; quæ leunculos genuit et nutrivit, unumque de leunculis suis eduxit. Et secit leonem, Joachaz significans filium Josiæ, quem Nechao Pharao duxit in Ægyptum, et pro eo constituit Joachim. Quo mortuo Jechonias filius ejus rex constituitur, cum matre et optimatibus civitatis a Nabuchodonosor ductus est in Babylonein. De quo nascitur Salathiel pater Zorobabel, qui ex eq quod in Babylone natus est, nomen accepit. Perspicuumque est sub μεταφόρα leænæ et leunculorum et leonis, rursumque alterius leonis, illa describi quæ co tempore jam facta erant, quo hæc propheta dicebat. Postquam enim Jerusalem eduxit de stirpe regia Joachaz filium Josiæ, et constituit in regem, tam crudelis in brevi exstitit tempore. ut tropologice

sed tabescetis in iniquitatibus vestris, et unusquisque e gemet ad fratrem suum. Eritque Ezechiel vobis in oportentum. Juxta omnia quæ fecit facietis, cum venerit istud, et scietis quia ego Dominus Deus. Et tu, fili · hominis, ecce in die quo tollam ab eis fortitudinem eorum, et gaudium dignitatis, et desiderium oculorum e eorum super quo requiescunt animæ eorum; filios et e filias eorum in die illa cum venerit fugiens ad te, ut annuntiet tibi. In die, inquam, illa aperietur os tuum cum co qui fugit, et loqueris et non silebis ultra, crisque eis in portentum, et scietis quia ego Do-• minus. • (Hieron.) Supra ollæ lebetisque succensio obsidionem urbis ostenderat, nunc captam eam atque deletam, et omnem populum vel interfectum gladio, vel ductum in captivitatem, prophetalis sermo te- B malorum magnitudinem: non attoudebitis, nec mustatur. Et primum juxta consuetudinem nostram historiæ fundamenta jaciamus. « Fili, inquit, hominis, ecce auferam de conspectu oculorum tuorum, quidquid tibi desiderabile est, et auferam in plaga, > sive, ut Septuaginta verterunt, c in præparatione, ut videlicet præpares te ad ea nonfacienda, quæ solent in luctu fieri. • Non planges neque plorabis, nec fluentes lacrymæ , dolorem cordis ostendent, sed si forte nimio fueris mœrore superatus, tacitum habeto gemitum, nec prorumpas in verba. Mortuorum luctum non facies, vel, ut vertere Septuaginta, « gemitus sanguinis renum luctus est, » per quod ostendit uxorem cjus esse morituram. Statim enim sequitur: ( Et mortua est uxor mea vesperi, ) quod proprie ad conjunctionem renum pertinet. Nihil viro uxore bona amabilius, quæ a Deo homini providetur, et cui Domini lege conjungitur, et unum cum ea corpus efficitur. Quodque sequitur: · Corona tua circumligata sit tibi, et calceamenta tua erunt in pedibus tois, , hoc significat : Habebis comam quæ tondetur in luctu, et calceamenta in pedibus, quæ lugentes solent abjicere. Unde et David Absalon filium fugiens (II Reg. xv), et pœnitens super nece Uriæ, nudis pedibus, incedit. Aiunt Hebræi hucusque Babylonios magistros legis præcepta servantes, decalogum scriptum in membranulis circumdare capiti suo, et hæc esse quæ jubeantur ante oculos et in fronte pendere, ut semper videant quæ præcepta sunt. Et quia Ezechiel sacerdos erat, nequaquam eum dehere deponere coronam gloriationis, sed ligatam habere in capite. Hoc illi dixerint: nos autem juxta LXX coronam capillorum intelligamus cæsariem, licet et ipsorum interpretatio nequaquam vim Hebraici sermonis expresserit : « Nec amictu, inquit, ora velabis, nec cibos lugentium capies, , quæ solent in luctu fieri ut operiant vultum. Locutus sum, inquit, ad populum, quæ mihi Dominus imperat. c Et vesperi mortua est uxor mea, , oculorum desiderabile lumborumque et sanguinis luctus. Statinque die altera mane feci omnia quæ mihi fuerant imperata. Interrogavitque me populus cur contra morem omnium fecerim, causasque quærentibus tantæ patientiæ respondi: sermo Domini qui ad me factus est.

calceamenta in pedibus. Non plangetis neque flebitis, A ut ad populum Israel loquerer ista præcepit: c Ecce ego, id est, jam nunc polluam sanctuarium meum. ut incendatur templum, et cunctis alienigenis pateat et profanis, et in quo habebatis superbiam, hoc est considentiam et spem ac desiderium salutis vestræ, et ad cujus obsidionem vestræ animæ formidabant, silios quoque et silias quos vobis sames ac pestilentia reliquos fecerant, consumam gladio. Quidquid ego feci, hoc facietis vos. Quando consuetudo servatur in luctu, medius dolor est : quando autem tanta malorum incumbit necessitas, ut omni ploratu major sit unusquisque de sua nece sollicitus, ad aliorum, quamvis sint proximi, miserias non ingemiscit. Nihil, inquit, facietis quod solet in luctu fleri, sed urbe temploque succensis, stupebitis ad dis incedetis pedibus, non plangetis, nec amictu ora velabitis, nec cibos accipietis a consolantibus, sed tabescetis, et consumemini in iniquitatibus vestris. et vix liberum habebitis gemitum, ne offendatis victorum superbiam si publice flere videamini, ita ut Ezechiel propheta sit vobis in portentum, et omnia quæ ille in morte non fecit uxoris, vos in eversione urbis et templi non faciatis. Et adhuc apertius, o, inquit, fili hominis, in tempore quando alstulero ab eis fortitudinem eorum, templi, ut diximus, confidentiam, et gaudium dignitatis, et in quo spem solam habebant ac desiderium, in quo requiescebant animæ eorum. Insuper silios eorum et filias, subauditur ex superioribus, abstulero. Eo, inquit, tempore cum venerit ad te de Jerusalem fugiens, vel qui evaserit, dicens urbem esse subversam, tunc qui prius tacueras, et gemitum liberum non habebas, et tantæ eras patientiæ, ut in uxoris nece, et lumborum dolore lacrymam non emitteres, aperies os tuum et loqueris non ad eum qui venerit, sed cum eo, ut quæcunque tu ventura prædixeras, ille nuntiet etiam perfecta, et ultra non tacebis, sed argues cos, et dices cuncta illis merito provenisse. Ita ut sis illis in portentum, juxta illud quod in Zacharia scriptum est (Zach. 111), prophetas viros esse portendentes. Et Dominus alibi loquitur : « In manibus prophetarum assimilatus sum. . Hee juxta historiam dicta sint. (Maunus.) Veniamus ad anagogen, si tamen violenta visa nos fuerit cauti lectoris prudentia; Filium hominis dici Dominum Salvatorem nulli dubium qui extrema hora, hoc est, ad vesperam mundi hujus uxorem pristinam perdidit, nec flevit eam, nec amictu or velavit, nec recepit ullam hominum consolationem. Et hæc ventura prædixit mane, quæ completa sust vesperi. Et rursum mane in secundo adventu, facta probabit quæ ventura prædixerat; sanctuarium Jadæorum, et quod desiderabile habuerant in oculis. et super quo tremebant animæ eorum, esse polluta: filios quoque eorum, et filias Romano gladio corcidisse. Quod autem dicitur, c coronam habebitis in capitibus vestris, et calceamenta erunt in pedibus. ad illam partem referemus, quod nequaquam lugert

ra receperint veritatem, et Nazarzei quidam fuerint. Et unusquisque super fratre suo conatur, ita ut Ezechiel quem confortavit Deus r, sit eis in portentum ventura prænuntians. estquam subversa fuerit Jerusalem, templumsuccensum, et hoc totus mundus audierit, et rsio Israel quæ orbis terminos colit, tunc verba

ant, nec signa luctus assumere, postquam pro A Domini opere completa, habebunt libertatem, et polluto sanctuario ejus, lege completa vel destructa. secundum occidentem litteram, aperta sit Evangelii gloria, et cognoscat Israel quod ipse sit Dominns et Deus, qui hæc mane ventura prædixerit, et vesperi atque in consummatione mundi esse completa, suo probarit adventu.

# LIBER DECIMUS.

et finem ergo noni libri hujus operis, quem r explevimus, libet nos in initio decimi præfa- B Sermo Domini contra filios Ammon, et Moab, et Seyr, wlam beati Hieronymi ponere, quæ sic incipit: id aliis prosit in prophetas nostra dictatio, Dei ii est eorumque conscientiæ, qui, omissis declaonibus ac plausu et compositione verborum, int scire quid eorum sermo, vel narret præter-, vel præsens arguat, vel prædicat esse venturum, s interim primum prodest : dum enim hoc fas. et nihil aliud cogitamus, in modum furti mationes aggredimur, et dierum miserias nostudio compensamus. Pascitur animus et obliur sæculi calamitatum, quod in extremo fine positum congemiscit et parturit, donec qui tenet edio fiat, et pedes statuæ quondam ferrei frate digitorum fictilium conterantur. Cadit munquaquam cessat avaritia. Congregare festinant, rursum ah aliis occupentur. Aruerunt lacrymæ, s omnis ablata est. Multi qui petant, pauci qui ant. Nec erubescimus, paupertatem vili palliolo erentes, Crœsi opibus incubare, famemque et itum plurimorum nostris custodire thesauris, idum illum divitem purpuratum, qui ut aliud fecerit, neque enim rapinas ejus et iniquitates tura testatur (Luc. xvi), crudelitas ejus atque bia non habet modum: Lazaro ante fores jaatque semineci, ne ea quidem jussit dari quæ us projiciuntur. Quanti nunc Lazari jacent, et torum purpuræ diversis vestium coloribus protur, ne in usus quidem proprios vertentium quæ rdis abundantia os locutum sit, et paulo libequam humilitati nostræ convenit, dixerimus. ergo diximus, dolentes juxta finem temporum intem avaritiam plurimorum, qui non considequantum habeant, sed quantum eis desit, vo s omnia soli possidere. Unde mihi bonum vi ut cultoribus Christi sint mores sine avaritia, nti præsentibus. Bonum quidem mercimonium i ex perituris et præsentibus rebus præmia nobis aremus æterna et regna cœlestia. Cæterum in nielem liber, qui filiorum Ammon et gentium arum increpationem continet, et vaticinium rum, hoc habebit exordium.

### CAPUT XXV.

et contra Palæstinos, qui garisi sunt de ruina Jerusalem, et affixerunt filias Juda.

c Et factus est sermo Domini ad me dicens: Fili hominis, pone faciem tuam contra filios Ammon. e et prophetabis de els, et dices filiis Ammon. Audite e verbum Domini Dei: Hæc dicit Dominus Deus, pro eo e quod dixistis, Euge, euge super sanctuarium meum, e quia pollutum est, et super terram Israel, quia e desolata est, et super domuin Juda, quoniam ducti sunt in captivitatem. Idcirco ergo tradam te filiis corientalibus, in hæreditatem collocabunt caulas suas in te, et ponent in te tentoria sua. Ipsi comc edent fruges tuas, et ipsi bib nt lac tuum. Daboque c Rabba in habitaculum camelorum, et filios Ammon et cervix erecta non flectitur. Pereunt divitiæ, C « in cubile pecorum, et scietis quia ego Dominus, quia c bæc dicit Dominus Deus, pro eo quod plausisti « manu, et percussisti pede, et gavisa es ex toto af-· fectu super terram Israel, ideirco ego extendam manum meam super te, et tradam te in direptioc nem gentium, et interficiam te de populis, et perdam de terris, et conteram. Et scies quia ego Dominus. Dapta vel obsessa Jerusalem, et postquam venit in Babylonem qui potuerat evadere, et nuntiavit urbem jam jamque capiendam, vel cum templo esse subversam, juxta consuetudinem omnium prophetarum adversum cæteras in eircuitu nationes. quæ insultaverant ruinæ Jerusalem templique incendio, sermo convertitur prophetalis. Primumque contra filios Ammon qui habebant metropolim noıra conservant. Hæc, virgo Christi Eustochium, D mine Rabbath, quæ hodie a rege Ægypti Ptolomco cognomento Philadelpho qui Arabiam tenuit cum Judæa Philadelphia nuncupata est. c Fili, inquit, hominis, pone sive obfirma faciem tuam contra filios Ammon, , qui de Loth stirpe generati sunt, e et dices ad eos. Hæc dicit Dominus Deus, > non sunt enim prophetæ verba, sed Domini. De obfirmatione vultus, de quo jam in hoc codem propheta plenius disputavimus. · Pro en quod dixistis, Euge, euge, sive insultastis et gavisi estis, quia templum et sanctuarium meum hostium ingressione pollutum est, cet super terram Israel, quoniam desolata est, > et specialiter super domum Juda duarum tribuum, quæ nunc ductæ sunt in captivitatem, propterea et ego tradam te filiis Edom, quos Orientales interpre -

eremi vastitatem adjacere terræ Arabiæ, quia hahent camelorum greges oviumque et caprarum multitudines, et his opibus victitant; quod et terræ Israel in Judicum libro accidisse narrat historia, quando venerant Madianæi, et depastæ sunt usque Gazan omnes regiones eorum. Μεταφορικώς ergo per Madianæos Ismaelitas et Agarenos qui nunc Saraceni appellantur, assumentes sibi falso nomine Sarx, quo scilicet de ingenua et domina videantur esse generati, Scriptura significat, diciturque de rege Nabuchodonosor et omni ejus exercitu, quod veniat et capiat urbem Rabbath, quæ vel proprie hoc appellatur nomine vel ob magnitudinem: Rabbath enim maxima dicitur. Et ne dubitemus Nabuchodonosor subvertisse Arabiam, postquam capta est Jerusalem, B supra Scriptura testatur: « Et tu, fili hominis, pone tibi duas vias Ammon et Jerusalem, et veniat gladius regis Babylonis. > Et iterum : « In capite viæ civitatis conjiciet viam, ponens, ut veniat gladius ad Rabbath filiorum Ammon, et ad Judam in Hierusalem munitissimam. > Et rursum : « Hæc dicit Dominus Deus ad filios Ammon, et ad opprobrium eorum. Venient ergo filii Eden, et collocabunt caulas suas quasi pastores, figentque tentoria, ipsi vastabunt fruges tuas, et bibent lac et ubertatem terræ immissis gregibus camelorum et omnium populorum, ita ut sint filii Ammon in cubile pecorum, et ii:alorum necessitate intelligant quod ipse sit Dominus, qui et sutura prædixit, et ut sierent imperavit. Nec hoc sufficit filiis Ammon, ut insultarent et dicerent, C Euge, euge super templo et sanctuario Domini, quod pollutum erat diversarum introitu nationum, sed tanta fuit insultandi lascivia, ut cunctus simul populus manibus et pedibus concreparet, et ex toto cordis clamaret affectu, eo quod terra Israel esset desolata. Propterea non per angelos, neque per alia ministeria, sed ipse Dominus, extendens manum suam ad percutiendum, tradet cam in direptionem, nequaquam camelis et ovium gregibus, sed manifestius gentibus, ut de populorum numero penitus cradicetur, et percat et redigatur ad nihilum. Et postquam contrita fuerit, tunc intelligat quod ipse sit Dominus, qui cuncta dijudicet, et in omnes terras habeat potestatem. Possumus juxta tropologiam filios Ammon intelligere, qui de Loth in spelunca ge- D nerati sunt semine, et generati in ebrietate et incestu, omnes hæreticos, de quibus dicit et apostolus Joannes: « Ex nobis exierunt, sed non fuerunt ex nobis. Si enim fuissent ex nobis, permansissent utique nobiscum (I Joan. 11). > Isti de inclinatione orti sunt : hoc enim Loth in linguam nostram vertitur: « Quia omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt, non est qui faciat bonum, non est usque ad unum (Psal. xiii, 3). Adversum hos ponitur sive obfirmatur facies prophetalis, ut eos sua austeritate conterat. Et dicit cis: Quia insultastis Ecclesiæ meæ tempore persecutionis, diversorumque vitio, quod pollutum esset sanctuarium meum,

tati sumus. Nullique dubium est Madianitas et totam A sive corum vitio qui mihi servichant, sive hostium crudelitate qui meos persequebantur: terram quoque Israel, sensus videntes Deum, esse desolatam virtutum choro; et quoniam filii domus Juda, id est Dominum confitentis, in qua est vera fides et recta confessio, ducti sunt in captivitatem, et servire Domine desierunt, idcirco, omnis insultans, traderis Aliis Orientalibus qui de vero lumine sunt profecti, et traderis in hæreditatem, ut tu quoque discas Dominum consiteri. Et per translationem dicitur quod filii Orientis ponant super eos caulas suas, et figant tentoria, et bibant lac, et comedant fruges : et civitas quondam superbiæ flat in habitaculum camelorum qui possint, deposito onere peccatorum, intrare per foramen acus. Et in cubile pecorum que reguntur a pastore bono, ut cum hoc fecerint misti et traditi Orientis pastoribus intelligant quod ipse sit Dominus. Rursumque exprobrat eis quare insultaverunt nimio cordis affectu ruinis populi Dei, et terram Israel putaverunt omnino desertam, pro quo mereantur manum ulciscentis Dei: ut qui excesserant modum exsultationis et gaudii super ruina domus Judæ, nequaquam tradantur filiis Orientis, sed sint in direptionem cunctarum gentium, et interficiantur de populis, et pereant, et conterantur, et nequaquam de stirpe Abraham, sed de cunctis nationibus esse credendi sint; et tunc malorum cognoscant magnitudine et contritione sua, et interfectione populi, quod ipse sit Dominus. Quod generaliter de Ecclesia intelleximus, super unoquoque sanctorum intelligi potest: ad quorum ruinam gaudent sæculi homines et adversariæ potestates, si multi temporis perdiderint pudicitiam, dum mali consolationem suorum scelerum putant, si plures habeant consortes criminum atque supplicii, et hoc nemo fecit, nisi fuerit filius Animon, hoc est filius populi, qui in declinatione generatus est.

e Hac dicit Dominus Deus. Pro eo quod dixerunt « Moab et Seir, ecce sicut omnes gentes domus Juda. « Idcirco ecce ego aperiam humerum Moab de civic tatibus : de civitatibus, inquam, ejus inclytæ terræ e Bethiesimoth et Beelmeon et Cariathaim, filis · Orientis cum filiis Ammon. Et dabo eam in hæreditatem, ut non sit memoria ultra filiorum Ammon c in gentibus. Et in Moab faciam judicia, et scient quia ego Dominus. > (Hieron.) Ridiculam vero in hoc loco Hebræi narrant fabulam, postquam urbs aperta templumque reseratum est, filiique Ammon et Moab et Seir ingressi sunt templum videruntque Cherubim protegentia propitiatorium, dixerunt: Sicut cunctæ gentes colunt simulacra, ita et Juda habet sux religionis idola. Et ideirco, inquiunt, iratus est Dominus, et eos tradidit captivitati. Nos autem boc dicemus, quod et isti insultaverint domui Jude, quando a Chaldæis capta est, putantes sicut in cateris gentibus non ibi esse auxilium Dei, etiam regnum Judæ et Jerusalem Dei præsidio destitutum patuisse Bahyloniæ potestati. Ideirco non multo post tempore, sed inpræsentiarum Dominus comminatur se humerum, robur videlicet et fortitudinem Moab, de civi- A quidquid ad terrenam scientiam pertinet, et putatur tatibus ejus dissoluturum, sive aperturum, ut ad ipsos quoque Babylonius victor introeat, et civitates in Moab esse desistant, et in finibus ejus ac terminis urbes inclytæ destruantur, quarum ponit nomina Bethiesimoth, et Beelmeon, et Cariathaim, pro quibus nescio quid volentes, LXX interpretati sunt domum Beth Iasimuth, cum hoc vocabulum villam desertam significet. Beelmeon quoque usque hodie in Moab vicus sit maximus, quem illi verterunt super sontem, et Cariathaim civitatem maritimam; traditurque et ipsa cum siliis Ammon, siliis Orientis, Babyloniis videlicet, juxta illum sensum quem contra filios Ammon interpretati sumus. Et dabo, inquit, Moab in hæreditatem, ut quomodo filiorum Ammon non est memoria ultra in gentibus, sic et in Moab ultiones saciam B atque judicia, ut cognoscant quod ego sim Dominus, qui Judam tradidi pro peccato, et in silios Ammon, et in Moab ultor existam. Usque hodie Moab qui interpretatur ex patre, et Seir, qui in pilosum vertitur et hirsutum, despicit et contemnit domum Juda, in qua vera confessio est. Et putat tam facile eam posse subverti, quam cæterarum subvertuntur urbium munimenta. Unde Dominus comminatur aperturum se, sive dissoluturum omnem fortitudinem Moabitarum, ut civitates habere desistant, et nequaquam in dialectica arte confidere, sed cuncti illius termini quos pro illisione fluctuum vocant promontoria, destruantur. Et inclytæ atque electæ terræ Bethlesimoth, quæ interpretatur domus solitudinis atque deserta, et Beelmoon, quæ et ipsa vertitur C habens fontem, sive super fontem, et Cariathaim, quam Septuaginta civitatem maritimam transtulerunt, pereant, quamvis enim habeant robora pugnatorum, et inclyta pergant ad prælium arte pugnandi, et ex omni parte circumsepti muniti jue gradiantur, tamen inclyta eorum terra non est domus habitationis, sed domus solitudinis. Quodque se putant habere fontem scientiæ, et urbem maritimam quæ cunctas sustinere possit sæculi tempestates, patientiam sibi et fortitudinem promittentes, tamen illuc revertentur, ut ipsi tradantur filiis Orientis veri in Christo luminis, sicut traditi sunt filii Ammon qui sibi in hæretica multitudine confidebant. Et consideremus profectum, atque in ipsa comminatione clementiam Dei, ut tradantur cum filiis Ammon filii D Orientis in hæreditatem, et nequaquam hæresis ulla nominetur in gentibus, sed factis in Moab judiciis et ultionibus pro arrogantia rerum fine cognoscant Dominum esse qui cuncta dispenset. Ad approbandum autem quod Moab in præsenti loco super philosophorum intelligatur superbia, de quibus dicitur, Perdam sapientiam sapientium, et intelligentiam intelligentium reprobabo: pauca de prophetis exempla replicanda sunt. Amos loquitur: ( Hæc dicit Dominus super tribus impietatibus Moah, et super quatuor non aversabor eum, pro eo quod combussit ossa regis Idumææ, in cineres (Amos, 11). Vere enim Quidquid in sæculo dogmatum perversorum est,

esse robustum hoc dialectica arte subvertitur, et instar incendii in cincres favillasque dissolvitur, ut probetur nihili quid putabatur esse fortissimum. Sed et Isaias superbiam arguit Moab, dicens : « Audivimus contumeliam Moab, contumeliosus est nimis: superbiam ejus abstuli (1sa. xvi). > Jeremias quoque contra omnes vaticinans nationes proprie loquitur ad Moab : « Quoniam confidebas in munitionibus tuis (Jer. xLvm). > Et post paululum : c habebis fiduciam in gloria tua. > Et iterum : · Quomodo dicitis fortes sumus? > Ac deinde : Juxta est dies Moab ut veniat, et malitia ejus velox nimis. > Et manifestius : c Dicite quomodo contritus est baculus gloriosus, virga magnificentiæ. > Et iterum : « Contritum est cornu Moah. » Hæc autem dicuntur ut sub nomine Moah, stulta sæculi in cœlum se efferens superbia conteratur.

· Hæc dicit Dominus Deus: Pro eo quod fecit Idu-« mæa ultionem, ut se vindicaret de filiis Juda pecc cavitque delinquens, et vindictam expetivit de e eis. Ideirco hæc dicit Dominus Deus: Extendam e manum meam super Idumæam, et auferam de ea c hominem et jumentum. Et faciam eam desertam c ab austro. Et qui sunt in Dedan gladio cadent. Et dabo ultionem meam super ldumæam per manum e populi mei Israel. Et faciam in Edom juxta iram « meam et furorem meum, et scient indignationem meam, dicit Dominus Deus. > Supra duo proposuerunt, pro eo quod dixerunt Moab et Seir : et postea de Seir tacens, contra Moab tantum locutus est. Nunc reddit cæptum problema quid Seir, hoc est Idumæa, fecerit. Quod Esau, et Seir, et Edom, et Idumæa, et Duma, una gens appellentur, non ambiget qui scientiam habuerit Scripturarum. Et ut de cœteris prophetis taceam, Isaia, Jeremias, Amos, qui contra Idumæam, et Dumam, et Edom vaticinati sunt; Abdias propheta totam prophetiam contra hanc dirigit nationem, quem ut potuinus olim disseruimus. Arguitur igitur Seir, qui quia hispidus erat pilosi nomen accepit. Et Edom sanguinarius, qui ob lenticulæ rufæ coctionem primogenita perdidit, et ab edulio sortitus vocabulum est. Esau quoque facta interpretantur. Et hoc sciendum, quod in Hebræo nunquam scribatur Idumæa, sed semper Edom, quem Idumæa expressit Græca translatio. Nequaquam ergo Idumæa ut Moab locutus est, sed fecit ultionem de filiis Juda, peccavitque, sive memoriam pristini doloris tennit, ut ultionem de eis caperet, a quibus in utero supplantatus est, idcirco non per angelos, neque per alium quemlibet, sed ipse Dominus manum extendens super Idumæam, abstulit de ea hominem et jumentum, et civitates illius redegit in desertum, id est, Theman, quam nos in austrum vertimus. De qua et de alia urbe Dedan interfecti gladio cadent. Cumque illi se de Juda ulti fuerint, ego dabo ultionem super ldumæos per manum, sive in manu populi mei Israel, ut ab his opprimantur, in quos exercuere vindictam; qui facient in Edou.

meam explean, indignationem. Et per manus populi mei Israel mimicam gentem mea ira desæviat, et intelligant contra iniquam ultionem Idumææ meam justam fuisse vindictam, dicit Adonai Dominus. Secundum tropologiam hic mihi sensus videtur: Idumæa terrena appellatur, et carnea quæ consurgit contra spiritum, ut non faciamus ea quæ spiritus sunt, et animam in meditullio positam ad se retrahere festinat, vultque ultiones reddere quibus prius subdita fuerat filiis Juda, et recordatur doloris antiqui, quod non propriæ fuerit potestatis. Et ideo vindictam expetit de eis, qui recedentes a carne spiritum sequebantur. Propterea ipse Dominus filiorum Juda ultor existens, extendit manum super Idumæam, et aufert de ea hominem et jumentum. Quidquid vel B rationis videtur habere, vel simplicis fidei, ut eam redigat in solitudinem, et de Theman quæ interpretatur deficiens, et Dedan, que et ipsa cognationem sonat, omnes gladio interficit. Quem posuit in manu populi sui Israel, ut subvertatur Edom, et irani sentiat Domini ac furorem, et intelligat vindictam ejus ad hoc profecisse, ut serviat domui Judæ. Hoc est illud de quo et Apostolus disputat scribens : · Jacob dilexi, Esau autem odio habui (Rom. 1x). > Diligit autem Jacob, quia carneum atque terrenum supplantat et superat, et benedictiones illius meretur accipere. Primum enim juxta carnem, et postea juxta spiritum vivimus. Ante vitia, deinde virtutes quibus vitia subruuntur. Quia appositum cor hominis ad malitiam a pueritia, erroresque adolescentiæ C retas matura condemnat. Unde et David : c Delicta, inquit, juventutis et ignorantias meas ne memineris (Psal. xxiv). > Et tamen sciendum, quod Jacob primam accepit benedictionem, Esau secundam: et ad extremum dicitur de co : « Servus eris fratris tui (Gen. xxvii), ) et postquam spiritui caro subjecta fuerit, illique conjuncta, caro esse desistat, et Idumæa transeat in Judæam.

· Hæc dicit Dominus Deus : Pro eo quod fecerunt · Palæstini vindictam, et ulti se sunt toto animo e interficientes et implentes inimicitias veteres. · Propterea hæc dicit Dominus Deus: Ecce ego extendam manum meam super Palæstinos, et inc terficiam interfectores, et perdam reliquias mari- n c ea, et dabo cam in limpidissimam petram. Siccatimæ regionis, faciamque in eis ultiones magnas, arguens in furore. Et scient quia ego Dominus, cum dedero vindictam meam super eos. > Post filios Ammon Moab et Seir, qui ipsi sunt Idumæi, et per Loth et Esau populo Israel, et domui Judæ cognatione sociantur. Venit ad Philistiim, quos Septuaginta allophulous, id est, alienigenas transtulerunt, non generali nomine omnium gentium, quæ non sunt de genere Judæorum, sed speciali gentis suæ quæ nunc dicitur Palæstina mutata phe littera juxta Græcorum consuetudinem in  $\pi$ , sicut apud nos pro Hebraico phase Græcum et Latinum Pascha celebratur. Philistiim interpretantur cadentes poculo, qui et ipsi de aureo Babylonis calice inebriati sunt.

sive Idum:cam juxta iram et furorem meum, ut A Et saviunt, et toto animo insultant inimicitlarum contra Israel veterum recordantes, quibus a Dei popule divisi sunt. Cumque Dominus dicat : ( Mihi vindictam, ego retribuam, dicit Dominus, , ipsi se ulciscuntur interficientes et implentes antiqua odia: propter quæ extentam super se manum Domini sen. tient, qui interficiet interfectores. Pro quo Septuaginta nescio quid volentes, « Cretenses » interpretati sunt, cum et Aquila et Symmachus et Theodotio ipsum verbum Hebraicum, chorethim, vel interfecto. res vel interfectionem verterint, non solum in præsenti loco, sed etiam in Sophonia, ubi contra Palzstinos ista dicuntur (Soph. 11): « Gaza direpta erit, et Ascalon, in perditionem, et Azotus et Accaroa eradicabuntur. Væ habitatoribus funiculi maris, accolæ Cretarum. Verbum Domini super vos Chanaan terra alienigenarum. Et disperdam vos ex habitatione. Et erit Creta in pabulum pastorum, et cubili ovium. > Et hic enim cum Septuaginta Cretam verterint, cæteri translatores xáppor, id est, interfectionem vel perditionem interpretati sunt, de quo in supradicto propheta, Deo præstante quod nobis visum est diximus. Unde et duarum legionum David, quarum una appellabatur Phelethi, et altera Cerethi, ultima ab eo quod interficerent, atque jugularent, Choretim, hoc est interfectorum nomen accepit. Perditque Dominus omnes reliquias maritimæ regionis, quæ salsis tunditur fluctibus et vindictas non parvas, sed magnas faciet in furore, ut furor ejus sinem habeat misericordiæ. Et postquam ultiones fecerit arguens cum furore, tunc cognoscant Palæstini quod ipse sit Dominus.

## CAPUT XXVI.

Tyrus quia exsultavit super contritiones Jerusalen, prædicatur destruenda per Nabuchodonosor.

Et factum est in undecimo anno, prima mensis, c factus est sermo Domini ad me, dicens: Fili honianis, pro eo quod dixit Tyrus de Jerusalem, eug. confractæ sunt portæ populorum, couversa est at ine: implebor: deserta est, propterea hæc dicit · Dominus Deus : Ecce ego super te, Tyre, et ascerdere faciam ad te gentes multas, sicut ascendit e mare fluctuans, et dissipabunt muros Tyri. et dee struent turres ejus. Et radam pulverem ejus de c tio sagenarum erit in medio maris, quia ego lec cutus sum, ait Dominus Deus, et crit in direptioc nem gentibus. Filiæ quoque ejus quæ sunt in agro. e gladio interticientur. Et scient quia ego Dominus. > Consequenter prophetiæ ordo contexitur: Locutus erat contra filios Ammon et Moab et Seir, qui ipsi sunt Idumæi, et Philistiim qui sunt in littere, et in funiculo maris eumdem limitem tenent. Post Pakestinos enim, succedit Phænicis regio, cujus metropolis est civitas Tyrus, quæ appellatur Hebres Syroque sermone Sor. Et quia etiam ipsa gavisa est, et insultavit ac dixit, « Confractæ sunt portæ populorum; , ego portum tutissimum habeo, illaque subversa ad me omnis multitudo conversa est.

quæ illius regebatur arbitrio. Et quia illa deserta A e riet te pulvis corum, a sonita equitum, et rotarum cst, idcirco ego implebor, sive quæ plena fuit ante, redigetur in solitudinem. Igitur ista dixisti, et ruinis Jerusalem quæ Dei judicio propter peccata subversa est, insultasti. Propterea non per nuntios, nec per quoslibet alios, sed ego ipse ero adversum te, Tyre, et instar fluctuum maris ascendere faciam contra te Babylonios, cum plurimis nationibus, quarum oppugnatione muri tui, et turres destruentur, intantum ut usque ad solum concidant, et pulvis illius radatur, sive in partes varias ventiletur, et sic humiliabitur, ut petræ nitidissimæ comparetur; tantaque erit in urbe quondam frequentissima solitudo, ut sagenæ piscatorum expandantur, et siccentur in medio ejus. Ego enim locutus sum Dominus, cujus verba irrita esse non possunt. « Et B faciam ad te gentes multas, sicut ascendit mare tradam eam in direptionem gentibus. > Filiæ quoque ejus, quæ sunt in agro, sive in campo, hoc est in Phænicis littore, urbes et oppida, vici, atque castella, interficientur gladio. Μεταφορικώς qui filias appellavit, interfectionem ponit gladii, ut rerum fine cognoscant me esse Dominum, qui fieri ista præcepi. Potest juxta tropologiam, quæ Sor nomen Hebraicum vertitur in angustiam, oninis enim anima quæ perturbationibus occupata est, Sor appellari, quæ quando viderit pro suis vitiis atque peccatis Dei judicio subverti Jerusalem, in qua fuit templum et pacis visio, exsultat et ad se putat urbis quondam inclytæ imperium transferendum. Quod et in contrariis dogmatibus accipitur, et in hominibus sæculi, quando viderint hominem sanctum per negligentiam esse prolapsum, gaudent et exsultant, quasi aliorum ruina, sua resurrectio sit. Propterea Dominus comminatur, quod ipse contra eos hujuscemodi homines dimicet, et ascendere faciat contra eos instar marinorum fluctuum plurimas nationes, quæ destruant in eis quidquid munitissimum et firmom videtur, et ita omnia eorum argumenta subvertat, ut in pulverem redigantur. Sagenas quoque et retia quibus prius deceptam multitudinem piscabantur, cessare faciat, et in desertæ urbis solo expandi atque siccari ut pro illis alii subeant piscatores, quos Dominus ad piscandum misit. Sed et filias ejus quæ prius quasi in thalamo servabantur, et pro mysticis secretioribusque doctrinis, nulli facile credebantur processuras protrahendasque in publicum, et ecclesiastico mucrone truncandas, ut tunc intelligant quod ipse sit Dominus, qui et Hierusalem pro peccatis parumper reliquit, et Tyri pro insultatione cius et gaudio munimenta destruxit.

« Quia hæc dicit Dominus Deus: Ecce ego adducam e ad Tyrum Nabuchodonosor regem Babylonis ab e aquilone, regem regum cum equis et curribus et e capitibus, et cœtu populoque magno, filias tuas quæ e sunt in agra, gladio interficiet. Et circumdabit te munitionibus, et comportabit aggerem in gyro. Et e levabit contra te clypeum, et lanceas et arietes c temperabit in muros tuos, et turres tuas destruet c in armatura sua. Inundatione equorum ejus ope-

e et curruum movebuntur muri tui. Dum ingressus · fuerit portas tuas quasi per introitus urbis dissio patæ, ungulis equorum suorum conculcabit omnes e plateas tuas, populum tuum gladio cædet, et statu:e e tuze nobiles in terrain corruent. Vastabunt opes e tuas, diripient negotiationes, et muros tuos destruent, et domos tuas præclaras subvertent, et c lapides tuos et ligna tua, et pulverem tuum in medio aquarum ponent. Et quiescere faciam multi-« tudinem canticorum tuorum, et sonitus cytharae rum tuarum non audietur amplius. Et dabo te In limpidissimam petram, siccatio sagenarum eris, « nec ædificaberis ultra, quia ego locutus sum, dicit Dominus Deus. > Ergo quod dixerat ascendere fluctuans. Et eris Tyrus in direptionem gentibus: tunc ponit manifestius quod Nabuchodonosor regem Babylonis adducat Dominus ab aquilone, regem regum, cum equis et curribus, et cum infinita exercitus multitudine, qui prius subditas Tyro in littore civitates et castella subvertat, et postea obsideri faciat Tyrom valletque eam exercitu, et aggere, et munitionibus clypeisque et arietibus impugnet muros et destruat, et fanta sit multitudo equitum ejus, ut pulvere equitatus et sonitu ululantis exercitus. rotarumque strepitu, et equorum hinnitu, urbis fundamenta moveantur, et sic ingre:liatur civitatem dissipatis muris, quasi de campo securus ingrediens, tantaque securitas sit vincentis exercitus, ut plateas Tyri conculcent equorum ungulæ, et omnis populus in medio corruat civitatis, et statuæ quondam nobiles, sine universa substantia in terram corruat, nibilque pristinarum divitiarum in expugnata urbe servetur, sed cum muris domus quoque nobiles destruantur. Et tanta sit victorum sævitia, ut ligna et lapides qui residui incendio fuerint, in medium mare projiciantur. Et vel Nabuchodonosor vel ipse Dominus quiescere faciat universam urbis lætitiam, qua prius in canticis et psalteriis personabat. Et ad solum usque subversa sit siccatio sagenarum. Quod autem sequitur, « nec æilificaberis ultra, » videtur facere quæstionem quomodo non sit ædificata, quam hodie cernimus Phænicis nobilissimam et pulcherrimam civitatem; ex quo quidam volunt in ultimo tempore hæc Tyrum esse passuram, quæ postea non sit ædificanda. Sed quomodo Nabuchodonosor personam servare poterunt, præsertim cum legamus in consequentibus. Nabuchodonosor oppugnasse Tyrum, et laboris sui non accepisse mercedem, et propterea tradi ei Ægyptum, quia Dei sententiæ in Tyro oppugnatione servierit? Græcas et Phœnicum maximeque Nicolai Damasceni, et alias barbarorum aiunt se qui huc historiæ contradicunt legisse historias, et nihil super oppugnatione a Chaldais invenisse Tyriæ civitatis; cum probare possimus multa diei in Scripturis facta, quæ in Græcis voluminibus non inveniantur. Nec debere nos corum auctoritati acquiescere, quorum perfidiam

et mendacia detestamur. Potest ergo quod dicitur, A e habitas in mari, urbs inclyta, quæ fuisti fortis in onec ædificaberis ultra, sic accipi, quod nequaquam ultra sit regina populorum, nec proprium habcat imperium, quomodo habuit sub Hiran et cæteris regibus, sed vel Chaldeis, vel Macedonibus, vel Ptolomæis, et ad postremum Romanis regibus servitura sit. Nulli autem ambiguum juxta anagogen Na'uchodonosor regem Babylonis qui venit ab aquilone, diabolum intelligi; qui cum sit ventus durissimus, et sinister nomine dexter vocatur, præsumens sibi nominis dignitatem. Et est rex regum omniumque regnorum quæ ostendit Domino, dixitque ad eum: « flæc omnia mihi tradita sunt, quæ dabo tibi, si procidens adoraveris me (Matth. 1v). Iste habet equos et currus, de quibus scriptum est : « Fallax equus in salutem (Psal. xxxi). > Et : « Dormierunt B mas et incredibili varietate sulgentes abjicient a se, omnes qui ascenderunt equos (Psal. Lxxv). > Et in alio loco: « Equum et ascensorem projecit in mare (Exod. xv). > Iste filias Tyri, animas in angustia et in quodam peccatorum carcere positas interficit in agro campoque latissimo, et circumdat Tyrum munitionibus suis, ut clausam teneat, et nullus ex ca Babylonii regis evadere possit imperium. Destruit muros turresque subvertit, et quidquid forte habuit in dogmatibus, inundatione equorum ejus, et sonitu equitum rotarumque et curruum strepitu pertremiscet, et ingredietur portas ejus nullo prohibente, et plateas civitatis: « Quia lata et spatiosa via est quæ ducit ad mortem (Matth. vii); > equorum ejus calcabunt ungulæ, universamque substantiam, sive statuas nobiles quibus sibi imagines finxerant falsitatis. C de quibus scriptum est : c Domine, in civitate tua imaginem corum dissipabis (Psal. LXXII). > ad terram dejiciet. Et destructis muris, domus quoque nobiles subvertentur, quas sibi paraverat, et in quibus exsultabat : atque in tantam desolationem veniet, ut et lapides ejus et ligna quibus sedisicaverat muros et cœmenta construxerat, projiciant in profundum: canticaque ejus et musica, quibus sibi in sapientia hujus sæculi confidebat; et omnes cithararum sonus non audietur amplius, et piscatio ejus cessabit, et erit humilis ita ut sit siccatio sagenarum, et ultra non ædificetur, quia ad Domini sententiam tradita Nabuchodonosor omnino subversa est, juxta quod et Apostolus dicit: « Quos tradidi Satanæ ut discaut non blasphemare (I Tim. 1). Loca difficilia sunt, et prudens lector ac diligens debet ignoscere lahori meo; aut si melius quid potuerit invenire, et ego in ejus transibo sententiam, dummodo noverit veniam, quam mihi tribuet, se ab aliis accepturum.

· Hee dicit Dominus Deus Tyro: Nunquid non a c sonitu ruinæ tuæ, et gemitu interfectorum tuorum, cum occisi fuerint in medio tui, commovebuntur insulæ? Et descendent de sedibus suis omnes principes maris, et auferent exuvias tuas, et vestie menta sua varia abjicient, et induentur stupore. In terra sedebunt, et attoniti super repentino casu tuo admirabuntur, et assumentes super 4 te lamentum dicent tibi : Quomodo peristi quæ

e mari cum habitatoribus tuis, quos formidabant « universi? Nunc stupebunt naves in die pavoris tui, et turbabuntur insulæ in mari eo quod nullus e egrediatur ex te. . Primum ipsa historiæ verha pandamus brevissima, metaphorice sensum dictorum aperientes. « Hæc dicit Adonai Dominus Tyro.) quæ appellatur Sor. Nunquid in die ruinæ tuæ quando Nabuchodonosor oppugnante corrueris, et in gemitu vulneratorum sive interfectorum qui occisi fuerint in medio tui, non commovebuntur insulæ? et descendent omnes reges de sedibus sive soliis suis, et principes maris qui diversis imperant insulis, et auferant diademata de capitibus suis, omnem regnandi gloriam deponentes, et vestes pretiosissiet stuporis magnitudine vertentur in amentiam. atque humilitate dejecti, sedebunt in terra : et cum te viderint corruisse, sibi similia formidabunt : nihilque putabunt in terræ bonis esse perpetuum. Sed e contrario assument super te lamentum, et siebile canticum commemorabunt dicentes, quomodo peristi quæ habitabas in mari, urbs inclyta sive laudata? Tyrum enim fuisse insulam, et nullum bebuisse de terra introitum, in Græcis Latinisque et barbaris historiis legimus, sed postea a Nabuchodonosor rege Chaldæorum, vel, ut nonnulli aftirmant, ab Alexandro rege Macedonum jactos esse aggeres, et oppugnatione vineisque et arietibus locum præparatum, ac de insula factam esse peninsulam. Tu igitur, o Sor, id est, o Tyre, quæ quondam in cunctis fuisti fortissima insulis, sive in urbibus omnium voce laudata, cum habitatoribus tuis ques universi timebant, quomodo subito corruisti? « Nunc stupebunt, sive pavebunt super te insulæ. Et at melius habetur in Hebræo, « Naves in die pavoris et ruinæ tuæ, et turbabuntur insulæ in mari. . Unde consequentius est supra naves legere, ne secundo ponantur insulæ, eo quod nullus egrediatur ex k. sive, ut Septuaginta transtulerunt, in die egressionis tuæ, quando fueris ducta captiva. Hæc interio quasi quædam historiæ jacta sint fundamenta : nunc spiritale nitemur culmen imponere. Finge aliques diu servata pudicitia n ultis floruisse virtutibus, et postea in aliquo gravi mortalique peccato esse col-D lapsum; nonne ad sonitum ruinæ ejus, interfectsrumque virtutum omnes insulæ movebuntur, ki videlicet qui salsis amarisque hujus sæculi tundurtur fluctibus? et descendent de throno superbiz :== omnes qui in sæculi hujus salsugine principes videbantur, et humilitate dejecti auserent diademats de capitibus suis, quæ videbantur bonis operibus possidere, et vestimenta varia diversitate virtutum abjicient, et induentur stupore, sive timoris magnitudine quodammodo videbuntur insant. Sedebuntque humi et stupentes super repentino casa cias admirabuntur intantum, ut omnes assumant plasctum et lamentationem super eum qui corruit d dicant: Quomodo peristi qui prius salvus cras!

in mari hujus sæculi inter omnes inclytos putabaris, qui eras cunctorum opinione robustus? et habitatores tui, hoc est cognationes fortissimæ adversum omnia ignita diaboli jacula resistentes, quæ prius crant formidini omnibus adversariis, versæ sunt in stuporem. Sed et naves, omnes videlicet sancti, qui hujus sæculi fluctibus transeunt, obstupescunt cum te viderint concidisse, in die pavoris et ruinæ tuæ. Et turbabuntur insulæ, ne et ipsæ similia sustineant. Aliorum enim ruinæ exempla justorum sunt, dum omnes iufirmo et imbecilli statu fluctuantique vestigio in isto seculo commoramur. Et nunquam est nostra certa securaque victoria. Quando egredientur ex te qui prius steterant, vel in exitu tuo, in fine, et consummatione tua, non enim ex præter- B itis, sed ex præsentibus judicamur. Cavendumque est et semper timendum, ne veterem gloriam et solidam firmitatem unius horæ procella subvertat.

« Ouia hæc dicit Dominus Dens, cum dedero te e urbem desolatam sicut civitates quæ non habi-« tantur, et adduxero super te abyssum, et operue-« rint te aquæ multæ, et detraxero te cum his qui descendant in lacum ad populum sempiternum, et collocavero te in terra novissima, sicut solitue dines veteres cum his qui deducuntur in lacum e ut non habiteris. Porro cum dedero gloriam in e terra viventium, in nihilam redigam te, et non eris, et requisita non invenieris ultra in sempie ternum, dicit Dominus Deus. > Cum superioribus junge quæ dicta sunt, quando te dedero, o Tyre, nr. C bem in perpetuum desolutam, sieut civitates aliæ que omnino non habitantur, et adduxero super te abyssum, et operient te aquæ multæ, vel hostium infinitæ multitudines, vel certe qui ad insulam loquitur et ad urbem in insula constitutam τροπικώς adversariorum frequentiam abyssi fluctibus comparat. e Et detraxero te cum his qui descendunt in lacum s sive in foveam, ad eos qui in inferno sunt, de quibus et in psalmis legimus: « Introibunt in inferiora terræ, tradentur in manus gladii, partes vulpium erunt (Psal. LXII); > ad populum sempiternum « ubi est fletus oculorum et stridor dentium. > Et posuero te in terra novissima, in qua antiquus draco constitutus est. Et sicut veteres solitudines atque de- D uno sermone comprehendere, et longum faciam, et serta, ubi nulla bonorum recordatio, sed pœnæ erunt sempiternæ, neque te fecero suscitari in terra viventium, de qua scriptum est : « Beati mites, quomiam ipsi possidebunt terram (Matth. v). > Et in alio loco: « Piacebo Domino in regione vivorum (Psal. cxiv), tunc redigeris in nihili, sive peribis in æternum. Et ultra non eris, secundum illud quod in alio loco scriptum est : « Dimitte mihi ut refrigerer priusquam abeam, et amplius non ero (Psal. xxxvIII). Non quod esse desistat, qui in ponis est sempiternis. sed quod qui Deo non vivit, in Scripturis sanctis dicatur non subsistere. Unde et Esther contra idola loquens, one tradas, inquit, sceptrum tuum his qui Non sunt (Esther IV). > Utique erant quibus obse-

quomodo corruisti, qui tanto tempore steteras, qui A crat ne tradatur, sed Deo non crant, qui virtutibus, et viventi Deo esse cessarant. Et hoc notandum quod quæritur Tyrus ab co qui venit quærere, et salvum facere quod perierat. Et nonaginta novem ovibus in montibus derelictis, quærit unam erroneam ovem. Mulier quoque quæ unam drachmam perdiderat, quærit et invenit, et vicinas convocat ad lætitiæ societatem (Luc. xv). Sin autem requisita non invenitur Tyrus, non est quærentis vitium, sed ejus qui boni pastoris fugerit manum. Et ultra, inquit, non eris in sempiternum, sive ut in Hebraico lolam, et in Græco did scribitur, unum sæculum significat juxta illud Isaiæ, qui post septuaginta annos dicit Tyrum restituendam in integrum statum. Aiunt autem unum sæculum, id est, humanæ tempus ætatis septuaginta annorum numero supputari, Psalmista dicente: « Dies annorum nostrorum in ipsis septuaginta anni: sin autem in potentatibus octoginta anni, quidquid supra, labor et dolor est (Psal. LXXXIX). > Hic μεταφραστικώς breviter de Tyro diximus, quod et ad eos referri potest, qui in angustia hujus secculi constituti, deducuntur ad inferos, et operiuntur aliyssis, fluctibusque pænarum, et trahuntur ad inferiora terræ, et his copulantur qui in veteri solitudine surt, et deducuntur in lacum, sive in foveam sempiternam, ut ultra non habitentur a Spiritu sancto; de quibus scriptum est: Impius cum ceciderit in profundum, contemnit. Nec de cætero crunt in terra viventium, sed peribunt et redigentur ad nihili, et Deo esse cessabunt : quibus testimoniis abutuntur, qui dicunt impiorum et non peccatorum pœnas esse perpetuas qui quæsiti a Deo non sunt inventi, et in æterno esse cessarunt, quia suo vitio perdiderunt eum qui dicit : « Ego sum vita (Joan. xi, xiv).

### CAPUT XXVII.

De stetu et ruina Tyri, quæ comparatur navi. Terrarum negotiationes describuntur.

« Et factum est verbum Domini ad me, dicens : Tu ergo, fili hominis, assume super Tyrum lamentum, et dices Tyro quæ habitat in introitu maris : e negotiationi populorum ad insulas multas: Haco dicit Dominus Deus, etc. Si voluero totam prophetiam contra Tyrum, sive super lamentatione Tyri, sensum lectoris obscurum, dum omnia simul non potest mente retinere, præcipue in quibus ab Hebraico in hoc loco Septuaginta editio discrepat, hog est quod addiderint, quæve subtraxerint. Itaque nostra erimus interpretatione contenti, et sicubi dissonant ex latere copulabimus, perfectam omnium Deo sententiam relinquentes: et quid nobis videatur in singulis breviter admonebimus. Qui plangitur adhuc curæ est ei a quo plangitur : unde et Samuel flebat atque plangebat super Saul (1 Reg. xv). Et apostolus Paulus (II Cor. xii) lamentatur, et luget super his qui fornicati sunt, et non egerunt pœnitentiam. Et Jeremias lamentationes super eversione Jerusalem quatuor scribit alphabetis. Habitat

ris, vel quod prius insula fuit, vel quod portu tutissimo de alto venientes recipit naves. Et est negotiatio populorum ad insulas multas, sive de insulis multis. Quod quidem usque hodie perseverat, ut omnium in illa propemodum gentium exerceantur commercia. Coptam autem interpretationem sequentes quidquid de Tyro dicitur referamus ad angustias istius mundi, qui in maligno positus est, et variis perturbationibus quasi fluctibus eoarctatur atque percutitur. De hujuscemodi negotiatoribus et in psalmo mystico sermone narratur : « Qui descendunt mare in navibus, facientes operationes in aquis multis, ipsi viderunt opera Domini, et mirabilia ejus in profundo (Psal. cvi). >

in corde maris sita. > Primum crimen est Tyri si quid videtur habere boni, non Dei putare, sed suum, et omnem pulchritudinem, quæ illi de diversis venit regionibus, propriæ æstimare diligentiæ atque virtutis. Dixit enim, · Perfecti decoris ego sum, › sive ego mihi circumdedi decorem, cum sit in corde hoc est in medio maris sita, et quasi insula moveatur et Auctuet, et undarum illisionibus confringatur. Ouod autem cor maris medium significet, et ille propheticus sermo demonstrat : ( Propterea non timebimus cum turbata fuerit terra, et translati montes in cor maris : sonuerunt et turbatæ sunt agoæ corum (Psal. xLv). > Sed et Dominus noster in corde terræ, boc est in medio, et ad inferos dicitur descendisse. Vera autem et perfecta pulchritudo in nullo C hominum nisi in Christi corpore, quod interpretatur Ecclesia, et multorum sanctorum virtutibus congregatur. Unde et ipse loquitur ad sponsam : « Tota pulchra es, proxima mea, et macula non est in te (Cant. 1v). >

Finitimi tui qui te ædificaverunt impleverunt decorem tuum. Abietibus de Sanir exstruxerunt te cum omnibus tabulatis maris. Cedrum de Libano tulerunt ut facerent tibi malum. > 0 igitur. Tyre. quæ dixisti per superbiam, « Persecti decoris ego sum, sive ego decorem mihi circumdedi, cum sis sita in medio mari, audi quanta tihi Dei largitate collata sint. Finitimi et contermini tui, qui non de longinquis sed de vicinis sunt regionibus, ipsi imple verunt decorem tuum; et tu putas tuum esse quod D « sulis elisa facta sunt operimentum tuum. » Quis alienum est? Et loquitur quasi ad navem τροπικώς, urbis significans pulchritudinem, et rerum omnium abundantiam, ut postquam universam illius supel-.ectilem descripserit, malum, antennas, remos, vela, proram, carinam, sunes, opertoria, pelles, et cætera, quibus navium optime instructarum usus indiget. tunc tempestatem illi, et ventum austrum quo fluctus maximi commovebuntur, venire denuntiet, et eam subjacere naufragio; per quæ significat urbis Tyriæ eversionem a rege Nabuchodonosor, sive, ut multi putant, ab Alexandro rege Macedonum, qui sex mensibus ipsam urbem obsedisse et cepisse narratur postquam Darium vicit in Lycia. Juxta mysti-

ergo juxta litteram Tyrus sive Sor in introitu ma- A cos intellectus abietibus sive cedris de Sanir, navis Tyriæ tabulata cæduntur, quibus texitur atque compingitur, et cedro sive cyparisso de Libano malus ejus; abietibus propter levitatem juncturasque tabularum mollius invicem se tenentium atque mordentium, sive cedris, quod lignum imputribile est. De Sanir autem dicitur quod interpretatur via lucernæ, aut, ut nos verius arlitramur. Deus vigiliarum, eo quod omnis navis prosperitas et illustratio venerit ex vero lumine. Sanir autem mons juxta litteram ipse est qui et Hermon, quem alii vocant Sanier: lege historiam. Libanus interpretatur candor sive dealbatio, quod et ipsum ad gratiam pertinet aliunde venientem.

« Ouercus de Basan delaverunt in remos tues. O Tyre, tu dixisti : Perfecti decoris ego sum, et B ( transtra tua fecerunt tibi ex ebore Indico, et præc toriola de insulis Italiæ. > Quanta pulchritudo navis et supellectilis ejus, ut remos haberet codrinos. non undelibet, sed de Basan, et transtra eburnea et prætoriola sive cellaria in quibus merces pretiosissimæ reponuntur, de insulis Chettiim, quod nes in Italiam vertimus, ex ea regione quæ Græcia propinquior est, omnes occidentalium insularum partes intelligentes. Dicamus ergo juxta dveryerio remos ficri navis Tyriæ de Basan, de qua et in pealmis scribitur : Dixit Dominus, de Basan convertam, convertam de profundo maris (Psal. LXVII). > El ignominiam peccatorum convertit Dominus, et convertit in remos, ut cum apostolis navigantes pessint ad terram et ad littora pervenire. Et sient transtra de ebore, cum mortificaverint corpora sua, vel usum dentium ad laudes Dei contulerint. Et prætoriola sive cellaria de insulis Chettiim. juxta Hebraici sermonis etymologiam vertitur in percussam, ut plagis diaboli non tam interfecta sit quam probata. Possumus ex ebore et sylvestres demos dicere de insulis Chettiim, quas hæretici am in domo Dei, sed in navi Tyria fabricare conanter: et ipsi habentes ebur suum sermonis, et lingus ædificantes templa Dei templo contraria, et domos sylvestres, habitacula bestiarum, cum Scriptura dicat in domo Dei nemora et sylvas et lucos non est plantandos.

Byssus varia de Ægypto texta est tibi in velsu « ut poneretur in malo, hyacinthus et purpura de isdixerat Tyrus: Perfecti decoris ego sum, vel circumdedi mihi ipsa pulchritudinem, arguiter quid a singulis acceperit regionibus, secundum illal Scripturæ : « Quid habes, quod non accepisti! Si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceptris? (I Cor. 1v.) . Describitur ergo quid unaqueque mittat provincia, secundum illud Virgilianum:

> India mittit ebur, molles sua thura Sahmi: At Calybes duri ferrum, virusaque Ponits Castores, etc.

Byssus in Ægypto quam maxime nascitur, ex 👊 contextum est Tyriæ navis velum, quod suspenditur malo, et operimentum illius, quod in solis alore atque tranquillo nautis atque vectoribus præ- A Et certe juxta Apostolum (Rom. 1x) nihil in matris bet umbraculum : de hyacintho et purpura fit, quæ sunt de insulis, Elisa Ionii maris sic appellans insulas; porro juxta LXX de bysso in stratum et requiem Tyrix navis velamenta texuntur, ut his operta gloriosior sit, et circumdata amictum habeat pulchriorem: byssum antem referri ad terram, quia ex terra oritar, et hyacinthum ad aerem, purpuram ad mare ex quo conficitur, addito coccino bis tincto, quibus pontificis vestimenta texuntur, sæpe admonuimus quod quatuor elementa significent, terram, ignem, acrem, et aquas, ex quibus constant omnia, que sibi assumpsit Tyrus, ut Dei creaturis non utatur cum gratia, sed dicat, « Perfecti decoris ego sum, » vel decorem mihi ipsa circumdedi.

e Habitatores Sidonis et Aradii fuerunt remiges B e tui. Sapientes tui, Tyre, facti sunt gubernatores e tui. senes Giblii et prudentes ejus præbuerunt nauc tas, ad ministerium variæ supellectilis tuæ. Omnes e naves maris et nautæ earum fuerunt in populo ne-« gotiationis tuæ. » Dixerat supra : «Finitimi tui qui te ædificaverunt impleverunt decorem tuum, antequam veniunt ad eos qui longe habitant, proximarum provinciarum describit auxilia. Habitatores, inquit, tui, sive principes Sidonis et Aradii, quæ vicina est insula, remiges tui; sapientes tui, o Tyre, facti sunt gubernatores tui. Ad sapientes enim proprie pertinet gubernatio, Scriptura dicente: « Quibus non est gubernatio, cadunt quasi folia. Senes sive seniores Giblii et prudentes ejus præbuerunt nautas ad ministerium, sive confortaverunt consilium Tyri, et variam C supellectilem præbuerunt. Omnesque maris naves et nautæ earum sucrunt in populo negotiationis Tyrize, sive in occidente occidentis. Hoc iterum securdum litteram. Cæterum juxta mysticos intellectus, quia Sidonii interpretantur venatures, et Aradii deponentes, dicemus Tyrum gloriosam et superbissimam civitatem, quæ vento flante postea conterenda est, habere cives sive principes venatores, de quibus scriptum est : c Anima nostra quasi passer erc. pta est de laqueo venantium (Psal. exxiii). > Ubi enim nos legimus venantium, in Hebræo scriptum est Sidoniorum : Isti venantur incautas animas, in sublimibus constitutas, ad terrena deducunt, et efficiuntur remiges ut ducant eas ad naufragia. Sapientes autem Tyri, qui in malam partem accipiuntur, D filiis per quam sapientiores sunt filii tenebrarum lucis, ipsi gubernant Tyrum naufragio præparatam. Seniores Giblii et prudentes ejus præbuerunt nautas Tyro ad ministerium, sive confortaverunt consilium ejus. Sacra narrat historia seniores plurimos fuisse a Domino reprobatos, et juniores electos in typum Synagogæ et Ecclesiæ. Senior Cain abjicitur, et Abel junior eligitur. Ismael filius Abraham, alie-Aus a patre est, et Isaac junior hæreditatem accepit; filiorum quoque Isaac senior Esau venator est, et vagatur in saltibus : junior Jacob simpliciter domum habitat. Unde scriptum est et in Malachia: . Jacob dilexi, Esau autem odio babui (Malach. 1). 1

utero constituti boni vel mali fecerant, nec hapebant meritum nec offensam, ut alter eligeretur, et alter abjiceretur, nisi quod in typo, ut diximus, Synagogæ et Ecclesiæ, senior repellitur, et assumitur junior. Omnes, inquit, naves maris et nautæ carum fuerunt in populo negotiationis Tyriæ, sive in occidente occidentis, quomodo dicitur Canticum canticorum, et xecula sæculorum, et opera operum, ut canticum majus aliis canticis sit, et seculum prolixius aliis saculis, opusque cæteris operibus utilius : sic appellatur occidens occidentis, ut magnitudinem occidentalium partium significet. Et pulchræ naves maris et nautæ earum et remiges, qui in Tyriæ navis auxilio sunt, non pergunt ad orientem, nec ad ortum luminis, ubi sol justitiæ nascitur, sed ad occidentem occidentis, ubi lumen occumbit, et unde tenebrarum exordium est.

c Persæ et Lydii, et Libyes eranc in exercitu tuo, viri bellatores tui, clypeum et galeam suspendecrunt in te pro ornatu tuo. > Persas fuisse fortissimos, quorum rex Cyras Isaiæ vaticinio prædicatus, subverso Astiage rege Medorum, Babylonem cœperit, et sacra et sæcularis narrat historia. Lydos quoque illo tempore inter gentes robustissimas reputatos, quorum rex Cræsus ab eodem Cyro captus sit, Xenophon scribit plenissime, et Libyas cum Trogodytis, et Æthiopibus venisse contra Jerusalem in Paralipomenon volumine legimus. Qui quia illis temporibus florentissimi erant et famosi ad prælia puguatores, Tyriæ urbis defensores esse memorantur, et ad terrendos bostes scuta et galeas in muroruni propugnaculis suspendisse. Spiritalis autem intelligentia illud sonat, quod Persæ, qui interpretantur tentantes sive tentati, et Lydii, quos generatos intelligimus, et Libyes, qui Hebraico sermone appellantur phut, et vertuntur in os ab ore non ab osse. frustra Tyrum nitantur defendere, dum tentatione superentur et generationi ac libidini serviant, cassaque tantum verba multiplicent, non habentes galeam salutis, nec scutum fidei, sed gloriam tantum strepitumque sermouum prætendant ad ornatum illius.

· Filii Aradii cum exercitu suo erant super muc ros tuos in circuitu. Sed et Pigmæi, qui erant in c turribus tuis, pharetras suas suspenderunt in muris tuis per gyrum, ipsi compleverunt pulchritudinem tuam. > (II.) Verbum gamadim, Aquilæ prima editio Pigmæos, Symmachus Medos, Septuaginta custodes, Theodotio gomadim, ipsum Hebraicum interpretati sunt, Aradum insulam, quæ tota sit civitas et contra se positum oppidum Antaradum habeat, vicinaque sit Tyro et prætendat in Phænicis littore continentis terræ, usque hodie cernimus. Hi sunt in exercitu urbis Tyriæ custodesque turrium ejus, et suspenderunt pharetras suas per gyrum, complentque pulchritudinem ejus, ut sagittarios esse doceant, sive pygmæi sunt, hoc est bellatores, et ad bella promptissimi. Sin autem Aradii deponentes soet habet in pharetra pectoris sui ignita diaboli jacula, quibus deceptorum corda vulnerat, atque succendat, Aradius appellandus est. Cupit enim deponere cos qui nituntur ad alta conscendere, et complet pulchritudinem Tyri, de qua et in Proverbiis scriptum est: « Non te decipiat pulchritudinis desiderium, ne capiaris oculis tuis. > Et iterum : « Sicut inauris in naribus porcæ, sic mulieri male moratæ pulchritudo. >

c Carthaginienses negotiatores tui a multitudine cunctarum divitiarum, argento, ferro, stanno plum-· boque repleverunt nundinas tuas. › Non solum in præsenti loco, sed et in Isaia scriptum est : « Ululate, naves Carthaginis (Isa. xxIII). . Cæteri interpretes verbum hebraicum transtulerunt Tharsis, quam colotis partibus argento, ferro, stagno et plumbo Tyri nundinas compleverunt: Tharsis in lingua nostra sonat exploratio gaudii. Exploratores autem hic non in bonam partem debemus intelligere, quales Moyses miserat ad explorandam terram repromissionis, sed in contrariam, quales et Apostolus vitare se dicit, c propter subintroductos falsos fratres, qui intraverunt explorare libertatem nostram, quam habemus in Christo (Gal. 11). > Et de quibus Joseph loquitur : « Exploratores estis, considerare vestigia regionis venistis (Gen. xL11). > Fratresque ejus intelligentes crimen esse non modicum, aliena per insidias explorare, responderunt : « Non sunt exploratores servi tui. Isti ergo nundinas Tyri non auro, nec lapide pretioso, sed argento, ferro, stagno, plumboque C enim judicas alium, te ipsum condemnas : eadem enim multiplicant, habentes eloquii venustatem et arma ad expugnandum, et in stagno eloquii similitudinem, quod mentitur argentum, et in plumbo impietatem gravissimam, juxta Zachariam (Zach. v) in quo mulier sedit super talentum plumbi, et Ægyptii demersi sunt in profundum sicut plumbum. Longe singulorum disputatio metallorum, sed brevitati studendpm est.

Græcia, Thubal et Mosoch ipsi institores tui, s mancipia et vasa ænea adduxerunt populo tuo, de s domo Thogorma equos et equites et mulos adduxerunt ad forum tuum. > Jones, inquit, qui Hebraice appellantur Javan et Thubal, id est, Iberi prientales, vel de Occidentis partibus Hispani, qui ab Ibero flumine hoc vocabulo nuncupantur. Et Mosoch quos Cappadocas intelligimus, quorum metropolis, quæ postea ab Augusto Cæsare, Cæsarea appellata est, usque hodie lingua ipsorum Mazaca dicitur: isti pretiosum Tyri fecere commercium, ut mancipia, et amea vasa ex Corintho adducerent Tyrum, et de domo Thogorma, id est, de Phrygia equos et equites et mulos, quorum quondam illa provincia maximam habuit copiam. Aiunt Hebræi Græciam, id est, Javan interpretari, Est et non est, quod proprie refertur ad sapientiam sæcularem, in qua si recte aliquid reperiunt, est appellatur : si in contrariam partem, non est. Multa enim naturæ bona ct ipsi disserunt de officiis, de continentia, de opibus

nant, omnis qui pratendit falsi nominis scientiam, A contemnendis, quod proprie Stoici sibi vindicant, et videntur animas hominum, quos deceperunt lucrifscere, habentque vasa ænea quibus mentiuntur anri similitudinem, quæ ingerunt populis Tyri, ut eos falsæ doctrinæ opinione supplantent; de domo quoque Thogorma, quod interpretatur peregrinus et advena, ad forum et nundinas ejus equi adducentur et equites et muli, de quibus scriptum est : « Fallax equus ad salutem (Psal. xxxII). > Et in alio loco: · Dormitaverunt omnes, qui ascenderunt equos (Psal. LXXV). > Et in alio psalmo : « Nolite fieri sicut equus et mulus, quibus non est intellectus (Psal. xxxi). > Quamobrem et Doech accusator, et interfector sacerdotum præfectus multorum fuit, et hos esse de domo advenæ atque peregrini, qui non coniam esse Tyriorum nulli dubium est. Ipsi de Occiden- B medunt carnes agni, de quilus scriptum est : « Advena et mercenarius non comedent ex eo; > ut omnes nundinæ Tyri his compleantur.

> « Filii Dedan negotiatores tui. » Pro quo nescio quid volentes Septuagiata e filios Rhodiorum > interpretati sunt, nisi forte primæ litteræ falsi similitudine ut pro Dedan legerent Radan, quæ et ipsa Cycladarum maxima est, et in Ionio mari, quondam urbs potentissima, navalique certamine gloriosa, et propter tutissimum portum mercatorum omnium receptaculum. Et quia Rhodii in linguam nostram vertuntur videntes judicium, de his nunc tropologice dicitur, qui cernunt judicii veritatem, et ipsi non faciunt, dicente Apostolo (Rom. 11) : « Propter quod inexcusabilis es, o homo omnis, qui judicas. In quo facis quæ judicas. > Sed melius est Dedan alterim loci nomen accipere, ut et in Hebraico apud cæteres interpretes habetur.

c Insulæ multæ negotiatio manus tuæ. Dentes e eburneos et hebeninos commutaverunt in pretie e tuo. Syrus negotiator tuus propter multitudinen operum tuorum guttam, purpuram, et scutulaia et e byssum et sericum et Chodchod proposuerunt in mercatu tuo. > Usque hodie autem permanet in Syris ingenitus negotiationis ardor, qui per totus mundum lucri cupiditate discurrunt, et tantam mercandi habent vesaniam, ut occupato nunc orbe Remano inter gladios et inferorum neces quærant divitias et paupertatem periculis sugiant. Istiusmodi homines negotiatores Tyri sunt, qui polymita, parpuram et scutulata mercantur. Byssum quoque et sericum et Chodchod proponunt in mercatu ejus, pro purpura, quam omnes interpretati sunt stactes, id est, guttam, LXX transtulerunt : Chodchod artem quid significet, usque inpræsentiarum invenit non potui. Aiunt Hebræi omnes pretiosissimas merces hoc nomine significari, vel speciem quamdan esse pretiosarum mercium, quam Romanus serme non resonet : vel communis vocabuli scruta vendertium. De multis autem insulis ut transeamus ad'Amγωγών, quæ salsis et amaris hujus sæculi tundunter fluctibus deserunt negotiatores Dedan dentes eburneos, candorem eloquențiæ pollicentes, de quibus

lectaverunt te filiæ regum in honore tuo ( Psal. xLIV). . Sed non sunt candidi, nec imitantur sponsam de qua dicitur : · Quæ est ista quæ ascendit deal bata, innitens super fratruelem suum (Cant. viii)? > Yerum ebenini nigri coloris, qui non possunt suam mutare nigritudinem, Jeremia dicente : « Si mutabit Æthiops pellem suam et pardus varietatem suam (Jer. xIII). > Syrus quoque, id est, aram, qui interpretatur excelsus et tumet superbia, negotiator Tyri est, et in multitudine operum Tyriorum defert falsi nominis scientiam, multas varietates et stacten odoris optimi repromittens, et purpuram regiæ dignitatis, et scutulata ex arte dialectica, et byssum pro quo Septuaginta tharsis interpretati sunt, terræ operibus decitus : et sericum, pro quo in Hebræo scri- p quod inter exteras negotiationes Tyri ad nundinas ptum est ramoth, quod interpretatur visio mortis: o:nnia enim opera terrena ad interitum properant. Et Chodchod quidquid illud est, quod intelligitur, proponens in nundinis Tyri, Dadan autem ex his mercibus, que negotiatoribus ejus insulisque dicuntur adferri, vel Indiæ regio intelligenda est, vel Idumæorum ac vastæ solitudinis, ut nonnulli æstimant, sonatque cognationem, ut similitudinem divinorum dogmatum in hæreticis cognoscamus.

Juda et terra Israel ipsi institores tui in frue mento primo, balsamum et mel et oleum et resic nam proposuerunt in nundinis tuis. . Dicitur autem quibus terra Judæa, quæ nunc appellatur Palestina, abundet copiis frumento balsamo melle et olco et regina, que a Juda et Israel ad Tyri nundinas defe- C interpretatur obediens. De hac igitur cui dictum runtur. Cumque maniscsta sit littera, juxta spiritalem sensum dicemus non debere terram confessionis et sensum cernentis Deum, qui refertur ad ecclesiam deferre Tyro primum triticum, quod cadens in terram multiplicatur, et accipitur pro verbo Dei. Non enim in pane solo vivit homo, sed in omni sermone Dei (Matth. 1v). Dein balsamum quod nascitur in vineis Engaddi, sive unguentum de quo scriptum est: « Sicut unguentum in capite, quod descendit in barbam Aaron (Psal. cxxxII). > Et mel super quo loquitur et Salomon : e Mel invenisti, comede quantum satis est. Si enim plus comederis, evomes illud, > dum saturitate nimia mel vertitur in absynthium. Oleum quoque, de quo in tabernaculo pheticum: Oleum in Ægypto venundabas (Osc xii). . Quod si in Ægypto et in Tyro fuerit, vertetur in contrarium, et dicetur de eo : c Oleum autem peccatoris non impinguet caput meum. > Sed et resina levis est, apta corporibus, et pro medicina accipitur. Unde et in Jeremia scriptum est : « Nunquid resina non est in Galaad aut medicus non est ibi: quare non ascendit curatio filiæ populi mei (Jer. viii). > Hanc resinam habebat et Jacob (Gen. xLiii) quam mittebat filio Joseph cum melle et terebintho, nucibus, thymiamate et stacte. Ismahelitæ quoque qui emerunt Joseph de terra Israel (Gen. xxxvii), bæc in Ægyptum deportabant, thymiamata et resi-

scriptum est : ( A domibus eburneis, ex quibus de- A nam de Galaad et stacten. Et ut manifestius scire possimus, quid sit frumentum, balsamum, mel, et oleum, res namque ad mercatum ferri Tyri, audiamus Domini verla dicentis: c Nolite dare sanctum canil us, neque margaritas vestras mittatis ante porcos (Matth. vii). > Mulieri quoque chananææ quæ pro filia precabatur dicens : c Filia mea male vexatur a dæmonio (Matth. xv). Respondit Dominus: Non oportet tollere panem filiorum et dare eum canibus. Sed quia exierat de finil·us Tyri et Sidonis, et propinquabat terræ Israel ideirco quod rogaverat consecuta est.

· Damascenus negotiator tuus in multitudine opecrum tuorum in copia diversarum opum, in vino e pingui, in lanis coloris optimi. > Significat autem ejus de Damasco deferebatur vinum pinguissimum, et lana præcipue quod usque hodie cernimus. Sin autem Damascus interpretatur sanguinem bibens, et Hebræorum vera traditio est, campum in quo interfectus est Abel, a parricida Cain fuisse in Damasco, unde et locus hoc insignitus vocabulo sit. Juste et Paulus (Act. 1x) post interfectionem Stephani primi in Christo martyris, perrexit in Damascum, ut credentes in Christo vinctos duceret in Hierusalem, Deique misericordia qui secit videntem et cæcum, oculos carnis amisit, ut mentis acciperet, cecideruntque squamæ draconis ex oculis ejus quibus lumen perdiderat veritatis, ut iret ad vicum qui appellatur Rectus, et inveniret Ananiam, qui in lingua nostra est : « Maledicta terra, quæ aperuit os suum, et hausit sanguinem fratris tui (Gen. 1v), > Tyri nundinæ congregantur, et vinum pingue, et lanæ splendentes, sive « vinum de Chellion » quod interpretatur lucteus. LXX pro clanis coloris optimi, » clanæ de Mileto, » sive Soor senserunt. Miletum in Hebraico non habetur, sed quia inde laux præcipuæ deferuntur, pro Soor Miletum interpretati sunt. Ex quo perspicuum quod Tyrus lacte vescatur infantiæ, et vestimenta non habeat propria, sed aliunde et ex variis congesta provinciis. Illud autem quod Damascus interpretatur sapguis cilicii, et sanguis osculi, præsenti non convenit loco, frequenter enim Hebræa nomina pro diversitate accentuum et mutatione litterarum, vo-Dei lucerna accenditur, ne aptetur illud nobis pro- D caliumque vel maxime que apud illos habent proprietates suas varie interpretantur.

· Dan, et Græcia, et Mozel, nundinis tuis posuerunt ferrum fabrefactum : stacte et calamus in negotiatione tua. > LXX, « Dan, et Javan, et Mozel, in nundinis tuis, quæ in editione corum de Theodotione addita sunt. . Ferrum factum opere et rota in conmixtione tua est. > Ex nomine patriarchæ Dan et tribus et locus in quo habitavit tribus, nomen acce- " pit, ubi hodie Pancas, quæ quondam Cæsarea Philippi vocabatur. Unde et Jordanis fluvius sortitus est vocabulum Jor, rivus videlicet Dan qui siuit de Li bano. Javan autem Greciam sonat, quæ interpretatur, ut diximus, Est et non est; pro Mozel autem

Symmachus transtulit deferens, ut sit sensus: Dan et A Gracia detulcrunt in nundinis tuis ferrum fabrefactum, etc. Aquila vero pro Mozel posuit de Uzal, de quibus credendum est regionibus, ferrum, et stacten et calamum, ad Tyri nundinas deportata. Dicamusque quod Græcia, id est, Javan, ferrum habeat fabrefactum, et ad bella promptissimum, dialecticaque arte constructum jactans se cuncta judicio et ratione proferre, vocalemque sonum qui interpretatur in calamo et stacten odoris optimi repromittat. Sive ferrum fabrefactum et rotam, quæ verborum compositione volvatur, et cursum habeat orationis.

Dedan institores tui in tapetibus ad sedendum. > Septuaginta: Dean negotiatores tui, cum jumentis electis ad currus. > Multum Hebraicum et LXX in præsenti loco discrepant, præter B nomen regionis quod vicinum est Dedan et Dadan infinita quippe distantia in tapetibus ad sedendum, ct jumentis electis ad currus. Nec dubium quin quadrigæ currus et equi in malam partem accipiantur, si terreni sint, alioquin de cœlestibus, et Elias curru rapitur appellaturque ab Eliseo e pater mi, pater mi, auriga et currus Israel (IV Reg. 11; IV Reg. v1), et Giezi aperiuntur oculi, ut currus in monte et equos videat sine ascensoribus, sessioni Domini præparatos. In tapetibus autem sermonum pulchritudo monstratur in quibus vehuntur et requiescunt institores Dedan sessione composita venientes ad nundinas Tyri.

· Arabia et universi principes Cedar ipsi negotiac tores manus tuæ, cum agnis et arietibus venerunt c ad te. > Pro cagnis, arietibus et hædis > Septua- C c polymitorum, gazarumque pretiosarum, quæ obginta « camelos, et arietes, et agnos » interpretati sunt. Arabia autem et principes Cedar quæ hodie Saracenorum regio est, sicut in Jeremiæ sermone, qui adversum Cedar scribitur, plenissime demonstratum est, abundant his animantibus agnis videlicet, et arietibus et hædis et Tyri nundinas hac illatione multiplicant. Sed et camelorum fertilissima regio est ob pascuorum eremi latitudinem aerisque temperiem, quibus hoc animal delectatur. Arabia autem interpretatur vespera et Cedar tenebræ. De qua et in Psalmis dicitur: « Habitavi cum habitantibus Cedar (Psal. cxix); > quæ regiones deferunt Tyro camelos gravissimis peocatorum oneribus prægravatos, sive agnos et arictes, et hædos quos immolant in altaribus suis, quæ de iniquo rebelli corde simularunt. Sed et D in hoc eodem propheta in visione pastorum arietes aquas purissimas conturbantes et impingentes lateribus oves et cornibus dimicantes, legimus hædos quoque qui ad sinistram stare consuerunt, et agnos, qui mentiuntur agnum, de quo scriptum est : « Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi (Joan. 1). > In bonam partem camelos scribit Isaias, de Madian, quod interpretatur Domini judicium, venire Hierusalem, et Epha, et arietes de Nabajoth et Saba deferentes aurum et thus, quorum duo ultima etiam a Magis offeruntar Domino. Istique cameli deposito onere peccatorum possunt intrare arctam et angustam viam quæ ducit ad vitam.

· Venditores Saba et Rema ipsi venditores toi. c cum universis primis aromatibus, et lapide pree tiosissimo et auro, quod proposuerunt in mercatu « tuo. » In Psalmis ubi scriptum est : « Reges Arabum et Saba munera offerent tibi (Psal. LXXI), , in llebræo habet : « Reges Saba et Saba munera offerent tibi. . Quorum unum Saba per sin litteram scribitur, alterum per samech, quæ nostræ litteræ similis est. Quia igitur Saba interpretatur conversio, hoc dicendum est, quod in præsenti loco non conversionem significet, sed aversionem, de qua Tyro munera deferuntur, cum universis aromatibus et odoribus optimis et lapide pretioso et auro, quæ omnia in Tyri nundinis proponuntur. Et ipsi enim mentiuntur odorem optimum lapideinque pretiosum. quo exstruere perversitatis suæ nituntur ecclesias, et aurum quod pollicetur in sensu, omniaque perversa sunt: nihil enim gratuito accipiunt, nec gratis tribuunt, sed universa mercantur, cum reges Arabum et Saba gratis Christo munera offerant: hi sunt qui omnia turpis lucri causa faciunt, et ab eo hæc munera susceperunt, qui dicit in Evangelio (Matth. 1v) : c Hæc omnia tradita sunt mihi, quæ si cecideris dabo tibi. « Rema, sive juxta LXX Rhegma, in nullo alio Scripturarum loco invenire potui, nec quæ regio sit, quidve significet, nisi quod manifestum est, et ex eo quod jungitur, Saba vicinam huic provinciæ esse regionem.

Aran, et Channe, et Eden, negotiatores tui-· Saba, Assur et Chelmad venditores tui, ipsi negoe tiatores tui multifariam involucris hyacinthi, et volutæ et astrictæ erant funibus. > Aran, sive, ut LXX dixere, Charran, in lingua nostra sonat foramina, Channe præparationem, Eden delicias. In negotiatione ergo Tyri per-carneos sensus, qui indicantur in foraminibus, tota sæculi hominum præpsratio est, qui solas delicias putant, si augeant Tyriz urbis commercia. De Saba supra diximus. Assur interpretatur dirigens. Chelmad, sive ut in aliquibas exemplaribus continetur, Cherma, transfertur in rineas; haud dubium quin Sodomorum qui veniunt in mercatu Tyri, ut prava dirigant, into arguant pœnis, et corrigant quæ fuerant depravata, juxta illud quod in Psalmis dicitur: Ut destruas inimicum et ultorem. Habentque multifariam supellectilem, et incredibili varietate distinctam, quae involucris Hyacinthi astricta est, sive thesauri eorum funibas constringuntur, quos thesaurizaverunt sibi in terra, juxta illud quod scriptum est: « Funibus pecccatorum suorum unusquisque constringitur (Prov. v), , nec habuer int negotiationem liberam, sed cuncta peccitorum vinculis nexuerunt. Involucra hyacinthias propter coloris similitudinem referantus ad aereas potesta tes, quæ thesauros suos sæculi nundinis largienter.

 Cedros quoque habebant in negotiationibus tuis. Naves maris, principes tui in negotiatione toa. Pro cedris Septuaginta cyparissos transtulerunt. Él quia supra de utroque diximus, superfluum est le ctori augere fastidium.

corde maris. Nihil, inquit, tibi defuit, quod ad divitias pertinet insularum, quæ tamen glorisicatio, fuit aggravatio possidentis, dum non potest moderate ferre divitias : quanquam et paupertas sæpe tentatio sit. Unde et Salomon (Prov. xxx) necessaria tantum postulat, et divitias ac paupertatem pariter detestatur : ne in altero superbia, et in altero subrepat impatientia atque mendacium.

In aquis multis adduxerunt te remiges tui. > Supra remiges Tyriæ civitatis Sidonios legimus et Aradios, quorum alteri venatores, alteri interpretantur deponentes: venantur enim eorum animas, quos inter sæculi hujus fluctus suo ducunt arbitrio, et non ad excelsa sublevant, sed in profunda demervigiliam navigantes, fregerunt insanos maris fluctus, et Dominum Salvatorem suscipere meruerunt, statimque tali vectore et comite pervenerunt ad portum quietis, de quo in Evangelio plenius scribitur.

· Ventus auster contrivit te in corde maris. » Omnes divitiæ Tyri austro flante dispereunt, qui significantius Hebraice Cadim, quem nos in ventum urentem transferre possumus. De quo dicebat et sanctus: ( Per diem sol non uret te, neque luna per noctem (Psal. cxx). > Hoc vento Jacob exustus erat, et tamen non contritus, dum loquitur: « Fui per diem exustus æstu et gelu noctis (Gen. xxx1). > Illi quoque qui ab hora prima conducti sunt totius diei calorem et æstus tulerunt (Matth. xx), et tamen accipiunt denarium, quia exusti sunt et non con-C triti. Unde et sponsa dicit in Cantico: « Nigra sum et formosa, quia dispexit me sol, > sive, ut melius in Hebraico continetur, « decoloravit me sol (Cant. 1).)

· Divitiæ tuæ, et thesauri tui, et multiplex instrue mentum tuum. > Multi ita legunt : e In corde maris divitiæ tuæ, et thesauri tui, et multiplex instrumentum tuum,, ut omnes Tyri divitiæ universaque substantia in corde maris sit posita, et sæculi suctibus obruatur, nihilque habeant stabile habitatores ejus atque perpetuum, impleto illo evangelico : « Stulte, hac nocte auferent animam tuam a te: quæ autem præparasti, cujus erunt? (Luc. x11), et illo Apostolico: « Qui volunt divites sieri, incidunt in tentationem et muscipulas multas, et detrahuntur in profundam (1 Tim. vi). > Manifesta est historia, et propterea singulis pene versiculis breves sententiolas coaptamus. Jam enim ad finem libri festinat oratio.

· Nantæ tui et gubernatores tui, qui tenebant e suppellectilem tuam et populo tuo præerant viric que bellatores tui qui erant in te cum universa . multitudine tua, quæ est in medio tui, cadent in corde maris in die ruinæ tuæ. Remiges sive nautas urbis Tyriæ Sidonios legimus et Aradios, de quibus jam dictum est : et juxta editionem Septuaginta consiliarios Bybli, quæ hebraice appellatur Gebal: viros quoque bellatores ejus Persas, Lydos et Libyas, qui omnes cadent, et esse nihili monstrabuntur com ceciderit Tyrus, et universa gloria ejus

«Et repleta es et glorificata (sive aggravata) nimis in A finem habuerit ruinarum, multitudinem autem, quam commixtionem Septuaginta transtulerunt, exceptis principibus, vulgus significat, qui absque nomine dignitatum simili judicio conterentur. Mixtaque prophetia est, inter urbem et navem, et ex altero alterum intelligas, et tamen utrumque ad consummationem sæculi pertineat atque in naufragium.

A sonitu clamoris gubernatorum tuorum centure babuntur classes et descendent de navibus suis e omnes, qui tenebaut remum. Nautæ et universi « gubernatores maris vectoresque et proretæ in terra « stabunt ejulabunt super te voce magna et clamabunt amare. Et superjacient pulverem capitibus suis, et cie nere conspergentur, et radent super te calvitium, et · accingentur ciliciis, et plorabunt te in amaritudine gunt : nec imitantur eos qui usque ad matutinam B a animæ ploratu amarissimo, et assument super te carmen lugubre, et plangent te. Quando Tyrus ceciderit, gubernatores illius turbabuntur, descendentque de classibus et remiges vectoresque ac proretæ sive nautæ, et universi gubernatores maris. jactati fluctibus stabili aliquando consistent gradu. ejulabunt super ca voce magna, quam prius suis locupletabant mercibus, et mentis amaritudinem clamore signabunt, pulverem quoque sive terram jacient super capita sua pro terrenis operibus agentes pœnitentiam, et cinere conspargentur vel vitulie juxta legem, ut purificentur, vel certe substernent cinerem sibi, juxta illud quod dicitur ad Hierusalem. « Sparge terram super caput tuum, et cinerem substerne tibi et sac planctum. Et in Evangelio scriptum est: « Si in Tyro et Sidone facta essent hæc signa, olim in sacco et cinere egissent pænitentiam (Matth. x1). Et Psalmista dicit : « Cinerem quasi panem manducabam (Psal. c1). . Radentque super Tyro caput quod in luctu fieri solet, eo tempore, et facient calvitium, quo magnitudo doloris omnem excluserit lætitiam. Apostolorum vero capilli numerati erant, quia crinem suum instar Nazarænorum Domino consecrarant. Et Samson quamdiu crines habuit, possedit fortitudinem : ablata cæsarie, captus est ab Allophylis (Jud. xvi). Quando autem dicitur, « et accingentur ciliciis, » vetus lumborum libido damnatur, ut qui vixerant in deliciis pos:ea poenitentes, vivant in austeritate atque duritia. Ninivitæ D habuere saccos (Joan. 111). Et rursum ad Ilierusalem dicitur: « Plange ad me quasi sponsa, accincta cilicio super virum suum virginalem (Joel. 1). > « Et plorabunt te, inquit, in amaritudine animæ ploratu amarissimo. > « Melius est enim ingredi in domum luctus, quam in domo convivii (Eccli. vii). > Ut plangant Tyrum, et carmen lugubre congeminent, quod scquens Scriptura subjungit. Ut autem sciamus profectum esse eorum qui plangunt ruentem, et qui prius in maris corde et in medio illius versabantur, prophetæ nos doceat exemplum, qui et ipse plangere jubetut Tyrum, ut expleto tempore pœnitentiæ restituatur in antiquum statum, et assumpta cythara Domino personet. Lege Isaiam. Quidam ridicule (sed tamen est dicendum quod legimus) gul ernatores episcogos

Inercticorum, consiliatores presbyteros, proretas ar- A maris et tempestas demersit me (Psal. 1.xvm). chidiaconos, remiges atque nautas diaconos interpretantur: vectores vero ad cunctum populam referunt. Si addidissent nauclerum diabolum, implessent tragædiam. Qui omnes ejulabant pariter, et flebunt amarissime, et agent pœnitentiam, postquam naufragium senserint navis suæ, et in terra steterint, omnemque decorem falsi nominis scientiæ amiserint, et pro gaudio atque lætitia, in cordis amaritudine pænitentiam mærore signaverint.

· Quæ est ut Tyrus, quæ obmutuit in medio maris? e quie in exitu negotiationum tuarum de mari ime plesti populos multos, in multitudine divitiarum c tuarum, et populorum tuorum, ditasti reges mulc tos. Nunc contrita es a mari, in profundis aquarum copes ture, et omnis multitudo tua, quæ erat in B e medio tui ceciderunt, universi habitatores insularum obstupuerunt super te, et reges earum omnes c tempestate perculsi mutaverunt vultus. Negotiatoe res gentium sibilaverunt super te. Ad nihilum deducta es, et non eris ultra usque in sæculum. Gubernatores remiges proretæ atque vectores in planetu Tyri ista memorabunt, quæ alia civitatum ita conticuit, ut loquendi fiduciam non haberet, et audiret illud Evangelicum: ( Tace et obmutesce (Marc. 1v).) Et de Psalmis : « Peccatori autem dixit Deus : Quare tu enarras justitias meas, et assumis testamentum meum per os tuum? (Psal. xLIX.) > Quantis mercibus, o Tyre, ditata es, et quid tanto labore quæsisti ut dichus ac noctibus peritura naufragio congregares. Implesti quidem populos multos, et opibus tais loca. C pletasti reges, de quibus scriptum est : c Astiterunt reges terræ, et principes convenerunt in unum adversus Dominum et adversus Christum ejus (Psal. 11); > sed nunc contrita es in mari, et in aquarum profundis, juxta illud, quod de Pharaone scriptum est : « Currus Pharaonis et fortitudinem ejus projecit in mari, qui demersus est in profundum quasi lapis (Exod. xv), et dicere poterat : «Veni in profundum

Omnes insulæ vel habitatores insularum, quæ sæculi linjus fluctibus verberantur, stupebunt super te, et reges earum tempestate perculsi, sentient interitum suum: imitantesque vocem colubri sibilabunt et dicent : « Ad nihilum deducta es, » sive « facta perditio es, ) ut non natura perditionis habueris, sed voluntatem, et non eris. Quod si huc usque dixisset, magna quiestio nasceretur, quomodo non essetquam nunc videmus exstructam: sed ex eo, quod sequitur: usque in saculum, unius saculi tempus ostendit, quod juxta ætatem hominis aunorum septuaginta circulo supputatar, sive non cris Deo, dicente Apostolo, « Qui vocavit ea, quæ non erant (Rom. IV). > Et Isaia propheta : « Ecce confundentur et erubescent omnes adversarii tui. Erunt enim quasi non sint (Isa. xL1). > Et Esther, juxta Septuaginta Interpretes: c Ne tradas sceptrum tuum his qui non sunt (Esther xIV). > Et in Psalmis : Dimitte mibi ut refrigerer priusquam abeam, et amplius non ero. . Quæ testimonia, quo sensu accipienda sint, supra diximus. Omnia autem hæc ad hæreticorum possumus referre personam, qui in contritione Tyri atque naufragio sentient errorem suum, et in medio maris positi, liberare suas animas concupiscent, plangentque male divitias congregatas, quibus multos ditaverant reges: patriarchas vi lelicet suos, et vulgus ignobile, quorum in medio opes corruent mari. Habitatores quoque omnium insularum, si tamen voluerimus ad bonam partem referre, quæ dicta sunt, obstupescent super contritione Tyri, et reges insularum omnium, vel ipsi quasi tempestate perculsi, mutabunt vultus, vel certe cordis mœrorem fletu et lacrymis indicabunt, stuporisque magnitudinem admiratione et sibilo testabuntur, quomodo nihili facta sit, et perierit, quæ salutem multis gentibus promittebat. Et ultra non erit, nequaquam certo tempore, ut αίωνα interpretemur in sæculum, sed in perpetuum, quia idem sermo utrumque significat.

### LIBER UNDECIMUS.

Tyri uno volumine comprehenderem, et tam locis, quam vaticinatione conjunctos, nequaquam librorum ordine separarem, sed quia plura sunt, quæ dicuntur, et modum prolixitatis excedunt, ideo in undecimum librum dilata est explanatio, quam videlicet tam Dei misericordia, quam etiam omnium sanctorum orationibus, ad calcem credimus perventuram: ut contra Pharaonem quoque, et universam Ægyptum, quæ in Ezechicle scripta sunt, disseramus.

## CAPUT XXVIII.

Verbum Domini contra principem Tyri et de superbia : ejus. Sermo Domini contra Sidonem, et promissio Domini de congreyandis filiis Israel.

Et factus est sermo Domini ad me, dicens: · Fili hominis, die principi Tyri : Ilæe dieit Do-

Consequens erat ut prophetiam Tyri et principis D e minus Deus : Eo quo l elevatum est cor tnum et c dixisti, Deus ego sum, et in cathedra Dei sedi. e in corde maris, cum sis homo et non Deus, et e dedisti cor tuum quasi cor Dei. Ecce sapientior es tu Daniele? Omne secretum non est absconditum \$ c te. In sapientia et prudentia tua secisti tibi fortitudinem, et acquisisti aurum et argentum in thec sauris tuis. In multitudine sapientiæ tuæ, et in mee gotiatione tua multiplicasti tihi fortitudinem, c et elevatum est cor tuum in robore tuo: propterea hæc dicit Dominus Deus, Eo quod elerae tum est cor tuum, quasi cor Dei, idcirco ecce eso adducam super te alienos robustissimos gentimo, et nudabunt gladios suos super pulchritudinem see pientiæ twe, et polinent decorem tuum, intere ficient to et tradent te, et morieris in interito

coccisorum in corde maris. Nunquid dicens loque- A pum, quæ scripta sunt disseramus. c Cum sis, ait, e ris. Deus ego sum coram interficientibus te, cum e sis homo et non Deus, in manu occidentium te? - Morte incircumeisorum morieris in manu alienorum, quia ego locutus sum, ait Dominus Deus. (Hieron.) Quomodo autem Tyriccurbis sub figura navis primum divitize, deinde ruina planctusque descriplus est, sic ad principem Tyri primum sermo sit prophetalis, quod erectus sit per superbiam, nec bene usus opihus, quas habebat. Dein luctus et lamentatio de quantis bonis ad mala quanta pervenerit; primum igitur prima dicenda sunt. Scriptum est in Isaia ad regem Babylonis Nabuchodonosor, quod se Dei potentiæ coæquarit, et in tantam elatus sit arrogantiam, ut auderet dicere : « Super sidera cœli ascendam, et cro similis Altissimo (Isa. xiv). > B hominem te esse cognosces, non Deum. Sin autem praccipitatusque de solio mernit audire : « Quomodo cecidit Lucifer, qui mane oriehatur? > Et de Pharaone in boc eodem propheta: « Mea sunt flumina et ego seci ea. Et de principe Tyri, quod elato corde dixerit arroganter: Deus ego sum, et in cathedra Dei sedi, > sive c in habitaculo Dei habitavi. . Cum sit homo et non Deus. Quæ quanquam videantur vires humanæ fragilitatis excedere, et non tam hominum verba esse, quam insanientium dæmonum, tamen juxta ὑπερδολήν delemus accipere, quod in tantum intumuerint et nescierint mensuram suam ut elati felicitate sæculi, et regni potentia, dum præsentia Lona putant esse perpetua, homines se esse nescierint, et ætermem sibi imperium vindicarint, licet sub typo principum, regumque, C et singularium urbium vel provinciarum potestatės adversariæ demonstrentur. De quibus scribit et apostolus Paulus (Ephes. VI): (Non est nobis pugna adversus carnem, et sanguinem, sed contra principes et potestates rectoresque tenebrarum istarum, et spiritalia nequitiæ in cœlestibus. > Et in alio loco (I Cor. 11): « Sapientiam loquitur inter perfectos, sapientiam vero non mundi hujus neque principum sæculi istius qui destruuntur. > Et iterum, de sapientia disputans, ait (Ibid.) : Quam nullus de principilus mundi lujus cognovit. Si enim cognovissent nunquam dominum gloriæ crucilixisseut. > In Danielis quoque prophetia perspicue legitur (Dan. x), princeps Israelitici populi, Michael et princeps Græciæ princepsque Persarum. Et D Moses apertius scribit in Deuteronomii cantico: · Quando dividebat Altissimus gentes, disseminabat flios Adam: constituit terminos nationum, juxta numerum angelorum Der, sive, ut melius habetur in Hebraico, è juxta numerum filiorum Israel. Et faetum est, pars Domini populus ejus Jacob, funiculus hæreditatis ejus Israel (Deut. xxxII). > Nec mirabimur in parte contraria pessimos reges in typo prævaricatorum præcedere principum, cum optimos reges David et Salomonem et Josiam et Patriarchas et Prophetas in figura Domini Salvatoris præcessisse doceamus. Igitur juxta utramque intelligentiam regum pariter superborum et apostatarum princi-

in medio mari, » et in insulæ tenearis angustiis. plus dicam, cum sis homo, et humanæ carnis fragilitate circumdatus, tumore cordis elatus, in solio Dei, in cœlis te habitare arbitratus es. Simulque quia jactas sapientiam intantum, ut regni tui homines Salomonem ænigmatibus provocarent, nunquid sapientior es Daniele, qui Dei gratia vicit omnes magos et hariolos, et nunc in Babylone sapientissimus est? Sive ita intelligendum etiam sapientior sis Daniele, qui omnium confessione sapientissimus est : et divitiarum ac potentiæ magnitudine Dei te cupias potentiæ coæquare, tamen capiaris ab adversariis, et urbe perdita, multis confodieris vulneribus. Et ultra non dices, Deus ego sum, sed doctus interitu volumus principem Tyri eamdem dicere potestatem cui a Deo credita est ipsa civitas, sive provincia, illud assumamus testimonium. Ego dixi, dii estis, et filii Excelsi omnes. Vos autem sicut homines moriemini, et sicut unus de principibus cadetis. Traditæ enim illis sunt ad regendum provinciæ, quasi judicibus ab imperatore, qui obliti honorem suum ex alterius jussione pendere, qualis nuper Herodianus in Africa fuit. Erecti sunt mente tyrannica contra regem et Dominum suum, ut in toto orbe dispersi sub nominibus idololatriæ, deorum sibi nomina aşsumerent, et inflati superbia in judicium diaboli inciderent et laqueum. De quo et Salvator locutus in Evangelio est: « Vidi Satanam quasi fulgur cadentem de cœlo (Luc. x). >

c Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili c hominis, leva planctum super regem Tyri, et dic ces ei : Hæc dicit Dominus Deus : Tu signaculum similitudinis, plenus sapientia et perfectus decore; c in deliciis paradisi Dei fuisti. Omnis I pis pretio-« sus operimentum tuum, sardius, topazius et jaspis, et chrysolitus, et onyx, et berillus sapphirus et carc bunculus et smaragdus. Aurum opus decoris tui, e et foramina tua in die, qua conditus es præparata sunt. Tu cherub extentus et protegens, et posui te in monte sancto Dei. In medio lapidum igniterum ambulasti, perfectus in vijs tuis a die condictionis tuæ, donec inventa est iniquitas in te. lu multitudine negotiationis tux repleta sunt intecriora tua iniquitate, et peccasti, et rejeci te de monte Dei, et perdidi te, o cherub, protegeus e de medio lapidum ignitorum. Et levatum est cor c tuum in decore tuo. Perdidisti sapientiam in pulchritudine tua, in terram projeci te : ante faciem regum dedi te, ut cernerent te. In multitudine c iniquitatum tuarum et in iniquitate negotiationis e tuze, polluisti sanctificationem tuam, producam cergo ignem de medio tui qui comedat te, et dabo te in cinerem super terram in conspectu omnium e videntium te. Omnes qui viderint te in gentibus obstupescent super te. Nihili factus es, et non eris in perpetuum. , (Hieron.) Quia diximus qui sit princeps Tyri, et quomodo corruerit superbia,

mus: primum commonetur, quid fuerit ut doleat se perdidisse, quod habuit. Tu, inquit, signaculum similitudinis, juxta illud, quod proprie de Salvatore dicit Joannes Evangelista: Hunc enim Deus signavit pater, et de hominibus : signavit quoniam Deus verax est. Et in Psalmis: « Signatum est super nos homen vultus tui, Domine (Psal. IV). > Et in alio loco, c Charissimi, nunc filii Dei sumus, et necdum apparuit quid futuri sumus : simus quoniam cum, apparuerit, similes ei erimus (I Joan. 111). > Unde et ad Deum dicitur : « Quis similis erit tibi? » ubi aliud est enim similitudo, aliud æqualitas. Unde sævissima hæresis est, quæ in Christo tantum patris similitudinem confitetur, aufert naturam. Nos autem litatem, propterea enim eum persequebantur Judæi, quia non solum solvebat sabbatum, sed et æqualem se faciebat Deo. Ubi autem æqualitas est, ibi eadem natura, unaque substantia. Hoc est illud, quod de similitudine loquitur et Apostolus: « Filioli mei, quos iterum parturio donec Christus formetur in vobis (Gal. 1v), sut recipiatis videlicet similitudinem cjus , quam vestro vitio perdidistis. Et quia in latinis codicibus pro signaculo resignaculum legitur, quidam sic intelligunt, quod signaculum Dei et figuram, quæ velut in cera mollissima expressa sit, rex Tyri resignaverit atque perdiderit : ut pro signaculo fecerit resignaculum, nequaquam habens imaginem et similitudem Dei, juxta quam et primus homo conditus est, dicente Deo: Faciamus hominem ad imaginem C et similitudinem nostram. Et notandum quod imago tunc facta sit tantum, similitudo in Christi baptismate compleatur, et consequenter ei cui dictum est, Tu signaculum similitudinis, jungitur plenus sapientiæ et persectus decore, sive quasi diversis floribus ornata atque composita corona virtutum, quam proprio studio auget diligens, dum naturæ bonum nutrit industria, et negligens minuit. Juxta illud, quod in Proverbiis sub figura mulieris pulchræ et male moratæ dicitur : « Sicut inauris in naribus porcæ, sic malieri male moratæ pulchritudo (Prov. x1). > Sequitur : « In deliciis paradisi Dei fuisti : » pro quo in Hebraico habetur in Eden, quod et Geneseos narrat historia. Eden autem vertitut in delicias, et pulchre ad distinctionem paradisum Dei D jam de ornamento regio cadendo solvantur. (Hieron.) nominat, ut ostendat esse et contrarium paradisum non Dei apud eos qui veritatem mutant mendacio, ct paradisum habere se jactant. Quo sermone demonstrat nequaquam hominem esse de quo scribitur, sed contrariam fortitudinem, quæ quondam in Dei paradiso commorata sit, licet Judæi hoc per τρόπου, qui appellatur ὑπιρδολή, de Hiram rege Tyri estimant prophetari. Cui autem dicitur : « In deliciis paradisi Dei fuisti, sive factus es, quid habuerit ostendit, quidve perdiderit. (Greg., lib. xxxIII Mor., c. 24 et 25.) Primo verbo quo ait : «Tu signaculum similitudinis. ) cuncta complexus est, quid namque boni non habuit, qui signaculum Dei simi-

lamentationem ejus super pristina gloria cognosca- A litudinis fuit? De sigillo quippe annuli talis similitudo imaginaliter exprimitur, qualis in sigillo codem essentialiter habetur. Et licet homo ad similitudinem Dei creatus sit, Angelo tamen quasi majus aliquid tribuens, non eum ad similitudinem Dei conditum, sed ipsum signaculum Dei similitudinis dicit, ut quo subtilior est in natura, eo in illo similitudo Dei plenius credatur expressa. Hinc est quod primatus ejus potentiam adhuc insinuans. idem propheta subjungit: Omnis lapis pretiosus operimentum tuum, sardius, et topazius, et jaspis, chrysolithus, et onychinus, et berillus, et sapphirus, carbunculus et smaragdus. Novem dixit genera lapidum, quia nimirum novem sunt ordines angelorum. Nam cum per sacra eloquia angeli, archanin filio non solum similitudinem dicimus, sed æqua- B geli, throni, dominationes, virtutes, principatus, potestates, cherubim, atque seraphim aperta narratione memorantur, supernorum civium quantæ sint distinctiones ostenditur, quibus tamen Behemoth iste opertus fuisse describitur, quia eos quasi vestem ad ornamentum suum hahuit, quorum dum claritatem transcenderet, ex eorum comparatione clarior fuit. De cujus illic adhuc descriptione subjungit: « Aurum opus decoris tui, et foramina tua in die qua conditus es præparata sunt. > Aurum opus decoris ejus extitit, quia sapientiæ elaritate canduit, quam bene creatus accepit, foramina vero idcirco in lapidibus flunt, ut vinculati auro in ornamenti compositione jungantur et nequaquam a se dissidant, quos interfusum aurum repletis foraminibus ligat. Hujus ergo lapidis in die conditionis suæ foramina præparata sunt, quia videlicet capax charitatis est conditus, qua si repleri voluisset stantibus Angelis tanquam positis in regis ornamento lapidibus potuisset inhærere. Si enim charitatis auro sese penetrabilem præbuisset, sanctis angelis sociatus in ornamento, ut diximus, regio lapis fixus maneret. Habuit ergo lapis iste foramina, sed per superbiæ vitium, charitatis auro non sunt repleta. Nam quia idcirco ligantur auro ne cadant, idcirco iste cecidit, quia etiam perforatus manu artificis amoris vinculis ligari contempsit. Nunc autem cæteri lapides, qui huic similiter suerant persorati, penetrante se invicem charitate ligati sunt, atque boc in munere, isto cadente, meruerunt, ut neguaquam Porro quod habitationi paradisi copulatur, comnis lapis pretiosus, operimentum tuum, sive colligatio tua et circumdatio, sardius, topazius et jaspis, chrysolithus et onyx et berillus, sapphirus, et carbunculus, smaragdus, hoc observandum est, non omni lapide pretioso regem Tyri fuisse circundatum, sive opertum, et, ut Symmachus transtulit, vinctum atque constrictum: sed omnem lapidem, quem habuit non princeps Tyri fuisse pretiosum. Alioquin multi sunt pretiosi lapides, quos in præsenti loco Scriptura nominat: Chalcedonius, Sardonyx, Chrysoprasus, Hyacinthus, Crystallum quoque et pretiosissimum margaritum; sed et Aquila et Symmachus ac Theodotio in præsenti loco multum et inter se, et inter A Spiritus sancti (Zach. 111). Lege Isaiam. Et ponitur Septuaginta interpretes non solum ordine, sed et numero discrepant atque nominibus. In Apocalypsi quoque Joannis (Apoc. xxi), ubi de vivis lapidibus Nierusalem exstructa memoratur, paululum in extremis partibus ordine commutato iidem in fundamentis ejus ponuntur lapides, ita ut portæ illius crystalli lumine scribantur ædificatæ: sed in pectore pontificis per quatuor ordines in rationali iidem lapides describuntur (Exod. xxvIII). Et in humeris ejus duo lapides onychini in quibus duodecim patriarcharum scripta sunt nomina quos verus pontifex de quo scriptum est: « Tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedech (Psal. CXIX), portat in pectore, portat in humeris, ut in duodecim lapidibus Apostolorum numerum, et in duobus utriusque B perfectus ambulavit, quia inter angelorum corda Testamenti sacramenta demonstret. Quorum unus Joannes Evangelista recubuit in pectore ejus, ut bauriret fluenta sapientiæ et posset dicere : « In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum, hoc erat in principio apud Deum (Joan. 1). Isti sunt vivi lapides, de quibus ædificatur Ecclesia, et de quibus scribit apostolus Petrus : cSi credidistis quia suavis Dominus ad quem accedentes lapidem viventem, ab hominibus quidem reprobatum, a Deo autem electum, honorabilem, et ipsi sicut lapides viventes ædificamini domus spiritales in sacerdotium sanctum, offerre spiritales victimas placentes Deo per Jesum Christum (I Pet. 11). Quoniam dicit Scriptura : « Ecce ponam in Sion lapidem angularem, electum, pretiosum, et qui cre- C dit in eo non confundetur (Isa. xxvIII ). > Super quo et Vas electionis pari voce consentit dicens: « Superædificati in fundamento apostolorum et prophetarum, ipso angulari lapide Christo Jesu Domino vostro, in quo omnis ædificatio constructa crescit in templum sanctum Dei ( Ephes. 11 ). . Hi sunt lapides de quibus et in alio loco legimus : « Lapides sancti volvuntur super terram instar rotarum (Zach. 1x); > paululum tangentes humum, et volubilitate sua ad cœlestia festinantes. De quibus et Scriptura commemorat: «Ecee ego præparo carbunculum lapidem tuum, et fundamenta tua sapphirum, et ponam propugnacula tua jaspidem, et portas tuas lapide crystallo, et murum tnum lapidibus electis, et omnes filios tuos doctos a Deo, et in multa pace filios tuos et in justitia ædifica- D præcipuam fortitudinem, quæ urbis Tyriæ princeps beris (Isa. Liv). > Super quo quid nobis videretur in ejusdem prophetæ ex planationibus diximus. De hufuscemodi lapidibus et vicesimus psalmus canit : c Domine, in virtute tua ketabitur rex, et super salutare tuum exultabit vehementer. Desiderium animæ ejus tribuisti ei, et voluntate labiorum ejus non fraudasti eum. Quoniam prævenisti eum in benedictione dulcedinis, posuisti in capite ejus coronam de lapide pretioso. Istæ sunt margaritæ prophetarum et apostolorum, quæ comparatione Christi omnes venundantur in Evangelio, ut ematur pretiosissimum margaritum, et lapis de quo Zacharias scribit, quod septem habeat oculos, id est, septem gratias

per apostolum Paulum (I Cor. 111) in fundamento Ecclesiæ super quo adificentur, aurum, argentum lapides pretiosi: quorum colores atque naturas et efficientias singulorum; non est hujus temporis dissere, sed proprium volumen desiderant, ita ut in Ezechiel et in Exodo et in Apocalypsi, et in Isaia sibi omnes lapides, et lapidum ordines comparati, magnam et legenti et disserenti faciant quæstionem. · Tu Cherub, inquit, extentus et protegens in monte sancto Dei in medio lapidum ignitorum perfectus ambulasti. > (Greg. cap. cit. et xx 11.) Cherub quippe plenitudo scientiæ interpretatur : et ideirco iste Cherub dicitur, qui transcendisse cunctos scientia non dubitatur : qui in medio ignitorum lapidum charitatis igne succensa clarus gloria conditionis extitit. Quem bene extentum et protegentem dicit : Omne enim quod extenti protegimus, obumbramus. Et quia comparationem claritatis suæ cæterorum claritatem obumbrasse creditur, ipse extentus et protegens suisse perhibetur; reliquos enim quasi obumbrando operuit, quia eorum magnitudinem excellentia majore transcendit. Quod ergo illic speciosus in multis frondibus, quod illic signaculum similitudinis. quod illic Cherub, quod illic protegens dicitur, hoc in Job voce Dominica Behemoth iste viarum Dei principium vocatur (Job. xl.). De quo ideireo tam mira in quibus fuit et quam amisjt insinuat, ut territo homini ostendat quod ipse si superbiat de elationis suæ culpa passurus sit, si feriendo ifli parcere noluit, quem creando in gloria tantæ claritatis elevavit. Consideret ergo homo, quid elatus in terra mereatur, si et prælatus angelis, angelus in cœlo prosternitur. Unde et bene per prophetam dicitur: · Inebriatus est in cœlo gladius meus (Isa. xxxiv); » ac si aperte diceret : qua ira feriam superbos terræ, perpendite, si ipsos etiam quos in cœlo juxta me condidi præ clationis vitio percutere non peperci. (Hieron.) Porro quod dicitur juxta Hebraicum : « Tu cherub extentus et protegens, > subauditur arcam Dei et propitiatorium, vel juxta Septuaginta quod ipse cum cherub unctus sit et creatus. Ex quo ostenditur ad hominem urbis Tyriæ principem hoc pertinere non posse, sed ad sanctam quondam'et posita sit. e Et posui te, inquit, in monte sancto Dei, haud dubium quin paradisum significet, ad quem post cœlum tertium Paulus raptum esse se dicit (II Cor. x11). Cherub autem genere masculino numero singulari, et plurali dicuntur cherubim, qui interpretantur scientiæ multitudo, super quibus requiescit et sedet Deus, et hoc curru utitur, dicenté propheta ad eum : « Qui sedes super cherubim, manifestare (Psal. LXXIX). > Et in alio loco: Ascendit super cherubim et volavit; volavit super pennas ventorum (Psal. xvII).) Iste autem cherub sive creatus cum cherub, extentus et protegens sacramenta, positus est in monte sancto Dei.

quitur, si quis tamen ad Hebræos Epistolam suscipit : Accessistis ad Sion montem, et civitatem Del viventis Jerusalem collestem, et millia angelorum (Hebr. xii). Vel certe mons sancti Dei paradisus, ut diximus, intelligendus est. Ambulavit quoque in medio ignitorum lapidum, de quibus scriptum est : · Qui facit angelos suos spiritus, et ministros suos ignem urentem (Psal. ciii). . Et non solum Deus qui vocatur ignis consumens, fenum, l'gna, stipulamque consumat, sed et angeli, qui vocantur igniti lapides spirituque ferventes; unde et Dominus: · Ignem, inquit, veni mittere super terram, et quid volo, nisi ut ardeat? (Luc. x11.). Quodque sequitur : · Perfectus in viis tuis a die conditionis tuæ, > pro quo posuere Septuaginta : « Fuisti immaculatus in B diebus tuis a die, qua conditus es, donec inventa est iniquitas in te, > ostendit omnem creaturam bonam a Deo conditam et perfectam habuisse virtutem : et per hoc principem quoque Tyri fuisse immaculatum, ut deinceps macula non naturæ sit, sed voluntatis: · Donec inventa est iniquitas in te. Inventa a Deo. quæ in thesauris pectoris tui per superbiam et abusionem potestatis, quam acceperas tenebatur inclusa. In multitudine, inquit, negotiationis tuæ repleta sunt interiora tua in iniquitate et peccasti. Et ejeci te de monte Dei : et perdidi te, o cherub, protegens de medio lapidum ignitorum, et levatum est cor tuum in decore tuo. Perdidisti sapientiam in pulchritudine tua, in terram projeci te, ante faciem regum dedi te, ut cernerent te. In multitudine iniquitatum tuarum, et iniquitate negotiationis tuæ, polluisti sanctificationem tuam. Producam ergo ignem de medio tui, qui comedat te. » In multitudine quoque negotiationis ejus repleta sunt interiora illius sive cellaria iniquitate Dum enim multa conquirit, et non est contentus scientia quam acceperat, nec potestate cui præpositus erat, replevit cellaria et interiora pectoris sui, ut saturatus et incrassatus, calcitraret contra creatorem suum. Manducavit enim Jacob et saturatus est, et recalcitravit dilectus, incrassatus et impinguatus, et dilatatus, et dereliquit Deum qui secerat eum (Deut. xxxii); et : « De corde procedunt cogitationes pessimæ (Matth. xv); > propter quas dicit Deus: « Pec- n usque ad carnes. Hunc ignem, qui alienus appellacasti, et ejeci te de monte Dei, » sive vulneratus es a monte Dei : quod legentes timere compellimur. Si enim cherub extentus et protegens positus in monte sancto Dei, et in medio ignitorum lapidum perfectus atque immaculatus : propter multitudinem negotiationis replevit interiora sua iniquitate, et peccavit, et ejectus est de monte Dei, hoc est, de habitatione paradisi, sive vulneratus a monte Dei, qui perspicue Christus intelligitur : aut certe' in monte Dei constitutus et habitans, a semetipso vulneratus est, et conscientiæ compunctus malo, dum se intelligit habitatione montis indignum, quid de nobis æstimandum est? Propter quod dicitur ci, Et perdidi te, o Cherub, protegens de medio lapidum ignitorum, ut

De quo crebro diximus. Et Paulus apostolus lo- A nequaquam inter-ignitos lapides consisteres, sed perires. O ipse cherub, sive eherubim, qui te protegebat. eduxi te de medio lapidum ignitorum, juxta illud quod de Adam scriptum est : « Ejecit Adam, et constituit cherubim (Gen. 111), > contra paradisum deliciarum. Causasque reddit cur eductus sit, sive projectus de medio ignitorum lapidum : « Elevatum est eni mcor tuum in decore tuo, > dum tuum putas esse, quod Dei est. Unde et apostolus stimulum carnis, et angelum Satanæ accepisse se dicit (II Cor. x11) qui eum colaphizaret, ne revelationum multitudine superbiret, et in judicium incideret diaboli. Et idcirco corrupta est, inquit, doctrina tua cum decore tuo, sive perdidisti sapientiam tuam in decore tuo: ut dum plus vis esse quam conditus es, et magis sapere quam a Deo acceperas, eliam id perderes, quod haliebas et pro pulchritudine atque doctrina, deformitas te atque stultitia possideret : unde in terram projectus es, qui ante habitabas in monte Dei. De quo et Isaias scribit: Quomodo cecidit Lucifer, qui mane oriebatur? (Isa. xiv.) > Et Salvator in Evangelio: « Videham, inquit, Satanam quasi fulgur de cœlo cadentem (Luc. x). ) Quod et Jeremias loquitur ad Jerusalem: Quomodo obscuravit Dominus in ira sua filiam Sion, projecit de cœlo in terram gloriam Israel? (Thren. 11.) > Projectus autem in conspectu omnium regum, ut tuo terreretur exemplo, vel bonorum regum, quorum cor in manu Dei est, vel malorum, quorum regna ostendit diabolus Salvatori : Qui occurrerunt regi Babylonio dicentes : El tu captus es sicut nos, atque inter nos reputatus es. Quamobrem et polluit sanctificationem suam, quam habuerat, quando habitabat in monte et conversabatur in medio ignitorum lapidum. Sequitur: « Producam ignem de medio tui qui devoret te. Istum ignem in Tyri regis corde succenderat ille, cujus ignita sunt jacula, et de quo scriptum est : « Omnes adulterantes quasi clibanus corda eorum (Ose. vii). De quo igne loquitur et Isaias : « Ambulate in lumine ignis vestri et in flamma quam succendistis (Isa. L), ut foras egrediens devoret possidentem, juxta illud, quod in eodem Isaia scriptum est: Devoravit sicut fenum materiam (Isa. v); in die illa exstinguentur montes, et colles, et saltus, et devorabit ab anima tur, Nadab et Abiud ad altare Domini obtulerant (Levit. x), et idcirco divino igne consumpti sunt. Unde et Moyses ait : « Hoc est verbum quod dixit Dominus, in his qui appropinquant mihi sanctificabor. Sanctificatio autem Dei est pœna peccantium. Post hæc dicitur: « Et dabo te in cinerem, » ut omnia quæ superædificasti malæ conscientiæ tuæ ignis assumat. Qui cum debueras in requie et sabbato nequaquam opus facere servile, ligna in sabbato collegisti, ut haberet, quod in pectore tuo devoraret incendium. Prodest quoque omnia mala opera converti in cinerem, ut ignis noxius penitus exstinguatur, et omnes conspiciant et obstupescant perisse regen Tvri et nihili factum esse, non in multis sæculis,

quod scriptum est : « Non parcam tibi, et non miserebor. > Solent Hebræi inter cæteras fabulas suas, et ymalogias atque interminabiles quæstiones, hæc contra Hyram regem Tyri dicta intelligere, cum a Salomone usque ad Ezechielem anni sint plurimi, quos eo tempore homines non vixisse perspicuum est, et sic pronuntiare, quasi per ironiam propheta ad eum loquatur : Numquid tu es signaculum similitudinis Dei, plenus sapientiæ, et perfectus decore: tu cunctis ornatus lapidibus, tu cherub, vel creatus cum cherub, cum e contrario peccaveris, et in cinerem dissolvendus sis? Adduntque fabulæ suæ miraculum, ut coptra Scripturam, imo sine Scripturæ auctoritate, dicant Hiram mille vixisse annis. Verum hæc, quam violenta sit interpretatio, absque nostro B judicio prudens lector intelligit.

e Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili · hominis, pone faciem tuam contra Sidonem et pro-• phetabis de ea et dices : Hæc dicit Dominus Deus : · Ecce ego ad te, Sidon, et glorisicabor in medio tui; e et scient quia ego Dominus, cum fecero in ea judicia, et sanctificatus fuero in ea, et immittam ei pesti-· lentiam, et sanguinem in plateis ejus. Et corruent cinterfecti in medio ejus gladio per circuitum, et « scient quia ego Dominus. Et non erit ultra domui · Israel offendiculum amaritudinis, et spina dolorem · inferens, undique per circuitum eorum qui ad-« versantur eis, et scient quia ego Dominus Deus. Hæc dicit Dominus Deus: Quando congregavero domum « Israel de populis, in quibus dispersi sunt, sanctifica- C est, quæ ducit ad mortem (Matth. v11). » « Et core bor in eis coram gentibus. Et habitabunt in terra sua, quam dedi servo meo Jacob, et habitabunt in ea securi, et ædificabunt domos plantabuntque vineas, et ha-· bitabunt confidenter, cum fecero judicia in omnibus e qui adversantur eis per circuitum. Et scient quia ego • Dominus Deus eorum. > (Hieron.) Consequenter autem post Tyrum sermo fit ad Sidonem: unius enim utraque urbs provinciæ est. Et in Evangelio Tyrus et Sidon pariter nominantur : c Si in Tyro et Sidone factæ essent virtutes quæ fuerunt in te (Matth. u; Luc. x.) . Unde et Chananæa, cujus filia a dæmonio vexabatur, quæ egressa est de finibus Tyri et Sidonis quod postulaverat impetravit. Prædicit autem sermo divinus, quod a Babyloniis et ipsa capienda sit, et malorum cognoscat pondere, quod D inse sit Dominus cum judicaverit eam et sanctifica-Les fuerit in illa, et fame eam ac pestilentia gladioque consumpserit, ita ut corruat in plateis illius, et nequaquam ultra sit in offendiculum populo Dei, nec cos frequenter impugnent. Cum autem hoc factum Fuerit revertatur populus Israel, quos in diversas disperserat nationes in terram suam, et sanctificetur in cis: nequaquam ut in Sidone in malam partem, sed in bonam, cum eis misertus fuerit, et habitaverint in terra, quam dedit patri eorum Jacob: et habitaverint securi et in Domino considentes, et ædiscave-Fint domos, et plantaverint vineas, cum sua promissa compleverit; et tunc cognoscant quod ipse sit

sed in uno, vel certe in perpetuum, ut impleatur illud A Dominus, cujus promissa firmissima sunt. Quod multi ad tempus referunt Zorobabel Ezræ et Neemiæ, quando reversus est populus Israel, et habitavit in terra Judæa. Alii vero in ultimo tempore, et in mille annis sperant esse complendum. Porro secundum intelligentiam spiritalem hic nobis sensus videtur: Sidonii interpretantur venatores de quilius et in Psalmis scriptum est: Anima nostra sicut passer erepta est de laqueo venantium, et a verbo aspero (Psal. cxxIII); > et in Proverbiis : « Oculus meretricis laqueus est peccatoris (Eccle. vii). > Sunt autem et in bonam partem his contrarii venatores, de quibus scribit Jeremias : « Ecce ego mittam piscatores et venatores, qui venentur vos de omni colle et monte (Jer. xvi); , quos et Dominus mittit ad piscandum, et facit eos de piscatoribus piscium piscatores hominum (Matth. 1v). Unde et viculus Petri et Andreæ hoc appellatur vocabulo; Bethsaida enim in lingua nostra interpretatur domus venatorum. Adversum hos igitur pessimos venatores, Dei sermo dirigitur, et imperatur prophetæ, ut ponat sive obfirmet faciem suam contra Sidonem, et nequaquam fluctuet omni vento doctrinæ, sed in veritate consistens interficiat suos venatores. Quæ sunt ergo quæ Sidoni Dominus comminatur? CEcce ego ad te ipse veniam, et glorificabor in te, com te interfecero, et scient omnes, qui vixerint, quod ego sum Dominus, , cum tibi reddidero quæ mereris, mittamque pestilentiam et sanguinem in plateas tuas. Recteque plateæ dicuntur Sidonis. Lata enim et spatiosa via ruent interfecti, qui male steterant, gladio per circuitum. . Illo gladio quem venit Dominus mittere super terram (Matth. x), ut male juncta dissociet: et sciant, qui remanserint, quod ipse sit Dominus. Cumque illi cessaverint, nequaquam ultra erit offendiculum amaritudinis, et spina doloris compungens et vulnerans populum Dei. Omnia autem hæc dicuntur contra adversarias potestates, quod in extremo tempore deleantur, et sit æterna securitas, quando congregaverit Dominus, domum Israel, eos qui sensu cernunt Deum: et sanctificatus fuerit in eis, et complekitur illud, quod scriptum est : « Sancti estote, quoniam ego sanctus sum (Lerit. xix). > Et habitaverint in terra sua, de qua et alibi legimus : « Credo videre bona Domini in terra viventium (Psal. xxvi). Quam dederat Jacob, qui priorem supplantaverat fratrem, et primitiva ejus meruerat accipere. Et habitabunt in ea securi, sive in spe, cet ædisicabunt domos, plantabuntque vineas, et habitabunt > secundo in spe. Juxta illud, quod legitur in Isaia : ( Qui ablactati estis a lacte, qui abstracti ab übere, tribulationem super tribulationem exspecta'e, et spem super spem (Isa. xxviii). Æ lificabunt autem domos, , quas et in Evangelio tedificat, qui non super arenam, sed super petram fundamenta constituit. De quibus scriptum est: ( Nisi Dominus ædificaverit domum, in vanum laboraverunt qui ædificant eam (Psal. cxxvi). >

### CAPUT XXIX.

Scrmo Domini contra Pharaonem et Ægyptum, ubi prædicitur solitudo Ægypti et ejus post annos quadraginta restitutio promittitur Nabuchodonosor pro mercede laboris contra Tyrum.

« In anno decimo, in duodecimo mense, in prima « die mensis, factum est verbum Domini ad me dicens: Fili hominis, pone faciem tuam contra Phac raonem regem Ægypti, et prophetabis de eo, et de Ægypto universa loqueris, et dices : Hæc dicit · Dominus Deus, » etc. Post Sidonem, quæ et ipsa in Phænicis littore constituta est, sermo fit ad prophetam decimo anno captivitatis regis Joachim, et duodecimo mense et una die mensis, ut ponat faciem suam sive obsirmet contra Pharaonem regem Ægypti, et loquatur de eo, et de universa Ægypto, sive ad omnem Ægyptum; ex alia enim parte Judææ in eodem littore constituta Ægypti provincia est, et quæ illi ventura sint prophetet. Sin autem oportet de numeris aliquid dicere, quem locum habeat inter decem dies una. Unde et in principio Genescos non est. dictum, c factum est vespere et mane dies prima, > sed (una,) ut eamdem diem revolvi semper edoceat enmdem ordinem inter decem decadas, hoc est, centenarium numerum decimus numerus possidebit, quo ad victimam agnus assumitur, ut immoletur die quarta decima, atque hoc modo usque ad mille et decem millia et centum millia, et ultra per decadas suas numerorum 'ordo procedit. Post decimum autem annum mensis duodecimus ponitur, ut perfectus duodecim apostolorum ac prophetarum, qui in uno volumine continentur, numerus demonstretur. Porro, juxta Septuaginta, decimo mensis, qui hebraice appellatur Thebeth, et apud Ægyptios Tybi, apud Romanos Januarius dicitur, eo quod apud illos anni sit janua : omni calore sublato, hyberni frigoris continet principatum. Hoc de numeris dixisse sufficiat. Caterum illud vel maxime requirendum est, utrum ipse sit Pharao, qui in Exodo, et in Isaia, et Jeremia, et Ezechiel, multisque aliis in locis, et in Cantico nominatur: « Equitatui meo in curribus Pharaonis, assimilavi te, proxima mea (Cant. 1); an alius atque alius? Videturque mihi non esse unus, sed apud Ægyptios, hoc vocabulo demonstrari regiam dignitatem, sicut apud Romanos Cæsares et Augusti reges corum appellantur a primo Gaio Cæsare, et secundo adoptivo ejus Octaviano, qui postea Augustus est nominatus, et apud Syros Antiochi, apud Persas Arsacidæ, apud Philistiim Abimelech, et post Alexandrum in Ægypto Ptolomæi usque ad Cleopatram, qua victa apud Actium Ægyptus Romana est facta provincia. Ergo in præsentiarum adversum unum quemlibet regem Ægypti sermo sit Domini, qui interpretatur diaoxiδαστής, interfector videlicet et lacerator et gladio cuncta concidens et dividens. Quod juxta mysticos intellectus referendum est ad eam potestatem, cui subjecta est Ægyptus. Nunquam enim homo auderet dicere : « Mea sunt flumina, et ego feci illa, » nec draco appellaretur magnus, et sedens in medio flu-

A minum suorum. Ægyptus autem hebraice appellatur Mesraim, et in linguam nostram vertitur coangustans videlicet, et tribulans eos qui sibi subditi sunt, et non dimittens oculos ad cœlum levare, sed juxta Evangelium (Luc. xih) et exemplum illius mulieris quam decem et octo annis diabolus incurvaverat semper ad terrena demergens. Videamus igitur quæ sit comminatio contra Pharaonem et omnem Ægyptum.

« Ecce ego ad te, Pharao rex Ægypti, draco mae gne, qui cubas in medio fluminum tuorum, et dicis: Meus est fluvius, et ego feci memetipsum. Et oponam frenum in maxillis tuis, et agglutinalio pic sees fluminum tuorum squamis tuis; et extraham te c de medio fluminum tuorum, et universi pisces tui e squamis tuis adhærebunt. Et projiciam te in deser-« tum et omnes pisces fluminis tui ; super facient terræ cades. Non colligeris neque congregaberis. Bestiis terræ et volatilibus cœli dedi te ad demrandum. Et scient omnes habitatores Ægypti, quia e ego sum Dominus, pro eo, quod factus es baculus. arundineus domui Israel, quando apprehenderus e te manu sua, et confractus es, et lacerasti omnem c humerum eorum, et innitentibus eis super te com-· minutus es, et dissolvisti omnes renes eorum. Dicit autem contra Pharaonem principem Ægypti, et sub figura ejus ad magnam loquitur potestatem, cui Ægyptus tradita est ad regendum. Et nihilominus superbit contra creatorem suum sibi dominationem terræ vindicans, et se colendam Ægyptiis gentibus tradens. Loquiturque juxta situm provinciæ quast C ad regem quod in Nili inundatione confidat, et plavias de cœlo non magnopere desideret auctoremque. sui seipsum putet vel fluvios, hoc est, dimpurác. et rivos Nili a se factos jactitet. Non, inquit, angelum mittam, sed, o draco magne, qui cubas et resides in medio fluminum tuorum, ipse ad te veniam puniendum. Ausus enimes dicere: Meus est Nilus fluvius, et ego mei conditor sum, vel ipse feci flumen, quo omnis Ægyptus irrigatur. Cumque venero, c ponam frenum in maxillis tuis, sive constringam laqueis os tuum, quo magnifice loquebaris. Et omnes socios ac duces tuos, quos pisces vocat, adhærere faciam pennis vel squamis tuis, ut extractus e flumine projiciaris sive deponaris. Nimium te enim extuleras in deserto, et cades super faciem campi vel terræ tuz; eo quod Ægyptus campestris provincia sit. Nec colligetur cadaver tuum, nec congregaberis, id est, sequaquam sepelieris, sed e bestuis et volatilibus con dabo te devorandum; ) ut cum hæc viderint in b meo judicio perpetrata habitatores Ægypti, cogniscant quod ipse sim Dominus. Hæc autem tibi erenient quoniani populum meum Israel tuo auxiii decepisti, ut nequaquam in Deo creatore suo, sel in te confiderent. Fuisti eis baculus arundineus juit Isaiam (Isa. xxxvı), vel virga vacua, et calamus 🕰 gilissimus, cui innitentes cassum deprehendere præ sidium, ita ut ab incumbentibus frangereris et lacerares humerum, et manum qua tenebaris. Et den in te securi sunt comminuentur omnes lumbi corus

am in terram, et pro auxilio accipientium A nares ejus perforat, quia callidas ejus insidias acutis . Hæc autem per μεταφοράν dicuntur quasi ad Egypti, eo quod et ipsa provincia nequaquam ria fuerit Israeli, sed dum magna promittit, os auxilio separaret. Draconem autem juxta v contrariam potestatem sæpe legimus; Pharao dicitur διασχεδαστής, quod a Deo atque se jungat; et Ægyptus in tribulanoffigentes vertitur, eos videlicet quos sibi subjugare. Iste draco est prævaricator de plenissime loquitur (Job. xL). Et in psalmo 1 est: « Tu confregisti capita draconis, de-1 in escam populis Æthiopibus (Psal. LXXIII). 1 magnus ad comparationem minorum dra-Heitur; de quibus canitur : « Tu confregisti et spatiosum manibus: illic reptilia quorum numerus, animalia pusilla cum magnis; illic rtransibunt. Draco iste, quem formasti ad ım ei (Psal. ciii). De quo et in alio loco Ipse est rex omnium, qui in aquis sunt, et ım figurationis Domini, qui factus est, ut ar ab angelis ejus. Sedet autem sive cubat duminum suorum, non unius fluminis, sed n. quæ in diversis hæresibus accipimus, per xit in Ægyptum sæculi istius et irrigavit eductorum, non pluviis de cœlo venientibus, rra aquis turbidis, quas bibere nos prohibet , dicens : Quid tibi et viæ Ægypti, ut sam Geon (Jer. 11), pro quo in Hebraico sior est, quod verbum in aquas turbidas trans- C que cœnosas. Ut autem intelligamus, quæ yptii draconis flumina, ex contrariis scire s. Dominus loquitur de fluminibus suis : in me, flumina de ventre eius fluent z (Joan. vii). > Et ad Samaritanam : ( Qui saqua, quam ego dedero ei, non sitiet in , sed fiet in eo fons aquæ salientis in vitam (Joan. 1v). ) Ista sunt flumina de cœlo vee quibus David canit : « Fluminis impetus civitatem Dei (Psal. xLv), > haud dubium lesiam significet. Consideremus ergo quæ pæna, quodve supplicium sit. Sequitur: c Et renum vel laqueum in maxillis tuis. > Cni t illud Job : « Adduces autem draconem in pones capistrum circa nares ejus. Confidit ocat Jordanis in os ejus, in oculo suo suscipiet erforabit autem sude nares ejus, et armilla lius (Job. xL). > (Greg. Moral. xxxiii, c. 8.) d sudes, id est palos accipimus, qui videlicet ur ut figantur, nisi acuta sanctorum consilia s Behemoth nares perforant, dum sagacissiias et vigilando circumspiciunt, et superando 11? Per nares vero odor trahitur, et ducto agitur, ut res etiam quæ longe est posita tur. Naribus ergo Behemoth, callidæ ejus esignantur, per quas sagacissime nititur et ordis nostri bona cognoscere, et hæc pesuasione dissipare. In sudibus itaque Dominus

sauctorum sensibus penetrat enervans. (Hieron.) Ponit autem Dominus in maxillis draconis istius frenum et perforat labia ejus atque constringit armillæ circulo, quando per ecclesiasticos viros, qui Scripturis sanctis eruditi sunt, imponit ei silentium, et universa perversitatis dogmata dissolvuntur. Agglutinatque pisces fluminum ejus pennis ipsius vel squamis, quibus hæretici per superbiam ad alta festinant, ut et ipsi vincti cum dracone, unum cum eo corpus efficiant et copulentur ei vel in erroris consortio, vel in pænæ similitudine, quomodo qui adhæret Domino, unus est spiritus. Neque vero unum habet flumen draco Ægyptius, sed multa flumina, quibus irrrigat Ægyptum humilem atque deraconum in aquis. Et in alio loco: « Hoc mare B jectam, et nihil in se habentem montium, nec aquas Siloe, quæ vadunt cum silentio, sed turbidas et cænosas. Unde et extrahit eum Dominus de medio Quminum suorum, ut nequaquam eis incubet nec sedeat in eis, et omnes pisces squamis illius adhæreant pro qualitate vitiorum, per totum corpus draconis vel capiti vel ventri vel caude, et extremis partibus adhærentes; ut extracto dracone pisces quoque, qui adhærent ei pariter extrahantur. Et projiciam te, inquit, in desertum, ut nequaquam reperias, quos decipias. Vel certe deponam te de culmine superbiæ tuæ, et deponam te velociter. Juxta illud Apostoli: c Deus autem pacis conterat Satanam sub pedibus vestris velociter (Rom. xvi);) ut dracone contrito atque deposito, pisces quoque fluminis illina deponantur, et cadat auctor criminum, qui prius stare se arbitrabatur, et in toto orbe discurrere. Cadat autem super faciem terræ suæ, ad quam de cœlò præcipitatus est, ut nequaquam ultra in hæreticorum ecclesiis colligatur : neque congregetur sive sepeliatur in his, qui crediderunt ei cum ab eo fucrint liberati, sed detur ad devorandum bestiis terræ et volatilibus cœli; bestiis illis de quibus scriptum est: « Ne tradas bestiis animam confitentem tibi (Psal. LXXIII). A Et volatilibus cœli, quæ juxta viam sementem comedunt. Et a Salvatore interpretantur esse diaboli. Non solum enim princeps malitiæ, sed et discipuli ejus diaboli nominantur. Juxta illud, quod de Juda dicitur: « Nonne ego vos clegi duodecim, et unus de vobis diabolus est? > (Joan. vi.) Cœli autem vocantur volatilia, quia sibi sublimia repromittunt, ut postquam draco cum piscibus suis depositus suerit auque projectus, et traditus ad devorandum bestiis terræ, quæ nihil in se habent mansuctudinis, et his qui circumferuntur omni vento doctrinæ, tunc intelligant habitatores istius sæculi, quod ipse sit Dominus. Omnis autem causa pænarum est, quod frustra domui Israel promisit auxilium, et fuit ei virga vel baculus arundineus, vacuus et inanis, nihilque in se habens plenitudinis, quia non poterat dicere: « Nos autem omnes de plenitudine ejus accepimus (Joan. 1); ) cum Scriptura præceperit: Non apparebis in conspectu Domini Dei tui inanis aut vacuus (Exod. xxiii). Duod autem non

Scriptura testatur : « Væ eis qui descendunt in Ægyptum ad auxilium (Isa. xxx1). De istiusmo li baculo arundineo et Rabsaces frustra exprobrat Ezechiæ regi Judæ, dicens: « Ecce confidis in virga arundinea atque confracta ista, super Ægypto, cui qui innixus fuerit, ingreditur in manum ejus : sic est Pharao rex Ægypti, et omnes qui confidunt in eo (Isa. xxxvi). > Et ille quidem de justo rege mentiebatur ista commemorans, qui interpretatur multus poculo. Inebriatus enim erat de aureo calice Babylonis, et ideireo quæ sua erant ingerebat populo dominum confitenti. Hic vero exprobratur Pharaoni quod fuerit domui Israel virga sive baculus arundineus, vanum eis et fragile et cito comminuendum auxilium repromittens. Ut autem scirc valeamus, R qui sit baculus arundinens, super quo don:us Israel confidere non delicat, ex contrario baculo et virga Domini intelligere poterimus, de qua ad Dominum dicitur: « Virga tua et baculus tuus ipsa me consolata sunt (Psal. xxII). > Hanc virgam habuit et Aaron quæ dracones Ægyptios devoravit (Exod. viii, x), et percussit aggeres Nili, et cyniphes in tota Ægypto generatæ sunt. Moyses quoque, juxta LXX, extendit hanc virgam et levavit in cœlum, et Dominus induxit ventum austrum super terram toto illo die et tota nocte et mane levavit ventus, et adduxit locustas super omnem terram Ægypti. De hac puto virga scribi, et in Numerorum libro (Num. xvII) quod floruerit et nuces sive amygdalas germinarit. Hanc habebat et Apostolus dicens : « Quid vultis in virga C veniam ad vos? > (I Cor. iv.) Et qui Pascha celebrabant baculos tenehant manibus (Exod. x11), sine quibus imbecillitatem humani corporis sustentantibus carnes agni comedere non poterant. Hæc est virga de radice Jesse, super quam septem spiritus requieverunt. Sed non talis Pharao, nec baculus Ægypti, et virga arundines, quæ decipit apprehendentes se, et lacerat humeros corum, id est, fortitudinem. Et quicunque super eam fuerit invisus, dissolvuntur lumbi ejus, et stare non poterit nec accinctus renibus Pascha celebrare, quod his congruit quorum scrutatur corda et renes Deus (Psal. vii).

· Propterea hæc dicit Dominus Deus : Ecce ego c adducam super te gladium, et interficiam de te c hominem et jumentum. Et crit terra Ægypti in D nes adversum quas supra prophetæ vaticinium cs. desertum et solitudinem, et scient quia ego sum · Dominus. Eo quod dixerit fluvius meus est, et ego c feci eum; idcirco ecce ego ad te, et ad flumina « tua daboque terram Ægypti in solitudinem, gladio dissipatam a turre Syenes usque ad terminos · Æthiopiæ. Non transibit per eam pes hominis, e neque pes jumenti gradictur iñ ea : et non habitae bitur quadraginta annis. Daboque terram Ægypti desertam in medio terrarum desertarum, et civic tales ejus in medio urbium subversarum, et erunt e desolatæ quadraginta annis. Et dispergam Ægye ptios in nationes et ventilabo eos in terras, quia · hæc dicit Donrinus Deus : Post finem quadraginta

debeamus ab Egypto auxilium postulare, et ali! i A annorum congregabo Egyptum de populis, in quibus dispersi fuerant et reducam captivitatem · Ægypti, et collocabo cos in terra Phatures in c terra nativitatis suæ : in terra de qua sumpti sunt: Et erunt ibi in regnum humile, et inter « regna cætera erit humillimum; et non elevabitur « ultra super nationes, et imminuam eos, ne imperet gentibus, neque erunt ultra domui Israel in confidentia docentes iniquitatem, nt fugiant et « sequantur eos: et scient quia ego sum Dominus · Deus. > (Hieron.) Junge prioribus quæ sequuntur. Quia fuisti baculus arundineus domui Israel, et non solum confractus es in manu ejus, sed juxta Isaiam perforasti manum ejus, et nunc lacerasti humerum. et ipse comminutus es et innitentium super te dissolvisti lumbos, ideirco ego inducam super te hostium gladium, et cum hominibus jumenta vastabo: et redictur terra Ægypti in solitudines, et secundo scient Ægyptii, quod ego sum Dominus. Nec hoc ero fine contentus, sed quia in tantam prorupit blasphemiam, ut suos esse diceret fluvios, et omnem abundantiam Ægypti, ideo et ipsum auferam, qui se dixerat creatorem, et flumina quæ a se creatajactaverat et reliquam terram Ægypti in longissiman solitudinem, et gladio dissipatam a turre Syene usque ad terminos Æthiopiæ. Pro turre, quæ hebraice magdal dicitur, Septuaginta loci nomen posucrunt, ut magdalon scriberent. Turris autem Syene usque hodie permanet castrum Romanæ ditioni subditum : ubi sunt Nili cataractæ, et usque ad quem locum de nostro mari Nilus navigabilis est. Totam igitur Ægyptum dicit esse populandam usque ad terminos Æthiopiæ, quibus extrema Ægypti regio jungitur: ita ut pes hominis in Ægypto non pertranseat, nec jumenta reperiantur in ca, et non babitetor per quadraginta annos. Parcitur enim Ægyptiis, et qui hospites quondam fuere Israel, brevior temporis cosdemnatio est. Tyrus sabbatizavit sabbata sua per annos septuaginta et sic in antiquum statum restituta est. Captivitas quoque Judææ templique subrersio usque ad Cyrum regem Persarum septuaginta complevit annos: e potentes enim potenter tormenta patientur. . Quod autem dicit : « Dabo terram Æzypi desertam in medio terrarum desertarum, Palæstinos significat, Idumæos et Moabitas, omnesque alias regio Tune disperget sive disseminabit Ægyptios in nationes et veutilabit eos in terras. Et quia clemens d miserator est Dominus, patiens et multarum misertionum, post quadraginta annos Ægypti restitutio elet reducetur in antiquum solum universa captivités, él collocabitur in urbe metropoli, quæ appellatur Phitures, ubi orta est et unde profecta est, ita dunta zat ul pro utilitate sua amittat antiquam superbiam, et si il regnum humile, imo humillima omnium nationum: d non élevetur ultra contra gentes, nec in eas habeat potestatem, sed redacta in paucitatem, nequaquan ib cipiat domum Israel sui confidentia; nec docest res iniquitatem, sive redigat cos in memoriam iniquitalis,

quod deserto auxilio Dei Ægypti quæsicrunt admi- A tio Ægypti, et reducatur captivitas ejus, et colloconiculum. Et hæc omnia sient, ut tertio cognoscant Ægyptii quod ipse sit Dominus. Hæc brevi sermone perstrinximus historiæ fundamenta jacientes : nunc allegoriæ nubilum disserendum est, et cadem brevitate vitare conabitur, et hujus explanationis longitudinem. Ad draconem sermo est, qui dixerat, « Mea sunt flumina, et ego feci ea, a quod inducat super eumipse Dominus gladium. De quo in Isaia scriptum est: « Inebriatus est gladius meus in cœlo, , nunc descendet in terram, ut perdat ex ca hominem et jumentum, quidquid vol rationis videtur habere vel simplicitatis : et perdat absolute, sed draconi, vel ut draconi percant, et vivant Deo. Et siat Ægypti terra perditio secundum saperiorem sensum, quo draconi percat, et post perditionem redigatur in solitudi- p et confidentiam repromittant docentes iniquitatem, nem, pessimum hospitem habere desistens. Et tunc cognoscent homines et jumenta, et terra disperdita quod ipse sit Dominus. Illo sensu quo EXXVII psalmo scriptum est : « Cum occideret illos, tunc quærebant eum. > Omnis enim qui quærit, inveniet. Deique misericordiæ est, ut mundi hujus pereat abundantia, et Ægypti sluenta siccentur, imo terra eorum sit in solitudines : et sententia Domini dissipetur a turre Syene, quæ interpretatur gyrus, ut nihil in se recti habeat, usque ad terram Æthiopum, qui humiles appellantur, ut videlicet omnis superbia quæ se contra Dei scientiam erexerat destruatur, et humilietur in salutem suam. Nec pes hominis, hoc est rationale quippiam transeat per Egyptum : neque pes jumenti gradiatur in ea, ut c simplices quosque non tencat, quos dimissis hominibus Pharao in Ægypto tenere cupiebat, Moyse contradicente, et volente jumenta quoque de captivitate Ægypti liberari. e Et non, inquit, habitabitur quadraginta annis; » qui numerus semper afflictionis et pænæ est. Unde et Moyses (Exod. xxxiv), et Elias (III Reg. xix), et ipse Salvator (Matth. w) quadraginta diebus jejunaverunt et noctibus. Et per quadraginta annos populus erat in solitudine, ut postea circumcisus in Galgalis (Num. xiv), opprobrio et ignominia Ægypti liberaretur. In cujus numeri sacramento et hic idem propheta pro tribu Juda quadraginta diebus dormit in dextro latere : et quadringentis annis populus serviturus in Ægypto nuntiatur, τάδας. Pluviæ quoque diluvii quadraginta diebus inferent orbi naufragium. Justum enim erat, ut qui per quatuor elementa mundi, quibus omnia constare dicuntur, dum ea diligit et fovet, Deum offendat. in ipso numero puniretur, et Israel qui peccaverat in sabbatum, septem decadarum, hoc est septuaginta annorum supplicium sustineret. Daturque terra Ægypti deserta et civitates ejus in medio terrarum et urbium subversarum, quæ non sunt exstructæ de lipidibus, sed latere et paleis ut dispergatur Ægyptus, quæ male sibi fuerat copulata, et ventiletur in terras, quo seilicet frumentum a paleis separetur: et quadraginta annorum fine completo, sit restitu-

tur in terra Phatures, quæ interpretatur panis conculcatus: ubi panis ille, qui dixerat: « Ego sum panis qui de cœlo descendi, » pravitate hæretica conculcatus est, ut cum venerint ad Ecclesiam, habitent in pane conculcato. Et nequaquam eleventur in superbiam, sed sint in regnum humile : et ut jam cum restituti fuerint in pristinum statum, se per humilitatem dejiciant, quod in Ægypto vixerint, et latericias ex truxerint civitates. Et inter multa regna ecclesiæ sint humiles, et sciant in quem peccaverant, et ultra non elevetur Ægyptus super ecclesias in toto orbe divisas, sed religatur in paucitatem, et pauci in ca remaneant inter gentes; et ultra non decipiant domum Israel, id est, ecclesiam, nec vanam eis spem ut fugiant ecclesiasticam disciplinam, et sequantur Ægyptias voluptates. Hæc antem sient, ut tertio cognoscant Ægyptii, quod ipse sit Dominus. Quod mihi propterea videtur dici, ut cognitio prima Ægyptiorum in carne sit, secunda in anima, tertia in spiritu. Primo super terram, secundo mundi hujus conversatione finita, tertio post resurrectionem.

e Et factum est in vicesimo, et septimo anno in e primo et una die mensis, factum est verbum Doe miniad me dicens : Fili hominis, Nabuchodonosor e rex Babylonis, servire fecit exercitum suum ser-« vitute magna adversum Tyrum. Omne caput decalvatum, et omnis humerus depilatus est; et c merces non est reddita ei, neque exercitui ejus de c Tyro pro servitute, qua servivit mihi adversum 4 eam. Propterea hæc dicit Dominus Deus : Ecce e ego dabo Nabuchodonosor regem Babylonis in terra · Ægypti, et auferet multitudinem ejus, et deprædae bitur manubias ejus, et diripiet spolia ejus; et erit c in mercedem exorcitui illius, et operi, quo servivit e mihi adversum cam. Dedi ei terram Ægypti, pro c co quod laboraverit mibi, ait Dominus Deus. In die e illo pullulabit cornu domus Israel, et tibi dabo « apertum os in medio eorum. Et scient quoniam 4 ego Dominus. » Ouceritur quomodo post decimum annum superioris sermonis statim vicesimus et septimus ponatur annus, et in sequentibus decimus duodecimusque: et in extrema descriptione templi vicesimus quintus, sed facilis solutio est. Quia enim qui faciunt quadraginta decadas sive quatuor inator D de Ægypto et superior et hæc, que mine dicitur prophetia contexitur, licet diversis sit facta temporibus, tamen quia de una provincia prophetatur, junctæ sibi sunt. Quod et in Jeremia crebro legimus, ut præpostero ordine tempora describantur. Prius enim Sedecke in quibusdam gesta referentur, et postca Joachim, qui ante oum fuit. In Psalmis autem, quia carmen est lyricum historiæ ordo non quæritur. Dicamus ergo prius juxta litteram. Nabuchodonosor eum oppugnaret Tyrum, et arietes, machinas, muris vineasque, eo quod cincta mari esset, non posset adjungere, infinitam exercitus multitudinem jussit saxa et aggeres comportare, et expleto medio mari, imo freto angustissimo, vicinum littus

insuke fecit contiguum. Quod cum viderent Tyrii A Romanos Paulus apostolus disputat. Ac ne aliquid jam jamque perfectum, et percussione arietum murorum fundamenta quaterentur, quidquid pretiosum in auro, argento vestibusque et varia supellectili nobilitas habuit, impositum navibus ad insulas asportavit, ita ut capta urbe nihil dignum labore suo inveniret Nabuchodonosor. Et quia Dei in hac parte ohedierat voluntati post aliquot annos captivitatis Tyriæ, datur ei Ægyptus. Multoque sævior Tyrus Ægypto. Illa enim oppugnabat Hierusalem, hæc vanum pollicebatur auxilium. Aliud est enim spei imbecillitate decipere, aliud adversum Dei populum dimicare. Hoc est ergo, quod dicit Nabuchodonosor rex Babylonis in oppugnatione Tyri: Suum mihi servire fecit exercitum, ut impleret voluntatem meam. Omne, inquit, caput decalvatum, et omnis humerus B bræos mensis, qui apud nos Kalendis et nonis idibusdepilatus est. Gestantium videlicet cophinos terræ, et lapides, quibus raduntur humeri et decalvatur caput. Et tamen nec ipse nec exercitus ejus aliquid dignum invenit in Tyro. Et in hoc cum mihi servierit, et meam contra Tyrum impleverit voluntatem, idcirco dabo ei terram Ægypti. Quod quidam dicunt sub Nabuchodonosor esse completum. Alii sub Cambyse filio Cyri, qui Ægyptum usque ad Æthiopiam vastavit, ita ut Apim interficeret, et omnia eorum simulacra deleret. Quam oh causam putant eum versum in amentiam casu equi et proprio pugione confossum. Plenissime hanc historiam narrat Herodotus, ubi et omnis Ægyptus per pagos et vicos et castella describitur, et Nili origo gentisque ejus populi, et mensura terræ per circuitum usque ad desertum C c hominis, propheta et dic: Hæc dicit Dominus Æthiopiæ et littora maris magni, Libyæque et Arabiæ confinia demonstrantur. Causa autem iræ Domini contra Ægyptum illa est, quod populum Dei suo deceperit auxilio, ne speraret in Dominum, et illum ad iracundiam provocarit. In illo, inquit, die quo Ægyptus capta fuerit pullulabit cornu domus Israel. Haud dubium quin regium genus significet. Quod quidam ad Zorobabel silium Salathiel, qui per Jeconiam de David stirpe generatus est. Alii ad ultimum tempus referunt, quando putant et Eliam esse venturum. Nos autem cornu Domini pro Christo intelligentes præsentem carpimus historiam. Cumque, ait, o propheta, hoc prius fuerit expletum: tunc aperietur os tuum, et vaticinium tuum nequaquam dubia promissione pandebit, sed cernetur D opere perpetratum, ut sciant, qui audierint me esse Dominum, cujus dixisse fecisse est. Hæc secundum litteram, imo juxta veritatem dicta sint prophetiæ. Cæterum ex eo, quod Nabuchodonosor mercedem acceperit boni operis, intelligimus etiam ethnicos, si quid boni secerint, non absque mercede Dei judicio aræteriri. Unde et per Jeremiam Nabuchodonosor columba Dei appellatur, eo quod adversum populum peccatorem Dei servierit voluntati. e Et adducam, inquit, servum meum Nabuchodonosor. Ex quo-perspicuum est condemnari nos comparatione gentilium, si illi lege faciant naturali, quæ nos etiam scripta negligimus. De quo plenissime ad

præterire videamur, secundum intelligentiam spiritalem quærimus ubi hunc numerum, hoc est, viginti septem legerimus. In Geneseos libro (Gen. vii). Scriptura testatur sexcentesimo anno vitæ Noc, secundo mense, vicesimo septimo die mensis secundi, super faciem terræ aquas inductas esse diluvii, et postea septimo mense ejusdem anni, qui vicinus est sabbato, et vicesima septima die ejusdem mensis septimi aquas cessasse diluvii, et sedisse arcam Noe super montes Ararat, qui interpretantur Armeniæ. Ex quo intelligimus medium esse numerum, et ad utrumque posse conferri: quando in hoc et ira Dei incipita diluvio, et clementia ejus septimo mense in eodem dierum numero demonstratur. Et quia apud seque devolvitur, secundum lunæ cursum supputator, unde et Græco vocabulo µivn, id est luna, a mense nomen accepit, hoc dictum est in vicesimo septimo lunæ die parum quid luminis remansisse, ne penitas ira ejus absque misericordia sit. Quando autem totus lunæ orbis impletur, tunc et Pascha celebratur, et omnes maxime solemnitates, quod strictim posuimus, ut sciamus in hoc numero et bona et mala pariter contineri, bona Nabuchodonosor cujus labori merces redditur, mala Ægyptiis, quorum vastitas nuntiatur.

#### CAPUT XXX.

Plangitur destructio Ægypti et urbium ejus, cum qua corruerunt provinciæ ipsi confæderatæ.

Et factum est verbum Domini ad me dicens : Fili · Deus: Ululate, væ, væ diei, quia juxta est dies, et appropinquant dies Domini, dies nubis, tempus e gentium erit, et veniet gladius in Ægyptum, et e erit pavor in Æthiopia, cum ceciderint vulnerati in « Ægypto, et ablata fuerit multitudo illius, et destruc cta fundamenta ejus. Æthiopia, et Lilvya, et Lydi, et comne reliquum vulgus, et Ghub, et filii terræ fæderis cum eis gladio cadent. Hæc dicit Dominus Deus: Et corruent sulcientes Ægyptum, et de-« structur superbia imperii ejus , a turre Syenes e gladio cadent in ea, ait Dominus exercituum. Et c dissipabuntur in medio terrarum desolatarum, et curbes ejus in medio civitatum desertarum erunt. c Et scient quoniam ego Dominus, cum dedero e ignem in Ægypto, et attriti fuerint omnes auxiliac tores ejus. In die illa egredientur nuntii a facie mea c in trieribus ad terendam Æthiopiæ confidentiam, cerit pavor in eis in die Ægypti, quia absque dee bio veniet. Hæc dicit Dominus Deus. Et cessare fciam multitudinem Ægypti in manu Nabuchodoc nosor regis Babylonis, ipse et populus ejus cum eo, fortissimi gentium adducentur ad disperden:lam c terram, et evaginabunt gladios suos super Age ptum, et implebunt terram interfectis. Et faciam c alveos fluminum aridos, et tradam terram in mae nu pessimorum, et dissipabo terram et plenita-« dinem ejus in manu alienorum, ego Dominus b. cutus sum. Hæc dicit Dominus Deus: Et disperdan

e simulacra, et cessare faciam idola de Memphis, et A Tantaque erit ira Domini, ut siccentur alvei flumidux in terra Ægypti non erit amplius. Et dabo terrorem in terra Ægypti, et disperdam terram e Phatures, et dabo ignem in Taphnis, et saciam judicia in Alexandria, et effundam indignationem e meam super Pelusium robur Ægypti, et intersiciam multitudinem Alexandriæ. Et dabo ignem in · Ægypto: quasi parturiens dolchit Pelusium, et · Alexandria erit dissipata, et in Memphis angustiæ e quotidianæ, juvenes lleliopoleos et Bubasti gladio cadent, et ipsæ captivæ ducentur, et in Taphnis nigrescet dies, cum contrivero ibi sceptra Ægypti, et defecerit in ea superbia potentiæ ejus : ipsam nubes operiet. Filiæ autem ejus in captivitatem ducentur. · Et faciam judicia in Ægypto, et scient quia ego Dominus. Post vicesimum et septimum annum B quid volentes Septuaginta dixere Diospolim, quæ captivitatis regis Joachim revertitur ad præsens tempus quando contra Ægyptum corperat prophetare, id est, ad annum decimum et decimum mensem, undecima mensis die. Et dicit sibi præceptum a Domino, ut loquatur ad omnes nationes, et cum omnibus specialiter ad Ægyptum. Quæ sunt ergo quæ loquitur? « Ululate, væ, væ diei, quia juxta est dies, et appropinguat dies Domini, non claro sole rutilans, sed operta nubibus, et Babyloniam adferens tempestatem. Cumque gladius cœperit vastare Ægyptum, pavor erit in Æthiopia quæ vicina est Ægypto, ne ad se usque Babylonius mucro perveniat. Cadent enim in Ægypto vulnerati, et auferetur multitudo illius et usque ad fundamenta omnia destruentur, ita ut si quis in Ægypto reperiator de Æthiopia et Libya et C Lydia, et in commune de variis populis et Chub, quod Symmachus vertit in Arabiam, et de filiis terrie fæderis, hoc est, de populo Judæorum, cum illis gladio cadat. Pro quibus gentibus LXX posuerunt · Persæ et Cretenses et Lydi et Libyes et omnes commixti : et filii Testamenti mei, cum ipsa gladio cadent. > Et ut sciremus has omnes gentes fuisse in auxilio Ægypti, sequens sermo demonstrat. Et corment fulcientes Ægyptum, sive sustentacula Ægypti, id est, socii. Et omnis superbia imperii, sive contumelia fortitudinis illius destructur ac deponetur. A turre Syene, quam in extremis finibus Ægypti sitam diximus, sive ca Magdalo usque Syonen, sicut Septuaginta transtulerunt, omnes civitates Ægypti desertæ erunt, ut cognoscant Dominum; quando ignis Chaldæorum universa vastaverit, et attriti suerint auxiliatores ejus, et pervenerint nuntii juxta Aquilam et Theodotionem siim, quos Symmachus transtulit sestinantes, nos in trieres vertimus; ita enim ab Hebræis accepimus, ut omnis Æthiopiæ fiducia conteratur, et quando fuerit vicina provincia desolata, pavor teneat proximam. Ut autem sciremus quis esset iste gladius, qui vastaret Ægyptum, et terreret Æthiopiam, sequitur manisestius. · Et cessare faciam multitudinem Ægypti in manu Nabuchodonosor regis Babylonis, aui non solum veniet, sed veniet multis comitatus nationibus, ita ut omnis Ægyptus interfectorum sanguine compleatur.

num, hoc est Nili διώρυχες, usque ad solum, et in manu pestilentium sive hominum pessimorum plenitudo Ægypti desoletur, mea enim verba irrita esse non possunt. Illucque proficiet indignatio, ut simulacra Ægypti disperdantur, et cessent idola de Memphis, quæ usque hodie metropolis est superstitionis Ægyptiæ, sive optimates et principes de Memphis et de terra Ægypti. Tantus autem terror cunctam Ægyptum possidebit, ut terra Phatures omnis pereat, et ignis vastet Taphnis, sive, ut LXX transtulerunt, Tanin. Faciamque, ait, judicia in Alexandria, quæ hodie sic vocatur: cæterum pristinum nomen habet No, quod Aquila Symmachus et Theodotio, sicut in llebræo positum est transtulerunt. Pro quo nescio Ægypti parva civitas est. Nos autem pro No Alexandriam posuimus, per anticipationem, que Grace prolepsis appellatur, juxta illud Virgilianum: Lavinaque venit littora: non quo co tempore, quando venit Æneas in Latium Lavinia dicerentur, sed quæ postea Lavinia nuncupata sunt, ut manifestior locus fleret lectoris intelligentiæ. c Et effundam, inquit, indignationem meam super Sain, , quam nos in Pelusium vertimus : et robur appellatur Ægypti eo qued portum habeat tutissimum, et negotiationes maris ibi vel maxime exerceantur. Unde et poeta Pelusiacam appellat lentem, non quod ibi genus leguminis gignatur vel maxime, sed quod e Thebaide et omni Ægypto per rivum Nili illuc plurimum deferatur. e Et intersiciam, ait, multitudinem Alexandriæ, » quæ rursum in llebræo posita est No. pro qua nequaquam Diospolim ut supra, sed Memphim Septuaginta transtulerunt. Et ut ostendat populosam jam illo tempore fuisse urbem: Perdam, ait, multitudinem No, et dabo ignem, hoc est regem Babylonis in Ægypto, qui instar ignis cuncta populetur. Quasi parturiens dolebit Sain, id est, Pelusium: sive turbatione turbabitur, et in Alexandria, id est, in No, erit scissura. Et diffundentur aquæ, pro qua rursum Septuaginta Diospolim transtulerunt. Moris autem Ægyptiorum est, propter inundationem Nili, excelsos aggeres construere ac ripas Nili, qui si custodum negligentia vel nimia aquarum magnitudine rupti fuerint, subjacentes campos nequaquam rigant aquæ, sed opprimunt atque populantur. Per quod significatur, sic Chaldæorum exercitu occupandam Ægyptum, quomodo inundantibus Nili aquis, et super modum crescentibus operiri solet atque corrumpi. Pro inundatione aquarum et irruptione atque scissura aggerum, in Hebræo positum est. e Et erunt in Memphis angustiæ quotidianæ, o ut unde Nilus dividitur, et ubi Apis templum est, et consulta respondent oracula, ibi quotidianæ angustiæ fiant. Juvenes quoque Heliopoleos, que Hebraice appellatur ou, et Bubasti alterius civitatis, gladio corruent, ita ut ipsæ urbes, hoc est, habitatores, sive mulieres earum ducantur in captivitatem, qui sexus injuriæ subjacet. In Taphnis vero quæ est regia civitas conterentur sceptra Ægypti, id

est, omne regium genus. Cumque potentia ejus in- A non plantavit coelestis pater eradicabitur (Matth. terfectis principibus defecerit, tunc nigrescet dies et caligine ac tenebris omnia complebuntur, ita ut ipsa urbs operiatur nube mœroris ac luctus. Fi filiæ ejus, id est, oppida reliqua ducantur in captivitatem, ut postquam secero judicium in Ægypto, et in cunctis judicem demonstravero, tunc sciant Ægyptii quod ego sim Dominus. Hæc quasi parvulis elementa descripsimus, ut per litteras, syllabas, nomina, verborumque contextum possint ad lectionem prosæ vel carminis pervenire. Nunc aggrediamur tropologiam, et latissimum disputationis pelagus brevi quasi picturæ tabula demonstremus. Sermo Domini, qui erat semper in patre, factus est ad prophetam, et vocat eum nequaquam nomine suo, sed filium hominis: quod in Scripturis sanctis in bonam partem B in Ægyptum, de qua semel exivimus et inter cateras semper accipitur duntaxat numero singulari, ut in hoc eodem propheta et in Daniele et in Evangelio; alioquin plurali numero in contrarium legitur, ut est illud: c Filii hominum, dentes eorum arma ct sagittæ, et lingua eorum gladius acutus. > Et rursum : Filii hominum, usquequo gravi corde? » (Psal. IV.) Leo enim rugiet, et quis non timebit? Dominus locutus est et quis non prophetabit? > (Amos 111.) « Ululate, inquit, væ, væ diei, quia juxta est dies, et appropinquat, dicit Dominus, dies nubis, tempus sive finis gentium erit. > Duplex consuma tio est: aut generaliter omnium, quando finis mundi advenerit: aut specialiter singulorum, quando tempus mortis institerit. Juxta autem dicitur, quia æternitati comparatum omne tempus breve est. Unde et C Jacob centum et triginta annos, quibus vixerat: e Pauci, inquit, et pessimi sunt dies mei (Gen. xLVII). > Et Psalmista de universi generis humani fragilitate disputans, ait : « Dies nostri quasi umbra pertranseunt (Psal. c1). Duod reputantes, nec potentia erigemur, nec divitiis incubabimus, nec felicitate lætabimur, cito omnia auferenda noscentes. Pulchreque dies dicitur Domini, quando omnis sæculi conversatio destructur, et errore sublato una veritas apparebit. Diesque nubis et nebulæ, nullus enim intrepidus incertusque de sententia absque pavore judicem præstolatur. Et tempus, sive finis gentium erit, non unius gentis Ægyptiæ, sed universarum, ut mahifestum fiat de cunctis gentibus prophetari. Sequitur: « Veniet gladius in Ægyptum. » Gladius versatilis, et flammeus, sermo divinus, qui honos a malis dividet, et pessimos suos igne consumat : In Ægyptum autem hujus sæculi, ita ut pavor sit in Æthiopia qui trans Ægyptum in nocțe erroris et tenebris commorantur, et quorum nigredo in candorem aut dissiculter, aut nequaquam convertitur. Cadentque in Ægypto vulnerati, qui male steterant in nequitia. · Et auferetur multitudo Ægypti. › Lata enim et spatiosa via est, quæ ducit ad mortem. Et fundamenta illius destruentur, ut nihil in Ægypto pristinæ resideat sirmitatis, sed desertis sundamentis pessimis ponatur fundamentum Christi, super quo ædificetur Ecclesia. . Omnis quippe plantatio, quam

xv). > Unde et Jeremias destruere jubetur quæ constructa erant, ut ædificet meliora. Peribunt quoque in Ægypto Æthiopes, Lihyes et Lydi, sive juxta Septuaginta, Persæ, Cretenses, et Lydi, et Libyes et Chub, id est, Arabes, et omne reliquum vulgus, quos e Hybridas atque mixticios LXX transtulerunt: quos omnes pro diversitate vitiorum interpretatione nominum, quæ in visione Tyri posuimus, diversa possumus intelligere nationes. Unde Apostolus: « Vos, inquit, gentes in carne, » qui dicimini præputium (Ephes. 11); numquam enim dixisset in carne gentes, nisi essent aliæ in spiritu. Ut in alio loco: · Videte Israel secundum carnem (I Cor. x). > Unde magnopere providendum est, ne corde revertamur gentes inveniamur, et pereamus gladio. De quo in consequentibus dicitur : « Juvenes Heliopoleos et Bubasti gladio cadent, > maxime cum jungatur, cet filii terræ fæderis sive Testamenti mei simul mucrone serientur. . De quibus scriptum est : « Væ qui descendunt in Ægyptum ad auxilium in equis et carribus confidentes (Isa. xxxI). > Sin autem cæterarum gentium homines trucidantur in Ægypto, quanto magis filii fœderis et Testamenti Dei, qui contempentes angelorum panem : Ægypti peponum et ceparum et alliorum, et cucumerum recordati sunt. Tunc corruent sustentacula et fulcra Ægypti, quæ eam in nequitia sustentabant : dialecticorum argutiæ et philosopherum strophæ, contumeliosum quoque ac superbum imperium destructur, qui omnia loquuntur per arregantiam, et ecclesiasticam simplicitatem ducunt pre nihilo. A turre enim Syenes cadent in ea, que in extremis terminis Ægypti, Æthiopiæ Blemmyarumque confinis est, ubi Nilus innavigabilis, et cataractarum fragor, et omnia invia plenaque serpentium et venenatorum animantium. Sin autem, ut supra diximus, Magdalus magnificentiam, et Syene gyrum sonat, perspicuum est, quod Ægyptiæ opes, ét coptumeliosa fortitudo et magnificentia, id est, jactantiad exaltationes vituperentur quæ ad gyrum Ægypti pertinent, ubi nihil stabile est, sed incerto volvitur lapsu et pervenit ad ruinam. Tunc dissipabuntar Ægyptiæ civitates, et terra deserta erit, et nulla D congregatio remanebit, habens aliquid firmitalis, at rerum fine cognoscant quod ipse sit Dominus, quando miserit ignem in Ægypto, quem Dominus ardere desiderat, ut fenum, ligna, stipulz, quæ supra fundamentum Christi ædificata sunt, concrementur, et omnes auxiliatores perversorum dogmatum conterantur. Ex quo intelligendum falsi nominis scientiam, et eos de quibus scriptum est: e Dissipa onnes gentes, quæ bella volunt (Psol. LXVII), , socios et auxili tores Ægypti nuncupari. · In die, inquit, illa egredientur nuntii a facie mea, de quibus in Evangelio scriptum est : ? Angeli eorum semper vident faciem Patris mei, qui est in cœlis (Matth. xvm). > Et in sementis parabola messores angeli, id est, qui nuntii sunt, mittuntur ut universa scandala congregent, et mittant ea in cami- A bus diversa hæreticorum et omnia mendaciorum connum ignis : « ubi est fletus oculorum, et stridor dentium (Matth. xm): > festinabuntque implere præceptum, ut deterreant sive conterant Æthiopiæ considentiam, qui ad summum malitiæ verticem pervenerunt, ut in eversione Ægypti Æthiopia conteratur et paveat, co quod dies Domini sit ultionis atque vindictie qua fugentur tenebræ peccatorum, et lux virtutum remaneat : « Et cessare, inquit, faciam multitudinem Ægypti in manu Nabuchodonosor regis Babylonis, > cui traditi sunt ad puniendum : ipse est enim inimicus et vindex, qui etiam mercedem accepit, eo quod servierit in expugnatione Tyri Ægypti multitudinem, ut multi in Ægypto esse desistant, qui semper in ea sunt. Sin autem aliquis opposuerit quomodo illud dicatur in Deuteronomie: B pheos. > Pro qua in Hebraico habet No: quam su-· In septuaginta animabus descénderunt patres nostri in Ægyptum, nunc autem facti estis ut stellæ cœli in multitudine (Deut. x), > facile solvitur : neque enim exemplum terrenæ multitudinis posuit, sed cœlestis, quæ virtutibus fulgeat et plena sit luminum. Super quam multitudinem Ægypti, « adducuntur fortissimi gentium, » ut disperdant terram, pro quibus Septuaginta pestilentes interpretati sant, quod nescio quomodo conveniat his qui adducuntur a Domino: nisi forte juxta illud exemplum: « Immissionem per angelos pessimos (Psal. LXXVII). > Qui evaginabunt gladios suos super Ægyptum, et implebunt terram interfectis, sive vulneratis, ut occisos vulneratosque se esse sentiant, et intantum Ægyptum esse destructam et ad nihili pervenisse, ut om- C telligant nihil dictorum suorum Domini judicium prænia flumina eloquentiæ quibus errores Ægyptii juncus et calamus rigabatur arefiant : et tradantur in manum pessimorum, qui cos torqueant, et plenitudo terræ Ægypti, quæ male creverat, deleatur in manu alienorum a Deo. Neque enim bom, sed mali angeli tormentis præpositi sunt. Hæc necesse est, ut sciant, quia locutus est Dominus. Quod frequenter assumitur, ut sciant, qui audiunt, non prophetæ verba esse, sed Domini, cujus præcepta irrita esse non possunt. Sequitur : « Et disperdam simulacra, » qua abominationes Septuaginta transtulerunt. « Et cessare faciam idola vel optimates de Memphis, et dux sive principes in terra Ægypti non erunt amplius. > Clementissimi enim Domini est maleficta subvertere, tis, remaneat in Ægypto : optimates quoque percant de Memphis, quæ interpretatur ex ore, de quo omnia idola confixerunt, ut truncatis capitibus et magistris idolorum, non sit princeps in Ægypto: et terrore ac perditione omnis Ægyptus compleatur. De cujus urbibus dicitur : « Et disperdam terram Phathures, et dalso ignem in Taphnis sive in Tanis, Et faciam judicia in No [Alexan.lria]; > Septuaginta Diospolim transtulerunt. eEt effundam indignationeur meam super Sain [Pelusium], robur Ægypti. Phatures interpretatur panis conculcatio: Tanis mandatum humile; Diospolis, pro qua in Hebræo positum est No, requies; Sain tentatio, quibus nomhi-

ciliabula demonstrantur, qui conculcant panem ecclesiasticum atque contemnunt, et seguuntur mandatum humile et ad cœlestia non perducens et deliciis vacant, et sunt in requie, qualem in Evangelio legimus habere divitem purpuratum et tentationibus inscrviunt, quorum unus expetivit a Domino (Job. 1) ut tentandi Job haberet potestatem. Hæc omnia Dominus disperdet atque succendet, et effundet super ea indignationem suam, et robur Ægypti dissipabit : at redacti ad nihilum nequaquam populum Dei sollicitent, et in suo sperare faciant auxilio, ut deserta veritate quærant mendacium, et quasi a baculo arundineo sic suo præsidio vulnerentur. Post hæc dicitur: Et interficiam sive disperdam multitudinem Mempra iidem Septuaginta Diospolim transtulerunt, quæ interpretatur requies. Multi enim sunt qui quærant requiem, et jacere velint super lectos eburneos, et comedere agnos lactentes: sive, juxta LXX, qui interpretati sunt Mempheos, multi sunt qui loquantur alus: Dimitte ut auferam festucam de oculo tuo (Matth. vii), cum ipsi trabes habeant in suo. Daturque ignis in Ægypto, qui verbositatem atque delicias suo ardore consumat: « Dolebit universa tentatio, et in Diospoli, » quæ sursum in Hebraico No ponitur. « erit scissura, » ut esfundantur aquæ omnisque pessima congregatio dissipetur, et huc illucque dispereat. Vel juxta Hebraicum : « In Memphis erunt angustiæ quotidianæ, » ut pro omni verbo otioso reddant rationem, ut interire. Juvenes quoque Heliopoleos et Buhasti gladio cadent. > Heliopolis Hebraice on dicitur, quod interpretatur do'or. Bubastus autem juxta lluguam Egyptiacam oris experimentum. Omnes isti, qui dolorem sæculi ferre non poterant, sed delicias Diospeleos sectabantur et confidebant sibi in volubilitate sermonum, et adversum cietera dogmata disputantes habuerant experimenta victoriæ, gladio sermonis Domini concident, et qui nequaquam juvenes, sed imbecilitate mentis mulieres appellantur, captivi duceutur, sive ipsæ urbes dolore et oris jactantia ducentur in captivitatem. « Et in Taphnis, inquit, nigrescet dies. . Taphnæ interpretantur cedentes ori, subauditur diaboli, cui qui cesserint, amittent lumen veut nulla similitudo, que mentitur imaginem verita- D ritatis, et diem nocte mutabunt. Et sceptra Ægypti atque omne imperium sentiunt in Taphnis esse contritum, ita ut deficiat in ea contumeliosa fortitudo, sive superbia potentiæ ejus, et solis justitiæ radii nube cæcentur, et nequaquam mulieres, sed filiæ ducantur in captivitatem, faciatque Dominus non unum judicium, sed multa judicia in Ægypto. Sicut enim bonorum apud Patrem diverse sunt mansiones, ita et Ægypti suppliciorum diversa judicia, ut cum hæc omnia facta fuerint, cognoscant Ægyptii quod ipse sit Dominus, cujus judicia vera justificata in semetipsis.

¿ Et factum est in undecimo anno, in primo mensa cin septima mensis, factum est verbum Domini ad me

dicens : Fili hominis, brachium Pharaonis regis A postea vicesimo septimo : et deinceps anno decimo. · Ægypti confregi. Et ecce non est obvolutum ut ree stitueretur, et sanitas, et ligaretur pannis, et sarcic retur linteolis, ut accepto robore posset tenere gladium. Propterea hæc dicit Dominus Deus: Ecce ego ad Pharaonem regem Ægypti, et comminuam c brachium ejus forte, sed confractum, et dejiciam egladium de manu ejus, et dispergam Ægyptum · in gentibus, et ventilabo eos in terras. Et conforctabo brachia regis Bahylonis, daboque gladium e meum in manu ejus. Et confringam brachia Pharaonis et gement gemitibus interfecti coram facie ejus. Et confortabo brachia regis Babylonis, et c brachia Pharaonis cadent. Et scient quia ego Doe minus, cum dedero gladium meum in manu regis Babylonis, et extenderit eum super terram Ægypti. B lipomenon liber et Ezræ, juncto sibi pariter Noemia · Et dispergam Ægyptum in nationes, et ventilabo ceos in terras. Et scient quia ego Dominus. (Hieron.) Revertitur ad ordinem prophetiæ. Post vicesimum enim et septimum annum, nunc ponit undecimum, quæ quæstio etiam in superioribus continetur. Cum enim sermo Domini contra Tyrum factus sit in anno undecimo, qui prius positus est, in consequentibus loquitur ad Pharaonem anno decimo. Rursumque ponit vicesimum septimum, ut diximus, et nunc undecimum. Ut cætera prætermittam quæ in psalmorum ordine continentur, quæritur quomodo tertius psalmus his psalmis præponatur in quibus mutavit faciem suam David coram Abimelech et de Doech Idumæo: et quando inventus est in spelunca: et quinquagesimus poenitentiae, in cujus titulo demonstratur C c Contere brachlum peccatoris et maligni (Psal. x). quod introiverit ad Bethsabee uxorem Uriæ, cum priores sint isti psalmi psalmo tertio, in quo fugere notatur a facie filii sui Absalon. Sed in psalmis facilis responsio est, carmen esse lyricum, et in hujuscemodi opere non quæri ordinem historiæ, sed factorum carmina singulorum. In historia vero illud dicendum est, ca quæ de una re diversis sunt dicta temporibus non debere oratione dividi, sed unius loci narratione concludi. Verbi gratia : ut quæ de Ægypto dicta sunt alio atque alio tempore, uno lectionis ordine cognoscantur. Cum hæc dixerimus, manet nihilominus quæstio, cur in hoc eodem loco primum factus sit sermo Domini ad Pharaonem anno undecimo : et

cum utique juxta ordinem primum decimus, secundo undecimus, tertio vicesimus septimus annus, singulis prophetiis debuerint prænotari. Ad quod illad possumus respondere : (0 profundum divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, quam inscrutabilia judicia ejus, et investigabiles viæ ejus! (Rom. x1.) > Et in alio loco: Abyssum et sapientiam quis investigabit? > Possumus autem hoc dicere quod et in prophet. nequaquam historiæ ordo servetur, duntaxat non in omnibus, sed in quibusdam locis. Neque enim narrant præterita, sed futura prænuntiant, prout volumtas Spiritus sancti fuerit. In historia vero ut sunt Moysi quinque libri et Jesu, et Judicum volumina. Ruth quoque et Esther, Samuel et Malachim: Para. præposteram narrationem nequaquam reperiri. flæc de annorum ordine dixisse sufficiat. Nunc vidcamus, qua: contra Pharaonem sive de Pharaone prophetia sit. Brachium ejus confregisse se dicit, et non esse obvolutum neque ligatum, nec sartum linteolis, nec accepisse malagma. Juxta illud quod scriptum est: · Non est malagina imponere, nec oleum, nec alligaturas. > Quod si factum fuisset, utique recepta fortitudine posset tenere gladium et ad bella procedere. Ideireo elemens et misericors Deus rursum comminuit brachium ejus sive brachia : ut penitus cadat gladius de manu ejus, et in gentes Ægyptus dispergatur et ventiletur in terras. In brachio autem robur accipi et fortitudo potest, dicente Scriptura: Quod conteritur in adversariis nostris, quando nos persequentur quidem, sed opprimere nequeunt, et pro salute servorum Dei adversus Pharaonem rex Bal-ylonis supe consurgit, ut potentem opprimat potentior, et mali tradantur pejoribus : confortante Pco brachia pessimorum, ut sciat, qui liberatus est, quol ipse sit Dominus, perfectum autem esse virtutis scire quod ipse sit Dominus. Econtrario possumus dicere: · Filii Heli, filii pestilentiæ nescientes Deum. · Ei in bonam partem de regibus, qui rectum fecerunt in conspectu Dei, scriptum est quod noverint Dominam.

## LIBER DUODECIMUS.

Volebam ego historiam propheticam de Ægypto, D e mensis : factum est verbum Domini ad me dices: et rege ejus simul in unum librum coaptare. Sed quia hoe non patitur longitudo narrationis, ideirco sicut de Tyro et principe ejus in duos libros dividimus historiam, ita et nunc de Ægypto et Pharaone divisionem inter duos libros faciemus.

#### CAPUT XXXI.

Sermo Domini contra Pharaonem quod tradeiur in manus Nabuchodonosor, et de Assyria sub nomine arboris eidem traditæ.

Et factum est in undecimo anno, tertio mense, una

Fili hominis, dic Pharaoni regi Ægypti et populo e ejus: Cui similis factus es in magnitudine tua? Ecr Assur, quasi cedrus in Libano, pulcher ramis e frondibus nemorosus, excelsusque altitudine, fl cinter condensas frondes elevatum est cacumen dis · Aquæ nutrierunt illum : abyssus elevavit eum, fit emina ejus manahant in circuitu radicum ejus, et crivos suos emisit ad universa ligna regionis. Proopterea elevata est altitudo eius soper omnia ligae regionis, et multiplicata sunt arbusta ejus, et ek

e vati sunt rami clus prie aquis multis. Camque A fit mentio, ne videatur contra captivian popula n poextendisset umbram suam in ramis ejus, fecerunt e nidos omnia volatilia cœli, et sub frondibus ejus e genuerunt omnes bestiæ saltuum, et sub umbrae culo illius habitabat cœtus gentium universarum. « Eratque pulcherrimus in magnitudine sua, et in e dilatatione arbustorum suorum. Erant enim radices illius juxta aquas multas. Cedri non fuerunt · altiores illo in paradiso Dei. Abietes non adamuae verunt summitatem ejus, et platani non fuerunt e zeuge frondibus illius. Omne lignum paradisi Dei e non est assimilatum illi, et pulchritudini ejus, quoniam speciosum feci eum, et multis condensisque e frondibus. Et æmulata sunt eum omnia ligna voe luptatis, quæ erant in paradiso Dei. Propterea · hace dicit Dominus Deus: Pro eo quod sublimatus B Assur multo te fortior eodem Chaldwo superante deest in altitudinem, et dedit summitatem suam vic rentem atque condensam, et elevatum est cor ejus 4 in altitudine sua, tradidi eum in manu fortissimi e gentium. Faciens faciet ei juxta impietatem ejus. · Et rjeci eam, et succident eam alieni et crudelise simi nationum. Et projicient eam super montes, et e in cunctis convallibus corruent rami ejus. Et conc fringentur arbusta ejus in universis rupibus terræ. · Et recedent de umbraculo ejus omnes populi terræ c et relinquent eam. In ruina ejus habitaverunt om-4 nia volatilia cœli, et in ramis ejus fuerunt uni-« versæ bestiæ regionis. Quamobrem non elevabun-4 tur in altitudine sua omnia ligna aquarum, neque c ponent sublimitatem suam inter nemorosa atque s frondosa, nec stabunt in sublimitate sua omnia, · que irrigantur aquis, quia omnes traditi sunt in e mortem ad terram ultimam in medio filiorum hoe migum ad eos qui descendunt in lacum. Hæc di-· cit Dominus Deus. In die quando descendit ad in-· feros indixi luctum, operni eum abysso, et prohibni e flumina ejus, et coercui aquas multas. Contritus est super eum Libanus, et emnia ligna agri concussa sunt. A sonitu ruinæ ejus commovit gentes cum deducerent eum ad infernum eum his qui descendebant in lacum. Et consolata sunt in e terra infima omnia ligua voluptatis egregia atque præclara in Libano universa, quæ irrigabantur aquis. Nam et ipsi cum ea descendent ad infere num ad interfectos gladio, et brachium uniuscujusque sedebit sub umbraculo ejus in medio na-· tionum ejus. Cui assimilatus es, o inclyte atque sublimis inter ligna voluptatis? Ecce deductus es cum lignis voluptatis ad terram ultimam. In medio incircumcisorum dormies cam his qui interfea cti sunt gladio. Ipse est sie Pharao, et omnis mula titudo ejus, dicit Dominus Deus. > (Hieron). Primum sciendum, quodquecunque dicuntur de rege Assyriorum futuro tempore, in Septuaginta quasi transacta memorantur: et sic vel ad arborem vel ad principem Loquitur Assyriorum, ut tau masculino quam feminino genere de una persona intelligatur, dum et arbor refertur ad Assyrium et Assyrius in arbore nominatur. Nec de rege Babylonio in præsenti sermone ulla

situs in Chaldea dominorum atque regnantium iracundiam provocare, sed dicitur de rege Assyriorum. qui eo jam tempore captus fuerat a Chaldais, et omne robur Assyriorum Babylonio subjacebat imperio, unde et decem tribus, hoc est, Israel, Assyrii capiunt. Duas autem, hoc est, Judam et Benjamin, Chaldrei superant, et urbem subvertunt Hierusalem. Dicturus igitur contra Pharaonem regem Ægypti : et populum ejus sermo divinus tali adversus illum est usus exordio. « Cui similis factus es in magnitudine tua? Ecce Assur, quasi cedrus in Libano, > etc. Et est sensus : Non mireris si a Babyloniis sis vincendus atque periturus, et toum perditurus imperium, omnesque opes Ægyptiæ destruendæ sint, cum letus sit. Describitque potentiam regis Assyrii sub figura arboris cedri juxta Hebraicum, cyparissi juxta LXX, in monte Libano constitutæ, quæ sit pulchra ramis et condensa frondibus et ad nubes usque subrecta, quæ idcirco tantum crevit, quod non aquis, sed abyssis, hoc est, aquis abundantissimis irrigetur. Abyssus enim multitudo sonitus aquarum. Ita ut omnes aves nidos fecerint in ramis ejus et sub frondibus illius genuerint omnes bestiæ saltuum. Et ne dubitaremus quæ essent cœli volatilia, quæ silvarum bestiæ apertius posuit. « Et sub umbraculo illius habitabat cœtus gentium plurimarum. Cedri, inquit, et cyparissi, abietes sive pinus et platani, sive cyparissi, non fuerunt æquæ ramis illius. Et ne singillation de cunctis arboribus diceret, e Et omnia, inquit, ligna paradisi Dei, non sunt assimilata illi et pulchritudini ejus, , etc. Per quæ nonnulli intelligunt non de rege dici Assyrio, sed de contraria fortitudine, quæ in sermone Tyri inter Cherubim dicitur esse generata, et pretiosis distincta lapidibus, et postea ad terrena suo vitio concidisse, qui et in Isaia cadens Lucifer appellatur (Isa. xiv), et in Evangelio signatur a Donino : « Videbam Satanam, quasi fulgor de cœlo cadentem (Luc. x). > (Greg.) Qui namque accipi in cedris abietibus et platanis possunt, nisi illa virtutum cœlestium proceræ celsitudinis agmina inæterna lætitiæviriditate plantata? Quæ quamvis excelsa sint condita, huic tamen nec prælata sunt nec æquata, qui speciosus factus in multis condensisque frondibus dicitur. Quia prælatum cæteris legionibus tanta il'um species pulchriorem reddidit, quanta et supposita angelorum multitudo decoravit. Ista arbor in paradiso Dei tot quasi densas frondes habuit, quot sub se positas supernorum spirituum legiones attendit. Qui idcirco peccans sine venia damnatus est, quia magnus sine comparatione fuerat creatus. (Hieron.) Sed nos hac omnia ut interim sequamur historiam ὑπερβολικῶς dicta intelligamus, quod tantæ Assyrius fuerit potentiæ, et sic cunctas oppresserit nationes, ut se angelorum fortitudini compararit. Omnia autem μεταpopuzos sub altissima cedro sive cyparisso dicuntur ad Assyrium, interfectioque illius appellatur succisio. Quodque sequitur : e Tradidi eam in manu for- A id est, ad inferos deductus es, dicente Scriptura : tissimi gentium, > regem Babylonium vocat. Ut quod vicit Assyrium non propriæ fortitudinis, sed divinæ intelligat potestatis. c Juxta impietatem, inquit, ejus cjeci eam, » ut occulte Babylonium moneat non debere esse crudelem, nec opprimere populum Dei, qui sibi traditus sit, ne similia patiatur ab Assyrio, qui crudelis et impius suit. Et succident illam alieni, et crudelissimi nationum, > sive, jux ta Septuaginta, pestilentes, quod nunquam voluit dicere in Chaldwa positus, ne illum adversum gentem suam commoveret. Projicitur quoque super montes, et in cunctis convallibus corruunt rami ejus, et confringuntur in rupibus, et a cunctis derelinquitur populis, hoc est, volatilibus cœli, et bestiis campi. Et in tantam veniet perditionem, ut omnes arbores, quæ putabantur B excelsæ comparatione Assyriæ arboris, suo exemplo elevari, et in sublime erigi ultra desistant, nec stent in altitudine sua, sed, illa succisa, omnes metu pariter succidantur. Quodque per translationem dietum erat fit manifestius : « Omnes, ait, traditi sunt (subauditur reges) in mortem ad terram ultimam, hoc est, ad infernum; cin medio filiorum hominum, > nequaquam inter arbores, c ad eos qui descendunt in lacum: > haud dubium quin inferna significet. Post succisionem arboris Assyriæ sive Indiæ [Al., in die], quando descendit ad inferos Assyrius : et indixit Dominus luctum, rursum per translationem de co loquitur, quod opertus sit abysso, juxta illud quod scriptum est : « Veni in profundum maris, et tempestas demersit me (Psal. LXVIII), > et omnia flumina, om- C nes videlicet nationes eum ultra rigare cessaverint, et contritus sit, sive contenebratus super cam, id est, arborem, vel eum, id est, Assyrium, Libanus. Ac ne putaremus de arbore esse sermonem, sequitur : ( A sonitu ruinæ ejus commovi gentes; ) quæ enim tanta ruina esse unius arboris potest, ut ad sonitum ejus universæ gentes commoveantur. « Cum deducerem, inquit, eam ad infernum. > Juxta litteram, arbor ad inferos deduci non potest. Cum aliis qui in lacum, » id est, ad inferos, descendebant. « Et consolata sunt in terra infima, » in corde videlicet terræ, comnia ligna voluptatis, > sive deliciarum, quod Hebraice appellatur eden, ut nemorosos saltus silvasque significet egregias atque præclaras quæ fuerunt in Libano : « Et irrigabantur aquis. » Nam et ipsæ arbores cum eo, > hoc est cum Assyrio, descendent ad infernum, ad interfectos sive vulneratos gladio. > Ligna gladiis non vulnerantur, sed cæduntut, nec descendunt ad infernum. « Et brachium, , inquit, sive semen, quoniam apud Hebraeos sermo zara utrumque significat : « requiescet in umbraculo ejus, in medio nationum, > nequaquam silvarum, sed gentium. Ad extremum fit apostrephe ad ipsum Assyrium, sive ad Pharaonem. Cui assimilatus es, o inclyte atque sublimis, inter ligna vohaptatis? > Nullus tibi, inquit, par fuit, sed omnes reges potentia superasti : et tamen cum cæteris regibus, qui erant in comitatu tuo, ad terras infimas,

· Ingredientur ad extrema terræ, tradentur in manus gladii, partes vulpium erunt (Psal. LXII). > ( in medio, ait, incircumcisorum dormies, cum his qui interfecti sunt gladio. > Ostendit quæ essent ligna, quæ cedrus sive cyparissus gladiis vulnerata, et jacens cum incircumcisis. Et ut extrema anterioribus jungeret, quia supra dixerat : « Cui similis factus es in magnitudine tua, ecce Assur, quasi cedrus in Libano pulcher ramis et frondibus, etc., > none infert : Sic est Pharao et omnis multitudo ejus, dicit Dominus. Duomodo, inquit, Assyrius cedrus et cyparissus Babylonio succidente dejecta est : sic Pharao et populus ejus, hoc est ipsa arbor, et rami illius a Babylonio succidentur. Hæc interim juxta historiam dieta sint, quæ plerique in consummatione mundi futura intelligunt; et regem Pharaonem, hoc est, eam potestatem cui Ægyptus subjecta sit comparari regi Assyriorum potentissimo. id est, Antichristo. Quod si ille corruerit, utique et alii rectores tenebrarum istarum et principes mundi facilius corruant. Dicamus ergo de singulis, breviter omnia perstringentes, ut non tam disseramus et explanemus obscura, quam explanare cupientibus materiam dedisse videamur. Primumque discutiendu cur undecimo anno, tertio mense, una die mensis, factum est yerbum Domini ad Ezechielem dicens: Fili hominis, dic Pharaoni regi Ægypti, et multitudini ejus. Locuturo ad Pharaonem undecimo anno sermo fit Domini; necdum enim venerat ad duodecimum, qui numerus plenze consummatzeque virtutis est. Unde et duodecim Jacob filii sant (Gen. xxxv), a quibus postea duodecim nomina propheterum uno volumine continentur. Et apostoli duodecim, quorum quia unus Judas proditor feit, in lecum ejus Matthias elegitur (Act. 1). Et archisynagogi filia annorum duodecim a Domino suscitatur. Hemorrhoissa quoque anno duodecimo recipit sanitatem (Matth. 1x). Sed quia corripitur Pharao et postea plangitur, propterea tertius mensis et unus dies undecim annorum numero copulantur. Unde in consequentibus, duodecimo anno, mense duodecimo, um mensis, fit verbum Domini ad Ezechiel dicens: (Fili, hominis, assume planetum super Pharaonem regen Ægypti, et dices ad eum ( Ezech. xxxII ). › Qui enim plangitur, ideo plangitur, ut intelligat quanta bena perdiderit, et tamen, quia Pharao erat, et brachium ejus necdum fuerat colligatum, nec pristinam receperat fortitadinem, propterea in anno duodecimo el in mense duodecimo viginti novem dies adhuc remenent, ut duodecimo annorum numerus impleatar. Um igitur mensis die sermo fit Domini ad prophetam, ¢ præcipitur ei ut lequatur regi Ægypti et multitudisi ejus. In quo mirandum quod quatuor interpretes per populum dixerint, sed multitudinem. « Multi enim vecati et pauci electi (Matth. xx11). » Et in lege scriptus est : 4 Non eris cum multitudine in malo. > Dicitarent ad regem Ægypti : « Cui similis factus es in magultidine, sive, in altitudine tna? > quod et ipse se exaltitat, humiliabitur (Matth. xx111), > sed tamen non sit ejus altitudini similis, qui quasi cedrus sive cyparissus in Libano fuerit pulcher ramis, et frondibus nemorosus, excelsusque altitudine, et ad nubes usque erexerit caput. Ad quas secundum David veritas Dei pervemit, et quibus mandatur ne pluant super Israel imbrem. Pulchritudo quoque illius prædicatur, quæ in turpitudinem prava voluntate mutata est, ita ut dicatur de eo : « Confringet Dominus cedros Libani (Psal. xxviii); > et excelsus ipse in altissimo montium Lihano constitutus, quanto sublimior fuerat, tanto fortius caderet. Cujus Scriptura sancta volens altitudinem demonstrare, appellat eum cedrum magnam quam nutrierunt aquæ. Non aquæ Siloe, quæ vadunt cum silentio, sed aquæ Rasin et aquæ Ægypti, B de quibus scriptum est : « Quid tibi ut bibas aquam Geon (Jer. 11), sive Sior? quod aquas turbidas sonat.

Abyssus quoque exaltavit eum, super quam in principio mundi tenebræ ferebantur : et ad quam in Evangelio dæmenes ne mittantur, rogant. Flumina ejusdem abyssi, in circuitu radicum ejus erant, de quibus dicitur : « Quod tibi et viæ Assyriorum, ut bibas aquas fluminum. > Et in alio loco : « Ecce Dominus inducet super vos aquam fluminis fortem et multam, regem Assyriorum et omnem gloriam ejus ( Isa. vm). > Rivos quoque suos emisit abyssus ad universa ligna regionis, ut non solum principem mundi hujus, sed et socios illius irrigaret. Proptereacievatus est, et super omnia altissima ligna succrevit : ( Et multiplicata sunt arbusta ejus, ) et totius C orbis possedit imperium dicens : Hæc omnia mihi tradita sunt . c Et elevati sunt rami ejus, » qui aquis abyssi fuerant irrigati : qui extendit sive dilatavit ambraculum suom ut omnes suæ subjiceret ditioni. In ramis eius fecerunt nidos omnia volatilia coli. Omnis enim qui facit peccatum de diabolo natus est, et de ramorum ejus numero computatur. Illa enim volatilia fecerunt nidos in ramis ejus, quæ ingta viam evangelicam sementem comedere : sive quoniam « omnes peccaverunt et indigent misericordia Dei (Rom. H1), > de quibus dictum est : ( Omnes declinaverunt, simul inutiles facti sunt (Psal. XIII),> idcirco in ramis ejus secerunt nidos. Sequitar: Et sub frondibus ejus genuerunt omnes bestize saltuum, , quæ Christi mansuetudinem perdiderunt. Et sub umbraculo illius habitabat cœtus gentium plurimarum; > ut nullus esset qui non ejus tegeretur umbraculo, præter eum qui dixit : « Ecce venit princeps mundi hujus, ut inveniet in me nibil. c Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors, et sic in omnes homines mors pertransiit, ) in quo omnes peccavimus, et in Adam omnes morimur, cunctique peccavimus, et indigemus gloria Dei, et tamen in ipsa habitatione diversa conditio est. Alii habitant in ramis ejus, quasi volatilia, scientiam sibi in philosophia et in hæreticorum dogmatibus pollicentes; alii quasi bestiæ feræ immites atque crudeles; alii quasi mul-

verat, et subjaceat illi sententiæ: « Omnis qui se exal- A titudo gentium plurimarum, ut commistos diversos vitiis significet atque peccatis. c Erat autem Assur pulcherrimus in magnitudine sua, et in dilatatione arbustorum suorum, > quia aquis multis radix ejus fuerat irrigata, intantum ut in paradiso Dei nulla cedrorum et cyparissorum esset altior, nec abietes pinique adæquarent sublimitatem ejus, sive platani non essent æquæ frondibus illius. Idcirco autem nulla arborum in paradisoplantatarum ei suerat adæguata. « quia omne lignum paradisi Dei non est assimilatura illi et pulchritudini ejus. > Nequaquam enim erectæ sunt per superbiam, sed scierunt humilitatem suam, neque similitudinem Dei sacrilego sibi animo vindicare conatæ sunt. Quodque sequitur : « Etæmulata sunt cam omnia ligna deliciarum, quæ erant in paradiso, ) sic edisserimus : Æmulata sunt ligna paradisi multitudinem ramorum ejus. « Multi enim vocati et pauci electi, » et « lata et spatiosa via quæducit ad mortem (Matth. xx, v11). . Cupit enim tantos habere in salutem quantos Assur habuit in perditionem. Unde Assur sublimatus est in altitudine, et dedit sublimitatem suam virentem atque condensam. Sive usque ad nubes caeumen eremit, et elevatum cor ejus, ut diceret, . Ero similis Altissimo. . Propterea e traditus est in manu fortissimi gentium; > quam intelligamus aliam detestabilem potestatem cui traditur ad puniendum, ipse est enim inimicus et ultor. Ut Assur intelligatur Antichristus, et fortissimus gentium cui traditus est, Satanas, juxta illud Apostoli (I Tim. 1): « Quos tradidi Satanæ, ut discant non blasphemare. > Qui ( faciens faciet ei, ) . quæcunque ei fuerint a Domino imperata. Ista autem cyparissus ejecta est de paradiso Dei propter impietatem suam. • Et succident illam alieni et crudeles, sive pestilentes (in gentibus, ) ut impleatur illud quod scriptum est : c Pestilente flagellate stulius astutior flet (Prov. xix). > Et iterum: · Jam securis ad radices arboris posita est (Matth: III). > Qui præcident eam super montes, ut corruat: in superbia sua. In cunctis autem convallibus corruent rami ejus, » ut ad tartarum deducantur omnes qui in ejus fuere comitatu. « Et recedant de umbraculo illius ut relinquant eam, , ut volatilia cœli et bestiæ terræ, quæ prius sub illa fuerant, et illius umbraculo tegebantur, postea pænæ ejus participes sint. Cumque viderint cætera ligna silvarum sive paradisi, Assur cyparissum sententia Domini corruisse, non elevabuntur in superbiam, nec se aliquid æstimabunt, nec irrigationem aquarum suarum proprias arbitrabuntur divitias, eo quod omnes rami et volatilia cœli et bestiæ terræ, quæ erant sub imperio Assur, deducantur in mortem ad terram ultimam, de quibus scriptum est : « In conspectu ejus cadent omnes qui descendunt in terram (Psal. xxi). Et in alio loco: Ingredientur ad extrema terræ (Psal. LXII), > et erunt nequaquam cum angelis, sed cum filiis hominum, qui descendant in lacum, sive in loveam sempiternam. Cum autem ille descenderit in extrema terræ, et pars vulpium fue-

rit, a quibus faceran lus est, tune lactus erit vel A e universæ terræ. Et dabo carnes tuas super monomnium sociorum ejus, vel sanctarum fortitudinum, quae illum dolebunt ad inferos descendisse. Unde dicit Dominus: ( Operui eum abysso, ) cujus aquis fuerat ante nutritus. Et prohibui sumina ejus, i id est, abyssi, e et coercui aquas multas, o ne cum rigarent, sed magis opprimerent. « Contristatus est super cum Libanus, > in quo fuerat exaltatus. « Etomnia agri ligna concussa sunt, > succisionem similem formidantia. c A sonitu ruinæ ejus commovi gentes, > ut nullus perditionem illius ignoraret, et deductionem ad inferes cum cæteris sociis ejus. Acceperuntque consolationem omnia ligna voluptatis, id est, paradisi : dum vident et mala malis, et bona bonis restitui. Hæc autem ligna Libani sunt aquis irrigata fluminum Domini, in quibus et illa arbor fuerat B irrigata, quæ corruit, sive omnia ligna, quæ quondam fuerunt bona et irrigabantur aquis, et in Libani altitudine morabantur accipient consolationem, quando principem suum similia viderint sustinere tormenta: « Et ipsa enim descendent ad infernum ad interfectos gladio Domini. > Et omnis fortitudo lignorum habitabit sub umbraculo ejus, id est, in pœna in medio omnium nationum, quæ claustris inferi tenebuntur. Post hæc ad ipsum Pharaonem sermo convertitur, cui dictum fuerat in principio. cui similis factus es in magnitudine tua? » et dicitur ad eum : « Cui assimilatus es, o inclyte atque sublimis, inter ligna voluptatis? » nempé Assyrio, qui corruit. Et tu eras inclytus atque sublimis inter ligna Eden, hoc est, deliciarum et paradisi. Et ecce deductus es sicut Assyrius cum omnibus lignis, quæ quondam fuerant in deliciis, ad terram ultimam et ad inferes. Et dormies non in requie, sed in pænis, in medio incircumcisorum, hoc est, immundorum, et cum his qui in gladio Domini conciderunt. Et ut sciamus qui sit ille cui dixerit, « o inclyte atque sublimis inter ligna voluptatis, » ponit manifestius : « Ipse est Pharao, et omnis multitudo ejus, > sive juxta Septuaginta, «Sic est Pharao et omnis multitudo ejus, » ut quomodo supra Assyrius concisus est et corruit, sic et Ægyptius subruatur.

#### CAPUT XXXII.

Planctus super Pharaonem, qui tradetur occidendus Nabuchonosor, describuntur gigantes per mures cum D quibus ad infernum descendunt.

· Et factum est duodecimo anno, in mense duodecimo (sive decimo) in una die mensis, factum est e verbum Domini ad me dicens : Fili hominis . assume lamentum super Pharaonem regem Ægypti, et dices ad eum. Leoni gentium assimilatus es et draconi, qui est in mari. Et ventilabas cornu in · fluminibus tuis, et conturbabas aquas pedibus c tuis, et conculcabas flumina earum. Propterea hæc dicit Dominus Deus: Expandam super te rete meum · in multitudine populorum multorum, et extraham · te in sagena mea, et projiciam in terram. Super · faciem agri abjiciam te, et habitare faciam soper e te omnia velatilia cœli, et saturabo de te bestias

c tes, et implebo colles sanie tua. Et irrigabo terc ram pædore sanguinis tui super montes, et valles · implebuntur ex tc. Et operiam cu.n exstinctus c fueris cœlum, et nigrescere faciam stellas ejus. · Solem nube tegam, et luna non dabit lumen suum. c Omnia luminaria cœli mœrere faciam super te, et dabo tenebras super terram tuam, dicit Dominus e Deus. Et irritabo cor populorum multorum c cum induxero contritionem tuam in gentibus super terras quas nescis, et stupescere faciam super te populos vel gentes muitas, et reges corum horrore nimio formidabunt super te, cum volare cœperit gladius meus super facies eorum, et obstupescent c repente singuli pro anima sua in die ruinze suz, quia hæc dicit Dominus Deus: Gladius regis Babylonis veniet tibi, in gladiis fortium dejiciam multitudinem tuam. Inexpugnabiles gentes oumes hæ. Et vastabunt superbiam Ægypti, et dissipabitar multitudo ejus. Et perdam omnia jumenta ejus quæ erunt super aquas plurimas, et non conturbabit eas pes hominis ultra, neque ungula jumentorum turbabit eas. Tunc purissimas reddam aquas e eorum et flumina eorum, quasi oleum adducam, cait Dominus Deus, cum dedero terram Ægypti dec solatam. Deseretur autem terra a plenitudine sna quando percussero omnes habitatores ejus, et scient quia ego sum Dominus. Planetus est et plangent eum filiæ gentium super Ægyptum et super multitudinem ejus plangent eum, ait Domie nus Deus, etc. (Ilieron.) In multis autem exemplaribus juxta Septuaginta duodecimus annus et mensis decimus ponitur. Juxta cæteros autem interpretes decimus annus, et duodecimus mensis, ut vel jam capta sit Hierusalem et gandium Pharaonis malis sibi imminentibus auferatur. Vel certe capienda et suis magnis miseriis dolest, quam aliorum captivitate lætetur. Et interim breviter quædam historiæ fundamenta jacientes quid Hebræi super boc loco intelligant percurramus. Leoni comparatur Pharao, nou unius gentis, sed multarum gentium, sive draconi in mari ut terram aquasque possideat, qui irrigatione fluminum erigebatur in superbiam, quam cornu vocat, ut multitudine exercitus sui omnes aquas trassiens poterat conturbare. Idcirco expandere se dicit rete suum super multitudinem ejus, et extrahere eum sagena sua vel hamo, et projicere sive extendere eun super terram, qui quasi coluber multis spiris fuerat involutus ut a cunctis cœli volatilibus devoretur. Cumque non solum aves, sed omnes bestiz terra eum laceraverint, reliquæ carnes ejus montes el valles camposque complebunt, ita ut cuncta vermibus scateant. Hæc autem loquitur per metaphoram. ut postquam volatilia cœli et bestiæ carnibus ejus fuerint saturatæ, id est exercitus et universa multiudo, reliqua pars in vermes et saniem convertatur. Tunc, inquit, cœli tenebris obvolventur, sol et luna et cætera luminaria non dabunt lumen suum, sel super te cuncta nigrescent, nibilque tibi lætum erit.

Et ad tuum interitum omnes populi et cuncti reges A sui ordinem perdiderunt. Neque enim utuntur hærecorum horrore nimio formidabunt, conspicientos gladium meum huc illucque volitare, et nulli parcere, et in tua ruina ruinam similem pertimescent. Ut autem scias qui iste sit gladius, audi manifestius : e gladius regis Babylonis veniet tibi : in gladiis fortium, » sive gigantum, « dejiciam omnem multitudinem tuam: ) qui gigantes inexpugnabiles gentes sunt, quæ Babylonii regis tenebantur exercitu. Asti vastabent, sive disperdent superbiam Ægypti, > et omnem multitudinem ejus, nihilque in Ægypto remanebit, sed cum bominibus et jumenta brutaque animalia pariter auferentur. Et tanta erit solitudo in Ægypto, ut nec pede bominis, nec ungula jumenti, aquæ illius conturbentur, sed quieta sint omnia, et aque fluminum ejus quasi oleum fluant purissinge B ac nicentes, nullo per eas transdunte, nec earum fluenta turbante. Hoc autem propter Ægypti solitudinem, quæ redigetur in desertum, ab omni multitudine sua, quando habitatores ejus Dominus percusserit, ut intelligant, qui remanserint, quod ipse sit Dominus. Ideireo planetus est Pharaonis, et plangent eum filiæ gentium in circuitu, non solum autem super illo, sed et super multitudine ejus, quæ Domino vastante deleta est. Hæc super simplici littera cursim dixisse sufficiat. Veniamus ad intelligentiam spiritalem. Nec puto magnopere laborandum nosse qui sit Pharao rex Ægypti, cum supra plenius dixerimus, eam videlicet potestatem cui Ægyptus credita, vel una provincia, vel Ægyptus totius mundi, que non est leo condita, sed proprio vitio assimilata C leoni gentium: « Homo enim cum in honore esset, non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus et similis factus est illis (Psal. xLvIII). > De hoe leone et Petrus loquitur : ( Adversarius noster diabolus, quasi leo rugiens circuit (I Petr. v); , et in nono psalmo scriptum est : ( Insidiatur in abscondito, quasi leo in spelunca sua, insidiatur ut rapiat pauperem. > Et Jeremias Spiritu sancto ait : « Leo de s.iva percussit eos (Jer. x11). Draconem autem dici diabolum, pro quo Aquila interpretatus est Leviathan, nomen draconis exponens, juxta superiorem explanationem multis testimoniis docui; qui dixerat : c Mea sunt flumina, et ego feci ea. ) Iste igitur draco fluminibus suis, quasi cornibus ventilabat plurimas nationes, quæ super Marcione, Valentino, Ario, et Eunomio, D cæterisque hærescon principibus intelligere possumus, qui imitantur ecclesiasticos viros dicentes ad dominum Salvatorem : « In te inimicos nostros ventilabimus cornu (Psal. xLIII). > Et non ventilant ad salutem, ut de terra ad cœlum levent, sed ut in profundum abjiciant. Denique sequitur : « Et conturbabas aquas pedibus tuis. > Juxta illud Apostoli : e Qui autem conturbat vos, portabit judicium (Gal. v); Non vult enim aquas Siloe bibere, quæ vadunt cum silentio, sed aquas Ægypti turbidas atque camosas, que antequam pedibus conculcarentur draconis, puræ erant, et suo fluentes ordine. Postquam autem pedibus illius conturbatæ sunt, cursus

tici testimoniis Scripturarum sibi cohærentibus, sed conturbant omnia. Et quia ipse est inimicus et ultor, nen solum aquas alienas draco Ægyptius conturbat pedibus suis, sed conculcat flumina sua, ne parcatcis quos semel in suam redegerit potestatem. Quod devitare cupiens justus precatur : ( Non veniat mihi pes superbize (Psal. xxxv). > Et in alio loco conculcatus petit ne iterum conculcetur, « Miserere mei, Domine, quoniam conculcavit me homo (Psal. Lv). laimicus autem homo diabolus est. De quo et alter psalmus loquitur, e ut non magnificetur ultra homo super terram (Psal. 1x). > Propterea « hee dicit Dominus Deus : Expandam super te rete meum in multitudine populorum multorum. > Rete Bomini Veteris et Novi Testamenti ratione contextum mittitur super draconem, qui habitat in populorum multitudine, et semper turbis et multitudine delectatur. Ut extrahat eum in sagena sua, sive in hamo suo. Ista est sagena (Matth. x111), quæ in mare hujus sæculi mittitur, ut extrahat pisces multos, alios eligendos, et alios abjiciendos. Sive iste hamus de quo in Job scriptum est: « Adducens autem draconem in hamo, et circumdabis capistrum circa nares ejus (Job. xL). Pro quo interpretatus est Aquila: (Extrahes Leviathan in hamo, et funibus colligabis linguam ejus. Extrahitur autem draco sive Leviathan de mari hamo vel sagena Domini, ut proficiatur, sive extendatur super terram, et omnes spiræ ejus quibus suas insidias occultabat aperiantur, et proferantur in publicum, et in terra abjiciatur et jaceat, qui in loco posuerat os snum, et se Altissimo similem esse jactabat. Unde sequitur: « Et habitare, sive sedere faciam super te omnia volatilia cœli, et saturabo de te bestias universæ terræ. > Secundum illud quod scriptum est: c Dedisti eum escam populis Æthiopum (Psal. LXXIII). > Qui vel volatilia vocantur vel bestiæ terræ. Volatilia, quæ sementem ut diximus juxta viam rapiunt : bestiæ terræ vitiis efferatæ, quod ad hæreticos atque gentiles referri potest. Quod autem sequitur : « Et dabo carnes tuas super montes, et implebo colles tuos sanie tua i sive implebo valles sanguine tuo: hunc habet sensum, ut volatilia cœli, et bestias terræ deceptorum populos intelligamus, crudelitatemque gentilium. Montes autem ad principes referamus hæreseon, qualis fuit Valentinus et Marcion, collesque successores eorum, qui saturantur sanie draconis : sive valles, quæ implentur draconis sanguine, inferiores quosque credentium. Aut certe montes adversarias potestates, que in-aere discurrunt, et valles, quæ inferna penetrant, et æternis suppliciis mancipatæ sunt. Porro quod dicitur : « Et irrigabo terram pœdore sanguinis tui super montes, , sive irrigabitur terra de stercoribus tuis super montes, c et valles implebuntur ex te, » illud significat, quod omnis superbia et arrogans hæreticorum tumor, non tam vitali et puro, quam putrido atque fetenti sanguine compleatur : juxta illud quod scriptum est : e Pone eos sicut stercus ratur. e qui suscitat de terra inopem, et de stercore crigit pauperem : ut collocet eum cum principibus, cum principibus populi sui (Psal. cx11). > Per valles autem in ima depressos, ut supra diximus, aut inferna significat, aut humilem bæreticorum sensum, propter voluptatem et terrenas opes cuncta facientium. Quod autem jungitur: « Et operiam cum extinctus fueris cœlum, et nigrescere faciam stellas ejus, solem nube tegam, et luna non dabit lumen suum, omnia luminaria cœli mœrere vel tenebrescere faciam super te, et dabo tenebras super terram tuam, dicit Dominus Dens, si sequamur litteram, penitus intelligi non potest. Quando enim interfecto Pharaone sive dracone sol et luna, et stellæ, non dederunt lumen suum, et B in ruina et resurrectime multorum (Luc. 11), ; jaculiun opertum est tenebris, juxta illud poetioum:

#### Impiaque æternam timuerunt sæcula noctem

Ergo hoc dicendum est, quod exstincto Pharaone, qui transfigurabat se in angelum lucis, de quo in alio loco scriptum est : « Lux impiorum exstinguetur (Prov. xxiv), . cœlum sive cœli operientur tenebris. de quibus et Paulus loquitur : « Et spiritalia nequitiæ in cœlestibus (Ephes. vi). > Et nigrescere fecit Dominus stellas ejus, vel draconis, vel cœli : super quo et Judas apostolus scribit e sidera errantia (Jud. v. 13), , quibus caligo tenebrarum in æternum reservatur. Sol quoque nube tegetur, sol iniquitatis, qui contrarius est soli justitiæ. Nube autem, vel ipso Bomino Salvatore, qui descendit in Ægyptum super C nubem levem, nullo peccatorum pondere prægravatam; vel prophetis et apostolis de quibus legimus: « Mandabo nubibus ne pluant super eam imbrem (Isa. v). > Et in Psalmis : « Veritas tua usque ad nubes (Psal. xxxv). . Cum autem sol iniquitatis fuerit obscuratus, lunam quam hæreticorum sentimus ecclesiam, et quæ a sole iniquitatis lumen putabatur accipere, non dabit lumen suum, nec decipiet credentes falsi nominis scientia. Omnia quoque luminaria, et quidquid videtur in hæreticis esse doctrinæ, exstincto dracone cæcabitur : sive mærebunt principe perdito, ita ut ipse Dominus terram hæreticorum operiat tenebris; ignorantia scilicet veritatis, ut cæci cæcos ducant in foveam: et habitatores terræ mittantur in tenebras exteriores, ubi est fle- D fectu scire possint, quia ipse sit Dominus. Quod tus et stridor dentium. Post hæc dicitur : c Et irritabo cor populorum multorum, cum induxero contritionem, sive captivitatem tuam in gentibus, super terram quam nescis, > ut qui prius Pharaoni serviecant, irascantur contra eum, videntes captivitatem ejus, ad aliam terram, quam draco nesciebat, esse perductam. Nec debemus ambigere bonas esse terras, quas Pharao nesciat, scilicet quando captivitas Pharaonis alia captivitate mutatur, de qua dicitur ad Salvatorem: Ascendens in altum captivam duxit captivitatem, accepit (Psal. LXVII), > sive juxta Apostolum: c dedit dona in hominibus. > -- c Et stupecere, inquit, faciam super te populos multos, o ut

terræ (Past. LEXXII).) De quo sanctus a Domino libe- A qui prius Pharaonis admirabantur potentiam postea eum admirentur de suo culmine cecidisse. Reges quoque populorum nimio horrore formidabunt super eum, quorum regna Domino diabolus ostendit : et de quibus in psakno dicitur : « Astiterunt reges terræ, et principes convenerunt in unum (Psal. 11). Hoc autem fiet, cum volare cœperit gladius Domini super facies corum, subauditur regum sive populorum. Gladius autem Domini intelligendus est vivens sermo Dei et efficax et acutus super omnem gladium ex utraque parte acutum, qui volat atque discurrit et perstringit cernentium oculos vultusque deterret. Et obstupescentes super ruina Pharaonis se in illo videant esse dejectos. Et Domini quidem gladius, de quo scriptum est : c Ecce hic positus est centes elevat, et mile erectos humilitate commutat. Gladius autem regis Babylonis veniet super draconem Ægyptium, ut in gladiis fortium, sive gigantum dejiciat Dominus multitudinem ejus, qui regem Ægypti sectabatur. « Inexpugnabiles, » inquit, sive pestilentes de gentibus. comnes isti a ut mali ad puniendum tradantur pejoribus, de quibus scriptum est : c Immissiones per angelos pessimos (Psal. LXXVII); » et Apostolus: « Quos tradidi, inquit, Satanæ, ut discant non blasphemare; vėl in interitum carnis, ut spiritus salvus fiat (I Tim. 1; | Cor. v). > Cum autem per hujuscemodi ministros dejecta fuerit superbia Ægypti, et multitudo illius dissipata, perdentur omnia jumenta illius, quæ crant super aquas plurimas. c Et non conturbabit eas pes hominis ultra; si enim beatus, qui seminat super aquas, ubi bos et asinus calcant, e contrario infelix, qui simplices quidem suo ultra poterit errore retinere, ita ut pes hominis non calcet in eis, quo ne signum;quidem sapientiæ atque rationis aquæ Ægypti:e in se habere videautur. · Ungula quoque jumentorum non turbabit eas, » ut de limpidissimis, atque nitentibus faciat turbidas et cœnosas. Tunc reddentur non ab aliis, sed ab ipso Domino aquæ purissimæ, quæ draconis fuerant dominatione turbatæ, ita ut flumina earum labanter, quasi oleum, et sint veri luminis nutrimentum. Hæc autem fient cum dederit Dominus terram Ægypti desolatam et perdiderit multitudinem ejus, et percussi fuerint omnes habitatores illius, ut isto proautem jungitur, « planctus est, et plangent eum fliz gentium super Ægyptum et super multitudinem ejus plangent eum, ait Dominus Deus, > perspicuum est animas omnium gentium, quæ prius oppressæ færant : sive earum gentium, quæ nequaquam in Egpto morahantur, sed in regione viventium, interfectum draconem plangere, et omnem multitudisca ejus non spe salutis, sed quod de tanta potentia suo vitio et superbia dejectus sit in æterna supplicia.

c Et factum est in duodecimo anno, in quinta de c cima mensis : factum est verbum Domini ad me e dicens: Fili hominis, cane carmen lugubre super e multitudine .Egypti. Et detrahe eam ipsam e e filias gentium robustarum ad terram ultimam tum A in profundum inferni. Diciturque ad regem Ægypti c his qui descendant in lacum. Quo pulchrior es descende et dormi cum incircumcisis. In medio interfectorum gladio cadent. Gladius datus est. « Et attraxerunt eam et omnes populos ejus. Loquentur ei potentissimi robustorum de medio in-· ferni, qui cum auxiliatoribus ejus descenderunt et dormierunt incircumcisi interfectique gladio. Ibi Assur et omnis multitudo ejus in circuitu illius e sepulcra ejus, omnes interfecti, et qui ceciderant gladio quorum data sunt sepulcra in novissimis · laci. Et facta est multitudo ejus per gyrum sepulcri ejus, universi interfecti cadentesque gladio, qui dederant quondam formidinem in terra vic ventium. Ibi Elam et omnis multitudo ejus per c gyrum sepulcri illius. Omnet hi interfecti ruen- B rimorum. Hæc interim juxta simplicem sensum c tesque gladio, qui descenderunt incircumcisi ad c terrain ultimam. Qui posuerunt terrorem suum in terra viventium, et portaverunt ignominiam suam cum his qui descendunt in lacum. In medio inc terfectorum posuerunt cubile ejus in universis e populis ejus in circuitu ejus sepulcrum illius. · Omnes hi incircumcisi interfectique gladio. Dederunt enim terrorem in terra viventium, et por-· taverunt ignominiam suam cum his qui descendunt in lacum. In medio interfectorum positi sunt. · Ibi Mosoch et Tubal et omnis multitudo ejus in circuitu illius sepulcra ejus. Omnes hi incircumcisi interfectique et cadentes gladio qui dederunt · formidinem suam in terra viventium, et non dor-· mient cum fortibus cadentibusque et incircumcisis, C e qui descenderunt ad infernum cum armis suis. Et posuerunt gladios suos sub capitibus suis, et suec runt iniquitates eorum in ossibus eorum, quia terror fortium facti sunt in terra viventium. Et tu · ergo in medio incircumcisorum contereris et dor-· mies cum interfectis gladio. Ibi Idumæa et reges e ejus, et omnes duces ejus, qui dati sunt cum exercitu suo cum interfectis gladio, et qui cum incircumcisis dormierunt, et cum his qui descenderunt in lacum. Ibi principes aquilonis omnes et universi e venatores, qui deducti sunt cum interfectis paventes, et in sua fortitudine confusi, quia dormiee runt incircumcisi cum interfectis gladio, et por-· taverunt confusionem suam cum his qui descen-• dunt in lacum. Vidit eos Pharao et consolatus est D · super universa multitudine sua, quæ interfecta e est gladio: Pharao et omnis exercitus ejus, ait · Dominus Deus, quia dedit terrorem suum in terra e viventium, et dormivit in medio incircumcisorum « cum interfectis gladio. Pharao et omnis multitudo ejus, ait Dominus Deus. > Interim juxta historiam manifestus est sensus. In eodem enim anno duodecimo, et in eodem ut putamus mense, sed non in una ut supra mensis. Verum in quinta decima die nequaquam super Pharaone, sed super fortitudine, sive multitudine Ægypti planctus assumitur : qui detrahitur de superbia sua cum universis filiabus suis, sive gentium robustarum ad terram ultimam, id est

quo meliores ut mortem merearis evadere? Cum enim Assur et Elam, id est Persæ, et Mosoch, qui interpretantur Cappadoces; et Thubal quos alii Iberos, alii Italos intelligi volunt, Idumæi quoque et Principes Aquilonis ac Sidonii, cum universis exercitibus suis, quorum auxilio horrorem cunctis gentibus præbuerunt, mortui sint et interfecti gladio, et posucrint gladios suos sub capitibus suis, quod dictum έμφατικώτερον accipiendum est, tu solus poterís non eadem sustinere? Quin potius cum videris tantam tecum apud inferos multitudinem dormientium, et sepulcrum tuum fortissimorum quondam principum circumdari memoriis, habebis consolationem, leviora tormenta æstimans consortio plustrictim dixisse sufficiat. Nunc eadem brevitate, quantum explanationis patitur difficultas, spiritalis intelligentiæ summa quæque carpamus. Supra una mensis die factus est sermo Domini ad prophetam, hic quinta decima. In prima autem die, hoc est in Kalendis mensis exordium est; in quinta decima quando totus lunæ orbis impletur. Et siquidem primus mensis fuerit, Azymorum est prima dies; qui autem septimus Scenopegiarum, quando figuntur tabernacula, quæ solemnitates apud Hebræos vel maximæ sunt. Fit autem planctus super fortitudinem Ægypti, ut fortis in malo esse desistat, et recipiat infirmitatem, et quando infirmior fuerit, tunc fortior sit. Pro fortitudine Ægypti in Hebraico habet multitudinem. « Lata enim et spatiosa via, quæ ducit ad mortem, et multi ingrediuntur per eam (Matth. vii). > Sicut e contrario dicitur ad lsrael: « Vos autem estis pauci inter omnes gentes (Deut. xxviii), > semper enim virtus rara est, c et arcta et angusta via, quæ ducit ad vitam, et pauci sunt qui ingrediuntur per eam. . Quod autem Ægyptus plangitur, et mortuæ filiæ ejus, juxta Septuaginta, sive gentium robustarum deducuntur ad terram ultimam in lacum sive in foveam profundissimam, significantur animæ in Ægypto hujus sæculi commorantes, quæ perdiderunt eum, qui dicit : « Ego sum vita (Joan. xiv). > Et peccatis mortuæ pondere eorum ad inferos detrahuntur, dicente peccatore : · Ononiam iniquitates meæ supergressæ sunt caput meum, et sicut onus grave gravatæ sunt super me (Psal. xxxvII). Istæ sunt de quibus scriptum est et in alio loco: « Ingredientur in inferiora terræ, tradentur in manus gladii, partes vulpium erunt (Psal. LXII); ) qui enim fodit foveam, incidet in eam (Eccli. xxvii). > Unde et legimus : « Lacum aperuit, et effodit eum, et incidit in foveam quam fecit (Psal. vii). Duodque sequitur : Quo pulchrior es, descende et dormi cum incircumcisis, » proprie ad Pharaonem regem Ægypti sermo dirigitur, sive, ut in Septuaginta de Theodotione additum est, ad ipsam Ægyptum: c De aqua pulcherrima descende, et dormi cum incircumcisis. . Quod specialiter ad eum pertinet, qui in baptismate Christi renatus, et au-

diens cum Ecclesia : « Once est ista que ascendit A ternam fodisse Scriptura testatur, sed omnes necdealbata innitens super fratruelem suum? > (Cant. viii) postea vel fornicatione vel aliis vitiis sordidatus ejicitur de Ecclesia, et dicitur ad eum : c Do aqua pulcherrima descende et dormi cum incircumcisis, , id est, cum immundis juxta illum sensum quem ponit Apostolus: « Nos sumus circumcisio, qui in spiritu Deo servientes et gloriantes in Domino, et non in carne considentes (Philip. 111). > Hi omnes in medio vulneratorum sive interfectorum cadent cum Pharaone illo gladio quem venit mittere Dominus soper terram. Sicut enim Christi gladius bonos a malis separat dicens: « Non veni pacem mittere super terram, sed gladium (Matth. x); > sic hæreticorum gladius omnes trucidat populos, et vulneratos ad inferna deducit. Isti sunt gigantes potentis- B simi et rebelles, et ponentes in excelsum os suum. Et quanto per superbiam se ad excelsa sustollunt, tanto ad profundum fovem et in inferni novissima detrahuntur. (Greg.) Juxta tropologiam vero quisquis supra se extollitur, ipso clationis suæ pondere gravatur, et eo se in infimis mergit, quo in superbiæ vitium proruens ab eo, qui vere excelsus est, elongavit, atque inde magis ima appetit, unde se conjunctum æstimavit, sicut per Prophetam extollenti se animæ dicitur : « Quo pulchrior es, descende et dormi cum incircumcisis. Domnis enim qui f editatem infirmitatis suæ considerare negligit, sed per clationis fastum, virtutis suæ gloriam attendit, unde pulchrior est, inde descendit : quia extollendo se de suis meritis, inde in ima interitus corruit, C unde gloriosum se esse judicavit. Qui descendens cum incircumcisis dormivit, quia in æternam mortem cum cæteris peccatoribus defecit. (Bieron.) Qui omnes interfecti sunt gladio, et ut sciret vel Pharao vel omnis Ægypti fortitudo, quæ ad inferna detracta est, quos haberet in pænis socios sequens sermo demonstrat. Ibi Assur et omnis multitudo vel Synagoga ejus. Principes enim hæreticorum dial olus, cujus vere congregatio est synagoga, de qua in Apocalypsi dicitur: « Qui sunt synagogæ Satance (Apoc. 11). > Sequentes autem versiculos qui juxta Septuaginta obelo prænotantur, prætereundes puto, dicendumque quod habetur in Hebraico, in circuitu illius sepulcra eorum, videlicet deceptorum ab eo, qui omnes valuerati vel interfecti sunt D gladio, et ideo corruerunt : « Quorum sepulcra data sunt in novissimis laci » Quod autem lacus vocetur infernus, perspicue psalmus ille demonstrat, in quo pœnitens loquitur : Assimilatus sum cum his qui descendunt in lacum (Psal. xxvII). Oucm nequaquam debemus juxta Latini sermonis proprietatem eum intelligere, qui Græce limm dicitur, ut est lacus Tiberiadis, et lacus Larius et Benacus multique alii, sed quas nos solemus appellare cisternas, quos lacus, quia aquas refrigerant, et omnem ab eis calorem spiritus auferunt, peccatores cunctique hæretici fodiunt. Et quantum in mea memoria est, nullum sanctorum lacum, id est, cis-

catores quorum suit Ozias rex leprosus (II Par. xxvi), et qui per suam superbiam corruit. De quo scribitur, quod homo fuerit terræ operibus incumbens, et multas superbiæ turres ædificarit in angulis, et lacus foderit. E contrario ad justum dicitur : c Bibe aquas de tuis vasis, et de puteorem tuorum fontibus (Prov. v). > Et rursum : c Fons aquæ tuæ sit proprius. > Unde loquitur et Dominus: · Me derelignerunt fontem aquæ vivæ, et foderunt sibi lacus, id est cisternas, quæ aquas continere non possunt (Jer. 11). > Sequitur : c Et facta est multitudo ejus per gyrum sepulcri ejus. > Hi omnes cingunt Assyrium, et est corum plurima multitudo. qui universi vulnerati sunt et interfecti, et cadentes gladio. Nemo enim corum stare potest cum Moyse, nec audire, e qui statis in domo Domini (Psal. CXXXIII), > sed omnes vuluerati interfectique sunt, et cadentes: qui quondam dederant formidinem in terra viventium. Formidinem autem his, qui erant Ecclesiis præpositi, ne in terra viventium facerent populos mortuorum, et simplices quosque deciperent. Unde et Paulus aiebat : « Timeo autem ne forte sicut ser- / pens decepit Evam in malitia sua, corrumpantur sensus vestri per simplicitatem, quæ est in Christo (11 Cor. xi). > Sed hic timor spe Domini mitigatur dicente Psalmista: Dominus illuminatio mea, et salus mea, quem timebo? Dominus protector vitæ meæ, a quo trepidabo? (Psal. xxvi.) > Post hæc dicitur : « Ibi Elam [Ibl Assur] et omnis multitudo ejus per gyrum sepulcri ejus. > Haud dubium quin Assyrii. Elam in linguam nostram vertitur ascensus eorum. Omnes enim qui, Christi humilitate contenpta, diaboli ascendere superbiam, et se in falsi nominis scientia esse aliquid æstimarunt, Elamitæ sunt nuncupandi. Qui Assyrii regis sepulcrum anibiunt, et interfecti sunt vulneratique gladio : et licet in excelso posucrint os suum, tamen descenderunt unmundi et incircumcisi ad terram ultimam, ut quanto sublimius fuerant elevati, tanto fortius caderent. Isti e posuerunt terrorem suum o non semel sed secundo ( in terra viventium. ) Quis enim ecclesiasticorum ab nujuscemodi Elamitarum terrore securus est, et non aliquem sui perdidit gregis? pulchreque Ecclesia Christi appellatur, e terra viventium, » ut e contrario hæreticorum conciliabula mortuorum terræ esse credantur. c Et portaverunt, inquit, ignominiam sive tormentum suum, cum his quos secum detraxerunt in lacum, et in profundum inferni, quorum culiile interfectum est. Eorum videlicet quos suo mucrone jugularunt, ct circumdantur hujuscemodi populis. Hi populi Assyrii regis populi sunt, et licet circumcisos esse se jactent, tamen incircumcisi interfectique sunt gladio. Et tertio dederunt terrorem atque formidinem in terra viventium, unde portaverunt tormentum suum atque supplicium in medio eorum quos suis fraudibus deceperunt. (Greg.) Recte igitur in libra Job inferni claustra tenebrosa terra nomi antw

piena transitoria vel phantastica imaginatione cruciant, sed ultione solida perpetuæ damnationis servant. Quæ aliquando tamen laci appellatione signantur, propheta testante, qui ait : « Portaverunt ignominiam suam cum his qui descendant in lacum. > Infernus ergo nominatur, quia susceptos stabiliter tenet. Et lacus dicitur: quia hos quos semel ceperit semper fluctuantes et trepidos tormentis circumfluentibus absorbet. « Ibi quoque est, id est, juxta Assyrium, Mosoch et Tubal et omnis multitudo ejus in circuitu sepalcri ejus : omnes incircumcisi interfectique et cadentes gladio, qui dederant formidinem suam in terra viventium. > (Hieron.) Pro Mosoch et Tubal Symmachus et Theodotio interpretati sunt cubile corum, ut ostenderent cubilia hæretico- B rum, imo foveas sempiternas Assyrii regis esse supplicia. Mosoch interpretatur insania, Tubal conversio, non in bonum a malo, sed de bono in malum. Sive universa, ut ostendat omnes hæreticos insanire. et pari studio ad pejora converti. Nec mirum si insanientes et coacervati in malum habent multitudinem cum Ægyptii regis socii sint, qui gaudet multitudine. Omnes hi interfecti gladio, qui dederunt formidinem suam , non semel, nec bis, nec ter. « in terra viventium, » de quibus supra plenius diximus. Sequitur: ( Et non dormient cum fortibus, ) sive gigantibus, c cadentibusque et non circumcisis. qui descenderunt ad infernum cum armis suis, et posnerunt gladios suos sub capitibus suis, et fuerunt iniquitates eorum in ossibus eorum, quia terror C fortium facti sunt in terra viventium. . Hi, inquit, qui bæreticorum principes exstiterant ad tantum malitize pervenere culmen atque cruciatuum, ut nec cum fortibus atque gigantibus qui a principio corruerunt, similia mereantur ferre supplicia, qui nequaquam erroris sui acta pœnitentia descenderunt ad inferos com armis suis, rebelles contra Deum et Ecclesiam ejus; secum arma deferentes. De quibus scriptum est: « Filii hominum dentes corum arma et sagittæ (Psal. LVI). > ( Et posuerunt, ait, gladios suos sub capitibus suis, requiescentes in animo perduclli, et pro summa victoria sententiarum suarum jacula complexantes. In tantum ut iniquitates corum fuerint in ossibus eorum. Iloc est, fortissima figmenta D et erroris sui dogmata possidentes : quia terror fortion facti sunt in vita sua, sive in terra viventium. Quod quarto dicitur: ut fortissimos quosque et habentes scientiam Scripturarum, et qui essent de regione viventium, sua perversitate terrerent, dum descendunt ad infernum cum armis suis, et ponunt gladios sues sub capitibus suis, et iniquitas corum usque ad ossa perveniunt. (Greg. lib. 1x Moral., cap. xLVI.) Bene ergo per prophetam dicitur : c Descenderunt ad infernum cum armis suis. > Arma quippe peccantium sunt membra corporis quibus per diversa desideria, que conspiciunt, hiec seguuntur. Umle recte per Apostolum dicitur : c Neque exhiheatis membra vestra arma iniquitatis peccato (Rom.

(Job. x), quia quos puniendos accipiunt nequaquam A vi). > Cum armis ergo ad infernum descendere, et cum ipsis quoque membris quibus desideria voluutatis expleverunt, æterni judicii tormenta tolerare, ut tunc eos undique dolor absorbeat, qui nunc suis delectationibus subditi undique contra justitiam juste judicantis pugnant. (Hieron.) Post hæc scriptum est: c Et tu ergo in medio incircumcisorum contereris, quod vel ad Pharaonem, vel ad fortitudinem sive multitudinem Ægypti dicitur, quod et ipsa conteratur, juxta illud quod scriptum est: · Deus autem conterat Satanam sub pedibus vestris velociter (Rom. xvi). > Et dormies, inquit, cum interfectis gladio. > Somno perpetuo ibi cum Assyrio et cum Ægyptia crit multitudine ldumæa et reges ejus omnes, qui terrenis operibus servierunt, sive sanguine delectati sunt. Etenim Idumæa, et terrenam et sanguinariam sonat. Omnes reges et universi principes, de quibus crebro et Apostolus loquitur, terrenis operibus incubantes, et effundentes quotidie sanguinem corum quos sua fraude deceperunt, cum incircumcisis et immundis dormierunt, et cum his qui descenderunt in lacum. De quibus supra diximus, in ipso comitatu erunt, et principes aquilonis, a quo exardescunt mala super terram, et a quo vel in Jeremia, vel in hoc codem propheta olla illa plena carnium ossiumque succenditur, et non solum principes aquilonis, verum omnes magistratus Assur. Pro quo in Hebraico positum est, universi Sidonii, quos nos in venatores vertimus, juxta illud quod scriptum est: Anima nostra sicut passer erepta est de laqueo venantium (Psal. CXXIII). Pro quo in Hebraico positum est Sidoniorum; qui Sidonii, sive venatores, deducentur ad inferos paventes, in sua quondam confisi fortitudine. Et dormient immundi, et portabunt confusionem, sive tormentum suum, habentes malæ conscientiæ pænitudinem sempiternam, ita ut ignis eorum non exstinguatur, et vermis eorum non moriatur (Isa. LXVI; Marc. IX): quos omnes cum viderit Pharao consolabitur, vel habens adhuc malitiam pristinam, et multos pænæ socios habere se cernens, vel certe consolatus est; videns et illos confundi in suppliciis et terroribus suis. « Super universa multitudine sua, quæ interfecta est gladio,. Pharaonis scilicet vel omnium sociorum ejus, præcipueque Assyrii regis et Mosoch et Tubal et Idumæorum et principum aquilonis et Sidoniorum : hi enim dederant terrorem suum in terra viventium. Quod quinto dicitur, ut omnes istiusmodi nationes cavere et sugere debeamus, quæ cunctis nos sensibus deceperunt, et scire esse horribiles, nec facile posse vitari nisi omni custodia servaverimus cor nostrum. Dormivit, inquit, et ipse Pharao com sociis suis interfectis gladio. Qui socii, multitudo ejus sunt, per latam et spatiosam viam pergentes ad supplicia sem-

# CAPUT XXXIII.

De speculatore, qui buccina cantet, ut peccatores redeant ad pænitentiam : et unusquisque judicabitur ubi invenietur : sermo Domini contra eos qui e mullitudine non in sanctitate volunt hæreditatem possidere, el contra eos qui verba prophetiæ verterunt

Et factum est verbum Domini ad me dicens: Fili hominis, loquere ad filios populi tui, et dices · ad eos: Terra cum induxero super eam gladium, et tulerit populus terræ virum unum de novissie mis suis, et constituerit eum super se speculatoe rem, et ille viderit gladium venientem super terc ram, et cecinerit buccina et annuntiaverit populo. · Audiens autem quisquis ille est sonum buccinæ, onon se observaverit, veneritque gladius et tulerit eum, sanguis ipsius super caput ejus erit. Sonum e buccinæ audivit, et non se observavit : sanguis e ejus in ipso erit. Si autem se custodierit, animam suam salvabit. Quod si speculator viderit gladium venientem, et non insonuerit buccina, et populus onon se custodierit, veneritque gladius et tulerit de c bis animam, ille quidem in iniquitate sua captus est, sanguinem autem ejus de manu speculatoris e requiram. Et tu, fili hominis, speculatorem dedi te domui Israel. Audiens ergo ex ore meo sermonem, c annuntiabis eis ex me. Si me dicente ad impium. c Impie, morte morieris, non fueris locutus, ut se custodiat impius a via sua, ipse impius in iniquic tate sua morietur. Sanguinem autem ejus de manu « tua requiram. Si autem annuntiante te ad impium, dut a viis suis convertatur, non fuerit conversus ca via sua, ipse in iniquitate sua morietur. Porro animam tuam liberabis. > (Hieron.) Rursum ad prophetam sermo fit Domini, qui aliquanto siluerat tempore eo quod non possit propheta, nec humana fragilitas juge atque continuum ad se sustinere vaticinium, et loquitur eadem quæ in superioribus continentur: « Fili hominis, speculatorem dedi te domui Israel. Et audies ex ore meo verbum, et comminaberis eis ex me. In eo, quod dicam iniquo, morte morieris, et non annuntiasti ei, nec locutus es, ut annuntiares iniquo, et converteretur a viis suis, et viveret, iniquus ille in iniquitate sua morietur, et sanguinem ejus de manu tua requiram. Et tu si annuntiaveris iniquo et non conversus fuerit n turbæ cogitationum suarum, ut non omnia cogitaab iniquitate sua, et a via sua, iniquus ille in iniquitate sua morietur, et tu animam tuam liberabir. . Quæ si diligenter inspicias, intelligis similia quidem esse, sed non eadem, dum in plerisque discordant. Et hoc in omnibus Scripturis sanctis observare debemus, ubi videtur aliqua similitudo esse sententiæ, non in omnibus eadem dici, sed vel subtrahi pleraque vel addi, et singulorum inter se verborum discrepantiam babere rationem. Et interim priusquam ad altiora veniamus, brevis est explicanda sententia. Si speculator fuerit constitutus in populis, ut annuntiet gladium Domini iramque venientem, et annuntiante eo populus audire noluerit. succulator liber crit, et ille qui oppressus est

A gladio ipse sanguinis sui sustinebit reatum, quoc si audierit, salvabit animam suam. Sin autem speculator non insonuerit buccina, et populus ignorans venturum gladium, nequaquam se observavorit, populus quidem in sua morietur iniquitate. attamen sanguinem morientis de speculatoris requiram manu. Et ut sciret propheta Ezechiel generalem disputationem ad se potissimum pertinere. • Et tu. inquit, fili hominis , non a terra et a populo terraut supra dixi, sed a me speculator constitutus es domui Israel. « Si ergo me dicente ad impium, impie, morte morieris, > non fueris locutus ad eum ut se custodiat, et de interitu liberetur, et ille quidem in sua iniquitate morietur, quam prius commiserat, et de qua si annuntiasses potuit liberari: c sanguinem autem ejus de manu tua requiram. Quod si tu annuntiaveris impio atque praceperis at convertatur a viis suis pessimis, et ille boc facere noluerit, ille guidem in sua iniquitate morietur, ta autem liberasti de interitu negligentiæ animam tuam. Ex quibus discimus posse hominem quamvis iniquum, et impium si magistri verba audierit, et egerit pœnitentiam, a sua impletate salvari : nec minus magistrum subire discrimen, si docere nolucrit, vel timore discriminis, vel desperatione peccantis, dum reus est sanguinis ejus, qui liberari potuit, et de morte erui, nisi magistri silentio concidisset, et in utroque liberum servari arbitrium, dum et in magistri voluntate est vel tacere vel loqui, et in auditoris arbitrio vel audire et facere atque salvari, vel contemnere et proprio perire contemptu. Nec statim sequitur, et quia propheta prædicit, veniat quod prædixit: non enim prædicit ut veniat, sed ne veniat, nec quia Deus loquitur, necesse est fieri quod mufatur. sed ideo comminatur, ut convertatur ad poenitentiam, cui minatur, et non fiat quod futurum est, si verba Domini contemnantur. Possumus autem tripliciter locum istum disserere, ut terra quæ sibi speculatorem constituit, vel juxta litteram terra Judza sit, vel juxta spiritalem intelligentiam Ecclesia, que sæpe de novissimis populi sui speculatorem cligit, illum videlicet quem et Apostolus scribens ad Coristhios assumit judicem, vel certe anima credentis, quæ mentem atque rationem præponit populo, æ tionum incentiva suscipiat, sed judicet atque dicernat, quæ sectanda sibi quæve fugienda sint. Spece lator terræ Judææ, vel rex potest intelligi, vel Propheta. Speculator autem Ecclesiæ, vel episcopus, vel presbyter, qui a populo electus, et Scriptsrarum lectione cognoscens et prævidens quæ futur sint, annuntiet populo, et corrigat delinquentem. Unde magnopere formidandum est, ne ad hoc offcium accedamus indigni, et assumpti a populo negligentiæ nos demus atque desidiæ, et, quod his pejs est, deliciis ventrique et otio servientes, honorem nos accepisse putemus non ministerium. Siquides c filius hominis non venit ministrari, sed mini strare (Matth. xx). > Et pedes discipulorum lavit, #

scipulis debere dilui, atque purgari. Nec statim respondeamus, quid prodest docere si nolit auditor facere quod docueris? unusquisque enim ex suo animo atque officio judicatur. Tu si locutus non fueris, ille si audire contempserit. (Greg.) Hinc quoque sartaginem alio loco jussit ponere, inter se et civitatem : · Et tu sume tibi sartaginem ferream, et pones eam murum ferreum inter te, et inter civitatem, et oblirmabis faciem tuam ad eam, et erit in obsidione, et circumdabis eam (Ezech. iv). Hanc sartaginem inter se et discipulos murum Paulus posucrat cum dicebat : « Mundus sum a sanguine ome nium vestrum. Non enim subterfugi quominus annuntiarem omne consilium Dei vobis (Act. xx.) > Nunc ergo doctores necesse est, ut appetant zeli B ardoribus frigi, ne cogantur post de torpore negligentiæ igne gehennæ cruciari. Sed aliud est quod injustis et subditis, aliud quod justis et non subditis debenns. Ad illorum nos correptionem atque custodiam reddendarum rationum debet timor accendere : ad istorum venerationem ipsa considerata acquitas inclinare. Sed arrogantes viri, quia hujus formam discretionis ignorant, hoc justis et non subditis exhibent, quod a bonis prædicatoribus fieri et injustis et subditis vident. Qui cum ad fervorem junctionis injuste prosiliunt, etiam per verba maledictionis excedunt: quia enim nequaquam proximos sicut se diligunt, proximis optare non desinunt, auod ipsi sibimet evenire pertimescunt. (Hieron.) De magistris negligentibus Salomon loquitur : « Sa- C e pientia abscondita et thesaurus occultus, quæ uti-· litas in utroque? > (Eccli. xLI) Tale quid significatur et in Evangelio (Matth. xviii), quod qui scandalizaverit unum de minimis Ecclesiæ, expediat ei ut alligetur ad collum ejus mola asinaria, et abjiciatur in profundum, quam in specula constitutus plurimis noceat. « Tu ergo, fili hominis, dic ad domum Israel: sic locuti estis dicentes, iniquitates nostræ et peccata nostra super nos sunt, et in ipsis nos tabescimus, quomodo ergo vivere poterimus? Dic ad cos: Vivo ego, dicit Dominus Deus, nolo mortem impii, sed ut revertatur impius a via sua et vivat. Convertimini a viis vestris pessimis et quare moriemini, domus Israel. > (Greg ) Qui enim ut pereat unus de pusillis non habet voluntatem, quo sine D Si negligenter legamus videtur nobis eadem proingenti sacrilegio putandus est, non universaliter omnes, sed quosdam salvos fieri velle. Ex omnibus ergo quicunque percunt, contra illius percunt voluntatem. Ita eo ad unumquemque eorum quotidie proclamante; « Convertimini a viis vestris pessimis. ) Et : ( Quare moriemini, domus Israel? ) Et iterum : « Quoties volui congregare filios tuos. sicut gallina congregat pullos suos sub alas suas, et noluisti? > (Matth. xxin.) Et : (Quare, inquit, aversus est populus iste in Hierusalem aversione contentiosa. Induraverunt cervices suas, noluerunt reverti. > Præsto est ergo quotidie Dei gratia, quæ dum vult omnes homines salvos sieri, abeque ulla

ostenderet omnes sordes et vitia a magistro in di- A exceptione convocat dicens : « Venite ad me, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos (Matth. x1). Si autem non omnes universaliter, sed quosdam advocat, sequitur ut non omnes sint onerati. vel originali, vel actuali peccato, nec vera sit illa sententia: « Omnes enim peccaverunt et egent gloria Dei (Rom. III), , nec per onnes homines mors pertransisse credatur. Et in tantum omnes, qui percunt, contra Dei percunt voluntatem, ut nec ipsam mortem Deus fecisse credatur, ita Scriptura testante : « Quia Deus mortem non fecit (Sap. 1), nec gaudet in perditione vivorum. Et inde est, quod plerumque dum pro bonis contraria postulamus vel tardius vel nequaquam nostra exaudiatur oratio. Et rursus ea, quæ credimus esse contraria, utiliter ut benignissimus medicus, etiam invitissimus Dominus inferre dignatur. Ac non nunquam perniciosas dispositiones nostras lethalesque conatus ab effectu detestabili retardat ac revocat, ac properantes ail mortem, et de inferni faucibus retrahit ad salutem. ac extrahit ignorantes.

Tu itaque, sili hominis, dic ad filios populi tui : · Justitia justi non liberabit eum in quacunque die e peccaverit. Et impietas impii non nocebit ei in quacunque die conversus fuerit ab impietate sua. · Et justus non polerit vivere in justitia sua in quacunque die peccaverit. Etiam si dixero justo quod vita vivat et confisus in justitia sua secerit iniqui-« tatem, omnes justitiæ ejus oblivioni tradentur, et in iniquitate sua quam operatus est, in ipsa moricc tur. Sin autem dixero impio, Morte morieris, et egerit pænitentiam a peccato suo, feceritque judicium et justitiam, pignus restituerit ille impius, c rapinamque reddiderit, in mandatis vitæ ambu-· laverit, nec fecerit quidquam injustum, vita vivet et non morietur, omnia peccata ejus, quæ peccavit non imputabuntur ei. Judicium et justitiam e fecit, vita vivet. Et dixerunt filii populi tui. Non e est æqui ponderis via Domini, et ipsorum via injusta est. Cum enim recesserit justus a justitia sua, feceritque iniquitatem, morietur in eis. Et cum recesserit impius ab impietate sua, feceritque c judicium et justitiam, vivet in eis. Et dicetis, Non est recta via Domini. Unumquemque juxta vias suas judicabo de vobis, domus Israel. > (Hieron.) phetia esse, quæ supra in qua dicitur : « Nunquid volens cupio mortem iniqui, dicit Dominus, nisi converti eum a via mala et vivere? > Et in fine ejusdem prophetiæ : « Convertimini et redite ab universis impietatibus vestris, et non erunt vobis in tormentum iniquitatis. > Ibi enim ad eos sermo ût, qui volunt agere pœnitentiam et justitia peccata delere, ut cum fiducia convertantur, et pleno animo agant pœnitentiam. Hic autem ad eos loquitur, qui magnitudine peccatorum, imo impietatum suarum desperant salutem, et dicunt : Iniquitates nostræ et peccata nostra super nos sunt, et in ipsis taltescimus, quomodo ergo vivere poterimus? Et est seususCum semel nobis mors proposita est, et vulneribus A ad me vespere, antequam veniret qui fugerat, apenostris nulla medicina possit restituere sanitatem, quid necesse est laborare, et frustra consumi? et præsentem vitam non cum desperatione transigere, ut saltem hac fruamur, quia futuram perdidingus. Quibus respondet Deus, non velle se mortem impii, sed ut revertatur et vivat. Et apostropham facit ad impios desperantes. Convertimini a viis vestris pessimis. > Atque ut sciamus qui sint impii ad quos loquitur sequens sermo demonstrat : « Quare moriemini, domus Israel? > Vita autem et mors in hoc loco non hæc significatur, qua omnes communi cum bestiis lege natura vel vivimus, vel morte dissolvimur, sed illa de qua scriptum est : « Placebo Domino in regione viventium (Psal. cxiv.) > Et anima, quæ peccaverit, ipsa morietur. Et a speciali B commonitione qua Israel domui loquebatur, ad generalem transit disputationem quod et justum præteritæ non salvent justitiæ, si novis sceleribus fuerit occupatus, et peccatorem vel impium antiqua peccata non perdant, si operibus justitiæ veteres emendarit errores, Deumque non præterite in utroque judicare, sed præsentia. Si dixero, inquit, justo vita vives, o et ei præmia justitiæ pollicitus fuero, confisusque ille peccaverit, omnes justitim ejus pristin:e oblivioni tradentur, et præsenti iniquitate morietur. Nec mea est mutata sententia, cum non possim in eodem homine, peccatore reddere, quod justo promiseram. E contrario si peccatori et impio fuero comminatus, et dixero: Adhuc tres dies et Ninive subvertetur, et ille gerit pænitentiam, honisque C operibus veterem emendarit errorem, ita ut judicium faciat et justitiam, pignus restituat, rapinamque reddat, in mandatis vitæ ambulet, nec faciat quidquam injustum, nonne debet vita, quæ Christus est, vivere, et nequaquam mori cum comminatio peccatoris justum punire non debeat? Tale quid loquitur sermo divinus ad Hieremiam quando descendit in domum figuli (Jer. xvm,) et audit vel promissa vel comminationem Dei id agere, ut vel homines provocent ad salutem vel deterreant a peccato. Unde qui dicunt : ( Non est æqua via Domini, ) argumtur quod ipsorum sit sententia iniqua habentium oculum pessimum, et nequaquam nova, sed vetera judicantium. Quibus omnibus demonstratur, nec peccato- n orbe resonahit, et Christi Evangelium pandelst rem de salute desperare debere si agat pœnitentiam, nec justum in sua confidere justitia, si perdiderit negligenter quod magno labore quæsierat. Manifesta transcurrimus, ut in obscurioribus immoremur. In quibus autem præsens prophetia discrepet a præterita, et in quibus loquatur similia, collatio utriusque poterit indicare. Porro quid sit judicium facere et justitiam, pignus restituere, rapinam reddere, in mandatis vitæ ambulare, et catera, in hoc eodem propheta supra diximus.

e Et factum est in duodecimo anno, in decimo mense, in quinta mensis transmigrationis nostrae, venit ad me qui fugerat de llierusalem, dicens : Vastata est civitás. Manus autem Domini facta fuerat ruitque os meum donec veniret ad me mane, et aperto ore meo non silui amplius. > Undecimo auno regni Sedeciæ, quinto mense, capta est civitas Hierusalem. Hæc antem prophetia duodecimo anno, decimo mense, quinta mensis captivitatis sive transmigrationis, quando captus est cum Jechonias. Ex quo ostenditur post unum annum et quatuor menses et viginti quinque dies, capta Hierusalem, venisse Babylonem unum civium Hiernsalem, qui nuntiaret captam urbein atque vastatam. Ante unum autein diem quam veniret, qui ista narraret, vesperi facta est manus Domini ad Ezechiclem prophetam, que aperuit os ejus, quod diu clausum fuerat, et quidquid erat ille dicturus hic factum ante replicavit, nec siluit amplius, videns prophetiam suam opere completani, et nequaquam dubitare populum, qui erant in Babylone, vel eos, qui capti erant de vaticinio prophetali. Tunc enim aperitur os Prophetæ, quando quod prius nuntiaverat, opere monstrarit effectum, et tota libertate proclamat, qui nequaquam futura, sed vel præsentia vel transacta demonstrat. Hoc secundum litteram. Cæterum juxta άναγογήν, si Ezechiel interpretatur fortitudo Dei. Christus autem est Dei virtus et Dei sapientia, hoc intelligendum, quod capta et subversa flierusalem, quicanque perfidiam Judæo: um potuerit evadere, quales fuerunt apostoli, et reliquiæ, quæ salvæ factæ sunt, ipse Christus nuntiat omnes cæremonias Jadzorum esse subversas, quas quidam usque hodie observandas putant, non audientes illud Apostoli: · A gratia excidistis, qui in lege justificamini (Gal. v.) » Mirorque hominum pertinaciam id velle sermone defendere quod opere implere non audeant, nisi forte sub pelle ovium, id est, Christianorum, lupi celantur judaici, qui defensores synagoge in Christi ecclesiis personant. Capta ergo Hierusalem atque subversa aperitur os Domini per apostoles et apostolicos viros, qui possunt dicere : c Os memo apertum est, ad vos, o Corinthii, et apertum est mihi ostium magnum et efficax(11Cor. vi). > Et illud : « Os meum aperui et attraxi spiritum (Psd. cxviii); , quod nunquam tacere poterit, nec audire cum Israel, . Audi, Israel, et tace; > sed in toto gentibus. Unde juxta hunc sensum et duodecimes annus, ad duodecim defertur tribus, et decimus mensis ad tempus propitiationis Judaicæ, quæ Græc dicitur iλασμός; et quinta dies mensis ad sensus carneos. Quæ omnia capta Hierusalem et evangehi succedente deleta esse et transisse inonstravium. Et e vespere, » hoc est in consummatione mundi factam manum Domini ad verum Ezechiel, qui futuras urbis ruinas cecinerat per prophetas, el mane impletas esse monstravit.

e Et factum est verbum Domini ad me dicers: · Fili hominis, qui habitant in ruinosis his super c human Israel loquentes aiunt : Unus erat Abric c hain, et hæreditate possedit terram. Nos auteia

· circo dices ad cos. Hac dicit Dominus Deus, Qui in sanguine comeditis et oculos vestros levatis ad · immunditias vestras, et sanguinem funditis : numquam terram hæreditate possidebitis? Stetistis in « gladiis, fecistis abominationes, et unusquisque uxo-· rem proximi sui polluit, et terram hæreditate • possidebitis? Hæc dices ad eos : Sic dicit Dominus · Deus. Vivo ego, quia qui in ruinosis habitant gladio cadent, et qui in agro est bestiis tradetur ad devorandum. Qui autem in præsidiis et in spe-· luncis sunt peste morientur. Et dabo terram in · solitudinem, et descrtum, et deliciet superba fora titudo ejus, et desolabuntur montes Israel, co e auod nullus sit qui per cos transeat. Et scient « quia ego Dominus cum dedero terram desolatam et B quoque et omnia descrentur, et in tantam venient desertam propter universas abominationes suas quas operati sunt. Et tu, fili hominis, filii populi tui, qui loquuntur de te juxta muros et in ostiis domorum, et dicunt unus ad alterum, vir ad proxie mum suum loquentes: Venite et audiamus, qui sit sermo egrediens a Domino. Et veniunt ad te, e quasi si ingrediatur populus : et sedent coram te, populus meus, et audiunt sermones meos, et non c faciunt eos, quia in canticum oris sui vertunt c illos, et avaritiam suam sequitur cor corum. Et ces eis, quia carmen musicum, quod suavi dulcique sono canitur, et audient verba tua et non facient ea. Et cum venerit quod prædictum est, • ecce enim venit, tunc scient quod propheta fuerit inter eos. > Capta Hierusalem temploque sub- C verso, pauperes terræ, de quibus scribit Jeremias soli relicti fuerant in Hierusalem, qui vineas et agros colerent, et in ruinis incensæ urbis habitarent. Cumque deberent agere pœnitentiam super his, propter quæ captivitas venerat, se ipsos cassa spe decipientes loquebantur : « Unus fuit pater noster Abraham, et tamen hanc terram hæreditate possedit; , non quod ipse possederit, sed quod semen ejus terram repromissionis acceperit. Si igitur ille unus in tantos multiplicatus est populos, nos multo plures, qui relicti sumus in terra Judæa, et habitamus in urbibus desertis, ac ruinosis, utique multo Tamplius multiplicabimur ut possideamus plures, quod unus ille possedit. Quibus respondit Dominus, Abraham unum side possedisse terram repromissio- D nis. c Credidit enim Abraham Deo, et reputatum est ei ad justitiam (Rom. IV.) > Istos autem in incredulitate et sceleribus occupatos, ctiam si plures sint, possidere non posse. Simulque enumerat quid facientes offendant Deum. Sex videlicet genera peccatorum, e qui in sanguine comeditis, et oculos vestros levatis ad immunditias, , hoc est ad idola vestra, et sanguinem funditis, » hoc est homicidium perpetratis: « Nunquid ista facientes, poteritis terram hæreditate retinere? . Nec hoc estis scelerum finc contenti, sed e statis in gladiis > vestris, quotidie parati ad occidendum, et imitantes Esau, qui stetit et vixit in gladio suo, c facitis abominationes o in-

· mula nobis data est terra in possessionem. U- A credibiles, videlicet libilimum tarpitudines, c Et unusquisque uxorem proximi sui polluit, o ut in co sit sceleration quod amici et proximi polluerit uxorem. Et cum hæc, inquit, faciatis, arbitramini vos terram hæreditate tenturos? Responde igitur eis, o Propheta, et hanc super cos ex meo sermone prome sententiam : Juro per memetipsum, quod qui habi tant in ruiuosis et parietinis, gladio cadant. Et qui in agris sunt, sive in campo, a bestiis devorentur, et qui in muratis sive in prasidiis ac speluncis. Dei iram vitare non possint, sed fame moriantur et pestilentia. e Et dabo, inquit, terram Judæam in solitudinem, et deficiet superba fortitudo eius. > quae guondam fuerat fortitudo. Superbis autem resistit Deus, et humilibus dat gratiam (Jacob. IV). . Montes solitudinem, ut nullus per eos transcat. Et tunc nequaquam confidant, in multitudine sua pauci, qui remanserint: sed cognoscant solitudinis magnitudine, quod ego sim Dominus, qui dedi terram in desertum propter omnes abominationes quas operati sunt. Elec dicta sint adversus eos, qui capta Hierusalem, omnique Judæorum regione vastata, pauci habitabant in ruinosis et in desertis urbibus villulisque. Nune veniamus ad tropologiam, et juxta consuctudinem nostram, latam disputationem stringamus potiusquam disseramus. Omnis hæreticus in parietinis habitat et desertis, et possidere se putat terram Israel, dicitque : Si Abraham fide sua unus homo in tantam venit beatitudinem, ut semen ejus multiplicaretur sicut arena maris, et sicut astra cœli, quanto magis nos plures terram Israel, hot est, cernentium Deum, et Judæam confessionis Dominicæ possidebimus? Quibus respondit Dominus: Ille possedit terram fidei merito, vestra autem infidelitas, imo blasphemia, terram Israel (id est ecclesiæ) possidere non poterit. Primum enim, comeditis in sanguine, effundentes eorum sanguinem quos scandalizatis, deinde oculos vestros levatis ad immunditias vel abominationes vestras, quas de vestro animo confignistis: cum debucritis imitari ecclesiasticum virum, et dicere : « Ad te levavi oculos meos, qui habitas in cœlo (Psal. cxxn). > Tertio sanguinem funditis non vivificantes eos, quos seduxistis, sed interficientes. Nec vobis sufficit una ista fecisso. sed statis in gladiis vestris, > hoc est persevera:is in pravitate sententiæ, et parati estis ad cædem, et fecistis abominationes, ea agentes in cubilibus quæ tarpe est loqui : et uxorem proximi vestri polluistis. ecclesiasticam videlicot conversationem, quotidie de complexu Christi deceptos rapere festinantes. Et cum hæc feceritis putatis vos terram Israel hæreditate tenturos? Quibus loquitur Deus quod quicunque in ruinosis hæreticorum habitaverit conciliabulis, gladio cadat ecclesiastico. De quo scriptum est: Gladii ancipites in manibus corum (Psal. CXLIX). > Et in Evangelio: « Non veni pacem mittere sed gladium (Matth. x). . Et servus, qui se luxuriæ tradit et otio, dividetur, id est, mucrone ferietur, pars

cjus ponetur cum mudelibus : Et qui in agro, sive A in campo est, bestiis tradetur ad devorandum, quas Propheta vitare desiderans, deprecatur : « Ne tradas bestiis animam constentem tibi (Psal. LXXIII). > Oui autem in præsidiis et in mutatis est, de quibus scriptum est : « Civitates firmas ascendit justus, et destruxit munitiones earum (Prov. xx1), , in quibus confidebant impii, et versatur in speluncis, de quibus dicitur : « Scriptum est : Domus Patris mei domus orationis vocabitur, vos autem fecistis eam speluncam latronum (Matth. xx1); > iste fame sermonis Domini et peste morietur, et dabitur omnis terra hæreticorum in solitudinem, ita ut frangatur eorum superbia, et redigantur montes in solitudinem, qui sibi altitudinem scientiæ promittebant, qui montes vocantur Israel: quia sub Christi no B mine deceptos quosque supplantant. Nullusque per eos transibit, nec dicere poterit, quod Moyses: · Transiens videbo visionem hanc magnam (Exod. ::). > Habitatores enim sunt perversorum montium non peregrini et accolæ, ut cum bæc passi fuerint, tunc cognoscant quod ipse sit Dominus, qui dederit terram eorum in solitudinem, propter abominationes quas operati sunt. Eadem quidem die et eodem tempore, hoc est, duodecimo anno, decimo mense, in quinta mensis, quando venit, qui fugerat de Jerusalem, et quando locutus est Propheta ad eos, qui erant in terra Judæa et æternæ possessionis spem sibi pollicebantur, et jubet Prophetæ ut dicat populo, qui in Babylone versatur et habitat cum eo, et arguat eos super insidiis blandientibus, qui Prophetæ C verba audire desiderant non ad animæ salutem, sed ad aurium voluptatem. Isti juxta muros sedebant, et in ostiis domorum nequaquam in sensum Prophetæ intrare cupientes, sed mutuo se hortantur et dicunt : « Venite et audiamus qui sit sermo egrediens a Domino; ) et sic veniunt, quasi populus qui ingrediatur Ecclesiam Dei. « Et sedent coram te populus meus, , qui meus esse se dicit, et nolunt facere, quod audierunt. Istiusmodi mihi videntur eorum similes, qui theatralibus luduntur carminibus, et vel Tragœdos audiunt vel Comœdos, et ibi cum voluptate palpantur. Ita ut cum egressi fuerint a te, replicent ea et decantent, et dulci sono se decipiant. c Et audient, inquit, verba tua et non facient ea; » tales sunt usque hodie multi in ecclesiis, D qui ajunt : Venite, audiamus illum et illum mira eloquentia prædicationis suæ verba volventem, plaususque commovent et vociserantur, et jactant manus. Et quæ operibus neglexerant, postquam advenisse cognoverint (necesse est enim venire quod Propheta Dei sermone pronuntiat), tunc incipient approbare et nosse quod cuncta quæ audierant non fuerint hominis verba, sed Domini, qui per Proplictam et virum ecclesiasticum locutus est.

CAPUT XXXIV.

Sermo Domini contra pastores neg. igentes et opprimentes gregem et quærentes quæ sua sunt: et promissio de pastore novo, et pluribus benedictionibus.

e Et factum est verbum Domini ad me dicens: c Fili hominis, propheta de pastoribus Israel. Proc pheta et dices pastoribus : Hæc dicit Dominus c Deus, væ pastoribus Israel, qui pascebant senete ipsos. Nonne greges pascuntur a pastoribus? Lac c comedebatis, et lanis operichamini, et quod crasc sum erat occidebatis, gregem autem meum non e pascebatis. Quod infirmum fuit non consolidastis. e et quod ægrotum non sanastis. Quod fractum est onon alligastis, et quod abjectum est non reduxistis. Quod perierat non quæsistis, sed cum austeritate imperabatis eis et cum potentia. Et dispersæ sunt oves meæ eo, quod non esset pastor, et factæ sunt in devorationem omnium bestiarum agri, et dispersæ sunt. Erraverunt greges mei in cunctis montibus et in universo colle excelso, et super comnem faciem terræ dispersi sunt greges mei, et onon erat qui requireret. Non erat, inquam, qui requireret. Propterea, pastores, audite verbum Domini: Vivo ego, dicit Dominus Deus, quia pro co, quod facti sunt greges mei in rapinam, et oves e meæ in devorationem omnium bestiarum agri, co quod non esset pastor: neque enim quæsierunt pastores gregem meum, sed pascebant pastores e semetipsos, et greges meos non pascebant. Propterea, pastores, audite verbum Domini: Hac dic cit Dominus Deus, Ecce ego ipse super pasteres c requiram gregem meum de manu eorum, et cese sare faciam, ut ultra non pascant gregem meua, e nec pascant amplius pastores semetipsos, et libec rabo gregem meum de ore eorum, et non erunt eis c in escam, quia hæc dicit Dominus Deus: Ecce ego c inse requiram oves meas, et visitabo eas sicul visitat pastor gregem suum in die quaudo fuerit in e medio ovium suarum dissipatarum. Sic visitabe c oves meas, et liberabo eas de omnibus locis in quic bus dispersæ fuerant in die nubis et caliginis. Et e educam eas de populis et congregabo eas de terris, et inducam eas in terram suam, et pascam en e in montibus Israel in rivis et in cunctis sedibus c terræ. In pascuis uberrimis pascam cas, et in e montibus excelsis Israel erunt pascuæ earum. Ibi requiescent in herbis virentibus et in pascuis pieguibus pascentur super montes Israel. Ego pascan oves meas et ego eas accubare faciam, dicit Deminus Deus. Quod perierat requiram, et quod abjectum erat reducam, et quod confractum fueral alligabo, et quod infirmum erat consolidato, et quod pingue et forte custodiam, et pascam illas in judicio. Vos autem, greges mei, hæc dicit Domisus · Deus: Ecce ego judico inter pocus et pecus, ariee tum et hircorum. Nonne satis vobis erat pasces c bona depasci? Insuper et reliquias pascuarum s yestrarum conculcastis pedibus vestris, et cum

e purissimam aquam biberetis, reliquam pedibus ve- A Primumque dicitur, Væ pastoribus Israel, qui cum stris turbastis. Et oves meæ his, quæ conculcata e pedibus vestris fuerant, pascebantur, et quæ pedes vestri turbaveraut, hæc bibebant. Propterea hac dicit Dominus Deus ad eos : Ecce ego ipse judico inter pecus pingue et macilentum. Pro eo quod lateribus et humeris impingebatis et corpihus vestris ventilabatis omnia infirma pecera doe nec dispergerentur foras, salvabo gregem meum, et o non erit ultra in rapinam, et judicabo inter pecus et pecus. Et suscitabo super ea pastorem unum, qui pascat ea, servum meum David, ipse pascet ea, et ipse erit cis in pastorem. Ego autem Domiuus e ero eis in Deum, et servus meus David princeps in medio corum, Ego Dominus locutus sum. Et faciam cum eis pactum pacis, et cessare faciam B escam panis (Psal. xIII). In lacte, omnes dapes ine bestias pessimas de terra. Et qui habitant in deserto securi dormient in saltibus; et ponam cos in circuitu collis mei benedictionem, et deducam imc brem in tempore suo, pluviæ benedictionis erunt. e Et dabit lignum agri fructum suum, et terra dabit e germen suum et erunt in terra sua absque timore. e Et scient quia ego Dominus cum contrivero cae tenas jugi corum, et eruero cos de manu imperantium sibi. Et non erunt ultra in rapinam gens tibus, neque bestiæ terræ devorabunt eos, sed habitabunt confidenter absque ullo terrore. Et suscitabo eis germen nominatum, et non erunt ultra 4 imminuti fame in terra, neque portabunt ultra opprobria gentium. Et scient quia ego Dominus Deus eorum cum eis et ipsi populus meus domus C c Israel, ait Dominus Deus. Vos autem greges mei greges pascuæ meæ homines estis, et ego Dominus • Deus vester, dicit Dominus Deus. • (Hieron.) Post captam Jerusalem postquam adnuntiavit in Babylone, qui fugerat locutus est de his qui habitabant in ruinosis Jerusalem, et deinde ad eos qui in captivitate positi nihilominus perseverabant in nequitia, Prophetæ verba audire nolentes. Nunc ad pastores, id est ad Principes sermonem dirigit, quorum vitio eves, id est populi dissipati sunt. Et hoc notandum quod a duodecimo anno, decimo mense, quinta mensis transmigrationis sive captivitatis Jechoniæ, et qui cum eo capti fuerant usque ad vicesimum quintum annum, quando super montem urbis ædificatæ templum exstruitur et incredibilia ecclesiæ sacramenta panduntur, nullus in medio annus nullumque tempus est positum, sed simpliciter dicitur: factus est sermo Domini ad me dicens: Fili hominis, loquere ad illas et ad illos, ut intelligere debeamus omnia, quæ leguntur 13 annis diversis dicta temporibus, et 1amen certa inter se spatia temporum non habere. Ad pastores antem Israel sermo dirigitur, quos vel reges et principes, scribas et Pharisæos ac magistros Judaici populi debemus acciperc. Vel certe in evangelico populo Episcopos, Presbyteros et Diaconos: aut juxta mysticos intellectus angelos singularum eeclesiarum, ad quos scribit Joannes in Apocalypsi sua (Apoc. 1, 11, 111), et quorum angeli quotidie vident faciem Dei.

gregem Domini pascere debeant, et saluti illius providere, pro sua festinant luxuria. Unde magnopere cavendum est, et observanda illa præcepta, e ne quæras judex fieri, ne forte non possis auferre iniquitates (Eccli. vii); > et iterum : « Quanto major es, tanto magis te humilia, et in conspectu Domini invenies gratiam (Eccli. 111); ) et rursum : « Ducem te constituerunt, ne eleveris, esto inter eos quasi unus ex illis (Eccli. xxxII). > Unde et Apostolus quasi parvulum atque lactantem inter discipulos esse se dicit. Quodque sequitur: « Lac comedebatis et lanis operiebamitij, ) per μετάτοραν pas:μrum ad principes loquitur. De quibus et in alio loco scriptum est; Qui devorant plebem meam sicut tellige : in lanis, multiplicem vestium varietatem. Quod autem dicitur : « Et quod grassum erat occidehatis, , de divitibus populi loquitur, quos mali principes in ecclesiis jugulare narrantur, dum eis prædicant, et vitia gorum increpare non audent; de quibus et propheta dicit : , Populus meus, qui beatgs vos dicunt, seducunt vos, et semitam pedum vestrorum supplantant (Isa. 111). De quibus et Jacobus loquitur (Jacob. v): Quod cum ingressi faerint ad eos pretiosis circumdati vestibus et annulo aureo, honorantur ab eis. Et sanctis pauperibus dicitur: Tu vero sede in scabello, sive in terra, aut sta. Isti quod infirmum est, non confortant sive consolidant; et Paulus loquitur : ( Suscipite infirmos (1 Thess. v); ) et : ( Infirmum in fide assumite (Rom. xiv). ) Et : « Multi inter vos infirmi et ægrotantes (I Cor. x1). > Ad quos mittitur sermo divinus, de quo scriptum est in Psalmis: Misit yerbum suum et sanavit eos. et eripuit cos de corruptionibus corum (Psal. cvi). > Et quod fractum est, ait, non alligant, > nequaquam mortalia in populis considerantes vulnera, qualis est adulter, homicida, sacrilegus; et quod abjectum es!, sive quod errare viderint non reducunt, permittentes eos ab hæreticis decipi. Et quod perierit non requirunt, non tam perditos salvare cupientes, quam eos, qui sunt in ecclesiis devorare, sed cum austeritate imperantes eis et cum potentia. Quod proprie ad supercilium episcoporum pertinet : eorum videlicet qui operibus dedecorant nominis dignitatem, et pro humilitate adsumunt superhiam, ut honorem se putent consecutos, non onus, et quoscunque in ecclesia viderint præponentes, et Dei habere sermonem, opprimere pituntur. Unde juxta LXX scriptum est: « Et quod forte erat adfligebatis labore. » Et dispersus est populus Dei vel vitiis, vel errore hæretico: eo quod non esset pastor bonus, qui poneret animam suam pro ovibus (Joan. x), sed omnes mercenarii, qui lucra tantum de gregibus considerant. Et cum lupum viderint, fugiunt : quorum negligentia grex Domini devoratur a bestiis agri. De quibus scriptum est : « Posuisti tenebras, et facta est nox, in ipsa pertransibunt omnes bestiæ agri : catuli leonum rugientes ut capiant, et quærant a Deo escam sibi (Psal. cm). . i Vos autem, inquit, A mum cogitationibus humiliari cor debet, et tunc decum austeritate imperabatis eis, et cum potentia. - (Greg.) Cam austeritate enim et cum potentia imperant, qui subditos suos non tranquille ratiocinando corrigere, sed aspere inflectere dominando festinant. At contra vera doctrina tanto vehementius hoc elationis vitium per cogitationem fugit, quanto ardentius verborum suorum jaculis ipsum magistrum elationis insequitur. Cavet enim ne eum magis elatis moribus prædicet, quem in corde audientium sacris sermonibus insectatur. Ilumilitatem namque, quæ magistra est omnium materque virtutum, et eloquendo dicere, et vivendo conantur ostendere, ut cam apud discipulos veritatis plus moribus quam sermonibus eloquantur. Unde Paulus Thessalonicensilius lequens, quasi culminis proprii apostola- B tus oblitus, ait : Facti sumus parvuli in medio vestrum (1 Thess. 11) . Unde Petrus apostolus cum diceret: Parati semper ad satisfactionem : omni poscenti nos rationem de ea quæ in vobis est spe (I Petr 10), > in ipsa doctrinæ scientia qualitatem docendi asseruit esse servandam, subdens : « Sed cum modestia et timore conscientiam habentes bonam. Hoc autem quod discipulo Paulus ait : c Præcipe hæc et doce cum omni imperio (Tit. 11); > non dominationem potentiæ, sed auctoritatem suadet vitæ. Cum imperio quippe docetur, quod prius agitur, quam dicatur: nam doctrinæ subtrahit fiduciam, quando conscientia præpedit linguam. Non ergo ei potestatem elatæ locutionis, sed bonæ fiduciam insinuavít actionis. Unde etiam de Domino scriptum est : C · Erat enim docens, sicut potestatem habens, non sieut Scribæ et Pharisæi (Matth. vii). > Singulariter namque et principaliter solus ex potestate bona loautus est, quia ex infirmitate mala nulla commisit: ex divinitatis quippe potentia habuit, id quod nobis per humanitatis suæ innocentiam ministravit. Nos enim qui infirmi homines sumus, cum de Deo hominibus loquimur, debemus primum meminisse quod sumus, ut ex propria infirmitate pensemus, quo docendi ordine infirmis fratribus consulamus. Consideremus igitur, quia aut tales sumus quales nonnullos corrigimus, aut tales aliquando fuimus, et si jam divina gratia operante non sumus: ut tanto temperantius corde humili corrigamus, quanto nos- p quiescant in sinu Abraham, Isaac et Jacob. Tunc metipsos verius in his quos emendamus agnoscimus. Si autem tales nec sumus, nec fuimus, quales adhuc illi sunt quos emendare cupimus, ne cor nostrum forte superbiat, et de ipsa innocentia pejus ruat, quorum mala corripimus, alia eorum bona nobis ante oculos revocemus. Quæ si omnino nulla sint, ad occulta Dei judicia recurramus, quia sicut nos nullis meritis, hoc ipsum bonum quod habemus accepimus: ita illos quoque potest gratia supernæ virtutis infundere, ut excitati posterius etiam ipsi possint bona, quæ nos ante accepimus, prævenire. Quis enim crederet quod per apostolatus méritum Saulus lapidatum Stephanum præcessurus erat, qui in morte ejus lapidantium vestimenta servabat? Ilis ergo pri-

mum delinquentium iniquitates increpari. (Hieron.) Et disperguntur et errant in cunctis montibus qui elevantur contra scientiam Dei, et in universo colle excelso: qui per hæreticam superbiam, ecclesiasticam despiciunt simplicitatem. Et super omnem faciem terræ disperguntur: terrena non cœlestia requirentes. Et non erat, qui requireret, nec qui reduceret: quia deliciis occupati, gregis Dominici damna non curant. Unde ad malos pastores sermo sit Domini, quia ista et ista secistis, quæ supra exposui, et quæ secundo enumerat. Sequitur: c Ecce ego ipse ad pastores veniam et requiram gregem meum de manu corum, » quibus expedit ut mola asinaria alligetur ad collum quam ut minimum scandalizent de populo meo (Matth. xvn1). Et hæe erit corum pœna vel maxima, cut ultra non pascant gregem nieum; ne sub occasione ovium seipsos pascant et opes congregent. « Et liberabo populum meum de ore eorum. . Requiram, inquit, de manu. et liberabo de ore, quod avidis faucibus devoratur. Cum autem requisierit oves, visitat eas, quasi agrotantes, atque macilentas, et pastorum negligentia dissipatas. Et liberabit de omnibus locis, cin die nubis et caliginis, > de qua loquitur et Joel : « Adest dies Domini, et prope est dies tenebrarum et caliginis, dies nubis et nebulæ (Joel. 11). > Tunc educuntur de terris, ut adducantur in terram suam, quæ est terra viventium. Et ipse eas pascat in montilus Israel. De quibus loquitur David: Levavi oculos meos ad montes, unde veniet auxilium mihi (Psal. cxx). > Et non solum in montibus, sed in rivis, et in cunctis sedibus terræ, in pascuis uberrimis, et in monte excelso. De quo Esaias et Michaeas plenius vaticinantur. Sive in montibus excelsis Israel ibi requiescent in herbis virentibus, et dicent : « Dominas pascit me et nihil mihi deerit, in loco pascuz iki me collocavit: super aquas refectionis educavi me (Psal. xx11). > Et pascentur in pascuis pinguissimis super montes Israel: est infinita promissio spesque beatitudinis, quando ipse Dominus pollicetur dicens: « Ego pascam oves meas, » et nequaquam eas committam malis pastoribus: c Et es eas accubare faciam, dicit Dominus Deus, . ut requod perierat in gentium populis requiretur, et quod erraverat in hæreticorum persuasione reducetur, a quod confractum fuerat alligabitur, et quod contitum atque infirmum consolidabitur, ut impleatur, quod scriptum est : « Qui sanat infirmitates corum et alligat contritiones corum (Psal. CXLVI). 1 El quod pingue, ait, erit et forte custodiam, ne voretui a bestiis: e Et pascet oves suas in judicio, i sciens cui ovi, quæ pascua debeantur. Diversæ enim sant mansiones apud Patrem. e Et non judicat Pater quemquam, sed omne judicium dedit Filio (Jean. v). Hec adversum pastores locutus est. Nunc lo quitur ad oves, id est ad populum, et ad utriusque pecoris gregem, id est, ovium et caprarum. Et men

qui sunt in gregibus principes : quibus ait : Nonne vobis satis erat, quod bonis Scripturarum pascuis vescebamini, sed insuper reliquias pascyarum vestrarum conculcabatis pedibus. Et cum aquam eloquiorum Dei purissimam biberetis, religuas aquas pedibus turbabatis, ut populus meus conculcatas a vohis pascuas et turbidas aquas manducaret, et biberet, et vestro vitio, quod per se bonum erat, corruptum violatumque susciperent. Quod et omnes quidem hæretici faciunt, ut carpant eloquia Scripturarum, et quantum in se est, maculent. Sed et ecclesiastici viri, qui dogmatum non custodiunt veritatem, sed de suo corde confingunt, magistramque habent prægumptionem suam, simili errore retinentur. Qui cum populo persuaserint vera esse, quæ B fingunt, et in theatralem modum plausus concitaverint et clamores, immemores siunt imperitiæ suæ, et adducto supercilio, libratisque sermonibus atque trutinatis, magistrorum sibi assumunt auctoritatem. (Greg.) Aquam quippe limpidissimam pastores bibunt, cum fluenta veritatis recte intelligentes haurjunt, sed eamdem aquam pedibus perturbare, est sanctæ meditationis studia male vivendo corrumpere. Aquam scilicet eorum turbatam pedibus oves bibunt : cum subjecti quique non sectantur verba quæ audiunt: sed ea sola, quæ conspiciunt exempla pravitatis imitantur : qui cum dicta sitiunt, quæ per opera pervertuntur, quasi corruptis fontibus, in potibus lutum sumunt. (Hieron.) Videamus igitur, quod sit judicium inter pecus et pecus, et quo judicio judicet cos bonus pastor et yerus, qui accepit omne judicium a Patre. « Ecce, inquit, ipse ego judico inter pecus pingue et macilentum, » sive inter forte et insirmum ; fortes enim lateribus et humeris suis impingunt atque collidunt infirma pecora, et cornibus ventilant, nescientes in lege taurum cornupetam debere puniri. Impingebant autem lateribus et cornibus ventilabant, donec dispergerent et ejicerent oves foras. Superbia enim majorum et præpositorum iniquitate frequenter pelluntur ab ecclesia, ut dispergantur a Domino quos ipse salvavit. Sed non dimittet eos ultra Dominus in rapinam, et judicabit inter pecus et pecus; non inter nomina dignitatum, quibus tument præpositi, sed inter hominem et hominem, juxta id quod uterque servus est D Domini. Tunc suscitabit pastorem unum, qui dicit in Evangelio: ( Ego sum pastor bonus (Joan. x), ) servum soum David secundum id, quod formam servi dignatus est assumere. Qui David interpretatur fortis manu. Ipse pascet eos, et Dominus crit eis in Deum; vel filius et pater, vel certe pastor juxta adsunplam carnem. Dominus autem et Deus juxta verbum quod erat in principio apud Deum. Qui David, proficientibus pecudibus in rationale animal, nequaquani pastor vocabitur, sed princeps in medio eorum; de quo scriptum est : « Medius vestrum stat, quem vos ignoratis (Joan. 1), > Tunc ponet cum eis pactum pacis, nequaquam bellorum atque discordiæ, quia

solum ad oves et capras, sed ad arietes et hircos, A e factus est in pace locus ejus (Psal. LXXV), > sed pacis Christi, quæ exsuperat omnem sensum, qui dicit: · Pacem meam do vobis, pacem meam relinquo vobis (Joan. xiv). . Et cessare faciet bestias pessimas de terra, » vel vitia perturbationes, quibus animæ vexantur humanæ, vel adversariæ potestates, a quibus impugnantur. Et qui habitant in deserto, securi dormient in saltibus. Dominus enim revelabit condensa silvarum, et in templo ejus omnes dicent gloriam. Ejectis autem bestiis, et redacta terra i.i solitudinem ab istiusmodi animantibus securi dormient, et dicent : « Dominus illuminatio mea, et salus mea, quem timebo? (Psal. xxvi) > et ponet eos qui securi dormient in circuitu montis vel collis sui, et erunt benedictio. Tunc dabit imbrem in tempore suo et pluviæ benedictionis erunt, quas in Deuteronomii benedictionibus pollicetur. c Et dabit, inquit, lignum vitæ, de quo in Genesi scriptum est (Gen. 111); lignumque sapientiæ, de quo dicitur: « Lignum vitæ est omnibus qui assumunt eam (Prov. 111). Dabit autem fructum suum: quando et terra doderit fructum suum, sive ligna regionum, sanctorum plurima multitudo. « Et terra dabit germen suum, » « veritas enim de terra orta est. > « Et erunt in terra sua absque timore. sive in spe pacis in terra viventium, in terra mansuetorum; de qua scriptum est : « Beati mites, quoniam ipsi possidebunt terram (Matth. v); , ut rerum omnium felicitate cognoscant, quod ipse sit Dominus, quando contriverit catenas vel circulum ferreum jugi corum, quo quasi gravissimo premebantur imperio. Et cum eruerit eos de manu imperantium, sive servitute affligentium eos · servus est enim unusquisque ejus a quo vincitur. « Et nequaquam erunt ultra in rapinam dæmonlacis gentibus, nec bestiæ terræ devorabunt eos, de quibus diximus: sed habitabunt confidenter absque ullo terrore, > juxta suam priorem expositionem. Et suscitabo, inquit, eis germen nominatum > sive plantationem pagis, quæ loquitur in Evangelio : « Ego sum vitis vera (Joan. xv). > Et non erunt ultra imminuti fame in terra. : Ergo fames in terrenis est : fames autem audiendi sermonem Dei, quæ sub pastore bono et germine nominato atque omnium sermone celebrato et plantatione pacis, nequaquam erit in terra, neque amplius opprobriis gentium subjacebunt, ut dicant: · Ubi est Dominus Deus eorum? > Et scient post hæc omnia, quod non solum ipse sit Dominus, quod et supra quoque dixerat, sed cum additamento, quod Dominus omnium proprie Deus eorum sit cum eis, qui dicit in Evangelio ad apostolos: « Ecce ego vobiscum sum cunctis diebus usque ad consummationem sæculi (Matth. xxvin). > Cum autem fuerit ipse Dominus Deus eorum, tunc et ipsi erunt populus ejus, non quilibet, sed qui meruerunt appellari domus Israel. Ac ne putaremus universa, quæ dicta sunt ad pastores et oves hircosque et arietes pertinere, solvit ænigma, immo μετάφοραν, et ponit manifestius, Vos autem oves meæ, et oves pascuæ meæ homines estis. Omnis igitur sermo divinus de homiaibus est. Ad quos dicit : « Ego Dominus Deus vester, A sicut de quibusdam in peccato suo morientibus per dicit Dominus Deus. . (Greg.) Nonnumquam ergo homines dieit eos, quos a bestiis ratione distinguit, id est, quos non atteri bestiali passionum motu demonstrat, quibus per prophetam Dominus dicit: · Vos autem greges pascuæ meæ estis homines (Ezech. xxxiv.) > Quia illos nimirum Dominus pascit, quos voluptas carnis jumentorum more non afficit. At contra hi, qui carnali affectione succumbunt, non jam homines, sed jumenta nominantur;

prophetam dicitur : « Computruerunt jumenta in stercore suo (Joel. 1). Jumenta quippe in stercore suo computrescere, est carnales homines in fætore luxuriæ vitam finire. Non enim esse homines, sed jumenta declarantur : de quibus per prophetam dicitur: « Unusquisque ad uxorem proximi sui binnichat (Jer. v); » et de quibus propheta alius dixit: c Carnes asinorum carnes eorum, et fluxuse quorum fluxus eorum (Ezech. xiii). >

# LIBER DECIMUS TERTIUS.

Juxta finem anterioris libri Dominus per Prophe- 13 « ibi. Propterea vivo ego, dicit Dominus Deus, quia tam pastores Israelitarum reprehendit, quod minus essent solliciti de custodia gregis Dei; et per eamdem admonitionem pastores et rectores Ecclesiæ vituperat, quod voluptatibus sæculi, et curis hujus vitæ dediti, minus solertes sint erga curam ovium Christi, et regimen fidelium animarum sibi commissarum. Nunc autem in capite præsentis libri, sermonem increpationis adversum montem Seir, hoc est, Idumæam, per prophetam mandat, eo quod superbe sentiens despexit populum Isracliticum; minans ei interitum futurum, pro malitia, quam gesserant erga proximos suos; promittitque post hæc Dominus populo suo restaurationem et liberationem de cunctis hostibus suis. Quæ omnia, non tantum juxta historiam ad plebem priorem et legis tempora, sed etiam multo magis, C secundum allegoriam ad tempus novi testamenti, et ad populum Christianum transferri possunt, ubi manifesta potentia Dei in liberationem electorum clarescit, et juste [justum] judicium ejus in confusione hostium patescit.

### CAPUT XXXV.

Sermo super montem Seir, de conditione ejus, pro eo quod afflixit populum Domini.

«Et factus est sermo Domini ad me dicens : fili · hominis, pone faciem tuam adversum montem Seir, e et prophetabis de eo, et dices illi, Hæc dicit Domie nus Deus: Ecce ego ad te, mons Seir, et extendam · manum meam super te, et dabo te desolatum atque desertum. Urbes tuas demoliar, et tu desertus eris, et seies quia ego Dominus, eo quod fueris p licet Esau et Edom, qui Graca et nostra lingua appel-· inimicus sempiternus, et concluseris filios Israel in manus gladii in tempore afflictionis eorum in tempore iniquitatis extremæ. Propterea vivo ego, dicit Dominus Deus, quoniam sanguini tradam te, et sanguis te persequetur. Et cum sanguinem oderis sanguis persequetur te. Et dabo montem Seir desolatum et desertum, et auferam de eo euntem et redeuntem, et implebo montes ejus occisorum suorum. In collibus tuis et in vallibus tuis atque in · torrentibus interfecti gladio cadent. In solitudines sempiternas tradam te, et civitates tuæ non habitabuntur. Et scietis quia ego Dominus Deus, eo · quod dixeris, Duæ gentes et duæ terræ meæ erunt, et hæreditate possidebo eas, cum Dominus esset

c faciam juxta iram tuam, et secundum zelum tuum, · quem fecisti odio habens eos, et notus efficiar tihi c cum judicavero te, et scies quia ego Dominus, · Audivi universa opprobria tua, quæ locutus es de e montibus Israel dicens : Deserti nobis dati sunt ad devorandum. Et insurrexistis super me ore vestro e et derogastis adversum me : verba vestra ego audivi. · Hac dicit Dominus Deus: Latante universa terra in solitudinem te redigam, sicuti gavisus es super hæreditatem domus Israel eo guod fuerit dissie pata, sic faciam tibi. Dissipatus eris, mons Seir. c et omnis Idumæa. Et scient quia ego sum Dominus. > (Hieron.) Illud autem, quod in LXX additum est: ( Et consumentur, ) in Hebraico non habetur. Si semper in prophetis esset sermo Dei, et juge in pectore eorum haberet hospitium, nunquam crebro Ezechiel poneret : « Et factus est sermo Domini ad me dicens; > sed quia ob humanam fragilitatem et vitæ hujus necessitates interdum recedebat ab eis, propterea Joannes Baptista loquitur: c Qui misit me baptizare, ipse dixit mihi, Super guem videris Spiritum sanctum in specie columbæ descendentem et manentem in co, ipse est (Joan. 1). Nunquam enim proprium esset in Christo, quod additur : c et manentem in eo, , nisi ab aliis nonnunquam recederet : alioquin et ad Moysen loquitur Deus: « Auferam de spiritu, qui in te est : (Num. xi); > quem utique non haberet, nisial eum a Domino descendisset. Omnis autem istius capituli prophetia est contra montem Seir, filiorum ridelantur Idumæi, eo quod in tempore necessitatis et angustiæ, cum Judas capiebatur a Babyloniis. insulisverint eis, et ejecto populo Judæorum sibi putaverial terram traditam ad possidendum, et non solum non susceperint fratres suos, filios videlicet Jacob fratris sui, sed persecuti sint et concluserint in manus gladii. Unde manifestius interpretatus est Symmaches: « Sanguinem tuum odisti, et sanguis persequetar 16.) Prophetatur autem, quod et ipse capiendus sit, et redigendus ad solitudines sempiternas, et rerum fac. cognoscat esse judicem Deum, eo quod dixerit, Dez gentes et duæ regiones meæ sunt, » vel Idumæorum et Judeorum, vel certe Judæ et Israel, duarum videlicet et decem tribuum. Et locutus es de montibus li-

rael, dicens : c Deserti nobis dati sunt ad devoran- A tra filios Dei, et dolose aliquid egerit et obsederit eos, dum: . non considerans quod hæc contra Deum blasphemia redundaret. Unde sequitur: Lætante universa terra in solitudinem te redigam : ) est sensus, cum omnis terra Judæa receperit pristinum statum, tu permanebis in solitudine sempiterna. Quodque infertur : « Sicuti gavisus es super hæreditate domus Israel, eo quod fuerit dissipata, sic faciam tibi, , in Septuaginta non habetur, sed sub asteriscis de Theodotionis versione additum est. Omnis autem ira Dei illuc proficit contra montem Scir, ut cum fuerit dissipatus, et ipse et universa Idumæa cognoscant quia ipse sit Dominus. Hæc juxta historiam et sensum magis quam verba cursim dixerim: transibo ad avayourin, et studio brevitatis pauca perstringam : Pone, > inquit, sive converte . faciem tuam ad- B utrumque deletur, ut et hi, qui videntur aliquid versum montem Seir. > Et significanter, ait, « converte » ab alia prophetia ad aliam prophetiam : faciem autem non corporis, sed animi, de qua dicit et Apostolus: « Nos autem omnes revelata facie gloriam Domini contemplantes. > Mons autem Seir, qui interpretatur hispidus et pilosus, contraria fortitudo accipienda est, quæ præsidebat genti filiorum Esau, et se contra populum Juda, id est, confessionis et veræ fidei erexerat. Quod si prudens lector opposuerit, quomodo in isto loco Seir, hoc est hispidus et pilosus, intelligatur in malam partem, cum Elias quoque vir pilosus dictus sit, breviter respondebo: De Esau scriptum est (Gen. xxv), quod rufus fuerit et quasi pellis hispidæ: de Elia vero, quod vir tantum pilosus. In Esau, qui sanguinarius et cruen- C tus pelli hispidæ comparatur mortalium operum et ipsius mortis indicium est : in Elia virilitatis augmentum (IV Reg. 1). Quamobrem et habitatio ejus in solitudine et conversationis austeritas non solum virum, sell et virum fortissimum demonstrabat. Porro Jacob, qui supplantaverat Esau, et primogenita ejus acceperat, quia simpliciter habitabat domi et non erat venator sicut gigas Nemrod, ideirco levis appellatur et nitidus. Videamus ergo, quid dici præcipiat Deus ad montem sive contra montem Seir, • Ecce ego ad te, mons Seir. > Non mittam angelos, nec aliis utar ministris, sed ipse ad te veniam. • Et extendam manum meam super te, > ut habitum percutientis adsumam. e Et dabo te desolatum atque desertum, ut qui male habitabaris, et plurinios babebas impietatis tuæ socios, in tantum ut et urbes exstrueres, imperiumque tibi proprium vindicares, nunc desolatus cum urbibus tuis, quas et Jeremias destruere jubetur atque suffodere, ut bonas pro eis exstruat civitates. In eo proficies, ut scias quod ego sim Dominus, quem ante solitudinem tui nosse non poteras. Omnis autem causa peccati, quod fueris inimicus sempiternus, Unde dicit et psalmus : c Irascimini et nosite peccare (Psal. 1v), » ut cito concisiemur immicis et odium charitate mutemus. Sed non talis mons Seir, qui super intmieitias sempiternas conclusit tive obsedit filios Israel dolo in manu gladii. Ex quo intelligimus quod quicumque gladium arripuerit con-

tradetur in manus gladii sicut mons Seir, in temporo iniquitatis extremæ, cum dies pessimi sunt et mundus in maligno positus est, et multiplicata iniquitate refrigescit charitas multorum (I Joan. v). Est autem et aliud peccatum montis Seir, ut quoniam oderat sanguinem justorum, quem singulis persecutionilus cupiebat effundi, ab ipso sanguine sustineat persecutionem. Unde et sub altari sauctorum animae clamitant et ultionem a Domino sui sanguinis diprecantur (Apoc. vi). Et auferuntur de moute Seir cuntes et redeuntes, id est omnis habitator sive homines et jumenta, quod salvantur in ecclesia, de quibus scriptum est : i Homines et junenta salvos facies, Domine (Psal. xxxv). Duod in monte Seir habere rationis, et illi qui simplici fi.le contenti sunt. Deo jubente dispereant. e Et implentur montes ejus vulneratorum et occisorum. > Et non solum montes, qui ad impietatis verticem pervenerunt, sed colles quoque, hoc est inferiores discipuli montis Seir, et valles quæ in ima depressæ sunt, sive torrentes, qui turbidas habent agu s, et hinc inde collectas, venientesque de superbia, vel, juxta LXX, campos, qui medii inter colles et valles sunt. Hi omnes interfecti cadent gladio Domini, et extentæ manus atque percutientis, ut redigantur in solitudines sempiternas. Et si quæ erant civitates, hoc est, conciliabula make habitationis, et ipsæ dispercant, et desinant in malam partem habere consensum. Et dividantur linguæ corum, ne turrem blasphemiæ contra Deum possint exstruere, et redactæ in solitudinem atque desertum cognoscant, quod ipse sit Dominus. Nec sufficit monti Seir tanta dixisse, que preteritus sermo narravit, sed hoc quoque, per superbiam locutus est : « Duæ gentes et duæ terræ sive regiones meæ sunt. > Idumæa videlicet et Judæa, et hæreticos et ecclesiasticos pariter possidebo. Et hoc, inquit, dixisti, c cum Dominus esset ibi, , qui suo populo præsidebat. Propterea jurat Dominus et dicit : « Vivo ego, dicit Dominus Deus, a quod juxta iram tuam qua sæviebas in populum Dei, et zelum tuum, quo persequebaris Christi familiam, odio habens cos, quos possidere cupiebas. Cum te percussero et judicavero, tunc tibi notus n efficiar et scies quod opprobria tua aque blasphemias non alio referente cognoverim sed ipse audierim, quæ locutus es contra montes Israel dicens : Deserti nobis dati sunt ad devorandum. . Montes Israel, Moysen, prophetas, apostolos debemus accipere, quos hæretici et hæreticorum princeps diabolus putant sibi traditos ad devorandum, quando aut nullus in ecclesia reperitur qui possit pugnare pro montibus Domini, et corum lacerationem sua voce defendere. Et insurrexistis, inquit, super me ore vestro, v sive magnifice locuti estis, non ut putatis contra montes, sed per illos adversum me. c Et derogastis sive clamastis adversum me. . Omnes enim preces vestræ, o mons Seir, et socii montis Seir, de quibus supra dictum est : a Implebo montes ejus et colles, et

valles, et campos, > sive torrentes, fuerunt adversum A e de volis, Devorat; ix hominum es, et suffocans me : nequaquam preces et orationes, ut putatis ad Deum; sed clamores, vociferationes atque blasphemiæ. Unde et Dominus comminatur, et dicit : « Sicuti gavisus es super bæreditate domus Israel, » quando tuis persecutionibus dissipata est atque lacerata, et in toto orbe dispersa, « sic faciam tibi. » Lætante enim universa terra, viventium terraque sanctorum, et omnibus conversis ad servitutem Dei, tu e dissipatus eris, mons hispide, mons pilose. Et omnis Idumæa, > opera videlicet terrena et cruori et sanguini dedita. Ut tune cognoscas quod ipse sim Dominus qui alibi sum locutus: Ego som Dominus Deus vester.

### CAPUT XXXVI.

restituet, et multiplicavit in terram suam. Et quod afflixit Israel pro peccato idololatria. De gratia et virtute baptismi; vocatur populus ad ponitentiam, et promittitur integra restitutio et multiplicatio.

« Tu autem, fili hominis, propheta super montes i Israel et dices : Montes Israel, audite verbum 1 Domini: Hæc dicit Dominus Deus, eo quod dixcrit · infinicus de vobis, Euge, altitudines sempiternæ in · hæreditatem datæ sunt nobis, propterea vaticinare et dic : II ac dicit Dominus Deus : Pro eo quod i desolati estis et conculcati per circuitum et facti in hæreditatem reliquis gentibus, et ascendistis i super labium linguæ et opprobrium populi, proi pterea, montes Israel, audite verbum Domini: Ilæc t dicit Dominus Deus montibus et collibus, torrentie bus, vallibusque et desertis parietinis, et urbibus C derelictis quæ depopulatæ sunt, et subsannatæ a · reliquis gentibus per circuitum. Propterea hæc t dicit Dominus Deus : Quoniam in igne zeli mei t locutus sum de reliquis gentibus, et de Idumæa universa, que dederunt terram meam sibi in hæc reditatem cum gladio et toto corde, et ex animo, t et ejecerunt eam, ut vastarent, idcirco vaticinare t super humum Israel, et dices montibus et collibus, • jugis et vallibus : Hæc dicit Dominus Deus : Ecce i ego in zelo et in furore meo locutus sum co, quod · confusionem gentium sustinucritis. Idcirco hæc dicit Dominus Deus: Ego levavi manum meam, ut gentes, quæ in circuitu vestro sunt, ipsæ confusioe nem suam portent: Vos autem, montes Israel, ramos f vestros germinetis et fructum vestrum afferatis f De populo meo Israel : prope enim est, ut veniat. · Quoniam ecce ad vos et convertar ad vos, et araè bimini et accipietis sementem, et multiplicabo in t vobis homines omnemque domum Israel. Et habitabuntur civitates et ruinosa instaurahuntur, et replebo vos hominibus et jumentis, et multiplicav buntur et crescent. Et habitare vos faciam sicut a e principio, bonisque donabo majoribus, quam habuistis ab initio, et scietis quia ego sum Dominus. e E! adducam super vos homines populum meum · Israel et hæreditate possidebunt te. Et eris eis in v possessiones, et non addes ultra, ut absque eis sis. \* Here dicit Dominus Deus: Pro eo, quod dixerunt

gentem tuam, propterea homines non comedes c amplius, et gentem tuam non necabis ultra, ait · Dominus Deus. Nec auditam faciam in te amplius confusionem gentium, et opprobria populorum e nequaquam portabis. Et gentem tuam non amittes e amplius, ait Dominus Deus. (Hieron.) Sapra ponitur prophetæ facles, sive convertitur adversum montem Seir: hic filius hominis loquitur ad montes sive super montes Israel qui jubentur Dei audire sermonem. Et ut parumper differam tropologiam totius ad montes Israel prophetiæ breviter hic sensus est: Quia insultavit vobis inimicus, hoc est, mons Seir, et putavit quod in perpetuum ipse vos possideret et altitudines quondam Domini; nunc desertas cessisse Quod Dominus vindicabit Israel de inimicis suis : et B sibi in hæreditatem, et non solum dixit, sed et aliquanto tempore vos possedit, in tantum ut superbe loqueretur contra vos, quod opprobrium essetis cunctis gentibus, propterca hæc dicit Dominus Deus, non solum monti Seir, sed et montibus ejus, et collibus, torrentibus, vallibusque et desertis atque vastatis, et urbibus derelictis, quoniam in igne zeli sui et adversum omnes quidem gentes, sed præcipue contra Idumæam locutus sit. Quæ cum cæteris, inquit, gentibus tenuit terram meam in possessionem, et possedit gladio, et toto corde possedit ut ejiceret habitatores de ea, terramque vastaret. Propterea loquere, ait, propheta, super terram Israel, et dices montibus et collibus et jugis, pro quibus LXX ταῖς νάπαις interpetati sunt, quæ nos nemorosa intelligimus loca : et vallibus hæc dicit Dominus Deus in zelo, et in furore meo opprobrii testri ultor existam, et levabo manum meam, ut gentes quæ in circuitu vestro sunt ignominiam et confusionem suam portent. Vos autem, o montes Israel, secundum pristinum statum germinetis virgulta ramosque mittatis, sive juxta Septuaginta adferatis uvas, quibus populus meus saturetur Israel. Quod non putetis post longum tempus futurum, prope est, instat, etveniet tempus, ac ne vobis hoc esset difficile, ipse ege veniam ad vos, et qui a vobis recesseram convertar ad vos, ut pristinam culturam recipiatis, et semente omnia compleantur. Ita ut multi in vobis sint homines, et habitentur civitates, quæ prius destructe fuerant. Et non solum homines multiplicabo, sed et jumenta æque multiplicabuntur et crescent, et habitari vos faciam sicut a principio, quando Moye duce trans Jordanem duæ et semis tribus acceperant possessionem, et sub Jesu silio Nave aliæ novem et semis tribus terram Judæam possederunt. Bonisque vos donabo multo majoribus, quam fuistis ab initio priusquam captivitates varias sentiretis. Et cum bot vobis fecero, tune cognoscetis quod ego sim Dominus. Et impleberis, inquit, o terra Israel, populo meo, qui te hæreditate tenturus est. Et eris eis possessio, et non addes ultra, ut absque filiis sis. Cum autem multiplicatus fuerit vester habitator, o montes Ismel, tunc nequaquam dicent inimici vestri contra vosi quod homines devoretis, et absque liberis sit vesta possessio, sed e contrario multiplicatis homines, el

audies, inquit, amplius, nec sustinebis confusionem gentium, sed nec amittes gentem tuam, ut aliquando sustineas captivitatem, quoniam Dominus locutus est bæc. Παραφραστικώς more Judaico dixerimus, quæ illi exspectant in mille annorum regno, quando civitatem Hierusalem asserunt exstruendam, et templum quod in fine hujus voluminis describitur, et rerum omnium felicitatem. Quorum nonnulli arbitrantur sub Zorobabel hac fuisse completa. Sed quomodo stare potuerit hoc quod dicitur: « Et habitari vos faciam sicut a principio, bonisque donabo majoribus, quam habuistis ab initio? . Sub Zorobabel enim Ezra et Neemia panci de populo sunt reducti, et ipsi obedientes Medis ac Persis, et Jeinceps Macedonibus et Ægyptiis atque Romanis usque ad Titum et Vespasianum diversarum B gentium regibus servierunt : et usque hodie serviunt, nt stare omnino non possit hoc, quod in extrema dicitur prophetia. « Et opprobrium populorum nequaquam portabis, et gentem tuam non amittes amplius. > Et quia longum est nunc adversum dogma Judaicum et beatitudinem ventri et gutturi Judaico servientem, quia omnia terrena desiderant, et dicunt. Manducemus et bibamus, de quibus et Apostolus loquitur : ( Esca ventri, et venter escis : Deus autem et hunc et illam destruet (I Cor. v), in brevi explanatione dicere, nunc ad spiritalem intelligentiam transeamus, juxta quam et extremas partes interpretati sumus. Neque enim juxta Judaicas fabulas, quas illi δευτερώσεις appellant, gemmatam et auream de cœlo exspectamus Hierusalem, nec rursum passuri circumcisionis injuriam, nec oblaturi taurorum et arietum victimas, nec sabbati otio dormiemus : quod et multi nostrorum et præcipue Tertulliani liber, qui inscribitur de Spe fidelium, et Lactantii institutionum volumen septimum pollicetur, et Victorini Petabionensis Episcopi crebræ expositiones, et nuper Severus noster in dialogo, cui Gallo nomen imposuit : et ut Græcos nominem, et primum extremumque conjungam, Irenæus et Apollinaris. Nos ergo montes Israel Prophetas et Apostolos esse dicemus. qui audiunt verbum Dei, et quibus diabolus insultavit inimicus dicens : Euge; excelsi quondam montes, de quibus scriptum est : c Montes in circuitu ejus, et Dominus in circuitu populi sui (Psal. cxxiv), mihi p hæreditas. Et nequaquam ultra absque liberis sit dati sunt in possessionem, quando persecutionis angustiis desolati sunt, et conculcati per circuitum, et facti in hæreditatem reliquis gentibus, et ab omnibus blasphemati. Propterea loquitur Dominus conculcatis montibus et desolatis, et non solum montibus, sed et inferioribus ac per singulos gradus in terra Judica. hoc est in monte Ecclesiæ constitutis, de qua scriptum est: Non potest civitas abscondi super montem posita (Matth. v). ) Et collibus atque torrentibus, quorum hieme persecutionum, et tempestate pressuræ augetur fides. Vallibus quoque his, qui humilitate depressi sunt, et desertis Ecclesiis et parietinis atque in toto orbe ecclesiarum conciliabulis derelictis, qualis sub Diocletiano et Maximiano in toto orbe

largissimam prolem vestra posteritas germinet. Nec A persecutio fuit, per quam proscripte sunt ecclesic atque vastatæ, quando subsannaverunt ecclesiam gentilium et hæreticorum gentes per circuitum, quod in igne zeli et furoris sui locutus sit, et proprie adversum Idumeam, quæ terrenis operibus volchat omnes, deposita imagine cœlestis, portare imaginem terreni. Illi enim dederunt terram Dei sibi in bæreditatem, et ex toto corde atque ex animo ecclesiam Domini persecuti sunt, et ejecerunt eam de sedibus suis et vastaverunt. Sed quid profuit nationibus, quid juvit hæreticorum gentes insultasse terræ Domini, cum loquatur ad eam et montibus illius collibusque ac jugis, sive nemorosis locis, quæ amænitate virebant paradisi, et collibus, de quibus supra diximus in zelo et in furore suo locutus sit, et opprobrio gentium levet manum suam contra adversarios, qui ecclesiam persecuti sint, ut portent confusionem et ignominiam suam? Tunc persecutoribus interfectis, et pace Ecclesiæ reddita, montes Israel, Apostoli videlicet et apostolici viri germinabunt arbores suas, et extendent ramos uvasque adferent calcandas in prælo Domini, de quibus musta funduntur, quæ inebrient credentium populos, et exprimitur vinum quod lætificat cor hominis : ut omnis fructus montium, de quibus conficitur panis de cœlo descendens, comedatur 3 populo Dei Israel. Et ne forsitan desperemus in persecutionibus, additur : « Prope est tempus ut veniat. Veniens enim veniet, et non tardabit (Habae. 11). Unde suum ad montes et ad eos, qui tribulationibus perdurarunt, pollicetur adventum atque promittit, quod persecutionis ardorem exerceatur terra prius decerpta Christi vomere et omnem virtutum sementem recipiat, de qua nascantur et multiplicentur homines, et omnis domus Israel. Cumque civitates, hoc est, ecclesiæ credentium fuerint inhabitatæ redeuntibus turbis, tunc nequaquam solum homines, qui pollebunt scientia Scripturarum : sed et jumenta simplices quique credentium multiplicabuntur atque succrescent. Et habitabuntur ecclesiæ sicut a principio, hoc est, priusquam esset persecutio. Bonisque florebunt majoribus, quam habuerunt ab initio, martyrum victoriis coronatæ. Et tunc scient, quod ipse sit Dominus, qui restituit plebem suam pristino statui, quæ possideat ecclesias, et ipsa sit ecclesiarum quos in persecutione perdiderat. Unde jubetur propheta, ut loquatur ad terram mansuetorum terramque viventium, sive ad montes Israel, et dicat : Persecutorum ultra non patiaris opprobrium, nec insultabunt jugulatum populum tuum, sicut oves occisionis. Pace enim reddita, opprobria universa cessabunt. Nec sustinebis confusionem et ignominiam inter diversas in circuitu nationes, sed gentem tuam ha bebis et populum: quia veritas promissionis Domino loquente firmata est.

e Et factum est verbum Domini ad me dicens : · Fili hominis, domus Israel habitaverunt in humo « sua et polluerunt cam in viis suis et in studiis e suis. Juxta immunditiam menstruatæ facta est via

t corum coram me, et effudi indignationem meam A Deus quare populum Israel captivitati tradiderit, et super eos pro sanguine, quem effuderunt super · terram. Et in idolis suis polluerunt eam, et dis-· persi eos in gentibus, et ventilati sunt in terris, i juxta vias corum et adinventiones corum judicavi e ebs. Et ingressi sunt ad gentes, ad quas introiee funt, et polluerunt nomen sanctum meuni cum diceretur de eis populus Domini iste est, et de · letra ejus egressi sunt. Et peperci nomini sancto · meo, quod polluerat domus Israel in gentibus, ad tifuas ingressi sunt. Idcirco dices domui Israel: Hæc i dich Dominus Deus, non propter vos ego faciam · doints Israel, sed propter nomen sanctum meum, · quod poliuistis in gentibus, ad quas intrastis, et sanctificabo nomen meum magnum, quod pollutum est inter gentes quod polluistis in medio carum, ut B sciant gentes quia ego Dominus, dicit Dominus exercituum, cum sanctificatus fuero in vobis coram eis. · Tollam quippe vos de gentibus et congregabo vos e de universis terris, et adducam vos in terram vec tram. Et effundam super vos aquam mundam, et e mundabimini ab omnibus inquinamentis vestris, et ab universis idolis vestris mundabo vos. Et t dabo vobis cor novum, et spiritum novum ponam • in medio vestri. Et auferam cor lapideum de carne et vestra, et dabo vobis cor carneum, et spiritum meum ponam in medio vestri. Et faciam ut in f præceptis meis ambuletis, et judicia mea custodia-T tis, et operemini. Et habitabitis in terra, quam dedi patribus vestris, et eritis mihi in populum, et ego r ero vobis in Deum. Et salvabo vos ex universis inqui-I namentis vestris, et vocabo frumentum, et multiplicabo illud, et non imponam in vos famem. Et multiplicabo fructum ligni et genimina agri, et non oprietis ultra opprobrium famis in gentibus, et \* recordabimini viarum vestrarum pessimarum stue diorumque non bonorum. Et displicebunt vobis init quitates vestræ et scelera vestra, non propter vos ego faciam, ait Dominus Deus, notum sit vobis. Confundimini et erubescile super viis vestris, doinus t Israel. Ilæe dicit Dominus Deus. În die qua mundavero vos ex omnibus iniquitatibus vestris et ha-· bitari fecero urbes et instauravero ruinosa, et terra deserta fuerit exculta, qua quondam erat desolata, t în oculis omnis viatoris dicent : Terra illa multa n sos effunderem aquam mundam baptismi salutaris, t facta est, ut hortus voluptatis, et civitates desertæ et destitutée atque suffossæ munitæ sederunt. Et scient gentes quæcunque derelictæ fuerint in circuitu vestro, quia ego Dominus ædificavi dissipa-• tos plantavique inculta, ego Dominus locutus sim et fecerim : hæc dicit Dominus Deus. Adhuc invee nient me in hoc domus Israel, ut faciam eis : Mul-· tiplicabo eos, sicut gregem hominum, ut gregem sanctum, ut gregem Hierusalem in solemnitatibus ejus, sic erunt civitates desertæ plenæque gregibus c hominum; et scient quia ego Dominus. (Hieron.) Perspicua sunt quæ dicuntur et omnis sensus montium Israel, qui prius deserti fuerant, et postea restituti, nunc manifestius ponitur; redditque causas

propter suam clementiam pollicetur reducturum se eos in terram Judæam, et multo ampliora tributurum, quam abstulerat. Quod quidam Judzorum referent ad Zorobabel tempora, quando rege Persarum laxante captivitatem eorum de tribu Juda et Benjamin plurimi reducti sunt in Judæam. Alii vero ad mille annorum regnum referunt, quando sub Christo, quem putant esse venturum, ut civitas exstruatur Hierusalem, et ædistetur templum, de quo in ultima parte hujus prophetiæ dicturi sumus. Et interim, ut Judaicas fabulas relinquathus, et interminabiles genealogias, juxta consuetudinem nostram breviter acposario hujus capituli percurramus, et quid nobis videatur juxta ecclesiasticam intelligentiam disseramus. Domus Israel, hoc est populus Judæorum, habitavit quondam in terra sua, hoc est, in terra Judææ, quando educta est de Ægypto; sed polluerunt eam in viis, et in studiis sive idolis suis. Et in tantum exstitere polluti, ut immunditiæ mulieris menstruatæ comparati sint, propter quod Deus effudit indignationem suam super eos pro sanguine prophetarum atque justorum, quem fuderant super terram, dicente in Evangelio Salvatore (Matth. xxIII): ( Hierusalem, Hierusalem, quæ occidis prophetas, et lapidas eos qui ad ad te missi sunt. > Et iterum : « Amen, amen dico vobis, requiretur sanguis qui effusus est a generatione hac, a sanguine Abel justi usque ad sanguinem Zachariæ, filii Barachiæ, quem effuderunt inter altare et templum. » Non solum autem effuderunt sanguinem, sed et polluerunt terram sceleribus suis; nuamobrem dispersit eos vel sub Babylonia captivitate vel sub Romana, quando vere effuderunt sasguinem Christi et ventilati sunt in terras, quomode paleæ ventilantur, et juxta vias suas et adinventiones pessimas judicati : ita ut in gentibus quoque, ad quas captivi ducti fuerant, polluerent nomen sanctum Dei, eo quod per irrisionem dicerent universæ nationes de ea : Populos Dei iste est, qui se jactabat proprie nosse cultum Dei. Quod cum vidissem, ait, non propter cos, sed propter nomen meum sanctum (Creator enim omnium sum), peperci eis, et sanctificavi illos, et glorize pristinz restitui : ita ut super credentes et ab errore converet mundarem ens ab abominationibus suis, et ab universis erroribus quibus fuerant occupati : et darem eis cor novum, ut crederent in Filium Dei, & spiritum novum, de quibus David loquitur : « Cor mundum crea in me, Deus, et spiritum rectum isnova in visceribus meis (Psal. L). > Et considerandum quod cor novum et spiritus novus detur per essusionem et aspersionem aquæ. Quando autem cor novum datum fuerit et spiritus novus, tunc auferetur de corde Judaico omnis duritia, quæ lapidi comparatur : et pro lapideo corde fit cor carneum mulle et tenerum, quod spiritum Dei in se possit recipere, et inscribi litteris salutaribus. (Greg.) Cor quippe lapideum tollit, cum a nobis superbiæ duritiam sub-

nus nostram duritiam ad sensibilitatem vertit. (Hieron.) Tunc ambulabunt in præceptis Domini, et custodient judicia ejus, et habitabunt in terra confessiouis, quam dederat patribus eorum Abraham, Isaac et Jacob, et cunctis sanctis ac prophetis, et erunt in populum Dei, et Dominus erit eis in Deum, quod præsenti tempore comprobatur. Cumque salvati fuerint, vocabit Dominus frumentum et multiplicabit illud: e Nisi enim granum tritici cadens in terram mortuum fuerit, ipsum solum manet (Joan. x11). Et nequaquam patientur famem, c non famem panis, et sitim aquæ, sed famem audiendi sermones Dei (Amos. vin), quam passus est ille qui a patre profectus, omnem quam acceperat substantiam dissipavit, quando, famis necessitate cogente, porcorum B pastus est siliquis (Luc. xv). Tunc multiplicabitur fructus ligni, hoc est sapientiæ, de quo scriptum est : Lignum vitæ est omnibus qui requirunt cam, et gehimina agri in similitudinem Jacob, cujus odor erat, quasi c odor agri i leni, cui benedixit Dominus (Gen. xxvii). Nec ultra portabunt opprobrium famis in gentibus quod hodieque Judworum patitur incredulitas, sed postquam beatitudinem fuerint consecuti, imitabuntur Apostolum, qui dicit : « Non sum dignus vocari apostolus, quia persecutus sum Ecclesiam Dei (1 Cor. xv). > Et recordabuntur viarum suarum pessimarum, et studiorum non bonorum quibus offenderant Deum. Et displicebunt eis iniquitates sure et scelera sua, quibus prius erraverunt. Il:cc autem omnia tributurus est Dominus, non propter cos qui C proprio errore perierunt, sed propter nomen sanctum suum. Unde provocat domum Israel, ut confundatur et erubescat super prioribus vitiis, et suum intelligat creatorem. Postquam autem mundaverit credentium ex Judzis populum ab iniquitatibus suis, et habitari fecerit urbes Ecclesiæ, et instauraverit ruinosa, quæ in synagogis conciderant, et terra confessionis fuerit exculta cæremoniis Dei, quæ quondam visa est desolata omnibus sanctis, qui terrenæ conversationis opera prætereunt; tunc omnes dicent : Quomodo terra Judæa, quæ quondam fuerat inculta, nunc habet similitudinem paradisi Dei, et civitates Judæ, quæ desertæ fuerant et destitutæ, et sua incredulitate suffossæ, nunc erectæ et munitæ sunt in confessione et nomine Domini Salvatoris? Ita ut omnis Datque doctoribus. Et rursum sit populus Dei, et Docreatura cognoscat, et multitudines angelorum, quat terram ambiunt Israel, quod Dominus dissipatas ædificaverit civitates, et incultas plantaverit regiones, et quod pollicitus fuerat per prophetas opere compleverit. Nec hoc erit liberalitatis suæ in populum, quem salvaverit contentus munere, sed multo majora præstal: it. Invenietur enim a domo Israel, qui multo tempore quæsitus fuerat et non inventus. Et postquam invenerit eum, multiplicabit eos sicut oves: non brutorum animantium, sed oves homimam, qui rationis confessionisque sunt pleni, sicut oves sanctorum et greges Hierusalem, in qua proprie bei cultus et visio pacis est in solemnitatibus ejus

trabit; et cor carneum tribuit, cum camdem proti- A (I Cor. v), quando azyma sinceritatis et veritatis, et agni carnibus vescimur, et cruore potamur, et in septem beblomadibus et in tabernaculis hujus sæculi Domini festa celebramus, ut civitates quondam desertæ plenæ siant gregibus hominum : et hæ ratione cognoscant quia ipse sit Dominus, qui cuncta præstiterit. Hæc juxta historiæ veritatem, imo juxta prophetiæ fidem, quomodo populus Israel restituat in integrum statum, et reliquiæ populi Judæorum, apostolo Paulo docente, salvæ sint in apostolis, et in omnibus qui ex Judæis in principio crediderunt, et usque hodie redeunt ad Ecclesiam, breviter dixisse sufficiat : nunc tropologiæ eadem brevitate aperiendus est sensus. Quicunque de domo est Israel, et cernit pacem Christi, quæ exsuperat omnem sensum, habitat in terra sua, hoc est, Ecclesia, vel in carnis hospitio, quod ei a Domino traditum est. Sin autem polluerit utramque terram in viis suis pessimis, et immunditiæ mulieris menstruatæ faerit comparatus, effundit Deus indignationem suam super eum pro sanguine vel suo, vel eorum quos scandalizaverit, et effuderit super terram et perversis cogitationibus, quibus polluit eam. Tunc dispergetur in gentes, ut incredulis coæquetur et ventilabitur in terra instar palearum, ut a frumento Ecclesiæ separetur et judicetur secundum vias suas. Quod si nec sic senserit peccatum suum, sed pollucrit nomen sanctum ejus, dicent omnes, inter quos habitaverit : Ecce populus Dei, ecce qui egressus est de terra cjus, imo projectus : sin autem egerint pœnitentiam et sanctificatus fuero in medio eorum, tunc cunnis gentium turba cognoscet quod ego eos tollam de terris in quas dispersi erant, et reducam in terram Ecclesiae. Et effundam super illos nequaquam aquas baptismi salutaris, sed aquas doctrinæ et sermonis Dei. Et mundabo illos ab omnibus inquinamentis suis, et ab universis idolis atque erroribus, quæ in suo corde simulaverant. Et dabo, inquit, eis cor novum, quod per peccatum perdiderant, et spiritum rectum innovabo in cordibus eorum (Psal. 1). Et auferam cor lapideum, cor videlicet incredulum. Et dabo cor carneum molle et tenerum, quod Dei præcepta suscipiat, ita ut ambulent in præceptis meis, et faciant judicia, quæ prius neglexerant. Et habitent in terra quam dederam patribus eorum, magistris videlicet minus eis vertatur in Deum, quem prius offenderant. Tunc salvabuntur ab universis inquinamentis suis, et multiplicabitur eis frumentum, de quo efficitur cœlestis panis, et non patientur ultra famem sermonis Dei. Et multiplicabitur in eis lignum sapientiæ, et genimina in corum pectore complebuntur. Nec erunt ultra opprobrium in gentibus, sed postquam misertus eorum fuerit Deus, recordabuntur viarum suarum pessimarum. Et scient ubi fuerint : et displicebunt siti in iniquitatibus suis, quod dicit Dominus non propter illos, sed propter suam se facere clementiam. Unde et cohortatur errantes, ut confundantur et erubescant in viis suis, et restituantur in urbes Ecclesiæ, quæ rursum habitetur ab eis; et omnia quæ in A « ticinare et dices ad cos : Hæc dicit Dominus Deus : eis corruerant, ædificentur, et ad pristinas redeant cæremonias. Et terra quondam deserta, quæ accolis et peregrinis, et mundi hujus conversationem transeuntibus, visa fuerat desolata, revertatur in pristinum statum. Omnesque mirentur et dicant : Terra illa inculta, terra deserta, in qua omnes quondam periere virtutes, nunc facta est quasi hortus voluptatis et paradisus Dei. Et civitates quondam desertæ, quæ Denn hospitem non habebant, et destitutæ erant a Spiritu sancto et suffossæ incredulitate unitæ erant fide Christi, ut sciant omnes in circuitu, quod Dommus ædificaverit animas dissipatas et plantaverit in eis, atque conseverit cunctarum virtutum arbores, et ipse rebus præstiterit, quæ sermone promisit. Rursumque cohortatur sermo prophe- B ratus est : « Omnia enim ab eo facta sunt, et sine ticus pœnitentes, ut ctiam cum regressi suerint in ecclesias, semper requirant Dominum et inveniant eum : ut multiplicentur redeuntium turbis greges Domini, non jumentorum et brutorum animantium, sed greges hominum, qui fidei rationisque sint pleni, greges sancti, greges urbis Hierusalem, in cunctis solemnitatibus, quas Dei clementia receperunt, ut postquam civitates Domini hujuscemodi gregum multitudo compleverit, tunc sciant omnes quod ipse sit Dominus.

#### CAPUT XXXVII.

De generali resurrectione: de Christo; et quod in novissimis dichus recipiet eum Juda et Jerusalem, et erit unus populus.

· Facta est super me manus Domini, et eduxit me C e in spiritu Domini : et dimisit me in medio campi, e qui erat plenus ossibus, et circumduxit me per ea in gyro. Erant autem multa valde super faciem campi, siccaque vehementer. Et dixit ad me : Fili · hominis, putasne vivent ossa ista? Et dixi: Domine c Deus, tu nosti. Et dixit ad me: Vaticinare de ossibus istis, et dices eis: Ossa arida, audite verbum · Domini : hæc dicit Dominus ossibus his : Ecce ego · intermittam in vos spiritum, et vivetis; et dabo · super vos nervos, et succrescere faciam super vos carnes, et superextendam in vobis cutem, et dabo vobis spiritum et vivetis, et scietis quia ego Dominus. Et prophetavi sicut præceperat mihi : factus est autem sonitus, prophetante me, et ecce commotio: et accesserunt ossa ad ossa, unum-D quodque ad juncturam suam. Et vidi, et ecce su-· per ea nervi et carnes ascenderunt, et extenta est c in eis cutis desuper, et spiritum non habebant. Et dixit ad me: Vaticinare ad spiritum, vaticinare, e fili hominis, hæc dices ad spiritum: Hæc dicit Dominus Deus: A quatuor ventis veni, spiritus, c et insuffla super interfectos istos, et reviviscant. Et e prophetavi sicut præceperat mihi, et ingressus est c in ea spiritus, et vixerunt, steteruntque super pee des suos, exercitus grandis nimis valde; et dixit e ad me: Fili hominis, ossa hæc universa domus « Israel est : ipsi dicunt. Aruerunt ossa nostra et e periit spes nostra, et abscisi sumus. Propterea va-

· Ecce ego aperiam tumulos vestros, et educam vos de sepulcris vestris, populus meus, et inducam vos c in terram Israel: et scietis quia ego Dominus, cum aperuero sepulcra vestra, et eduxero vos de c tumulis vestris, populus meus, et dedero spiritum e meum in vobis, et vixeritis; et requiescere vos e faciam super humum vestram, et scietis quia ego c Dominus locutus sum et feci, ait Dominus Deus. (Hieron.) Famosa est visio, et omnium Ecclesiarum Christi léctione celebrata. Qui ergo putant de resurrectione, quæ ab omnibus et Judæis et Christianis creditur Dei esse sermonem, hæc solent dicere, Facta est super prophetam manus Domini, hoc est, Dominus atque Salvator: super quem Pater cuncta opeipso factum est nihil, quod factum est (Joan. 1). > Et eduxit me, inquit, in spiritu Domini; > subauditur manus Domini. Eduxit autem in spiritu, non in corpore, sed extra corpus. Et posuit illum sive dimisit in medio campi, qui plenus erat humanis ossibus. Nec eum est passa requiescere, sed fecit ossa omnia circuire, quæ non erant operta humo, sed super campum jacentia. Nec solum multa, sed multa nimis, et propter temporis vetustatem arida siccaque vehementer, et nihil in humoris habentia. Cumque interrogasset eum sermo divinus utrum æstimaret hæc ossa posse vivere, respondit : « Domine Deus, tu nosti, , qui plenam habes scientiam futurorum. Dixitque ad eum Dominus : « Vaticinare de ossibus, » sive super ossa hæc, e et dices ad ea: Ossa arida, audite verbum Domini. > In quo mirandum, quomodo ad ossa arida sit locutus, quæ ante nervos, camen et cutem, et spiritum vivificantem, Dei possent audire sermonem. Primumque ossa cum aliis ossibus nervorum vinculis colligantur, deinde implentur carnibus: et desuper ob pulchritudinem extenditur cutis, quæ nudarum carnium operiat fæditatem. E tunc accipiunt spiritum, qui vivere ea faciat: et postquam vixerint, tunc cognoscant quod ipse sit Dominus. Dicente itaque propheta quod ei fuerat imperatum, statim est facta commotio, ossaque in suam sunt applicata compagem, astricta nervis, plena carnium, pelle cooperta, jacebantque humana corpora, spiritum non habentia. Idcirco propheta valcinatur ad spiritum, et ait : ( Hæc dicit Dominus Deus. A quatuor ventis veni, spiritus; > a quatuor videlicet mundi plagis, ut quomodo in prima conditione hominis, insufflavit Deus in faciem cjus, ect factus est in animam viventem (Gen. 11); > sic et secunda conditio, id est, resurrectio mortuorum insufflante spiritu vivificetur. Qui ingressus est bamana corpora statimque vixerunt, « steteruntque saper pedes suos. > Unde et resurrectio dicitur mortuorum congregatio sive ecclesia multa, ct ut is Hebræo habet, grandis exercitus, eoque completer tempore: « Emitte spiritum tuum et creabuntur, et renovabis faciem terræ (Psal. cm). . Quod autem sequitur : « Et dixit ad me : Fili hominis, ossa kee

nem, eo quod non de generali resurrectione, sed proprie de resurrectione dicatur domus Israel, quæ dicat: c Arnerunt ossa nostra, et periit spes nostra, et abscisi sumus a terra nostra, » sive omnino desperavimus. Quibus ista dicentibus tertio Ezechiel prophetare compellitur et dicere ossibus aridis : · Hæc dicit Dominus Deus : Ecce ego aperiam tum ilos vestros. > In quo quæritur, si aperit tumulos, quomodo supra dixerit : « Erant autem multa valde super faciem campi, siccaque veliementer. > « Et educam, inquit, vos de sepulcris vestris, populus meus. . Secundum illud quod scriptum est in Evangelio (Joan. v) : « Venit hora, quando qui in sepulcris sunt, audient vocem Filii Dei, et exibunt qui bona egerunt in resurrectionem vitæ. > Et iterum : « Qui audierint vivent. > Et si ut nonnulli arbitrantur de generali resurrectione dicit sermo divinus, quid necesse fuit specialiter dici : « Et inducam vos in terram Israel? > cum in omni orbe terrarum resurgere debeant mortui, ex his locis in quibus sepulti sunt. Cumque ait : « Eduxero vos de tumulis vestris, et dedero spiritum meum in vobis et vixeritis, tunc requiescere vos faciam super humum vestram, > ut postquam requieveritis in terra Israel, tunc cognoscatis quod ipse sim Dominus, qui promissa mea opere compleverim. Qui ergo de generali resurrectione bæc dicta intelligunt, illud quod videtur facere quæstionem : « Ossa hæc universa domus Israel est; » ad sanctorum resurrectionem referunt, de qua et apostolus Joannes in Apocalypsi loquitur : « Beatus et sanctus qui habet partem in resurrectione prima, super eum secunda mors non habet potestatem (Apoc. xx), p quod videlicet alia sanctorum, alia peccatorum sit resurrectio. Unde et in psalmo i dicitur : « Non resurgunt impii in judicio, neque peccatores in concilio justorum. > Terram autem Israel, quam resurgentibus Dominus pollicetur, illam esse confirmant de qua scriptum est : « Beati mites, quoniam ipsi possidebunt terram (Matih. v); et : « Placebo Domino in regione viventium (Psal. exiv). Hæc loquuntur qui de generali, ut diximus, resurrectione Ezechielem scripsisse autumant. Qui autem aliter interpretantur ista non debent nobis facere invidiam, quod istum locum aliter exponentes resurrectionem negare videamur. Scimus enim multo robustiora testimonia, et in quibus nulla sit dubitatio in Scripturis sanctis reperiri, ut est illud Job: · Buscitabis pellem meam (Job. xix), > quæ ista sustinet; et in Daniel : « Multi qui dormiunt in terræ pulvere, resurgent, isti in vitam æternam, et isti in opprobrium et confusionem æternam (Dan. xii). > Et in Evangelio : « Nolite timere cos qui corpus interficiunt, et animam non possunt occidere: timete autem eum magis qui potest et animam et corpus perdere in gehennam (Luc. x11). Et in apostolo Paulo: « Qui vivisicabit et mortalia vestra corpora propter inhabitantem spiritum ejus in vobis (Rom. 1914), s et multa alia; ex quo perspicuum est, non

universa domus Israel est, » videtur facere quæstio- A nos resurrectionem negare, sed hæc non scripta de resurrectione contendere, et per resurrectionis parabolam de restitutione Israel prophetari, qui eo tempore captivus erat in Babylone. Nec statim hæreticis occasionem dabimus, si hæc de resurrectione communi intelligi denegemus. Nunquam poneretur similitudo resurrectionis ad restitutionem Israelitici populi significandam, nisi staret ipsa resurrectio et futura crederetur: quia nemo de rebus exstantibus incerta confirmat; totaque nostra illo tendit assertio, quod quomodo videtur incredulum quod ossibus aridis et multa vetustate confectis futura resurrectio promittatur, et tamen futurum est quod promittitur: sic et resurrectio populi Israel, qui ductus est in captivitatem et in toto orbe dispersus, videtur quidem incredibilis his qui Dei non norunt potentiam; sed tamen futura est, quia ego, inquit Dominus, locutus sum, et faciam sicut pollicitus sum. Denique et anteriori prophetia, in qua montibus Israel antiquus repremittitur status. Et dicit ad eos Dominus: c Et convertar ad vos, et arabimini, et accipietis sementem, et muliplicabo in vobis homines, omnemque domum Israel. > Et rursum quod domus Israel habitura sit in terra sua, quæ quondam inculta, postea futura sit quasi hortus voluptatis, et civitates desertæ et destitutæ muniantur, et multiplicetur in eis domus Israel sicut grex ovium, et cætera quæ sequuntur ad cumdem sensum pertinere : qui nunc sub tropologia et parabola dicitur aridorum ossium, et penitus nullum humorem vitæ habentium: impleto illo quod in Evangelio scriptum est : « Quæ apud homines impossibilia videntur, apud Deum possibilia sunt (Luc. xvIII). > Ejecti sunt autem de sepulcris suis, de sepulcris captivitatis, et vinculis quibus servitute Babylonia tenebantur astricti. Sed hæc omnia Judæi vel sub Zorobabel, ut prius dixi, expleta confirmant, quando facta est magna commotio, et regnum Chaldæorum in Medos Persasque translatum. vel in præsentia Christi sui quem putant esse venturum. Nos autem spiritaliter post crucem Domini Salvatoris completa memoramus, et quotidie fieri in his vel maxime qui instar Lazari peccatorum suorum fasciis colligati ad vocem Domini suscitantur, et vere sunt domus Israel, arens quondam ct nullam spem habens salutis, sed intrante in se spiritu gratiæ, et porrigente Domino manum, de profundo inferni liberentur: et qui prius dixerant: Domine Deus, tu nosti, hæc postea audiant liberati: Modicæ fidei, quare dubitasti?

· Et factus est sermo Domini ad me dicens : Et tu. e fili hominis, sume tibi lignum unum, et scribe sue per illud Judæ, et filiorum Israel sociorum ejus; et tolle lignum alterum, et scribe super illud Joseph e lignum Ephraim, et cunctæ domui Israel sociorumque ejus. Et adjunge illa unum ad alterum tibi in lignum unum, et erunt in unionem in manu tua. « Cum autem dixerint ad te filii populi tui loquentes: Nonne indicas nobis quid in his tibi velis? loqueris

ad eos: Hæc dicit Dominus Deus, Ecce ego assu-

e mam lignum Joseph quod est in manu Ephraim et A de me lio nationum ad quas captivi ducu sunt, et c tribus Israel, quæ junctæ sunt ei, et dabo eas pac riter cum ligno Juda, et faciam eas in lignum unum, et erunt unum in manu ejus. Erunt autem ligna · super quæ scripseris in manu tua in oculis eorum, et dices ad eos. Hæc dicit Dominus Deus: Ecce ego assumam filios Israel de medio nationum ad quas abierunt, et congregabo eos undique, et adducam eos ad humum suam. Et faciam eos gentem · unam in terra in montibus Israel, et rex unus erit omnibus imperans; et non erunt ultra dum gentes, • nec dividentur amplius in duo regna. Neque pol-· luentur ultra in idolis suis, et abominationibus, et cunctis iniquitatibus suis, et salvos ees faciam de · universis sedibus in quibus peccaverunt, et emun-· Deus, et servus meus David rex super eos, et pae stor unus erit omnium eorum. In judiciis meis e ambulabunt, et mandata mea custodient et facient ea. Et habitabunt super terram quam dedi servo · meo Jacob in qua habitaverunt patres vestri, et · habitabunt super eam ipsi, et silii eorum, et silii · filiorum eorum usque in sempiternum : ct David · servus meus princeps eorum in perpetuum. Et percutiam illis fœdus pacis, pactum sempiternum erit in eis: et fundabo eos et multiplicabo, et dabo · sanctificationem meam in medio eorum in perpetuum. Et erit tabernaculum meum in eis, et ero e eis Deus, et ipsi erunt mihi populus. Et scient a gentes quia ego Dominus sanctificator Israel cum fuerit sanctificatio mea in medio eorum in perpe- C mortem, mortem autem crucis (Philip. 11). • Camque « tuum. » (Hieron.) Regum narrat historia (III Reg. xii) sub Roboam filio Salomonis duodecim tribus fuisse divisas et duas, hoc est Judam et Benjamin, cum levitis ac sacerdotibus secutas esse Roboam qui regnavit in Hierusalem, et regnum ejus appellatum est Juda. Alias vero decem tribus quæ dixerunt, onon est nobis pars in David, neque hæreditas in filio Jesse. > Jeroboam filio Nabath de tribu Ephraim qui fuit silius Joseph, submisisse cervices et servisse ei, appellatasque ex maxima parte antiquo nomine Israel, et multo tempore regnum Juda et Israel adversum se habuisse certamina propriisque paruisse post aliquantum temporis eas que appellabantur post aliquantum temporis eas aliquantum temp regibus: primas decem tribus captas ab Assyriis, et et tribum Juda post annos septuaginta antiquæ terræ redditam: decem autem tribus quæ vocabantur Israel usque hodie in montibus urbibusque Medorum servire captivas. Præsens igitur prophetia hæc ex ore Domini pollicetur quod utrumque sibi jungatur imperium, hoc est regnum Judæ et regnum Israel, tollaturque virga Ephraim qui de Joseph stirpe generatas est cum reliquis tribubus quæ ei sociatæ sunt, et jungatur virgæ Judæ, ut nequaquam vocetur Juda et Israel, sed uno nomine appellentur Juda: et sub figura prophetæ qui præcedit in typo Domini Salvatoris, nequaquam duabus manibus, sed una Christi tencantur manu. Dicit enim se assumere filios Israel

reducturum eos in terram, et in montes Israel de quibus supra legimus, et appellandam unam gentem. uniusque regis regendam imperio, c ut ultra non polluantur in idolis et abominationibus suis, « sed cum fuerint de captivitatis sedibus liberati, in quibus peccaverunt, omnibus vitiis esse mundandos, et futuros populum Dei, ita ut Dominus sit Deus corum. c Et servus, inquit, meus David rex, super eos, , de quo et angelus loquitur in Evangelio (Luc. 1), quod regnaturus sit super domum Jacob, et regni ejus non sit finis, tantæque erit clementiæ ut non solum rex. sed et pastor appelletur, eo quod superbum nomen imperii pastoris vocabulo mitiget, qui posmuram fuerint in gentem unam, et in terra Israel ac montibus dabo eos. Et erunt mihi populus, et ego ero eis B habitaverint, ambulaturi sunt in omnibus judiciis Domini, et præcepta illius custodituri, habitaturi autem non in alia terra, sed in ea quam dedit servo suo Jacob, in qua habitaverunt patres corum Abraham, Isaac et Jacob et reliqui sancti : et non solum ipsi habitaturi sint, sed et filii corum ac nepotes, juxta illud Virgilianum:

# Et nati natorum, et qui nascentur ab illis.

Habitentque non ad breve tempus, sed in perpetuum. Vultis autem, ait, scire qui sit iste rex et pastor? Ipse est de quo supra dixi, e servus meus David, . — e qui cum in forma Dei esset, non est rapinam arbitratus esse se æqualem Deo, sed se exinanivit, forman servi accipiens, et factus est obediens Patri usque ad sub tali rege fuerint, percutiam illis fœdus pacis, nequaquam ut in Veteri Testamento, certaminum atque bellorum, sed pactum pacis quæ exsuperat omnem sensum. De qua Salvator loquitur ad apostolos (Joan. xiv): « Pacem meam do vobis, pacem meam relinquo vobis. > Et Propheta dicit : « Factus est in pace locus ejus (Psal. LXXV). > Quos cum in Ecclesia fundaverit et stabilierit, ita ut possint dicere : « Statuit supra petram pedes meos (Psal. xxxix), , tunc multiplicabuntur vel credentium numero, vel multiplicatione virtutum. « Et dabo, inquit, sanctificationem meam, sive sanctuarium in medio corum in perpetuum. . Quod Judæi de templo interpretanter, templum illud quod a Zorohabel exstructum est, & postea a multis instauratum, Romano igne succensum sit? Quæ omnia referenda sunt ad Ecclesium, et ad tempora Salvatoris, quando tabernaculum que positum est in Ecclesia, ubi factus est Deus noster, et nos populus ejus. Profectusque omnium est, " sciant quod ipse sit Dominus, et ipse sanctificet Israel, non juxta carnem, sed juxta spiritum: quade sanctificatio ejus in medio credentium facta sit in perpetuum. Quod autem abjecerit Dominus tribus Ephraim, et elegerit tribum Juda, et in psalmis legimus in quibus scriptum est: • Et repulit tabernaculum Joseph, et tribum Ephrem non elegit, sed elegit

ribum Juda (Psal. LXXVII), , de qua scriptum est : A e universos multitudinem magnam, hastam et clye Non desciet princeps ex Juda, neque dux de semoribus ejus, donec veniat cui repositum est, et ipse erit exspectatio gentium (Gen. xL1x). > Vere enim in adventu Domini Salvatoris duæ virgæ, et, ut in Hebraico positum est, duo ligna in unum juncta sunt sceptrum, et in baptismate Christi, dudum separata sociantur, ut fiant in unum novum hominem, et in unam gentem. Neque polluantur ultra in idolis et abominationibus, sed mundi lavacro sint populus Dei, et imperet eis Christus, et habitent super terram, terramque viventium quam dederat servo suo Jacob qui populum Israel in matris utero supplantavit. Sin autem voluerimus juxta prophetiam Osex, qux pene omnis ad decem tribus dirigitur, id est ad Joseph et Ephraim et Samariam et Israel intelligere falsi nomi- B . In die illa ascendent sermones super cor tuum, et nis scientiam, et diversas turbas hæreticorum, hoc dicemus, quod in ultimo tempore quando subintraserit plenitudo gentium, et omnis Israel salvus fuerit, tunc etiam adversarii populi qui contra domum Judæ, et confessionem Ecclesiæ pugnaverunt, tradant se ecclesiasticæ sidei, et universis erroribus derelictis, et principibus mundi istius qui destruantur, et patriarchis suis qui eos in blasphemiarum barathrum deduxerunt, consurgant et relinquant idola sua abominationes suas quas de suo corde confinxerant, et de cunctis sedibus suis in quibus peccaverunt transeant ad ecclesiasticam fidem, et mundentur, et sint populus Christi, et ipse sit Deus eorum, quæ plenius in Osea propheta dictitasse me novi. Quod si Judæi et Christiani judaizantes hæc ad mille C annorum voluerint referre regnum, necessitate coguntur, ut suscipiant omnes qui salvi fuerint habitasuros in terra Israel, ædificandam Hierusalem, exstrueudum templum, cunctas legis cæremonias exercendas, observandum sabbatum, accipiendam circumcisionis injuriam, manducandum et bibendum, et divitiarum abundantiam pro summa beatitudine et cunctis opibus æstimandam. Cum Apostolus dicat : 4 Esca ventri, et venter escis; Deus autem et hunc et illas destruct (I Cor. v1). . Quomodo autem in typo resurrectionis superior sermo propheticus restitutionem Judajci populi demonstravit, non carnalem sed spiritalem, sic et ista prophetia nequaquam ad carnis sed ad animæ pertinet felicitatem, et ad Christi fidem, qua mundamur in baptismate, cujus regnum D in perpetuum est, ut non exspectemus ventura quæ transacta et quotidie transigi novimus.

# CAPUT XXXVIII.

Sermo Domini contra Gog et Magog; de interitu eorum et peccato populi.

« Et factus est sermo Domini ad me dicens : Fili · hominis, pone faciem tuam contra Gog et terrain · Magog principem capitis Mosoch et Thubal, et va-· ticinare de eo, et dices ad eum : Hæc dicit Domi-· nus Deus, Ecce ego ad te Gog principem capitis · Mosoch et Thubal. Et circumagam te et ponam · frenum in maxillis tuis, et educam te et omnem s exercitum tuum, equos et equites vestitos loricis

e peum arripientium et gladium. Persæ, Æthiopes et · Libyes cum eis omnes scutati et galeati. Gomer et c universa agmina ejus : domus Thogorma latera aqui-4 lonis, et totum robur ejus, populique multi tecum. · Præpara et instrue te et omnem multitudinem tuam quæ coacervata est ad te, et esto eis in præceptum, · Post dies multos visitaberis. In novissimo annorum venies ad terram, quæ reversa cat a gladio, congregata est de populis multis ad montes Israel qui fuerunt deserti jugiter. Ilæc de populis educta est, et habitaverunt in ea confidenter universi. · Ascendens autem quasi tempestas venies, et quasi · nubes ut operias terram tu, et omnia agmina tua, et populi multi tecum. Hac dicit Dominus Deus: c cogitabis cogitationem pessimam, et dices: Ascendam ad terram absque muro, veniam ad quiescenc tes habitantesque secure : omnes habitant sine e muro, vectes et portæ non sunt cis, ut diripias c spolia et invadas prædam, ut inferas manum tuam super eos qui deserti suerant, et postea restituti. e et super populum qui est congregatus ex gentibus. qui possidere cœpit, et esse habitator umbilici e terræ. Saba et Dedan, et negotiatores Tharsis, et omnes leones ejus dicent tibi, Nunquid ad sumenda espolia tu venis? Ecce ad diripiendam prædam conc gregasti multitudinem tuam, ut tollas argentum et aurum, auferas supellectilem atque substantiam e et diripias manubias infinitas. Propterea vaticianare, fili hominis, et dices ad Gog, Ilæc dicit Dominus Deus: Nunquid non in die illo, cum babitaverit populus meus Israel confidenter, scies et venics de loco tuo a lateribus aquilonis, tu et populi muki · tecum ascensores equorum universi, cœtus magnus e et exercitus vehemens. Et ascendes super populum e meum Israel, quasi nubes ut operias terram. In e novissimis diebus cris, et adducam te super terc ram meam ut sciant gentes me cum sanctificatus c fuero in te in oculis corum, o Gog. Hæc dicit Doe minus Deus: Tu ergo ille es de quo locutus sum c in diebus antiquis in manu servorum meorum proe phetarum Israel, qui prophetaverunt in diebus c illorum temporum ut adducerom te super cos. Et e erit in die illa, in die adventus Gog super terram · Israel, ait Dominus Deus, ascendet indignatio mea in furore meo et in zelo meo. In igne iræ meæ c locutus sum, quia in die illa erit commotio magna e super terram Israel, et commovebuntur a facie e mea pisces maris, et volucres cœli, et bestiæ agri, et omne reptile quod movetur super humum, cupctique homines qui sunt super faciem terræ. · Et subvertentur montes, et cadent sepes, et omnis c murus corruet in terram. Et convocabo adversus e cum in cunctis montibus meis gladium, ait Domi-, nus Deus. Gladius uniuscujusque in fratrem suum dirigetur. Et judicabo eum peste et sanguine, et c imbre vehementi et lapidibus immensis. Ignem et

c sulphur plyam super eum, et super exercitum ejus,

a et super populos multos qui sunt cum eo. Et ma- A tur superbia et falsi nominis scientia qua erigit se quisscabor et sanctificabor, et notus ero in oculis e gentium multarum, et scient quia ego Dominus. (Hieron.) Primum historiæ fundamentajacienda sunt sciendumque quodad Ezechiel prophetam iste extremus sermo sit Domini. Neque enim post hunc simile quid possumus invenire, præter illud quod in vicesimo quinto anno scriptum est transmigrationis Jechoniæ, · facta est super me manus Domini, et adduxit me illuc, hoc est in terram Israel, quando ædificatio templi describitur, et cæremoniarum ejus ordo narratur. Dein observandum quod ponitur sive obsirmatur facies prophetæ contra Gog terram, sive terram Magog: obsirmatione enim et multa consideratione vultus opus est, ut quæ dicuntur nosse possimus secundum illum apostolicum: « Nos autem omnes B contra quadrupedes quæ in deserto sunt. Recte revelata facie gloriam Domini contemplantes, in eamdem imaginem reformamur a gloria in gloriam, quasi a Domini spiritu (I Cor. 111). Igitur Judæi et nostri judaizantes putant Gog gentes esse Scythicas immanes et innumerabiles, quæ trans Caucasum montem, et Mæotidem paludem, et propter Caspium mare ad Indiam usque tendantur, et has post mille annorum regnum esse a diabolo commovendas, quæ veniant in terram Israel ut pugnent contra sanctos, multis secum gentibus congregatis. Primum Mosoch quo Josephus interpretatur Cappadocas, dein Thubal, quos idem Iberos, vel Hispanos, Hebræi Italos suspicantur, habentes secum in exercitu Persas, Æthiopas et Libyas. Gomer quoque et Thogorma quos Galatas et Phryges interpretantur, Sabæos quoque C et Dedan, et Carthaginenses sive Tharsis; et hoc est quod Joannes quoque in sua ponit Apocalypsi: e Et cum finiti fuerint mille anni, solvetur Satanas de custodia sua, et egredietur ut seducat gentes in quatuor angulis terræ Gog et Magog, ut congreget eos ad bellum, quorum numerus est sicut arena maris. Et ascenderunt per latitudinem terræ, et circumdederunt castra sanctorum et civitatem dilectam, et descendit ignis a Deo de cœlo et devoravit eos: et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris ubi erat bestia et pseudoprophetæ, et cruciabuntur diebus et noctibus in sæcula sæculorum; , non intelligentes totum volumen Joannis, quod revelationis titulo prænotatur, esse mysticum; et revelatione nos indigere, ut possimus cum Propheta dicere : « Revela oculos meos, et considerabo mirabilia de lege tua (Psal. cxvIII). > Alii vero terrenum sensum relinquentes, et Judaicas atque aniles fabulas, quæ noxiæ sunt, et acquiescentes sibi detrahunt in profundum, nimium ad alta conscendunt, et multo pejores fingunt nænias : ut in cœlesti Hierusalem diaboli, et omnis exercitus ejus bella describunt, et sub etymologiis gentium singularum interpretentur spiritalia nequitiæ in cœlestibus. Quæ nos omnia lectoris arbitrio concedentes non tam aliena damnare, quam ecclesiasticam explanationem affirmare conabimur. Gog Græco sermone δωμα, Latine tectum dicitur. Porro Magog interpretatur de tecto; omnis igi-

contra notitiam veritatis, his nominibus demonstratur. Ista sunt tecta de quibus et Isaias loquitur in visione contra vallem Sion: Quid tibi factum es nunc, quoniam ascendistis omnes in tecta vana? Tectumque interpretabimur hæreticorum principes. et de tecto eos qui illorum suscepere doctrinas. Et pulchre post multas et mysticas in hoc volumine prophetias, extremum vaticinium est contra Gog et Magog. Si enim tempus judicii est, juxta Petrum, ut incipiat a domo Dei (I Petr. 1v), et juxta hunc eumdem Ezechielem qui ait, et a sanctis meis incipite (Ezech. 1x), > et novissimus inimicus destruetur mors. In Isaia quoque primus sermo fit contra Judæam in qua confessio Domini est, et extremes et hic novissimus sermo fit contra Gog et Magog, qui oppugnant civitatem Dei, quam fluminis impetus lætificat, et quæ in Isaia dicit, e Ego civitas firma que oppugnatur, et de qua in Evangelio scriptum est (Matth. v): (Non potest civitas abscondi super montem posita. > Et plenius in psalmo : « Hierusalem quæ ædificatur ut civitas, cujus participatio ejus in idipsum: montes in circuitu ejus, et Dominus in circuitu populi sui (Psel. cxxiv). > Porro quod in exercitu Gog sive Magog, qui, juxta Septuaginta, Symmachum et Theodotionem, princeps est Res Mosoch, et Thubal, primam gentem Ros Aquila interpretatur caput, quein et nos secuti sumus, ut sit sensus : principem capitis Mosoch et Thubal. Et revera nec in alio Scriptura loco, nec in Josepho quidem (qui omnium Hebraicarum gentium in primo antiquitatum libro exposit nomina) hanc gentem potuimus invenire. Ex quo manifestum est, ros non gentem significare, sed caput. Illud quoque breviter adnotandum quod in lliezechiel Gog princeps terræ, Magog esse dicatur: Apocalypsis vero et Gog et Magog nationes esse commemoret, quæ egrediuntur de quatuor angulis terræ: et quomodo ab Jacob, qui postea appellatus est Israel, omnis populus Hebræorum, Israel sortitus est nomen : et ab Aram Syria, a Mesraim Ægyptus, quorum in Genesi scripta sunt nomina : sic et a principe Gog, omnes qui ei subditi sunt, Magog appellantur: Mosoch autem interpretatur amentia et Thubal tota vel omnia. Princeps igitur et caput superbientis amentiæ et omnium malorum juxta illud, quod scriptum est : « Mundus in maligno positus est (I Joan. v), . Gog et Mageg appellantur, quæ gentes inimicæ adversariæque sanctorum egrediuntur ab angulis terræ, rectam lineam relinquentes et dispositionem castrorum Dei quæ narratur in Numeris-Et illud testimonium nescientes : c Multi de erieste et occidente et septentrione et meridie venient, et discumbent cum Abraham, Isaac et Jacob, in regio Dei (Matth. vin). > Et in alio loco : « Dicam Aquiloni Affer; et Africo, Noli prohibere. Adduc 6600 meos de terra longingua, et filias meas ab extremo terræ, omnes qui vocati sunt nomine meo (lse.

xLIII). . Sed non tales anguli terræ, de quibus egre- A quosa, in quibus diabolus locum invenire non potediuntur Gog et Magog, juxta quos angulos stat meretrix in Proverbiis (Prov. VII), quæ prætereuntes stultos juvenes per plateas, per latam videlicet et spatiosam viam, quæ ducit ad mortem (Matth. v1), decipere sestinat : scribæ quoque et Pharisæi orant in angulis platearum ut ab hominibus videantur; qui receperunt mercedem. Quæ est igitur contra Sog comminatio? Circumagam te, sive convertam, et ponam frenum in maxillis tuis. > Primum a sententia tua fluctuare te faciam atque converti. e Et ponam frenum in maxillis tuis. > De quo scriptum est: « In camo et freno maxillas eorum constringe, qui non approximant ad te (Psal. xxxi), > ut indomitus equus atque lasciviens et corruens per præcipitia freno Domini subjugetur. Ad quem pro- B pheta dicit : Ascende super equos tuos, et equitatio tua salus (Habac. 111). > Et ad Job per nubes et tur-· binem dicitur : « Tu circumdedisti equo fortitudinem (Job. xxxix). > Tales erant equi et equites quorum multitudinem Joannes vidit in cœlo. Dicit ergo ad Gog: « Educam, sive congregabo te et omnem exercitum vel fortitudinem tuam. . Qui educitur, et de dispersione congregatur, retrahitur ad sahıtem. Juxta illud quod in Lege promittitur: « Si fuerit dispersio tua a summitate cœli usque ad sumndtatem ejus inde congregabo te (Deut. xxx). Equos quoque ejus et equites vestitos loricis, qui imitantur armaturam Apostoli (Ephes. v1), et loricas justitiæ habere se jactant, multitudo nimia est, omnesque arripiunt contra ecclesiam clypeum et C gladium. Et sunt gentes sævissimæ et inimicæ Israel, l'ersæ, Æthiopes, et Libyes, quorum adversum populum Dei bella narrantur. Gomer quoque et domus Thogorina, qui veniunt de lateribus aquilonis, qui est ventus frigidissimus, et nomine Dexter vocatur, totumque robur Magog et omnes qui subjecti sunt ei populi venient cum illo ad prælium. Cui dicitur per ipoviav, e præpara te et instrue, et omnem multitudinem tuam, quæ tuis paret imperiis, coacerva ad te. . Sed scito quod post multos dies visitaberis, juxta illud quod scriptum est: > Visitabo in virga iniquitates eorum, ut in verberibus peccata eorum (Psal. LXXXVIII). > — In novissimo, inquit, annorum venies; > Unde et Joannes loquitur: c Filioli mei, novissima hora est (I Joan. 11). Et populus gentium undecima ad operandam con-·ducitur vineam. Ad quorum terram, id est, terram mitium, terramque sanctorum, quæ affert centenos et sexagenos et tricenos fructus, venit Gog expugnandam, quæ reversa est, sive aversa a gladio. Scit enim scriptum : e Dissipa, Domine, gentes, quæ bella volunt (Psal. LXVII). • Et in pace consistit. • Et congregata est de populis et gentibus multis, » ut nationum errore contempto veniret ad montes Israel, patriarchas videlicet et prophetas, qui fuerunt quondam deserti jugiter sine lege Dei et præceptis. Cui postea dici-'tur : « Plures filii desertæ magis, quam ejus quæ habet virum (Gal. 1v). > Ista sunt deserta et ina-

rat, quia vocati fuerant ad salutem; et postez adsumptis aliis septem dæmonibus nequioribus se reversus est in domum suam (Matth. x11), ad gen. tem videlicet Israel. . Hæc, inquit, de populis educta est, » subauditur terra : sive hic de gentibus eductus est, ut intelligatur credentium populus. qui habitavit in pace et considit in Domino.

Ascendens autem Gog cum omni exercitu suo. quasi tempestas veniet, et quasi nubes ut operiat terram credentium. Quis enim hæreticorum, quorum princeps diabolus est, non quasi tempestas venit contra Ecclesiam, et nube verborum suorum simplices quosque credentium opprimere et operire festinat? Unde dicitur ad eum : quantum in te est, cuncta operies tu et omnia agmina tua, et populi multi tecum. Pulchreque ascendens Gog non hahet pluviam voluntariam, non imbrem temporaneum et serotinum, qui arentia arva lætificet : sed tempestatem et caliginem, ut cuncta tenebris et errore confundat. Propterca hæc ei loquitur Dominus Deus: « In illo tempore, hoc est in diebus novissimis, ascendent sermones super cor tuum, et cogitabis cogitationem pessimam; Scriptura dicente: Si spiritus potestatem habentis ascendere voluerit super te, locum tuum ne derelinquas (Eccle. x). > E contrario autem in sancti cor ascendit Deus, de quo scriptum est: Ascensiones in corde suo disposuit (Psal. LXXXIII). > Dicitque Gog, « Ascendam ad terram absque muro, sive projectam, hoc est quæ Dei auxilio destituta est, nec dialecticorum argumentatione munita. « Veniam ad quiescentes habitantes que secure, > sive in pace : rex enim noster pacificus est, et in pace locus ejus. « Hi omnes, inquit, habitant sine muro : vectes et portæ non sunt eis. > Hoc diabolus princeps hæreticorum loquitur, quod nulla habeat munimenta Ecclesia, nec sapientiam sæcularem, quæ apud Deum stultitia est, ut diripiat spolia, et invadat prædam Ecclesiæ, et inferat manum suam super eos, qui deserti fuerant, quando Dei notitiam non habebant, et postea restituti per Christum, veniant ad Patrem, cui loquitur in Evangelio (Joan. xvii): « Pater, revela nomen tuum hominibus. > Et ut sciamus populum, qui desertus fuerat, et postea restitutus significare populum Christianum, sequitur: « Et super populum, qui est congregatus ex gentibus, qui populus possidere cœpit hæreditatem Christi, et esse habitator umbilici terræ; , de qua scriptum est : c Operatus est salutem in medio terræ, veritas enim de terra orta est (Psal. LXXXIV), , quæ dicit in Evangelio: Ego sum via, et vita, et veritas (Joan. xiv). Hæc illo cogitante atque dicente, et possessionem Ecclesiæ rapere festinante, gentes quæ ab errore pristino conversie fuerant ad salutem, Saba et Dedan, et negotiatores Tharsis, Carthaginis, sive maris, qui inter sæculi hujus fluctus bonis operibus quærunt mercimonia, et omnes villæ carum, sive leores aut catuli leonum, ut in Hebraico continctur, lo-

Dedan et negotiatores Tharsis, et omnes sancti, qui leonum catuli appellantur, vel certe villæ habitationesque credentium. O Gog, nunquid ideireo venis, ut spolia rapias Ecclesiæ, et ideo multitudinem congregasti, ut Christi possessio tua fiat hæreditas? Aut putas te argentum et aurum, quod in eloquio sensuque intelligitur, Ecclesiæ possessurum, ut auferas suppellectilem omnemque substantiam, et diripias manubias infiditas, Christi victoriis congregatas? Propterea, o propheta Ezechiel, qui in typo Christi appellaris filius hominis, loquere ad Gog, et dic ei : ( Hiec dicit Dominus Deus, a quando totius mundi errore sublato populus meus Israel, qui mente cernit Deum, habitaverit in Ecclesia confidenter, sive in pace, tunc scies, sive consurges, et B ficat, quae in area quoque diluvii continctur. Tunc venies de loco tuo. Qui sit autem locus hæreticæ pravitatis, sequens sermo demonstrat; A lateribus aquilonis, qui omnem calorem credentium refrigerare conatur. Venientque cum eo populi multi, . omnes ascensores equorum, de quibus scriptum est: « Equum et ascensorem projecit in mare (Exod. xv). > Cœtus magnus et exercitus vehemons, cum quibus cascendens, ait, super populum meum Asrael, quasi nubes et caligo, ut operias > terrama meam, de qua supra dictum est; « In novissimis .diebus eris, y quando Evangelica prædicatio, e Et adducam te super terram meam. > Oportet enim, et hæreses esse (I Cor. x1), > ut probați quique manifesti fiant, et Dei voluntate 'Αναγώνιστος diabolus et ct omnia perversitatis dogmata derelicta sunt. « Ut C sciant omnes gentes, et intelligant me, cum sanctificatus fuero in te in oculis eorum, o Gog, > hoc est, cum pœnis tuis me intellexerint judicem. Et facit apostropham ad ipsum Gog: « Nonne tu ille es de quo locutus sum in diebus antiquis in manibus servorum meorum prophetarum Israel? ) Moysi videlicet, qui ait in Numerorum libro, duntaxat juxta Septuaginta: c Egredictur homo de semine ejus, et dominabitur gentium plurimarum, et elevabitur Gog regnum ejus, et crescet regnum illius (Num. xxiv). > Cæterum juxta Hebraicum ita scriptum reperi : « Tollatur propterea Gog [Agag] rex ejus, et auferetur regnum illius, > eo quod regnum Israel in Saule propter Agag regem Amalec destructum sit. Et in alio loco : « Mundabit terram populi sui. » Joel D quoque in valle Josaphat, hoc est judicii Dei, describit populos congregandos (Joel. 111); et Isaias omnesque prophetæ in quorum manibus et bonis operibus sermo fit Domini. Cum igitur veneris super terram Israel, ascendet indignatio mea in furore meo contra te, et in zelo meo pro populo meo. c In igne iræ mcæ locutus sum, ) qui omnja vitiorum tuorum ligna consumat. > Illo, inquit, tempore erit magna commotio super terram Israel. > Immittente enim diabolo crebra contra Ecclesiam persecuțio siet: quæ quando sopita suerit, et Dei victa præsidio, tunc commoyebuntur a facie ejus pisces maris, et volucres cœli, et Lestiæ agri, et omne reptile quod

quentur et quæ sequantur. Dicent ergo Saba et A movetur super terram, cunctique homines qui sant super faciem terræ. Quod manifeste de habitatoribus Ecclesiæ demonstratur, quorum alii ut pisces maris, alii ut volucres cœli, alii ut bestiæ agri, et omnia reptilia quæ moventur super terram, alii ut retinentes hominis dignitatem habitant super faciem terræ. Quod autem morum diversitas variis signetur nominibus, et Apostolus scribit ad Corinthios (I Cor. xy), qui alia corpora post resurrectionem dicit esse cœlestia, alia terrena, aliud corpus piscis, aliud volucris, aliud bestiarum, aliud reptilium, et aljud hominum, qui nomen pristinum servaverunt. In actibus quoque Apostolorum linteum illud quod quatuor principiis tertio Petro apostolo demonstratur (Act. x), varietatem credentium signiautem a facie Domini, et a conspectu .majestatis ejus subvertentur montes, qui se elevabant contra scientiam Dei, et cadent sepes sive valles, quæ vel humilitate sensus ad ima demersæ sunt : vel certe munitiones quæ aliquid pollicentur, ut imitentur Ecclesiam Dei. De cujus sepibus dicitur : « Qui destruit sepem, mordebit eum coluber (Eccli. x). > Et omnes muri in terram corruent : cum enim ecclesiastici sermonis apparuerit fortitudo, omnia hæreticorum corruent munimenta. « Et vocabo, inquit, eum adversum illum, > hoc est hæreticorum principem Gog. in cunctis montibus ejus gladium, et principes exercitus ejus gladio Domini conficiantur. Tunc hæresis dimicabit adversum hæresim, quarum inter se compugnatio nostra victoria est. e Et judicabo, inquit, euin morte vel peste, et sanguine et imbre velementi, et lapidibus immensis » sive grandinibus, Judicatur autem Gog morte sua et sanguine quem effudit, et imbre vehementi, sermonibus erucitiet perfecti viri: et lapidibus immensis qui eum obruant testimoniis Scripturarum, sive grandinis qui calorem illius faciant refrigescere : « Omnes enim adulterantes, quasi clibanus corda eorum (Ose. vij). , clgnem, inquit, et sulphur pluam super eum, » per quæ demonstratur pæna judicii sempiterni, Et non solum super eum qui auctor perversitatis fuit, sed et super omnem exercitum et multituilinem ejas, et super populos multos qui sunt cum eo. > Plures enim habent hæretici socios, imo diabolus princeps eorum infinita multitudine circumdatur. Omnique errore sublato, et punitis atque destructis hæreticerum principibus, magnificatur Dominus, et sanctifcatur in credentibus, et notus fit in oculis gentium multarum, quæ illius sidei crediderunt: et tam et beatitudine sui quam ex adversariorum pœnis scient, atque cognoscent quod ipse sit Dominus. Hæc ut potuimus interpretati sumus obedientes illi præcepto. · Neque ad dexteram neque ad sinistram declinabis, sed via regia ingredieris. > Si quis autem nostra reprehendit, aut meliora proferat quæ sequamur, aut si nihil voluerit dicere, perfectam Deo scientiam derelinguat : dum tamen sciat nequaquam in nobis vires, sed animum judicandum.

### CAPUT XXXIX.

In novissmis diebus insuryet Gog et Magog: et de congregatione avium et bestiarum ad edenda cadavera corum.

Tu autem, fili hominis, vaticinare adversum Gog et dices: Hæc dicit Dominus Deus, ego super te Gog principem capitis Mosoch et Thubal. Et circumagam et reducam te, et ascendere te faciam de c lateribus aquilonis, et adducam te super montes Israel. Et percutiam arcum tuum in manu sinistra tua, et sagittas tuas de manu dextera tua, dejiciam te super montes Israel, cades tu, et omnia agmina tua, et populi tui qui sunt tecum, feris. c avibus, omnique volatili, et bestiis terræ dedi te ad devorandum. Super faciem agri cades, quia ego c locutus sum, ait Dominus Deus, et emittam ignem B e in Magog, et in his qui habitant in insulis considenc ter, et scient quia ego Dominus. Et nomen sanctum e meum notum faciam in medio populi mei Israel, et on polluam nomen sanctum meum amplius, et scient gentes quia ego Dominus sanctus Israel. e Ecce venit et factum est, ait Dominus Deus. Hæc cest dies de qua locutus sum; Et egredientur halic tatores de civitatibus Israel, et succendent et come burent arma, clypeum et hastas, arcum et sagittas, et baculos manuum, et contos, et succendent c ea igne septem annis. Et non portabunt ligna de · regionibus, neque succident de saltibus, quoniam carma succendent igne, et deprædabuntur eos quibus prædæ fuerant, et diripient vastatores suos, ait · Dominus Deus. Et erit in die illa, dabo Gog locum a nominatum sepulcrum in Israel, vallem viatorum · ad orientem maris quæ obstupescere faciet præe tereuntes. Et sepelient ibi Gog et omnem multitudinem ejus, et vocabitur vallis multitudinis Gog; et sepelient eos domus Israel ut mundent terram e septem mensibus. Sepeliet autem eum omnis poe pulus terræ, et erit eis nominata dies in qua gloe rificatus sum, ait Dominus Deus. Et viros jugiter constituent lustrantes terram qui sepeliant et'ree quirant eos qui permanserant super faciem terræ « ut emundent eam. Post menses autem septem quae rere incipient, et circuibunt peragrantes terram. « Cumque viderint os hominis statuent juxta illud e titulum donec sepeliant illud pollinctores in valle D e multitudinis Gog. Nomen autem civitatis Amona, e et mundabunt terram. » (Hieron.) Et hæc Judaicæ traditionis hæredes et discipuli interminabilium fabularum post mille annorum regnum futura contendunt interficiendumque Gog principem Rosmosoch et Thubal in finibus Israel, et ab omnibus volatilibus et bestiis devorandum: et habitatores urbium Israel septem annis lignorum usum nequaquam habituros de succisione sylvarum, sed de armis Gog, scutis videlicet et hastis sagittisque et bacculis sive contis: ipsum antem Gog sepeliendum in valle, qua **Nebraice** dicitur Ge: et nomen sepulcri illius appellandum ποαγανάριον [Hier., πολυάνδριον], ubi scilicet multitudo hominum sit sepulta. Septem autem men-

A sibus cum sepeliendum a domo Israel ut terra mundetur, et inclytam futuram diem quando interfectus sit Gog, constituendosque qui ossa diligenter inquirant et sepeliant, quo scilicet nihil in terra remaneat insepultum. Post menses autem sive in mensibus septem peragrandam terram, et sicubi os hominis jacere perspexerint, titulo prope posito demonstrandum, ut postea sepeliant illud qui huic operi præpositi sunt. Nomen autem civitatis appellari Amona, quæ Græce dicatur ποκγκώρου, hoc est, multitudo hominum sepultorum, et sic terram esse mundam. Hoc illi dixerint: Nos autem cæptæ explanationis sensum tenentes, singula quæ proposuimus, disseramus.

Habet Gog et ipse trinitatem suam: Ros et Mosoch et Thubal, caput videlicet, et insaniam et universa, ut nullum sit vitium, quod non in Gog possessione consistat. Iste educetur sive circumagetur, et palpabitur atque lactabitur, ut sperans victoriam occidendus ducatur ad prælium. Et ascendet de lateribus sive de novissimis aquilonis, ex quo exardescunt mala super omnem terram: et ab eo ipso adducetur super montes Israel, quos apostolos et apostolicos atque ecclesiasticos viros intelligere dehemus, ut postquam adductus fuerit ad montes Israel, tunc percutiatur arcus, qui est in manu sinistra ejus, et sagittæ quæ manu tenentur dextera: et ipse enim imitatur ad interficiendos eos quos deceperit habere arma a sinistris et dextris per bonam et malam famam. Istæ sagittæ sunt, et hæc jacula de quibus et Psalmista loquitur : « Ecce enim peccatores intenderunt arcum, paraverunt sagittas suas in pharetra, ut sagittent in obscuro rectos corde (Psal. 1); ) quæ ignita diaboli jacula scuto fidei restinguenda sunt. Dejicitur autem sive cadit Gog qui ascenderat super montes Israel, in ipsis montibus cum omni exercitu suo cunctisque agminibus. Et erit in escam feris, avibus omnique volatili et bestiis terræ, adversariis videlicet et potestatibus, quæ juxta viam comederent sementem, et sanguinariis bestiis. Quomodo enim scriptum est de dracone: c Dedisti eum escam populis Æthyopum (Psal. LXXIII), sic decepti quique ab hæreticis, dæmonum cibi sunt. Cadet autem Gog vel in campi latitudine vel in agro qui cultus est a Dei agricolis: neque enim sieri potest ut Domini verba sint irrita. Tunc mittetur ignis in Magog, in eos videlicet qui Gog suscepere doctrinam, et in hos qui ad similitudinem insularum sæculi fluctibus verberantur, et putant se debere esse securos. Ille ignis de quo Dominus loquitur : « Ignem veni mittere super terram, et quid volo nisi ut ardeat (Luc. XII)? Ut sciant omnes et intelligant, quod ego sim Dominus, et nomen sanctum meum notum flat, in medio populi mei, qui nequaquam Gog auctoritate seductus est, neque ultra per occasionem falsi nominis scientiæ polluetur nomen meum in hæreticis, ut sciant gentes, quæ in circuitu sunt, quod eço sim Dominus. Quod autem sequitur: c Ecce venit et factum est, de judicio Christi dicitur, qui veniens veniet et non tardahit, et ipsa est

dies poenarum atque vindictæ, de qua per omnes A claudant, et circumædisicentur, et in voraginibus prophetas locutus est Dominus. Et egredientur habitatores urbium > Israel credentium populi : urbes autem Israel intelligimus Ecclesias rectæ sidei. Et succendent, et comburent arma, de quibus et in alio loco scriptum est: Arcum conteret et confringet arma, et scuta comburet igni (Psal. xLv), > clypeos et hastas, arcum et sagittas, baculos in manus quibus perversum pascha celebrabant; lanceas sive contos quibus lata et insanabilia inferebant vulnera doctrinarum, clypeosque arcus et sagittas, de quibus supra dictum est. Quodque sequitur: c Et succendent ca igni septem annis; » de Exodo et Levitico exponendum est, in quibus lege præcipitur ut septimo anno remissionis, quando servis Hebræis libertas redditur, et debita cuncta solvuntur, et ad dominos redit an- B fecta contra hostes victoria demonstretur festivitates tiqua possessio, et quies terræ tribuitur, et omnes fruges pauperibus condonantur, quo scilicet in septem annis numero sacrato atque perfecto hæreticorum armatura dispereat, et ecclesiastici viri nequaquam ligna succidant de campis et regionibus, sylvisque et saltibus gentium, quos magis salvare cupiunt quam perdere : sed de hæreticorum, quos vicerint clypeis, liastis, sagittis, baculis, contisque et lanceis. Habent enim et ipsi ad impugnandam Ecclesiam Christi tela diversa, quæ ab eruditis hominibus igne sancti Spiritus succendenda sunt, sermone videlicet ecclesiastico, quem qui habuerit, poterit dicere : « Nonne cor nostrum erat ardens in via cum aperiret nobis Jesus Scripturas? Nec possumus plenam habere pacem et habitationis confidentiam, nisi cunctam C adversariorum supellectilem deprædemur, ut pereant omnia et in cinerem concrementur, et deprædemur eos, qui nos fuerant ante prædati, et vastemus illos qui vastaverunt prius Ecclesiam. « In die illa, » in claro prædicationis lumine, e dabo, inquit, Gog locum nominatum sepulcrum in Israel. > Juxta Hebraicum, c vallem viatorum » ad orientem maris, quæ obstupescere facit prætereuntes. > Cujus sermonis hic sensus est: Sepulchrum Gog non erit in montibus, sed in depressis vallibus et in confragosis locis, quæ hebraice appellantur Ge, quæ hæretici cum in occidente siti orientis loca esse confingunt. ut decipiant viatores, eos videlicet, qui sæculum istud pertranseunt, et non sunt habitatores, sed peregrini, dicentes illud propheticum: Advena sum D ego et peregrinus sicut omnes patres mei (Psal. xxxviii). Duis enim prætereuntium, de quibus scriptum est : « Et non dixerunt qui præteribant, Benedictio Domini super vos (Psal. cxxvIII), , non admiratur et obstupescit cum vallem viderit viatorum, quæ viatoribus vallis habitatoribus mons videtur? hoc juxta Hebraicum. Cæterum Septuaginta transtulerunt a polyandrion corum qui venerint ad mare, et ædificabunt in circuitu introitum vallis. > Labor enim est corum qui egrediuntur de urbibus Israel, ut omnem introitum et exitum hæreticæ pravitatis. qui venerant a mare et amaritudine illius delectabantur, undarumque molibus et crudelitate naufragii

terræ sepeliant, ne ultra exire valeant, et aliquus sun fraude decipere. Ibi ergo scpeliebant Gog et omnem multitudinem ejus, qua semper hæretici delectantur. « Et vocabitur » nomen vallis illius, in qua Gog sepultus est, « multitudinis ge, sive polyandrii, hoc est, sepulcrum plurimæ multitudinis : et quomodo supra diximus per septem annos adversariorum arma succendi, sic per septem menses, sordibùs hæreticorum terra mundabitur. A primo enim mense quando pascha Domini celebramus, et exterminatorem Ægypti agni in postibus nostris cruore vitamus, usque ad exitum anni, hoc est, usque ad septimum mensem, quando tabernacula figimus, et inter ceteras frondes palmarum quoque ramis protegimur, ut peromnes complemus in populis. Nec solum magistri, sed et omnis populus hoc certatim faciet, ut sepeliat Gog et terram operiat, et nequaquam acrem liberum capere permittat: Post necem autem et interfectionem sive sepulcrum Gog, eligentur viri ecclesiastici qui hoc habeant studii, ne quid in terra Israel maneat sordium pristinarum, ne quid morticinam, qui lustrent terram, et requirant mortuos et sepeliant: ut videlicet mundetur terra ecclesiae. Sin autem per septem menses quando debent esse cuncia purgata, hi qui terram peragrant, atque circumount in aliquo os hominis, hoc est duritiam hæreticæ pravitatis, sive morticinum quid doctrinæ pristinæ viderint remansisse, popent juxta illud sive ædificabunt titulum: ut postquam notati fuerint qui hujuscemodi sunt, tunc vel emundentur vel sepeliantur cum Gog, et in turba sepulturæ illius retrudantur. Nomen autem civitatis ubi servorum Domini victoria est, et jacent adversarii, et omnis inimicorum ejus multitudo prostrata est, appellatur Amona sive Poliandrion, ut finis omnium restitutio puritatis sit. Denique sequitur: « Et mundabunt terram. » Hand dubium quin hi de quibus supra scriptum est: « querere incipient, et circumibunt peragrantes terram. (Maurus.) In Apocalypsi queque Joannis (Apoc. xx) cum ibi commemoraretur angeli descensio, de cœlo qui captivavit draconem serpentem antiquum, qui est diabolus et satanas, et ligavit eum per annes mille. Postea sequitur Scriptura, dicens: « Et cam consuminati fuerint mille anni, solvetur Satanas de carcere suo, et exibit et seducet gentes que sunt super quatuor angulos terræ, Gog et Magog, et congregabit eos in prælium, quorum numerus est sicul arena maris. Et ascenderunt super latitudinem terræ, et circuierunt castra sanctorum et civitatem dilectam, et descendit ignis a Deo de cœlo et devoravit eos. Et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris, ubi est bestia et pseudoprophetæ, et cruciabuntur die ac nocte in sæcula sæculorum. » (Beda in Apoc.) Diabolus deorsum fines interpretatur, Græce autem criminator dicitur. Satan, adversarius sive pravaricator. Draco ergo propter nocendi malitiam, serpens propter fallendi asta-

tiam, diaholus propter status sui casum, Satan pro- A « comedetis, et sanguinem principum terræ bihetis, pter obstinationem Domino adversandi nominatur. e Et ligant eum per annos mille. > Id est, ejus potestatem a seducendis hominibus, qui liberandi fuerant cohibens refrenavit, quam si totam vi vel fraude permitteretur exerere in tam longo tempore plurimos infirmorum deciperet. Mille annos dixit partem, id est, reliquias mille annorum sexti diei in quo natus est Dominus et passus. « Et com consummati fuerint mille anni, solvetur Satanas de carcere suo. > Consummatos dixit a toto partem. Nam sic solvetur, ut supersint anni tres et menses sex novissimi certaminis. Sed præter hunc tropum recte dicitor finitum tempus. Non enim computandæ sunt tam exiguæ reliquiæ cum septingenti, et quod Deus volucrit anni hora ad Apostolo appellati sunt. e Et exibit et se- B ducet gentes, que sunt super quatuor angulos terræ Gog et Magog, et congregabit eos in prælium. > Ad hoc tune seducet, ut in hoc prælium congreget: nam et antea modis quibus poterat per mala multa et varia seducebat. Exibit enim dictum est in apertam persecutionem, de latebris erumpet odiorum : porro Gog et Magog vel a parte totum significant, vel juxta interpretationem nominum, quæ tectum et de tecto dicuntur, occultos et apertos judicant hostes : et tectum enim ipsi sunt, quia in eis nunc cluditur et tegitur inimicus: et de tecto ipsi erunt quando in apertum odium erupturi sunt. c Et ascenderunt super latitudinem terræ et circumierunt castra sanctorum et civitatem dilectam. > Non utique ad unum locum venisse vel venturi esse significati sunt, quasi uno C aliquo loco coarctanda sit dilecta civitas, id est, Ecclesia, quin potius nomine latitudinis terræ in omnibus tunc gentibus persequendam, et nec militiam suam deserturam vocabulo maluit intimare castrorum. e Et descendit a Deo ignis de cœlo, et devoravit eos. > Non extremum putandum est, id esse supplicium, sed ignis potius invidentiæ, quo cruciabitur adversitas de firmitate sauctorum, firmamentum est enim cœlum, hic est ignis qui exiit ex ore testium Dei, et devorabit inimicos eorum: nam novissimo die non super eos pluet ignem, sed congregatos ante se et judicatos mittet in ignem æternum, de quo et hic subditur: « Et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et suldiabolus ultimo judicio in ignem mittetur æternum, ubi et omnes quos præmisit, id est, maxima pars impiae civitatis, bestia quippe pro locis accipienda est, nunc diabolus, nunc antichristus, nunc ipsa civitas impia, potest autem ignis nomine de cœlo descendentis etiam repentinus impiorum interitus designari.

• Tu ergo, fili hominis, hæc dicit Dominus Deus. 4 Dic omni volucri et diversis avibus cunctisque e bestiis agri : Convenite, properate, concurrite una dique ad victimam meam, quam ego immolo vobis, a victimam grandem super montes Israel, ut comedatis carnes et bihatis sanguinem. Carnes fortium

arictum, agnorum et hircorum taurorumque altie lium et pinguium omnium. Et comedetis adipent e in saturitatem, et bibetis sanguinem in ebrietatem e de victima, quam ego immolabo vobis. Et saturac bimini super mensam meam, de equo et de equite « forti, et de universis viris bellatoribus, ait Dominus e Dens. Et ponam gloriam meam in gentibus, et vie debunt omnes gentes judicium meum, quod fee cerim, et manum meam, quam posuerim super eos. e Et scient domus Israel, quia ego Dominus Deus coe rum a die illa et deinceps, et scient gentes quoniam e in iniquitate sua capta sit domus Israel, eo quod dereliquerunt me, et absconderim faciem meam ab cillis, et tradiderim cos in manu hostium, et cecie derint in gladio universi. Juxta immunditiam coe rum et scelus feci eis, et abscondi faciem meam ale illis. Propterea hæc dicit Dominus Deus: Nunc reducam captivitatem Jacob, et miserebor omni dee mui Israel. Et assumam zelum pro nomine sancto emeo, et portabunt confusionem suam et omnem e prævaricationem, quam prævaricati sunt in me, cum habitaverint in terra sua confidenter neminem · formidantes, et reduxero eos de populis, et congregavero de terris inimicorum suorum, et sanctificatus fuero in eis in oculis gentium plurimarum. e Et scient quia ego Dominus Deus eorum, eo quo l transtulerim eos in nationes, et congregavero ens super terram suam, et non dereliquerim quemquent ex eis ibi. Et non abscondam ultra faciem meam cab eis, eo quod effuderim spiritum meum super omnem domum Israel, ait Dominus Dous. > (Hieron.) Omnia autem usque ad eum locum in quo succedit templi ædificatio, hi quos supra diximus Judæos et nostros judaizantes ad ultimum tempus referunt. quod carnibus Gog cunctique ejus exercitus, quasi pinguissimis hostiis volucres bestiæque saturandæ sint, et restituatur Israel in pristinum statum, et noquaquam ultra a gentibus expugnetur, sed effundat spiritum suum super cos Deus, ut habitent in terra sua, non omnes gentes, sed proprie domus Israel. Nos autem cœptam tropologiam sequentes, hoc dicemus, quod omnes volucres et universas bestias convocet Dominus, ut tradat eis hæreticorum principes, quasi pinguissimas hostias devorandos. Vophuris, ubi est bestia et pseudopropheta, id est, D lucres autem et bestix vel propter celeritatem in omnia discurrendi vel propter feritatem et crudelitatem appellantur, quibus traduntur adversarii in interitum carnis, ut spiritus salvus sat, et discant non blasphemare. Comedent autem grandem et pinguissimam victimam, non alibi, sed super montes Israel, quos prophetas et apostolos et sanctos viros intelligere debemus. In illis enim contrariorum dogmatum magistri corruunt, et ab ipsis percunt vulnerati. Super quos ædificatur Ecclesia, et ut verius dicam, super montium montem. De quo Isalas loquitur et Michæas: « Venite, ascendamus in montem Domini et in domum Dei Jacob, et annuntiabit nobis viam suam (Isa. 11, Miok. 14). , istæ autem aves et

et bibent sanguinem, quæ regnum Dei possidere non possunt. « Carnes fortium » sive gigantum, qui contra Dei scientiam rebellabant, et sanguinem principum, non cœli, sed terræ bibent, qui cuncta terrena sapperunt. c Sanguinem arietum, agnorum et hircorum, , sive, juxta Septuaginta, arietum, vitulorum et hircorum, ut tria significent animantia, quæ in Dei victimis immelantur. Imitantur enim et hæretici ecclesiasticam mansuetudinem, sed oblatio eorum non in Dei cultum, sed in dæmonum cibum proficit, quæ est pinguissima hostia eorum, et quasi adipe saturantur, et bibunt sanguinem deceptorum usque in ebrietatem. Hanc autem victimam Deus immolat per ecclesiasticos viros, ut multitudine deque ad vomitum et ebrietatem. Quando videris sanctes viros et Scripturis divinis eruditos truncare equos hæreticorum et ascensores, de quibus scriptum est: « Equum et ascensorem projecit in mare (Exod. xv); > et omnes rebelles et gigantes suo mucrone concidere, et cunctorum bellatorum falsi nominis scientiæ sanguinem fundere, tunc scito mensam Domini præparatam, ut ponat gloriam suam in cunctis gentibus, quæ illius credunt nomini: et intelligant ecclesiæ sanctorum judicium illius, quod fecerit super adversarios, et manum fortem, qua eos percussefit, et sciant domus Israel atque cognoscant, quod sit Dominus Deus eorum, qui locutus est: « Ego sum Dominus Deus vester, a die victoriæ Domini esse quondam ab hæreticis domum Israel, et in toto perversorum dogmatum orbe dispersam, quod reliquerint eum, qui parumper abscondit sive avertit faciem suam ab eis, et tradidit eos in manu hæreticorum et ceciderunt illorum mucrone confossi propter immunditias et iniquitates suas : quæ causa extitit ut absconderet et averteret saciem suam ab eis. Expositis autem rationibus secundum illud, quod scriptum est : Oportet et hæreses esse, ut probati quique manifesti flant (I Cor. x1), > captivitatis Israel, videlicet Ecclesiæ, in qua habitant cernentes Deum. Nunc pollicetur, quod reducat in ecclesiam captivi-

inte bestiz celeres atque crudeles comedent carnes A tatem Jacob, qui judaicum populum supplantarat, et postea hæreticorum fraudibus supplantatus est, et misereatur omni domui Israel, non juxta carnem. sed juxta spiritum. Et assumam, inquit, zelum meum pro nomine sancto meo, quo blasphematur in gentibus, , propter hæreticos, ut postquam eos liberaverim, erubescant et confundantur quare fide ccclesiastica derelicta prævaricati sint in me. Confusdantur autem et erubescant valde velociter, cum habitaverint in terra sua, terra mitium, terraque sanctorum, e Et habitaveriut confidenter sive in pace, nequaquam hæreticorum insidias formidantes. Tuac reducentur de populis et congregabuntur de terris inimicorum suorum in terram suam. Et sanctificabitur Dominus in eis conspectu gentium plurimaceptorum saturentur convivæ pessimi, et bibant us- R rum, quæ et ipsæ credituræ sunt Domino : finisque sit beatitudinis scire atque cognoscere quod ipse sit Dominus Deus eorum, eo quod apparuerit eis in gentibus, sive transtulerit eos de nationibus, et congregaverit super terram suam, terram Judæam, terram confessionis, terram mitium, terramque viventium, et ne unum quidem reliquerit hæreticæ pravitati; et ultra non abscondat faciem suam ab eis, nec aversetur illos, eo quod effuderit spiritum gratiæ suæ: de quo et Joel propheta loquitur: « In novissimis diebus effundam de spiritu meo super omnem carnem (Joel. 11), > effuderit autem super demum Israel. Sin autem pro spiritu juxta Septuaginta furorem legerimus, qui in Hebraico non habetur, sic sentiendum est, quod ultra non abscondat facien et usque in perpetuum, et recogitent idcirco captam C suam ab eis, in quos surorem suum ante effoderat. Huc usque in Ezechiel prophetam Deo, ut optames et credimus, auxiliante et aperiente os nostrum, locuti sumus, non aliorum si qui scripserunt, vel deinceps si scripturi sunt, sententiam destruentes, sed asserentes qualiacunque sunt nostra. In ædificatione autem templi et ordine sacerdotum terræque sanctæ divisione, et sumine egrediente de templo, et arboribus es ntraque ripa semper virentibus, et per singulos menses asserentibus fructum, et reliquis quæ usque ad finem prophetico volumine continentur, aperte imperitiam confitemur, melius arbitrantes interim mihil quam parum dicere.

# LIBER DECIMUS QUARTUS.

## PROCEMUIM.

AD RECEN FRANCIAL.

Præteriti libri finem dictis beati Hieronymi refugientis mysticam explanationem ultimæ visionis prophetæ Ezechielis terminavimus : cujus sensum in responsione ad Eustochium virginem sequentes in principio prasentis libri tibi, Imperator nobilissime, re**sponde**ndum censemus, qui ultra vires nostras cogis, hos memoratam visionem usque in finem morali sepsu exponere. Ego enim tibi jam hæc mihi suggerenti respondi, quod propter imperitiam men-

D tis et insirmitatem corporis non augerem tantem opus aggredi, quod doctores sapientissimi trepidabant saltem attingere, quin minus totam pleniter explanare: sed tu hanc responsionem means reprlisti, et instantius flagitasti, ut quod hortatus es inciperem, et quoquo modo possem, usque ad fnem illud perducere studerem. Obsequar igitar voluntati tuze, et sicut in prioribus feci, sanctorum doctorum vestigia sequens, ea quæ exposita reperi sub brevitate et succincte ponam. Que sutem mihi divina gratia ad idem opus explendum ctor et majorum dicta cognoscens, et nostra relegens, quæ sibi salubria et utilia inde esse censuerit, sequatur

#### CAPUT XL.

De ædificatione civitatis, et viro qui stabat in porta et mensurabat murum exteriorem cum calamis suis : de locis deputatis ad custodiam templi et altaris, de mensa atrii et alturis holocaustorum, de mensura veatibuli templi.

: In vicesimo et quinto anno transmigrationis nostræ, in exordio anni, decima mensis, quarto de- cimo anno postquam percussa est civitas, ipsa hac · die facta est super me manus Domini, et adduxit e me illuc. > (Gregor. in Comment., hic et deinceps.) Dicturus mystica, narrationem historicam præmit- B tit, ut figat ex tempore quod credatur in revelatione. Notandum vero quod in exordio libri hujus quo anno prophetare coepit, indicavit. In fine vero inseruit quo extremam visionem vidit : ita ut cognosci valeat in quot annis prophetiæ suæ dixerit librum. Tempus namque quo prophetare cœpit in locutionis suæ initio posuit, dicens: « Aperti sunt cœli, et vidi visiones Domini in quinta mensis, ipse est annus quintus transmigrationis regis Joachim. > Nunc vero lequitur, dicens : « In vicesimo et quinto anno transmigrationis nostræ. > I:lem namque propheta in captivitate prima cum Joachim rege fuerat in Babylonia transductus: nam de secunda Jerosolymorum captivitate subjungit, e quarto decimo anno postquam percussa est civitas. • Undecim quippe annis Sedecias post captivitatem primam, in qua propheta Ezechiel cum Joachim rege ductus est, in Jerosolymorum urbe regnaverat. Post captivitatem vero ejusdem Sedeciæ, quæjam secunda erat urbis captivitas, quarto decimo anno propheta visionem ultimam videbat. Undecim itaque et quatuordecim simul juncti faciunt viginti et quinque. Si igitur visionem primam quinto captivitatis prioris anno locutus est, atque hanc ultimam vigesimo et quinto anno factam fuisse describit, profecto patet quod in viginti annis locutionis suæ moras usque ad ultimæ visionis verba tetenderit. Nec movere quempiam debet quod in medio prophetiæ suæ volumine, cum de Babylonie rege loqueretur, vicesimi ac septimi anni memoriam 1) adduxit me illuc in visionibus Domini. > Manus etfacit : quo in loco cum nihil de tempore suæ captivitatis interserit, aperte demonstrat quia ejus regis tempora describit, de quo prophetare cœperat. (Hieron.) Quod si juxta Theodotionem qui in co loco ubi nos posuimus in exordio anni interpretatus est, in none anno, decima mensis. Nonus autem annus apud Hebræos vocatur mensis septimus, qui apud eos vocabulum habet theri, ut Kalendis mensis septimi sit tubarum clangor, et decima die ejusdem mensis dies jejunii et placationis. Quinta decima vero quando totus lunæ orbis expletur dies scenopegiarum datur intelligi, quod decima die placationis Dominicæ monstratum fuerat Ezechieli ædificium civitatis, et quomodo restitutionem populi, imo vivisi-

insuper inspiraverit, simul inserere curabo, ut le- A cationem in ossibus campi sub resurrectionis imagine demonstravit : sic nunc instaurationem urbis quæ Babylonio fuerat ante annos quatuordecina igne delata, sub descriptione ejus Dominus pollicetur, ut sicut captivitatem et eversionem ollæ succensæ a facie aquilonis monstraverat typus, et prophetiæ veritas opere comprobata est : ita ex præteritorum fide futuræædificationis veritas vaticinio probaretur. Nec hoc de illo tempore dicitur quod quidam imperiti Judæorum volunt, quando sub Zorobabel et sub Jesu filio Josedech sacerdote magno templum exstructum est, prophetantibus Aggæo et Zachasia. Hoc enim templum quod nunc describitur, et ordo sacerdotii terræque divisio, et fertilitas, multo augustius est quam suit quod Salomon exstruxerat. Illud autem quod ædificatum est sub Zorobabel in tantum parvum erat, et prioris comparatione nihili, ut qui prius templum viderant, et postea hoc aspiciebant, ejularent deloremque suum lacrymis testarentur : et multo major esset clamor ukulantium quam clangor tubarum, lege Esdræ librum. Porro quod additur quarto decimo anno postquam percussa sive capta est civitas, juxta mysticos intellectus quatuordecim significat generationes, quibus completis a David usque ad nativitatem Christi, urbis restitutio promittitur ab eo de quo scriptum est: · Ipse ædificabit civitatem meam, et captivitatem populi mei reducet (Isa. xLv, 13). > Et iterum: · Venit ut prædicaret captivis remissionem, et cæcis visum, dicens his qui erant in vinculis, Exite, et qui erant in tenebris, Revelamini (Isa. BLIX). (Greg.) Quid est enim quod per hanc visionem ultimam omnipotens Deus ea ipsa die dignatus est promissionis suæ misericordiam facere, qua die in percussa civitate iram justitize implevit; nisi quod illa divinitatis vis, quæ in diversitate, motu et mutabilitate non dicitur, diversa ea ipsa luce justitize afflictos ae pœnitentes vivificat, quæ superbientes ac rigidos percutit? Præmisso itaque visionis suæ tempore subjungit: « Facta est super me manus Domini, et adduxit me illuc. In visionibus Domini adduxit me in terram Israel. > Quod dixerat, « Adduxit me illuc, » hoc replicans subdit: Adduxit me in terram Israel .. Ait autem : « Facta est super me-manus Domini, et enim virtutem potestatis, visiones vero ipsam quam acceperat revelationem significant. Manus quippo. in visione est, virtus in contemplatione, quibus verbis quid aperte indicat, nisi quia nihil de civitate quam viderat juxta litteram dicat? Nam spiritaliter de ea loquitur, quam spiritaliter contemplatur. c Et dimisit me super montem excelsum nimis. . Quem ergo significat mons excelsus nimis, nisi mediatorem Dei et hominum hominem Christum Jesum (I Tim. 11), qui de terra quidem, sed ultra terram est? quia caro ejusdem Redemptoris nostri de imis habet materiam? sed in summis præeminet ex potestate, quem minus erat ut excelsum dixerit, nisi adjecerit nimis : qui non solum homo, sed ex em-

est Deus homo non solum homo ultra homines, sed homo etiam super angelos factus. (Hieron.) Fit autem super eum manus Domini, ut juxta carnem in Babylone positus, in spiritu ad terram veniret Israel: et nequaquam in visione, sed in visionibus Dei poneretur super montem excelsum nimis, de quo Isaias et Michæas vaticinantur: « Venite, ascendamus in montem Domini et ad domum Dei Jacob (Isai. II, Mich. IV). > Qui mons excelsus est nimis ad comparationem montium cæterorum, de quibus Propheta testatur, dicens: ( Levavi oculos meos in montes, unde veniet auxilium mihi (Psal. cxx). :

· Super quem erat quasi ædificium civitatis vergensuper quem erat ædificium, sed ( quasi ædificium , ) ut videlicet ostenderetur quod non corporalis, sed spiritalis civitatis ædificio cuncta dicerentur, qui enim non se ædificium, sed quasi ædificium vidisse perhibet. Cor audientium ad spiritalem fabricam mittit, sicut per Psalmistam dicitur: « Jerusalem quæ ædificatur ut civitas (Psal. cxx1). > Quia enim in illa terrenæ pacis visio ex sanctorum civium congregatione construitur, Jerusalem cælestis ut civitas ædisicatur. Quia tamen in hac peregrinationis terra dum flagellis percutitur, tribulationibus tunditur, ejus lapides quotidie quadrantur : et ipsa est civitas, scilicet sancta Ecclesia, quæ regnatura in cœlo adhuc laborat in terra, in qua Dei nostri in monte saucto ejus (Psal. xLvII). (Hieron.) Et in turribus civitatis isius Deus cognoscitur quando suscipiet eam, de qua et alibi : c Fluminis impetus ketificat civitatem Dei (Psal. xLv). Et: ( Non potest abscondi civitas super montem posita (Matth. v), , quæ loquitur in Isaia : e Ego civitas firma, civitas quæ oppugnatur (Isa. xxvi). > Non dixit quæ expugnatur, sed oppugnatur : quæ ædificata est super petram, et nulla tempestate concutitur. (Greg.) Quæ videlicet civitas habet bic in sanctorum moribus magnum jam ædificium suum. In ædificio quippe lapis lapidem portat, qui lapis super lapidem ponitur, et qui portat alterum portatur ab altero: sic itaque sic in sancta Ecclesia, unusquisque et portat alterum et portatur ab altero. Nam vicissim se proximi tolerant, ut per eos ædificium charitatis surgat. Hinc enim Paulus admonet dicens : Invicem onera vestra portate, et sic adimplebitis legem Christi (Gal. v1). . Cujus legis virtutem denuntians, ait : ( Plenitudo legis charitas (Rom. xIII). Si enim ego vos portare negligo in moribus vestris, et vos me intolerare contemnitis in moribus meis. Charitatis inter nos ædificium unde surgit, quos vicaria dilectio per patientiam non conjungit. Lapides vero qui in summitate atque extremitate fabricæ ponuntur, ipsi quidem portautur ab aliis, sed alios nequaquam portant. Quia et lii qui in finem Ecclesiæ, id est, in extremitate mundi na-

dem hamantatis conceptione quæ ab eo assumpta A scituri sunt, tolerantur quidem a majoril·us, ut eorum mores ad bona merita componantur, sed cum eos non sequenter qui per illos proficiant, nullus super se sidelis fabricæ jam lapides portat. Nunc itaque alii portantur a nobis, nos vero portati sumus ab aliis. Omne autem pondus fabricæ fundamentum portat, quia mores simul omnium solus Redemptor noster tolerat, de quo Paulus ait : c Fundamentum aliud nemo potest ponere præter id quod positum est (I Cor. 111). > Et notandum quod eanidem civitatem quam Propheta conspexit ad austrum vergentem vidit. Auster enim ventus qui in sancti Spiritus typo poni soleat, si qui in sacro eloquio studiosi sunt recognoscunt. Sicut e contrario per aquilonem sæpe diabolus designatur, quia et ille retaxat in calore. tis ad austrum. ) (Greq.) Notandum quod non dicitur R et constringit in frigore. Et Veritas dicit : « Postquam abundavit iniquitas, refrigescet charitas multorum (Matth. xxiv). . Hæc ergo civitas ad austrum vergere dicitur, ac si aperte diceretur. Quod prior illa civitas synagoga in infidelibus suis ad aquilonem stetit, quæ in frigore perfidiæ duravit. Sancta vero Ecclesia quæ charitatem sidei concepit per calorem ad austrum vergit, et quasi calido vento innititur quæ non in sua fiducia, sed in dono spiritalis gratiæ lætatur.

Et introduxit me illuc. (Hieron.) Et subauditur manus Dei. Illuc autem, hoc est, quasi ad ædificium civitatis, ut inibi cuncta quæ erant intrinsecus demonstraret. (Greg.) Cœlestis civitatis ædificium ille intrat, qui in sancta Ecclesia bonorum vias imitanmagnus Dominus et laudabilis nimis in civitate C do considerat : Intrare quippe est ædificium super electos sanctæ Ecclesiæ qualiter in Domino proficiunt amando considerare. Quisquis ergo in sancta Ecclesia considerare sollicite studet, ut aut in bonorum conjugatorum vitam, aut in arce continentium et omnia quæ sunt bujus mundi derelinquentium, aut etiam in prædicatorum summitate proficial, jam civitatis in montem positæ ædificium intravit. Nam qui considerare meliorum vitam ut proficiat negligit, adhuc extra fabricam stat : et si honorem quem jam sancta Ecclesia in mundo habet admiratur quasi ædificium foris conspicit et obstupescit : et quia exterioribus solis intentus est, intus ingressus non est.

> « Et ecce vir cujus erat species quasi species æris. » Ipse signatur in viro qui figuratur ex monte: vir autem iste metiri ædisicium dicitur. Et recte Dominus per virum signatur et montem : quia et ipse omnia intra sanctam Ecclesiam disponit judicando, et ipse eamdem sanctam Ecclesiam portat, et portando ad cœlestia sublevat. Sic in sancto quoque Evangelio isdem Redemptor noster loquitur dicens: Qui intrat per ostium, pastor est ovium (Joan. x). Et paulo post : « Ego sum ostium. » Atque iterum post pauca subjungit : « Ego sum pastor bonus. » Si igitur ipse pastor et ipse ostium, et intrat pastor per ostium, cur non hoc in loco, et ipse mous et ipse vir intelligitur qui ædificium metitur in monte, ille videlicet vir de quo scriptum est: · Ecce vir,

Oriens nomen ejus (Zach. vi). > (Hieron.) Habebat A comentariorum, sed funiculus lineus in manu ejus. autem speciem nequaquam electri, ut in principio bujus valuminis dicitur; neque accinctus erat zona aurea, ut in Joannis Apocalypsi (Apoc. 1) continetur, sed habebat speciem juxta hebraicum quasi æris. Hæc enim materia cunctis metallis vocalior est, et tinnity longe resonat. Unde et in Daniel (Dan. 11) in imagine quæ erat ex auro, argento, ære, ferroque compacta, regnum Alexandri atque Græcorum In zeris similitudine demonstratur, ut Græcæ linguæ cloquentia signaretur: Per quam manifestum est adhuc eos indigere doctrina qui templi spiritaliter ædiacandi, necdum plena novere mysteria. Cuncti autem novimus metallum æris valde esse durabile atque omnimodo sonorum. (Greg. ) Quid est ergo comparatur æris, nisi hoc quod aperte novimus, quia unigenitus Filius formam servi accipiens fragilitatem carnis humanæ per resurrectionis suæ gloriam vertit in æternitatem: quia in eo caro facta est jam sine fine durabilis : Nam « surgens a mortuis jam non moritur, et mors ei ultra non dominahitur (Rom. vi). > Quid est autem quod ipsa ejus incarnatio sono metalli comparatur, nisi quod per camdem assumptionem humanitatis nostræ insonuit emnibus gloria majestatis suæ?

Et funiculus lineus in manu ejus. > (Hieron.) In Septuaginta interpretibus funiculus lineus non habetar, sed c funiculus cæmentariorum. > Funiculus quoque erat lineus sive cæmentariorum in manu ejus, de quo in Zacharia scriptum est (Zach. 11), C quod funiculum habuerit geometricum, ut latitudinem et longitudinem urbis metiretur. Cæmentariorum autem vel angelorum qui Dei imperio ministrabant, vel Moysi et omnium prophetarum atque apostolorum qui ædificant civitatem Dei, et adjutores vel ministri sunt Dominicæ voluntatis. (Greg.) Quid aliud cæmentarios quam sanctos doctores accepimus, qui loquendo spiritalia ad cœleste ædificium vivos lapides, id est, electorum animas componunt? Quidquid enim antiqui Patres, quidquid prophetæ, quidquid apostoli, quidquid apostolorum successores locuti sunt, quid aliud fuit quam compositio lapidum, in hac quæ quotidie construitur fabrica sanctorum. In funiculo autem cæmentarii hoc agi solet, ut cognosci æqualitas vel rectitudo surgentis parietis debeat : et si lapis intus est, foras dicitur, si exterius prominet, interius revocatur. Et certe hoe quotidie agit prædicatio doctorum ut unaquæque anima cui regiminis onera suscipere fortasse non expedit, etiamsi foras apparere appetat, interius revocetur: et 'rursum quæ latere vult, et sui tantummodo curam gerere, si sibi ac multis esse utilis potest, etiam cum latere desiderat, exterius producatur ut appareat : sicque fit ut sanctorum lapidum ordo teneatur, dum sæpe et volens ad honorem venire repellitur, et honorem fugiens in sacri ordinis arce sublevatur. Sed quia sicut per interpretem nostrum didicimus, Hebræorum historia non habet

Hoc quod apud nos certius habetur exponere debemus. Scimus autem quod funiculus lineus subtilior est quam si funiculi fiant aliunde. Et quid in funiculolineo, nisi subtiliorem prædicationem, id est, spiritalem debemus accipere? Censura etenim legis funiculus fuit, sed lineus non fuit : quia rudem populum non subtili prædicatione coercuit, in quo per pænitentiam non peccata cogitationis, sed operis resecavit : at postquam per semetipsum Dominus etiam cogitationes hominum prædicando religavit, et perfectum esse peccatum etiam in corde innotuit, funiculum lineum in manu tenuit. Ait enim: « Audistis quia dictum est antiquis, non mœchaberis. Ego autem dico vobis: Qui viderit mulierem ad concupiquod aspectus mediatoris Dei et hominum speciei B scendum eam, jam mœchatus est eam in corde suo. Funiculus ergo lineus est prædicatio subtilis, quæ mentem audientis ligat, ne se vel in misera cogitatione dissolvat. Quodque sequitur:

e Et calamus mensuræ in manu ejus. > (Hieron.) designat gratiam prophetalem, de qua scriptum est in quadragesimo quarto psalmo: « Lingua mea calamus scribæ velociter scribentis. > (Greg.) De sancta Ecclesia per prophetam alium Dominus pollicetur,. dicens: Orietur in ea viror calami et junci (Isa. xxxv), , quod in alio loco exposuisse me memini, ut per calamum scriptores, per juncum vero debeant auditores intelligi. Sed quia ad humorem aquæ, et juncus et calamus nasci solent, et ex una cademqueaqua utraque proficiunt, et calamus quidem ad scribendum assumitur, cum junco vero scribi non petest. Quid in junco et calamo acciperemus, nisi quod una est doctrina veritatis quæ multos auditores irrigat? sed irrigati, alii ad hoc usque in verbo Dei proficiunt, ut etiam scriptores fiant videlicet tanquam calami, alii vero verbum vitæ audiunt, bonæ spei et rectorum operum veritatem tenent, sed tamen ad scribendum nullatenus possunt. Hi quid in aqua Dei nisi quidam ut ita dicam junci sunt? Qui quidem viri discendo proficiunt, sed litteras exprimere nequaquam valent. Redemptor igitur poster quia verba quæ dixit etiam per doctorum studium: scribi largitus est in manu calamum tenuit : ani. calamus mensuræ dicitur quia ipsa doctorum studia. sub quadam occulti judicii dispensatione retinentur, ut et aliis legentibus prosint, et aliis legentibus prodesse non possint. Unde sancti apostoli cum magistrum verltatem sibi apertius loquentem requirerent, cur turbis in parabolis loqueretur, audierunt : Quia e vobis datum est nosse mysterium regni coelorum, illis autem non (Luo. viii). > Vel certe calamus mensuræ est, quia in ipso sacro ejus eloquio quid nobis conscriptum est, occultas esse dispensationes cognoscimus. Nam per incomprehensibile ejus judicium, et alter intra mensuram electorum mittitur, et alter foras relinquitur, ut nullo modo ad electorum numerum pertinere mercatur. Habet ergofuniculum, habet in manu calamum mensuræ: Qui enim funiculo locum metitur, alibi funiculum trahit,

affundo retrahit, et hue ducit, quem aliunde subdu- A rent, sed rursum passionem illins perpendentes decit. Sic nimirum sic redemptor noster in collectione hominum facit, dum alios a suis iniquitatibus educit, alios in sua iniquitate derelinquit. In his enim quos colligere dignatus est, occultæ mensuræ funiculum traxit, et ab his quos relinquendos esse judicavit, quid aliud nisi funiculum retraxit? Ut et boni intra mensuram cœlestis fabricæ teneantur, et mali extra fabricam, in quibus bona quæ æstimentur non sunt, quasi sine mensura remaneant. Hunc funiculum et mensuræ calamum in manu sua redemptor noster tenuit, cum Paulum apostolum per apparentem virum Macedonem admonere dignatus est (Act. avi), ita ut idem Macedo vir diceret, «Transiens adjuva nos. > Et tamen volentes apostolos ad prædi-Quid est quod sancti Apostoli, et ibi vocantur ire, ubi fortasse pergere non cogitabant, et illuc ubi desiderabant pergere prohibentur? nisi quia occulti judicii funiculus, et mensuræ calamus tenetur in manu, ut et alii verba vitæ audiant, et alii nullatenus audire mereantur. Potest etiam calamus mensuræ Scriptura sacra pro eo intelligi quod quisquis hanc legit, in ea semetipsum metitur, vel quantum in spiritale proficit virtute, vel quantum a bonis quæ præcepta sunt longe disjunctus remansit, quantum jam assurgat ad bona facienda, quantum adhuc in pravis actibus prostratus jaceat. Sequi-

· Stabat autem in porta. > (Hieron.) Stabat in porta, quia per ipsum ad patrem ingredimur, et sine ipso civitatem Dei intrare non possumus; ut dignos suscipiat, indignos abjiciat. In porta quoque judicium est; unde et Propheta dicit: « Oderunt arguentes in porta (Psal. LxvIII); et in alio loco: Non confundentur cum loquentur inimicis suis in porta. Hic vir locutus est ad prophetam, in cujus manu erat funiculus, et cujus erat species quasi æris, et qui calamum tenebat manu locutus ad Ezechielem verus architectus quem imitabatur et Paulus apostolus dicens : ( Quasi sapiens architectus fundamentum posui (I Cor. 111), sapientem autem vocat architectum, ad distinctionem illius qui stultus est. Et in Zacharia (Zach. x1) pastor insipiens appellatur. (Greg.) Quisquis in porta stat, ex quadam n parte intus est, ex quadam foris quia aliud eius foris aspicitur, aliud vero intus absconditur. Redemptor itaque noster incarnatus pro nobis misericorditer ante humanos oculos quasi in porta stetit. qui et per humanitatem visibilis apparuit, et sese invisibilem in divinitate servavit. Hinc enim Judæi qui hunc ex Prophetarum promissione sustinuerant. perfidiæ suæ confusione turbati sunt per eum, quem ad ereptionem suam venire crediderant mortalem videbant. Qui igitur in porta stat, sicut superius dictum est, ex quadam parte foris, ex quadam vero parte intus videtur. Unde nec ipsa Judæorum per-Adia sive divinæ virtutis est ostensione derelicta. Nam miracula ejus videntes trahebantur, ut crede-

dignabantur Deum credere, quem mortalem videbant : unde factum est ut de ejus cognitione dubitarent. Videbant enim esurientem, sitientem, comedentem, bibentem, lassescentem, dormientem, et purum hunc hominem esse æstimabant. Videbant mortuos suscitantem, leprosos mundantem, caecos illuminantem, dæmonia ejicientem, et esse hunc ultra homines sentiebant : sed ipsa ejus miracula in eorum corde cogitata humanitas perturbabat, unde sancta Ecclesia sub sponsæ voce hunc aperte jam videre desiderans ait : « En ipse stat post parietem nostrum (Cant. 11). » Qui enim humanis oculis hoc quod de mortali natura assumpsit ostendit, et in seipso invisibilis permansit, in aperto se videre quecandum ire in Asiam, non permisit spiritus Jesu. B renti quasi post parietem stetit : quia videndum se manisestata majestate non præbuit, quasi enim post parietem stetit, qui humanitatis naturam quam assumpsit ostendit, et divinitatis naturam humanis oculis occultavit. Sed quia vir iste in porta stare dicitur, quærendum nobis est utrum facie interius, et tergo exterius stetit. Stat ergo interius, et facie exterius stetit. Qua in re si ea quæ sunt præmissa et subjuncta conspicionus citius qualiter steterit invenimus. Prius enim dicitur, c Erat quasi ædificium civitatis vergentis ad austrum, et introduxit me illuc, » et paulo post de codem viro subditur, « Stabat autem in porta, > statimque subjungitur : « Et locutus est ad me idem vir. > (Greg.) Qui enim introducto prophetæ in ædificium, stans in porta locutes est, profecto constat quia facie interius et tergo exterius stetit. Sed introductus Propheta cum vir stans in porta locutus est, procul dubio faciem ad portam tenebat, unde verba loquentis audiebat. Quid est ergo quod vir interius aspicit, Propheta foris? Quid est quod ejus viri facies ad ædificium, prophete vero oculi sunt ad portam; nisi quod unigenițus Patris ideireo incarnatus est, ut nos ad spiritale ædificium, id est, ad sanctæ Ecclesiæ fidem introduceret? Cujus oculis ædificium suum semper aspiciunt, qui quantum quisque in virtutibus proficiat, indesinenter attendunt. Propheta vero a porta ad portam respicit, quia qui verba Dei audit, semper oculos cordis ponere ad exitum debet, et sine cessatione meditari, quando a præsenti vita exeat, atque ad æterna gaudia pertingat. Propter boc quippe incarnatus est Deus, ut nos introduceret ad sidem, et educeret ad speciem visionis suæ. Unde in sancto quoque Evangelio loquitur, dicens ; « Per me si quis introierit, salvabitur : et ingredietur, et egredietur, et pascua inveniet (Joan. x). > Ingredietur videlicet ad fidem, egredictur ad speciem, pascua vero inveniet in æterna satietate. Hinc etiam Psalmista ait : Dominus custodiat introitum tuum & exitum tuum (Psal. cxx).. Custodit enim Dominus uniuscujusque animæ introitum quo intrat ad fidem. exitum quoque quo exiit ad speciem, ut neque intrans ecclesiam erroribus supplantaretur, neque adhue temporalia ad æternam exiens ab antiquo

hoste rapiatur. Vir itaque qui apparuit in porta ste- A quæ ego ostendam tibi, intentum facit auditorem. tit, atque ita locutus est : quia mediator Dei et hominum Christus Jesus in ipso quoque passionis suæ tempore, præcepta vitæ discipulis dedit : ut hi qui in eum credunt, ad portam semper aspiciant, et passionem ejus sollicita consideratione pensantes, a suo quoque exitu cordis oculos non avertant. Nos quoque cum jam claustra carnis despicere mortalitatis nostræ angustias per mortalitatis desiderium transire, in supernæ lucis libertatem tendere, ad coelestis patriæ gaudia anhelare coeperimus, ad portam oculos tenemus: quia dum a sacramentis temporalibus transire ad æterna cupimus, quasi jam præsenti vitæ terga dedimus, et cordis faciem in desiderio exitus nostri habemus.

Fili hominis, vide oculis tuis et auribus tuis B a audi. Ad testimonium spiritalium rerum deducto, quid est quod dicitur vide oculis, et additur tuis? et cum subditur: audí auribus, adjungitur tuis? Sed sciendum quod oculi atque aures corporis adsunt etiam carnalibus, eisque sunt in usu rerum quæ corporaliter videntur. Oculi vero atque aures cordis solummodo spiritalium sunt, qui invisibilia per intellectum vident; et laudem Dei sine sono audiunt. Has omnipotens Dominus aures quærebat cum diceret : ( Qui habet aures audiendi audiat ( Luc. viii)... Cur propheta quotiens ad videnda spiritalia ducitur, chilius hominis appellatur, nisi quia in hac appellatione memorata semper quod est ex infirmitate, ne extollatur de contemplationis magnitudine? Et notandum quia diversa sunt ut dicatur ocu- C lis tuis vide, auribus tuis audi, et tamen filius hominis vocetur. Sed per hæc verba quid ei aliud aperte dicitur nisi spiritalia spiritaliter aspicere?Et tamen carnalis infirmitatis tuæ memorare. Hinc est etiam quod plerumque, qui plus in contemplatione rapitur, contingit ut amplius in tentatione fatigetur. Sicut quibusdam sæpe contingere bene proficientibus solet, quorum mentem dum aut compunctio afficit, aut contemplatio super semetipsum rapit, statim ctiam tentatio sequitur, ne de his ad quæ rapta est extollatur. Nam compunctione vel contemplatione ad Deum erigitur, sed tentationis sux pondere reverberatus ad semetipsum; quatenus tentatio aggravet, ne contemplatio inflet, et item . contemplatio elevet, ne tentatio demergat. Vide. inquit, oculis tuis et auribus tuis audi. > (Hieron.) Non oculis carnis, sed spiritus: nec auribus corporis, sed animæ. (Levate, Inquit, oculos vestros, et videte quia messes jam albæ sunt ad metendum (Joan. 1v). > Et : ( Oui habet aures audiendi audiat (Luc. vin). > Videtur autem ædificatio civitatis, et auditur ordo cæremoniarum, et sacerdotum terræque descriptio. Nec sufficit præcepisse ut cerneret oculis, et audiret auribus : sed adjecit, « et pone cor tuum in omnia; ) sive, est pone in corde tuo omnia quæ ego ostendam tibi. > Nihil enim prodest vidisse et audisse, nisi ea quæ videris et audieris in memoriæ reposueris thesauro. Quando autem dicit: (Omnia

Facit et cordis oculis præparatum, ut memoriter teneat quæ sibi ostendenda sunt, quia ut omnia ostendantur tibi, adductus es huc. Quo dicto ostendit specialiter nihil theoria et scientia dulcius quam propheta desiderat, dicens: « Unam petli a Domino, hanc requiram, ut inhabitem in domo Domini per omnes dies vitæ meæ: ut videam voluptatem Domini, ut visitem templum ejus (Psal. xxv1). > Unde jungit et loquitur : « Domine, dilexi decorem domus tuæ. et locum habitationis gloriæ tuæ (Psal. xxv). > Annuntia, inquit, omnia, quæ tu vides, domui Israel, ut qui per se videre non possunt, per te discant quæ tibi a Domino demonstrantur. Domui autem Israel, his qui mente conspiciunt Deum, de quibus erat et Nathanael, qui Christum studiosissime requirebat, et meruit audire : « Ecce verus Israelita in quo dolus non est (Joan. 1). > Videt quippe ut annuntiet qui in eo quod ipse profecerit, etiam prædicando de profecto proximi curam gerit : Unde et alibi scriptum est, (Qui audit, dicat: Veni.) Cui enim jam vox vocantis Dei efficitur in corde, necesse est, ut proximo prædicationis officium erumpat in voce, et idcirco alium vocet, qui jam ipse vocatus

« Et ecce murus forinsecus in circuitu domus undique. > (Greg.) Plerumque in sacro eloquio ex protectionis suæ munimine murus dici ipse incarnatus Dominus solet, sicut de sancta Ecclesia per Prophetam dicitur. Ponetur in ea murus et antemurale. Ipse enim nobis murus est, qui nos undique custodiendo circumdat. Antemurale autem muri nostri prophetæ omnes fuerunt, quia priusquam Dominus appareret in carne, ad construendam fidem prophetando missi sunt. Et notandum quod iste murus spiritalis ædificii esse forinsecus dicitur. Murus quippe qui ad munitionem ædiscii construitur, non interius, sed exterius poni solet. Quid ergo necessarium fuit ut diceretur forinsecus; dum nunquam poni murus intrinsecus soleat; qui necesse est ut exterius positus ea quæ intus sunt defendat. Sed in hoc verbo quid aperte nisi Dominica incarnatio demonstratur? Murus enim nobis intus est Deus: murus vero foris est, Deus homo. Unde ei per quemdam prophetam dicitur: « Existi in salutem populi tui, ut salvos facias christos tuos (Habac. 111). . Iste etenim murus incarnatus videlicet Dominus murus nobis non esset, etsi forinsecus non fuisset, quia intus nos non protegeret; si exterius non appareret. Sed neque hoc negligenter prætereundum est, quod idem murus positus dicitur, in circuitu domus undique. Domus quippe Dei non solum sancti angeli, de quibus Psalmista ait : « Domine, dilexi decorem domus tuæ (Psal. xxv), et locum tabernaculi gloriæ tuæ, sed etiam nos sumus, quorum mentes inhabitare dignatur. Et murus undique in circultu domus est, quia unigenitus Patris qui sursum est, firmitas angelorum, ipse deorsum factus est redemptio hominum · Illis fortitudo ne cadant, nobis ad ·

mum Dei hec loco sola redemptorum hominum multitudo signatur, undique nobis Dominus et per circuitum murus est : qui ut nos perfecte custodiret, omnia quæ docuit ostendit. Sicut scriptum est: « Quæ coepit Jesus facere et docere (Act. 1). > Quia enim vocare nos ad cœlestem patriam venit, nimirum nos despicere bona transitoria docuit, et mala temporalia non timere. Unde et opprobria despexit, injurias pertulit, mortem non timuit, crucis patibulum non refugit. Et cum hunc voluissent rapere, et regem constituere, statim fugit; quid nobis aliud his exemplis innuens, nisi ut debeamus bujus mundi et adversa non metuere, et prospera -vitare? Quia plus plerumque ejus bona occupant animum, quam mala perturbant. Ante passionem vero suam contumelias B audivit, nec tamen contumelias reddidit, traditorem suum diu tacitus pertulit, et ficte salutanti dare osculum non recusavit. Suscepit mortem, ne mori timeremus. Ostendit resurrectionem, ut nos resurgere posse crederemus. Post passionem quoque suam de his qui se crucifixerant ad fidei gratiam vocavit, donum pro iniquitate reddidit. Qui ergo nos exemplo suo de omnibus instruxit, murus nobis per circuitum et undique factus est. Sequitur:

· Et in manu viri calamus mensuræ sex cubitorum et palmo. > (Hieron.) Calamus autem mensuræ qui habebat sex cubita et palmum, illud significat notam esse Deo conversationem nostram, quæ in sex diebus, in quibus mundus factus est continetur, et notam esse et [ei] rationem operum singu- C lorum, ut aliud ad opera pertineat, aliud ad mentem. Unde et latitudo æqua est altitudini, quorum latitudo ad opera ut diximus, altitudo refertur ad animum, qui ad alta festinat. Illud autem semel monuisse sufficiat, nosse me cubitum et cubita neutrali appellari genere. Sed pro simplicitate et facilitate intelligentiæ vulgique consuetudine ponere et genere masculino: non enim curæ nobis est vitare sermonum vitia, sed Scripturæ sanctæ obscuritatem quibuscunque verbis edisserere. (Greg.) Quia per calamum Scriptura sacra signatur, præterita lectione jam diximus, quia calamus mensuræ esse dicitur, quia in ipsam omnem vitre nostræ actionem metimur: ut scilicet videamus vel quantum proficimus, vel quantum longe a profectu distamus. Nam sæpe aliquid agentes jam cujusdam meriti esse nos credimus : sed cum ad verba Dei recurrentes, præcepta sublimia audimus, ibi cognoscimus quantum a profectione minus habeamus. Calamus ergo mensuræ est qui per manus scribentium vita mensuratur auditorum. Qui calamus in manu viri esse dicitur, sive quia sacrum eloquium in potestate est mediatoris Dei et hominum hominis Christi Jesu. Seu certe quia hoc quod scribi voluit operando complevit. Idem vero calamus sex cubitorum esse describitur. Duze etenim vitæ sunt, in quibus nos omnipoteus Deus per sacrum eloquium erudit : activa videlicet et contemplativa. Et per sex cubitos quid

jutorium ut surgamus post casum. Si vero per do- A aliud quam activa exprimitur? quia sexto die perfecit Deus omnia opera sua. Palmus vero qui super sex cubitos esse dicitur, jam de septimo est, sed 12men cubitus non est. Activa ergo vita signatur per sex cubitos, et contemplativa per palmum, quia illam opere persicimus. De ista vero etiam cum cor tendimus, vix parum aliquid attingere valemus. Activa enim vita est, panem esurienti tribuere, verbo sapientiæ nescientem docere, errantem corrigere, ad humilitatis viam superbientem proximum revocare, infirmitatis curam gerere, quæ singulis quibusque expedient dispensare, et commissi nobis qualiter subsistere valeant, providere. Contemplativa vero vita est, charitatem quidem Dei et proximi tota mente retinere, sed ab exteriore actione quiescere, soli desiderio conditoris inhærere, ut nihil jam agere libeat, sed calcatis curis omnibus ad videndam faciem sui creatoris animus inardescat, ita ut jam noverit carnis corruptibilis pondus cum mœrore portare, totisque desideriis appetere, illis hymnidicis angelorum choris interesse, admisceri cœlestibus civibus, de æterna in conspectu Dei incorruptione gaudere. In palmo itaque manus et digiti tenduntur, sed parum quidem quid de mensura cubiti per palmum contingitur, quia quantolibet amore animus ardeat, quantalibet virtute se in Deum et cogitatione tetenderit, non jam quod amat perfecte videt, sed adhuc inchoat videre quod amet: quia sicut fortissimus prædicator dicit: « Videmus nunc per speculum in ænigmate, tunc autem facie ad faciein (I Cor. xiii). > Et : « Nunc cognosco ex parte, tunc autem cognoscam sicut et cognitus sum (Ibid.). >

c Et mensus latitudinem ædificii calamo uno, al-« titudinem quoque calamo uno. » (Greg.) Omnipotens Deus qui nec in magnis tenditur, nec in misimis angustatur : sic de tota simul Ecclesia loquitur, ac si de una anima loquatur. Et sæpe quod ab eo de una anima dicitur, nil obstat si de tota simul Ecclesia intelligatur. Latitudo itaque ædificii ad charitatem pertinet, de qua Psalmista dicit: « Latum mandatum tuum nimis (Psal. cxvIII). > Nil enim latius quam omnes in sinu amoris recipere, et milas odii angustias sustinere. Sic quippe lata est charitas, ut in amplitudine dilectionis suæ capere etiam inimicos possit. Unde et præcipitur : « Diligite inimicos vestros, et benefacite his qui vos odcrent (Matth. v). . Considerandum quoque nobis est, quia latitudo in æqualitatem, altitudo vero in ==blimitatem tenditur. Latitudo ergo pertinet ad charitatem proximi, altitudo ad intelligentiam contenplatoris. Sed latitudo et altitudo ædificii uno calamo mensuratur, quia videlicet unaquæque anima quantum lata fuerit in amore proximi, tantum et alta erit in cognitione Dei. Dum enim se per amorem juxta dilatat, per cognitionem superius exaltat, et tantum super semetipsam excelsa fit, quantum juxta se in proximi amorem tendit. Quia ædificiam quod inhabitat Deus, ex angelica simul et humana

sursum est, et humana adhuc deorsum. Potest per latitudinem atque altitudinem ædificii utraque hæc creatoris signari, quia ista adhuc in imis deget, illa vero in sublimibus permanet : sed uno calamo mensuratur utraque, quia humilitas hominum quandoque ad æqualitatem perducitur angelorum, unde scriptum est: Neque nubent, neque nubentur, sed erunt sicut angeli in cœlo. Et unde per Joannem dicitur: « Mensura hominis, quæ est angeli (Apoc. xx1). > Quia usque ad illam altitudinem gloriæ homo perducitur, in qua solidatos se angeli lætantur. Latitudo ergo ædificii tanta est, quanta et altitudo: unia electi quique qui modo in imis laborant, quandoque illis beatissimis spiritibus non erunt inæquales.

· Et venit ad portam quæ respiciebat viam orientalem, et ascendit per gradus ejus, et mensus limen portæ calamo uno latitudinem, id est, limen unum calamo uno in latitudine. > (Hieron.) Ingreditar igitur vir, cui Oriens nomen est, per portam orientalem, ut illuminet cos quos in prima vestibuli fronte repercrit, sive in ipso introitu portæ, non per unum, sed per plures gradus, quorum siletur numerus, ut ascensionis appareat difficultas, et quotcunque gradus tibi proposueris, scias minus esse ab eo quod dubium derelinquitur. Istam arbitror portam, de qua et in Psalmis canitur : « Hæc porta Domini; justi intrabunt per eam (Psal. cavii). (Greg.) Quis vero alius portæ hujus appellatione signatur, nisi ipse Dominus ac Redemptor noster, qui nobis janua factus est regni cœlestis, sicut ipse ait : « Nemo venit ad Patrem nisi per me (Joan. MIV). > Sed cum eumdem virum lineis indutum figuram Domini tenere dixerimus, quærendum nobis est, qua ratione conveniat ut idem Dominus per virum designare valeat et portam. Dum vir veniat ad portam numquidnam ipse venit ad semetipsum? an ita est, quia et in Evangelio ipse testatur, dicens: Qui non intrat per ostium in ovile ovium, sed ascendit aliunde, ille fur est et latro : qui autem intrat per ostium, pastor est ovium (Joan. x). Et paulo post dicitur : « Ego sum ostium. » Atque iterum subjungit : « Ego sum pastor bonus. » Si ergo pastor intrat per ostium, et ipse est ostium, ipse pastor, ipse procul dubio intrat per semetipsum. Ecce dum Ezechiel sensum enodare cupimus, de Evangelio etiam quæstionem legamus. Quærendum itaque nobis est qualiter et ipse intret et per semetipsum intret. Dominus etenim ac Redemptor noster cum sancta Ecclesia, quam redemit secundum carnem, una substantia, Paulo attestante, qui ait : Adimpleo ca quæ desunt passionum Christi in carne mea, pro corpore est, quod est Ecclesia (Coloss. 1). Illius capitis corpus Ecclesia est, et hujus corporis caput Christus. De quo suo capite exaltavit corpus, id est sancta Ecclesia, cum per Psalmistam dicit: « Nunc autem exaltavit caput meum super inimicos nicos. , Quia enim quandoque ipsa

natura perficitur per hoc quod angelica creatura A etiam exaltanda est, jam nunc caput suum super inimicos suos exaltatum gaudet in cœlis. Cum ergo electi quique ad vitam perveniunt, quia membra ejus per eum intrant ad eum, ipse per se intrat ad se : ipse enim in suis membris est, qui intrat : ipse caput ad quod intrantia membra perveniunt. Quod et Ezechiel propheta multipliciter insinuat, qui virum venisse dicit ad portam, quæ eadem porta sit, ostendit dicens : « Quæ respiciebat ad viam orientalem. > Et ipse enim nobis est via qui dixit : « Ego sum via et veritas (Joan. xIV). > Ipse etiam orientalis via de quo scriptum est : « Ecce vir, Oriens nomen ejus (Zach. vi). > Porta ergo viam orientalem respicit, quia illum signat, qui nobis iter ad ortum luminis fecit. Potest etiam portæ nomine unusquisque prædicator intelligi quia quisquis nobis januam regni cœlestis ore suo aperit, porta est. Unde et duodecim portæ, vel in Joannis Apocalypsi (Apoc. xxi), vel in extrema hujus prophetæ visione describuntur. Potest etiam portre nomine Scripturæ sacræ scientia non inconvenienter intelligi, quæ dum nobis intellectum aperit, cœlestis regni januam pandit. Possumus portæ nomine et fidem accipere, quam primam contingimus, ut ad virtutum ædificia intremus. c Ascendit, inquit, per gradus ejas. > Quid enim per gradus sunt hujus portæ, nisi merita virtutum? Nisi enim in cognitione mediatoris Doi et hominis Christi Jesu, seu in scientia divini eloquii, seu in ipsa side quam de illo accepimus, quibusdam gradibus ad altiora incrementa pervenimus. Nemo enim repente fit summus, sed in bona conversatione a minimis quisque inchoat, ut ad magna perveniat. Hos nimirum gradus Dominus sub messis nomine describit, dicens (Marc. IV): « Sic est regnum Dei ; quemadinodum si jactet homo semen ia terra, et dormiat, et exsurgat nocte ac die, et someu germinet et crescat, dum nescit ille. Ultro enim terra fructificat, primum herbam, deinde spicam, deinde plenum frumentum in spica. Et cum se produxerit fructus, statim mittit falcem, quoniam adest tempus messis. > Semen homo jactat in terra, cum cordi suo bonam intentionem inserit. Et postquam semen jactaverit, dormit, quia jam in spe boui operis quiescit. Nocte vero exsurgit ac die qui inter adversa et prospera proficit. Et semen germinat et crescit dum ille nescit, quia et cum adhuc metiri incrementa sua non valet, semel concepta virtus ad profectum ducitur. Et ultra terra fructificat. quia praeveniente se gratia mens hominis spontanea ad fructum boni operis surgit. Sed hæc eadem terra primum herbam, deinde spicam, deinde plenum frumentum producit in spicam. Herbam quippe producere est inchoationis bonæ adhuc teneritudi nem hattere. Ad spicam vero herba pervenit, cum virtus animo concepta ad profectum boni operis pertrahit. Plenum vero frumentum in spica fructificat, quando jam in tantam virtus proficit, ut esse robusti et perfecti operis possit. Id cum se produxerit fructus, statim mittit falcem, quoniam adest

tempus messis : Omnipotens enim Deus producto A tiunt. Ea vero quæ extrinsecus sunt, hoc est inter fructu falcem mittit, et messem suam desecat: quia cum unumquemque ad opera perfecta perduxerit, ejus temporalem vitam per emissam sententiam incidit, ut granum suum ad cœlestia borrea perducat. Vir ergo vestitus lineis venit ad portam, quia Dominus ac Redemptor noster membris suis intrantibus perducitur ad se, et ascendit per gradus ejus, quia nobis proficientibus co nobis amplius exaltatur, quo altus et incomprehensibilis esse cognoscitur. In virtutum quippe nostrarum gradibus ipse ascendere dicitur, quia tanto ipse sublimior nobis ostenditur, quanto noster animus a rebus infimis separatur. Et mensus est, inquit, limen portæ calamo uno in latitudinem, id est, limen unum calamo uno in latitudine. (Hieron.) Mensusque est li- B men portæ, ut scire valcamus omnia patere notitiæ Dei. Quod limen in latitudine unius dicitur calami, et de altitudine siletur ac longitudine : via enim est et introitus per eam, ad interiora pergendum est. (Greg.) Cur postquam dictum est limen portæ statim subjungitur limen unum, nisi quia aperte innuit, quod adhuc inferius limen aliud dicatur : porta autem a limine surgit, ut porta sit. Si igitur porta Dominus, quis hujus portæ limen est, nisi illi antiqui patres, ex quorum progenie Dominus incarnari dignatus est, sicut per Paulum dicitur : « Quorum patres ex quibus Christus secundum carnem, qui est super onnia Deus benedictus in sæcula (Rom. ix). » Notandum vero est in hac Pauli sententia quod dii et cæteri homines sunt vocati, sicut Moysi C dicitur: ( Ponam te in deum Pharaoni (Exod. v11). ) Et per Psalmistam dicit Dominus : « Ego dixi : Dii estis. > Et rursum ; c Deus stetit in synagoga eorum (Psal. Lxxxi). > Sed aliud est nuncupative, aliud naturaliter dici Deum. Etsi Moyses in deum Pharaoni est positus, sed deus intra omnia, non deus super omnia dicitur. Qui vero est in utero virginis incarnatus, Deus super omnia vocatur. Itaque limen portæ sunt patres, de quibus ille natus est, qui nobis aditum regni cœlestis aperuit. Limen autem portæ uno calamo mensuratur, qua ipsi antiqui patres qui potuerunt Redemptorem nostrum et prophetando, et bene uniendo prædicare, tanquam sex cubita in perfectione operis et palmum D in inchoatione contemplationis habuerunt. Qui enim eorum vitam in unitate fidei, et perfecta operatio et inchoata contemplatio sublimem reddidit, et in uno calamo mensura liminis fuit. Sequitur:

« Et thalamum uno calamo in longum, et uno cac lamo in latum. > (Hieron.) Licet in hoc loco Septuaginta superflue longitudinem, velut in plerisque codicibus continetur, latitudinem dixerint, cubicula autem dixerint thalamum, et napastodic, qui tam in longum quam in altum singulos habeant calamos, sed inter thalamum et thalamum quinque sint cubita, ut interiora cubiculorum plenam habeant mensuram calami, id est, sex cubitorum et palmi unius, dum opera pariter ratioque consenthalamum et thalamum quinque cubita, necdum enim Christi secreta penetrarunt, nec possunt dicere : c Introduxit me rex in cubiculum suum (Cant. 1). > Et alibi : c Omnis gloria filiæ regis intrinsecus (Psal. xLIV); > sed discipulis cum Christo domi commorantibus mysteria ejus audire non possunt, et foras ad se cupiunt Dei exire sermouem: et propterea quinque cubitorum mensura in eis ponitur, ut ad sensus quinque omnia referre doceantur. (Greg.) Consideremus quid agi in thalamo soleat, atque exinde hoc quod in sancta Ecclesia agitur, colligamus: in thalamo quippe sponsus et sponsa fœderantur sibique in amore junguntur: quid ergo sunt in sancta Ecclesia thalami, nisi corum corda in quibus anima per amorem sponse invisibili jungitur, ut ejus desiderio ardeat, nulla jam quæ in mundo sunt concupiscat, præsentis vitæ longitudinem, pænam deputet, exire festinet, et amoris amplexu in cœlestis sponsi visione requiescere? Mens itaque quæ jam talis est, nullam præsentis vitæ consolationem recipit, sed ad illum quem diligit medullitus suspirat, fervet, anbelat, anxiatur, vilis ei fit ipsa salus sui corporis, quia transfixa est vulnere amoris. Unde et in Canticis canticorum dicit : « Vulnerata charitate ego sum (Cant. 11). Mala salus est cordis quæ dolorem hujus vulneris nescit. Cum vero anhelare jam in cosleste desiderium, et sentire vulnus amoris cœperit, fit anima salubrior ex vulnere , quæ prius ægrotabat ex salute: menti autem sponsum suum fortiter amanti, de mora vitæ præsentis una solet esse consolatio; si per hoc quod ipsa ab ejus visione differtur, aliorum animæ ejus verbo proficiant, et ad cælestem sponsum amoris facibus inardescant. Pensemus rogo qualis thalamus Pauli mens fuerat, qui dicebat : « Quia mihi vivere Christus est, et mori lucrum (Philip. 1). > Omnipotenti Deo in quanto se amore conjunxerat, qui sibi vitam Christum tantummodo, et mori lucrum esse deputabat. Hincest quod iterum dicit : « Desiderium habens dissolvi, et cum Christo esse multo magis melius. , Sed ecce qui dissolvi desideras, quo amore languess videnus, qui interim differri te conspicis, fulciri quare floribus non requiris? Quærit plane; man sequitur: « Permanere autem in carne necessarium. propter vos, , et proficientibus discipulis dicit: Quæ est enim nostra spes, aut gaudium, aut corona gloriæ, nonne vos ante Dominum nostrum Jesum? > Hinc est quod idem thalamus uno calame in longum, et uno calamo in latum dicitur mensus. Longitudo quippe ad longanimitatem exspectationit pertinet, et latitudo ad amplitudinem charitatis. Tantum ergo unusquisque thalamus habet in longitudine, quantum et in latitudine babere potuerit: quia mens cœlesti desiderio succensa quanto amore habuerit ad colligendum proximum, tantam et baganimitatem exhibet ad exspectandum Deum, et patienter portat moras longitudinis, qui se in profeetiam insa longitudo longanimitatem patientize, quæ exhibetur proximo, designare. Et quia latitudo charitatem signat, quæ sinum mentis aperit, et amicos simul atque inimicos in amorem recipit, tanta est longitudo thalami, quanta latitudo: quia quantum lata mens fuerit per amorem, tantum erit et patiens per longanimitatem : nam tantum quisque portat proximum, quantum amat. Sequitur:

Et inter thalamos quinque cubitos. > (Greg.) Unum supra thalamum dixerat, et postmodum esse quinque cubitos inter thalamos narrat, ea videlicet ratione qua multi thalami unum faciunt : sicut multæ ecclesiæ una ecclesia vocantur. Unde et in Joannis Apocalypsi (Apoc. 1) septem Ecclesiis scribitur, per quas una catholica designatur. Hi ita- B que qui in sancta ecclesia, sicut diximus, ferventi amore Deum videre sitiunt, eique jam per desiderium conjunguntur, thalami vocantur. Sed tamen sunt in ea quidam qui penetrare subtilia non valentes, et quinque adhuc corporis sensibus depressi, tanto minus amant eum qui fecit omnia, quanto amplius in his quæ facta sunt illigantur: et jam quidem exercere in timore Domini et amore proximi tendere student, bona opera corporaliter agere, eleemosynis peccata redimere, sed quia in amore intimo ardere ad cœleste desiderium nesciunt, quasi adhuc devincti corporis sensibus tenentur. Isti itaque thalamus non sunt, sed tamen inter thalamos continentur, qui per corum ducatum, qui visionem Dei perfecte diligunt, et ipsi ad profectum C mentis ducuntur. Inter thalamos ergo quinque sunt cubiti : quia hi qui ab exterioribus quinque sensibus adhuc ad intellectum mysticum non assurgunt, dum inter eos sunt qui spiritu amoris fervent, velut manentes inter thalamos in sidei construtione proficiunt, et a mensura cœlestis ædificii disjuncti non sunt : nam et paulisper se ab appetitu corporalium sensuum abstrahunt, et dilatato mentis spatio imitantur charitatem quam conspiciunt, hinc inde ad thalamos extenduntur. Quod ergo non per sex cubitos, sed per quinque descripti sunt, inea adhuc eorum imperfectio designatur : sed tamen per bonum desiderium in mensura spiritalis adificii esse memorantur : quia et voce sanctæ ecclesize per Psalmistam dicitur : Impersectum meum viderunt oculi tui, et in libro tuo omnes scribuntur (Psal. CXXXVIII); quia iterum Psalmista dicit: ( Benedixit omnes timentes se Dominas pusillis cum majoribus. Hi itaque et imperfecti sunt et pusilli : in quantum tamen cognoscere prævalent, et Deum et proximum diligunt, atque ideo hona quæ possunt, non negligunt operari. Quia etsi necdum ad spiritalia dona proficiunt, ut vel ad perfectam operationem, vel ad succensam contemplationem animum capere prævaleant, non recedunt: unde fit ut ipsi quoque, etsi minori loco, in sanctæ tamen ecclesiæ ædificatione sint positi, quia etsi ad doctrinam, si ad prophetiam, si ad

ctum provimi dilatat amplitudine charitatis. Potest A miraculorum gratiam, si ad contemptum mundi plenius exsequendum, fortasse minores sunt, tamen in timoris et amoris fundamento sunt in quo solidantur, quia etsi igne carlestis desiderii non ardent. in ipsis exterioribus quæ exercere sufficient, vapore charitatis animantur, et inter proximorum priecellentium ædificia continentur. Sequitur:

e Et limen portæ juxta vestibulum portæ intrinsecus calamo uno. > (Hieron.) Limen quoque alterius portæ, sive ut in Septuaginta continetur, sccundi vestibuli et tertii ejusdem unius calami mensuræ est. Post quod vestibulum ejus, hoc est limen portæ introitum octo ponuntur cubita, ut interiora vestibuli nequaquam septenarium numerum et sex cubita et palmum unum, sed octonarium numerum teneant qui ad resurrectionis et diei Dominicæ pertinent sacramentum. (Gregor.) Dum limen quod modo describitur juxta vestibulum portæ intrinsecus esse memoratur, aperte ostenditur, quia limen quod prius descriptum est, extrinsecus fuit. Sed si porta est Dominus, quod sit limen portæ intrinsecus et extrinsecus requiramus. Per limen etenim portam unusquisque ingreditur. Et quæ sint duo hæc limina, nisi patres testamenti veteris, et patres testamenti novi? Non solum quippe hi de quibus Dominus incarnari dignatus est, sed omnes testamenti veteris patres portæ hujus limen fuerunt, quia hi qui eum prædicare, et in co sperare meruerunt, cunctis ad eum venientibus aperuerunt aditum fidei, ut omnis qui crediderit Dominum quasi jam portam hujus liminis intraret. Sed cur ante limen exterius, et post limen interius dicitur? nisi quia prius testamenti veteris patres, postmodum novi testamenti doctores fuerunt. Recte autem limen exterius testamenti veteris patres designat: quia per eorum prædicationem opera perversa punita sunt. Prædicta vero novorum patrum uniuscujusque animus etiam ab illicitis cogitationibus coercetur, dum reatus esse perfectus, et in deliberatione cordis ostenditur. Illi quippe a flagitiis, a crudelitatibus, a rapinis auditorum animas prohibere curaverunt: isti vero dum non solum perversa opera, sed etiam illicita cogitationum resecant, quid nobis aliud nisi limen intrinsecus facti sunt? Unde et ipsa Veritas loguitur, dicens : « Audistis quia dictum est antiquis: Non occides: qui autem occiderit reus erit judicio. Ego autem dico vobis: Quia omnis qui irascitur fratri suo sine causa, rens erit judicio (Matth. v). > Recte quoque exterius limen illos patres designat, qui ab ipsa incarnatione Redemptoris nostri per intervalla temporum longius constituerant. Et quidem ab Abel sanguine passim jam cospit ecclesia, et una est ecclesia electorum præcedentium atque sequentium, sed tamen quia discipulis dicitur : « Multi reges et prophetæ voluerunt videre quæ videtis, et non viderunt. > Antiquis patribus quasi foris stetisse est Redemptoris nostri præsentia:n corporaliter non vidisse. Exterius igitur, sed tamen non divisi a sancța

ista iam fidei sacramenta tenuerunt. Istam sanctæ Ecclesiæ celsitudinem conspexerunt, quam nos non adhuc præstolando, sed jam habendo conspicimus: sicut enim nos in præterita passione Redemptoris nostri, ita illi per fidem in eadem ventura salvati sunt: illi ergo foris non extra mysterium, sed extra tempus. Sin vero portam scripturam sacram lioc loco accipimus, ipsa quoque duo limina habet: et exterius et interius, quia in littera dividitur et allegoria. Limen quippe Scripturæ sacræ exterius littera, limen vero ejus interius allegoria : quia enim per litteram ad allegoriam tendimus, quasi a limine quo:l est exterius venimus. Et sunt in ea permulta quie ita juxta litteram mentem ædificant, ut per hoc quod exterius agitur, audientis mens interius B trabatur. Ibi quippe invenimus prædicamenta operis, et exempla virtutis. Ibi jubetur quid agere etiam corporaliter debemus. Ibi hoc quod ad operandum præcipitur in sanctorum virorum ac fortium actione monstratur. Ut postquam nos apertiora præcepta atque exempla virtutum ad bonam operationem instruunt, tunc ad limen interius, id est ad intellectum mysticum intimæ contemplationis, tendamus si possumus pedem mentis. Notandum vero quod limen portæ uno calamo mensuratur. Calamus autem in sex cubitis et palmo tenditur. Quia videlicet in Scriptura sacra et doctrina perfectæ operationis, et initium supernæ contemplationis invenitur. Sin vero porta hoc loco unusquisque prædicator accipitur, limen exterius in porta est vita activa, li- C men vero interius vita contemplativa. Per illam quippe ambulatur in fide : per hanc vero festinatur ad speciem. Illa exterius ducit ut unusquisque bene vivere debeat : ista interius perducit, ut ex bona vita ad gaudia æterna pertingat.

Et mensus est vestibulum portæ octo cubitorum, et frontem ejus duobus cubitis. Vestibulum autem portæ erat intrinsecus. > (Greg.) Vir cujus erat species quasi species æris mensus est vestibulum portæ octo cubitorum, et frontem ejns duobus cubitis: ac ne hoc vestibulum extra portam esse crederemus, subditur : « Vestibulum autem portæ erat intrinsecus. > (Hieron.) Et in fronte, inquit, ejusdem vestibuli duo erant cubita, que vel ad utrumque pertinent instrumentum, vel ad litteram et spiritum, L vel ad mysterium forcipis, qua in Isaia (Isa. v1) de altari carbo comprehenditur, et defertur ad prophetæ labia purganda. Et ut sciamus quod sit hoc vestibulum quod octo et duobus cubitis terminatur, ponit manifestius: Vestibulum autem portæ erat intrinsecus per quod pervenimus ad templum Dei. (Greg.) Quid ergo per interius vestibulum, nisi æternæ vitæ latitudo signatur, quæ modo intra angustias vitæ præsentis jam per spem mente concipitur. De qua per Psalmistam dicitur: « Intrate portas ejus in confessione, atria ejus in hymnis confessionum (Psal. xcix). . Cum enim peccata nostra per lacrymas confitemur, angustæ viæ portam in-

Ecclesia suerunt : quia mente, opere, prædicatione, A gredimur : sed cum post hæc ad æternam vitam perducimur, portæ nostræ atria in confessionum landem intramus. Quia ibi jam angustia non erit cum nos lætitia ætern:e solemnitatis assumpserit. Propter confessionis nostræ angustiam Veritas dicit: e Intrate per angustam portam. > Et cum se Psalmista recipi in latitudine gaudii æterni præsumeret, dicebat: Statuisti in loco spatioso pedes meos (Psal. xxx). Ad atrium ergo per portam tenditur: quia in latitudine solemnitatis pertingitur ab angustia confessionis. Illa itaque gaudia quæ apud David atria, hæc apud Ezechielem vestibulum intrinsecus vocantur. Unde et hoc ipsum vestibulum octo cubitis dicitur mensuratum, ibi enim omnes recipiendi sunt, qui nunc et exercitio operis laborant. et ad æterna gaudia, per contemplationis gratiam suspirant. Nec immerito mensura vestibuli in octo cubitis ponitur, quia septem diebus universum tempus evolvitur. Æterna etenim dies quæ expleta septem dierum vicissitudine sequitur scilicet octava est. Unde etiam Psalmista resurrectionis diem considerans, quia de extremi judicii erat districtione locuturus, præmisit titulum, dicens: « In finem, psalmus David pro octava (Psel. xi). Ut enim quam octavam diceret demonstraret diem illam tremendi terroris in psalmi inchoatione secutus est, dicens: · Domine, ne in ira tua arguas me; neque in furore tuo corripias me. » Modo enim quisquis per flagella corripitur et correptionibus emendatur, in mansuetudine corripitur non in ira. In districto autem illo examine, omnis argutio atque correptio furor et ira est : quia venia post correptionem non est. Hujes octonarii numeri causa est, quod post sabbatum Dominus voluit a morte resurgere. Dies quippe Dominicus qui tertius est a morte Dominica, a conditione dierum numeratur octavus, quia septimum sequitur. Unde et ipsa vera Redemptoris sestri passio, et vera resurrectio figuravit aliquid de suo corpore in diebus passionis suz : Sexu enim feria passus est, sabbato quievit in sepulcro. Doninico autem die resurrexit a morte. Presens etenim vita nobis adhuc sexta est feria, quia in doloribus ducitur, et in angustiis cruciatur, sed sabbato, quasi in sepulcro quiescimus, quia requien animæ post corpus invenimus. Dominico vere die, videlicet a passione tertio; a conditione ut diximus octavo, jam corpore a morte resurginus, et in gloria animæ etiam cum carne gaudemus. Quod ergo mire Salvator noster fecit in se, hoc veraciter signavit in nobis : ut nos et dolor in senta. et requies in septima, et gioria excipiat in octava. Hinc per Salomonem dicitur : c Da partes septen, necnon et octo, quia ignoras quid mali feturan sit super terram (Eccl. x1). > Partem etenim simul septem et octo damus quando sie en que septem diebus evolvuntur, disponimus, ut per bec ad bona æterna veniamus: ut dum modo cante agitur, postmodum venientes tremendi judicii ira devitetur. Octo itaque cubitis vestibulum mensuratur issequitur, latitudo nobis æternitatis aperitur. Sed nemo ad illam venit nisi qui hic dilectionem Dei ac proximi devota mente tenuerit. Unde et subditur: ( Et frontem ejus duobus cubitis.) Frons etenim portæ est bonum meritum vitæ præsentis. Sicut enim vestibulum intrinsecus æterna requies debet intelligi, ita per frontem portæ necesse est qualitatem visibilis vitæ signari. Frons ergo portæ duobus cubitis mensuratur: quia quisquis hic dilectionem Dei ac proximi servare studuerit, ipse adæternitatis atrium pertingit. Vita igitur nostra ut duobus sit cubitis mensurata, tendi quotidic per charitatem debet in amorem Dei simul et proximi. Non est enim charitas vera si minus a duobus cubitis habet.

et tres inde et mensura una trium. (Hieron. ) Thalami quoque et cubicula quæ erant ad viam portæ orientalis, pro quibus Septuaginta elau scribunt, tres erant hinc et tres inde, mensuræ unius, id est, calamo uno, qui sex cubita et unum palmum habebat. Uno calamo in longum, et uno calamo in latum, et inter thalamos quinque cubitos. Ne igitur putaremus duos esse tantum calamos, ternos ex utraque porta posuit, ut senarium numerum demonstraret : qui et in hydriis evangelii indicatur, in quibus aquæ in vina muiatæ sunt, et quotidie judaici latices vertuntur, et vinum quod lætificat cor hominis, ex Christi cruore fit dulcius. (Greg. ) Quid thalami, quid via orientalis designet, jam superius diximus, nec replicare ea latius necessarium puta- C mus. Sed quærendum nobis est: quid est quod dicitur, e tres hine et tres inde? > Thalami quippe inxta viam orientalem, sunt corda ferventium in amore Del. Et sive hi qui electi in testamento veteri fuerant, sive hi qui in testamento novo secuti sunt. Nimirum constat quia omnes ex amore Trinitatis accensi sunt. Neque enim vere Deum diligerent, si ejusdem Trinitatis quæ Deus est, gratiam non accepissent. Juxta viam ergo orientalem tres hinc, et tres inde sunt thalami: quia dum inter veteres et novos patres Dominus incarnari dignatus est, quasi in medio thalamorum via orientalis apparuit, quia thalami ad veram speciem ex Trinitatis sunt cognitione decorati. Sin vero ad virtutes electorum, cumdem numerum referamus, tres sunt virtutes, sine quibus is qui aliquid operari jam potest, salvari non potest, videlicet, fides, spes, charitas. Et quia cadem spes, fides et caritas in antiquis patribus que in novis doctoribus fuit, juxta orientalem viam tres binc et tres inde thalami describuntur: vel certe quia tres patrum veterum distinctiones fuerunt, tres quoque novorum sub gratia sequuntur. Vetus quippe populus habuit patres ante legem ac deinde in lege, et postmodum prophetas : in novo autem populo prius Hebræorum primitiæ crediderunt, postmodum plenitudo gentium in side secuta est, ac deinde in fine sæculi Hebræorum reliquiæ salvantur. (Rom. x1). Quia ergo incarnatio Domini,

trinsceus quia per lucem quæ post septem dies A et ex superiori parte patres ante legem, patres in lege, aujue ad extremum prophetas habuit, et ex posteriori fideles ex Hebrais, fideles ex gentibus ac postmodum Hebræorum omnes reliquias collegit. orientalis via tres hinc et tres Inde thalamos habere memoratur. Sed hoc quoque non inconvenienter accepimus, si tres esse ordines sidelium dicainus. Sive namque in veteri, seu in novo testamento. Alius est ordo prædicantium, alius continentium, atque alius bonorum conjugum. Unde et idem Propheta in superiori parte tres viros liberatos vidit, Noe, Daniel et Job ( Ezcch. xiv ): in quibus videlicet tribus prædicatores, continentes atque conjugati signati sunt. Nam Noe arcam in undis rexit; atque ideo figuram rectorum tenuit Porro thalami portæ ad viam orientalem tres hinc B Daniel et in aula regia abstinentiæ deditus fuit, et ideireo vitam continentium signavit. Job vero in conjugio positus, et curam domus propriæ exercens placuit; per quem digne bonorum conjugum ordo figuratur. Qula ergo etiam ante mediatoris adventum, et prædicatores, et continentes, ac boni conjugati, fuerunt, qui eumdem ejus adventum præstolarentur, et magna hunc siti desiderii videre cuperent, et postmodum prædicatores, continentes ac bonos conjugatos cernimus existere, qui Redemptorem nostrum non jam desiderant incarnandum, sed in majestatis suæ gloria contemplandum : orientalis via tres hinc et tres inde thalames habet, juxta Psalmistæ vocem, qui de eadem via, videlicet nostro Redemptore, dicit : « In circuitu ejus tabernacula ejus (Psal. xvII). > Sed pensandum nobis est sollicita intentione quod dicitur, quia mensura una trium. Cum enim longe sit a continentibus et tacentibus excellentia prædicatorum, et valde a conjugatis distet eminentia continentium: quid est, quod una mensura dicitur trium? Conjugati quippe, quamvis et bene agant, et omnipotentem Deum videre desiderent, domesticis tamen curis occupattur, et necessitate cogente in utroque mentem divident. Conti entes autem ab hujusmodi actione remoti sunt, et voluptatem carnis etiam a licito conjugio refringunt, nulla conjugis, nulla filiorum cura, nullis noxiis ac difficilibus rei familiaris cogitationibus implicantur. Prædicatores vero non solum D se a vitiis coercent, sed etiam peccare alios prohibent, ad fidem ducunt, in studio bonæ conversationis instruunt. Quomodo ergo una eorum mensura est, quorum vitæ qualitas una non est, sed mensura una trium est, quia etsi in eis meritorum magna est diversitas, tamen distantia in fide in qua tenduntur, non est. Nam eadem fides quæ istos solidat in maximis, illorum infirmitatem continet in parvis. Vere certe trium una mensura est, quia in retributione ultima, quamvis eadem dignitas omnibus non sit, una tamen erit omnibus vita beatitudinis. Unde et per semetipsum Dominus dicit: In domo Patris mei mansiones multæ sunt (Joan. xiv); sed tamen quia in vinea ducti sunt, quamvis diversis noris venerint unum denarium perceperunt. Qua itaque ranisi quia diversæ quidem beatorum civium dignitates erunt? sed tamen una quies æternæ retributionis : nam etsi dispar erit meritum singulorum, non erit diversitas gaudiorum : quia etsi alter minus atque alius amplius exultat, omnes tamen unum gaudium, de conditoris sui visione lætificat. Hoc quoque est sive de veteribus seu novis patribus sentiendum: quia orientalis via cum tres hinc et tres inde thalamos habeat, mensura una trium est, quoniam ipsa fides atque ipsum meritum tenuit corda præcedeutium, quæ replevit corda sequentium, sub Testamento Novo positorum sicut et per Paulum dicitur: · Habentes autem eumdem spiritum fidei sicut scriptum est, credidi propter quod locutus sum. Et nos Spiritales quippe illi patres omnipotentem Deum, Trinitatem ita esse crediderunt, sicut eamdem Trinitatem novi patres aperte locuti sunt. Isaias namque audivit angelica agmina in cœlo clamantia: « Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deus sabaoth (Isa. vi). > Ut enim personarum trinitas monstraretur, tertio sanctus dicitur, sed una esse substantia trinitatis appareat non Domini sahaoth, sed Dominus sabaoth esse perhibetur. Quod David quoque similiter sentiens, ait : « Benedicat nos Deus Deus noster, benedicat nos Deus (Psal. LXVI). > Qui cum tertio dixisset Deum, ut unum hunc esse ostenderet. et metuant eum omnes fines terræ. > Paulus quoque loquitur, dicens : Quoniam ex ipso et per ipsum et in ipso sunt omnia (Rom. x1), ex ipso, C videlicet ex patre; per ipsum, hoc est per filium; in ipso autem, hoc est in Spiritu sancto. Quem ergo ipsum tertium dixisset, adjunxit, ipsi gloria in sæcula sæculorum, amen. Qui enim non dicit ipsis, sed ipsi, dicendo ter ipsum, distinxit personas : et subjungendo ipsi gloria, non divisit substantiam. Quia itaque una est veterum ac novorum patrum fides, recte thalamorum describitur mensura una triunt. quod verbis aliis replicatur, cum subditur:

Et mensura una frontium ex utraque parte. (Greg.) Ex utraque etenim parte est mensura frontium; quia patres nostri vel prius a Veteri vel nunc a Novo Testamento venientes in una mediatoris side conveniunt, quia pro eo quod charitate pleni sunt, carnem abstinentia domant, corda audientium prædicationis lumine illustrant, signa faciunt, virtutes operantur. Per hoc quod eorum bona nobis foras innotescunt, non immerito hujus cœlestis ædificii frontes vocantur: omne enim quod nunc in aperto ostenditur frons est, ut illud sit vestibulum ædificii quod nobis interius reservatur. Seguitur:

e Et mensus est latitudinem liminis portæ decem cubitorum, et longitudinem portæ tredecim cubi-· torum. > (Hieron.) Mensus est quoque latitudinem liminis portæ decem cubitorum qui perfectus est numerus, et vel decalogo contineatur, vel evangeliorum quatuor sacramento qui ab uno incipiens ita ad quatuor pervenit ut denarium impleat nume-

tione convenient mansiones multæ cum uno denario, A rum, cujus longitudo habebat tredecim cubitos. Pa. test autem porta liminis, in quo sacratus est numerus veteris et novi instrumenti, vel ipse Dominus intelligi qui dicit : « Ego sum ostium (Joan. x). > Vel certe omnes sancti per quos ingredimur ad notitiam Dei, quorum apostolus Paulus loquebatur: Os meum patet ad vos, o Corinthii, dilatamini et vos (II Cor. vi) > Tredecim aute n cubiti post octonarium numerum librorum Moysi continent sacramentum, qui et in quinque monstrantur panibus, et in Samaritana Evangelii (Joan. 1v), quæ arguitar quod quinque habuerit viros et sextum quem putahat habere non habeat. Et tamen et octonarius et quinarius numerus in uno cubito, id est decimo tertio consumatur quæ in Christo recapitulantur omcredimus, propter quod et loquimur (11 Cor. 1v). B via, unde dieitur, et cubitus unus finis utrumane dum et Vetus et Novum Testamentum una Christi mensura complectitur. (Greg.) Multa superius de portæ significatione jam diximus, sed unum tenere aliquid debemus, et quod possit et cætera lectoris prudentia penetrare: Dictum quippe est, per portam sacram Scripturam posse figurari. Sed hoc nobis modo laboriose discutiendum est, cur latitudo liminis portæ decem cubitis, et longitudo tredecim mensuratur. Hoc autem loco longitudo portæ altitudo dicitur. Sicut nos longæ staturæ dicimus, quem altum videmus. Nam longitudo portæ dici in transversum non potest, cujus latitudo per decem cubita demonstratur. Quid ergo latitudo liminis porte, nisi lex Testamenti Veteris fuit; et longitudo portæ nisi gratia Testamenti Novi; quia videlicet Scriptura sacra dum per Testamentum Vetus crimina operum compescuit, dari decimas præcepit, quasi per mandata humilia in liminis latitudine jacuit. Sed dum per Testamentum Novum cogitationes pravas coercuit, derelinqui omnia et pro Deo vitam corporis jussit cum præsenti sæculo despici, quasi porta nostra in longitudinis altitudine surrexit. Minora quippe pracepta Israelitico poputo per legem data sunt : unde et eidem populo Moyses in campo locutus est. Altiora Dominus sanctis apostolis dedit: unde et eosdem mandatis vitæ in monte docuit (Matth. v). Dum vero Redemptor noster per Evangelium dicit : « Nolite putare quoniam veni solvere legem aut prophetas, non veni solvere, sed adimplere (Ibid.). > Adimplere legem venerat qui legis justitiæ gratiam addidit : ut quod illa jubebat in minimis, ipse perfici adjuvaret in summis : et quod illa coercebat ab opere, ipse resecaret a corde. latellecta ergo lex quæ in latitudine jacuit. in altitudine surrexit. Ipsa cnim Dei cognitio qua apud illam in spiritalibus patribus fuit, nota omni Hebrærum populo non fuit : nam omnipotentem Deum. sanctam videlicet Trinitatem, com prophetæ prædicarent, populus ignorabat : solum Decalogum tesebat in legem, fidem Trinitatis nesciens. Mensuretar ergo latitudo liminis portæ decem cubitis, quia derus ille populus subtilitatem fidei ignorans, mandatis serviebat decalogi. Mensuretur vero longitude

portæ tredecim cubitis, quia per Testamentum No. A tiam apprehendere potuerunt. Certe Psalmista dicit; vum in corde fidelis populi super mandata decalogi quie verius custodit cognitio Trinitatis crevit, et co mandata legis perfecit, quo Trinitatem esse omnipotentem Dominum credidit. Ubi et credi rationaliiliter potest, cur istam latitudinem liminis portæ quam supra dixerat, uno calamo mensarari inferius subjunxit quod decem cubitis mensuretur, ac deinde subditur, quod longitudo portæ tredecim enbitis mensuretur. Unus etenim calamus jam sicut sæpe dictum est, sex cubitos, et palmum habet : decem vero cubiti jam mensuram suam super calanum tenont; tredecim vero amplius quam decem. Quid est ergo quod prius in une calamo limen portie, postmodum latitudo ejus decem cubitis, ad extremum quoque longitudo portæ tredecim mensuratur, nisi 💆 quod sancti patres quos per sacram Scripturam ante legem fuisse cognoscimus, unum quident omnipotentem Deum, sanetam videlicet Trinitatem esse noverunt? sed eamdem Trinitatem quam cegnoverant, aperte minime prædicaverunt, qui ejus jussionibus obedientes, et vitre munditiam conservantes, quasi in sex cubitis calami habiterunt perfectionem operis, et sæpe angelos videntes habuerunt palmum contemplationis. Data autem rudis ille Hebræorum populus mandata decalogi servare conatus est, sed tamen de cognitione sanctæ Trinitatis eruditus non est. Et quamvis hanc spiritales patres perfecte cognovissent, multitudo tamen magna synagogæ nec invenire mysterium Trinitatis potuit, nec quærere scivit. Superveniente autem gratia per Testamentum C Novum omnis fidelis populus unum Deum Trinitatem esse cognovit, et virtutem decalogi in ejus agnitione complevit. Prius ergo limen portæ mensuretur calamo uno, postmodum latitudo ejus decem cubitis, atque ad extremum longitude portæ cubitis tre-"decim : quia et sanctis patribus ante legem activa et contemplativa vita non defuit, et sub legis decalogo populus divinæ substantiæ mysterium nesciens in mandatorum latitudine servivit; et nunc sub gratia custoditis verius decalogi præceptis, omnis qui ad fidem venerit, sanctæ Trinitatis sacramenta cognoscit. Qua in re hoc quoque pobis sciendum est, quod per incrementa temporum crevit scientia spiritalium patrum : plus namque Moyses quam Abraham, plus D prophetæ quam Moyses, plus apostoli quam prophetæ in omnipotentis Dei scientia eruditi sunt. Fallor, si hæc ipsa Scriptura non loquitur (Dan. x11), pertransibunt plurimi et multiplex erit scientia. Sed hæc eadem quæ de Abraham, et prophetis, et apostolis diximus, ex ejusdem Scripturæ verbis si possumus ostendamus. Quis enim nesciat quia Abraham cum Deo locutus est? et tamen ad Moysen Dominus dicit: « Ego sum Deus Abraham, Deus isasc, et Deus Jacob, et nomen meum Adonai, non indicavi eis (Exod. vi). > Ecce plus Moysi quam Abrahæ innotuerat, qui illud de se Moysi indicat. quod se Abrahæ non indicasse narrabat. Si videamus si prophetæ plus quam Moyses divinam scien-PATROL. CX.

· Quomodo dilexi legem tuam, Domine, tota die meditatio mea est (Psal. cxvnt); > atque subjungit : · Saper omnes docentes me intellexi, quia testimonia tua meditatio mea est , et iterum : « Super seniores intellexi. > Qui ergo legem meditari se memorat, et super omnes docentes esse ac seniores intellexisse testatur, quia divinam scientiam plusquam Moyses acceperat munifestat. Quomodo autem ostensuri sumus quie plus sancti apostoli edocti sunt quam prophetæ? Certe Veritas dicit: c Multi reges et prophetie voluerunt videre quæ videtis, et non viderunt : et audire que auditis, et non audierant (Luc. x). Plus ergo quam prophetæ divina scientia noverunt. Quia quod illi solo spiritu viderunt, ipsi ctiam corporaliter videbant. Impleta est itaque ea qua: superius diximus, Danielis sententia, cquia pertransibunt plurimi, et multiplex erit scientia. > Mensura ergo calami qui est sex cubitorum, et palmo ducatur ad cubitos decem, et mensura decem cubitorum ad extremum surgat in tredecim: quia quanto mundus ad extremitatem duoitur, tanto nobis æternæ aditus largius aperitur. Sequitur:

Et marginem ante thalamos cubiti unius. (Greg.) Sicut sæpe diximus, thalami corda electorum sunt, omnipotentis Dei amore ferventia. Quid per marginem ante thalamos nisi sides exprimitur? quia nisi prius ipsa teneatur, nullo modo ad spiritalem amorem pertingitur. Non enim charitas fidem, sed fides charitatem præcedit : nemo enim potest amare quod non crediderit. Margo itaque est ante thalamos, fides ante ardorem charitatis, quia sicut dictum est, nisi ea que audis credideris, ad amorem eorum quæ audieris nullatenus inflammaris. Sed margo ante thalamos cubiti unius : quia tunc sides corda audientium Deo in amore copulat, quando per errores et schismata divisa non est, sed in unitate perdurat, at videlicet margo unius cubiti audientis animum ad thalamum perducat : quia cœlestis sponsi speciem quam bic prædicat, postmodum in cœlestibus demonstrat. Unde et bene subditur :

Et cubitus unus finis utrumque. > Utrumque autem dicitur ac si dicatur utrorumque. Per latitudinem quippe liminis et longitudinem portæ, Vetus ac Novum Testamentum diximus designari. Ad extremum vero additur quod cubitus unus sit finis utrumque : quia videlicet Testamentum Vetus, unum nobis mediatorem Dei et hominum nuntiavit, et Testamentum Novum eumdem nobis nuntiat in æterna claritate venturum, quem jam pro nobis cognovimus incarnatum. Cubitus ergo unus finis utrumque est: quia et quem lex prædixit in carne apparuit : et ipse quem nunc Testamentum Novum loquitur in gloria majestatis apparebit : et tunc utrunique sais erit cum visus in divinitatis suæ potentia omnia quæ sunt prædicta compleverit. Scriptum namque est: Finis legis Christus ad justitiam omni credenti (Rom. x); , finis videlicet non qui consumit, sed

qui perficit. Tunc etenim legem perfecit, cum sient A bilis, in natura nostra comprehendi dignatus est, lex prædixerat incarnatus apparuit. Sed adhue de eins judicio multa Novum Testamentum loquitur. Adhuc multa de regno illius narrat, quæ necdom videmus impleta. Ecce quotidie Evangelium legitur, ventura vita prædicatur. Tunc ergo erit et Novi Testamenti finis, cum ea quæ de se promisit, impleverit. Finitur vero Testamentum Novum quod perficitur : nam cum ipse de quo loquitur visus fuerit, eiusdem Testamenti verba cessabant. Dicatur itaque de limine et porta, e et cubitus unus finis utrumque. > Onia cum « unus mediator Dei et hominum homo Jesus Christus (I Tim. 11) in majestate sua apparuerit, omnia utriusque Testamenti quæ prædicta et promissa sunt complevit. Sin vero utraque hoc loco marginem ac thalamos memorat, neque hoc B ab hac sententia abhorret. Quia cum magna majestas Redemptoris nostri nobis fuerit ostensa, finitur tides. Cum jam coeperit videre homo quod credidit, et ad finem suum perveniunt thalami, quia corda fidelium incomparabiliter longe quam modo sunt, in amore illius perficiuntur. Cubitus ergo unus finis ntrumque est, quia unius Domini et Salvatoris visio in electis suis fidem finit, et charitatem perficit. Considerare libet qui nos sumus quia ista tractamus. Certe ex gentilibus venimus, certe parentes nostri lignorum ac lapidum cultores fuerunt. Unde ergo boc nobis ut ea quæ nunc usque Hebræi nesciunt, Ezechielis prophetæ tam profunda mysteria rimamur? Agamus ergo gratias uni qui cuncta quæ de eo in sacro eloquio scripta sunt, opere im- C consteri, et omne studiosorum amputare desideplevit, ut quæ intelligi audita non potuerunt, visa panderentur. Ibi quippe incarnatio, ibi passio, ibi mors, ibi resurrectio, ibi ascensio illius continetur. Sed quis nostrum hæc audita crederet, nisi facta cognovisset. Signatum ergo librum sicut in Joannis Apocalypsi legitur (Apoc. v), quem aperire et legere nullus poterat, leo de tribu Juda aperuit, qui omnia ejus nobis inysteria in sua resurrectione ac passione patefecit : et per hoc quod infirmitatis nostræ mala pertulit, suæ nobis potentiæ ac claritatis bona moustravit. Caro enim factus ut nos spiritales faceret benigne inclinatus est ut levaret, exiit ut introduceret. Visibilis apparuit, ut invisibilia monstraret. Flagella pertulit, ut sanaret. Opprobria et irrisiones sustinuit, ut ab opprobrio æterno liberaret, mortuus D operatio, per palmum vero inchoatio contemplationis est, ut vivilicaret. Agamus ergo gratias vivilicanti et mortuo, et ideo amplius vivificanti quia mortuo. Unde et bene salutem nostram et passionem illius Isaias contemplatus ait: « Ut faciat opus suum, alienum opus ejus : ut operetur opus suum, peregrinum est opus ejus ab eo (Isa. xxvIII). . Opus etenim Dei est, animas quas creavit colligere, ad æternæ lucis gaudia revocare. Flagellari autem atque sputis illiniri, crucifigi, mori ac sepeliri, non hoc in sua substantia opus Dei est, sed opus hominis peccatoris, qui hæc omnia meruit per peccatum, e sed peccata nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum: et qui in natura sua manet semper incomprehensi-

ac flagellari : quia nisi qui erat omnipotens, infirmitatis nostræ naturam susciperet, nunquam nos ad suæ fortitudinis potentiam sublevaret. Ut ergo faciat opus suum, alienum opus ejus, et ut operetur opus suum, peregrinum est opus ejus ab eo, quia incarnatus Deus ut nos ad snam justitiam colligeret, dignatus pro nobis est tauquam peccator homo vapulari, et alienum opus fecit, ut faceret proprium: quia per hoc quod infirmans mala nostra sustinuit, nos qui creatura illius sumus, ad fortitudiuis sux gloriam perduxit.

c Thalami autem sex cubitorum erant hinc et c inde > (llieron.) Sex cubitorum erant ex utragne parte quod dicitur hinc et inde : et nequaquan habehant palmum nec rationem, desuper additam, que præsentem conversationem ad futuram beatitudiscin provocaret, sed tantum sex cubita. Unde sequitar:

c Et mensus est portam a tecto thalami usque al c tectum sive parietem ejus. > Et invenit latitudiais viginti et quinque cubita qui et ipse numerus, licet quadrus sit, tamen refertur ad sensus. Si enim quinos cubitos contra se quinquies ordinaveris, vicesimum quintum numerum esticies, qui est inter tectum thalamorum et tectum : et tamen utrumque e regione sui positum a summis partibus habet estium contra ostium. Hæc non frivola videantur esse lectori, licet et mili ipsi dicta displiceant, senticus me clausam pulsare januam : sed legenda cum venia sunt; alioquin potui simpliciter ignorantiam rium. Sicut enim a perfecta scientia procul sumus. lenioris culpæ arbitramur saltem parum quam omnino nihil dicere. (Greg.) Memoratis superius thalamis propheta subjungit: (Thalami sex cubitorum erant hinc et inde. > Qua in re magna nobis quæstio generatur, cur superius thalamum uno calamo nemsuratum dixit : quem videlicet calamum sex cubitos, et palmum habere perhibuit, atque inferius thalamus sex solummodo dicit cubitis mensurari. Si enim non calamo, sed sex cubitis mensuratur palmus, deest qui superius in mensura calami dicebatur adesse. Sed si thalami sunt sensus atque cogitationes fidelium in quibus castæ animæ conditori suo in amore junguntur, et per sex cubitos perfecta exprimitur, sanctæ universalis Ecclesiæ debemes membra conspicere; et citius invenimus quia sent in ea thalami uno calamo : et sunt alii sex tantummodo cubitis mensurati. Nam fideles quidam omnipotentem Deum ita amant, ut et in opere perfecti sint, et contemplatione suspensi. Hi profecto calamum in mensura habent : quia et sex cubites operationis, et palmum contemplationis pessident. Quidam vero omnipotentem quidem Deum diligunt, et persecti in bonis operibus exercentur, sed tamen contemplari ejus magnitadinem subtiliori intellectu nesciunt. Amant autem, sed investigari gandia ejus claritatis ignorant. W

quia ei jam per amorem juncti sunt, sed ex contemplatione disjuncti. Qui tamen thalami, post commemorationem cubiti unius hinc et inde esse referuntur, quia videlicet in amore Auctoris ac Redemptoris nostri fideles animæ ex Judaico populo et ex gentilitate convenerunt. Unde et idem Redemptor noster, cum asello sedens, Jerusalem tenderet, sieut Evangelista testatur : Multi vestimenta sua straverunt in via, alii autem frondes cædebant de arboribus et sternebant in via : et qui præibant et qui sequebantur, clamabant, dicentes : Hosanna, benedictus qui venit in nomine Domini (Matth. xx1). > Salvator etenim noster asello sedens, Jerusalem tendit, quando uniuscujusque fidelis animam regens, videlicet jumentum suum, ad pacis intimæ visionem ducit B posse signari, quia per fidem quæ in eo est, introitus jumentum; sedet etiam, cum sanctæ Eccleser universaliter præsidet, eamque in supernæ pacis desiderium accendit. Multi autem vestimenta sua in via sternunt, quia corpora sua per abstinentiam edomant, ut ei iter ad mentem parent, vel exempla bona sequentibus præbeant. Alii autem frondes vel ramos de arboribus cædunt et sternunt in via: quia in doctrina veritatis verba atque sententias Patrum ex corum eloquio excerpunt, et hæc in via Dei ad auditoris animum venientis humili prædicatione submittunt: quod indigni quoque et nos modo facimus. Nam cum Patrum sententias in sermone exhortationis assumimus, frondes de arboribus cædimus, ut has in via omnipotentis Domini sternamus. Sed qui præibant et qui sequebantur, clamabant Hosanna. Præcessit quippe C mus.

itaque sex cubitos habent, et palmum non habent, A Judaicus populus, secutus est gentilis. Et quia omnes electi, sive qui in Judæa esse potuerunt, sive qui nune in Ecclesia existunt, mediatorem Dei et hominum crediderunt, et credunt qui praeant, et qui segunntur. Hosanna clamabant : Hosanna autem latina lingua, salva nos dicitur. Ab ipso enim salutem et priores quesierunt, et præsentes quærunt, et benedictum qui venit in nomine Domini confitentur. Thalami ergo cjus hinc et inde sunt : quia corda amantium fidem que in illo est, et a priore parte soculi, et ab ultima complectuntur : c Et mensus est, inquit, partem a tecto thalami usque ad tectum ejus latitudine viginti et quinque cubitorum. > Sæpe jam diximus portam fidem, et per camdem fidem ipsum creatorem nostrum mediatorem Dei et hominum Jesum Christum ad vitam patet. Sed etiam Scripturam sacram que nobis camdem ipsam fidem in Redemptoris nostri intellectum aperit, non immerito portam accepimus. Ouia ea ut oportet cognita, ad intelligenda visibilia intramus : Porta quoque, id est, sacrum elequium habet tectum, quia necdum omnia penetrare intellectu possumus de collestibus audimus. Restat ergo, ut in his quæ intelligimus, in profectu quotidie charitatis ambulcinus. Et quamvis in nobis proximi nostri non videant quantum diligantur a nobis, atque in sacro cloquio, ca quæ necdum intelligimus, humiliter veneramur, in his tamen ad quæ intelligende pervenimus, dilatare per bonam operationem debemus: De quo in sequenti libro plenius dissere-

# LIBER DECIMUS QUINTUS.

## SEQUITUR CAPUT XL.

· Et mensus est portam a tecto thalami usque ad « tectum ejus latitudinem viginti et quinque cubito-• rum. > (Greg.) Quinque enim carnis sensibus præditi sumus, videlicet, visu, gustu, olfactu, auditu, atque tactu. Idem vero quinarius per semetipsum multiplicatus, ad vicesimum et quintum numerum surgit. Operari autem quiddam exterius de mandatis cœlestibus sive istis corporeis quinque sensibus non va- D lemus. His quippe officiis suis judex animus interius præsidet, et quid exterius agere juste vel misericorditer possit, quasi eisdem officiis renuntiantibus ac deservientibus agnoscit. Cum ergo timore omnipotentis Domini animus impletur, necesse est ut quinque nostri sensus nobis velut subjecta officia in bonam operationem deserviant, per quos cum aliquid agere misericorditer cœperimus, plus se quotidie ipsa misericordia aperit, et quasi sinus boni operis expandit. Quinque igitur sensus multiplicantur in se, dum hoc quod per ipsos agitur, in bono quotidie opere per profectum multiplicatur. Unde et latitudo esse viginti et .quinque cubitorum dicitur : quia timor tenaciæ et pigrido angusta est. Quisquis

enim ideo indigenti dare panem metuit, ne sibi desit, adhuc in angustia timoris est. Quisquis ideo vestimentum algenti non porrigit, quia hoc solus habere concupiscit, adhuc tenaciæ suæ angustia coarctatur. Quisquis ideo bonum non agit; quia tepore animi pigrescit, ipse ei suus tepor angustia est. Respicere autem inopem, exaudire precem, largiri stipem, præbere defensionem, atque pro ejusdem defensione pauperis, adversantis cujuslibet inimicitias non timere, magna mentis latitudo est. Mensuretur ergo inter thalamum et portam ea quæ interjacet latitudo cubitis viginti et quinque; quia in exteriore sensuum operatione probatur et cognoscitur quæ invisibilia instruamus. Si igitur hoc in loco, ut prædizimus, porta Scriptura sacra accipitur, quærendum est quid per tectum thalami, quid per tectum portæ signetur. Sed habet thalamus tectum: quia operta est mens amantium, et ad hoc fervor amoris in occulto est. Habet quoque et porta tectum, quia Scritura sacra tota quidem propter nos scripta est, sed non tota intelligitur a nobis. Multa quippe in illa ita aperta sunt, ut pascant parvulos. Quædam vero obscurioribus sententiis, ut exerceant fortes, quateautem ita in ea clausa sunt, ut dum ea non intelligimus agnoscentes infirma nostræ cæcitatis, ad hunsilitatem magis quam ad intelligentiam proficiamus. Sunt enim quædam quæ ita de cœlestibus loquuntur, ut solis illis supernis civibus in patria sua persistentibus pateant : necdumque nobis peregrinantibus reserentur. Nam si quis ad urbem incognitam pergens multa de illa in via audiat, quædam quidem ex ratione colligit, quædam vero quia necdum videt, nullo modo cognoscit: ipsi vero, cives qui in ca sunt, et quæ de illa tacentur, vident, et quæ de illa diçuntur intelligunt. Nos igitur adhuc in via sumus, multa de illa cœlesti patria audimus, alia jam per spiritum et rationem intelligimus, quædam vero non intellecta veneramur. Unde et de co- B dem sacro eloquio scriptum est: c Extendens cœlum sicut pellem, qui tegis in aquis superiora ejus (Psal. cm). . Coelum quippe sicut pellis extenditur : quia per ora mortalium Scriptura sacra nobis expositionibus explicatur. Sed sunt aquæ in cœlo, superiores videlicet multitudines, id est, angelorum agmina, in quibus ejusdem cœli teguntur superiora. Quia ea, que in sacro eloquio altiora et obscuriora sunt, angelicis solummodo spiritibus patent, et nobis adhuc incognita perdurant. Habet ergo thalamus tectum, quia nescit adhuc proximus quantum amatur a troximo. Porta quoque, id est, sacrum eloquium habet tectum, quia necdum omnia penetrare intellectu possumus quæ intrinsecus largitas bonitatis haheatur. Nam quidquid jam de Scriptura sacra didice- C ris, et quam proximum tacitus ames, in latitudine boni operis ostendis. Pateat itaque viginti et quinque cubitis latitudo inter thalamum et portam : quia inter charitatem et scientiam, testis est bona operatio. Quæ si fortasse defuerit, profectu certum est, nec cognovisse te Deum, nec diligere proximum, id est, nec portam sacri cloquii, nec amoris thalamum hahere. Et notandum quod a tecto thalami, usque ad tectum portæ dicitur mensuratum : per ca enim quæ nobis in sacra Scriptura cooperta sunt, nostra humilitas approbatur. Quia quidquid in illa non intelligimus, non superbe reprehendere, sed venerari humiliter debemus. A tecto ergo thalami usque ad tectum portæ sit magna latitudo; et ab occultis nostræ charitatis propter proximum usque ad humilitatem D scientiæ propter Deum, in quantum intelligimus et valemus bona semper operemur. Potest etiam porta ipsa jam aditus regni cœlestis intelligi : et habet nunc thalainus tectum, habet porta tectum. Quia et quanta sit nostra charitas in Deo et proximo non cognoscitur : et quando de hoc sæculo ad æternæ vitæ requiem introducemur ignoratur. Semper enim nobis Conditor noster diem mortis nostræ incognitum voluit: ut dum semper ignoratur, semper esse proximus credatur: et tanto quisque ferventior sit in operatione, quanto et incertus est de vocatione. Unde et latitudo viginti et quinque cubitorum a thalamo ad portam tenditur: quia charitatem quam se-

tots cum labore intellecta plus grata sint. Nonnulla A mel in Deo et proximo concupimus, usque ad ingressum regni deliemus omne quo I possumus multipliciter atque incessanter operari. A tecto itaque thalami, usque ad tectum portæ, magna latituido est: quia ex gratia qua inchoamus Deum diligere, usque ail ipsam dilectionem, quæ nobis aditum cœlestis regui aperit, debemus nosmetipsos in magna bonorum operum actione dilatare, adversa patienter perpeti. benigne libenter impendere, ipsos etiam quos patimur amare, habita tribuere, non habita non ambire: proximos sicut nosmetipsos diligere: corum bona, nostra credere; corum mala quasi propria deflere. In tali ergo mente magna latitudo est, in qua augustia odiorum non est : quam profecto latitudinem ex Dei et proximi amore concepimus, per sacra mandata cognovimus. Nam et ipsos latitudine viginti e' quinque cubitos non inconvenienter intelligimus, si cos juxta sacrum eloquium discutere velimus. Sex enim cubitis mensuratos thalamos dixerat; et sexto die homo est conditus, coque die Dominus perfecisse opera sua describitur. Unde etiam pro perfectione poni senarius solet, et quia omnem operationem bonam per quatuor sancti Evangelii libros agnovimus : si sex quater ducimus, ad vigiati et quatuor pervenimus. Cui monas additur, quia unus est per quem omnes bene operantur. Viginti ergo et quinque cubitis latitudo hæc explicari debuit : quia omnis bona operatio per quatuor sancti Evangelii, ut diximus, libros agnoscitur, et in unius Dei cognitione et confessione completur. Sequitur :

> Et ostium contra ostium. > Hoc loco, contra, non ad adversitatem ponitur, sed ad rectitudinem. Ostium enim contra ostium est: cum recto itinere al) exteriore ad interiorem aditum pervenitur. In cognitione vero omnipotentis Dei primum ostium nostrum, fides est. Secundum vero, species illius ad quam per fidem ambulando pervenimus. In bac etenim vita hanc ingredimur, ut ad illam postmodum perducamur. Ostium ergo contra ostium est, quia per aditum fidei aperitur aditus visionis Dei. Si quis vero utraque hæc ostia in hac vita velit accipere, neque hoc a salubri intelligentia abhorret. Nana sæpe volumus omnipotentis Dei naturam invisibilem considerare, sed nequaquam valemus: atque ipsis difficultatibus fatigata anima ad semetipsam recelit, sibique de so ipsa gradus ascensionum facit, ut primum semetipsam si valet consideret, et tunc illam naturam quæ super ipsam est, in quantum potuerit, investiget. Sed mens nostra, si in carnalihus imaginibus fuerit sparsa, nequaquam vel se vel animæ naturam considerare sufficit : quia per quot cogitationes ducitur, quasi per tot obstacula cæcatur. Primus ergo gradus est, ut se ad se colligat. Secundus, ut videat qualis est quod colligat. Tertius, ut super semetipsam surgat, ac se contemplationi auctoris invisibilis intendendo subjiciat, sed se ad se nullo modo colligit, nisi didicerit terrenarum atque cœlestium imaginum phantasmata ab oculo mentis com-

quidquid de odoratu, quidquid de tactu et gustu corporeo cogitationi ejus occurrerit, respuere atque calcare, quatenus talem se quærat intus, qualis sine istis est. Nam hæc quando cogitat, quasi quasdam umbras corporum introrsus versat. Abigenda ergo sunt omnia manu discretionis ab oculis mentis, quatenus talem se anima consideret, qualis sub Deo, super corpus creata est; ut a superiore vivificata, viviticet inferius quod administrat : quæ et sic infusa est, ut non per membrorum partes partibus sit divisa; nam in quolibet loco pars corporis si percutitur, tota dolet. Miro autem modo una eademque vivificatione membris præsidens, cum ipsa per naturam non diversa sit, per corpus tamen agit diversa. Ipsa quippe est quæ per oculos vidit, per aures au- B dit, per nares odoratur, per os gustat, per membra omnia tangit: et tangendo, lene ab aspero discernit: et cum tam diversa operatur per sensus, non hæc diversa, sed una illa in qua creata est ratione disponit. Cum ergo seipsam sive imaginibus corporis cogitat, anima jam primum ostium intravit; sed ab hoc ostio ad aliud tenditur, ut de natura omnipotentis Dei aliquid contempletur. Anima itaque in corpore vita est carnis. Deus vero qui vivificat omnia vita est animarum. Si igitur tantæ est magnitudinis, ut comprehendi non possit vita vivificata, quis intellectu comprehendere valeat, quantæ majestatis sit vita vivilicans. Sed hoc ipsum considerare atque discernere jam est aliquatenus intrare. Quia ex sua æstimatione anima colligit quid de incircumscripto spi- C .itu sentiat, quæ incomprehensibiliter regit, quæ incomprehensibiliter creavit. Conditor etenim noster longe incomparabiliter creaturæ suæ præsidet, et quædam operatur ut sint, nec tamen vivant. Quædam vero ut sint et vivant, nec tamen discernere aliquid de vita valeant. Quædam autem ut sint vivant atque discernant. Et operatus unus omnia, sed in omnibus non divisus : est enim vere summus, et nunquam sibi dissimilis. Anima etsi per naturam sibimetipsi diversa non est, per cogitationem tamen diversa est. Eo enim momenti ictu quo de visu cogitat, de auditu cogitare obliviscitur : et co momenti ictu quo de auditu vel gustu cogitat, de odoratu vel tactu cogitare non prævalet : quia per intentionem et oblivionem sit semper sibimetipsi dissimilis, ut nunc hoc, nunc illud cogitatione teneat. Omnipotens autem Deus quia sibimetipsi dissimilis non est, ea virtute videt, qua audit omnia; ca virtute creat, qua indicat creaturam ejus. Ergo et videre simul omnia, administrare est : et administrare conspicere. Alia cogitatione justos adjuvat, atque alia injustos damnat. Sed una eadem sex naturæ singularis sibi semper indissimilis dissimilia disponit. Cur autem hoc de potentia creatoris admiremur, quia virtutis ejus vestigia, et in creatura conspicimus. Natura quippe luti et ceræ diversa est : solis vero radius non est diversus. Et tamen cum diversus non sit, diversa sunt quæ in auto operatur, et cera : quia uno codem sui ignis

pescere : quidquid de visu, quidquid de auditu, A calore lutum durat et ceram liquat. Sed fortasse boo in natura luti vel ceræ est, non in ipsa solis substantia, quæ in naturis diversis, diversa videtur operari. Omnipotens autem Deus in semetipso habet sine immutatione mutabilia disponere, sive diversitate sui diversa agere, sive cogitationum vicissitudine dissimilia formare longe dissimiliter, operatur dissimilia nunquam sibi dissimilis Deus qui et ubique est, et ubique totus est. Ait enim : « Cælum mihi sedes est, terra autem scabellum pedum meorum (Isa. 1.xv1). Et de ipso scriptum est quia e colum metitur palmo, et terram pugillo concludit (Isa. xi.). > Ex qua re considerare necesse est, quia is qui ca lo velut sedi præsidet, super et intus est : et qui cœlum palmo, et terram pugillo concludit, exterius, superius et inferius est. Ut ergo indicaret omnipotens Deus interiorem se esse, et superiorem omnibus, cœlum sibi sedi esse perhibuit : ut vero se ostenderet omnia circumdare, cœlum metiri palmo, et terram se asserit pugillo concludere. Ipse est ergo interior et exterior, ipse inferior et superior : regendo superior, portando inferior; replendo interior, circumdando exterior. Sicque est intus, ut extra sit : sic circumdat ut penetret. Sic præsidet ut portet: sic portat ut præsideat. Cum ergo sublevata ad seipsam anima suum modulum et intelligit, et quia corporalia omnia transcendat agnoscit, atque ab intellectu suo se ad auctoris intellectum tendit, quid jam hæc nisi ostium, quod est contra ostium aspicit? Unde et auctori omnium Propheta dicit : « Mirabilis facta est scientia tua ex me (Psal. cxxxvIII). > Quia quantumlibet intenderit, nec semetipsam anima perfecte sufficit penetrare : quanto magis illius magnitudinem qui potuit et animam condere! Cumque in scientiæ Dei intellectu laboraret lassescens ac desiciens subdidit: Confortata est nec potero ad eam. Sed cum conantes atque tendentes quiddam jam de invisibili natura conspicere lassamur, reverberamur, repellimur: etsi interiora penetrare non possumus, tamen jam ab exteriori ostio interius ostium videmus. Ipse enim considerationis labor ostium est qui ostendit aliquid ex eo quod intus est, etsi adhuc quod ingrediendi potestas non est.

> Et fecit frontes per sexaginta cubitos, et ad n e frontem atrium portæ undique per circuitum, et cante faciem portæ quæ pertingebat usque ad faciem vestibuli portæ interioris quinquaginta cubitos, et fenestras obliquas in thalamis, et in frontic bus corum quæ erant intra portam undique per circuitum. Similiter autem erant et in vestibulis · fenestræ per gyrum intrinsecus, et ante frontes e pictura palmarum. > (Hieron.) Puto autem inter murum templi extrinsecus per circuitum et ipsam ædem in atrio, hoc est in medio, quædam fuisse propter ornatum posita, quæ Symmachus interpretatur circumstantias, id est, stantia quædam, et de terræ solo erecta in sublime, et hæc sexaginta cubitorum obtinere spatium. Rursumque egredientibus de porta interiori ad faciem vestibuli, quod respiciebat

portam exteriorem quinquaginta cubitos obtinuisse A decies ducta in sexagenarium numerum surgunt, locum in quibus fenestræ erant obliquæ, quas sepluaginta absconditas, Symmachus topicos vocat. Et hæ fenestræ crant in thalamis, hoc est, in cubiculis singulis et porticibus, quæ ante cubicula tendebantur, obtinentes cubitos quinquaginta. Quæ fcnestræ obliquæ sive topice idcirco a sagittis vocabulum perceperunt, quod instar sagittarum angustum in ædes lumen immittant, et intrinsecus dilatentur, omniaque per circuitum plena erant hujuscemodi fenestris. Et ante frontes, inquit, porticuum pictura sive cadatura palmarum : per quæ ostenditur in introitu portæ, statimque ingredientibus murum sexaginta occurrere cubita, cum variis ornamentis quæ referuntur ad conditionem mundi : ut ex creaturis Creator intelligatur, et omnia ordine et ratio- B ne currentia ostendant mundi varietatem, qui apud Gracos xόσμος, ab ornatu nomen accepit, et in sex diebus factus est, ut per singulos dies decadæ singulæ supputentur, quem perfectum numerum supra diximus. Post hæc ingredientibus nobis atrium interlus occurrunt ante ipsum vestibulum portæ interioris thalami cum obliquis fenestris. Quinquaginta cubitorum tenent spatium, qui et ipse sacratus est numerus. Et post septem hebdomadas plenas festivitatis et gaudii, ocdoadis prima incipit dies, quæ est resurrectionis: et introducit nos ad viciniam templi. Cum enim omnia fecerimus, agentes prioris erroris pænitentiam, tunc vicini et proximi efficimur Deo, ut in exteriori atrio notitiam Creatoris ereaturarum ordo nos doceat atque constantia, et C in interiori, verus Jubilæus, in quo omnia nobis debita dimittuntur, instruat θεολογίαν, et introducat ad sancta sanctorum. Notandum quoque quod interius atrium plures fenestras habeat, non directas et acquales, sed obliquas et angustas exterius, et se intrinsecus dilatantes, ut per parva quædam foramina possimus ad interiora penetrare, et ad clarissimi luminis, quod versatur in templo, plenitudinem pervenire. Denique post septuaginta et quinquaginta cubitos et thalamos, et porticus, et frontes porticuum, et senestras plurimas, per circuitum palmarum, nobis cælatura vel pictura monstratur, ut de mundo victoriam possidentes digni efficiamur palmas videre virtutum. Sequitur: . Et fecit, inquit, frontes per sexaginta cubitos, et ad frontem atrium D portæ undique per circuitum. > (Gregor.) Sæpe jam diximus senario numero perfectionem boni operis designari: non illud sequentes, quod conati sunt hujus sæculi sapientes astruere, dicentes idcirco senarium numerum esse perfectum, quia suo ordine numeratus persicitur: ut cum unus, duo, tres, dicuntur, senarius numerus impleatur : vel quia in tribus partibus dividitur, id est sexta, tertia et dimidia, videlicet in uno, duobus et tribus; sed idcirco senarium numerum dicimus esse perfectum, quia, sicut paulo ante dictum est, sexto die perfecit Deus omnia opera sua. Quoniam vero peccatori homini legem dedit, quæ in decem præceptis adscripta est, et sex

recte per sexaginta cubitos bonorum operum perfectio designatur. Quod aperte etiam Dominus in Evangelio designat; qui cum parabolam seminantis exponeret, dixit : Aliud cecidit in terram bonam, et dahat fructum ascendentem et crescentem : et afferebat unum triginta, unum sexaginta, et unum centuni. Fructus etenim terræ bonæ triginta affert, cum mens perfectionem sidei, quæ est in Trinitate, conceperit. Sexaginta affert, cum bonæ vitæ opera perfecta protulerit. Centum vero affert, cum ad æternæ vitæ contemplationem profecerit. Sinistra enim nostra est præsens vita : dextera vero, vita ventura. Et recte per centenarium numerum æternæ vitæ contemplatio designatur : quia cum post triginta ac sexaginta ad centesimum numerum computando pervenimus, idem centenarius in dexteram transit. Fides atque operatio adhuc in sinistra est, quia hic adhuc positi, et credimus quod non videmus, et operamur ut videamus. Cum vero jam se animus in contemplatione æternæ vitæ suspenderit, quasi ad dexteram manum computus pervenit. Fecit itaque frontes per sexaginta cubitos; quia enim per sexagenarium uumerum perfectio, quid per frontes ædificii, nisi ipsa opera designantur, quæ exterius videntur? Prædicationis enim verbum proximis tribuere, et alimenta esurientibus, vestimentaque algentibus dare, et pro bono opere patienter adversa sustinere, quid aliud quam frontes sunt ædificii cælestis? Quia pulchritedo operum exteriorum ornat habitaculum Dei, quod adhuc latet intrinsecus. Sed istæ frontes habent atrium undique per circuitum, quia in boc magna sunt opera, si hæc in mente dilatat amplitudo charitatis. De charitate quippe scriptum est, « Latum mandatum tuum nimis. . Atrium ergo ante frontem est, id est, in perfectione operis latitudo dilectionis. Et notandum quod dicitur, « undique per circuitum », ut videlicet homo per omne quod agit semper se in charitatis amplitudine dilatet, ne hunc aut timor aut odia angustent. Si quis enim de verbo Dei loquitur, et charitatem quam prædicat in mente non servat, ædificii frontem habet, sed atrium ante frontem non habet. Si quis cleemosynam indigentibus largitur, et per hanc fortasse in corde extollitur, nec ex charitate proximi inopiæ subvenit, sed se per elationem tacitam extollit, frontem quidem in ædificio ostendit, sed juxta frontem atrium non fecit. Si quis illatas a proximo contumelias tolerat, et male objecta tacitus portat, magna est patientia quam demonstrat; sed si dolorem in corde non habeat, si lucrari ad tranquillitatem mansuetudinis ctiam ipsum qui male excesserat, quivrat. 'Nam si patientiam exterius adhibens, intus dolorem tenet, nec amat cum quem sustinet, habet quidem frontem in ædificio, sed ante frontem atrium non habet: quia is qui se angustiæ odiorum subdidit, profecto charitatis latitudinem amisit. Nam sicut in superiore parte jam diximus, patientia vera est, quæ et ipsum amat quem portat; nam tolerare, sed odist,

non est virtus mansuetudinis, sed velamentum furo- A ligentiam : charitas in atrio, quia mentem dilatat ris. Et notandum quod hoc ipsum atrium portæ dicitur. Porta nostra quippe est aditus ad regnum : Et Deum ac proximum amare, jam ad ingressum regni est tendere. In quantum enim quisque amat, in tantum ad ingressum propinquat. In quantum vero amare negligit, in tantum ingredi recusat: quia nec studet videre quod appetit. Tunc ergo habemus atrium portæ, quando ex latitudine charitatis ad supernam vitam, quam adhuc contingere minime possumus, jam per desiderium intramus. Itaque cum bonum opus erga proximum agitur, restat ut ejusdem boni operis intentio discernatur, si non præsentis gratiæ retributionem quærit, sed spem suam animus ad futuram promissionem tendit, ut ex temporalibus æterna, ex terrenis cœlestia speret. Spcs enim cœlestium mentem solidat, ne concutiatur fluctibus tumultuum terrenorum. De qua et per Paulam dicitur: Quam sicut anchoram habemus animæ tutam, fac firmam et incedentem usque ad interiora velaminis. De quibus interioribus hic quoque subjungitur : « Et ante faciem portæ, quæ pertingebat usque ad faciem vestibuli portæ interioris quinquaginta cubitos. > Hoc quod hoc loco dicitur, ante faciem porte > non exterior, sed interior ante portam locus describitur, dum usque ad faciem vestibuli portie interioris pertingere perhibetur. Unde et idem locus quinquaginta cubitis dicitur mensuratus. Per quinquagenarium quippe numerum, requies æterna signatur. Habet enim septenarius numerus perfectionem suam, quia eo die, dierum numerus est completus, et per legem sabbatus in requiem datus est. Ipse autem septenarius per semetipsum multiplicatus ad quadraginta et novem ducitur. Cui si monas additur, ad quinquagenarium numerum pervenitur: quia omnis nostra perfectio in illius unius contemplatione erit, in cujus nobis visione jam minus aliquid salutis et gaudii non erit. Hinc etiam Jubilæus, id est, ann. quinquaginta in requiem datus est, quia quisquis ad omnipotentis Dei gaudia æterna pervenerit, laborem et gemitum non habebit. Notandum vero, quod locus qui describitur per quinquaginta cubitos tendi ad faciem vestibuli portæ interioris pertingere memoratur. Non ergo hoc loco Propheta jam ipsum vestibulum n portæ interioris, sed locum interius, qui tendit ad vestibulum portæ interioris narrat; per quem locum vique, sicut diximus, spes nostra signatur; quæ, dum æternam requiem quærit, mentem ad vestibulum portæ interioris ducit. Hoc ipsum enim, quod desideramus cœlestia, quod ad promissa gaudia suspiramus, quod æternæ vitæ requiem quærimus, jam ad interioris vestibuli faciem propinquamus. Signetur ergo per portam sides, per atrium charitas : per locum vero qui ad faciem vestibuli portæ interioris propinquat, figuretur spes, sine quibus tribus virtutibus quisquis jam uti ratione potest, ingredi ad cœleste ædificium non potest. Habeatur ergo fides in porta, quia introducit ad intel-

in amorem : spes in loco quinquaginta describitur cubitis, quia per desideria atque suspirio introducit animum ad secreta gaudia quietis : de qua quiete etsi adhuc sicut est veritatis lumen non cernimus, jam tamen per rimas intelligentiæ aliquid videmus. Unde et hic subditur : c Et fenestras obliquas in thalamis. > In fenestris obliquis pars illa, per quam lumen intrat, angusta est, sed pars interior que lumen suscipit lata, quia mentes contemplantium, quamvis aliquid tenuiter de vero lumine videant, in semetipsis tamen magna amplitudine dilatantur. Quæ videlicet et ipsa quæ conspiciunt capere pauca vix possunt. Exiguum valde est, quod de æternitate contemplantis vident, sed ex ipso exiguo laxatur sinus mentium in augmentum fervoris et amoris : et inde apud se amplæ fiunt, unde ad se veritatis lumen quasi per angustias admittunt. Quæ magnitudo contemplationis, quia concedi nounisi amantibus potest, in thalamis obliquæ fenestræ esse perhibentur, vel in his quæ juxta thalamos non jam extrinsecus. sed esse intrinsecus dicuntur. Nam de iisdem fenestris subditur : . Et in frontibus corum quæ erant intra portam, undique per circuitum. > Erant enim in thalamis: erant et in frontibus corum, quæ intra portam undique per circuitum fuerant constructa: quia qui cor intus habet, ipse quoque lumen contemplationis suscipit. Nam quia adhuc exteriora immoderatius cogitant, quæ sint de æterno lumine rimæ contemplationis ignorant. Neque enim cum corporearum rerum imaginibus illa se infusio incorporeze lucis capitur, quia dum sola visibilia cogitantur, lumen invisibile ad mentem non admittitur. Sed quisquis lumini contemplationis intendit, curare magnopere debet, ut mentem semper in humilitate custodiat : nunquam se de gratia qua infunditur, extollat, et ipsas quæ mentes contemplantium signant, quales sint obliquæ scnestræ consideret. Per obliquas etenim senestras lumen intrat, et fur non intrat, quia hi qui veri speculatores sunt, semper sensum in humilitate deprimunt, atque ad eorum mentes intelligentia contemplationis intrat, sed jactantia elationis non intrat. Et patent itaque fenestræ et munitæ sunt : quia et aperta est in mentibus eorum gratia, qua replentur, et tamen ad se adversarium ingredi per superbiam non permittunt. Notandum vero, quod intra portam undique per circuitum senestræ oblíquæ esse memorantur. Non enim contemplationis gratia summis datur, et minimis non datur : sed sæpe hanc summi, sæpe minimi, sæpius remoti, aliquando ctiam conjugati percipiunt. Si ergo nullum est fidelium officium, a quo possit gratia contemplationis excludi, quisquis cor intus habet, illustrari etiam lumine contemplationis potest: quia intra portam undique per circuitum senestræ obliquæ constructæ sunt, ut nemo de hac gratia quasi de singularitate glorietur. Nullus se donum veri luminis æstimet habere privatum: quia in eo quod se habere præcipuum putat, sæpe alter est ditior, quem habere apud

apte subjungitur : « Similiter autem erant et in vestibulis fenestræ per gyrum intrinsecus. > Postquam dixit e fenestras in frontibus, > adjungit e fenestras in vestibulis per gyrum intrinsecus. > Quia non solum alta sancte Ecclesie membra, que proeminent habent contemplationis gratiam, sed plerumque hoc donum etiam illa membra percipiunt, quæ etsi jam per desiderium ad summa emicant, tamen adhuc per officium in imo jacent. Nisi enim et his qui despecti videntur, omnipotens Deus lumen contemplationis infunderet, fenestræ in vestibulis non fuissent. Videmus itaque alios in summis locis sanctæ Ecclesiæ constitutos alta de cœlestibus loqui; miro studio in quantum illustrata mens sufficit, supernæ patriæ secreta rimari. Fenestræ sunt in frontibus. B Alii vero in sanctie ecclesiæ sinu continentur, et despecti humanis oculis videntur, sed apud se sapientiæ studiis vacant : ad cœlestia anhelant atque, in quantum prævalent, quæ sint gaudia æterna considerant. Fenestræ itaque oblique sunt : sed in his sol non est. Bene autem dicitur per gyrum : quia omnis inquisitio secretarum rerum gyrum habet, dum in cogitatione sua dicit animus: Putasne hoc? putasne illud est? Quasi circuit ut inveniat quod quærit. Cui cum incircumscriptum lumen erumpere in agnitione coeperit, quasi per obliquam fenestram radius veritatis venit. Sic quippe in contemplatione nostra multa cogitationibus circumeundo perficimus: sicut exempla bonorum sæpe quærimus, ut in moribus proficiamus. Nam cum jam cogitat animus ad C meliora transire, quidquid melius de aliis audire possit, exquirit : nune hujus, nune sancti alterius vitam ventilat. Unde et electus quidam, qui in expanso sinu sanctæ ecclesiæ, per universum mundum mentis oculos miserat bonorum vitam ad imitationem requirens, dicebat : « Circuibo et immolabo in tabernaculo ejus hostiam jubilationis (Psal. xxvi). > Ecce, ut immolaret jubilationis hostiam eircumibat. quia nisi animum buc illucque ad bonorum vitam exquirendam mitteret, ipse usque ad jubilationis sacrificium non perveniret. Cum vero sancti viri intra Ecclesiam ad loca summa perducuntur, corum vita quasi in speculo ponitur, ut cuncti videant bona quæ debeant imitari. Unde et adhuc apte subditur: « Et ante frontes pictura palmarum. . Quid per palmas, nisi præmia victoriæ designantur? Ipsæ quippe dari victoriæ solent. Unde de his quoque qui in certamine martyrii antiquum hostem vicerant, et jam victores in patria gaudebant, scriptum est : c Palmæ in manibus eorum, et clamabant voce magna dicentes : Salus Deo nostro, qui sedet super thronum, et Agno (Apoc. vii). . Palmas quippe in manibus habere, est victorias in operatione tenuisse. cujus operationis palma ihi tribuctur, ubi jam sine certamine gaudetur. Unde hic non dicitur, palmæ ante frontes, sed ante frontes pictura palmarum. Ibi enim victoria videbitur, ubi jam sine fine gaudebitur. Nam plerumque sauctos viros aspicimus mira agere, virtutes multas

se bomi aliquid non putat. Unde hic quoque adhuc A facere, leprosos mundare, dæmonia ejicere, tactu ægritudines corporum fugare, prophetiæ spiritu ventura prædicere. Cuncta itaque hæc needum palmæ sunt, sed adhuc pictura palmarum. Nam hæc aliquando dantur et reprobis; unde per Evangelium Veritas dicit (Luc. xiii): « Multi dicent mibi in illa die, Domine. Domine, nonne in nomine tuo prophetavimus; et in nomine tuo dæmonia ejecimus; et in tuo nomine virtutes multas fecimus? Et tunc confitebor illis quia nunquam novi vos : discedite a me qui operamini iniquitatem. > Unum vero signum electionis est soliditas charitatis, sieut scriptum est : « In hoc scietur quia mei discipuli estis, si dilectionem habueritis ad'invicem (Joan. x111). 1 læc autem miracula cum electi faciant, longe dissimiliter a reprobis faciunt. Quia quod electi ex charitate, hoc reprobi student agere per elationem : sed eisdem electis et ipsa mira quæ per charitatem faciunt, non jam palmæ sunt, sed adhuc pictura palmarum, quia de eis foris ostenditur, quales apud omnipotentem Dominum intus habeautur. Ibi autem eispalma erit, ubi jam mortis contentio non erit. Nam prædicator egregius tunc aspexit palmam veram vincentibus dari, cum resurrectionem prævidit mor tuorum sieri sicut dicit : Oportet enim corruptibile hoc induere incorruptionem, et mortale hoc induere im nortalitatem, tune siet sermo qui scriptus est : Absorpta est mors in victoria. Ubi est mors, victoria tua? ubi est stimulus tuus? (I Cor. xv.) > Tune ergo erit perfecta victoria, cum mors plene fuerit absorpta.

e Et eduxit me ad atrium exterius. Et ecce gazoe phylacia et pavimentum stratum lapide in atrium e per circuitum: triginta gazophylacia in circuitu pae vimenti, et pavimentum in fronte portarum erat inferius. Et mensus est latitudinem a facie portæ inferioris usque ad frontem atrii interioris extrinsecus, cenc tum cubitos ad orientem et ad aquilonem. > (Nieron.) Vir ergo ille qui habebat funiculum cæmentariorum in manu et calamum mensuræ, et stabat in porta, inter cætera quæ prophetæ monstrabat aspectui post atrium sexaginta cubitorum, et aliud vestibalum portæ interioris quod tenebat quinquaginta cubitos, eduxit prophetam ad atrium exterius, sive ut in Septuaginta continetur, introduxit ad atrium interius. Satisque miror juxta litteram et Septuaginta quomodo post exteriora atrii septuaginta et quinquaginta cubitos tenentia, interius sit atrium, quod in latitudine centum cubitorum tendatur spatiis: nisi forte juxta mysticos intellectus, et profectus ingredientium quæ interiora in doctrinis sucrint, latiora sint. Introductus autem in atrium interius, sive dyctus ad exterius atrium, ut in Hebraico continetur, statim intuitus est triginta thalamos vel gazophylacis. Et ut Symmachus interpretatus est exedras, que habitationi Levitarum atque sacerdotum fuerant præparatæ, et pavimentum vivis stratum lapidibus, sive intercolumnia ut ostendatur interius atrium vel exterius habere ante fores ordinem columnarum, et

pavimentum in fronte portarum, sive porticus post A quod multas fruges faceret, et famem judaici populi tergum pertarum. In quibus porticibus puto columnas ordine fuisse dispositas : ut ante gazophylacia essent porticus, et in frontibus porticuum columnæ porticus sustinentes. Pavimentum autem quod stratum erat lapidibus, et ante porticus atrii tendebatur, inferius erat ascensione porticuum, et eamdem habebat longitudinem quam thalamorum ædiscatio possidebat. Mensusque est idem vir in cujus maun crat funiculus et calamus a facie portæ inferioris, sive, ut Septuaginta volunt, exterioris usque ad frontem atrii vel portæ interioris, centum cubitos ad orientem, et ut in Hebraico dicitur, et ad aquilonem. Ex quibus intelligimus illud evangelicum quod a Salvatore narratur, missæ in agrum sementis in terram in tricenarium, et in sexagenarium et centenarium numerum, hujus loci vaticinio convenire: et hic enim trigesimus et sexagesimus et centesimus numerus ponitur, ut his quasi gradibus ad perfectam scientiam pervenire valeamus, ita duntaxat ut ad interiorem ædem quinquagenarius nos perducat numerus, qui Anito septem hebdomadarum sabbato in diem resurrectionis erumpit. Gazophylacia autem appellantur, quæ plena sunt spiritualibus divitiis, de quibus scriptum est : « Redemptio animæ viri propriæ divitiæ (Prov. XIII). > Super quibus et Paulus apostolus congratulatur discipulis suis, quod pleni sint omni verbo et omni scientia. Gaza autem lingua Persarum divitiæ nuncupantur. Vel certe thalami, qui Græce dicuntur παστοφορία ostendunt sponsi adventui cubicula præparata que fuere triginta numero, ut perfectam ætatem habitantium demonstrarent. Et pavimentum stratum crat lapide, ne luto et terra et pulvere peccatorum habitantium pollucrentur vestigia, sed ut super vivos incederent lapides quibus ædificatur templum Dei. Sive intercolumnia erant ante thalamorum fores, quæ impositum desuper ædificium sustentarent. Istæ sunt columnæ de quibus et Paulus apostolus scribit (Gal. 11): c Dextras dederunt mihi et Barnabæ, Petrus et Joannes, qui videbantur colomnæ esse. > Et in alio loco (I Tim. 111): c Columna et sirmamentum veritatis. > Et in Joannis Apocalypsi legimus (Apoc. 111) : € Qui vicerit, faciam eum columnam in templo Dei mei, et foras non D egredietur amplius. . Pavimentum ergo quod erat in fronte portarum, de quo jam diximus, sive porticus post tergum portarum, quæ habitatores thalamorum ab imbribus defendebant, erat inferius. Semper enim quæ inferiora sunt, in altioribus collocantur, ut ad mystica atque secreta et plena divitiis spiritalibus ascensu et gradibus pervenire possimus. Plerumque numerus atque perfectus in decem decadarum numero est, qui et sementem Isaac centena fruge multiplicat. Sed quia in terra erat, et adhuc dicere poterat : « Advena sum ego et peregrinus, sicut omnes patres mei (Gen. xxIII); > hordeum sevisse et centesimam frugem messuisse narratur: necdum dim granum tritici mortuum fuerat in terra,

audiendi sermonis Dei saturaret eo pane qui de cœlo descendit. (Greg.) Postquam de contemplationis gratia obliquas fenestras insinuans propheta multa locutus est, eductum se exterius dicit, et gazophylacia vidisse commemorat. In quibus gazophylaciis quid aliud quam doctorum scientia designatur? Sed certe hac in re quæri potest, cum doctores sancti spiritalia atque terrena doceant, cur propheta eductum se exterius dicit, et gazophylacia foris vidisse? Sed sciendum est quia alia est contemplatio, quæ tantum videt quantum dicere non valet : alia vero scientia at ine doctrina quæ tantum videt quantum exprimere per linguam possit. In comparatione quippe illius luminis quod voce exprimi non potest quasi tobonam que multiplicet fruges pro varietate virtutum B tum hoc soris est quod exprimi voce potest. Ait itaque : « Et eduxit me ad atrium exterius, et ecce gazophylacia et pavimentum stratum lapide in atrium per circuitum. , Quia sermone Græco phylaxe ser vare dicitur, et gazæ lingua Persica divitiæ vocantur, gazophylacium locus appellari solet quo divitiæ servantur. Quid itaque per gazophylacia designatur, nisi, ut prædiximus, corda doctorum sapientiæ atque scientiæ divitiis plena? Quia juxta Pauli vocem : c Alii datur per Spiritum sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ in eodem Spirita (I Cor. x11). Sunt enim quidam qui per donum gratiæ, et ipsa intelligunt quæ exponi a doctoribus non andierunt, hi videlicet sermones sapientiæ perceperunt. Et sunt quidam qui per semetipsos intelligere audita nequeunt, sed ca quæ in expositoribus legerunt, retinent atque scienter proferunt, quæ lecta didicerunt. Unde itaque ist nisi sermone scientiæ pleni sunt? Quamvis hoc intelligi et aliter possit, quia sapientia ad vitam, scientia vero pertinet ad doctrinam. Qui igitur bene vivit et prudenter prædicat, gazophylacium spiritalis ædificii recte nominatur, quia ab ejus ore divitiæ dispensantur. His divitiis abundare discipulos idem magister gentium viderat cum dicebat : c Divites facti estis in illo, in omni verbo et in omni scientia (I Cor. 1,); > excepto autem eo quod ad æternam patriam divitiæ spiritales ducunt. Est eis a terrenis divitiis magna distantia, quia spiritales divitiæ erogatæ proficiunt, terrenæ autem divitiæ aut erogantur et desiciunt, aut retinentur et utiles non sunt. Qui ergo has in se veras divitias continent, recte gazophylacia vocantur. Et habent ipsa gazophylacia pavimentum per circuitum, quia eis adhæret ac subjacet humilitas auditorum. Quod pavimentum recse stratum lapide in atrium dicitur, quia in latitudine charitatis vicissim sibi junctæ sunt animæ fideles, quæ et lapides appellantur pro fortitudine fidei, et stratæ in pavimento sunt in compage humilitatis. Ilas fidelium mentes Petrus apostolus fortes in fide conspexerat cum dicebat : « Et vos tanquam lapides vivi superædificamini domus spiritales (I Petr. 11). De his lapidibus sanctæ Ecclesiæ Dominus per Isaiam dicit (Isa. LIV): Ponam jaspidem per propugnacula tua, et portas tuas in lapides sculptos, universos terminos tuos in

lapides dest l'erabiles, omnes filios tuos doctos a Do- A per exemplum suma alios ad perditionem trabat, vimino. Quod ergo Isaias universos Ecclesiæ terminos lapides desiderabiles vidit, hoc Ezechiel pavimentum lapide stratum per circuitum esse perhibuit, quia adhuc de gazophylaciis subdit : « Triginta gazophylacia in circuitu pavimenti. > Denarius numerus pro perfectione semper accipitur, quia in decem præceptis legis custodia continetur. Activa etenim et contemplativa vita simul in decalogi mandatis conjuncta est: quia in eo et amor Dei, et amor proximi servari jubetur. Amor quippe Dei ad contemplativam, amor vero proximi pertinet ad activam. Sed unusquisque doctor, ut in activam vitam plene se dilatet atque in contemplativam vigilanter surgat, in sanctæ Trinitatis fide debet esse perfectus. Unde et eadem gazophylacia triginta esse memorantur, ut cum de- B sese fortiter custodire noluit ne ad motum surgeret, narius ter ducitur, vita et lingua doctoris in Trinitate solidetur. Sed hac in re illud nobis est vigilanter intuendum quod propheta, cum gazophylacia descripsisset, adjunxit pavimentum per circuitum, atque inferius subjungit gazophylacia in circuitu pavimenti: quatenus gazophylacia in circuitu pavimenti, ct pavimentum in circuitu gazophylaciorum esse videatur. Pavimentum quippe et gazophylacia co sunt ordine distincta, ut et gazophylacia intra pavimentum, et pavimentum ınter gazoplıylacia fuerit stratum. Non hoc ergo sine magno mysterio est, quod in circuitu gazophylaciorum esse dicitur pavimentum, et in circuitu pavimenti narrantur esse gazophylacia. Habet enim pavimentum in circuitu gazophylacia: quia vitam audientium erudit quotidie, et custodit C lingua doctorum. Doctores enim boni in sanctæ eruditionis verbis modo fomentis dulcedinis, modo asperitate increpationis invigilant, ut auditorum suorum vitam a vitiis defendant. Sed habent ipsa quoque gazophylacia in circuitu pavimentum, quia sæpe etiam doctorum cor vitiorum tentationibus tangitur, ut modo elevetur jactatione superbiæ, modo iræ stimulis inflammetur. Sed cum bonorum auditorum vitam considerant, cam quæ profecisse suis exhortationibus pensant, crubescunt tales non esse, quales auctore Deo per se conspiciunt alios factos esse, et ante se in mente stabiliunt, quam plene in culpa labantur. Nam cum ipsa sua a doctoribus verba ad memoriam redeunt, erubescunt non servare quod dicunt. Unde et per Salomonem dicitur : Anima laboran- D tis laborat sibi, quia compulit eum os suum (Prov. xvi). Os enim nostrum nos compellit ad laborem, quando per hoc quod diximus a vitiis refrenamur: quia turpe nimis est, ibi nos negligendo cadere, unde prædicando conati sumus alios levare. Habent ergo gazophylacia in circuitu pavimentum, quia doctorum magna custodia est, vita venerabilis auditorum, et suus ei sermo sit in adjutorium, quia erubescunt pub santibus vitiis non resistere qui contra vitia alios armaverunt. Quia enim quandiu in hac vita vivimus, contra malignos spiritus quid aliud quam in acie stamus? Sicut prædiximus, doctoris animus forsitan aliqua clatione pulsatur, sed sive ne ipse pereat, seu ne

gilanter se et festine circumspicit, in cogitationibus remordet adducta auditorum suorum ad memoriam. semetipsum humiliat, et in quibus prævalet, agit ne clatio principetur in mente, ne dominetur in opere. Scriptum quippe est: Initium omnis peccati superbia (Eccl. x). Duis ergo erit ante Dei oculus fructus boni operis, si ex radice putruit elationis? Sæpe, ut prædictum est, ejus animus tentatur ex ira, sed citius se ad se circumspiciendo colligit, et disciplinæ se pondere deprimens, agit ne motus animi transcat in sermone, ne erumpat in voce : fitque ut ira perturbati animi ubi per negligentiam oritur, ibi per judicium suffocata moriatur : qua ex re agitur, ut ex concepta culpa animus virtutem pariat, quia etsi se tamen in commotione fortiter vicit. Unde bene per Salomonem dicitur : « Melior est patiens viro forti, et qui dominatur animo suo expugnatore urbium (Prov. xvi). > Et pavimentum in frente portarum secundum longitudinem portarum erat inferius. Si portarum longitudinem ad locum referimus, in quo portæ erant constructæ, secundum longitudinem portarum pavimentum erat inferius : quia quantum tenere locus portarum poterat, tantum tendebatur, et pavimentum quod erat inferius. Longitudo ergo pavimenti a portis non erat dissimilis, sed tamen æqualitas pavimenti non erat cum portis. Quid est ergo quod pavimentum cum portis longum similiter erat, sed æquale non erat, nisi quod longe distat vita populorum a vita docentium? quia etsi ad regna cœlestia tendentes eamdem longanimitatem spei habent, cadem tamen vivendi studia non habent. Tendaturerge pavimentum similiter in longum quia ipsam fidem, ipsam spem in se retinent auditores quam habere certum est prædicatores. Sed pavimentum inferius jaceat, ut omnes auditores prædicatores suos longe a suis meritis excellere cognoscant. Sin vero longitudinem portarum ipsam, sicut superius diximus, earum altitudinem intelligere debemus, dum, sicut paulo post scriptum est, ad portas gradibus ascendebatur, tanto pavimentum jacet inferius, quanto unaquæque porta surgit in altitudine : quia quanto sanctior est vita doctoris, tanto fit humilior sensus audientis, et semetipsum despicit, dum prædicatoris sui vitam in magna surgere altitudine perpendit. Imitari etenim bona ejus alia forsitan potest, alia non potest, in quibus prævalet proficit; in quibus minime prævalet, ad humilitatem crescit, et hoc ipsum ergo ei in provectu est quod ei imitabile ad provectum non est. Ecce enim si prædicatorum nostrorum ea quæ legimus facta, et dicta pensamus, in quantum altitudine surrexerint portæ agnoscimus. Ut enim taceamus de ostensione signorum. loquamur de virtutibus cordium. Certe Paulus, qui se legi mortuum per legem dicit, qui ut in Christo crederet ei hoc et lex ipsa prædicavit, magno fidei ardore succensus, praccepta legis tenere carnaliter noluit, circumcisionem in gentibus sieri vetuit : et cum Petrus apo-

stolus servari adhue in circumcisione legis consue- A verunt fratres qui venerunt a Macedonia (11 Cor. tudinem vellet, ei in faciem restitit, eumque hac in re fuisse reprehensibilem dicit, et hoc ejus studium discipulis loquens, non solum culpam, sed quod est magis hypocrisin, id est, simulationem nominat, dicens: Cum venisset Petrus Antiochiam, in faciem ei restiti, quod reprehensibilis erat (Gal. 11). > Et paulo post : « Et simulationi ejus consenserant cæteri Judgi (Ibid.). . Idem vero apostolorum primus, cum multa discipulos admoneret, atque a quibusdam detrahi de Pauli scriptis agnosceret, dicit : « Sicut charissimus frater noster Paulus secundum datam sapientiam sibi scripsit vobis loquens in eis de his in quibus sunt quædam difficilia intellectu quæ indocti et instabiles depravant, sicut et cæteras scripturas ad suam ipsorum perditionem (11 Petr. 111). Ecce B Paulus in Epistolis suis scribit Petrum reprehensibilem: ecce Petrus in epistolis suis asserit Paulum in his quæ scripserat, admirandum. Certe enim, nisi legisset Petrus Pauli Epistolas, non laudasset. Si autem legit, quia illic ipse reprehensibilis dicerctur invenit. Amicus ergo veritatis laudavit etiam quod reprehensus est: atque ei et hoc ipsum placuit, quia in his non placuerat quæ aliter quam debuerat sensit, seque etiam minori fratrum ad consensum dedit, atque in eadem re factus est sequens minoris sui ut etiam in hoc præiret, quatenus qui primus erat in apostolatus culmine, esset primus et in humilitate. Pensemus ergo in quo montis vertice stetit qui illas Epistolas laudavit, in quibus se scriptum vituperabilem invenit. Quæ illa tanta esse mansuetudo potuit, C quæ quies animi, quæ soliditas mentis atque impertarbatio cogitationis? Ecce a minore suo et reprehenditur, et reprehendi non dedignatur. Non ad memoriam revocat quod primus in apostolatu vocatus est: non quod quæcunque in terra solveret essent soluta et in cœlo; non quod in mare pedibus ambulavit : non quod paralyticos in Jesu nomine jubendo erexerat, non quod ægros corporis sui umbra sanaverat : non quod mentientes verbo occiderat, non quod mortuos oratione suscitabat. Ne igitur increpationis verba dedignarctur audire, omnia dona quæ acceperat, quasi a memoria repulit, ut unum fortiter humilitatis donum teneret. Pensemus ergo, si possumus, Paulum apostolam, qui tantum patiens inter persecutores quantum mansuetus inter discipulos fuerit. Certe Corin- D thum veniens, ab idolorum servitio Corinthios retraxit, quis esset verus Deus innotuit, æternæ eis vitæ gaudia prædicavit. Et cum magnam multitudinem populi in side collegisset, tantam illic inomiam pertulit, ut victus sui gravi necessitate laboraret : et panem terræ a discipulis non accepit, quibus panem cœli prædicavit. Instabat verbo pro vita audientium: instabat labori manuum pro vita corporis sui. De terris quoque aliis ei stipendia a discipulis mittebantur, ut Corinthiis prædicare suffecerit: ipse quippe ad eos:lem Corinthios per Epistolam loquitur, dicens: « Cum essem apud vos et egerem, pulli onerosus fui. Nam quod-mibi deerat, supple-

xi). > Consideremus ergo quantæ altitudinis istæ spiritalis adificii portæ sunt, quas et spiritales patres admirantur. Quantum itaque nos in earum admiratione humiliari necesse est qui pavimentum sumus! Sed quia sub longitudinis appellatione altitudinem portarum audivimus, nunc aliquid de carum latitudine cognoscamus. • Et mensus est, inquit, latitudinem a facie portæ inferioris usque ad frontem atrii interioris extrinsecus, centum cubitos ad orientem, et ad aquilonem. > In quibus verbis si portam aditum accipimus, quo ad cognitionem Domini intramus, porta inferior fides est; atrium vero interius contemplatio. Habet autem porta inferior latitudinem in facie, quia videlicet fides per charitatis suæ amplitudinem habet eam quæ videtur a proximis operationem. Quant dum fortiter a perfectioribus agi conspicimus, nos qui in bonis actibus argusta- . mur, exempla per eos magnæ operationis accipimus, et unaquæque sancta actio quasi quædam nobis fit latitudo itineris, quæ prius erat angustia difficaltatis. Habet quoque atrium interius frontem, quia contemplativa vita per quædam signa desideriorum et gemituum ostendit quantum intus videat quam tantum amat. Denarius autem numerus per semetipsum multiplicatus in centenarium surgit. Unde recte per centenarium magna perfectio designatur. sicut de electis dicitur : « Omnis qui relinquit domum vel fratres aut sorores, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, aut agros propter nomen meum, centuplum accipiet, et vitam æternam possidebit (Matth. xix). > Neque etenim sanctus quisque ideo terrena descrit, ut hæc possidere in hoc mundo multiplicius possit, quia quisquis terreno studio terram relinquit, terram non relinquit, sed appetit; nec qui unam uxorem deserit, centum recepturus est; sed per centenarium numerum perfectio designatur, postquam etiam vita æterna promittitur, quia quis pro Dei nomine temporalia atque terrena contemnit, et hic persectionem mentis recepit, ut jam ea non appetat quæ contemnit, et in sequenti sæculo ad æternæ vitæ gloriam pervenit. Mensus ergo vir latitudinem a facie portæ inferioris usque ad frontem atrii interioris extrinsecus centum cubitos, quia Redemptor noster quotidie per magistros atque doctores in mensura perfectionis metitur vitam sidelium; vel in specie boni operis per tidem, vel in sanctis desideriis per contemplationem. Quis ergo est qui per centum cubitos mensuratur, nisi is cujus bona operatio recta intentione utitur, ut in eo quod agit, non ad terrena lucra appetenda aut laudes transitorias reflectatur? Ecce enim misericordiam proximis exhibere, possessa largiri, cum celeritate indigenti tribuere, latitudo in facie portæ inferioris est. Sed si tua dans aliena non appetas, si terrenam gloriam de ipso bono opere non requiras, recte in centenario numero, id est, in persectione mensuraris. Nam qui videtur dare miscricorditer propria, et rapit forsitan violenter aliena, iste adhuc quæ sit via perfe-

ctionis ignorat nec cognovit unde ad perfectionem A c centum cubitos. Mensus est autem vir cujus futenditur, quia nec ipsum ejus initium invenit. Prius enim appetitum evellere a mente debuit, et postea quæ in re possidet, largiri. Unde scriptum est : « Declina a malo, et fac bonum. > Quid enim potest esse Loni quod facit, qui necdum a malo declinavit? Et sunt quidam, qui, sicut dictum est, ab alimentis abstinent, carnem cruciant : sed tamen si pulsati fuerint, cognoscuntur quia ad mundi gloriam anhelant. lsti frontem atrii interioris ostendunt, sed per centum cubitos non mensurantur. Hi ergo in numero perfectionis sunt de quibus per Paulum dicitur: · Qui carnem suam crucifixerunt cum vitiis et concupiscentiis (Gal. v). Et notandum quod non dicitur quod intrinsecus, sed extrinsecus ista mensurantur : quia videlicet Redemptor noster cum per nos facta hominum vel approbat vel indicat non intrinsecus metitur. Unde et per Evangelium dicitur: · Ex fructibus eorum cognoscetis cos (Matth. vii). > Cum enim alios conspicimus largiri eleemosynam, afflictis concurrere, oppressis subvenire, nil eos in hoc mundo gloriæ quærere, nullis hujus mundi compendiis inhiare, atque alios videmus carnem domare, lacrymis insistere, verbis coelestibus occupari, nil transitorii honoris appetere: quid aliud debemus nisi cos perfectos credere, sanctos astimare? Quia ergo per hoc quod aspicimus, esse eos perfectos videmus, eorum vitam per centum cubitos metimur. Et quia multi in Judæa, plerique vero in gentilitate positi, ad hanc perfectionis summam venerunt, recte subjungitur: Ad orientem et ad aquilonem. Judaicus etenim populus oriens jure dictus est, de cujus carne ille natus est, qui sol justitiæ vocatur; de quo per prophetam dicitur: « Vobis antem qui timetis Dominum orietur sol justitiæ (Malach. 1v). . Per aquilonem vero gentilitas figuratur quæ diu in persidiæ suæ frigore torpuit, et in cujus corde ille regnavit qui attestante propheta apud semetipsum dixit: « Ponam sedem meam ad aquilonem. > Quia itaque incarnatus omnipotens Dominus alios perfectos ex Judæa, alios perfectos ex gentilitate intra sanctam Ecclesiam fecit, centum cubitos non solum orientem mensus est, sed etiam ad aquilonem. (Hieron.) Quomodo autem centum cubiti non solum ad portam orientalem fuerint, sed et ad por- D jam diximus, quinque sensuum per quinque ordines tam aquilonis sequens testimonium demonstrabit.

e Portam quoque quæ respiciebat viam aquilonis c atrii exterioris mensus est tam in longitudine quam in latitudine, et thalamos ejus tres hinc et c tres inde, et frontem ejus, et vestibulum ejus, sec cundum mensuram portæ prioris, quinquaginta cubitorum longitudinem ejus, et latitudinem viginti · quinque cubitorum; fenestræ autem ejus et vestibuc lum et sculpturæ, secundum mensuram portæ quæ respiciebat ad orientem, et septem graduum erat c ascensus ejus. Et vestibulum ante eam, et porta atrii interioris contra portam aquilonis et orienc talem. Et mensus est a porta usque ad portam

niculus in manu erat portam quo que aquilonis atrii exterioris, sive introduxit prophetam per portant aquilonis. Secundo per portam austri. Tertio per portam orientalem. Ab aquilone enim exardescunt mala super habitatores terræ. Pulchreque qui habitator terræ est, et non advena et peregrinus, patet jaculis ejus qui venit ab aquilone, cujus ignita sont jacula, quæ juxta Apostolum scuto fidei restingmintur, et ad aquilonem exterius atrium nominatur: ad meridiem vero, hoc est ad austrum, non exterius sed interius. Dicit enim Scriptura: c Et introduxit me ad atrium interius, ad portam australem; a quod ct în orientali atrio scriptum similiter invenitur. Primus enim ad virtutem ingressus est, aquilonem calcare pedibus, et per quinquagenarium et vigesimum quintum numerum ad summitatem centenarii pervenire. Deinde introduci ad australem plagam, et aquilonis frigus expellere. Tunc ad perfectam venire virtutem, id est, ad portam orientalem, in qua oritur sol justitiæ, et per quam solus ingreditur pontifex. Et hoc observandum quod cum quatuor plagæ sint, de occidentali porta taceatur : de qua in principio sexagesimi septimi psalmi scriptum est : « lter facite ei qui ascendit super occidentem, Dominus nomen ejus (Psal. LXVII); ut postquam nobis præparantibus iter Domino, et illud implentibus quod Joannes Baptista clamat in eremo : c Parate viam Domini, rectas facite semitas ejus (Matth. 111), possimus audire quod in extrema parte ejusdem psalmi dicitur : « Cantate Deo, psallite Domino, qui ascendit super cœlum cœli ad orientem. Quod autem dicuntur thalami tres hinc et tres inde, hoc docet : quod tam littera quam spiritus et ntraque intelligentia et historiæ tropologiæ ad Trinitatis sacramenta pertineant. Illud quod additur, e Et frontem eins et vestibulum secundum mensuram portæ prioris, orientalem portam significat, quæ prior non ordine, sed merito nuncupatur. c Et habebat, inquit, quinquaginta cubitos in longituding, et viginti quinque in latitudine; ) ut in quinquagesima post septem hebdomadas æterna requies demonstretur, tendens per diem resurrectionis ad regna coelorum, in quibus vera requies est. In 25 autem de quo numero ante quadranguli mensura servetur, quorum alterum loagitudini, alterum latitudini coaptatur: ut in longitudine requies et delectatio sacratioris scientiæ: in latitudine præsentium quæ ad sensus pertinet ratio demonstretur. Quod infertur, « Et fenestræ ejus et vestibula et sculpturæ, , sive ut Septuaginta vididere, e palmæ erant juxta mensuram portæ quæ respiciebat ad orientem, . hoc subtiliter indicatur, quod quicanque in introitu virtutum positus, tres et tres thalamos fuerit ingressus frontemque et vestibulum mensuræ portæ prioris agnoverit, ad ea perveniat, illaque conspiciat, quæ et in porta orientali plenissime suscepturus est. Porro quod sequitur: e El septem graduum erat ascensus ejus, et vestibulum

is hebdomadis, et ollæ quæ a facie aquilitur, et caremonias Judæorum quibus ræcepta, non bona et justificationes in ivant in eis, scandamus ad altiora, et n ejus, id est, portæ, pro quo septuah transtulerunt. Quod vestibulum ante ive interius. Nec solum una porta est iæ supra porta appellatur exterior, sed erior, que habet similitudinem portæ it manifestius dixere Septuaginta, et terior respiciens portam aquilonis, sicut uze respiciebat ad orientem. « Mensusrta exteriori aquilonis, usque ad portam ilonis interiorem, centum cubitos; > ut radibus atque mensuris recedentes a B ori, ad interiorem pervenire valeamus: ieri sacramento supra dictum est.(Greg.) i viam aquilonis respicit; cum prædicavitam peccatoris agnoscit, eique inteer verbum aperit prædicationis. Quæ exterioris dicitur. Exterius quippe est præsens, in qua omne quod corporaliter oraliter etiam videtur : quæ tam in lonm in latitudine mensuratur : quia cum cator ducitur, necesse est, ut ejus doctor vel quantum in longitudinem spei, in latitudinem charitatis ex ejus adproficiat. Qui enim ad Deum converauc bona vitæ præsentis sperat, longihabet: quia brevis est vita in qua spem C er terrenarum rerum concupiscentiam, oximi odium coangustatur, latitudinem quia nescit vel transitoria contemnere, oximi amore dilatare. Cum vero converæternæ vitæ gandia longanimiter speorum molestias cum charitate tolerat, et habet concupiscere contemnit, longituitudinem porta habet, quia gloria prædiprofectus auditoris: unde quibusdam per ædicatorem dicitur: « Gaudium meum et 1 (Phil. 1v). > Et rursus : « Ecce nunc statis in Domino (1 Thess. 111). Atque juæ est enim nostra spes, aut gaudium? indo portæ est, quæ ad aquilonem respi-:um infidelem quempiam in peccati sai pentem prædicator ad fidem convertit sod eum in longitudinem spei tendit, litudinem charitatis dilatat, ejus gloi facit : et quia in cognitionem Trinie ex verbo prædicationis auditores quisdem Trinitatis amore proficiunt. Habet porta thalamos tres hinc et tres inde: quod per Testamentum Novum de Trinior loquitur, hoc etenim de Testamento ndit, et cor audientium in amore cœlestis icit : ut anima hærens Deo quasi sponsa in quodam jam thalamo sedeat atque

interius, o hunc habet sensum, quod per A terrenis se a desideriis funditus avertat. Vel certe ut louge superius dictum est, quia tres sunt ordines bene viventium, honorum scilicet conjugatorum, continentium, atque prædicatorum. Quos tres bonorum ordines, quia non solum Ecclesia ex gentibus habet, sed aliquando etiam synagoga habuit dum magna multitudo spiritalium Redemptoris giatiam ardenter exspectavit, porta cœlestis ædificii tres hinc, et tres inde thalamos habet, quia prædicator quisque, cum ad supernam patriam auditorem provocat, et novos patres et veteres anhelasse cœlesti desiderio demonstrat. Plus enim plerumque exempla quam prædicationis verba compungunt; et cum prædicator dicit quales alii in conjugio, vel in continentia, vel in prædicatione erga omnipotentis Dei amorem in Novo Testamento fuerint, vel alii quales in Veteri, porta quæ loquitur ternos ex utroque latere habere se thalamos ostendit. Quæ porta habet et frontem, quia sunt in prædicatoris vita aperta opera quæ videntur. Habet et ante frontem vestibelum, quia priusquam bona opera insinuet, prædicat fidem, per quam anima humiliter veniens ad bonorum actuum altitudinem sublevatur : quæ cuncta secundum mensuram portæ prioris sunt, juxta hoc quod subditur : « Quia mensus est quinquaginta cubitorum longitudinem ejus, et latitudinem viginti quinque cubitorum. > Hæc jam superius latius me dixisse meministis. Per quinquagenarium enim numerum requiem diximus figurari, quia et quinquagesimus annus veteri populo in requiem datus est, qui appellatus est jubilæus : et septenarius numerus, per quem hoc omne tempus evolvitur, septies multiplicatus ad quadraginta et novem ducitur; cui unus additur, quia in unius contemplatione requies æterna perficitur. Idem ergo quinquagenarius numerus nobis in longitudinem est, quia pervenire ad illam requiem non potest, nisi qui ad cam spem suam modo tendere longanimiter potest. Unde et hic post longitudinem quinquaginta cubitorum protinus latitudo subjungitur viginti et quinque cubitorum; quæ videlicet latitudo ad charitatem proximi pertinct. Ipsa enim in fratrum amore se dilatat, atque erga eos omne quod potest boni operis exercet. Cuncta autem bona opera quæ corporaliter funt, per quinque corporcos sensus exhiinte Dominum? (I Thess. 11). . Longitudo D bentur; videlicet, per visum, auditum, tactum, gustum, odoratum. Quinarius vero numerus per semetipsum ductus, ad vicesimum et quintum pervenit, quia bona opera cum agi cœperint, per fervorem animum ad augmentum excitant, et per semetipsa multiplicantur : unde et latitudinem menti faciunt, ut non sit angusta per teporem, sed expansa in bonis actibus per charitatem. Omnis enim torpor, teporis angustia est. Omnis vero benignitas charitatis, magna latitudo; nam etsi res desunt quæ fortasse indigenti proximo præbeantur, ampla est substantia voluntatis bonæ, quæ sufficit ad regni retributionem, sicut scriptum est : « In terra pax hominibus bonæ voluntatis (Luc. 11). >

e Fenestræ, inquit, ejus et vestibulum, et sculpturæ

secundum mensuram portæ quæ respiciebat ad orien- A pientia. Est etenim timor Domini in mente: sed tem. . Cuncta hæc jam superius latius dicta sunt, et ideirco sermo non debet morosa expositione tardari. Hoc tamen magnopere notandum est, quod porta ad aquilonem ea omnia habere perhibetur, quæ porta ad orientem, fenestras scilicet contemplationis, vestibulum humilitatis, sculpturas bonæ operationis. Omnes enim qui per hoc quod Deo in conversatione nati sunt in innocentia perstiterunt, portam ad orientem habent : quia eis cœlestis regni aditus patet a lumine quod acceperant. Et omnes qui in peccatis postmodum lapsi torporis sui frigore sunt depressi, sed per pænitentiam redeant, ad amorem cœlestis patriæ recalescunt, portam ad aquilonem habent : quia eis ctiam post peccati sui frigora dicitur porta ad aquilonem, quæ habet porta ad orientem: quia et conversi peccatores sic ditantur virtutibus, sicut illi sunt divites, qui cadere in peccato vitaverunt. Unde et Psalmistæ voce per Dominum dicitur: « Cinerem sicut panem manducabam (Psal. c1), , quia sic pœnitentes recepit ut justos. Scriptum quippe est de peccatoribus: « Olim in cilicio et cinere pœnitentiam egissent. > Cinis ergo sicut panis comeditur: quando ad auctoris sui gratiam peccator per pœnitentiam sicut innocens revocatur. Porta igitur ad aquilonem habet fenestras, habet vestibutum, habet sculpturas : quia cum peccator ad vitam post culpas reducitur, sæpe-lumen contemplationis accepit, atque de ipsa memoria iniquitatis suæ gratiam magnæ humilitatis, bonæ quoque operationis C chicaciam sumit: ut omne quod fieri præcipitur, in vita ejus quasi sculptum esse videatur. c Septem vero graduum erat ascensus ejus, et vestibulum ante cam. > Septem gradibus ad portam ascenditur, quia per sancti Spiritus septiformem gratiam aditus nobis vitæ cœlestis aperitur. Quam septiformem gratiam Isaias in ipso nostro capite, vel in ejus corpore quod sumus enumerans, dicit: « Requiescet super eum spiritus sapientiæ et intellectus, spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scientiæ et pietatis, et replebit eum spiritus timoris Domini (Isai. x1). Quos gradus de cœlestibus loquens, descendendo magis quam ascendendo numeravit : videlicet sapientiam, intellectum, consilium, fortitudinem, scientiam, pietatem, timorem. Et cum scriptum sit: « Initium sapientiæ timor D Domini (Psal. cx), constat procul dubio, quia a timore ad sapientiam ascenditur, non autem a sapientia ad timoren. reditur: quia nimirum persectam habet sapientia charitatem. Et scriptum est : c Perfecta charitas foras mittit timorem (I Joan. 1v). > Propheta ergo, quia de cœlestibus ad ima loquebatur, cœpit magis a sapientia, et descendit ad timorem. Sed nos qui a terrenis ad cœlestia tendimus, cosdem gradus ascendendo numeremus, ut a timore ad sapientiam pervenire valeamus. In mente etenim nostra primus ascensionis est gradus timor Domini. secundus pietas, tertius scientia, quartus fortitudo, quintus consilium, sextus intellectus, septimus sa-

qualis iste timor est, si cum co pietas non est? Oui enim misereri proximo ignorat, qui compati cius tribulationi dissimulat, hujus timor ante omnipoteutis Dei oculos nullus est, quia non sublevatur ad pietatem. Sed sæpe pietas per mordinatam misericordiam errare solet, si fortasse pepercerit, quie parcenda non sunt. Peccata enim, quæ feriri gehennæ ignibus possunt, disciplinæ sunt verbere corrigenda : sed inordinata pietas cum temporaliter parcit, ad æternum supplicium pertrahit. Ut ergo vera et ordinala sit pictas, ad gradum est alium sublevanda, id est, ad scientiam : ut sciat, vel quid ex judicio puniat, vel quid ex misericordia dimittat. Sed quid si sciat quid agere quisque debeat, virtutem vero agendi non haleat! regni aditus per misericordiam patet. Ea ergo habere B Scientia ergo nostra crescat ad fortitudinem, ut cum videt quid agendum sit, hoc agere per mentis fortitadinem possit : ne timore trepidet et pavore collapsa non valeat bona defendere quæ sentit. Sed sæpe fortitudo, si improvida fuerit, et minus contra vitia circumspecta, ipsa sui præsumptione incassum ruit.

> Ascendat ergo ad consilium, ut prævidendo promoveat omne qued agere fortiter potest : sed esse consilium non potest, si intellectus deest, quia non intelligit malum quod agentem gravat, quomodo potest bonum solidare, quod adjuvat? Itaque a consilio ascendamus ad intellectum. Sed quid si intellectus magno quidem acumine vigilet, et moderari se nesciat per maturitatem? Ab intellectu ergo ascesdatur ad sapientiam : ut hoc quod acute intellectus invenit, sapientia mature disponat. Quia igitur per timorem surgimus ad pietatem, per pietatem al scientiam ducimur, per scientiam ad fortitudioca roboramur, per fortitudinem ad consilium tendimes, per consilium, in intellectu proficimus. Septem endibus ad portam ascendimus, per quam nobis aditus spiritalis vitæ aperitur. Bene autem dicitar qui vestibulum erat ante eam : quia nisi quis prius lamilitatem habuerit, ad hos gradus donorum spiritalium non ascendet, sicut scriptum est : « Superques requiescit spiritus meus, nisi super humilem et quie tum et trementem sermones meos? Potest august per vestibulum fides intelligi, ipsa quippe est ant gradus et portam, quia prius ad fidem venimus, # postmodum per spiritalium donorum gradus, cœle stis vitæ aditum intremus : non enim virtutibus venitur ad fidem, sed fide pertingitur ad virtutes. Per fidem ergo venit ad opera, sed per opera solidaturia fide. Vestibulum it**aque ante gradus est , quia qui** prius crediderit, ipse post virtutum gradibus ad potæ aditum ascendit. Sequitur. • Et porta atrii interioris contra portam aquilonis et orientalem. 1 llat loco, contra non pro adversitate ponitur, sed pri rectitudine : ita enim porta interioris atrii poi monstrabatur ut porta aquilonis et orientis recta aditu ad eam tenderet. Quid est ergo, quod porta interior recto itinere posita contra portam orientis et aquilonis ostenditur, nisi hoc quod aperte date intelligi, quia sive judaico et gentili populo, sei

justis et peccatoribus, sed post peccata conversis, A e quæ respiciebat ad austrum. Et mensus est frontem arque aditus regni coelestis aperitur? Larga est enim misericordia Creatoris nostri: et porta interior non solum portam orientis respicit, sed etiam aquilonis, quia non solum his qui in innocentia permanent, sed ctiam peccatoribus peccata sua pœnitendo damnantibus aperiuntur interioris atrii gaudia, ut ineffabilia mysteria patriæ cœlestis agnoscant; agnoscendo sitiant, sitiendo currant, currendo perveniant. Quid igitur restat, nisì ut se ad perfectioris vita: cursum dirigant, omnes qui illa gaudia patrize cœlestis agnoscunt? Unde et hic aperte subjungitur : Et mensus est a porta usque ad portam centum cubitos. . Centenarium numerum, quia decies per denarium ducitur, jam'superius diximus esse perfectum. ltaque qui aditum atrii interioris videt, profecto ne- B diana luce virtutibus excrescunt. Pateat ergo porta cesse est, ut per vitam perfectionis currat : ut a porta inchoationis usque ad consummationis ingressum perveniat. Mensuretur ergo atrium interius, quod a portis exterioribus usque ad portam interiorem tenditur, centum cubitis : ut qui intrare amando cœpit, latitudinem perfectionis habeat in mente: quatenus in eo, quem nec prospera extollunt, ne adversa coangustent, sed transitoria cuncta despiciens, quousque ad gaudia secreta perveniat, per atrium perfectionis currat. Sunt etenim multi, qui jam in septem gradibus aditum portæ exterioris intraverunt, juxta quemdam supernæ dispensationis modum per timorem Dei humiles, per pietatis studium misericordes, per scientiam discreti, per mentis fortitudinem liberi, per consilium cauti, per intellectum pro- C spiritale, sed corporale ædificium vidisset. Sancta vidi, per sapientiam maturi : sed adhuc quibusdam necessitatibus obligati, hujus mundi curis inserviunt, et unde jam ex magna parte excusserunt animum, ibi adhuc tenentur inviti : cumque superimposita terrenæ occupationis portant onera, minus in præceptis coelestibus exercentur, anhelare medullitus ad ætermam patriam non vacat, ipsa in eis suo aliquo modo desideria languescunt : quia animo curis temporalibus præpedito, vera gaudia, quæ cognovit amare tantum non licet, quantum libet. Hi plerumque a jugo mundi colla mentis excutiunt, omnia deserunt, terrenæ curæ pondera deponunt : atque ut ad corleste desiderium latius animi sinum laxent, vitam remotam petunt : et in ca sanctis precibus intenti, sacris meditationibus dediti, quotidiano se fletu afficiunt, et D vetustatem cordis igne amoris conflant, atque ad cœleste gaudium accendendo se innovant. Hi itaque cum a portis exterioribus usque ad interiorem portam per boni studii atrium differuntur, hoc ipsum in eis atrium centum cubitis mensuratur : quia dilatione et exercitio in sancta quotidie perfectione proficiunt, per quotidiana desideria in mentem perfici, est quasi centum cubitis interius atrium mensurari. Idcirco erro a portis usque ad portam centum sunt cubiti, nt quasi quædam mora eundi sit ipsa dilatio vivendi, per quam quotidie in virtutibus crescitur, ut ad interiorem aditum perfectius perveniatur. Sequitur.

. Et duxit me ad viam australem, et ecce porta,

c ejus, et vestibulum ejus, juxta mensuras superiocres, et fenestras ejus, et vestibula in circuitu, « sicut fenestras cæteras quinquaginta cubitorum · longitudinem, et latitudinem viginti quinque cubic torum, et in gradibus septem ascendebatur ad eam. « Et vestibulum ante fores ejus. » (Greg.) Cuncta hæc in orientis et aquilonis porta jam dicta sunt : et congruum non est, ut ea quæ semel ac secundo exponentes diximus sæpius replicemus. Notandum nobis tamen est, quia in spiritali ædificio alter aditus ad orientem, alius ad aquilonem, atque alius ad austrum patet. Sicut enim aquilonis frigore peccatores, ita per australem viam ferventes spiritu designantur : quia calore Spiritus sancti accensi, velut meriad orientem, ut hi qui sacramenta fidei inchoaverunt, et in nulla postmodum vitiorum profunditate demersi sunt, ad gaudia secreta perveniant. Pateat porta ad aquilonem, ut hi, qui post inchoationem caloris et luminis in peccatorum suorum frigore et obscuritate delapsi sunt, per compunctionem pœnitentiæ ad veniam redeant, et quæ sit internæ retributionis vera lætitia cognoscant. Pateat porta ad meridiem, ut hi, qui sanctis desideriis in virtutibus fervent, spiritali intellectu quotidie interni gaudii mysteria penetrent. Inter bæc autem quæri potest, cum quatuor hujusmodi partes sint, cur in hoc ædificio atrii exterioris non quatuor, sed tres portæ esse memorantur : quod recte quærendum fuerat, si propheta non enim Ecclesia, id est spiritale ædificium, ut ad secreta gaudia pertingat, tres solummodo portas habet, videlicet fidem, spem atque charitatem: unam ad orientem, aliam ad aquilonem, tertiam ad meridiem. Porta quippe in oriente est sides : quia per ipsam lux vera nascitur in mente. Porta ad aquilonem spes : quia unusquisque in peccatis positus, si de venia desperaverit, funditus perit : unde necesse est ut qui per suam iniquitatem exstinctus est, per spem misericordiæ reviviscat. Porta ad meridiem, charitas, quia in igne amoris ardet. In meridiana etenim porta sol in altum ducitur, quia per charitatem lumen sidei in Dei et proximi dilectione sublevatur. Tribus igitur portis ad interius atrium tenditur, quia per fidem, spem et charitatem ad gaudia secreta perveniunt. Alia quo que quæstio oritur, cur porta atrii interioris posita contra portam orientis et aquilonis dicitur, et australis porta, cui pateat tacetur? Sed quia per orientem inchoationem, per aquilonem lapsum diximus designari, dignum fuit, ut vel de inchoantibus, quibus adhuc sol in tepore est, vel etiam de lapsis, sed per conversionem redeuntibus, aperte dicerctur quod eis porta atrii interioris pateat : quatenus ex ipsis nos certos faceret, de quibus dubitari potuerat. Hoc autem de porta australi dicendum non erat, quia eos ad gaudia interna pertingere, qui fervore spiritus in virtutibus permanent, nullus ignorat. Sequitur. · Et cælatæ palmæ erant, una hinc et altera inde

c in fronte ejus. (Hieron.) Duz quoque palmæ ca- A stro palmam habet is quem adversa non dejiciunt. latæ, de quibus la septentrionali plaga portæ diximus, et hoc tantum admonuisse sufficiat, quod quæcunque ibi ponuntur, juxta intelligentiam viliorem, hoc est, juxta litteram in meridiana porta intelligimus, juxta spiritalem sensum : iisdem enim lineis et historia currit et tropologia, sed illa humilior est, ista sublimior. Illa hæret terræ, ista ad cœlestia subvolat.

e Et in circuitu per senestras cuncta plena erant luminis. > Singula enim πρόθατα habent terminos suos, et proprium per illa ad animam credentis lumen ingreditur : præsertim si longitudo vitæ ejus quinquagenarii anni, hoc est, Jubilei mysterio fuerit protelata, et ad divinioris sensus latitudinem potuerit pervenire. In qua latitudine et plateis agit sapientia confidenter, et cum sublimi voce clamitat, B prospera animum in sui fiducia extollant. Hinc est septemque gradibus ingreditur, ut perveniat ad vestibulum, et per palmas propositi sui atque conatus victoriam teneat sempiternam. Et ne putaremus unum esse ad australem partem atrium, de secundo dicitur atrio, et portæ atrii interioris in via australi, et mensus a porta usque ad portam in via australi centum cubitos: ut post hebdomadis et Instrumenti Veteris sacramenta, ad terram bonam et Evangelii gratiam perveniret.

(Greg.) Quid est hoc, quod prius in frontibus pictura palmarum, nunc autem cælatæ palmæ in fronte esse memorantur? In cælatura quippe lapidum expressa esse opera videntur. Sed, sicut jam superius diximus, pictura palmarum est ostensio signorum. Nunc vero cælatura palmarum dicitur, ut bonorum C Qui enim acceptis rebus non extollitur, qui eas ad operum demonstratio designetur. Ipsis enim summis prædicatoribus dicitur: « Videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in cœlis est (Matth. v). Dui igitur in vita sua impressa esse sancta opera demonstrant, palmas in fronte calatas habent, quia quanto illos in posterum victoria sequatur, jam nunc in sanctis suis operibus ostendunt. Vel certe quia fidem per orientis, spem per aquilo-. nis, charitatem vero per australem portam diximus designari. Not ndum nobis est, quia in orientis porta pictura palmarum, in aquilone vero et meridie cælatura esse perhibetur, quia contingit sæpe, ut hi, qui adhuc inchoantes sunt, necdum se in operibus solidis ac magnis exerceant. Hi vero, qui post iniquitates ad virtulem redeunt, plerumque, ut culpas suas D quia in radice se tenuit, in viriditate permansit. la ante omnipotentis Dei oculos tegere valeant, in magnis operibus exercentur: et qui jam fervore spiritus in virtutibus excreverunt, quasi meridies in sanctis actibus inardescunt. In orientis ergo porta pictura est, in aquilonis vero et meridici cælatura, quia signum victorize, quod in inchoantibus ostenditur, hoc in revertentibus atque serventibus jam solidius et robustius tenetur. Notandum quoque magnopere est quod dicitur : c hinc et inde. > Omnes enim qui ad vitæ aditum tendimus, et ex dextro et sinistro latere habere palmam debemus. Quod enim hinc et inde dicitur, latus utrumque signatur. A dextro igitur palmam habet is quem prospera non extollunt; a sini-

Quasi ex utraque parte portabat Paulus palmam, cum diceret : « Per arma justitiæ a dextris et a sinistris, per gloriam et ignobilitatem, per infamiam et bonam famam, ut seductores et veraces (11 Cor. vi). Non hanc adversa frangebant, non prospera in mentis tumore sublevabant. Hinc et hinc ergo gestabat palmam, quia et in adversitate fortis, et in prosperitate humilis permanebat. Quisquis enim de prosperis extollitur, habere in parte dextera palmam nescit : quisquis in adversitate frangitur, portare palmam a sinistro latere ignorat. Ut ergo hinc et inde palma gestetur in fronte, adesse semper nostris mentitus debet, et in adversis fiducia, et in prosperis tin:or: ne aut adversa in desperationem pertrahant, aut quod idem egregius prædicator dicebat : « Scio et humiliari, scio et abundare (Philipp. IV); » ubique et in omnibus institutus sum, et satiari et esurire et abundare, et penuriam pati : « Omnia possum in eo qui me confortat (Ibid.). > Nunquidnam ars est aliqua humiliari et abundare, satiari et esurire, abundare et penuriam pati, ut pro magno se scire ista tantus prædicator insinuet? ars omnino et mira disciplinæ scientia, quæ toto nobis cordis est adnisu discenda. Quem enim penuria sua non frangit, a gratiarum actione non retrahit: in rerum temporalium desiderium non accendit. Scit humiliari · hoc enim loco Apostolus humiliari, dicit penuriam perpeti. Nan statim e contrario subjunxit : «Scio et abundare.) usum vanæ gloriæ non intorquet, qui solus non possidet quod accepit, sed hoc cum indigentibus misericorditer dividit, scit abundare, qui acceptis almentis non ad ingurgitationem ventris utitur, sed ad reparationem virtutis, nec plus carni tribuit, quan necessitas petit. Scit satiari, qui alimentorum inopiam sine murmuratione tolerat, nec pro necessitate victus agit aliquid, unde anima peccati laqueun incurrat, scit esurire. Quem ergo, nec in abandartia superbia elevat, nec in necessitate cupiditas irritat, novit abundare, novit penuriam pati. Qzi cum statim subderet comnia possum, ne elationis esse verba crederemus, adjunxit in quo: c in eo. qui me confortat. > Ecce in altum ramus prodit : sel altum enim surgens aresceret, si se a radice divisisset. Sibi enim nil tribuit, qui omnia se posse m in se, sed in eo qui se confortat, fatetur. Hinc & inde ergo prædicator egregius palmam habet, quen nec abundantia in superbiam, nec inopia ad avantiam pertrahit. Discamus igitur abundare, ut cuncu quæ ab eo accepimus cum indigentibus partiams. ut mentem abundantia non elevet, ne fortasse gardeat, quia hoc adest sibi, quod deest alteri : et pa jam communi bono, sed proprio lætetur. A privalo gaudio Veritas ad commune discipulos revocat, com cos de prædicatione redeuntes, et de subjectione monum lætantes admonet, dicens: Nolite gauden

super hoc, sed potius gaudete et exsultate, quia no- A se hine inde circumspicit atque a peccati laquen cumina vestra scri a sunt in cœlo. Non enim omnes electi dæmonia ejiciunt, sed tamen electorum omnium nomina cœlo tenentur ascripta. Admonentur ergo discipuli privatam lætitiam deponere: communi autem et perpetua felicitate gaudere. Quisquis itaque in eo, quod alter non habet, gaudet, ex ipsa sua abundantia deterior factus gaudium privatum habet. Contra hujus nos appetitum abundantiæ Joannes admonet, dicens: « Nolite diligere mundum, nec ea quæ in mundo sunt (I Joan. 11); > qui mox rationem subdidit quare : c si quis diligit mundum, non est charitas Patris in eo (Ibid.). Nemo enim potest duobus dominis servire (Matth. vi), , quia non valet simul transitoria et æterna amare. Si enim æternitatem diligimus, cuncta temporalia in usu non in affectu B possidemus, quia eamdem rationem protinus subdit, dicens: « Quia omne, quod est in mundo, concupiscentia carnis est, et concupiscentia oculorum, et superbia vitæ. Ideo enim habere aliquid homines, et ultra quam necesse est concupiscunt, ut habendo superbiant : et quia hoc alius non habet, se in cogitationibus extollant. Discamus penuriam pati, ne ea quæ non habemus, habere etiam cum culpa requiramus: ne felices putemus, quos rebus onustos cernimus. Nimia valde sunt ea, quæ sibi quasi in sumptus vitæ præsentis præparant, multa portant, sed in via brevi: magna est nobis in hoc itinere socia paupertas, quæ animum non angustat, cum deest terrena substantia, de qua æterno judici rationes ponamus. Liberius ad patriam tendimus, quia quasi in C via pondere caremus. Discamus satiari, ne in sumendis alimentis corporis gulæ magis quam necessitati serviamus. Plus enim concupiscentia, quam necessitas petit : et sæpe dum carnis inopiæ satisfacere curamus, voluptas subrepit, modum refectionis excedit : unde fit ut culpa transeat ad culpam, quia plerumque inde alia carnis tentatio nascitur, dum carni immoderatius in refectione servitur : ex peccato etenim primi hominis insirmante natura in hoc mundo cum nostris tentationibus nascitur, et caro nobis aliquando adjutrix est in bono opere, aliquando autem seductrix in malum. Si igitur ei plus quam debemus tribuimus, hostem nutrimus : et si necessitati ejus, quæ debemus, non reddimus, civem necamus. Satianda itaque est caro, sed ad hoc usque, D ut in bono nobis opere famulari sufficiat. Nam quisquis ei tantum tribuit, ut superbiat, satiari penitus ignorat. Ars itaque magna est satiari, ne unusquisque per satietatem carnis ad iniquitatem prorumpat turpitudinis. Discamus esurire, ut nobis propter abundantiam sequentem nostra hic inopia placeat, ne nos ventris necessitas ad culpam trahat, ne peccatum menti ipsi indigentia suggerat: et dum caro fame afficitur, ad cupiditatem animus irritetur, et quærat cum culpa providere, unde carni valeat in necessitate satisfacere: ne cor in indignatione prosiliat, et linguam in murmurationis amaritudinem accendat. Qui igitur in carnis suæ inopia

stodit, novit esurire. Nos itaque, fratres carissimi, iram atque avaritiam in adversitate fugientes. elationes et immoderata gaudia in prosperitate declinantes, quia per sidem, spem, atque charitatem interioris vitæ atrium tribus portis intrare concupiscimus, palmas hinc et inde teneamus. « Et introduxit me, inquit, in atrium interius ad portam australem, et mensus est portam juxta mensuras superiores, etc. » (Hieron.) Singula enim atria habent mensuras et ordines suos, et in iisdem mensuris diversa gratia est, dum easdem res aliter in principio, aliter in profectu, aliter in fine cognoscimus. Hoc vero. quod in Septuaginta non habetur, et vestibulum per gyrum longitudine viginti quinque cubitorum, et latitudine quinque cubitorum, videtur facere quæstionem, propter quod in veteri interpretatione non positum est, quomodo post profectum tertii gradus viginti quinque cubiti et quinque ponantur : sed tollit ambiguitatem illud, quod sequitur, c et vestibulum ejus ad atrium exterius, et palmas ejus in fronte, out scilicet hoc atrium, quod habehat in longitudine viginti quinque cubitos, et in latitudine quinque, non interioris, sed exterioris atrii sit, ut prioris atrii latitudinem, hoc est, viginti quinque cubitos exterioris atrii possideat longitudo, et in latitudine quinque cubitos teneat. Quas mensuras, id est, viginti quinque, et quinque, ad eosdem sensus referemus, visum videlicet et auditum, gustum et odoratum et tactum. Quas si ad altiora conscendimus quinquies duplicamus, et de carnalibus sensibus facimus spiritales, ut est illud : « Levate oculos vestros, et videte quoniam jam albæ messes sunt ad metendum (Joan. 1v); et : Qui habet aures audiendi, audiat (Luc. viii); et : Gustate et videte quoniam suavis est Dominus (Psal. xxxIII); et : Christi bonus odor sumus in his qui credunt (II Cor. 11); > et in Joannis epistola dicitur : « Quod audivimus et vidimus, et manus nostræ palpaverunt, de verbo vitæ (I Joan. 1); , et ad extremum nequaquam, ut in septentrionali plaga septem tantum gradus sufficiunt, sed post septem octonarius ponitur numerus, ut de Synagoga ad Ecclesiam, de veteri instrumento ad novum, de terrenis ad cœlestia transeamus.

« Et introduxit me in atrium interius per viam orientalem, et mensus est portam secundum menc suras superiores thalamum ejus et frontem ejus, et e vestibula ejus, sicut supra, et fenestras ejus, et e vestibulum in circuitu, longitudine quinquaginta cubitorum et latitudine viginti quinque cubitorum. et vestibulum ejus, id est, atrii exterioris. > (Pro quo Septuaginta et Symmachus interiorem posuerunt.) c Et palmæ cælatæ in fronte ejus hinc et inde, et in octo gradibus ascensus ejus. De septentrionali plaga, in cujus atrium septeni tantum ascendebatur gradibus, transit ad australem portam et atrium ejusdem plagæ: ad quod non solum septem, ut supra, sed et octo gradibus ascenditur . videlicet ut per vetera transeamus ad nova : et ut loquar mani-

sestius, per patriarchas et prophetas veniamus ad A fusus sit et infusus, dicens per prophetam, e qui tenet apostolos, ut in altero hebdomas in altero ogdoas sit. Nunc autem venit ad ultimum, imo ad summum, et introducit prophetam per viam portæ interioris, sive per atrium, ad quod itur per viam orientalem. Via juxta Septuaginta in hoc tantum habetur łoco, in septentrionali et australi plaga omnino tacita est: ut possimus intelligere in orientali tantum porta illam intelligendam viam, quæ dicit : « Ego sum via, et vita, et veritas (Jean. xiv).. Per ipsum enim venimus ad Patrem. Et de ipso scriptum est : « Beati immaculati in via (Psal. cxvIII), » qui nihil de Christi sinistrum sapiunt, sed fides corum pura est, et nequaquam hæreticorum sorde polluta est. Idemque numerus thalamorum, frontium et vestibulorum, et fenestrarum et luminis earum, et eadem mensura B prospera, nec adversa superabunt, et nequaquant longitudinis et latitudinis quinquaginta, videlicet et viginti quinque cubitorum sacramenta conservans. Et vestibulum ejus portæ sive atrii interioris, quod juxta hebraicum exterius ponitur, ut orientali lumine omnia teneantur inclusa, secundum illud, quod scriptum est: Nec est, qui se abscondat a calore ejus. Sin autem et exterius et interius accipimus, atrium, sic intelligendum est quod Deus, et circum-

cœlum palmo et terram pugillo (Isa. x1), > ut oninia ab illo videantur includi. Et rursum : « Cœlum mihi sedes, terra autem scabellum pedum meorum (Act. vii); out intra omnia credendus sit, juxta illud Virgilianum (Æn. v1, 723):

Principio cœlum ac terras, camposque liquentes, Lucentemque globum lume Titaniaque astra Spiritus intus alit; totamque infusa per artus Mens agitat molem, et magno se corpore miscet.

Cumque per arma justitiæ a dextris et sinistris, per gloriam et ignominiam, per bonam et malam famam, per laudes et vituperationes victoriam de isto sæculo ceperimus, tunc palmæ nobis dantur ex utroque latere, quos nec gaudia mutavere, nec mœror, nec per octo gradus, sicut in aquilonis plaga, nec per septem et octo, sicut in meridie continetur, sed per septem tantum gradus ad summa conscendimus, co quod sufficiat nobis octonarii numeri, id est, evangelicum sacramentum, ut possimus juxta Apostolum dicere: « Et si noveramus secundum carnem Christum, sed jam nunc non novimus eum (11 Cor. v), » subauditur juxta carnem.

# LIBER DECIMUS SEXTUS.

woodam libros longiores, quosdam vero breviores condiderimus, ipsamque prophetiam non æquali spatio diviserimus, ita ut quædam pars plures versus habere, quædam vero pauciores, sciat hoc facere explanationis difficultatem et mysteriorum profunditatem. Sic enim majores nostri, quorum auctoritatem sequimur et stylum imitamur, agere consueverunt, ut in obscurioribus locis tractando diatius morarentur, et in lucidioribus ocius modum expositionis explerent. Unde jam duos libros de conditione templi consummantes, qui sunt in ordine totius operis quartusdecimus, et quintusdecimus, tertium, qui in ordine decimus sextus est, ubi vir ille, qui hæc omnia prophetæ ostendit ipsum proaquilonem, sic inchoare decernimus.

### SEQUITUR CAPUT XL.

« Et introduxit me ad portam, quæ respiciebat ad aquilonem. Et mensus est, secundum mensuras sue periores, thalamum ejus, frontem ejus et vestibu-· lum ejus et fenestras ejus, per circuitum, longitu-« dine quinquaginta cubitorum et latitudine viginti « quinque cubitorum, et vestibulum ejus respiciebat c ad atrium exterius, et cælatura palmarum in fronte · illius hinc et inde, in septem gradibus ascensus ejus. etc. (Hieron.) Introducitur ergo rarsum ad portam, quæ respiciebat ad aquilonem, sed nequaquam ut supra ad atrium exterius, sed interius. In eo

Si quem movet cur in prophetica explanatione C enim, quod in consequentibus dicitur, vestibulum ejus respiciebat in atrium exterius, ostenditur hee atrium fuisse intrinsecus : per quæ profectus ingredientis ostenditur, dum in singulis locis nomina mensuræque sunt propriæ, et fenestræ per circuitum luminis plena scientiæ universa monstrantes, et per quinquaginta et viginti quinque cubita remissionis divinorumque sensuum sacramenta sunt posita, ut in vestibulo atrii interioris positi exteriora videamus, et præteritorum et præsentium notitiam contemplantes, per quam veniamus ad duplices palmas atque victorias, et octo graduum mysteria cognoscamus, introgressi gazophylacia, in quibus templi divitiæ continentur, et lavantur orationes nostræ ab omni sorde peccati : mensæque ex utraque parte phetam introduxit ad portam, quæ respiciebat ad D binæ sunt positæ, ut primum immoletur holocasstum, quod totum sacer ignis assumat, dein pro peccato, et ad extremum pro ignorantia, quod vel scientes commisimus, vel ignorantes. Ad latus queque exterius, juxta Septuaginta, erat rivus sabresactus, qui holocaustorum cineres et carnium juruleatias efferebat exterius : sive erant duæ mense, et ad latus alterum vestibuli ejusdem portæ duz mensæ, id est, ex utraque parte quaternæ quatuor binc et quatuor inde. Et post tergum sive ad latus earum aliæ octo mensæ, ut simul faciant mensas sedecim; quo numero prophetarum mysteria demonstrantar: ut quidquid offerimus per evangelicam dignationem, prædictum eorum vaticinationibus approbemus. Quodque inferentar quatuor mensæ de lapidibus quadris

ısti sunt vivi lapides, qui volvuntur super terram, et habent secum angularem lapidem, quo veteris et novi Instrumenti parietes continentur. Quartus autem numerus evangelica sacramenta demonstrat, longitudine et latitudine habens unum cubitum et dimidium, id per quadrum : quæ simul juncta tres cubitos faciunt. Qui tres cubiti, habent in altitudine cubitum unum : ut mysteria Trinitatis unius cubiti, hoc est, divinæ majestatis mensura conservet, dicente Domino ad discipulos : « Ite, baptizate omnes gentes in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti (Matth. xxvIII). . Nomen autem Dei quasi unus altitudinis cubitus est, qui tres complectitur proprietates et holocausta oblationum nostrarum semper assumit. Super ipsas autem quatuor mensas holocau- B non faciunt, vel in cogitationibus delectentur. Per storum de vivis lapidibus exstructas, quarum longitudo et altitudo et latitudo descripta est, ponuntur vasa, in quibus immolatur holocaustum martyrum, de quibus dicitur: « Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum ejus (Psal. cxv); , et eorum victimæ, qui continentia et corporis sanctitate animas suas immolant Domino. Mensarumque istarum nomina puto in Matthæo et Luca, Marco, et Joanne apostolis contineri: quarum corona desuper flexa intrinsecus per circuitum margines ambiebat, ut holocausta contineret intrinsecus, et non passim fluere permitteret, teneretque carnes oblationis, sive ut LXX transtulerunt, c Et ipsæ mensæ tectæ erant desuper, , propter imbrium violentiam et æstivi solis nimiam siccitatem, ut carnes desuper positæ possint C dicere cum propheta: c Per diem sol non uret nos, neque luna per noctem (Psal. cxx); > quorum alterum nimiis pluviis et tempestatibus tribulationum dissolvit oblationes, alterum vehementi æstu persecutionum arescere facit quidquid oblatum est. 🥔

(Greg.) Hæc prophetiæ verba lectione magis indigent, quam expositione. Ea enim in tribus portis replicantur, quæ secundo jam vel tertio de exterioribus dicta sunt, pauca vero in earum descriptione permutantur. Nunc ergo quærendum nobis est, quæ istæ tres portæ interiores sint : vel quid est, quod earumdem portarum vestibula viginti quinque cubitis in longitudine, et quinque cubitis in latitudine metiontur : vel cur ad eas non septem, sicut de portis exterioribus dictum fuerat, sed octo gradibus ascenditur. Porta enim atrii interioris, quæ superius dicta est, de his tribus portis interioribus non est, quia illa contra orientis et aquilonis portam respicere dicitur. Istæ autem singulæ interius ad austrum vel orientem et aquilonem positæ esse memorantur. Unde recte per illam aditus interior designatur, quia, sicut præcedenti locutione jam dictum est, vel Judæ et gentilitati, vel inchoantibus\_atque in bono perseverantibus, vel a bono cadentibus, sed post culpas per pœnitentiam surgentibus patet. Nunc autem postquam singulæ in oriente et aquilone, et austro portæ descriptæ sunt, cur interioris atrii rursum portæ singulæ in austro et oriente atque aqui-

exstructæ, et hæ ipsæ ad sacrificium holocaustorum, A lone describuntur? Aspirante Deo magna intentione opus est sinum tantæ profunditatis indagare. Si enim portarum nomine sanctos prædicatores accepimus. sciendum nobis est, quia una est Ecclesia in prædicatoribus Testamenti Veteris ac Novi. Portæ autem septem vel octo gradus habent : quia sancti Spiritus septiformem gratiam concorditer prædicant. Octavum vero gradum annuntiant retributionis æternæ. Unde scriptum est : « Da partem septem nec non et octo (Eccli. x1). Duid itaque dicere possumus exteriores portas nisi antiquos patres fuisse, qui per præcepta legis noverant opera populi magis, quam corda custodire? ut interiores portas prædicatores sanctæ Ecclesiæ debeamus accipere, qui spiritalibus monitis discipulorum suorum corda custodiunt, ne malis qua illas enim septem gradibus ascendi dicitur; istarum vero octo graduum ascensus esse perhibetur, quia et in veneratione legis dies septimus fuit, et in Novo Testamento octavus dies cum sacramento est : is videlicet. qui dominicus appellatur, qui tertius a passione, sed octavus a conditione est, quia et septimum sequitur.

Sin vero portarum nomine solos intelligimus sanctos apostolos designari, qui videlicet primi nobis sunt sanctæ Ecclesiæ prædicatores, et fidem nos, spem atque charitatem summo opere tenere docuerunt: ipsi itaque nobis in his virtutibus portæ sunt, qui nos per easdem virtutes ad interiorem intellectum æternæ sapientiæ perducunt : sed si ipsi exteriores sunt portæ, quos accepimus interiores? Si vero ipsi interiores sunt, quos intelligimus exteriores? Qua in re intelligi utiliter potest, quia ipsi nobis exteriores simul et interiores portæ sunt. Cum enim adhuc inchoantibus non alta et mystica, sed quædam quæ capi prævalent prædicant, portæ exteriores sunt. Cum vero perfectis profunda et mystica loquuntur, portæ interiores. Videamus qualiter porta exterior pateat : « Non potui vobis loqui, quasi spiritalibus, sed quasi carnalibus. Tanquam parvulis in Christo, lac vobis potum dedi, non escam (I Cor. III). > Videamus qualiter porta interior pateat: · Sapientiam loquimur inter perfectos (I Cor. 11). Videamus utrum eadem ipsa sit porta interior et exterior : « Sapientibus et insipientibus debitor sum (Rom. 1). Dui rursum dicit: C Sive mente excedimus Deo, sive sobrii sumus vobis (II Cor. v). In hoc enim, quod contemplando et loquendo sapientibus mente excedit, porta interior est : in hoc vero, quod parvulis sobrie in prædicatione se temperat, et quanta ebrietate spiritus infundatur in mente cum prædicat non ostendit, exteriorem portam se esse manifestat. Ipsi itaque et exteriores portæ nobis sunt et interiores, quæ nos et in primo aditu sidei, spei atque charitatis instituunt, et cum jam prosicientibus cœlestis regni mysteria prædicant per subtiliorem sensum nos ad interiora perducunt. Unde et per septem gradus prius ascensus earum describitur, et postmodum per octo: per octavum etenim gradum illius vitæ mysteria signantur, quam

in secretis suis perfecti intelligunt, qui jam cuncta A cognoscimus. Hanc autem antiqui Patres venturam temporalia mente transcendere noverunt : qui præsentem vitam quæ septem dierum curriculo evolvitur, plene despicient : qui de intima contemplatione pas--cuntur. Habent igitur portæ spiritalis ædificii septem gradus: quia timorem Domini, pietatem et scientiam, fortitudinem et consilium, intellectum et sapientiam suis auditoribus prædicant. Sed cum jam omnia dimitti præcipiunt, eum nil in hoc mundo diligi admoneant, nil per affectum teneri, cum contemplationi -cœlestis patriæ intendi atque in ejus suadent mysteriis delectari, gradum addunt et ad interiora trajiciunt. Iste gradus, docente Veritate, cuidam ostensus est : cui cum legis præcepta dicerentur, respondit i lliec omnia custodivi a juventute mea (Matth. xix; Luc. xviii), i quasi enim in septem gradibus stabat, B unus est Deus, octo quidem per ter ducunt, sed in cum a juventute sua se omnia custodisse dicerct. Sed ei mox dicitur: Adhuc unum tibi deest, si vis perfectus esse, vade, vende omnia quæ habes et da pauperibus, et habebis thesaurum in cœlo, et veni sequere me. . In quibus verbis octavum equidem gradum vidit, sed ascendere noluit, quia tristis abscessit. Quisquis itaque contemptis rebus temporalibus æternitatis contemplatione pascitur, cœlestis regni gaudia rimatur, post septem gradus quos timendo et operando atque intellectu sapientiæ succrescendo tenuit, octavo gradu interioris portæ aditum intravit. Per octavum quoque numerum, et dies æterni judicii et carnis resurrectio designatur. Unde et psalmus qui pro octavo scribitur, a pavore judicii est inchoatus, cum dicitur : « Domine, ne in ira C tua arguas me, neque in furore tuo corripias me (Psal. v1). Nunc enim tempus est misericordiæ: in illo autem judicio dies iræ, in quo videlicet die omne hoc tempus finitur, quod septem diebus evolvitur : et quod post septem dics sequitur, jure octayus appellatur, in quo et caro nostra resurget ex pulvere, ut sive bona sive mala egit recipiat a veritate. Unde per legem quoque octavo die sieri circumcisio juhetur. Nam per membrum, quod circumciditur, mortalis propagatio generatur, decedentium et succedentium numerus augetur. Sed quia in resurrectione mortuorum nec carnis jam propagatio agitur, et decessio atque successio nulla erit, quia e neque nubent, neque nubentur, sed erunt sicut angeli Dei in cœlo (Matth. xxII), > octavo die præ- D cipitur præputium incidi: ibi enim locum jam carnis propagatio non habet, ubi resurgens caro perseverantiam æternitatis habet. Per hoc membrum mater virgo descendit, quæ Deum in utero sine virilis carnis admixtione concepit, qui primus nobis æternæ patriæ gloriam in sua resurrectione monstravit : qui surgens a mortuis jam non moritur, et mors ei ultra fieri in die ultimo de nostra carne credamus, quie facta de carne illius in die resurrectionis agnovimus. Sed quia sermo nobis de carnis resurrectione se intulit, triste nimis et valde lugubre est, quod quosdam in Ecclesia stare, et de carnis resurrectione dubitare

esse certissime crediderunt: et etiam cum nullum adhuc ejusdem resurrectionis exemplum tenerent. Qua igitur damnatione digni sunt, qui et exemplum jam Dominica resurrectionis acceperunt, et tamen de sua resurrectione diffidunt? Pignus tenent, et fidem non habent : ecclesias replent, sed quia de resurrectione sua dubitant, mente vacua stant. Habent autem interiores portæ vestibula, quæ viginti et quinque cubitis in longitudinem metiuntur. Si enim octo ter ducimus ad viginti quatuor pervenimus, cui unus additur, ut viginti et quinque teneamus. Auditores etenfin boni, qui quasi vestibula quædam sunt portarum, æternæ spei longanimitatem tenent, octavum diem in Trinitatis fide sustinent : quæ Trinitas, quia unius Dei confessione solidantur. Plana sunt vestibula: quia humilia sunt corda auditorum bonorum. Habent longitudinem : quia in spei perseverant longanimitate. Viginti et quinque cubitis earum longitudo mensuratur : quia resurrectionem carnis in octava per Trinitatem credunt, et eamdem sanctam Trinitatem unum esse Deum fatentur. Habent quoque quinque cubitos in latitudinem : quia per vitam simplicem quæ quinque sensibus ducitur, circa amorem proximi dilatantur. Et notandum, quia postquam portarum vestibula superius alia dicta sunt, postmodum vestibulum, quod quinque cubitorum habet in latitudinem, exterius respicere dicitur. Quia nimirum sunt auditores alii, qui intellectum interioris vitæ magis virtutibus proficiendo penetrant. Et sunt quidam simplices, qui bene quidem, sed juxta sensus corporeos vivant. Unde et exterius respicere dicuntur : quasi enim extra respiciunt, quia juxta sensus corporeos vivunt. Sed tamen exterius respicientes intus sunt : quia etsi sensus corporces intelligende transcendere nesciunt, sidem tamen atque charitatem humiliter tenent. Et intus ergo sunt in spiritali æditicio per amorem, et quasi foras respiciunt per simplicitatem. Potest per vestibulum quod exterius respicit, fides inchoantium designari, et per vestibulum quod est interius, sides persectorum qui jam per eam in virtutibus emicant. Possunt etiam per vestibulum interius præcepta altiora, per vestibulum vero quod respicit exterius præcepta adhuc minima figurari. Per vestibulum quippe itur ad gradus et portam : quia per præcepta prædicationis pertingitur ad virtutes atque aditum gratiæ cœlestis. Cum vero jubetur aliis in cogitatione sua æterna meditari, cœlestia sapere, eisque dicitur in psalmis, hymnis et canticis spiritalibus vivere, quasi interius vestibulum ostenditur quod quinquaginta cubius btitudine, et viginti et quinque latitudine mensuratur. De quibus numeris nunc tacemas, quia ex his mulis jam superius diximus. Cum vero aliis praecipitur uxori vir dehitum reddat, similiter autem et uxor viro, quasi vestibulum, quod exterius respicit designatur. Quod quamvis extra respiciat, et tamen intus est, quia rudis auditor adhuc agit, quod carnis est; et tamen a bonorum numero alienus non  $\Lambda$  taciti reprehendunt, et lacrymis insequuntur omne. est. Potest autem et per orientis portain Dominus, et per austri Judæa, per aquilonis vero conversa gentilitas designari. Sed hac in re, quæstio animum pulsat, cur in superiori narratione prophetæ prius erientalis postmodum aquilonis, ac deinde austri porta descripta est : cumque easdem portas in anteriori atrio narraret, prius portam austri, deinde orientis, et tertio in loco descripsit aquilonis. Cur autem non eumdem ordinem, quem cœperat tenuit, sed hunc in portarum descriptione permutavit; ut et prius diceret orientis portam, aquilonis et austri, et postmodum austri, orientis et aquilonis? Sed si aquilonis nomine gentilitas designatur, cunctis studiose legentibus liquet, quia ante Synagogam gentilitas fuit. Nam Heber ipse, a quo Hebræi appellati sunt, B ex gentibus electus est. Dicatur ergo porta orientalis ante portam aquilonis et austri, quia in divinitate sua Dominus ante gentilitatem et Judæam natus est, quia et ante onmia sæcula. Dicatur vero narratione subsequenti porta austri, orientis et aquilonis: quia Redemptor noster in humana natura inter Judæam et gentilitatem nasci dignatus est, qui et in tine Synagogie venit, et ante initium Ecclesiæ, quam ex gentibus collegit. In prima ergo, id est, descriptione, sit orientalis porta ante portam aquilonis et austri. In secunda antem inter portam austri et aquilonis, orientis porta nominetur. Quia et ex divinitate antecessit omnia, et ex humanitate venit inter omnia: qui et decedentis Judææ finis factus est, et subsequentis gentilitatis initium. Igitur quia C ea, quæ necdum dicta fuerant, ut Domino largiente potuimus, rimati sumus, et ea quæ sæpius sint replicata transcurrimus: nunc ad ea venimus, quæ sie jam per ordinem dicuntur, ut in eis pene mihil de his, quæ dicta sunt, replicetur.

e Et per singula gazophylacia ostium in frontibus o portarum, ibi lavabant holocaustum. > (Gregor.) Gazophylacia superius diximus corda doctorum, quæ scientiæ divitias servant : frontes autem portarum sunt verba atque opera prædicatorum, in quibus eos foris agnoscimus, quales apud se intrinsecus vivant. Est autem ostium per gazophylacia singula in frontibus portarum : quia unusquisque doctor in cor 'e auditoris intellectum aperit in dictis et operibus Patrum. Cum enim Petri apostoli prædicationem discutimus, cum Pauli verba perscrutamur, cum Joannis Evangelium investigamus, atque inter hæc verbis auditores nostros ad meliorem intellectum trabimus, quid aliud agimus nisi ostium in portarum frontibus aperimus? Dicatur ergo per singula gazophylacia ostium in frontibus portarum, quia si doctor hoc, quod loquitur, apostolorum dictis minime confirmat, in frontibus portarum ostium non habet : etsi ostium non habet, dici jam gazophylacium spiritalis ædificii non potest : quia si his intellectum non aperit, doctor non est. Cum vero auditores boni per ora docentium apostolorum dicta et opera cognoscunt, culpas suas apud semetipsos

quod se egisse inique meminerant. Unde hic quoque de ostio, quod est in frontibus portarum subditur: · Ibi lavabant holocaustum. › Qui enim se per fidem in conversatione sancta Domino devoverunt. holocaustum Domino facti sunt. Sed quia alhuc multa in se de corruptibili sua carne patimitur. quia adhuc in eis cordis munditia sordidis cog'tationibus inquinatur, quotidie ad lacrymas redeuni, assiduis fletibus affliguntur : sanctorum enim Patrum dicta et facta considerant, et cum se indignos pensant, in portarum ostio holocaustum lavant. Ecce eteuim quis pro timore omnipotentis Domini esse Latiens devovit : nulli convicium pro convicio red.lere. oinnia æquanimiter tolerare. Et tamen cum hune contumelia ab ore proximi illata subito percussevit. turbatus forte aliquid loquitur, quod loqui non debuit : certe iste jam holocaustum est, sed a Huc inquinatum : fortasse contra illatas contumelias patientiam exhibuit, tacitus permansit, sed tamen contra easdem contumelias, quas portat, dolore tangitur, ejusque animus in charitate sauciatur. Patientia enim vera est, quæ et ipsum amat, quem portat : nam tolerare sed odisse, non est virtus mansuetudinis, sed velamentum furoris. Hie itaque supe in cogitatione sua se judicat, reprehendit sen:etipsum quia dolet : ncc tamen apud se prævalet obtinere ne doleat. Jam ergo per bonam devotionem holocaustum est, sed tamen per dolorem, quo tangitur adhuc inquinatum. Alius ea quæ possidet apud semetipsum decrevit indigentibus cuncta tribuere, nihil sibimet reservare, vitam suam soli supernæ gubernationi committere. Sed dum præbet pauperibus quæ habet, fortasse cogitatio mentis subripit, quæ dicit: unde vives si cuncta dederis? Nec tamen desistit tribuere : sed quod lætus dare corperat, postmodum tristis præbet. Quid hujus mens nisi misericordiae holocaustum est, sed tamen per tiistitiam cogitationis inquinatum? Aut enim deliberare summa non debuit, aut post deliberationem nullo modo dubitare. Alius contempta mundi superbia honores atque dignitates hujus sæculi decrevit vitare: ultimum appetit inter homines locum tenere, ut tanto excelsior inveniatur in permanenti gloria, quanto humilior aspicitur in transcunti vita. Is fortasse cum sese subito a proximo despici agnoscit, dedignatur cur despicitur : vult qui lem esse in loco humili, sed tamen attendi contemptibilis non vult. Hunc jam devotio elevat, sed adhuc infirmitas gravat. Jam ergo per devotionem holocaustum est, sed adhuc ex infirmitate inquinatum. Hi itaque, qui in cis, quæ optime devoverunt, aliqua infirmitatis suæ culpa tanguntur, cum per verba doctorum dicta Patrum intelligunt, et in quanta culpa jaceant aguoscunt, seque ipsos pornitentiæ lamentis afficient: holocaustum in ostio portarum lavant. Sciendum vero est, quia hoc inter sacrificium atque holocaustum distat : quod omne holocaustum sacrificium est, sed non omne sacrificium holocaustum. In sa

tum pecus offerri consueverat. Unde et holocaustum Latina lingua totum incensum dicitur.

Pensenus ergo, quid est sacrificium, quid holocaustum: cum enim quis suum aliquid Deo vovit, et aliquid non vovit, sacrificium est. Cum vero omne quod habet, omne quod vovit, omne quod sapit, omnipotenti Deo voverit, holocaustum est. Nam sunt quidam, qui adhuc mente in hoc mundo retinentur, et tamen ex possessis rebus subsidia egentibus ministrant, oppressos defendere festinant: isti in bonis, quæ faciunt sacrificium offerunt, quia et aliquid de sua actione Deo immolant, et aliquid sibimetipsis reservant. Et sunt quidam, qui nihil sibimetipsis servant, sed sensum, linguam, vitam, Deo immolant. Quid isti nisi holocaustum offerunt, imo magis holocaustum fiunt? Israeliticus enim populus primum sacrificium in Ægypto obtulit, secundum vero in eremo. Qui itaque adhuc mentem habet in sæculo, sed boni jam aliquid operatur, Deo sacrificium obtulit in Ægypto. Qui vero præsens sæculum deserit, et agit bona quæ valet, quasi jam Ægypto derelicta, sacrificium præbet in eremo: quia repulso strepitu desideriorum carnalium in mentis suæ quiete atque solitudine Deo immolat quidquid operatur. Quamvis ergo, sicut dictum est, sacrificium sit holocaustum, majus tamen est holoeaustum sacrificio: quia a mente, quæ hujus mundi dilectione non premitur, totum in omnipotentis Dei sacrificio incenditur, quod habetur. Sed sciendum C nobis est, quia sunt quidam, qui etiam sæculum relinguentes, totum quidem, quod habent, offerunt, sed tamen in bonis, quæ agunt, minime compunguntur, et bonum quod agunt holocaustum est : sed quia flere ac semetipsos judicare nesciunt, seque ex amore ad lacrymas non accendunt, perfectum eorum holocaustum non est. Hinc enim per Psalmistam dicitur: ( Memor sit Dominus sacrificii tui. et holocaustum tuum pingue fiat (Psal. xix). > Holocaustum quippe siccum est, bonum opus, quod orationis lacrymæ non infundunt. Holocaustum vero pingue est, quando hoc, quod bene agitur, corde humili etiam per lacrymas irrigatur. Unde rursum dicitur: e Hotocausta medullata offeram tibi (Psal. LXV). Quisquis enim bonum opus agit, sed ex D omnipotentis Dei amore atque desiderio flere nescit, holocaustum habet, sed medullam in holocaustum non habet. Qui vero bona operatur, et visioni jam Creatoris sui inhiat, atque ad æternæ contemplationis gaudia pervenire festinat, seque ipsum ex amore, quo accenditur, in fletibus mactat, holocausta Domino medullata dedit.

Studendum ergo nobis est et mala funditus relinquerc, et bona quæ sufficimus operari : atque ut in ipsis bonis quæ agimus, amore æterni luminis compungamur : ipse enim cordis tenebras discutit amor tucis, ut subtilius videre valeamus, ne qua in bonis quæ agimus prava misceantur. Considerandum quippe

crificio enim pars pecudis : in holocaustum vero to- A nobis est opus nostrum quale sit, quæ cogitatio in opere, quæ intentio in cogitatione : et cum nostro bono operi admixta aliquid malitia vel pravæ dilectionis agnoscimus, redeamus ad lacrymas, lavemus holocaustum. Sunt autem quidam qui semetipsos in magnis actionibus Domino devoverunt. atque ad tantam perfectionem perveniunt, ut ab eis nulla unquam diflicultate flectantur : quatinus in deliberatione castitatis, nequaquam caro in prava cogitationis delectatione animum sternat. Nam et signando per suggestionem pulsat, surgere non permittitur, quia vigore judicii calcatur. In deliberatione quoque patientiæ nec sermo inordinatus ab ore prodeat, nec dolor tacitus animum premat, ut in largitate eleemosynæ nulla inopiæ suspicio tristitiam generet, ut atque substantiam quam perceperunt, omnipotenti B in deliberatione humilitatis nullus despectus animum mordeat. Sed cum jam in his, quæ recte devoverunt, sese fortiter exhibent, priora tamen peccata, que ali ipsis ante bonam deliberationem perpetrata sunt, ad memoriam deducunt et plangunt quidquid illicite egisse meminerunt. Hi itaque per vitam quam tenent, holocaustum sunt, sed per vitam, quam ante tenuerant, inquinatum. Lavant ergo holocaustum in ostio portarum, quia in intellectu quem percipiunt de dictis Patrum, lamentis se quotidianis afficiunt, et mundant vitam lacrymis, quam pravis aliquando actibus inquinaverunt. Nos itaque inter hæc ad vitam præteritam mentis oculos reducamus, reminiscamur qui fuimus, cum mundi hujus concupiscentias sequeremur: et si Domino toto corde servimus, quia nos peccasse meminimus, defluamus in fletibus, lavemus holocaustum. Ecce omnipotenti Deo devovimus castitatem nestram, sed si adhuc immunda cogitatio mentem inquinat, redeamus ad lacrymas, lavemus bolocaustum. Ecce patientiam nos servare decrevimus, si adhuc ira perturbat, si mentem tacitus dolor excruciat, redeamus ad lacrymas: lavemus holocaustum. Ecce jam vovimus possessa tribuere, atque in hoc mundo humilein locum tenere, de qua adhuc animum inopiæ suspicio deprimit, si despectus proximi in aliqua nos indignatione confundit, redeamus ad lacrymas, lavemus holocaustum. Magnus est etenim creatori nostro ad recipiendos fletus humilium misericordiæ sinus. Ubi enim innumerabilium hominum fletus suscep!i sunt, ibi locum suum inventuræ sunt et lacryaæ nostræ.

e Et in vestibulo portæ duæ mensæ hinc et duæ e mensæ inde, ut immoletur super eas holocaustum e et pro peccato et pro delicto. Et ad latus exterios quod ascendit ad ostium portæ, quæ pergit ad e aquilonem, dum mensæ; et ad latus alterum ante e vestibu!um portæ, duæ mensæ. Quatuor mensæ c hinc et quatuor mensæ inde per latera portæ. Octo e mensæ erant super quas immolabant. > (Greg.) la quibus videlicet verbis magna caligo dubietatis oboritur, utrum hæc de una porta qualibet, an de duabus, an de singulis portis dicantur: sed dum quaternæ mensæ per latera describuntur, ac postme-

dum in summa conclusionis dicitur: (Octo mensæ A possibile est placere Deo (Hebr. x1). > Et rursum erant super quas immolabant, patet quia hoc spiritus non de singulis portis quas superius descripserat dicat. Quia si portæ sex superius enarratæ quaternas mensas per latera haberent, simul omnes non octo, sed quadraginta et octo dicerentur. Rursum si hoc de una dicitur, magno obstaculo nostra intelligentia reverberatur, quod post descriptum portæ vestibulum, ubi duæ mensæ hinc et duæ inde esse narratæ sunt, adhuc ad latus exterius, quod ascendit ad ostium portæ, quæ pergit ad aquilonem, dux esse mensæ memorantur : atque subjungitur : « Et ad latus alterum ante vestibulum portæ, duæ mensæ; » si enim intra vestibulum portæbinæ per latera mensæ erant, cum subditur, c Et ad latus exterius duze mensæ, atque ad latus alterum ante vesti- B bulum duæ mensæ, > inter quas etiam porta, quæ respicit viam aquilonis esse memoratur, profecto patet aliud vestibulum intrinsecus atque aliud extrinsecus fuisse, quia et prius porta interior, et postmodum hoc in loco exterior aquilonis porta describitur. Nam cum tres portas superius descripsit, tres quoque alias interioris atrii esse memoravit, quarum extremam aquilonis portam narraverat, sed, ut prædictum est, atrii interioris. Nunc ergo cum dux mensx hinc in portæ vestibulo et duo mensæ inde describantur, adhuc de eadem [interiori porta sermo contexitur, quippe cum protinus subinfertur, quia ad latus exterius, quod ascendit ad ostium portæ, quæ pertingit ad aquilonem duæ mensæ, et ad latus alterum ante vestibulum portæ duæ mensæ. Porta C ergo interior binas per latera in vestibulo mensas Inabere descripta est, et porta exteriorsimiliter binas. Quatuor autem hinc et quatuor inde mensæ pariter fiunt, dum per latera singula binæ in vestibulo portæ interioris binæ hinc et inde exterius in aquilonis porta describuntur, quæ simul omnes octo sunt in quibus immolatur. Possunt enim portarum nomine, sicut superius dictum est, sancti prædicatores intelligi : ut vestibulum portæ sit populus, qui dum mente humili verba prædicationis suscipit, in co mensæ ad sacrificium ex virtutibus construuntur. Borsum nihil obstat si portam accipimus hoc, quod nobis per ora prædicantium sacri eloquii intellectus aperitur, ut vestibulum porte ejusdem nobis prædi- D cationis verba sint, quæ prius humiliter accipimus, nt post ad sacri eloquii intelligentiam veniamus. Sit itaque nobis porta interior Testamentum Novum, porta vero exterior Testamentum Vetus: quia et hoc spiritalem intellectum aperit, et illud rudibus adhuc mentibus in historia sacri eloquii litteram custodivit. Habet autem porta interior in magna jam multitudine fidelium populorum duo latera, videlicet, diloctionem Dei et dilectionem proximi. Binæ autem mense sunt hinc et inde, quia in dilectione Dei necessario tenenda est fides et vita. In dilectione autem proximi debet summopere patientiæ bonitas custodici. Est enim in dilectione Dei necessaria fides et vita, quia videlicet scriptum est : c Sine fide im-

scriptum est: « Fides sine operibus mortua est (Juc. 11). > Est autem in dilectione proximi nobis patientia et benignitas conservanda: quia de eadem dilectione scriptum est: Charitas patiens est, benigna est (I Cor. xm). > Patiens scilicet ut illata a proximis mala æquanimiter portet. Benigna autem, ut sua bona proximis desiderabiliter impendat.

Habet quoque porta exterior, videlicet lex, duo latera, spiritales Patres et carnalem populum. In quibus singulis binæ mensæ sunt, quia habet spiritalibus Patribus doctrinam et prophetiam, habet in carnali populo circumcisionem et sacrificium. In his itaque, octo mensis immolatur, quia quidquid fides credit, quidquid vita in exemplo boni operis ostendit, quidquid patientia humiliter tolerat, quidquid benignitas.largiter ministrat, quidquid doctrina salubriter docet, quidquid prophetia in posterum præmonet, quidquid circumcisio ad mandatum exterius ligavit, quidquid sacrificium ex devotione offerentis egit, in omnipotentis Dei oculos hoc esse victimam ostendit : in lege enim etiam per carnale sacrificium, quid populus nisi devotionem sui cordis immolabat? Notandum vero quod quatuor mensie soluminodo ad holocaustum fuisse memorantur, quas videlicet vestibuli portæ interioris accipimus, ut de reliquis quatuor sentiamus quia ad sacrificium constructæ fuerunt, non ad holocaustum. Holocaustum enim sicut præcedente jam locutione professus sum, totum incensum dicitur. Et lex quidem Deum ac proximum diligi, divina mandata custodiri præcipit, ab alienarum rerum concupiscentia compescit, non tamen oumia dimitti jubet. In Testamento autem Novo nos Veritas contestatur dicens: c Nisi quis renuntiaverit omnibus quæ possidet, non potest meus discipulus esse (Luc. xiv; Matth. xvi). > Atque iterum dicit: · Qui vult venire post me, abneget semetipsum (Luc. 1x). Mensie ergo interioris portæ holocaustum habent : quia in virtutibus Testamenti Novi, quasi per holocaustum omnia incendimus, quando omnibus, quæ hujusmodi sunt renuntiamus. Mensæ vero portæ exterioris sacrificium habent, sed holocaustum non habent, quia præcepta legalia decimas offerri jubent, sed dimitti omnia non jubent. De interioris autem vestibuli quatuor mensis dicitur, ut immoletur super eas holocaustum et pro peccato et pro delicto. Hoc etenim inter peccatum et delictum distat, quod peccatum est mala facere, delictum vero bona dereliaquere : quæ summopere sunt tenenda. Vel peccatum certe in opere est, delictum in cogitatione. Recte ergo in interioris portæ quatuor mensis immolatur holocaustum et pro peccato et pro delicto : quia quicunque potuerit hoc sæculum præsens plene contemnere, et derelinquens omnia semetipsum Domino holocaustum dare, ipse jam perfecte novit et peccata operis plangere, et peccata cogitationis, vel quod malum fecit, vel quod debuit facere bonum, quod non fecit. Qui etenim totum dimisit,

que ejus mentem terrena cura non præpedit', pro opere simul mentem suam omnipotenti Domino quid aliud, quam holocaustum dedit? Neque hoc a ratione videtur extraneum, quod Propheta cum latus exterius diceret et ostium portæ nominaret, addidit, e quæ pergit ad aquilonem. > In exteriori enim custodiam litteræ lex data tenebatur. Ostium vero portæ est ipse historicus intellectus legis, qui ad Domini timorem ducit. Quæ porta ad aquilonem pergere dicitur, quia lex eadem sub timore minarum frigida judaici populi corda constrinxit : quasi enim per calorem ille populus curreret, si præcepta dominica ex amore servasset. Sed quia sub timore mortis propositæ litteram custodivit, quasi in torpore amantibus, non autem temporalia tormenta timentibus atque jam calentibus dicitur: « Non accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed spiritum adoptionis in quo clamamus : Abba, Pater (Rom. viii). Dicatur ergo, quatuor mensæ hinc et quatuor mensæ inde per latera portæ. Dum enim fides et vita, doctrina et prophetia in bonorum mentibus custodit, porta nostra, id est, intellectus sacri eloquii quatuor ex latere mensas habet. Cumque in proficientibus populis sancta prædicatio patientiam et benignitatem servat, quæ prius in carnalibus circumcisionem et sacrificium custodivit, mensæ quoque quatuor, quasi ex alio latere monstrantur : quæ simul omnes octo ad immolandum flunt, quatuor videlicet interiores ad holocaustum, quatuor vero C exteriores ad sacrificium. Quia et hi, qui in sancta Ecclesia fidem, vitam, patientiam atque beniguitatem custodiunt, summis jam procul dubio virtutibus pollent. Et hi qui in synagoga doctrinam et prophetiam, circumcisionem et sacrificium cognoverunt, alia offe. rendo atque sibimetipsis alia retinendo, devotionis suæ victimam omnipotenti Domino dederunt. Sed quia superius dictum est, ideirco mensas quatuor interioris vestibuli esse constructas ut immoletur super eas holocaustum et pro peccato et pro delicto. Unde mensæ constructæ sint, inferius aperitur cum subditur:

Ouatuor autem mensæ ad holocaustum de lapidibus quadris exstructæ. > Quos autem hoc loco ctos quorum vita in prosperitate atque adversitate novit fortiter stare? Lapis etenim quadrus æque stat in quocunque latere fuerit versus. Quisquis ergo in prosperitate non extollitur, in adversitate non frangitur, suasionibus ad mala non trahitur, vituperationibus a bono opere non revocatur, lapis quadrus est, et quasi ex omni latere statum habet, qui casum in qualibet permutatione non habet. Certe cum Judæorum populum Propheta a fide perire cognosceret, et sanctos apostolos surgere in Ecclesiam præviderit, per quos multi sunt ex gentibus in fidei et vitte fortitudine solidati, in marna consolatione locutus est, dicens : « Lapides

culpas suas in fletibus jam liberius conspicit. Cum- A [Lateres] ceciderunt, sed quadris lapidibus zedificabimus (Isa. 1x). > Videns quippe in sancta Ecclesia apostolos, martyres atque doctores surgere de lapidum casu, id est, de Judæorum perditione. minus doluit : quia omnipotentis Bei ædisicium, id est sanctam Ecclesiam, de quadris lapidibus ædificari conspexit. Mensæ ergo quatuor de quadris lapidibus construuntur: quia fides et vita, patientia et benignitas de vita sanctorum in exemplum datæ sunt sequentibus populis, ut jam vestibulum mensas habeat, id est, virtutes vita populus teneat, in quibus omnipotenti Deo orationis sacrificium in ara sui cordis incendat. Quidquid etenim boni fideles S. Ecclesiæ populi vel fecerunt vel faciunt, hoc in exemplo de prædicatorum suorum vita susfrigoris remansit. Inde novis populis æterna præmia B coperunt. Unde enim mensas hoc vestibulum haberet, nisi quadros lapides invenisset? Cum ergo a populo fideli ad imitandas virtutes sanctorum prædicatorum vita cognoscitur, profecto in vestibulo de quadris lapidibus mensæ construuntur. Habuit vero et Synagoga et spiritales patres indoctrina atque prophetia, ex quibus exemplum vitein virtutibus traheret, sed rudis ejus populus magis per timorem serviens quam per amorem, sequens vitam patrum noluit imitari quam vidit, atque ideo porta exterior, quæ ad aquilonem pertingit, mensasnon habet et holocaustum. Sed quia hæc moraliter diximus, restat adhuc ut easdem mensas super intelligentiam typicam perscrutemur. Porta etenim nostra in interiori vestibulo quatuor mensas habet, quia sancta Ecclesia ad eruditionem fidelium popuforum quatuor regentium ordines accepit, quos Paulus ex dono omnipotentis Domini enumerat, dicens: . Ipse dedit quosdam quidem apostolos, quosdam autem prophetas, alios vero evangelistas, alios autem pastores et doctores (Ephes. IV). > Pastores vero et doctores unum regentium ordinem nominat, quia gregem Dei ipse veraciter pascit, qui docet. Habuit quoque et porta exterior mensas quatuor, quia videlicet ipsa synogoga exteriorem observantiam per principes sacerdotum, et seniores populi, per scribas atque Pharisæos tenuit, qui scilicet Pharisæi etiam legis doctores vocati sunt. Sive autem in exteriori seu in interiori porta dux mensa hinc sunt, et duæ inde: quia in exordiis suis sancta Ecclesia lapides quadros accipiemus, nisi quoslibet san- D apostolos et prophetas habuit. Prophetas autem dicimus non eos, qui in veteri populo suerant, sed eos, qui in sancta Ecclesia post apostolos sunt exorti. Posteriori quoque tempore quod nunc est, habet evangelistas atque doctores. Quia vero Evangelium bonum nuntium dicitur, evangelistas utique appellamus, qui rudibus populis bona patriæ corlestis annuntiant. Qui videlicet evangelistæ atque doctores, et priori quidem tempore suerunt, sed nunc usque Domino largiente permanent, quia adhucquotidie et infdeles populos ad fidem trahi, et fideles quosque in bonos mores per doctores erudiri cognoscimus. Apostoli vero et prophetæ ab hoc tempore præsenti sublati sunt: atque ideo dicimus, quia mensas has portæ

habet, et portæ quæ pergit ad aquilonem duas mensas hinc et duas inde, cosdem quos diximus princi-Jes sacerdotum et seniores populi in majori auctoritate regiminis : scribas quoque et Pharisæos, qui rudi illi populo minori loco præfuerunt. Sed hæ mensæ juxta portam sunt, quæ ad aquilonem pergit, quia cum quatuor isti ordines populo præessent, synagoga in persecutione redemptoris nostri saviens, ad torporem perfidiæ prorupit. Quæ tamen mensæ habuerunt sacrificium, quod juxta solam litteram tenucrunt: unde et ad torporem frigoris lapsæ sunt, quia flamma spiritus succensæ non sunt. Interioris autem mensæ holocaustum habent, quia sive in cordibus apostolorum atque prophetarum, seu in mente evangelistarum atque doctorum ignis spiritus et B arsit et ardet, qui pro eo quod omnem corum cogitationem in bono opere absumit flamma amoris Dei, quasi holocaustum totum simul, quod invenit i:.cendit. Holocaustum enim offerunt, qui sive in bono opere seu in sancta cogitatione medullitus accenduntur. Mensæ vero hæ ex quadris lapidibus factæ sunt : quia dum quotidie sacri eloquii in suis cordibus verba meditantur, ad offerendum Domino verba orationis holocaustum, quasi ex quadratis lapidibus conferentur: verba etenim Scripturæ saçræ lapides quadri sunt, quia ubique stant, quæ ex nullo latere reprehensibilia inveniuntur. Nam in omne quod præteritum narrant, in omne quod venturum annuntiant, in omne quod moraliter prædicant, in omne quod spiritaliter sonant, quasi in diverso latere sta- C tum habent, quia reprehensionem non habent. Corda itaque sanctorum mensæ Dei sunt, ad holocaustum ex quadris lapidibus exstructæ: quia qui semper Dei cogitant, semetipsos Domino a carnali vita in cogitatione mactant. Unde scriptum est : « Lex Dei eius in corde ipsius, et non supplantabuntur gressus ejus (Psal. xxxv1). > Et unde scriptum dicitur: « In corde meo abscondi eloquia tua ut non peccarem tibi (Psal. cxvIII). > Sed mensæ hat unde sint constructe agnovimus, etiam cujus mensuræ sint audiamus. Sequitur:

· Longitudine unius cubiti et dimidii, latitudine « unius cubiti et dimidii, et altitudine cubiti unius. » Sæpe autem diximus longitudinem ad longanimitatem spei, latitudinem vero ad charitatis amplitudinem pertinere. Mensæ ergo, quæ ad holocaustum constructæ sunt, longitudine cubiti unius et dimidii metiuntur: quia sancti Patres atque doctores, qui se longanimiter ad secreta spei intimæ extendunt, per hoc quod in virtuti'us vivunt, quantum ad humanam quidem mensuram pertinet, valde perfecti sunt: quantum vero ad divina illa mysteria, que plene ab homine capi non possunt, quandiu in hac mortali carne subsistant, perfecti non sunt. In semetipsis ergo jam cubitum habent, in Deo autem adhuc cubitum non habent: quia jam quidem in virtutibus plene proficiunt, sed tamen aliquid de Deo adhuc ex parte cognoscunt. Ecce iterum in mensura mensæ

nostræ, id est, sanctæ Ecclesiæ, quasi in alio latere A ad testimonium Paulus occurrit. Videamus an ejus vita cubito integro mensuretur. Dicit autem, « Quotquot perfecti sumus, hoc sapiamus (Philip. III). > Videamus si in his, quæ de Deo sentit, jam percipienda mysteria perfecte tetenderit. Qui dixit: c Ego me non arbitror comprehendisse (Ibid.); , qui rursus ait: ( Ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus : cum autem venerit, quod perfectum est, evacuabitur quod ex parte est (1 Cor. xiii). Dui iterum dicit: Nunc cognosco ex parte, tunc autem cognoscam sicut et cognitus sum (Ibid.). Si ergo perfectus est, et ex parte cognoscit, cubitum habet, quantum ad se, sed tamen dimidium super se. Tendantur ergo in longanimitatem spei corda sanctorum, tendantur in perfectione, quam habent cubito uno, sed quia adhuc plene vi lere non possunt, ubi spei oculum mittunt, hoc quod super unum cubitum habent, in dimidio cubito recidatur : quatenus in hac vita semper se imporfectos aspiciant, et ardentius ad perfectionem currant. Habent quoque mensæ latitudinem cubiti unius et dimidii, quia sanctorum corda in charitatis amplitudine dilatata juxta proximum quem diligunt et vident, habent cubitum : possunt emm perfecte diligere, quos perfecte valent juxta aliquid scire. Omnipotentem vero Deum medullitus diligunt, medullitus sequuntur, sed tamen tantum diligere non possunt, quantum debent: quia adhuc non valent videre quem diligunt, et mensura amoris minor est, ubi adhuc mensura minor est cognitionis. Super unum ergo cubitum habent et dimidium: quia hoc eis jam in amore integrum est, quod valde minus est, id est, charitas cum proximo, atque illud in eis quod vaide majus est, id est amor Dei, quem non vident, adhuc integrum non est. Altitudo vero mensurarum est cubiti unius. Quie est enim altitudo sanctorum nisi invisibilium? Per sidem enim creditur, quod non videtur. Atque ideo per hanc justorum mens ad altitudinem ducitur, ut cuncta visibilia despiciat in terra, et ea quæ audit invisibilia sequatur in cœlo. Sed unum cubitum habet altitudo mensurarum, quia unitas est fidei in corde omnium sanctorum. Unum Deum esse Trinitatem, et Patres Testamenti Veteris, et prædicatores professi sunt Testamenti Novi. Altitudo itaque mensurarum nil uno cubito amplius habet, nil minus: quia in magna sibi unitate concordat omnium fides Patrum. Seil hi qui jam in longanimitate spei summis virtutibus proficientes, unum et dimidium cubitum habent, atque in latitudine charitatis uno ac dimidio cubito metiuntur: in altitudine vero fidei uno cubito excrescunt, magni sunt et summa admiratione venerandi. Debent ergo parvulorum animas in sinu suæ conversationis suscipere atque eas in conspectu Domini velut quodJam holocaustum ac sacrificium offerre. Unde apte sequitur:

> Super quas ponunt vasa in quibus immolatur c holocaustum et victima. . Quid enim sunt animæ fidelium nisi vasa sancta, quæ verbum pietatis capiunt, ut ex eorum mentibus holocaustum vitæ atque orationis immoletur? Hinc est etenim, quod Paulus

mini verba perceperat, et cœlesti gratia plenus erat, vas appellatur, cum dicitur, vas electionis mihi est. Hinc pastores atque doctores Propheta admonet dicens: « Mundamini qui fertis vasa Domini (Isa. LII); » ipsi eteuim, quasi mensæ Domini vasa portant, qui vitam fidelium erudiendo tolerant, ut quandoque hanc Domino ad holocaustum et sacrificium perducant. Sed neque hoc negligenter intuendum est, quod in eisdem vasis, holocaustum et victima dicitur immolari. Holocaustum enim, sicut superius diximus, victima est. Non tamen victima semper holocaustum, quia cum quid ex parte offertur, ex parte retinetur, sacrificium quidem est, sed holocaustum non est. Sunt vero in multitudine magna fidelium aliqui, qui ea, quæ mundi sunt, omnia relinquunt, cuncta quæ B possident tribuunt, nihil sibimetiosis reservant, ad æternam patriam medullitus anhelant, seque ex toto corde in lacrymis mactant. Hi videlicet vasa super mensam sunt, in quibus immolatur holocaustum. Et sunt alir, qui curam propriæ domus gerunt, de filiis cogitant, eisque hæreditatem servant, qui tamen æterni judicii memores misericordium pauperibus impendunt, alimenta ac vestimenta cis ex parte qua decreverint tribuunt : hi nimirum vasa super mensam sunt, in quibus victima immolata est, non holocaustum. Quia enim patientia et doctrina sanctorum admoneudo et sustinendo, suadendo atque terrendo aliorum corda usque ad hoc erudiunt, ut omnia deserant, et totos se in amore Domini accendant. Aliorum vero ad hoc usque instruunt, ut quia omnia C relinquere non valent, vel ex parte qua prævalent, misericordes fiant, et carnis curam cum animæ cura partiautur, mensæ Domini de quadris lapidibus instructæ vasa portant in quibus immolatur holocaustum et victima : quia et perfecti, sicut dictum est, cum omnia deserunt, totum cor in amore Domini accendunt, et imperfecti sacrificium offerunt, quod ex parte devoverunt. Sequitur:

· Et labia earum palmi unius reflexa intrinsecus per circuitum. > Quid est hoc, quod mensarum labia palmo metiuntur, nisi quod in palmo manus tenditur, et sancti Patres atque doctores ea prædicant, in quibus auditorum opera tendantur? Quasi enim manum extendimus, cum opera nostra dilatamus. Loceat, otiosorum torporem excutiat, quos dum ad opera tetenderit, palmum se habere in labiis ostendat. Pensandum quoque quia in palmo digitus major ac minimus tenditur. Quid vero majori ac minimo digito, nisi magna et extrema actio designatur? Palmum ergo mensæ in labio habeant, quatenus in doctorum suorum prædicatione vigilent, et sic ex corum admonitione magna opera faciant, ut agere et minima non omittant. Sic minimis intenti sint, ut pigri in agend's majoribus non sint. Unde per Evangelium Veritas dicit: « Væ vobis, scribæ et Pharisei hypocritæ, quia decimatis mentham et anethum et cyminum, et relinquitis quæ graviora sum legis,

cum adhuc rudis esset in fidei vocatione, quia jam Do- A judicium et misericordiam et fidem. Hecc oportuit facere et illa non omittere (Matth. xxIII). . Per judicium quippe et misericordiam et sidem, major digitus operationis ostenditur. Per mentham vero et anethum et cyminum digitus procul dubio minimus figuratur. Hæc ergo oportuit facere, et illa non omittere : quia si opus nostrum palmo metiri volumus, sic necesse est ut tendatur minimus, quatenus major digitus non attrahatur. Bene autem cum mensarum labia metiuntur, et mensura palmi dicitur, additur unius: ut ex doctorum prædicatione sicut unitas tenetur in fide, ita quoque unitas mentium servetur in opere, ne per opus bonum, quod alter agit, alter ad discordiæ malum prorumpat. Ita enim bona opera facere debemus, ut per hæc quoque cum his cum quibus vivimus unanimitatem in quantum recte possumus conservemus: id est, non deserendo, quod agimus, sed præveniendo bonis persuasionibus malum discordiæ quod timemus. Pensandum vero est valde quod dicitur: « quia earumdem mensarum labia interius sunt reflexa: tunc enim mensarum labia intrinsecus reflectuntur, quando doctores ad conscientiam revocant tacita cogitatione quod dicunt, quando semetipsos subtiliter perscrutantur si faciunt, quod loquuntur. Doctor ergo cui de disciplinæ moderamine loqui necesse est, mensam Dei esse se sciat, quæ intus labrum reflectat: ut quod docendo loquitur, hoc sub discretionis spiritu vigilanter operetur, nec si quædam sibi deesse considerat, oportet ut ab eorum prædicatione conticescat. Locus quippe ejus exigit ut loquatur. Verbis ergo suis semetipsum conveniat, et si non ideo loquitur, quia non operatur, ideo operetur, quia loqui compellitur. Ubi itaque se conspicit opere implere quod dicit, ibi auditores admoneut, corumque animos ad studium bonæ operationis accendat. Ubi autem necdum se videt implesse, quod loquitur, ad bona de quibus auditores admonet, se quoque pariter inflammet ut ipse etiam simul discat in opere, quod per eum loquitur Veritas in prædicatione. Sape enim quod vivendo nescimus compulsi locutione doctrinæ loquendo discimus, et dum de cogitatione pigritiæ nostræ reatus nascitur in mente, eamdem mentem compunctio subito oborta transverberat, et sua voce excitata evigilat in opere, quæ prius torpebat in otio sine voce. Ecce enim cum mensæ labium palme quatur ergo unusquisque doctor, cor audientis exer- D tenditur, id est, per doctoris os contra vitia disputatur, atque ad bona opera cor auditorum accenditur, mula qui ejus verba audiunt, quanta vel qualia mala perpetraverint recognoscunt, atque ad eum confitentes veniunt, cum pro peccatis suis intercessorem fieri cum sictibus petunt, ut ipse orando deleat culpas, quas prædicando manisestat. Unde et subditur:

> · Super mensas autem carnes oblationis. > Doctores etenim sancti cum pro compunctis ac peccatoribus atque confitentibus omnipotenti Domino preces fundunt, per hoc, quod veniam pro carnali eorum vita postulant, mensæ Domini carnes oblationis portant. Ut ergo sint pro quibus conversis et fleutibus rogent, oportet ut eisdem prius in peccato positis prædicent,

et cum jam coeperint peccata relinquere, atque ad A de verbis litteræ sub brevitate transcurrimus, in mnocentiam festinare, necesse est ut erga eos in ore doctoris incrementa prædicationis excrescant, et quibusdam doctrinæ suæ verbo tanto vehementius insistat, quanto cos gravius cecidisse considerat: videlicet sciens quod in se tanto mercedem magnæ remunerationis accipiat, quanto verbis suis alios de profundioribus peccatis levat. Sacri eloquii mysticus est sensus ut Propheta per aspirationem sancti Spiritus prudenter intelligens dicebat: « Mirabilia testimonia tua, Domine, ideo scrutata est ea anima mea, etc. (Psal. CXVIII). > Cui ergo verbum sacri eloquii nisi lapidi simile dixerim, in quo ignis latet, qui manu quidem frigidus tenetur, sed percussus ferro per scintillas emicat? Atque hoc emittit ignem, qui post ardeat, quod prius manus frigidum tenebat : sic B etenim sic verba sunt sacri eloquii, quæ quidem per narrationem litteræ frigida tenentur. Sed si quis hæc aspirante Domino intento intellectu pulsaverit, de mysticis ejus sensibus ignem producit, ut in eis verbis post animus spiritaliter ardeat, quæ prius per litteram ipse quoque frigidus audiebat. Ecce etenim Propheta dicit:

«Et extra portam interiorem gazophylacia cantorum in atrio interiori quod erat in latere portæ respicientis ad aquilonem, et facies eorum contra « viam australem, unam ex latere portæ orientalis, quæ respiciebat ad viam aquilonis. > In his itaque verbis litteræ ad amorem Dei cujus animus infervescat? quin potius quis non ex ipsa corum lectione tepesiat? Si autem latens in littera spiritalis medulla C discutitur, per hoc scintillæ intellectus exeunt et incendunt, quod prius cordis auribus frigidum sonabat: nobis tamen ut se aspirante Domino interior intellectus aperiat, ipsa prius narratio juxta litteram pateflat. Ait enim, quia porta erat interior atque extra hanc atrium quod appellatur interius, ac deinde aliæ, id est, aquilonis, austri atque orientis portæ describuntur: ut ipsum atrium quod esse extra portam interiorem dixerat, a portis exterioribus esse interius ostendat. Atrium ergo hoc et foris et intus est, foris, quia extra portam interiorem: intus autem, quia intra portas exteriores. Gazophylacia quoque cantorum esse in hoc eodem atrio narrantur, quæ a latere portæ posita dicuntur respicientis ad aquilonem: sed ipsa eadem gazophylacia ad australem viam respiciunt. Et subditur : « Ex latere portæ orientalis, quæ respiciebat ad viam aquilonis. > In quibus verbis aperte intelligitur, quia cunctorum gazor hylacia inter latus portæ respicientis ad aquiione:n, et latus portæ orientalis fuerant posita, quæ porta videlicet respiciebat ad viam aquilonis. Facies itaque gazophylaciorum contra viam australem, sed positio inter portam erat orientis et aquilonis. Porta ergo interior habebat ex latere portam aquilonis, ex alio quoque latere portam australem, in f:onte vero vestibuli orientalis porta surrexerat : atque sic atrium erat extra portam interiorem, ut hoc quoque esset interius, portæ exterius ambiebant. Hæc

eis sensus mysticus nunc breviter exquiratur. Iu parte autem superiori tres portæ descriptæ sunt. id est, orientis, aquilonis et austri : moxque interioris atrii tres aliæ narratæ, id est, austri, orientis et aquilonis, ac deinde porta atrii interioris dicta est in qua mensæ de quadris lapidibus extructæ memorantur, et porta, quæ respiciebat ad aquilonem, in qua mensæ essent ad sacrificium non ad bolocaustum. Unde in interiore diximus significari Ecclesiam, in exteriori synagogam. Seu his expletis rursum Propheta incipit interiorem portam atquetres alias, id est aquilonis, austri et orientis describere, et in earum atrio interiori, quod erat extra portam interiorem esse gazophylacia cantorum, sacerdotes, templum, altare et sacrificia perhibet. In quibus verbis, quia de sanctæ Ecclesiæ institutione narrare alia ab eis, quæ prins dixerat cœpit, patet quod interioris portæ intellectum mutavit. Si enim sub uno intellectu omnia diceret, novo ordine ipsa atque alia non replicaret. Nam quomodo possumus extra portam interiorem, atrium, gazophylacia, cantores, sacerdotes, templum, altare, sacrificia dicere, si per eamdem portam interiorem hoc loco sancta Ecclesia designetur? Cum enim cuncta hæc intra ipsam sint, quomodo extra portam interiorem sunt, si extra Ecclesiam non sunt? Intelligi ergo porta interior potest ea, de qua jam longe superius locuti sumus, quæ contra portam aquilonis et orientalem dicitur posita per quam figurari diximus aditum, qui nobis ad interiora gaudia patriæ cœlestis aperitur, ut hic quoque per portas, quæ circa vestibulum narrantur, sancta Ecclesia: per portam vero interiorem, cœlestis regni aditus figuretur. Sed ne quis me verba sancti Spiritus æstimet ad intellectum meum violenter inflectere, et dicat quia de porta interiore significationem sanctæ Ecclesiæ, quam semel dixi mutare non debui, infulgente Dei omnipotentis gratia, quæ cœpimus ipsa teneamus: ut et porta interior signet Ecclesiam, quæ eos ad interiora gaudia perducit, et gazophylacia, cantores, sacerdotes, templum, altare, sacrificia sint in atrio quod est extra portam, et tamen extra Ecclesiam non sint. Si enim subtili investigatione perquirimus, nil obstat intelligi, ut interiorem portam, sicut dictum est, sanctam Ecclesiam sentiamus, de qua nunc dicitur: eet extra portam interiorem gazophylacia cantorum in atrio interiori. Duo sunt etenim, quæ dicuntur, porta interior, atque extra hanc atrium interius, quatenus hoc ipsum atrium et exterius sit, et interius, exterius a porta, ınterius autem, sicut prædiximus, portis quas narrando subjunxit. Sancta enim Ecclesia duas vitas habet, unam qua temporaliter ducit, aliam quam in æternum recipit : unam qua laborat in terra, aliam qua remuneratur in cœlo; unam qua mercedes colligit, aliam vero in qua jam de receptis mercedibus gaudet. Atque in utraque vita offert sacrificium: bic videlicet sacrificium compunctionis, et illic sacrificium laudis. De hoc sacrificio dicitur: « Sacri-

autem scriptum est : « Tunc acceptabis sacrificium justitiæ oblationes et holocausta (Ibid.). De quo rursus ait: « Ut cantet tibi gloria mea et non compungar (Psal. xxix). . In utroque autem sacrificio carnes offeruntur: quia hic oblatio carnis est maceratio corporis: ibi oblatio carnis est in laude Dei gloria resurrectionis. Tunc quippe illic quasi in holocaustum offertur caro, quando in æterna incorruptione permutata nil contradictionis, nil mortalitatis habucrit, quia tota simul amoris ejus ignibus accensa in laude sine fine permanebit. Porta ergo hæc interior, id est sancta Ecclesia, habeat interiora sua, illam videlicet vitam, quæ adhuc oculis nostris occulta est. Habeat extra eam atrium exteagitur, ut ad bonum sine fine perveniatur. Sint ergo in interiori atrio, quod tamen extra portam est, gazophylacia cantorum. Quia electi quique atque perfecti, qui adhuc in carne mortali subsistunt, et intra sinum sunt sanctæ Ecclesiæ, et adhuc extra secreta gaudia interioris vitæ. Quid sunt autem gazophylacia cantorum, nisi sancta desideria amantium, qui præcepta divina, quasi quasdam divitias custodiunt in mente quas cantando servant, quia mandata Dei non ex timore, sed ex amore perficiunt : eisque ipsæ sacri eloquii præceptiones cantabiles flunt, quas non ex tristitia, sed ex desiderio semper operantur? Superiori locutione per portam orientis sidem, per aquilonis spem, per austri autem charitatem diximus designari.

Hæc itaque gazophylacia inter portam orientis et aquilonis esse memorantur, atque ad viam australem respicere, quia corda sanctorum inter fidem, et spem posita, australem viam respiciunt, quæ sanctæ charitatis ignibus inardescunt. Ipsa quoque orientalis porta respicere dicitur ad viam aquilonis, quia nobis per sidem quidem omnia in baptismate peccata Lixantur, sed tamen dum adhuc hic vivimus, etiam post fidem sæpius ad peccata declinamus, et quasi orientis porta viam aquilonis respicit, cum vita nostra post perceptam fidem adhuc aliquatenus in frigore culpæ torpescit. Quis enim in hac vita valeat post sidem, sine culpa vivere, cum Joannes dicat: Si dixerimus, quia peccatum non habemus, ipsi D nos seducimus, et veritas in nobis non est (I Joan. 1). > Cujus verbis Jacobus concordans ait : « In multis enim offendimus omnes (Jacob. 111). > Si autem peccata præterita in sidei perceptione dimissa sunt, et adhuc post fideni ad peccata declinatur, quæ nobis erit præsumptio justitiæ, quæ spes vitæ permanentis, nisi ut nunc dum adhuc inter portam orientis et aquilonis sumus, ad viam austri mentis oculos levemus? quatenus ex sancta charitate ferventes, calor nos amoris liberet a culpa teporis, et frigoris. Sint ergo gazophylacia inter portam orientis, et aquilonis, sed, sicut dictum est, ad australem viam facies intendant, ut inter hoc, quod nati sumus in fide, et quod post ad peccata delapsi de spe pietatis

ficium Deo spiritus contribulatus (Psal. L). De illo A præsumimus, exerceamus nosmetipsos in ardore charitatis, et ibi tendamus oculos cordis, ubi accendimur igne amoris. Potest autem per aquilonis portam gentilitas, per austri viam Judæa, per orientis autem portam ipse Dominus designari. Per aquilonem quippe non immerito gentilitas figuratur, quam ille in torporis frigore possedit, qui dixit : c Sedebo in monte testamenti in lateribus aquilonis (Isa. xiv). > Per australem quoque portam recte Julia accipitur, in qua spiritales Patres cœlesti amore ferbuerunt: quorum unus loquitur, dicens: c Converte, Domine, captivitatem nostram signt torrens in austro ( Psal. cxxv). > Quæ etsi carnalem populum babuit, in quo velut aquilonis frigora portavit, in sanctis tamen suis doctoribus ac prophetis ad Denm. rius, id est, vitam præsentem in qua omne bonum B ac proximum calore charitatis arsit. Orientalis autem porta non immerito ipsum siguat de quo scriptum est : « Ecce vir, Oriens nomen ejus. » Et de quo Zacharias ait: « Visitavit nos oriens ex alto (Zach. vi; Luc. 1). > Sint ergo gazophylacia cantorum ex latere portæ aquilonis : quia non solum in Judæa fuerunt corda sanctorum spiritaliter accensa, sed etiam in gentilitatis multitudinem ad sanctæ 6dei sacramenta conversæ ardent corda sanctorum amore cœlestis patriæ, inhiant gaudiis æternis, spirant ad societatem suorum civium in cœlo. Sed tamen exempla hujus ardoris quem dono sancti Spiritus acceperunt, ab spiritalibus patribus synagogæ capiunt. Unde ipsa quoque gazophylacia et in aquilonis latere posita, oculos ad viam australem tendunt. Ecce enim ex gentibus venimus, sed in hoc, quod per sancti amorem calemus Judææ Patres aspicimus, qui nobis in suis dictis quotidie sancti desiderii exempla præbent. An non, quasi calorem meridiani fervoris ardebat, qui æstuabat, dicens: · Sicut cervus desiderat ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te Deus. Sitivit anima mea ad Deum vivum, quando veniam etapparebo ante faciem Dei? 1 ( Psal. xL1. ) Qui rursus ait : 1 Psallam et intelligam in via immaculata quan:lo venies ad me (Psal. c). Hoc quoque ardore succensus fuerat, qui dicebat : « Nunc dimittis servum tuum, Domine, secundum verbum tuum in pace: quia viderunt oculi mei salutare tuum (Luc. 11). >

Quia ergo ex gentilitate venimus, sed santos Judææ patres nobis in divini amoris imitatione proponimus, quasi quædam cantorum gazophylacia ex latere portæ, quæ viam aquilonis respicit, sumus, sed ad viam austri facies tenemus. Et notandum, quod hæc eadem gazophylacia inter portam aquilonis et orientis esse perhibentur. Quia post incarnationem Dominicam, multitudo gentium ad fidem venit, atque inter ipsos fideles populos, et sacramenta dominicæ incarnationis, quæ medullitus diligunt, corda amantium surgunt. Ilaheant ergo sancta gazophylacia hinc orientis portam et inde aquilonis: quia inter ipsa redemptionis suæ mysteria quæ so quuntur, et carnales quosdam quos et intra sanctan Ecclesiam tolerant, multi in Deum forti amore profi-

ciunt, virtutibus excrescunt, æterni judicis adven- A immissionibus, a pravorum suasionibus, ab hæretitum quærunt et inter ea quæ amant, atque illa quæ tolerant, quasi quædam gazophylacia, divitias spiritus in mente servant. Nec inter sacramenta, quæ diligunt, et quæ jam contraria portant desiciunt, quia ad australem viam facies intendunt. Quid enim patimur, quod patres nostri pro amore Domini antea non pertulerunt. Notandum vero, quod inter portam austri et aquilonis orientalis esse describitur: quia Dominus ac redemptor noster de Judæa natus est, moxque in fide sua Ecclesiam ex gentibus construxit. Quasi enim inter meridianam portam et aquilonis apparuit, quia ex illa venit, et istam in suo servitio convertit. Unde et bene dicitur quod porta eadem orientalis ad viam aquilonis et multitudinem gentium colligit. Notandum quoque est, quoil cum de gazophylaciis diceretur, et facies corum ad viam australem additum est, unam : ut videlicet aperte sentiamus, quia non alia est via ad cœlestem patriam nobis, qui ex gentilitate venimus, atque alia illis patribus, qui fuerunt in Judæa : sed hæc eadem una via est nobis et illis, quæ nos ad aterna gaudia perducit, quæ nobis per Evangelium dicit : « Ego sum via, veritas et vita (Joan. xiv). » Et de quo Psalmista ait. Ut cognoscamus in terra viam tuam, et in omnibus gentibus salutare tuum. Quod enim Hæhraice est Jesus, hoc Latine dicitur Salvator. Salvatoris ergo in terra via cognoscitur, quia Jesus Deus ante sæcula et homo factus in fine sæculorum, gentibus est manifestatus. Una ergo est via, et illis, C qui ab austro sunt, et his, qui ab aquilonis parte respiciunt : quia electis Judæis et gentibus Dominus ac redemptor noster expulsa pæna formidinis, ad Patrem factus est iter amoris, atque adjutorium perventionis. Sequitur:

« Et dixit ad me. Hoc est gazophylacium quod respicit viam meridianam sacerdotum, qui excubant e in custodiis templi. > Atque mox subditur : e Porro gazophylacium quod respicit ad viam aquilonis, sacerdotum erit, qui excubant ad ministerium alctaris. In quilus prophetæ verbis prius nobis quærendum est qui sint majoris ordinis sacerdotes: utrum hi, qui in custodiis excubant templi, an hi qui in ministerio altaris. Sed quia paulo post subditur : Altare erat ante faciem templi, aperte ostenditur illos esse majoris ordinis sacerdotes, qui in custodiis templi excubant, quia profecto in altari quod est interius ministrant. Hi autem, qui ad altare, quod ante faciem templi est, excubant, tanto inferiores sunt, quanto in exterioribus ministrant. Quærendum ergo jam nobis est, qui sacerdotes sint, qui templum custodiunt, et qui ad ministerium altaris excubare perhibentur. Magister enim gentium Adelibus scribens ait: ( Templum Dei sanctum est, quod estis vos (1 Cor. 111). > Qui itaque sacerdotes sunt, qui templum Dei custodiunt, nisi hi qui, orando, prædicando, spiritalibus actibus vigilando, sanctam Ecclesiam a malignorum spirituum

corum erroribus defendant? An non custos templi fuerat, qui labores suæ passionis enumerans dicit : « In labore et ærunna, in vigiliis multis, in fame, et siti, in jejuniis multis, in frigore et nuditate (11 Cor. x1). Atque statim sub-lit : ( Præter illa, quæ extrinsecus sunt, instantia mea quotidiana, sollicitudo omnium ecclesiarum (Ibid.). > Pensate, quæso. custos templi quanta sollicitudine vigilet : ecco enim in seipso inæstimabilia patitur, et cordis sui sollicitudinem aliis impartitur. Cujus, rogo, virtutis est, plus de utilitate proximorum, quam de sua afflictione cogitare? Quis hoc digne æstimet, quis digne penset? Laborat, luget, esurit, sitit, alget, jejunat, vigilat, et tamen vigilando de ecclesiarum respicit : quia natus Dominus synagogam destruit, B omnium sollicitudine cogitat. Ecce est solertissimus custos templi in exemplo propositus. Imitetur, qui valet. Adversa etenim pro veritate pati, bona proximis impendere, circa animarum sollicitudinem vigilare: ne quis in perfidia, ne quis in superb'a, ne quis in rapina, vel immunditia laberetur, exquirere atque compescere. Hoc est, templum Dei, id est, sanctam Ecclesiam custodire.

> Sunt autem minoris ordinis sacerdotes, qui ad ministerium altaris excubant : qui videlicet in adjutorio majorum peccata delinquentium subtiliter investigant, et vitam carnalium corrigunt, atque ad boc usque perducunt, ut per lamenta poenitentia, quasi incendant carnem in sacrificio, quam prius vivere permiserant in peccato. Non enim hi, qui sanctis ecclesiis præsunt, per semetipsos cuncia agere prævalent, sed cum ipsi causis spiritalibus occupantur, si qua prava et carnalia perperrantur, hæc aliis discutienda atque corrigenda committunt, per quos dum carnalis vita corrigitur, et usque ad abstinentiæ atque orationis studium proficientibus pervenitur, quasi in altari jam caro incenditur, ut in conspectu omnipotentis Domini inde sacrificium redoleat, unde prius culpa displicebat. Sed hac in re quæstio oritur, cum superius dictum sit quod gazophylacia ad australem viani facies baberent, qua ratione nunc dicitur, quia gazophylacium, quod respicit viam meridianam, sacerdotum est, qui excubant in custodiis templi, et gazophylacium quod respicit viam aquilonis, sacerdotum, qui excubant ail ministerium altaris? Si enim utraque facies ad australem viam tendebat, quomodo nunc unum ad meridianam, atque aliud ad aquilonis viam resplecre dicitur? Sed in his verbis agnoscimus quod gazophylacium sacerdotum qui excubant in custodiis templi ita positum fuerat, ut solam meridianam viam respiceret, gazophylacium vero sacerdotum qui excubant ad ministerium altaris ita erat in atrio, ut et ad australem viam et aquilonis faciem intenderet, quatinus et cum gazophylacio sacerdotum qui excubant in custodiis templi meridianam viam aspiceret: et tamen sine gazophylacio eorumdem sacerdotum gazophylacium sacerdotum qui excubant ad ministerium altaris aquilonis viam videret. Sed

mysticum possumus intueri, nisi hoc quod secundum ea quæ præmissa sunt jam spiritalis adjutor majoris ordinis queat intelligi, quia sacerdotes majoris ordinis qui excubant in custodiis templi solam meridianam viam respiciunt, quoniam solis studiis spiritalibus occupati, semper his, quæ amoris Dei sunt, sollicite intendunt. Sacerdotes autem minoris ordinis, qui discutiendis peccatis delinquentium præsunt, etiam ad aquilonis viam oculos reflectunt, ut in mente peccantium, quæ sint torporis frigora videant: et hæc verbis correptionis usque ad pœnitentiæ gemitus perducentes, quasi carnes in altari Domini incendunt. Respiciunt etiam cum magnis sacerdotibus ad meridianam viam, quia quantum ad semetipsos est fervent igne charitatis, et succensi sunt slammis amoris Dei : sed B perit longitudinis et latitudinis per quadrum centequia peccata delinquentium crebro corrigunt, etiam ad aquilonis viam oculos reflectunt. (Hieron.) Qui utrique pro officiis suis Domino servientes, appellantur filii Sadoc. Unde subditur:

c Isti sunt filii Sadoc, qui accedunt de filiis Levi c ad Dominum, ut ministrent ei. > Sadoc ergo, qui interpretatur justus sive justificans, omnipotens videlicet Deus. De quo scriptum est : « Justus Dominus et justitias dilexit, æquitates vidit vultus ejus (Psal. x). > Isti autem filii Sadoc de filiis Levi, qui interpretatur assumptus, et ipsi assumuntur a Domino ut accedant ad eum et nequaquam de solo dicatur Moysi, Moyses accedebat ad Dominum, alii vero non accedebant, sed omnes, qui serviunt ei et ministrant Domino appropinquare dicuntur. (Greg.) C Omnes enim, qui perseveranter spiritalibus actibus intendant filii justi sunt, et de filiis populi assumpti accedunt ad Dominum ut ministrent ei. Quia de ipsis quoque fidelibus eligantur, qui ad omnipotentis ministerium veniant, et cœlestibus studiis pro cruditione populi intendant. Sed nobis solerter inquirendum est, qui sunt, qui Domino ministrant. Neque enim omnes qui legunt, omnes qui prædicant, omnes qui propria tribuunt, omnes qui per carnis abstinentiam corpus castigant, Domino ministrant: qui enim legendo atque prædicando gloriam propriam quærunt, largiendo quæ habent, et corpus ın abstinentia macerando, laudes recipere ab hominibus appetunt, sibi, non Domino, ministrant. Quo contra per Psalmistam Dominus dicit : « Ambulans D in via immaculata hic mihi ministrabat (Psal. c). Habet enim maculam in via, qui in bono opere quod agit, terrenæ gloriæ sil.i præmium proponit, quia in hoc mundo recipere mercedem requirit. Et fædat in conspectu Dei speciem boni operis macula pravæ intentionis. Fortasse etenim quis disciplinæ studio intentus fervet, culpas delinquentium resecat, qui tamen ad bæc agenda si non ex omnipotentis amore, sed proprio ducitur: sibi in his et non Domino ministrat. Alius ne asper esse videatur, multa leniter tolerat, quæ perpetrantur. Is itaque quia videri pro Domino districtus non vult per lenitatis suæ studium sibi et non Domino ministrat. Restat ergo ut sive in

quid est hoc, fratres charissimi, quid in his verbis A verbi ministerio fatigemur, seu indigentihus nostra largiamur, sive per abstinentiam carnem domemus, seu zelo moveamur, sive per patientiam aliquando leniter prava toleremus, ut nos summopere debeamus intentionem nostram discutere, quatenus omne qued facimus, non nostro, sed Domini zelo faciamus, ne in his quæ agimus nobis potius, quam Domino ministremus.

« Et mensus est atrium centum cubitorum longic tudine et latitudine centum cubitorum per quadrum. > (Hieron.) Iste autem vir qui introduxit Ezechielem in atrium exterius, et ut ita loquar ad sancta sanctorum mensus est ipsum atrium in quo erant duæ exedræ sive gazophylacia 'custodum templi sive altaris habitaculis delegata, et renos cubitos, ut sacerdotes Dei ministerio servientes, qui per arctam et angustam viam intraverant, habeant deambulacra latissima, et in perfecto consummatoque virtutum numero commorentur. (Greq.) Sæpe jam per longitudinem longanimitatem spci, per latitudinem vero charitatis amplitudinem diximus figurari. Centenarius autem numerus in quo denarius decies ducitur, quod summum perfectionis signet plene superius dictum est. Quid est itaque atrium spiritalis ædificii, nisi amplitudo fidelium populorum? Ipsa autem longanimitas spei, et latitudo charitatis vacua in cordibus fidelium non est, nam per fidem quidquid valet operatur. Unde et per Paulum dicitur : « In Christo Jesu neque circumcisio aliquid valet, neque præputium, sed sides, quæ per dilectionem operatur. > Si ergo in vita fidelium juxta quemdam modum per singulos perfecta est, longanimitas spei, perfecta latitudo charitatis, perfecta certitudo fidei, perfectum stadium operationis atrium templi per quadrum centum cubitos habet. In mensura autem quadri, non aliud latus majus est, atque aliud minus, sed cuncta simul quatuor latera æquali spatio tenduntur : quia et ipsas easdem virtutes quas diximus, fidem scilicet, spem et charitatem atque operationem, quandiu in hac vita vivimus æquales sibi esse apud nosmetipsos invenimus. Idcirco autem major spe, fide. charitas dicitur, quia postquam ad auctoris nostri speciem pervenitur, spes quidem et fides transit, sed charitas permanet. Nam nunc et quantum credimus, tantum amamus, et quantum amamus tantum de spe præsumimus. De fide quoque et operatione Joannes apostolus fatetur dicens : Qui se dicit nosse Deum, et mandata ejus non custodit, mendax est (I Joan. 11). Notitia quippe Dei ad fidem pertiset mandatorum, custodia ad operationem. Cum ergo virtus tempus et locum operandi appetit, tanto quis operatur, quanto Deum noverit, et tanto se Deum nosse indicat, quantum per bona operatur. Metiantur ergo fideles populi virtutes in quadrum, quia unusquisque qui in activæ vitæ exercitio versatur, tantum credit quantum sperat, amat et operatur, tantum sperat quantum credit, operatur, et amst,

tantum operatur quantum credit, amat, sperat. Quia itaque in sancta Ecclesia populi multi sunt, et robusti per fidem, et longanimes per spem, et ampli per charitatem, et efficaces per operationem, atrium templi 100 cubitis in quadro mensuratur. Nam ut aliud quoque de corum virtutibus loquamur, sæpe ex eis quosdam prudentes per intelligentiam, fortes in adversitatibus, justos in operatione, temperantes a voluptatibus atque in omni zelo discretionis se mensura moderantes, qui dum prudentiam, fortitudinem, justitiam, atque temperantiam : vel sicut eas enumerare quibusdam placet, prudentiam, temperantiam, fortitudinem atque justitiam tenent, mensuram spiritalis atrii in quadro habent. Ecce enim virtutes ipsæ, quas habere bonos ac fideles diximus, ita in B quadro sunt, ut una aliam non excedat. Magna est quippe prudentia, sed si minus est a voluptatibus temperans, minus in periculis fortis, minus in operationibus justa, profecto minus est prudens. Magna est temperantia, sed si minus intelligit unde se temperet, si adversa sustinere per fortitudinem minus valet atque in timore animum dejicit, si per præcipitationem suam aliquando in justitiæ opera prorumpit, minus est temperans. Magna est fortitudo, sed si minus intelligit, quæ bona custodiat, quibus malis resistat, si minus a voluptatis appetitu se temperat, sed vincitur delectatione, si justitiæ opera minus tenet, atque aliquando in injustitiæ dominatione superatur, minus est fortis. Magna est justitia; sed si minus quam debet inter justa et injusta opera dis- C cernit, si minus curam mundi delectatione temperat, si minus se contra adversa confortat, minus est justa. Mensuretur ergo perfectorum sidelium vita per quadrum, et tantum habeat spiritalis atrii latus unum, quantum latera singula. Quia unusquisque tantum prudens est, quantum temperans, fortis et justus; tantum temperans, quantum prudens, fortis et justus; tantum fortis quantum prudens et temperans et justus; tantum justus quantum prudens, temperans et fortis fuerit. Sunt tamen inter eos plurimi, qui adhuc carnaliter vivunt, qui et si fortasse litteras ignorant, et præcepta Dei legere non valent, certe et in multorum fidelium conversatione bona, quæ imigelii atque apostolorum sonant. Ecce exempla bene viventium quotidie hominum oculis opponuntur, nec in excusatione sua dicere poterunt : Non vidimus, quod imitari deberemus. Unde et subditur:

Et altare ante faciem templi. Quid est templum nisi fidelis populus? sicut per Paulum apostolum discipulis dicitur: « Templum enim Dei sanctum est, quod estis vos (I Cor. 111). > Et quid est altare Dei nisi mens bene viventium? qui rite peccatorum suorum memores lacrymis maculas lavant, carnem per abstinentiam macerant, nullis se bujus mundi actionibus miscent, quæ habent, indigentibus tribuunt, et habere quæ non habent non concupiscunt. Recte igitur horum cor altare Dei dicitur

tantum amat quantum credit, sperat et operatur, A ubi ex mærore compunctionis ignis ardet, et cor consumitur. Altare ergo unte faciem templi est, cum multi in sanctæ Ecclesiæ conspectu sunt positi, qui æterni judicii memores, semetipsos quotidie Deo sacrificium in lamenta compunctionis mactant. Qui ut prædictum est corpora castigant, quatinus hoc quod per magistrum gentium dicitur, impleant : cut exhibeatis corpora vestra hostiam viventem, sanctam, Deo placentem. Hostia quippe oc iditur ut offeratur, sed hostia vivens est corpus pro Domino afflictum, quod et hostia dicitur, et vivens, quia vivit in virtutibus, et est a vitiis occisum. Hostia videlicet, quia jam buic mundo est a pravis actibus mortuum. Vivens autem, quia cuncta quæ prævalet bona operatur. Sed quia sub altaris nomine de compunctionis flamma sermo se intulit, necessarium puto, quæ sit diversitas ejusdem compunctionis ostendere. Alia quippe compunctio est, quæ per timorem nascitur, alia quæ per amorem. Quia aliud est supplicia fugere, aliud præmia desiderare. Unde et in tabernaculo per legem duo altaria seri jubentur, unum videlicet exterius, aliud vero interius. Unum in atrio, aliud ante arcam, unum quod ære coopertum est, aliud quod auro vestitur, atque in altari æreo concremantur, carnes, in altari vero aureo incenduntur aromata. Quid est hoc, fratres charissimi, quod foris concremantur carnes, intus aromata, nisi hoc quod quotidie videmus, quia duo sunt compunctionis genera, atque alii adhue per timorem plangunt, alii vero jam se per amorem in lamentis afficiunt? Multi namque peccatorum suorum memores, dum supplicia æterna pertimescunt, quotidianis se lacrymis affligunt : plangunt mala quæ fecerunt, et incendunt vitia igne compunctionis, quorum adhuc suggestiones in corde patiuntur: quid isti, nisi altare sunt æreum, in quo carnes ardent, quia adhuc ab eis carnalia opera planguntur? Alii vero a carnalibus vitiis liberi, aut longis jam fletibus securi, amoris flamma in compunctionis lacrymis inardescunt, cœlestis patriæ præmia cordis oculis proponunt : supernis jam civibus interesse concupiscunt. Dura eis apparet servitus, longitudo peregrinationis suæ, regem in decore suo videre desiderant, et siere quotidie ex ejus amore non cessant. Quid isti, nisi altare sunt aureum in quotentur vident, Ecce in Ecclesia voces sancti Evan- D rum corde aromata incensa sunt, quia virtutes ardent? Bene autem de eodem altari dicitur, quod ante velum arcæ sit positum in saneta sanctorum. Arca quippe testamenti ipse nobis factus est. De quo scriptum novimus, e in quo sunt omnes thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi.. Arca intra velum est redemptor noster in cœlo. Altare vero aureum in quo thymiama incenditur ante velum, sanctorum corda, quæ cum magnis virtutibus in Dei amore succensa sunt, persanctum desiderium in illo ardent, quem adhuc revelata facie videre non possunt. Inter arcam quippe et altare velum est, quia hoc quod nos adhuc a visione Dei separat, corruptionis nostræ obstaculum remotum non est, sed quousque ante velum sumus, oportet ut quasi thymiamatis inctionis autem lacrymas, nil terrenum, nil transitorium guærere debemus. Solus nobis ipse sufficiat qui fecit omnia: transcendamus per desiderium omnia, ut mentem colligamus in uno. Non jam timore pœnarum, non memoria vitiorum, sed amoris flamma succensi, ardeamus in lacrymis cum odore virtutum.

t Et introduxit me in vestibulum templi, et mensus est vestibulum quinque cubitis binc, et quinque cubitis inde. Et latitudinem portæ trium cubi-· torum hinc, et trium cubitorum inde. Longitudi- nem autem vestibuli viginti cubitorum, latitudinem · undecim cubitorum, et octo gradibus ascendebatur ad eam. > (Hieron.) Supradictus quoque vir introduxit Ezechielem in vestibulum sive πρόπυλον templi, quod mensus est quinque cubitis hinc et quinque B cubitis inde, quoniam qui introductus est, divinis sensibus fuerat eruditus : et nec dextram noverat nec sinistram, sed via regia ingrediebatur. Latitudo autem ipsius portæ, per quam introitus erat ad vestibulum templi, habebat ternos cubitos hinc et inde. In quo Scripturæ sanctæ observanda elegantia, quod non dixerit a dextra et sinistra: ne videretur in sanctis sanctorum sinistrum aliquid nominare, sed hinc et inde, id est, ex utraque parte. Statimque prudens lector intelligit, trinum numerum ad Trinitatis mysterium pertinere, quæ porta est ingredientium ad Deum : dum et Pater in Filio est, et Filius in Patre, et in utroque Spiritus sanctus : qui trinus numerus una porta est eorum, qui post baptismum Trinitatis, perveniunt ad salutem.

Quod autem sequitur e longitudo vestibuli viginti cubitorum, et latitudo undecim cubitorum, videtur facere quæstionem, quomodo dualis numerus, qui refertur ad duas decadas, et undecimus, qui uno indiget ut sacrum numerum expleat duodecimum in vestibulo templi esse dicatur: Quod plerique sic solvant. Quamvis sancti sint sacerdotes, et in templi ministeriis collocati, et quotidie victimas offerant Christo, tamen quia in hoc mortali fragilique corpusculo, et ægrotationibus vitiisque subjecto commorantur, vicenarium habent numerum, et undecimum. Unde dicebat et Apostolus : « Miser ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus (Rom. vn). > Non quod juxta savissimam hæresim abolenda corpora esse credamus, sed D dum esse doceant. quod voti nostri sit supervestiri, non spoliari, et mortale hoc accipere immortalitatem, et corruptivum induere incorruptionem. Et octo gradibus ascendebatur ad eam. Octo sive decem gradibus qui periectus est numerus, aut undecim, de quo jam diximius. ascenditur ad portam sanctorum. In cujus fron-

censum flamma amoris ardeamus Per compun- A tibus columnæ erant, una hinc, et altera inde. Non dixit duæ, ne in dualem incurreret numerum, sed una et una, qui perfectus est numerus, et unione sui imitatur Deum. Illæ autem erant columnæ duæ, de quibus et in Apocalypsi dicitur: « Qui vicerit, faciam eum columnam in templo Dei mei, et foras non egredietur. > Et Petrus ac Joannes columnæ appellantur Ecclesiæ, per quos ingredimur ad Sancta sanctorum, et quorum doctrina ad Christum, noster introitus est.

Et columnæ erant in frontibus una hinc et alc tera inde. > De quibus columnis in libro Regum et Paralipomenon legitur, ubi structura templi Salomoniaci commemoratur, quod in vestibulo templi unam posuerit a dextris, et alteram a sinistris juxta ostium templi. Hæ sunt videlicet columnæ, de quibus Paulus ait (Gal. 11): ( Jacobus, Cephas, et Joannes, qui videbantur columnæ esse, dextras dederunt mihi et Barnabæ societatis, ut nos in genubus, illi autem in circumcisione. > Quibas verbis, quasi exponere videtur mysterium columnarum materialium; et quid videlicet figuraverint, et quare duæ sint factæ. Apostolus namque et doctores cuncti spiritales significant; fortes nimirum fide atque opere et contemplatione ad superna electos. Duz sunt autem, ut et gentes, et circumcisionem prædicando in Ecclesiam introducant. Stabant in porticu ante fores templi, et ingressum illius suo decore ac pulchritudine ex utraque parte mirabiliter ornabant. Ostium autem tempH Dominus est : equia nemo venit ad Patrem, nisi per ipsum (Joan. xiv). . Et sicut alibi dicit: « Ego sum ostium, per me si quis introierit, salvabitur (Joan. x). . Quod videlicet columnæ ab utroque latere coram positæ circumstant, cum ministri sermonis utrique populo introitum regni cœlestis ostendunt: ut sive a luce scientiæ legalis quisque, seu ex rigore gentifitatis ad fidem Evangelii venerit, habeat paratos eos, qui sibi iter salutis et verbo demonstrent et exemplo. Vel certe, quia de lisdem columnis libro Paralipomenon ita scriptum est: « Ipsasque columnas posuit in vestibulo, unam a dextris et alteram a sinistris (11 Par. 111). Ideo sunt dux facta columna, atque ita dispositæ, ut nobis et in prosperis et in alversis ingressum patriæ cœlestis, ante oculos mentis haben-

(Maunus.) Hæc quoque sobrio lectori sufficere credimus, quæ juxta majorum documenta de mensura ratione templi, et vestibuli, et cæterorum, quæ ibi descripta sunt, nos diximus. Nunc quomodo ipse propheta introductus sit in templum, et quid ibi gesserit, exponere curabimus.

1

## LIBER DECIMUS SEPTIMUS.

#### CAPUT XLI.

Mensuratur templum et Sanctum sanctorum : de cochlea quoque agitur : de hostiis templi et sanctuarii, et ostiariis sanctuarii.

e Et introduxit me in templum, et mensus est c frontes sex cubitos latitudinis hinc, et sex cubitos · latitudinis inde, latitudinem tabernaculi. Et latitudo portæ decem cubitorum crat, et latera pore tæ quinque cubitis binc et quinque cubitis inde. et mensus est longitudinem ejus quadraginta cubic torum, et latitudinem viginti cubitorum. > (Hieron.) Post multa mysteria variosque introitus, et locorum singulorum proprietates, tandem aliquando vir cujus funiculus cæmentariorum, et mensuræ calamus in mann erat. Ezechielem prophetam introducit in templum, et mensus est frontem templi : pro quo elam B Septuaginta, et ælim Theodotio, et in circuitu Symmachus transtulerunt. Et utraque parte latitudo tahernaculi senum cubitorum erat, sacramentum creaturarum omnium continens, in sex enim diebus mundus est consummatus. Per quorum notitiam causasque conditionis atque rationem intramus ad templum Dei, et ex Creaturarum ordine atque constantia cognoscimus Creatorem. Latitudo autem portæ templi erat decem cubitorum, qui sacratus et perfectus est numerus, et in quo mense septimo, die decima mensis, jejunium et propitiatio est. Decima autem die mensis primi, qui appellatur Nisan, ad immolationem et præparationem Paschæ agnus assumitur. Septimo igitur mense decimæ offeruntur in Dei horrea, sive, ut Scriptura appellari consuevit, torcuiaria. Unde dicit et Apostolus: « Dilatamini et vos (II Cor. vi). > Ut postquam per decem portæ cubitos templum quis fuerit ingressus, ex utraque parte portæ ipsius latera, sive, ut proprie in Hebraico dicitur, humeri mensurentur, qui semper referuntur ad opera. Unde et Issachar, c desideravit bonum, requiescens inter medios cleros, vidensque requiem, quia bona est, et terram, quia pinguis, supposuit humerum ad laborandum, et factus est vir agricola (Gen. xl.1x). > Et in veste pontificis humerale cum rationali stringitur, ut rationi opera copulentur, et possit dicere vir ecclesiasticus: « A mandatis tuis intellexi (Psal. cxvIII). > Qui humeri portæ ex utraque parte, quinas halicbant porticus, ut per terrenos sensus atque divinos, super quorum differentia sape scripsimus, ingrediamur adyta templi, cujus mensus est vir ille, qui ductor prophetæ erat, longitudinem quadraginta cubitorum, et latitudinem viginti cubitorum, sive, ut melius est, portæ longitudinem ac latitudinem, quia supra tantum de latitudine et humeris ejus dixerat. Quod autem vicies quadraginta octingentesimum numerum faciat, qui vicinus est octonario, nulli dubium est. Unde et in Ecclesiaste præcipitur: « Date partes septem, date et

A octo (Eccle. x1). De cujus numeri sacramento crebro disputasse me novi. Sive quia per tribulationes et angustias hujus sæculi intramus ad sanctum atrium Domini, idcirco longitudo portæ habebat cubitos quadraginta, qui numerus semper in labore positus Est. Unde et Moyses (Exod. xxxiv) et Elias (III Reg. xix) quadraginta diebus non comedunt panem, et aquam non bibunt. Et annis quadraginta populus Israel vexatur et probatur in solitudine, et per multos labores terram repromissionis ingreditur (Num. xiv; Deut. ii). Et Dominus atque Salvator secundum assumpti corporis fragilitatem, quadraginta diebus tentatur in solitudine (Matth. IV). ut post victoriam accedant angeli et ministrent ei. Cum autem per tribulationes et angustias potuerimus dicere illud apostolicum : « In omnibus tribulati, sed non coangustati (II Cor. 1v), , atque illud propheticum: ( In tribulatione dilatasti mihi (Psal. 17), ) tunc nobis latissimus aperitur introitus, qui viginti cubitorum habet latitudinem : ut superatis mundi certaminibus atque terrenis, qui et ipse dualis est numerus. ingrediatur templi penetralia, et audiamus imperantem discipulis Dominum: « Confidite, ego vici mundum. »

Et ingressus intrinsecus mensus est in fronte o portæ duos cubitos, et portam decem cubitorum. e et latitudinem portæ septem cubitorum, et mensus est longitudinem ejus viginti cubitorum et latitudinem viginti cubitorum ante faciem templi. Et di-« xit ad me : Hoc est Sanctum sanctorum. » (Hieron.) Quantumvis proficiamus, semper nobis major profectus aperitur, unde post introitum templi rursum ingredimur, intrinsecus, sive, ut LXX tra: stulerunt, interius atrium, in cujus fronte duo erant cubiti, ut juxta superiorem sensum per dualem numerum ingrediamur ad eum locum, ubi sunt sancta sanctorum. Unde et ipsa porta sex cubitorum erat, per quam introgressi æternam requiem possidemus, quæ in septenario numero demonstratur. Pro quo LXX transtulerunt, e Et latitudinem portæ septem cubitorum hine et septem cubitorum inde, in Hebræo et cæteris editionibus semel tantum septem cubiti in latitudine porte positi sunt. Quod autem sequitur: « Et mensus est longitudinem ejus viginti cubitorum. et latitudinem viginti cubitorum ante faciem templi, et dixit ad me : Hoc est Sanctum sanctorum, » illud significat quod ante templi faciem, et in introitum ejus præteriti laboris atque certaminis nobis mensura semper occurrat. Quam enim rationem in singulis numeris duplex numerus possidet, eamdem duæ habent decades. Et hoc considerandum, quod ingressus intrinsecus per portam duorum in fronte cubitorum, et sex habentem cubitos, septemque in latitudine ex utraque parte, et viginti cubitos in longitudine, totidemque in ipsis templi foribus, doceatur prophera qui sit ille locus, vel quo appelletur vocabulo. Dixit

enim mihi: « Hoc est Sanctum sanctorum. » Sin A maris post unam hebdomadam et illam quæ genuit, autem ante templum, sive, ut Scriptura cognominat, ante faciem templi Sanctum sanctorum est, quantam beatitudinem in templi aditis et in interioribus cjus æstimare debemus! De qua Propheta loquitur : « Hoc labor est in conspectu meo, donec ingrediar in sanctuarium Dei, et intelligam in novissimis eorum (Psal. LXXII). > Sed et hoc notandum, quod in descriptione tabernaculi dicuntur sancta sanctorum plurali numero: hic autem Sanctum sanctorum numero singulari, ut post Sancta sanctorum veniamus ad Sanctum: quomodo post multa cantica pervenimus ad Canticum canticorum, quod omnium carminum carmen est, et quod canentes sponsi copulamur amplexibus.

e Et mensus est parietem domus sex cubitorum, e per circuitum domus. Latera autem latus ad latus · bis triginta trium; et erant eminentia, quæ ingrederentur per parietem domus in lateribus per · circuitum, ut continerent et non attingerent parie-· tem templi. Et platea erat in rotundum ascendens e sursum per cochleam, et in cœnaculum templi de-· ferebat per gyrum. Ideirco latius erat templum • in superioribus, et sic de inferioribus ascendebatur · ad superiora in medium. › Quod autem in Septuaginta ponitur e et de mediis ad tristega, » id est, ad tria cœnacula, et thrael, in Hebraico non habetur.

· Et vidi in domo altitudinem per circuitum fundata c'latera ad mensuram calami sex cubitorum spatio, et · latitudinem per parietem lateris forinsceus quinque · cubitorum. Et erat interior domus in lateribas do- C · mus. Et inter gazophylacia latitudinem viginti cubi-· torum in circuitu domus undique. Et ostium lateris ad orationem (quod in Septuaginta non habetur), costium unum ad viam aquilonis, et ostium unum ad e viam australem, et latitudinem loci ad orationem · quinque cubitorum in circuitu. Et ælisicium, quod · erat separatum versumque ad viam respicientem • a 1 mare latitudinis septuaginta cubitorum : paries · autem ædificii quinque cubitorum latitudinis per circuitum, et longitudo ejus nonaginta cubitorum. Postquam pervenit ad Sanctum sanctorum, de quo supra diximus, vir ille venerabilis mensus est Sancti sanctorum parietem, qui propter fabricam mundi et omnem visibilem creaturam, quæ in sex diebus condita est, sex habebat cubita, et latitudinem unius lateris quatuor cubitorum, non ex uno latere, sed per circuitum. Quatuor autem cubita tenebat per circuitum domus latitudo, ut quatuor elementa monstraret, ex quibus universa compacta sunt, et maxime humana corpora: contra quæ sancti dimicantes et subjicientes se animæ potestati, interiora merentur intrare, et Domini arcana cognoscere. Ipsa autem latera, quæ in circuitu domus erant, et quatuor cubitorum spatio a templi pariete separabantur, juncta sibi erant, ita ut unum latus aliud latus contingeret et haberet in longitudine non triginta et tres cubitos, sed bis triginta tres, hoc est, sexaginta sex. Vetus in Levitico loquitur Testamentum (Levit. x11) in ortu

et illum, qui genitus est, triginta tres explere dies, ut veniant ad purificationem. Porro si genuerit seminam, duplicem observari numerum, id est, sexaginta sex. Et quia, ut veniamus ad Sancta sanctorum, non solum prima indigemus nativitate, sed et secunda, ut nati in carne, renascamur in spiritu, idcirco non sexaginta sex, sed bis triginta, et trium ponitur numerus: ut utraque nativitas Deo auctori debeatur illiusque clementiæ, et duplici muro circumeant latera domus, quæ templi fulciunt æ.!isicium. Quodque sequitur juxta Hebraicum : c Et erant quædam eminentia, quæ egrederentur per parietem domus per latera in circuita, at continerent, et non attingerent parietem templi, » illu l et latitudinem lateris quatuor cubitorum undique B significat, quod sancti viri in multitudine credentium erumpant per parietem templi, per omnia videlicet latera in circuitu, et contineant Ecclesiæ fundamenta, et tamen non tangant parietem templi, tautum vidisse contenti, et de longe inenarrabilia adorasse mysteria. Nunc enim videmus per speculum in ænigmate, et plenissimam tangere atque comprehendere non possumus veritatem. Quod autem platea erat in rotundum ascendens sursum per cochleam, et in cœnaculum templi deferçbat per gyrum, et idcirco latius erat templum in superioribus, et sic de inferioribus ascendebatur ad superiora et medium, puto perspicuum esse lectori semper angustiora esse, quic deorsum sunt in jejuniis, zautuviaus, et victus continentia, paulatimque dum ad summa conscendimus latiorem nobis aperiri viam, et impleri quod scriptum est : « In tribulatione dilatasti mihi (Psal. 1v). > Per rotundum autem et per cochleam ascendimus templi cœnaculum, quæ figura inter omnia schemata a philosophis quoque hujus sæculi pulchrior арвтоbatur, dum et cœlum, et sol, et luna, et astra cætera, et punctum terræ in corporibus quoque humanis oculi, quasi a'tera sidera, et figura capitis quod omnium sensuum receptaculum est, teretesque digiti, et femina, et brachia, hanc præferunt rotundi.atem. Porro cœnaculum templi ad quo l de angustioribus ad altiora conscendimus, illud puto esse, quod ia Regum volumine Elias habrit et Eliseus (III Reg. vi; IV Reg. iv), et in apostolorum Actibus Tabitha. id est Δόρχας, et damula nostra possedit, quæ bonis operibus ad summa conscenderat (Act. 1x, v. 36 seq.). Apostolus autem Petrus, super quem Dominus Ecclesiæ funda nenta solidavit, transcendit cœnaculum, et venit ad tectum, quod significantius Græce δωμα dicitur, id est, tecti solarium, et incognita prius sæculo Ecclesiæ sacramenta cognovit. Salvator quoque generis humani pascha facit in cœnaculo, et magno latoque cœnaculo atque omni sorde purgato stratoque, et ad spiritale convivium præparato, ubi mysterium corporis et sanguinis suis tradidit discipulis, et æternam nobis agni immaculati reliquit ses ivitatem. (Beda.) Quod autem de structura templi in libro Regum scriptum est : c Ostium lateris medii in parte erat domus dextræ et per cochleam ascendebant in medium cœnaculum, et a me- A corporis hujus sumus, ingeniscimus, dicimusque : dio in tertium, > non inconvenienter juxta mysticam significationem huic loco aptari potest. Nam hic locus proprie ad corpus Dominicum referri potest. Ostium namque lateris medii in parte erat domus dextræ, quia, defuncto in cruce Domino, unus militum lancea latus ejus aperuit. Et bene in parte domus dextræ, quia dext um ei latus a milite apertum sancta credit Ecclesia: ubi etiam apto verbo usus est evangelista, ut non diceret, Percussit latus aut vulneravit. sed aperuit, videlicet, quasi ostium lateris medii, per quod nobis iter ad cœlestia panderetur. Denique ita subjunx't. « Et continuo exivit sanguis et aqua (Joan. xix), aqua scilicet qua abhuimur in baptismo, et sanguis, quo consecramur in calice sancto. Per hoc namque ostium nobis est ascensus in B fluctus atque naufragia, et annos septuaginta, de medium cœnaculum, et a medio in tertium, quia per fidem et mysteria nostri redemptoris, de præsenti Ecclesiæ conversatione ad requiem animarum post mortem ascendimus : rursusque de requie animarum, adveniente die judicii, ad immortalitatem quoque corporum, quasi in tertium coenaculum sublimiore profectu penetrabimus, ex quo in magna amborum et corporis videlicet et animæ beatitudine vivemus. Quod quidem iter invisibiliter agebatur, ita ut soli hoc qui intraverant nossent, quamvis ipsum ostium etiam foris positi viderent. Quia nimirum actus fidelium in hoc sæculo, et celebrationes sacramentorum etiam reprobi possunt intueri, verum arcana fidei intimæ, et gratiam dilectionis, nullus nisi agnoscit: « Qui enim dicit se nosse Deum, et mandata ejus non custodit, mendax est (I Joan. 11). 1 e Et vidi, inquit, in domo altitudinem per circuitum, fundata latera ad mensuram calami sex cubitorum spatio, et latitudinem per parietem lateris forinsecus quinque cubitorum. Et inter gazophylacia (quæ Symmachus exedras vocat) latitudinem viginti cubitorum per circuitum domus. > (Hieron.) Quibus numeris ostenditur, quod de mundo hoc et de terrenis sensibus, et de duali duarum decadarum numero, qui refertur ad viginti non solum in Sancta sanctorum, sed et in cœnacula eorum mereamur ascendere, et semper habere in memoria, quod per sex dies conditionis nostræ, et per quiaque sensus, et per viginti cubita latitudinis ascenderimus ad cœnacu- D lum templi, et terrenam humilitatem, sensumque litteræ relinquentes, transierimus ad summitatem Ecclesiæ, Spiritusque sancti consortio gaudeamus. c Et ostium, inquit, lateris ad orationem contra viam equilonis, a quo exardescunt mala super omnem terram, et quem Dominus abacturum se a nobis pollicetur dicens: « Et eum qui ab aquilone est a vobis abigam. > Pulchreque in ostio contra aquilonem locus orationis est, ut secundum Apostolum oremus sine cessatione (1 Thess. v), et dicamus cum Jeremia: « Non sileat pupilla oculi mei (Thren. 11); > vel præsentia mala vitare enpientes, vet agentes gratias pro præteritis. Quandiu enim in tabernacufo

« Miser ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? (Rom. vn.) Sed et ad viam australem erat ostium, et ipsum juxta Hebraicum habens locum orationis, et quinque tendens cubitis per circuitum. Per frigus enim aquilonis, ad australem transimus calorem, et tamen rursum orationis quærimus locum in aquilonis ostio, ut evadamus pericula; in australi, ut agamus gratias pro præteritis, et sit nobis victoriæ secura possessio. Quinque autem cubiti et in hoc loco divinos indicant sensus, per quos de terrenis ad altiora conscendinus. Et ædificium. inquit, quod erat separatum, versumque ad viam respiclentem ad mare, latitudinis septuaginta cubitorum, out post labores, et pericula, et sæculi istius quibus Jeremias scribit, et Daniel, et Zacharias (Jer. xxv; Dan. ix; Zach. vii), verum et legitimum septem decadarum sabbatum consequamur, ut sit nobis æterna requies: et per quinque cubitorum latitudinem veniamus ad longitudinem nonaginta cubitorum, in qua ætate de repromissione filium Sara generavit, quæ nonaginta annorum, id est novem decadarum, peperit Isaac, juncta Abraham centenario, id est, decem decadarum habenti mysterium (Gen. xx1). Qui numerus quid significet, sequens Scriptura monstrabit.

· Et mensus est domus longitudinem centum cu-· bitorum, et quod separatum crat ædificium et parietes ejus longitudinis centum cubitorum. Latitude cautem ante faciem domus et cjus quod erat sepaqui per hæc, Domino duce, ad cœlestia scandit, C a ratum contra orientem centum cubitorum. Et mensus est longitudinem ædificii contra faciem ejus, e quod erat separatum ad dorsum, hecthecas (id est eminentia) ex utraque parte centum cubitocrum, et templum interius et vestibula atrii, limina. et fenestras obliquas, hecthecas in circuitu per tres c partes contra uniuscojusque limen, stratumque « ligno per gyrum in circuitu. Terra autem usque c ad fenestras, et fenestræ clausæ super ostia, et · usque ad domum interiorem et formsecus per oiae nem parietem in circuitu intrinsecus, et forinsecus c ad mensuram, et fabrefacta cherubin et palmæ. Et c palma inter cherub et chernb. Duasque facies ha-· bebat cherub. Faciem hominis juxta palmam ex hac e parte, et faciem leonis juxta palmam ex alia parte e expressam per omnem domum in circuitu. De terta o usque ad superiora portæ, cherubin et palmæ cælatæ e erant in pariete templi. Limen quadrangulum erat; e et facies sanctuarii aspectus contra aspectum altac ris lignei, trium cubitorum altitudo ejus, et longitudo ejus duorum cubitorum, et anguli ejus et louc gitudo ejus, et parietes ejus lignei. > (Hieron.) Describuntur autem Sancta sanctorum et templum interius quod post nonaginta cubitos ex tribus partibus centenos cubitos habere dicatur. Perfectum videlicet numerum decadarum decem, ut et mente et sermone, et operibus Domino serviamus, recordantes illius apostolici exempli in quo ait, « ut scire possimus, quæ sit latitudo, et longitudo, et profundiun, et altitudo. Quod autem Hebraicum dicit ædificium A trinsecus erant mensuræ suæ, mbit enim absque rasenaratum et parietes ejus, Septuaginta reliqua interpretantur et separantia, quæ non hæreant parietibus templi, sed propinquos et suos habeant parietes; ipsum quoque templum et anguli ejus et ælam, id est, πρόπυλον, sive vestibulum, exterius erant strata ligno, sapientia videlicet quod lignum vitæ situm in paradiso Scriptura commemorat; fenestræ quoque juxta Septuaginta erant factæ in modum retis instar cancellorum, ut non speculari lapide nec vitro, sed lignis interrasilibus et vermiculatis clauderentur; pro quibus in Hebraico obliquas fenestras habet, quæ in tribus tantum erant partibus templi, ad dexteram videlicet et sinistram, et post tergum, id est, ad meridiem et ad aquilonem, et ad occidentem. Orientalis autem pars non habebat fe- B nestras, quia ipse introitus clarum immittebat lumen intrinsecus, et cuncta interiora templi januarum lumine complebantur, ita ut per singulas fenestras et cancellorum foramina intro quis posset aspicere. (Beda.) Retis autem connexio unitatem designat fidei, quæ est in vinculo pacis. Quod autem dicit fenestras esse obliquas, ostendit abundantiam lucis internæ. Fenestræ templi doctores sunt sancti et spiritales quique in Ecclesia, quibus mente excedentibus Deo, arcana secretorum cœlestium spegialius cæteris videre conceditur. Quidam ea, quæ in occulto vident, publice fidelibus pandunt, quasi suscepto lumine solis fenestræ cuncta templi penetralia replent. Unde bene eædem fenestræ obliquæ, id est, intus latiores fuisse perhibentur, quia nimirum ne- C cesse est, ut quisquis jubar supernæ contemplationis vel ad momentum perceperit, mox sinum cordis amplius castigando dilatet, atque ad majora capessenda solerti exercitatione præparet. Item quod Propheta dicit terram usque ad fenestras, et fenestras clausas, designat in doctoribus paucitatem doctrinæ spiritalis; Paulus namque Apostolus dicit: c Templum enim Dei sanctum est, quod estis vos (I Cor. 111). . (Greg.) In hoc autem templo fenestræ, sacerdotes et speculatores sunt, qui in populo fidelium lumen sanctæ prælicationis infundunt. Sed cum terra usque ad fenestras est, fenestræ clausæ sunt, quia cum terrena cogitatio in sacerdotum cordibus excrescit, fenestræ lumen non fundunt, quia sacerdotes ab officio prædicationis obmutescunt. D tionem pertinet, sequens ad furorem. Furorem au-(Hieron.) Et non solum exteriora crant strata ligna. sed tanta erat lignorum copia per circuitum, ut et pavimentum et de pavimento usque ad fenestras liguis omnia jungerentur. Quæ fenestræ juxta Septuaginta aperiebautur tripliciter, ut apertis eis, triplex in templo Dei intelligentia monstraretur. Juxta illud quod alibi dicitur: « Tu autem describe ea tripliciter (Prov. xxII). > Prospicitur autem per eas non solum interius, sed et exterius, ut quæ interiora sunt invisibilia, quæ exteriora visibilia cognoscamus, ut aliud mentem, aliud carnem, aliud spiritalem intelligentiam, aliud simplicem monstret historiam. Et per oumes parietes in circuitu tam intrinsecus quam ex-

tione et mensura in templo Dei, et maxime in Sancto sanctorum a Deo factum est. Ciclata quoque erant cherubin : hand dubium quin in lignis de pavimento usque ad fenestras pertingentibus, et tam fabrefactæ erant cælaturæ, ut non sculptæ, sed appositæ viderentur. Cherubin interpretantur scientiæ multitudo. Igitur intrinsecus in interioribus templi, post scientiæ multitudinem cælantur ei palmæ, in quibus signum victoriæ est, dicente Apostolo : c Persequor autem at statutum bravium supernæ vocationis Dei in Ch: isto Jesu (Philip. 111). Duæ palinæ erant inter cherub et cherub, ut unum cherub duarum palmarum i: teribus vallaretur. (Beda.) Hinc quoque in libro Regum scriptum est: Et fecit in eis cherubin et palmas et picturas varias, quasi prominentes de pariete et egredientes. Cherub namque in parietibus templi facit Salomon, cum electos suos Dominus ad regulam Scripturarum sanctarum, in quibus est multitudo scientize, vitam suam dirigere donat. Cherubin facit. cum eos in hoc mundo castitatem angelicæ conversationis prò modulo suo docet imitari, quod maxime vigiliis ac laudibus divinis, dilectione sincera Conditoris et proximi, geritur. Palmas facit, cum memoriam æternæ retributionis eorum mentibus infigit, ut eo minus ab arce justitiæ labi queant, quo mercedem justitize semper ante cordis oculos habent. Facit picturas varias quasi prominentes de pariete et egredientes : cum multifarias virtutum operationes fidelibus tribuit. Verbi gratia, viscera misericordiw, benignitatem, humilitatem, patientiam, modestiam, sufferre invicem, et donare sihimetipsis, super omnia autem hoc charitatem habere, quod est vinculum persectionis. Quæ videlicet virtutes, cum in tantam electis consuctudinem venerint, ut velut naturaliter eis videantur insitæ, quid aliud, quam picturæ domus Domini prominentes, quasi de pariete exeunt? quia verba et opera veritatis non adhuc ab aliis extrinsecus discunt, sed ut si sint sibimet infixa radicitus et parata, semper ab intimis cordis, quæ sunt agenda, sive dicenda proferunt. (Hieron.) Quod cherub nequaquam ut in principio hujus prophetæ legimus quatuor hal:ebat facies, hominis scilicet et leonis, et vituli, et aquilæ, sed tantum duas, hoc est, hominis et leonis. Quorum primum ad ratem dicimus, non eum, qui perturbationi et vitio proximus est, sed qui mentis consolidat mollitiem, et sortiorem facit animum dimicantis. In principio enim subjacemus et concupiscentiæ, quæ refertur ad vitulum propter terræ opera, et alia sunt carnalia, alia spiritalia, quorum extremum aquilæ deputatur. Cum antem intraverimus Sancta sanctorum, et interiora templi possiderimus, neguaquam alia re indigenius, nisi ratione atque fortitudine, quorum alterum ad sensum atque prudentiam, alterum refertur ad animi perseverantiam. Omnis igitur paries per circuitum templi a pavimento usque ad laquearia cherubin habehat et palmas mira arte cælatas. Post

quæ aperiebatur sanctuarium et templum per qua- A « O profundum divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, tuor angulos contra faciem sanctorum. Prius enim habemus scientiæ multitudinem, per quam, victoriam de hoste consequimur, et postea nobis sanctuarium aperitur et templum, quod habet quatuor angulos, et stationem firmissimam, et quæ in nullam partem declivior sit. Hanc enim habet naturam mensura quadranguli, ut stabili consistat basi. Et in mystico numero, qui prudenti lectori perspicuus est, elementa quatuor ex quibus constant omnia solida perpetuaque possideat. Et cuncta contra faciem sanctuarii aspiciebant. Ante quod sanctuarium, sive in quo sanctuario erat species altaris lignei trium cubitorum altitudine, et longitudine cubitorum duorum, ct latitudine cubitorum duorum, qui juncti septem fases, quam parietes ejus, hoc est, latera erant lignea. In quo Scripturæ sanctæ mysteria humanus sermo potest explicare, quomodo altare in quo ignis succendendus erat, mensa videlicet thymiamatis, nihil ab igne patiatur, sed, ut ita dicam, igne purius fiat. Sicut enim sanctorum opera, de quibus scribit Apostolus: « Uniuscujusque opus quale sit, ignis probabit, » non percunt, sed per ignem puriora monstrantur: ita et altaris ligna, quæ de lignis paradisi sunt. non cremantur igne vicino, sed puriora redductur. Nec mirum hoc de sanctuario et interioribus templi, et altari thymiamatis credere, cum etiam àuiæros. quod ligni genus est vel lini habens similitudinem. quanto plus arserit, tanto mundius inveniatur.

(MAURUS.) Possunt tamen in altitudine altaris, quæ est trium cubitorum, mystice accipi corda electorum, quæ per fidem, spem, et charitatem ad cœlestia tendunt; in longitudine, quæ erat duorum cubitorum, longanimitas et patientia corum intelligi, qui exspectant regnum futurum, et exercent se Lene operando in duobus præceptis charitatis, donec perveniant ad gaudia sempiterna. Apte enim in constructione tabernaculi Dei de lignis setim, quæ albæ spinæ similia, et esse incorruptibilia dicuntur, utrumque altare sieri præcipitur. Hoc est, holocausti et thymiama is : quia nimirum una est fidei non fictæ sirmitas. Quia omnium corda electorum præmuniri atque ad suscipiendum ignem dilectionis, et offerenda Deo virtutum libamina, debent præparari, quia omnibus generaliter pusillis cum majoribus loquitur Apostolus dicens: « Mundemus nos ab omni inquinamento carnis et spiritus, perficientes sanctisicationem in timore Dei (I Cor. vii). > Apte unus ac non dispar erat ignis, qui in hoc altari victimas, in illo thura incendebat, quia nimirum unus est spiritus, qui cunctorum mentes sidelium variante donationum gratia vivificat. (Hieron.) Ignosce, lector, dissicultati, et veniam tribue pauperi intelligentiæ. Per fenestras enim obliquas et in modum relis faetas, et quæ semper clausæ sunt, vix usque ad interiorem domum cordis nostri oculum possumus intromittere, ut omnia quæ cernimus in umbra vidramus et imagine, et cum Apostolo clamemus:

quam inscrutabilia judicia ejus, et investigabiles viæ illius! > (Rom. x1.) Et, « Quis cognovit sensum Domini (Ibid.)? > nisi ille qui est magni consilii angelus, et sua potest dignis aperire mysteria: ἐκθέτας autem Romæ appellant solaria de cœnaculorum parietibus eminentia, sive meniana, ab eo qui ea primus invenit, quæ nonnulli Græcorum ξώστρας vocant.

· Et locutus est ad me : Hæc est mensa coram · Domino. Et duo ostia erant in templo et in sanctuario, et in duobus ostiis ex utraque parte bina e erant ostiola, quæ in se invicem plicabantur : bina e enim ostia erant ex utraque parte ostiorum. Et cælata erant in ipsis ostiis templi cherubin, et c sculpturæ palmarum sicut in parietibus quoque ciunt cubitos. Quod altare habebat cornua, et tam ba- B « expressæ erant. Quamobrem et grossiora erant · ligua in vestibuli fronte forinsecus, super quæ fe-· nestræ obliquæ et similitudo palmarum hinc atque c inde in humerulis vestibuli, secundum latera doe mus latitudinemque parietum. > Vir ergo ille qui prophetam in abdita templi introduxerat, et inter cætera ostenderat ei altare ligneum, quod et angulos et cornua, juxta Septuaginta, et parietes habebat ligueos, dixit ei: Hoc altare quod respicis ipsa est mensa coram Domino, quæ in similitudine rubi ardet et non comburitur. De qua sanctus loquitur ad Deum: · Parasti in conspectu meo mensam, adversus eos qui tribulant me (Psal. xxII). Duo quoque ostia erant in templo, et in ipso sanctuario, per quæ utriusque instrumenti sacramenta monstrantur. Et in duobus ostiis ex utraque parte bina erant ostiola, quæ in se invicem plicabantur : ut et in historia spiritalem habeas intelligentiam, et in tropologia historiæ veritatem, quorum utrumque altero indiget, et si unum desuerit, persecta caret scientia. Quod autem sequitur : c Bina ostia erant ex utraque parte ostiorum, » juxta litteram perspicuum est. Solent enim in majoribus tricliniis bina sibi hærere atque conjungi, ut major introitus nequaquam duobus et ingentibus, sed quatuor minoribus claudatur vel aperiatur foribus. (Beda.) Hæc itaque ostia per signisicationem multifarie possunt accipi. Nam et angelicos spiritus quorum ministerio in habitationem patriæ cœlestis introducimur, aptissime designant : et apostolorum æque apostolicorumque virorum, quibus claves regni cœlorum sunt datæ, tenent figuram. Qui accepta potestate a Domino ligandi atque solvendi (Matth. xvun), et dignos intra regni januam. admittunt, et contumaces, impuros ac superbos, excommunicando, sive anathematizando, ab ingressu vitæ perennis eliminant. Sed et opera justiliæ quorum merito ad regnum cœleste pervenitur, recte per ostia, per quæ in Sancta sanctorum ingrediehatur, possunt typice designari, jux:a hoc quod in libro Sapientiæ scriptum est : « Custoditio autem 1:gum, consummatio incorruptionis est; incorruptio autem facit esse proximum Deo (Sap. v1). > Concupiscentia itaque sapientiæ deducet ad regnum perpetuum. Quibus omnibus apte congruit. Duo sunt autem ostiola, sive quia Deum ac proximos diligunt, A et angeli, et homines sancti, neque ullus januam vitæ, nisi per geminam hanc dilectionem poterit intrare : seu quia utriusque populi fidelibus et Judæi scilicet et gentilis eadem vitæ janua reseratur. Postes habent angulorum quinque, quia non solum animas electorum aula cœli recipit, sed et corporibus immortali gloria præditis in judicio suas fores aperit. (Hieron.) In quibus ostiis templi sive sancti sanctorum cælata erant cherubin, de quibus supra diximus, et sculpturæ palmarum : ut post scientiæ multitudinem victoria intrantibus præbetur. Quæ sculptura palmarum in omnibus quoque parie:ibus templi erat. Redditque causas quare caelata fuerint in ipsis ostiis cherubin, et palmarum expressæ similitudines, unde et grossiora erant ligna in vesti- B « viæ cubiti unius. Et ostia corum ad aquilobulo portæ forinsecus ut et sirmitatem haberent, et cœlaturam possent recipere. Pulchreque juxta intelligentiam spiritalem sirmiora et cælata sunt ostia, ut et sirmi atem habeant et p lchritudinem, ne quis ad Sancta sanctorum similis Oziæ po sit irrampere, et sibi sacerdotlum vindicare. (Beda.) Illi præcipue quibus fi lelium cura commissa, et claves regni cœlorum sunt datæ, omni debent solertia insis ere, ut quantum gradu præminent cæteris, tautum et merito præcellant bonæ actionis. Habent namque in se picturam cherubin sculptam, cum angelicam in terris vitam, quantum mortalibus possibile est, et mente imitantur et opere. Habent palmarum species, cum dona supernæ retributionis fixa semper intentione meditantur. Palma namque C manus victricis ornatus est. (Hieron.) Super quæ ostia erant fenestræ obliquæ sive absconditæ, ut ipsum quoque lumen, quod præbebatur intrinsecus, non haberet perfectam scientiam, nec clarum lumen et cunctis patens, sed pleraque ex parte esset absconditum. Nunc enim videmus in anigmate, et necdum novimus sicut oportet nos scire. Cum autem venerit quod persectum est, tunc quod ex parte fuerat destructur. Et erat similitudo palmarum hinc atque inde. Eleganter in interioribus templi et sanctis sanctorum non posuit dextram et sinistram, ne quid sinistrum in his quæ magna sunt et arcana dicere videretur, sed hinc atque inde, juxta illud quod in Evangelio scriptum est : Qui te percusserit in dextram maxillam, præbe ei et alteram (Matth. D v). Nunquid dicere non potuit et sinistram? Sed quando percutitur dextra, præbetur altera dextra, quia in sancto viro utrumque dextrum, utrumque perfectum est. « Et in humerulis vestibuli secundum latera domus latitudinemque parietum. > Pro quo Septuaginta transtulerunt in laquearibus ælam, hoc est, προπύλου et latera domus, æqualis ponderis sive mensuræ. Per quæ latenter ostenditur et po-tes superliminaris sive vestibuli (hoc enim humeruli videntur significare), et latera domus et latitudinem parietum, cuncta rationis plena esse atque mensuræ, et nihil in templo Domini reperiri quod absque mensura et sapientia constitutum sit.

CAPUT XLII.

De gazophylaciis australis et aquilonaris ædificii, et descriptio eorum a dificiorum : de locis ubi edebant sacerdotes, qui non exeant ad populum, nisi depositis vestimentis ministerii sui, etc.

e Et eduxit me in atrium exterius per viam ducene tem ad aquilonem, et introduxit me in gazophylacium, quod erat contra separatum ædificium et contra ædem vergentem ad aquilonem, in facie c longitudinis centum cubitos, ostii aquilonis et latic tudinis quinquaginta cubitos contra viginti cubitos c atrii interioris, et contra pavimentum stratum la-· pide atrii exterioris, ubi erat porticus juncta por-« ticui triplici. Et ante gazophylacia deambulatio decem cubitorum latitudinis ad interiora respiciens e nem, ubi erant gazophylacia iu superioribus humic liora, quia supportabant porticus, quæ ex illis eminebant de inferioribus, et de mediis ædificii. « Tristega cnim erant et non habebant columnas, sicut erant columnæ atriorum; propterea eminec bant de inferioribus, et de mediis atriis a terra cubitis quinquaginta. Et peribolus exterior secune dum gazophylacia, quæ erant ili via atrii exterioris cante gazophylacia. Longitudo ejus quinquaginta cubitorum, quia longitudo erat gazophylaciorum « atrii exterioris quinquaginta cubitorum, et longitudo ante facien, templi centum cubitorum. Et erat subter gazophylacia hæc introitus ab oriente inc gredientium in ea de atrio exteriori, in latitudine e periboli atrii, quod erat contra viam orientalem in c faciem ædisicii separati. Et erant ante ædisicium c gazophylacia, et via ante faciem eorum, juxta sie militudinem gazophylaciorum, quæ erant in via c aquilonis. Secundum longitudinem eorum, sic et c latitudo eorum, et omnis introitus eorum et simic litudines et ostia eorum, secundum ostia gazophy-· laciorum, quæ erant in via respiciente ad austrum. c Ostium in capite viæ, quæ erat ante vestibulum « separatum per viam orientalem ingredientibus. » (Hieron.) Volueram desperatione et magnitudine rei præsens testimonium silentio præterire, sed melius arbitratus sum quodcunque dicere quam omnino nil dicere. Socraticum illud assumens : Scio quod nesciam. Pars enim scientiæ est scire quod nescias. Postquam igitur ca quæ erant intus propheta diligentius contemplatus est, eduxit eum vir, cujus funiculus et calamus erat in manu, ad atrium exterius per viam ducentem ad aquilonem, quod et supra jam viderat, antequam interiora penetraret. Sed aliter videmus perfectam habentes scientiam, aliter in principio disciplinæ: et necesse est, ut qui interiora conspexerit, secundum eamdem formam atque mensuras et recondita sacramenta, ctiam que exteriora sunt videat. Eductus autem est in gazophylacium sive, ut Symmachus et Septuaginta transtulerunt, exedram, et Theodotio παστοφόριον, quod in thalamum vertitur, quod erat contra separatum ædificium. Quod autem Septuaginta addidere pro gazophylacio exe-

dras quinque, in Hebraico non habetur; quod gazo- A tulinus. Significat autem quod ante fores gazophyphylacium erat contra separatum ædificium, de quo supra diximus, gazera : separatum autem erat eos suscipiens qui ab aquilone veniebant. Et crat contra ædem vergentem ad aquilonem, id est, respicientem quidem aquilonis partes, sed non in aquilone positom, ut facilior esset transitus his qui aquilonis frigora relinquebant, a quo exardescunt mala super terram. Legimus in Numerorum libro (Num. xxxII) tribus Dan, et Nephtalim, et Aser filiorum Balæ et Zelphæ, ancillarum Rachel et Liæ, ad aquilonis plagas castra tenuisse. Nunc quoque in facie longitudinis ostii aquilonis centum fuisse cubitos, et latitudinis quinquaginta, ut ex decem decadis quadrangulus numerus æque perfectus, et ex septem hebdomadibus, qui remissionis est numerus, et in principium B venit ad notitiam Patris nisi per Filium. Et ostia eaunionis, id est, ogdoadis erumpit, sacerdotalia in templo Dei spatia monstrarentur. Illudque quod juxta Hebraicum jungitur contra viginti cubitos atrii interioris, pro quo Septuaginta transtulerunt, descripta erant signt portie atrii interioris, hunc habet sensum : quod exterioris atcii centenarius et quinquagenarius numerus camdem vim habeat, quam vicenarius atrii interioris. Si enim quatuor quinquies supputes in numero vicenario, utrumque reperies testamentum, ut et lex tenentur in Evangelio, et Evangelium de legis radice nascatur : pro quo numero Septuaginta similitudinem atrii interioris interpretati sunt, forsitan formidantes vicenarium numerum, in quo offeruntur Esau munera in atrio interiori ponere. Sequitur : « Et contra pavimentum C stratum lapide atrii exterioris, ubi erat porticus juncta porticui triplici. > Pro quo Septuaginta transtulerunt : « Et sicut columnæ atrii exterioris per ordinem positæ contra faciem porticuum triplicium. > Significat autem, quod pavimentum atrii exterioris vivo fuerit stratum lapide, ut nec æstatis pulvere, nec luto hiemis sacerdotum vestigia polluantur. Unde et Dominus ascensurus ad Patrem, apostolorum lavat pedes (Joan. xiii), ut mundatis purgatisque vestigiis scandant regna cœlorum: et imperat apostolis (Matth. x; Marc. vi), ut in quamcunque ingressi fuerint civit tem, et non susceperint eos, excutiant pedum suorum pulverem, quo scilicet nihil munerum terrenorum ab eis apud se remancre patiantur. Non solum autem pavimentum stratum erat lapide, sed et porticus erat juncta porticui triplici. Una porticus ab imbre et æstu protegens sacerdotes, et juncta porticui triplici, demonstratque mysterium Trinitatis, quod cum Patris et Filii et Spiritus sancti dividatur nominibus, tamen una sibi divinitate conjungitur. Erat quoque ante gazophylacia sive exedras vel thalamos deambulatio decem cubitorum latitudinis ad interiora respiciens viæ cubiti unius. Quodque a Septuaginta additum est · per cubitos longitudinis centum, , superfluum est, quia in Hebraico non habetur, quo l ponentes tulerunt id quod habetur in Hebræo : c ad interiora respiciens viæ cubiti unius, quod nos de Hebraica veritate trans-

laciorum omnium sive exedrarum et thalamorum fuerit deambulatio latitudinem habens cubitorum decem, qui et ipse perfectus est numerus, vel propter decalogum vel propter Evangelii sacramentum. Si enim ab uno per duos et tres ad quartum numerum venias, denarius Evangeliorum numerus efficitur, in cujus latitudine deambulant sacerdotes, ante singula gazophylacia gradientes, ita duntaxat ut semper ad interiora respiciant viæ ejus, quæ ducit ad cubitum unum, ad cultum videlicet unius divinitatis, dicente Filio ad Patrem : « Revelavi nomen tuum hominibus (Joan. xvn). Ipsa est enim via interiora respicieus, quæ dicit in Evangelio : « Égo sum via, et vita, et veritas (Joan. xiv), p quia nemo rum ad aquilonem, ubi erant gazophylacia in superioribus humiliora, quia supportabant porticus, quæ ex illis eminebant de inferioribus et mediis ædificii. Tristega enim erant et non habebant columnas sicut erant columnæ atriorum. Propterea eminebant de inferioribus, et de mediis a terra cubitis quinquaginta. Quod jungitur: costia earum, > subauditur exedrarum sive gazophylaciorum, de quibus supra sermofuit. Quæ gazophylacia erant in superioribus, id est in cœnaculis humiliora. Quæ cœnacula ascendit Elias, et Elisæus (III Reg. vi; IV Reg. iv), et Doninus cum discipulis pascha facturus (Marc. xiv; Luc. xxii), et Tabitha, quæ et side apostoli et virtutum suarum merito suscitata est (Act. 1x). Ista sunt cœnacula, de quibus in psalmo scriptum est : « Qui rigat montes de cœnaculis [.11., superioribus] suis (Psal. ciii). > Nisi enim quis fons fuerit effectus, et ad altiora surrexerit, pluviis Domini non rigabitur, qui pro diversitate meritorum de primo, secundo et tertio irrigatur cœnaculo. Ipsa quoque g zophylacia, hoc est, thesauri gazarum Domini in superioribus humiliora sunt. Quanto enim quis excel·lor fuerit, tanto cum Apostolo humilitate dejicitur, dicens: Qui non sum dignus vocari apostolus, quia persecutus sum Ecclesiam Dei (1 Cor. xv). > Erant autem ipsa gazophylacia in cœnaculis humiliora, quia supportabant porticus, que ex illis eminebant de inferioribus, et de mediis adificii. Reddit causascur gazophylacia in cœnaculis posita humiliora fuerint : quia supportabant, inquit, porticus, quæ libertate aeris fruebantur. Et eminebant de inferioribus et de mediis adificii, ut secundum conaculum pavimento inferioris domus esset eminentius, et tertiumconaculum secundo esset excelsius. Et quanto quisad superiora conscenderet, tantoaltiori uteretur cœnaculo, quanto humilitate crescebat, dicente Domino: ( Qui vult inter vos major esse, fiat omnium minimus (Matth. xxm). > Neque enim columnis aliis portabantur, sicut in atriorum columnis legimus, sed eminebant de inferioribus, et de mediis a terra cubitis quinquaginta numero remissionis omnium debitorum. Hæc sunt autem tristega, de quibus præcipitur : c Describe ea tripliciter, consilio et scien-

ponuntur tibi (Prov. xxII). > Inferiora igitur et exteriora columnis indigent. Quæ autem altiora sunt et interiora, columnarum, id est, alieni auxilii usum non habent. Post hæc dicitur : « Et peribolus exterior secundum gazophylacia, quæ erant in via atrii exterioris ante gazophylacia, longitudo ejus quinquaginta cubitorum : quia longitudo erat gazophylaciorum atrii exterioris quinquaginta cubitorum, et longitudo ante faciem templi centum cubitorum. > Peribolus murum significat, qui erat exterior, et cingebat gazophylacia in via atrii exterioris, habens in longitudine quinquaginta cubitos : de cujus numeri sacramento crebro diximus. Porro longitudo ante faciem templi nequaquam quinquaginta cubitorum: ut post remissionem omnium peccatorum, perfecta præmia in centenario numero præstolemur. Pro peribolo sive muro, quod Hebraice dicitur gader, Septuaginta lumen interpretati sunt quod venit extrinsecus et illuminat cordis nostri oculos, non sufficiente natura nostri luminis, quod versatur in sensu perfectum scientiæ habere fulgorem, nisi extrinsecus per Dei gratiam introeat, quod primum oculos nostri cordis illuminat. Et omne atrium exterius, quod quinquaginta cubitorum latitudine tenditur, facit clarescere. Postea vero cum venerimus ante faciem templi, persecta in centenario numero recepimus præmia. Erat autem subter gazophylacia introitus ab oriente ingredientium in ea de atrio exteriori. Oportet enim Dei nos possidere divitias, et de C atrio exteriori subter gazophylacia orientis introitum reperire: et per latitudinem periboli, qui respicit viam orientis, venire ad ædificium, quod sanctis est separatum, ante quod sunt gazophylacia, et in ipsa via similitudo gazophylaciorum, quæ erant in via aquilonis. Licet enim ad orientis perveniamus introitum, tamen similitudo majorum est in minoribus; et non possumus ad orientis pervenire lumen, nisi per viam aquilonis, id est, per minora et humiliora ad majora et altiora tendamus. In ipso autem introisu longitudo erat similis latitudinis, id est, eadem mensura per quadrum. Omnisque ingressus et similitudines et ostia eamdem habebant mensuram via respiciente ad austrum. Per orientem enim aquilonis frigora restinguentes pervenimus ad austrum, in quo sponsus recubat in meridie, et in pleno versatur lumine. In capite autem ejusdem viæ, hoc est, orientalis quæ patet ingredientibus ostium est, quod nisi apertum fuerit ab eo, qui dicit : Ego sum ostium, et qui habet clavem David ad vestibulum sanctorum virtutibus separatum, et quod ab aquilone venientes suscipit, non possumus pervenire.

Et dixit ad me : Gazophylacia aquilonis, et gac zophylacia austri, quæ sunt ante ædificium separatum, hæc sunt gazophylacia sancta, ia quibus · vescuntur sacerdotes, qui appropinquant ad Domi-· num, in Sancta sanctorum. Ihi ponent Sanc'a san-

tia, ut respondeas sermonibus veritatis his quæ pro- A e torum et oblationem pro peccato et pro delicto. · Locus enim sanctus est. Cum autem ingressi suec rint sacerdotes non egredientur de sanctis in atrium exterius : et ibi reponent vestimenta sua, in quie bus ministrant, quia sancta sunt, vestienturque vestimentis aliis, et sic procedent ad populum. (Hieron.) Vir ille, qui ductor prophetæ fuit, postquam eum duxit in atrium exterius, et monstravit omnia quæ præteritus sermo narravit, gazophylacia quoque sive exedras, in quibus diutissime commoratus est, dixit ad eum: flæc sunt gazophylacia vel exedræ thalamique ad aquilonem et austrum, quæ sunt ante ædificium separatum, et appellantur sancta gazophylacia, in quibus vescuntur sacerdotes, qui appropinquant ad Dominum in Sancta sanctorum. Ex quil:us torum erat, ut ante gazophylacia, sed centum cubi- B discimus multas ciborum esse diversitates, quibus vesci sacerdotibus licet vel non licet, et de his ipsis, quos licet in cibos sumere non in omnibus sumuntur locis, nec ab omnibus, neque omni tempore. Gazophytacia aquilonis et austri puto esse, quæ vel historiæ contineant simplicitatem, vel spiritalis intelligentiæ sacramenta, ut per aquilonem veniamus ad meridiem. Neque enim sic legenda est littera et historiæ fundamenta jacienda, ut non veniamus ad culmina: nec ita pulcherrimo ædificio tecta ponenda, ut nequaquam fundamenta sint solida. Sacerdotes autem qui vescuntur in cellariis, in quibuş multæ divitiæ continentur, ipsi sunt qui appropinquant ad Dominum, de quibus Scriptura testatur (Exod. xxiv). quod Moyses appropinquaverit ad Dominum, et cæteri accedere non potuerint. In adificatione templi mystici et in Ecclesiæ sacramento multi sunt sacerdotes et apostolici viri, qui accedunt ad Dominum, et non in quolibet loco, sed in Sancto sanctorum. Quodque juxta Septuaginta dicitur, filii Sadoc, qui interpretatur justus, in Hebraico non habetur. Ibi, inquit, ponent sacerdotes Suncta sanctorum et oblutionem, hoc est, victimam holocausti, et pro peccato et pro ignorantia, ut non solum juge offerant sacrisicium, sed pro diversitate temporum et qualitate peccati atque ignorantiæ, sciant placare Dominum, quia ipse locus sanctus est, et sacerdo!alis in eo dignitas commoratur, quæ possit rogare pro cæteris. Quando autem procedendum est ad eos, qui non et similitudinem, quam gazophylacia, quæ erant in D possunt templi adita penetrare, nec divinæ scientiæ arcana cognoscere, egrediantur, inquit, foras ad eos sacerdotes in atrium exterius: nequaquam cum his vestimentis, quibus intrinsecus induti erant, viscera vi lelicet misericordiæ et Dominum Salvatorem, de quibus scriptum est : c Induimini Christum Jesum (Rom. XIII), > nec his utantur sermonibus, de quibus loquitur Deus, Mysterium meum mihi et meis, ne incurrant in illud, quod Salvator prohibet dicens : . Nolite dare sanctum canibus, nec projiciatis margaritas ante porcos (Mutth. vii); > sed ponent vestimenta sua intrinsecus, quibus induuntur quando ministrant in templi adytis, sancta enim sunt, et ad eos qui perfectam non habent sanctitatem non debent proferri. Accipientque alia vestimenta, et sic

1. quomodo potest audire populus. Unde et plus ad Corinthios loquebatur, in quibus cauur fornicatio et talis fernicatio, qualis nec inates (1 Cor. v) : > Lac quidem vobis potum dedi, scam (id est solidum cibum), necdum enim capoteratis (1 Cor. 111). > Ad quos rursum dicit : oli mei, quos iterum parturio, donec Christus tar in vobis (Gal. iv). > Parvulis enim atque tibus non solum non prodest solidus cibus, sed icit eos, qui perfectæ ætatis hominibus con-Quod aliter intelligi potest. (Greg.) Sacerdotes etiam post compunctionem ac lacrymas cogunecessaria filiorum suorum cognoscere, et ea refugiunt animo patienter audire, atque post is collectium, quorumlibet carnalium hominum B portare, et sæpe cum supervenientibus cor in a qualitate transfundere. Nam aliquando sas de lucris spiritalibus gaudet. Sed cum quiliwerens supervenerit; nisi ejus mærorem in se perit, tribulationi illius compatiens non est. Et ndo de damnis animarum luget, et repente suniunt, qui de quibusdam suis prosperitatibus ur, quorum si lætitiæ sacerdos non congauminus amare creditur filios, in quorum gaudio xsultat, præcipue cum Paulus dicat : « Gaudere paudentibus, flere cum flentibus (Rom. xII). ergo tam onerosum ordini video, quam rigorem s compatiendo flectere, et cum personis supervebus animum mutare; et tamen hoc valde est sarium. Nam quomodo ex prædicatione ejus ad C peris gratiam peccator adducitur, si ipse qui cat videtur ingratus? Unde per hunc quoque m prophetam postea dicitur, ut cum sacerdotriusecus ministrant, vestibus lineis utantur, ibus subditur : « Cumque egredientur atrium us ad populum, exuent se vestimenta sua in s ministraverunt, et ponent ea in gazophylacio varii. . Grossiora quippe vestimenta sunt lased cum sacerdos ad sanctum ministerium accum intus per compunctionem ingreditur, subtellectu necesse est, quasi lineo vestimento ur. Sed cum ad populum foris egreditur, oporvestimenta, in quibus intriusecus ministrareponat, atque populo aliis vestibus indutus eat. Quia si in compunctionis suæ rigore se tesi in eo, quem orationis tempore habuit, mœerduret, exteriorum rerum verba suscipere non tit, et quid grex de necessariis faciat, si audire perpendere ad hoc, quod præsens tempus exigit, recusat? Grossiora ergo vestimenta sacerdos ante populum induat, ut mentis suæ habitum pro te filiorum etiam ad terrena toleranda componat. umque complesset mensuras domus interioris, xit me per viam portæ, quæ respiciebat ad o orientalem, et mensus est cam undique per uitum. Mensus est autem contra ventum orienm calamo mensuræ per circuitum quingentos mos, in calamo mensuræ per gyrum. Et mensus

dent ad populum. Sic, inquit, loquentur ad po- A c est contra ventum aquilonis quingentos calamos, in c calamo mensuræ per gyrum. Et ad ventum austra-· lem mensus est quingentos calamos, in calamo men-« suræ per circuitum. Et ad ventum occidentalem · mensus est quingentos calamos, in calamo mensuræ. Per quatuor ventos mensus est murum ejus undique per circuitum, longitudine quingentorum cubitorum, et latitudine quingentorum cubitorum dividentem inter sanctuarium et vulgi locum. (Hieron.) Sciendum quod post ventum orientalem et aquilonem in vento australi et occidentali apud Septuaginta ordo præposterus sit. Illi enim primum posuerunt occidentalem, id est mare, et postea australem, cum apud Hebræos primum ponatur ventus australis, et postea occidentalis. Quodque Scriptura nunc dicit : « Cumque complesset mensuras domus interioris, eduxit me per viam portæ, quæ respicit ad viam orientalem, > ostendit cuncta, quæ supra dicta sunt, et sorinsecus et intrinsecus, et in interioribus templi, hoc est, sancti sanctorum, proprie ad templi ædificium pertinere, et templi interioris. Unde nunc sequitur : « Eduxit me per viam portæ, quæ respiciebat ad viam orientalem, et mensus est eam undique per circuitum, sive similitudinem domus. > Per quod demonstratur non ipsam domum, sed similitudinem domus esse, quæ cernitur, quia onunc per speculum videmus in ænigmate. Cum autem venerit quod perfectum est, tunc quod ex parte est destructur (1 Cor. xiii). > Unde et Moyses in tabernaculo, et Salomon in ædificio non veritatem tentorii templi, sed similitudinem figuramque fecerunt, ut per hæc, quæ minora sunt et terrena, ea quæ in cœlestibus, et in spiritali ædificio sunt, intelligere possimus. Vir autem, qui prophetam eduxerat, nequaquam in atrium exterius, sed per viam portæ quæ respiciebat ad viam orientalem, primum mensus est contra ventum orientalem, id est, ad orientalem plagam quingentos calamos per gyrum : secundo ad aquilonem : tertio ad austrum : quarto ad mare, id est, ad occidentem. Per quatuor videlicet ventos murum in circuitu tam in longitudine, quam in latitudine, hoc est, per quadrum. Qui murus simul habebat duo millia calamos. Sin autem calamus sex cubitorum erat, et παλαιστή unius quæ παλαιστή, sexta pars cubiti est, perspicuum est murum exteriorem habuisse per circuitum calamos duo millia, qui faciunt cubitos duodecim millia trecentos triginta tres, et trientem de duobus millibus. Prudens lector et diligens legat librum Jesu Nave, et inveniet quomodo in suburbanis hæc mensura servetur. Unde et legio dæmonum hunc numerum eligit in suffocatione porcorum (Luc. viii), ut qui servientibus Deo præcepto Domini separatus est, in contrariam partem referatur ad perditionem eorum qui vitam cœno dignam et sordibus consectantur. Omnis autem murus qui est exterior, et habet spatiosissimam longitudinem et latitudinem per quadrum, apostolorum continet numerum, id est, duodecim millium, ut singulis apc

mensuram plenitudinis Christi et perfecti viri non veniat nisi jungatur ei et παλαιστά. qui trecenti triginta et tres cubitos et cubiti tertiam partem, per quæ sanctæ et venerabilis Trinitatis mysterium demonstratur, habeat, quæ cingit et vallat omnia, et habitatores templi sui præstat tutissimos. Unde trecentorum cubitorum arca Noe habet longitudinem, et triginta cubitorum altitudinem, quæ consummatur in uno cubito: quod autem ibi adduntur quinquaginta cubiti in latitudine remissionis, ut sæpe diximus, significat sacramentum. Unde et Dominus triginta annorum yenit ad baptismum (Luc. m). Et hic ipse propheta in principio voluminis sui annum ponit tricesimum, qui tricentesimus et tricesimus numerus quod per simplicitatem interpretationis, dum parum attendimus celeritate dictand' et Septuaginta habent, et nostra translatio e murum ejus undique per circuitum longitudine quingentorum cubitorum, et latitudine quingentorum cubitorum, » Hebraus sermo non continet, sed simpliciter longitudinem quingentorum et lalitudinem quingentorum, ut subaudiatur calamorum, sicuti quarto supra dictum est ad orientalem ventum et ad aquilonem, et ad austrum, et ad mare quingentis calamis murum partium singularum ab eo qui tenebat calamum fuisse dimensum. Cuingentesimus autem numerus, qui vicinus est quinquagenario, quod ad remissionem pertineat omnium peccatorum, non solum vetus Scriptura, sed et Salvatoris in Evan- C gelio verba demonstrant, dicentis : « Duo debitores erant feneratori cuidam: unus debebat denarios quingentos, et alius quinquaginta (Luc. vn). > Et murus dividit inter sanctuarium et vulgi locum. Ex quo intelligimus omnem supra templi descriptionem sacerdotum, qui sunt silii Sadoc, suisse ministeriis delegatam: hunc autem murum, qui tanto spatio dilatetur, et universa circumeat, separare sanctuarium et vulgi locum.

#### CAPUT XLIII.

Vidit propheta claritatem Dei : arquit Judmos de idolis suis: præcipitur ostendere figuram et descri-ptionem domus; de mensura altaris holocaustorum, et de ritu ejus et sacrificiis ejusdem.

c Et eduxit me ad portam, quæ respiciebat ad D · viam orientalem. Et ecce gloria Dei Israel ingrediebatur per viam orientalem, et vox erat ei quasi vox aquarum multarum, et terra splendebat a niae jestate ejus. Et vidi visionem secundum speciem quam videram, quando venit ut disperderet civitatem, et species secundum aspectum, quem vie deram juxta flucium Chobar. Et cecidi super faciem meam : et majestas Domini ingressa est templum per viam portæ, quæ respiciebat ad e crientem. Et levavit me spiritus, et introduxit me in atrium exterius. Et ecce repleta erat gloria Domini domus. Et audivi loquentem ad me de e domo. Et vir qui stabat fuxta me, dixit all me :

stolis millenus numerus deputetur, et tamen ad A · Fili hominis, locus solii mei et locus vestigiorum e pedum meorum, ubi habito in medio filiorum c Israel in æternum. Et non polluent ultra domus « Israel nomen sanctum meum, ipsi et reges coc rum in fornicationibus suis, et in ruinis regum e suorum, et in excelsis, qui sabricati sunt limen c suum juxta limen meum, et postes suos juxta poc stes meos, et murus erat inter me et eos. Et pole lucrunt nomen sanctum meum in abominationic bus, quas fecerunt, propter quod consumpsi cos e in ira mea. Nunc ergo repellant procut fornicatioo nem suam, et ruinas regum suorum a me, et habic tabo in medio eorum semper. > (Hieron.) Dicamus strictim de singulis quantum explanationis patitur difficultas, ne dum studemus brevitati, velatribus additis et tertia parte completur. Illud autem, B mentum non solum Moysi, sed et prophetæ Ezechielis remaneat in nobis, qui cupimus revelata facie veritatem Domini contemplari. Gloria ergo Dei Israel ingreditur per viam orientalem, per quem et egressa fuerat, quando civitas Domini furore percussa est. Ingreditur autem, imo regreditur ad eam, quia templum Domini andificatum in monte monstraverat. Et tamen multo plus est, quod in consequentibus dicitur: « Levavit me Spiritus, et introduxit me in atrium exterius. Et ecce replcta erat gloria Domini domus. > Hic enim gloria tautum Dei Israel ingreditur, ibi autem dicitur, quad plenitudo gloriæ Domini fuerit in templo. De qua ct Isaias scribit :, e Vidi Dominum sedentem super thronum excelsum et elevatum (Isa. vi). » Et plena domus gloria ejus, quando revelata facie gloriam Domini contemplantes reformamur in imaginem creatoris (11 Cor. 111). Vox quoque erat Dei quasi vox aquarum multarum : omnium scilicet in toto orbe populorum, ut Joannes evangelista (Apec. 1) interpretatur, sive quasi vox castrorum et sicut vox geminantium multorum, ut exercitus Dei sacramenta cognosceret. Quod intelligens et Jacob vocavit nomen illius loci castra (Gen. xxxII), de quibus et alibi scriptum est: « Currus Dei decem millim multiplex millia ketantium (Psal. LXVII). > Una autem vox dicitur castrorum et multitudinis, propter unum in Dei laude consensum, geminaturque vox canentium Patri et Filio et Spiritui sancto, e Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deus Sabaoth, plena est terra gloria ejus (Isa. v1). > Sequitur: « Et terra splendebat a majestate ejus ; » quod proprie in adventu Christi factum est, quando c in onnem terram exivit apostolorum sonus, et in fines orbis terrarum verba corum (Psal. xvIII). , Quotidicque impletur in credentibus, et ad perfectum complebitur, quando corruptivum hoc induerit incorraptionem, et mortale istud suerit immortalitate vestitum. Quod autem infertur: « Et vidi visionem securdum speciem quam videram, quando venit et disperderet civitatem, pro quo Septuaginta transtulerunt, e quando ingressus sum, ut ungerem civitatem, o cum juxta Hebraicum perspicaum si'. juxta Septuaginta plurimam obscuritatem habet,

vitatem, ad cujus prophetiam comminationemque conciderit. Nisi forte illud dicamus, quod correptio prophetæ sit unctio civitatis et unctio olei exsultationis sacerdotalis et regii : quod qui libenter receperint, et audire volucrint, efficientur uncti Domini, de quibus scriptum est : « Nolite tangere christos meos, et in prophetis meis nolite malignari (Psal. civ). > Ille autem potest juxta ἀναγωγήν ungere civitatem, de qua scriptum est : « Gloriosa dicta sunt de te, civitas Dei (Psal. LXXXVI), > qui vidit visionem currus et mysteriorum Dei, quam intuitus est Ezechiel super fluvium Chobar, qui onus pondusque significat. Quid enim gravius fluminibus Babylonis, super quæ David sedit et flevit, cum terit enim tigura hujus mundi (1 Cor. vn); > nihilque puto in sæculi hujus confusione esse perpetuum, sed omnia præterire et fluere. Quæ qui consideraverit, cadet super faciem suam, intelligens quam procul sit a majestate Dei et flectet genua ad Patrem in nomine Jesu Christi. c Cumque, ait, ego corruissem, majestas Domini ingressa est templum per viam portæ, quæ respiciebat ad orientem, statimque me elevavit spiritus (ipse enim jacens pergere non valebam); et introduxit me in atrium exterius. > Foris enim cecideram. Et ecce, qui prius conspexeram gloriam Dei Israel venientem per viam orientalem, vidi repletam gloria Domini domum ejus: et vocem ad me de domo interiori loquentis audivi. Quæ quid sit locuta, Scriptura non narrat, nisi forte C illud Apostoli : « Et audivi verba ineffabilia, quæ non licet homini loqui (II Cor. x11). > Vir autem, inquit ille, qui stabat juxta prophetam, dixit ad eum, quem perspicue Dominum intelligimus. Cui enim ahi poterit convenire, quod sequitur : « Fili hominis, locus solii mei, et locus vestigiorum pedum meorum, ubi habito in medio filiorum Israel in æternum; » nisi illi, qui habitat in Ecclesia, in medio filiorum Israel cernentium Dominum, et habitat in perpetuum, non secundum templum Salomonis ad tempus? Et locus ejus est ille de quo scriptum est : • Et factus est in pace locus ejus (Psal. 1.xxv), , quæ exsuperat omnem sensum. Et locus vestigiorum pedum illius, apostolis dicentibus : « Adoremus in loco ubi steterunt pedes ejus (Psal. cxxxi). > Et pulchre dixit, steterunt, in Ecclesia enim stant pedes Domini. In Synagoga ambulant et prætereunt. Ut autem sciamus hoc dici de Ecclesia, jungitur, « Et non polluent mitra domus israel nomen sanctum meum. Quod proprie ad eos pertinet, qui sanctæ conversationis in Ecclesia commorantur. Qui sunt autem qui polluerint prius nomen sanctum Dei ponit manifestius : c Ipsi et reges corum tam populus, quam sacerdotes in fornicationibus suis, quibus a Deo fornicati sunt, et in ruinis regum suorum, » qui frustra sibi per superbiam regium nomen assumunt. Denique sequieur: ( Et in excelsis; ) arrogans enim mens offendis Deum, humilis ad misericordiam provocat. Qui

quomodo Ezechiel ingressus sit, ut ungeret ci- A post superbiam, imo per superbiam fabricati sunt limen suum juxta limen Dei, et postes suos juxta postes illius. Audiant hæc juxta litteram mulierculæ oneratæ peccatis, quæ circumferuntur omni vento doctrinæ (Ephes. 1v), semper discentes, et nunquam ad scientiam veritatis pervenientes: mentem junctam Deo, non vicinitatem ecclesiarum, et habitationem proximam Dei in se provocare clementiam, quin potius indignationem Domini commoveri, quando in consecratis Deo locis indignus habitator est. • Fabricati sunt, inquit, limen suum juxta limen meum, > ut nihil interesset inter sacrum et profanum. Et postes suos juxta postes meos; » ut unus laicorum et sacerdotum esset introitus. Unde Apostolus dicit: Probet autem se homo, et sic accedat ad corpus recordaretur Sion? De quibus scriptum est: ( Præ- B et sangainem Demini (I Cor. x1).) Et ut gravius faceret quod dicebat, sequentem jungit versiculum: Et murus erat inter me et eos, > ut sacerdotalia sacrificia et loca sacramentorum corporis et sanguinis Christi brevissimus murus divideret. , Et polluerunt, inquit, nomen sanctum meum in abominationibus quas fecerunt. . Quid prodest habitationis vicinia et medius inter cellulam nostram et altare Domini paries, cum in his, quæ secreto facimus, et quæ turpe est etiam dicere, contaminetor et polluatur nomen Domini? Ego hoc arbitror, quod non polluat nomen Dei, nisi ille, qui visus est nomini ejus credere, et ex illius censeri vocabulo, et quomodo tollit membra Christi et tacit membra meretricis, qui prius Christo credidit : sic ille polluit nomen Dei,qui prius nominis ejus fidem susceperit. Alioquin ethnicus et Judæus cum sint polluti et contaminati, imo contaminatio ipsa atque pollutio nomen Dei polluere et contaminare non possunt, quod illi polluunt. Ad quos dicitur: e Per vos nomen meum blasphematur in gentibus (Isa. Ln). > c Propter has igitur causas consumpsi eos in ira mea, , quia hæc fecere quæ diximus. Et tamen clemens Dominus rursum prophetæ præcipit, ut jubeat eis procul a se removere fornicationes pristinas, et ruinas regum suorum ac principum dere-<sup>l</sup>inquere et repellere non tam a se quam a Deo. Et boni operis statim præmia pollicetur, dicens : « Et habitatio in medio eorum. > De quo et in Evangelio dicitur: « Medius inter vos stat, quem vos nescitis (Joan. 1). > Et habitabit non parvo tempore, ut in Synagoga, sed in perpetuum : quod in Christi Ecclesia comprobatur.

c Tu autem, fili hominis, ostende domui Israel e templum, et confundantur ab iniquitatibus suis. e et meditentur fabricam, et erubescant ex omnie bus quæ secerunt. Figuram domus et sabricæ ejus, e exitus et introitus, et omnem descriptionem ejus, et universa præcepta ejus, cunctumque ordinem et omnes leges ejus ostende eis, et scribes in coculis eorum, ut custodiant omnes descriptiones e ejus, et præcepta illius, et faciant ea. Ista est lex domus in summitate montis, omnes sines ejus in circuitu: sanctum sanctorum erit. Hæc est erge quod oculis carnis vel mente conspexeris audientibus demonstrare, ut et ipsi tecum vidisse videantur. Quamobrem scribit et Josephus eos qui ad describendam terram missi sunt ab Jesu filio Nave fuisse γιομίτρας, et artein, quæ nunc philosophorum propria est, habuisse geometriæ. Domui igitur Israel eorum qui animo conspiciunt Deum ostenditur domus, hoc est, templum, quod Ezechiel situm in monte conspexit. Et non solum in monte, sed sicut nunc dicitur, in summitate montis. Quam nequaquam illam putemus, quæ a Salomone constructa narratur in Regum et Paralipomenon libris (III Reg. vi; I Paral. iii). Illa enim alterius ordinis atque mensuræ est, et in singulis magnam habens diversitatem : tantumque inferior templo, quod nunc B omnia recusat. Alius jam et ab otioso se sermone ostenditur Ezechieli, ut non solum cultores ejus et æditui, sed et ipse fabricator ejus Salomon peccaverit et offen 'erit Deum, licet postea egerit pænitentiam scribens Proverbia in quibus ait : Novissime ego egi pœnitentiam, et respexi ut eligerem disciplinam. , Ista autem quæ Ezechieli et per Ezechielem domui Israel ostenditur, talis est, ut qui eam mente conspexerit, cesset ab iniquitatibus suis, non quibusdam, sed omnibus. Sive ut in Hebraico continetur : « Confundatur et sustineat tormentum suum pro omnibus quæ fecerit. > Sustinct autem tormentum iniquitatum suarum, qui cessat præterita facere peccata. Multumque prodest ei, qui ante peccaverit, videre domum Dei, et omnis fabricæ ejus nosse rationes, ut et peccare desistat, et habens C illud desiderium, dicat ad Dominum: Demine, dilexi decorem domus tuæ, et locum habitationis gloriæ tuæ (Psal. xxv). > Et iterum : « Unum petii a Domino, hoc requiram, ut habitem in domo Domini omnibus diebus vitæ meæ (Psal. xxvi). Cum cœpero vivere et esse cum Christo, qui est vita credentium.

(Greg.) Juxta tropologiam vero, templum Dei filiis Israel ad confusionem ostenditur, quando uniuscujusque justi anima, quam inspirando Deus inhabitat, quanta sanctitate fulgeat ad confusionem suam peccatoribus demonstratur; ut in illa bonum, quod negligunt, videant, et in se ipsis malum quod operantur erubescant. Metiri vero est fabricam, pensare cam, necesse est, ut ex cunctis, quæ fecimus, erubescamus. Quia bonorum vitam quanto subtilius pensando discutimus, tanto severius in nobis omnia inique gesta reprobamus. Bene autem prophetæ dicitur ut ostendat templum, quia enim justorum rectitudinem peccator considerare dissimulat, saltem hanc ex voce prædicantis agnoscat. Templum quippe peccatoribus ostendere est, sponte sua considerare nolentibus, rectorum opera narrare. Qui itaque sicut diximus, perduci ad summa desiderant, semper necesse est ut meliorum profectibus intendant, quatenus tanto districtius in se culpas judicent, quanto in illis altius, quod admirentur vident. Sed quid ista

e lex domus. > (Hieron.) Non parvi operis est, A de peccantibus dicimus, cum ipsos quoque operatores justitiæ tanta pervehi dispensatione videamus? Alius namque donum scientiæ accipit, et tamen ad virtutem miræ abstinentiæ non pertingit. Alius magna abstinentiæ virtute accingitur, nec tamen in summa conscientiæ contemplatione dilatatur. Alius per prophetiæ spiritum valet omnia ventura præscire, sed tamen per curationis gratiam non valet præentis molestiæ mala sublevare. Alius per curationis gratiam mala præsentis molestiæ sublevat, sed tamen quia prophetiæ spiritum non habet, quid sequatur ignorat. Alius indigentibus multa jam propria largiri potest, sed tamen injuste agentibus obviare libere non potest. Alius injuste agentibus audacter pro Deo obviat, sed tamen indigentibus, quæ habet, tribuere restringens linguæ lasciviam superat, sed tamen adhuc insurgentes iræ stimulos perfecte non calcat. Alius insurgentem iram jam perfecte edomat, sed tamen adhuc linguam in lætitiam relaxat. Ouid est hoc, quod iste eo bono indiget, quo alius pollet, et ille cum multis polleat, abundet, aliis bonum adesse considerat, quod sibi deesse suspirat : nisi quod mira nobiscum dispensatione agitur, ut per hoc, quod alter habet, et iste non habet, unus altere melior ostendatur : quatenus tanto ardentius de humilitate quisque proficiat, quanto ex bonis, quæ non habet, inferiorem se habentibus pensat? Siegne fit ut dum ille in isto, atque hic in illo respicit, quod admiretur, distincta bona et ab altitudine elationis reprimant, et ad studium profectus accendant. Magna namque sollicitudine ad curam nostræ meliorationis accingimur quando id virtutis in aliis ceraimus, quod non habemus. (Hieron.) Sequitur. c Exitus ejus et introitus, > subauditur domus. Exitus autem eorum qui egrediuntur ad eos qui foris sunt, et introitus eorum qui per magistrorum disciplinam ad interiora penetrant. Et omnem, inquit, descriptionem ejus sive substantiam, ut LXX transtulerunt. Quæ noe tam ad naturam-domus, quam ad swpellectilem pertinet atque divitias. Et universa præcepta cunctumque ordinem, et omnes leges templi octendes eis, qui portaverunt tormentum iniquitatum suarum, et cessaverunt, sive confusi sunt super his, que ante gesserant. Idcirco autem ostende eis ut cu todiant subtiliter justorum vitam. Sed dum metimur fabri- Domnia quæ præcepta sunt. Nihil enim prodest scire descriptionem domus et omnes distributiones ejus, de quibus scriptum est : « Multæ mansiones apud Patrem meum (Joan. xiv). > Et iterum : « Statuit terminos gentium secundum numerum filiorum Israel (Deut. xxxII), > sive angelorum Dei, nisi seceris quæ præcepta sunt. Domus autem et lex omsism præceptorum Dei, et urbs, quæ in summitate meutis est constituta, illa credenda est, de qua scriptum est, Non potest abscondi civitas super montem posita. Et, Fluminis in petus ketificat civitatem Dei; que perspicue refertur ad Ecclesiam, et sita est in co monte qui in vertice omnium montium est, et 2 quo vulneratus est princeps Tyri, omnesque fines et termini domus hujus sancta sanctorum sunt. In illa 🛕 modum lilii hahens in aspectu plurimam yenustatem 🗧 domo, hoc est, in tabernaculo quod fabricatus est Moyses, et in templo quod a Salomone constructum est. interiora tantum, ubi erant cherubim, et propitiatorium et arca testamenti et mensa thymiamatis appellabantur sancta sanctorum. In hac autem domo, quæ monstratur Ezechieli, et quæ in summitate mentis est constituta, omnes termini ejus reputantur in sancta sanctorum. Quodque infertur, · Hæc est lex domus, » vel ad præterita pertinet, de quibus jam dictum est, vel ad ea quæ dicenda sunt postea.

· Istæ autem mensuræ altaris in cubito verissimo, e qui habebat cubitum et palmum. In sinu ejus erat cubitus, et cubitus in latitudine, et definitio usque e ad labium ejus, in circuitu palmi unius. Hæc quo- B que erat fossa altaris. Et de sinu terræ usque ad crepidinem novissimam duo cubiti, et latitudo cubiti unius; et a crepidine minori usque ad crepidinem majorem quatuor cubiti, et latitudo unius cubiti. Inse autem Ariel quatuor cubitorum: et ab • Ariel usque ad sursum cornua quatuor. Et Ariel duodecim cubitorum in longitudine per duodecim cubitos latitudinis, quadrangulum æquis lateribus. « Et crepido quatuordecim cubitorum longitudinis • per quatuordecim cubitos latitudinis in quatuor angulis ejus, et corona in circuitu illius dimidii · cubiti, et sinus ejus unius cubiti per circuitum. « Gradus autem ejus versi ad orientem. » Scriptum est : ( Abyssum et sapientiam quis investigabit (Eccli. 1). > Et : ( ) profundum sapientiæ et scientiæ C Dei (Rom. x1), > cujus alta profunditas, et quis inveniet eam? Multum est, si voluerimus templum Salomonis huic templo et omnes partes ejus et tabernacula comparare. Quod quia difficillimum est interim in præsentiarum altare quod Ezechicli ostensum est, altari quod in Exodo legimus (Exod. xxvII), ex parte modica conferamus. Ibi altare quinque cubitorum in longitudine, et quinque cubitorum in latitudine, id est, quadrangulum, et trium cubitorum in altitudine describitur. Hic vero recedens a sensibus quinque tendit ad unionem, in quo cubitus perfectus sive ::rissimus ponitur. Cui jungitur palmus, id est, παλαιστά, sextam, ut supra diximus, habens partem cubiti. In sinu autem ejus, hoc est altaris, erat cubitus qui scilicet ea quæ igne consumebantur suscipiebat, et in latitudine ejus alius cubitus, ut et interiora, hoc est, secreta et spatia altaris, quæ in latitudine demonstrantur, uno cubito finirentur. Quod autem sequitur : « Et desinitio usque ad labium ejus, » pro quo Aquila, Symmachus, et Theodotio posuerunt terminum, Septuaginta rursum gisum interpretati sunt : cujus verbi, ut ante jam dixi, non possum scire rationem, nec cujus linguæ sit dicere confidenter, nisi hoc admonere lectorem, quod ubi nunc definitionem interpretatus sum, supra coronam transtulerim. Illudque breviter demonstratur, quod in circuitu ipsius altaris, id est, in margine et circulo repandum fuerit labium et quasi corona in

quæ definitio sive gisus per circuitum palmi unius sive παλαιστής latitudine tendehatur. Fovea autem altaris sive profundum et altitudo, pro qua in Hebraico ponitur gab, de sinu terræ usque ad crepidinem povissimam, vel usque ad propitiatorium maximum, duobus cubitis erat. Et latitudo ejus cubiti unius. Inferiora enim et profunda et terræ cohærentia duali numero, qui et in immundis animalibus positus est continentur. Superiora autem et ad crepidinem sive propitiatorium pervenientia, quod Theodotio ipso Hebraico nomine appellavit azara, unius cubiti habent latitudinem, ut dualis numerus transeat ad solitarium et bonum nuptiarum quod inferius est ad unionis proveniat beatitudinem.

(Greg.) Potest ergo in fossa altaris virtus patientiæ, quæ melior est arrogantia, intelligi. Unde scriptum est : 1 Melior est patiens arrogante (Eccli. vn). . Quia videlicet elegit patiens quælibet mala perpeti quam per ostentationis vitium bona sua occulta agnosci. At contra elegit arrogans bona de se vel falsa jactari, ne mala possit vel minima perpeti. Quia igitur cum patientia relinquitur, etiam bona reliqua quæ jam gesta sunt destruuntur, recte ad Ezechielem in altare Dei sieri sossa præcipitur; ut . in ea videlicet superposita holocausta serventur. Si enim in altari fossa non esset, omne quod in eo sacrificium reperiret, superveniens aura dispergeret. Quid vero accipimus altare Domini, nisi animani justi; quæ quot bona egerit, tot super se ante ejus oculos sacrific'a imponit. Quid autem est altaris fossa, nisi bonorum patientia? quæ dum mentem ad adversa toleranda humiliat, quasi more fossæ hanc in imo positam demonstrat. Fossa ergo in altari fiat, ne superpositum sacrificium aura dispergat : id cst, electorum mens patientiam custodiat, ne commota vento impatientiæ, et hoc quod bene operata est amittat. Bene autem hæc eadem fossa unius cubiti esse memorat : quia nimirum si patientia non deseritur, unitatis mensura servatur. Unde et Paulus ait ad Galatas: « Invicem onera vestra portate, et sic adimplebitis legem Christi. > Lex quippe Christi, est charitas unitatis, quam soli perficiunt, qui nec cuin gravantur, excedunt. (Hieron.) Quodque sequitur: n c Et a crepidine minori usque ad crepidinem majorem quatuor cubitorum, et latitudo unius cubiti, » pro quo in Septuaginta positum est : c Et a propitiatorio minori usque ad propitiatorium majus, » et Theodotio in utroque azara, transtulit, illud est intelligendum, quod propitiatorium minus, lapis sit excisus de monte sine manibus, et propitiatorium majus, ipse lapis, qui crevit in montem magnum et implevit universum orbem. Sive juxta alterum sensum, propitiatorium minus est, quando e exinanivit se, formam servi accipiens (Philip. 11). > Et propitiatorium majus, quando recepit gloriam, quam habuit apud Patrem, antequata mundus sieret (Joan. xvII). Prius enim Christi humiliora cognoscimus, et sic ad divinitatis ejus altitudinem pervenimus : et tamen utriusque naturæ

propitiatorium, hoc est, minoris atque majoris ad A mento salvaret quatuor angulos mundi, de quibus unins altaris pertinet sacramentum. Inter duo autem propiliatoria minus atque majus quatuor erant cubita, quatuor mundi elementa significantia, quie et ipsa perveniunt ad unius cubiti altitudinem. Et hoc animadvertendum, quod in mensura altaris primus cubitus in latitudine nulli copulatur, sed sua unione persectus est. Secundus autem latitudinis cubitos, post duos cubitos crescit ad summum. Et tertius cubitus post propitiatorium minus et majus per quatuor elementa, ad unius cubiti mysterium tendit. Ut unus et alter et tertius cubitus in altare Domini nequaquam primos secundos et tertios, sed unus et unus et unus esse dicatur. Ipse autem Ariel quatnor cubitorum erat, et ab Ariel usque sursum cornua quotnor; sive ut in Septuaginta dicitur, ab Ariel usque B ad superiora cornuum cubitus unus. Ariel, ut plerique æstimant, interpretatur lux mez Deus. De quo et in Isaia propheta, ubi scriptum est : « Væ tibi, civitas Ariel, quam expugnavit (sive circumdedit) David (Isa. xxix), > plenius diximus. Ut autem ego' arbitror leo vel fortis Dei, quod nomen refertur proprie ad altare, in quo vel illuminatio Dei est, vel leo et fortitudo ejus, dicente Jacob ad Judam : « Catulus leonis Juda, fili mi, ad prædam ascendisti, requiescens accubuisti ut leo, et quasi leæna, quis suscitabit eura? > (Gen. xLIX.) Cubitorum autem quatuor est, et cornua habet quatuer, sive superiora quatuor cornuum, uno cubito finiuntur, ut Evangeliorum mensura et in totum orbem fortitudo discurrens sub ad unumque cubitum perveniant divinæ confessionis. Et ut paulatim obscuritas præsentis loci manifestior flat, sequitur: « Et Ariel duodecim cubitorum in longitudine, per duodecim cubitos latitudinis quadrangulum æquis lateribus, , quod nemo dubitat ad duodecun tribus pertinere quæ in Joannis Apocalypsi scriptæ sunt, et ad apostolorum numerum, de cujus sacramento supra dixisse me memini. Per quatuor autem latera mundi duodeni cubiti simul efficiunt quadraginta octo cubitos sacerdotalium civitatum, ut istis quasi fundamentis in toto orbe diffisis Ecclesiæ fortitudo solidetur. Porro crepido pro qua Septuaginta propitiatorium, Theodotio, ut supra azara, Symmachus περιδρομών, hoc est, circuitum interpretati sunt, quatuordecim cubitorum erat longitudinis, per quatuordecim latitudinis in quatuor angulis ejus, e et corona in circuitu ejus dimidii cubiti, pro quo Septuaginta rursum gison interpretati sunt. Et sinus, sive juxta Symmachum, consummatio e us atque perfectio cubiti unius per circuitum, illud latenter ostendit, quod Dominus noster, qui vere propitiatorium dicitur, non solum pro peccatis nostris, sed pro omni mundo, qui per quatuordecim generationes venerit ab Abraham usque ad David; et rursum per alias quatuordecim usque ad captivitatem Jechoniæ, et ejusdem numeri sacramento ad terrena descenderit, ut in tertia τεσσαρακαιδεκάδε et divini muneris sacra-

scriptum est : « Multi ab oriente et occidente et aquilone et meridie venient, et accubabunt cum Abraham et Isaac et Jacob in regno cœlorum (Matth. viii). . Quodque sequitur : « Et corona sive gisus per circuitum ejus, > subauditur propitiatorii, « habebat dimidium cubitum et sinus ipsius propitiatorii, > sive consummatio atque perfectio, quæ Symmachus interpretatus est περιδρομών, habebat unum cubitum, illud significat, quod et peccatores et justi Domini propitiatione salventur, dicente apostolo Paulo : « Reconciliati sumus Den in sanguine Filii ejus (Rom. v). > Et de peccatoribus dicitur, quod dimidii cubiti mensuram habeant per circuitum, qui tamen salventur misericordia creatoris, juxta illud quod in Psalmo scriptum est: Pro nihilo salvos facies eos. De justis, quod in uno salventur numero solitario atque perfecto, et imitantur unam divinitatem dicente eodem apostolo: Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi (11 Cor. v). Duod autem in fine hujus testimonii ponitur, e Et gradus ejus versi ad orientem, s gradus hujus propitiatorii, septuaginta quatuor libros veteris Instrumenti debemus accipere, qui habebant cytharas in Apocalypsi Joannis (Apoc. v), et coronas in capitibus ejus, vel sacramentum Patris et Filii et Spiritus sancti in quo vera nobis datur propitiatie. Et ut dicamus apertius, propterea graduum numerus incertus relinquitur, ut quantocunque studio ad altiora scandere potuerimus, in inferioribus puleilluminatione Dei et leonis fortitudine demonstretur, C mus collocatos, et cogitemus illud psalmi : « Ibant de virtute in virtutem (Psal. LEXXIII). >

e Et dixit ad me : Fili hominis, hæc dicit Domie nus Deus : Hi sunt ritus altaris, in quacunque die c fuerit fabricatum, ut offeratur super illud bolocaustum et effundatur sanguis; et dabis sacerdotie bus et levitis, qui sunt de semine Sadoc, qui accedunt ad me, ait Dominus Deus, ut offerant mihi e vitulum de armento pro peccato. Et assumens de « sanguine ejus pones super quatuor cornus, et sue per quatuor angulos crepidinis, et super coronan in circuitu, et mundabis illud et expiabis. Et tolles e vitulum, qui oblatus fuerit pro peccato, et combue res illum in separato loco domus extra sanctuscrium. Et in die secunda offeres bircum caprarum e immaculatum pro peccato, et expiabunt altare sice ut expiaverunt in vitulo. > (Hieron.) Postquam prophetæ monstravit altare et cubitum ejus cubitotque duos, et rursum cubitum, et quatuor cubitos, et tertio cubitum, duodecim quoque cubitos per alios duodecim, et quatuor altaris corpua Arid quoque duodecim cubitorum per duodecim cubitos es crepidinem, hoc est, propitiatorium quatuerdecia cubitorum per quatnordecim cubitos, coronau queque illius, et sinum dimidio cubito per circuitus gradusque ad orientem, quorum incertos est numerus, locutus est vir, cujus calamus et funiculus erat in manu, et docet eum, quomodo altaris opere perfecto altare debeat expiari sive consecrari. Primumque offertur victima et datur sacerdotibus de genere A genere ad expiationem immunditiarum nostrarum Levi, qui sunt de genere Sadoc. Offerturque vitulus; vitulum autem qui pro nobis immolatus est, et multa Scripturarum loca, et præcipue Barnabæ epistola, quæ habetur inter scripturas apocryphas, nominat. Et hircus caprarum secundo offertur die : unde et pascha facturi assument de grege agnum et hædum : et qui primum pascha facere non potuerunt, in secundo mense faciunt, quorum alterum ad justos pertinet, et alterum ad pænitentes. (Isid.) Quia enim Christus secundum carnem de Judæis, qui sub jugo legis vivebant, ortus est, recte vituli sacrificium nominatur. Qui autem secundum quod incarnatus erat de communi massa hominum factus est, propterea rursus hircus appellatur. Asperum enim hoc animal pilqrum indumentum gerit, asperum ut pote peccato B refertum omne viventium genus, quia nibil est peccato asperius. Unde hoc aperte approbare legislator volens: « Cumque mactaverit, inquit, hircum pro peccato populi, , totum bic intelligens humanum geaius, quod quondam non populus, nunc populus, ex quo de nobis primitias Jesus suscepit; ergo ut demonstraret de Judæis quidem principaliter Christum propter Abraham cognationem esse, sed tamen omnis nostræ naturæ, quæ in peccato est, primitias portare, propter quod et Adam appellatus est: vitulum simul et hircum lex ad figuram sacrificii ejus assumpsit. Cum autem unum sit sacrificium sive vitulus, sive hircus nominetur, effectusque unus in utrumque sit (peccatorum enim ex eo profligatur absolutio) necessarie communia sunt ea quæ in C hirco aguntur et vitulo. Cernis enim qui hircum occidens ante Dominum videlicet Patre:n, et sanguinem inferens in interiora velaminis, id est, ad Patrem. Et expiet sanctuarium ab immunditiis filiorum Israel, et a prævaricationibus eorum cunctisque peccatis. Videtur quidem de tabernaculo dicere. Dicit autem non de eo, qui sensui subjacet (quid enim expiationis seu propitiationis agerent, quidve pelles vel reliqua, ex quibus tabernaculum Judæorum quod sensui subjacebat, confectum erat) sed generalitatem sive totam dicit hominum speciem. Sancta enim fuit ab initio massa nostra, ita ut Dei in ea habitaret spiritus. Quod demonstratur ex co quod auferre illud irascens minatus est Deus, quando hi qui ex Seth descendebant, cum essent justi, et silii Dei appellarentur, concupiscentes eas D quæ et filiæ hominum dicebantur, unius generis cum malis et iniquis effecti sunt. Dixit enim sic : « Videntes silii Dei silias hominum quod essent pulchræ, acceperunt sibi uxores ex omnibus quas elegerant. Et dixit Dominus Deus: Non permanebit spiritus meus in homine in æternum, quia caro est (Gen. v1). Ergo si habitabat spiritus Dei in hominibus antequam omnes sequi passiones charius inciperent, sancta recte erat hominum massa. Nam nec primitias ex ea sanctus sanctorum assumeret. Quia autem sordidata est, expiavit eam ab immunditiis siliorum Israel. Secundum rationem pro sensibili Israel Jesus immolatus est, et sacrificium pro omni humano

obtulit. Quarum immunditiarum? id est c a prævaricationibus eorum, inquit, cunctisque peccat's. > Animæ quippe immunditia non mortui pollutio, non porcinus cibus, non quippiam aliud simile nocei, sed nocere proximo est et peccare in Deum, vel mandata Dei contemnere. (Hieron.) Sin autem LXX nobis interpretatio placet, qui dixerunt, « Die autem secundo tollent hædos duos immaculatos pro peccato, audax quidem est quod dicturi sumus, sed tamen aliorum simpliciter ponenda sententia est, qui aiunt duos hædos immaculatos propter passionem Domini oblatos esse ad altare Domini, Jacobum et Stephanum, quorum alter de apostolorum numero, alter de septem electis in ministerium Domini princeps fuit. Iste est Jacobus qui transformatum Salvatorem vidit in monte, qui resurgentem filiam Archisynagogi cum Domino Petroque et Joanne intuitus est, qui in χαταλόγω apostolorum, in quo bina junguntur nomina, prior fratre ponitur. Hunc interfecit Herodes, et quasi hædum immaçulatum post passionem Salvatoris in die immolavit secunda. Stephanum quoque cujus sapientiæ atque doctrinæ nulius poterat resistere, et qui stantem vidit Filium ad dexteram Patris, et dixit, Domine Jesu, suscipe spiritum meum, > lapidibus obruere Judæi (Act. vi.vii). Et quomodo quosdam credentium primitias Achaiæ et Asiæ Apostolus nominat (1 Cor. xv1), sic et isti primitiæ fuere martyrum quos Christi postea confessio coronavit. Et hoc notandum quod vitulus totus offectur in holocaustum, et crassitudo corporis ejus divino igne consumitur. Etsi enim noveramus Christum, sed jam nunc non novimus secundum carnem. Jacobus autem et Stephanus, qui secunda die oblati sunt, sive hircus, qui juxta Hebraicum narratur, offertur quidem in victima sed holocaustum præsentiæ Domini reservatur. Quod autem tollitur sanguis de quo loquitur Petrus: c Redempti sumus ex vana nostra conversatione paternæ traditionis pretioso sanguine Christi (I Petr. 1). Et Paulus apostolus docet : « Pretio redempti estis (I Cor. vii). > Et in alio loco : « Pacem faciens per sanguinem crucis sux, sive in terra, sive super cwlos (Coloss. 1). Illud significat quod sanguine Salvatoris quatuor cornua purificentur altaris, id est quatuor mundi plagæ. Aspergiturque corona propitiatorii, sive bases per circuitum, ut universa purgentur, et firma sit propitiatio. Propterea autem in secunda die vel duo hædi, de quibus supra diximus, vel hircus assumitur, quod animal est semper ad excelsa festinans et nihil periculi sustinens in præcipitiis : et ibi invenit vitam, ubi cæteris animantibus interitus est. Unde et Græco sermone caprarum et hircorum grex sublimium conversatio dicitur. Porro altare Christi expiatur sanguine, et orationes sanctorum mundæ permanent ad Deum. Hoc quoque notandum quod juxta Hebraicum ipse Ezechiel quasi sacerdos vitulum jubetur assumere, et helocaustum facere, et sanguinem ejus in circujsive basis. Septuaginta autem interpretes alios sacerdotes hoc lacere demonstrant, de quibus dictum est: Dabis sacerdotibus Levi qui sunt ex semine Sadoc, qui accedunt ad me. :

Cumque compleveris expians illud, offeres vitu-¿ luin de armento immaculatum, et arietem de e grege immaculatum, et offeres eos in conspectu . Domini. Et mittent sacer lotes super eos sal, et c offerent eos holocaustum Domino. Septem diebus · facies hircum pro peccato quotidie, et vitulum de carmento, et arietem de pecoribus, immaculatos e offerent. Septem diebus expiabunt altare, et mune dabunt illud et implebunt manum ejus. Expletis c autem diebus, in die octavo et ultra facient sacere pace offerunt, et placatus ero vobis, ait Dominus · Deus. · (Hieron.) Postquam altare et mensuræ ejus in montis vertice demonstratæ sunt, rursumque expiatio et consecratio illius prophetæ ostensa est, per unum vitulum immaculatum, et hircum sive duos \_ biedos, quorum primum ad Dominum Salvatorem duo sequentia ad apostolos ministrosque retulimus, ne in consecratione spiritalis altaris et proprie ad Ecclesiam pertinentis lex et prophetæ viderentur exclusi, propterea consecrato altari vitulus immaculatus assumitur et aries, et offertur in conspectú Domini et filii Sadoc, hoc est justorum sacerdotes aspergunt super capita eorum sal, ut et lex et prophetæ sapore Evangelii condiantur. Nec ullum est sacrificium juxta legis imperium et interpretationem Apostoli, qui C ait: ( Sermo vester sit sale conditus ( Coloss. 1v), ) quod sale careat. (Isid.) (uod sal pro apostolica sapientia intelligendum sit, plane hoc nobis Dominus o tendit dicens apostolis: « Vos estis sal terræ. Si autem evanucrit, ad nihilum valebit ultra, nisi ut mittatur foras, et conculcetur ab hominibus (Matth. v). > Propterea hic sal apostolicam sapientiam appellavit, quia si communis cibus ad nutriendum aptus, omnimodo sale conditur, ita et omnis sermo utilis ad juvandum, apostolicæ omnimodo necessarium habet sapientiæ condimentum. Propterea non esse minus sal a sacrificiis, sed in omni munere præcepit sal offerri ut quodcunque docueris, quodcunque correxeris, in quacunque virtute conversationem opereris; memorque sis Pauli dicentis: · Imitatores mei estote, sicut et ego Christi (I Cor. 31)... Et rursus : « Ergo jam non estis advenæ et hospites (Ephes. 11), sed estis cives sanctorum et domestici Dei, superædificati super fundamentum apostolorum et prophetarum, ipso summo angulari lapide Christo Jesu. Quia hic non simpliciter sal dixit, sed illud intelligibile legislator innuit : « Non auseres sal, irquit, scederis Dei tui (Levit. 11). > Quod si sœdus sive testamentum rationale est, utique et sal rationale est. Utrumque autem offertur holocaustum Domino, ut corpus pinguius litteræ quod significatur in lege, et prophetiæ nubilum igne Domi-

tu aspergere tam altaris quam angulorum et coronæ A ni, hoc est spiritu sancto, de quo dicit Paulus, · Spiritu serventes (Rom. x11), » in spiritalem et tenuem substantiam convertantur. Volumus scire apertius qui sit vitulus de armento immaculatus, et aries de ovibus purissimo vellere intelligamus Moysen et Eliam, quorum prior mansuetissinus fuit inter omnes homines qui versabantur in terra (Num. x11); alter ardore fidei similis Moysi, unde et audebat dicere : « Ego relictus sum solus (111 Reg. xix). > Quod autem in Hebraico scriptum est. offeres vitulum, > in Septuaginta, offerent sacerdote:, nulla sit quæstio, et ipse enim Ezechiel cai hæc dicuntur de numero sacerdotum est, plenz ætatis atque perfectæ, et sacerdotalem gradum prophetiæ auxit gratia. Et Moyses et Elias videntur e dotes super altare holocausta vestra, et que pro B in monte cum Domino (Matth. xvii), id est lex et prophetæ qui annuntiabant ei quod Hierosolymis passurus esset. Expiato autem altari septem diebus offertur hircus sive hædus pro peccato quotidie, et vitulus de armento et aries de pecoribus immaculatus, ut per hæc sacrificia septem diebus ad perfectum expictur altare. In septem diebus sabbatismus ostenditur, qui juxta Aposto'um populo Domini reservatur, in quibus æternam veramque speramus requiem, et nequaquam servile opus faciemus peccatorum. In hirco autem et vitulo et ariete, tria generalia delicta monstrantur, quibus omne mortalium subjacet genus. Aut enim cogitationibus, aut sermone, aut opere, peccamus. Cogitatio refertur ad arietem, quia prima est omnium peccatorum, et ex qua alia duo peccata nascuntur. Hiedus autem sive hircus ad eloquium atque sermonem, qui semper de excelsioribus disputat. Opera vero proprie vitulo deputantur, quo vomeri et labori et terrenis operibus mancipatus est. Hæc igitur immaculata per septem dies veri sabbati atque perfecti Des offerre debemus, et expiare a'tare, ut oratio nostra munda perveniat ad Deum. Quod autem infertur, c et mundabunt illud et implebunt manum ejus, i quod et Hebraicum et cateri interpretes transiulerunt, illud significat quod ipsius quoque altaris, pro cujus expiatione offertur sacrificium, dona complenda sint, sicut offertur pro sacerdotibus et populo aique pontifice, ne quid vacuum stetisse evideatur in conspectu Domini. Pro quo posuere Septuaginta, tus fueris, apostolicam æmulationem atque imita- D « Et mundabunt illad et implebunt manus suas, » ut subaudiatur sacerdotes, qui cum pleni suerint honis operibus, hoc enim plene significant manus, transacto sabbato veniant ad diem resurrectionis octavam, et dicant cum Apostolo, « Resurreximus cum Christo, et ultra octavam tendant, ad cœlestia, et offerant pro nobis holocausta, sive quæ pro pace peccatorum nostrorum, et salute sunt nostra, ut per ignem Spiritus sancti omnia quæ cogitamus loquimur et facimus in spiritalem substantiam convertantur, et hujusmodi Dominus delectatus sacrificiis nobis placabilis fiat.

#### CAPUT XLIV.

De porta clausa, et ne incircumcisi intrent sanctuarium, et de sanctimonia et hæreditate Levitarum.

e Et converti me ad viam portæ sauctuarii exe terioris qua respiciebat ad orientem, et erat c clausa. Et dixit Dominus ad me : Porta hæc claue so erit et non aperictur, et vir non transibit per cem, quoniam Deminus Deus Israel ingressus est ( (sive) ingredietur per cam, eritque clausa principi. Princeps ipse sedebit in ea ut comedat panem coram Domino. Per viam vestibuli portæ, id est c Ecclesiam ingredietur, et per viam ejus egredietur. > (Hieron.) Pro eo quod in Hebraico scriptum est, perat clausa principi, p Septuaginta transtulerunt, e erit clausa, qui dux ipse sedebit in ea. > Multæ sunt portæ quas in descriptione templi Ezechielis B III). > Cumque putaremus eum secundum profes-Scriptura commemorat tam intus quam foris. Altaris quoque figuram et consecrationem et sacrificia sermo præteritus p æcurrit. Quo sinito, venit ad portam sauctuarii exteriorem quæ respiciebat ad orientem et erat clausa. Statimque vir ille qui erat ductor prophetæ, et ei omnia demonstrabat, locutus est ad eum : c Porta hæc quam respicis clausam. semper clausa erit et non aperietur. > Et reddit cansas cur clausa sit semper. ( Quoniam Dominus Deus Israel ingressus est, vel ingredietur (per eam.) Erit clausa juxta Hebraicum principi, quem ducem Septuaginta transtulerunt. Qui princeps et dux, id est Masi, sedebit in ea, ut comedat coram Domino panem. Et per viam vestibuli portæ ingredietur, et per ipsam egredietur. > Quænam ista porta est quæ C semper clausa est, et solus Dominus Deus Israel ingreditur per eam? nempe illa de qua Salvator loquitur in Evangelio : « Væ vobis, scribæ et Phariscei hypocritze, et vze vobis doctoribus legis, qui solitis clavem scientize, ipsi non ingredimini, et intrantes prohibetis (Lnc. x1). De hac sub nomine libri scribit et Isaias : « Erunt verba libri istius sicut verba signata. Quem cum dederis homini nescienti litteras, et dixeris ei, Lege, respondebit tibi, Nescio litteras. Et dabunt illum homini scienti litteras dicentes, Lege. Et dicet : Non possum legere quia aignatus est (Isa. xxix). > Iste autem liber est cujus neme potest solvere et aperire signacula, neque in codo, neque in terra, neque sub terra: nisi ille de quo in Apocalypsi Joannis dicitur : « Ecce vicit leo D de tribu Juda, radix et genus David, ut aperiat librum et solvat signacula ejus (Apoc. v). > Prius enim quam Salvator humanum corpus assumeret et humiliaret se formam servi accipiens (Philip. 11), clause erat lex et prophetæ et omnis scientia Scripturarum, clausus erat paradisus. Postquam autem ille pependit in cruce, et locutus est ad latronem: e Hodie mecum eris in paradizo (Luc. xxIII), > statim velum templi scissum est, et aperta sunt omnia; ablatoque velamine dicimus: « Nos autem omnes revelata facie gloriam Domini contemplantes, in camdem imaginem transformamur a gloria in gloriam (11 Cor. 111). > Sin autem revelata sunt omnia,

A in Christo enim jaxta sermonem Pauli emuis revelantur: quomodo porta clausa crit, et non aperjetur, et vir non transibit per cam? Ex quibus discimus, quamvis ad summam scientiam venerimus comparatione divinæ scientiæ, nunc ex parte nos seire, et ex parte cognoscere : quando autem venerit quod perfectum est, tunc quod ex parte est destructur! (I Cor. xiii). Unde et in alio loco ipse Apostolus imperfectum se esse loquitur, rursumque perfectum. Quod si interpretatione caret, videtur esse contrarium; dicit enim : « Non quia jam accepi. aut quia jam perfectus sum, fratres, ego n.e non arbitror comprehendisse. Unum autem, posteriora obliviscens et ad priora me extendens, statutum persequor ad bravium supernæ vocationis Dei (Philip. sionem suam non esse perfectum, et magis quærere quam invenisse quod verum, non solum se, seil et alios dicit esse perfectos: · Quotquot ergo perfecti hoc sapiamus (Ibid.). > Est autem sensus hujus loci. ad comparationem hominum cæterorum qui cyram non habent notitize Scripturarum, nec mysteriorum Dei, perfectum esse me fitoor. Quantum autem ad scientiam divinæ majestatis, nunc in ænigmate videe, et per nubilum et caliginem, et dico cum Propheta: · Mirabilis facta est scientia tua ex me, confortata est, ot non potero ad eam (Psal. cxxxviii). > Hace igitur porta que omnibus clausa est, vir enim non transibit per eam, erit clausa principi sive duci. et illius adventui reserabitur qui 🛭 sedebit iu ea ut comedat panem coram Domino. De quo ipee in Evangelio profitetur dicens: « Meus cibus est, ut faciam voluntatem e us qui me misit, et compleam opus ejus (Joan. 1v). . Ipse est princeps et pontifex secundum ordinem Melchisedech (Psel. CIR), et hostia et sacerdos, qui in conspectu patris mobilecum coelestem comedit panem, et vinum bibit, de que loquitur in Evangelio: « Nou bibam de genimine vitis hujus, nisi cum bibero illud novum in regne Patris mei (Matth. xxvi): > in illo videlicat regno, de quo scribit Apostolas: c Regnum Dei intra vos est (Luc. xvii ). > Clausaque erit porta : nemo enim potest passionis Domini corporisque ejus, et sauguinis pro majestate rei sacramenta cognoscere. Tantzone bonitatis est et clementiæ princeps noster, ut cum solus sedeat in porta quie clausa est, et panem coram Do nino comedat, velit munea suze atque convivii plures habere consortes, et dicat : 4 Ecce ego sto ad ostium et pulso : si quis aperuerit, ingrediar ad eum. et cœnabo cum illo et ipse mecum (Apoc. 111). Salus antem panem comedit coram Domino, quie substantia ejus divinaque natura cunctis cresturarum substantiis separata est. Ipse per camdom vestibuli portam ingreditor et egreditur, quia et intes et foris, hoc est infusus et circumfusus omnibus, ingrediensque per portam, ut secum introducat cos qui absque doctrina ejus et auxilio inteare non possunt : et egrediens ut rursum alios introducat, et loquatur eis qui difficiliora non capiunt. Quod autem porta orieu-

tales extra terminos mundi semper clausa sit, et A et ante partum, et post partum virgo permansit. homano nequaquam pateat aspectui, Joannis Evangelium probat, dicentis: « Deum nemo vidit unquam, unigenitus filius qui est in sinu Patris ipse cnarravit (Joan. 1). ) Quasi aliis verbis dixerit: ( Eritque clausa principi: princeps solus sedebit in ea ut comedat panem » perfectie et consummatæ scientiæ: · Nemo enim novit Filium nisi Pater, et nemo novit l'atrem nisi Filius, et cui voluerit Filius revelare (Matth. x1). > Pulchre quidam portam clausam per quam solus Dominus Deus Israel ingreditur, et dux cui porta clausa est Mariam virginem intelligunt, quæ

Etenim tempore quo angelus loquebatur : « Spiritus: sanctus veniet super te, et virtus Altissimi obumbrabit te; quod autem nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei (Luc. 1). > Et quando natus est, virgo permansit æterna, ad confundendos eos qui arbitrantur eam post nativitatem Salvatoris habuisse de Joseph filios, ex occasione fratrum ejus qui vocantur in Evangelio. Super qua quæstiuncula Romæ adversum Helvidium, illius temporis hæreticum, in adolescentia non grandem librum scripsisse me novi. ait Hieronymus.

# LIBER DECIMUS OCTAVUS.

### SEQUITUR CAPUT XLIV.

Post descriptionem domus sanctæ et ornatus ejus adque ostensionis gloriæ Domini quæ ingrediebatur templum per viam orientalem, ipsiusque præcepta ad prophetam, nunc instruit eum de universis ceremoclis domus Domini, et de cunctis legibus ejus, cujus inysterium in præsenti libro, hoc est octavo decimo bujus operis, explanandum est

· 4 Et adduxit me per viam portæ Aquilonis in couspectu domus : et vidi, et ecce impleverat gloria · Domini domum Domini, et cecidi in faciem meam. . Et dixit ad me Dominus : Fili hominis, pone cor tuum, et vide oculis tuis, et auribus tuis audi omnia quæ ego loquor ad te de universis cæremoniis doe mus Domini, et de cunctis legibus ejus. Et pones crii. ) (Hieron.) Vir qui ductor prophetæ est, et ruo cuncta in templo monstrante cognoscit, postmam clausam ei ostenderat portam, nunquamque reserandam, et tamen apertam ei qui clausis ingressus est ostiis, ducit prophetam ad viam portæ aquitonis, que tamen et ipsa esset in conspectu domus, hand dubium quin templum significet. Cumque propheta e regione vidisset plenam domum Domini glaria Domini, camdem videlicet quam in aquilonis piaga positus contra cernebat, statim eecidit in faciem suam, majestatem gloriæ Domini ferre non sustinens. Unde quia fuerat humilitate dejectus, dicit ad eum, nequaquam vir sed Dominus: c Fili hominis, pone cor tuum, , etc. In consummatione tabernaculi et ædificii templi, quod a Salomone constructum est, apparuit gloria Domini, quæ postea evangelicæ gloriæ comparatione destructa est, dicente Apostolo: « Etenim non est glorificatum quod glorificatum est in hac parte propter excellentem gloriam. Si enim quod destruitur, per gloriam est multa magis quod manet in gloria (11 Cor. 111). . Cavendumque ne destructionem prioris gloriæ abolitionem putemus: sed sentiendum quod postquam venerit quod perfectum est, id guod ex parte suerat destructur. Velut'si solis radiis lampadem compares, aut lampadis lumen lucernule. Quamobrem et de Joanne Baptista dicitur :

B c lile erat lucerna lucens in domo (Joan. v). > Postquam autem venit sol justitiæ, lucernæ lumen alisconditum est, dicente ipso propheta atque Baptista: « Illum oportet crescere, me autem minui (Joan. 111). > Cecidit autem in faciem suam propheta, ne dum plus cernere cupit, quam potest humana fragilitas intueri, etiam ipsum oculorum lumen amitteret. Unde familiarius eum vocat Dominus filium kominis, præcipitque ut ponat cor suum et videat oculis, et auribus audiat. Primum enim ad intelligendum quod dicitur aperiendus est animus. Secundo cordis intelligendi oculis, de quibus dicitur ad Abraham: « Leva oculos tuos, et vide stellas cœli (Gen. xv). > Tertio his aurihus audiendum, de guilus Salvator ait : « Qui habet aures audiendi audiat ( Luc. cor tuum in viis templi per omnes exitus sauctua- C viii). > Ut possit cunctas templi cæremonias et legitima ejus intelligere, et ad extremum ponere cor suum in viis templi, quia diversi ad Deum introites sunt : sive per vias templi cæremoniarum ordinem significat; et exitus sanctuarii. Procemium igitur est et præparatio prophetæ ad intelligenda quæ postea super templi ordine cogniturus est. Et hoc notandum quod in mundi hujus plaga qui in maligno positus est, et in aquilonis frigore constitutus, coelestis nobis ceremoniarum ordo monstratur.

« Et dices ad exasperantem me donium Israel : · Ilæc dicit Dominus Deus : Sufficiant vobis ominis c scelera vestra, domus Israel, ecquodinducitis filios calienos sive alienigenas incircumcisos corde et incircumcisos carne, ut sint in sanctuario meo et pola luant domum meam, et offertis panes meos adipem e et sanguinem, et dissolvistis pactum meun in ome nibus sceleribus vestris, et non servastis pracepta « sanctuarii mei, et posuistis custodes observatioe num mearum in sanctuario meo vobismetipsis. Quando dicit sufficiant vobis omnia scelera vestra. sive iniquitates vestræ, ad priorum peccatorum hortatur prenitentiam, ne augeamus peccata peccatis, et materiam futuro paremus incendio. Sed audiames illud quod Isaias loquitur: « Væ his qui attrakunt peccata sicut funiculo longo, et sicut jugo corrigiz vituli iniquitatis (Isa. v). > Primumque peccatum

est, quod inducunt filios alienos sive alienigenas in- A rum, et labia, et cor, et omnem carnem, oculosque, ciroumcisos corde, et incircumcisos carne, ut sint in sanctuario Dei, et polluant domum Domini. « Modicum enim fermentum totam massam corrumpit (I Cor. v). > Et in quibusdam exemplaribus fertur Proverbiorum, « Ne introducas impium in tabernaculis justorum. > Urgent nos in hoc loco Judæi et Ebionitæ qui circumcisionem carnis accipiunt, quomodo possumus præsentem locum exponere, incircumcisos corde et incircumcisos carne: quo videlicet post spiritalem intelligentiam etiam carnis circumcisionem suscipere debeamus. Sed qui legimus Paulum dicentem : Contestor autem omnem Lominem qui circumciditur, quoniam si circumcidamini, Christus vobis nihil proderit (Gal. v). > Et ilhud Jeremiæ: « Ecce incircumcisæ aures vestræ, et noluistis audire (Jer. v1). > Et in Exodo locutus est Moyses (Exoa. 111) in conspectu Domini, dicens: Ecce filii Israel non audierunt te, et guomodo audiet me Pharao? Ego autem sum tardi sermonis, pro quo melius habetur in Hebrico: « Ego autem incircumcisus labiis. > Interrogemus eos, imo cogamus circumcidere aures et labia desecare, ut Scripturam implere videantur. Sin autem cœperunt circumcisionem aurium interpretari, quando nihil turpe et inhonestum audire nos patimur, et circumcisionem labiorum quando nihil indecens loquimur, dicamus eis eamdem expositionem etiam in corde et in carne servare debetis. Cor circumcidimus cultello Dei, et aufertur de corde nostro præputium, quando turpes cogitationes nequaquam exeunt de corde nostro, nec C de nobis dicitur : « Impinguatum est cor populi hujus, et auribus suis graviter audierunt (Act. xxvni, 1sa. vi). > Ergo et caro similiter circumciditur, ut nequaquam faciamus terrena opera quæ pro necessitate corporis facere compellimur, cibum capere, et potum et somnum, et uti vestibus : quæ tunc circumcidimus, si non ad delicias et ad luxuriam et ad inertiam, sed ad necessitatem naturæ et corporis istius sustentaculum cuncta faciamus. Qui bibit vinum modicum propter stomachum et frequentes infirmitates (I Tim. v), et odit ebrietatem, circumcidit carnem suam. Qui dormit quantum natura patitur, audiet a Salomone: « Si sederis, absque timore eris; si dormieris, suaviter dormies, et non timebis pavorem D supervenientem tibi neque impetus impiorum supervenientes (Prov. 111). > Et qui fugit fornicationem, et uxori debitum reddit, revertens ad idipsum, ne tentet eum Satanas, audiet cum populo Israel, « in hac die abstuli opprobrium Ægypti a vobis. > Vestibus quoque utetur quæ frigus repellant, non quæ tenuitate sui corpora nuda demonstrent. Attenuata jejuniis caro et circumcisa continentia fugit opprobrium Ægyptiorum qui sunt magnis carnibus, et illud potest dicere, quod in plerisque juxta editionem Septuaginta legitur: Quomodo contabuit caro mea in terra deserta et invia et inaquosa, sic in sancto apparui tibi (Psal. LXII). Si quando ergo alienigenas introducere volucrimus in templo Dei, circumcidanus aures co-

gustum et odoratum, ut omnia cum Dei timore et ratione faciamus. Audiant hoc episcopi atque presbyteri, et omnis ordo ecclesiasticus ut non inducant filios alienos incircumcisos corde, et incircunicisos carne, ne sint in sanctuario Dei, et polluant domum ejus. Si enim hoc feceriut, aptabitur illis quod sequitur : « Et offertis panes meos, » panes videlicet propositionis in cunctis ecclesiis et in orbe terrarum, de uno pane pullulantes. Et non solum panes, se l adipem quoque, de quo scriptum est : « Exadipe frumenti saturavit cos (Psal.Lxxx), et sanguinem qui in Christi passione effusus est. Legendumque ita et sic lectionis ordo reddendus. Cum filios alienigenas, et incircumcisos corde et corpore inducatis in sanctuarium meum, et polluatis domum meam, audetis offerre panem et adipem et sanguinem, mystica sacramenta, et non intelligitis quod solveritis et prætergressi sitis pactum meum in omnibus sceleribus et impietatibus vestris, et non servaveritis præcepta sanctuarii mei, neque posueritis custodes cæremoniarum mearum in sanctuario meo. Omnis autem adversus eos est comminatio, qui non audierunt Apostolum præmonentem : « Manus cito nemini imposueris, neque communices peccatis alienis (I Tim. v). > Vel certe sic intelligendum, « Dissolvistis pactum meum in omnibus sceleribus vestris, et non servastis præcepta sanctuarii mei; » et audetis indignos alienosque custodes ponere in observat one sanctuarii mei vobismetipsis, ut subaudiatur non mihi. Et est sensus: Qui vobis in carnalibus serviant ac ministrent, et ob vestra refrigeria meum polluant sanctuarium.

· Hæc dicit Dominus Deus: Omnis alienigena incircumcisus corde et incircumcisus carne non ine gredictur sanctuarium meum, omnis filius alienus qui est in medio filiorum Israel. Sed et Levitæ qui c longe recesserunt a me in errore filiorum Israel, et cerraverunt a me post idola sua, portabunt iniquic tatem suam qui crant in sanctuario meo æditui et c janitores portarum domus et ministri domus. Ipsie que mactabant holocausta et victimas populi, et c ipsi stabant ante eos ut ministrarent pro illis. Pro e eo ergo quod ministraverunt pro eis in conspectu idolorum suorum, facti sunt domui Israel in offendiculum iniquitatis, idcirco levavi manum meam « super cos, dicit Dominus Deus, et portaverunt iniquitatem suam. Et non appropinquabunt ad me ut sacerdotio fungantur mihi, neque accedent ad comne sanctuarium meu a juxta sancta sanctorum, sed portabunt confusionem suam et scelera sua quæ fecerunt. Et dabo eos janitores domus in omni ministerio ejus, et universis quæ fiunt in ca. Sacerdotes autem Levitæ filii Sadoc qui custodierunt cæremonias sanctuarii mei, cum errarent filii · Israel a me, ipsi accedent ad me ut ministrent mihi, e et stabunt in conspectu meo ut offerant mihi adipem et sanguinem, ait Dominus Deus. Ipsi ingro-« dientur in sanctuarium meum, et ipsi accedent al

e exeremonias meas. > Hebraicum autem hunc habet sensum : e Omnis alienigena incircumcisus corde et carne, non ingredietur sanctuarium meum, > licet cum populo Israel esse videatur. Levitæ autem hoc est sacerdotalis gradus qui longe recesserunt a me in errore Aliorum Israel, et secuti sunt idola, portabunt iniquitatem suam, eo quod suerint in sanctuaric meo ministrantes, in officio portarum domus et ministri eius. Iosi enim offerebant bolocaustum et victimas populi, et ipsi stabant in conspectu eorum ut ministrarent pro eis. Quia ergo ministraverunt pro illis in conspectu idolorum suorum, et fuerunt domui Israel offendiculum iniquitatis, propterea levavi manum meam super eos, dicit Dominus Deus, et portaverunt iniquitatem suam, et non appropinquabunt B ad me, ut sacerdotio fungantur mihi, neque accedent ad omne sanctuarium meum juxta sancta sanctorum, sed portabunt confusionem suam, et scelera sua quæ fecerunt. Pro sacerdotali enim officio qui holocaustum et victimas omneque sacrificium offerre consucrant, redigentur in ultimum gradum. Et erunt janitores domus in ignominiam sempiternam, ut ab universo populo videantur intrante et exeunte, de qua sublimi dignitate, ad quam ultimum gradum pervenerint. (Sacerdotes autem, ) inquit, id est Levitæ ( qui sunt filii Sadoc, ) hoc est justorum sive justi Dei, et qui in tempore erroris universi Israel c custodierunt cæremonias sanctuarii mei, ipsi accedent ad me ut ministrent mihi, et steut in conspectu meo, et offerant mihi adipem, hoc est pinguissimam bostiam, et sanguinem, vivam scilicet et placentem hostiam Deo; cet ipsi ingredientur sanctuarium meum, et accedent ad mensam meam, vut accendant thymiama mibi, et omnem ritum sacrisicii custodiant. Sin autem hoc ita est, ut qui in tempore erroris et persecutionis idola sunt secuti, quæ de suo corde confinxerant, et non solum voce, sed et subscriptione manus asseruerunt Dei silium creaturam, et servierunt creaturæ magis quam creatori qui est benedictus in sæcula, quomodo sacerdotale sibi, et pontificale adsumunt fastigium, et audent offerre victimas Deo cultores quondam idolorum? Sed ut ardentissimus poeta testatur:

### Quidquid a multis peccatur inultum est.

Multitudo peccantium impetrabiliorem fecit impiis \* veniam, ut qui redacti in laicos pristina sacrilegii sui debuerant scelera deplorare, nune resupini in pontificali solio sedeant, et ructent nobis simulatæ sidei nauseas, imo apertæ persidiæ aperta compendia. Audiant igitur saltem sero, et observent præcepta omnipotentis Dei. Omnis alienigena incircumcisus corde et incircumcisus carne non ingredietur sanctuarium meum. Licet ille sit filius, licet cognatione sociatus, licet antiqua nobis hæreat necessitudine, si incircumcisus corde vel carne est, non introducatur in sanctuarium Dei, ne ministros Christi, nostros faciamus ministros, et pro carnalibus

· mensam meam ut ministrent mihi, et custo liant A refrigeriis altaria Domini polluamus. Pro co quod nos posuimus: « Et dabo eos janitores domus in ministerio ejus, et in universis quæ funt in ea, > eos videlicet Levitarum qui longe recesserunt a Deo in errore filiorum Israel, et secuti sunt idola quibus victimas immolarunt. Symmachus ordinem :lectionis sensumque considerans, rectius interpretatus est, dicens: Posucram enim eos custodes januarum domus universi ministerii ejus, et cunctorum quæ fiunt in ea, ut non ad eos pertineat qui sunt in templo. sed ad cos qui fuerunt.

· Cumque ingredientur portas atrii interioris, vee stibus sive stolis lineis induentur, nec ascendet super eos quicquam laneum quando ministrant in portis atrii interioris et intrinsecus. Vittæ lineæ c erunt in capitibus eorum, sive cidares lineas habebunt super capita sua, et feminalia linea erunt in lumbis corum, et non accingentur in sudore. Cumque egredientur atrium exterius ad populum, exuent se vestimentis suis in quibus ministraverant, et reponent ea in gazophylaciis sanctuarii, et e vestient se vestimentis aliis, et non sanctificabunt o populum in vestimentis suis. Caput antem suum e non radent neque comam nutrient, sed tondentes c attendebunt capita sua. Et vinum non bibet omnis sacerdos, quando ingressurus fuerit in atrium interius. > (Ilieron.) Primum historiæ verba pandenda sunt. Inter cetera quæ sacerdotibus præcipit sermo Dominicus, hoc quoque observandum jubet, ut in ipsis portis interioris atrii, vestibus, id est stolis lineis induantur, nec utantur laneis indumentis tam in portis atrii interioris, quam intrinsecus, hoc est in adytis sanctisque sanctorum : vittæque sive cidares lineæ sint in capitibus eorum, et feminalia linea in lumbis. Quodque sequit**ur juxta Septuaginta,** et non accingentur violenter, » pro quo Aquila et Symmachus transtulerunt in sudore, Theodotio ipsum verbum Hebraicum exprimens posuit in Jeze, Aquilæ secunda editio Buza. Per quod significat non eos violenter arcte atque constricte instar vinctorum esse cingendos, ne in ministeriis sacerdotalibus atque Leviticis inhabiles siant, et tenere et cædere victimas, attrahere quoque nequeant atque discurrere. Et quia semel præceperat quibus vestibus uti deberent sacerdotes, quando intrinsecus in ministeriis D sunt, rursum jubet, ut egredientes in gazophylacüs, sive in exedris sanctorum, exuant se pristinis vestibus, et induantur aliis, ne si sanctas vestes habuerint sanctificent populum foris positum, qui necdum fuerit sanctificatus, nec se praparaverit in sanctificationem templi, ut sit Domini Nazaræus. Per quæ discimus non quotidianis et quibuslibet pro usu vitæ communis pollutis vestibus nos ingredi debere in sancta sanctorum, sed munda conscientia, et mundis vestibus tenere Domini sacramenta. Vestibus lineis utuntur Ægypti sacerdotes non solum intrinsecus, sed extrinsecus. Porro divina religio alterum habitum habet in ministerio, alterum in usa vitaque communi ; feminalia recte assumuntur, ut

altaris gradus, et in ministerio discurrentes, revelent turpitudinem. Quæ universa quid juxta sensum indicent spiritalem, sequentia verba monstrabunt. Esse indumenta sancta et spiritalia docet Apostolus dicens: « Induimini Domino Jesu Christo (Rom. x111). > Et in alio loco: « Induite vos viscera misericordiæ, bonitatis, humilitatis, mansuctudinis, et patientiæ (Coloss. 111). > Et iterum : (Exspoliati vetere homine cum operibus ejus, et induti novo qui renovatur in scientia juxta imaginem Creatoris (Ibid.). > Quod ct illud significare puto : « Oportet enim corruptivum hoc indui incorreptionem, et mortale hoc indui immortalitatem : cum autem corruptivum hoc indutum fuerit incorruptionem, et mortale hoc immortalitatem, tunc siet sermo qui scriptus est, etc. (I Cor. xv.) (Maurus.) De sacerdotalibus vero vestibus in Exodo plenius scriptum est. Jubentur ergo sacerdotes indui vestibus lineis sive byssinis, quando ministrent Domino in portis atrii interio: is, et intrinsecus, boc est, castitatem habere corporis ac mentis: nec aliquid laneum, hoc est molle ac segne, in conversatione sua ostendere. Byssus ergo quæ de terra quidem oritur, sed eruta de terra longo exercitio siccandi, tundendi, purgandi, coquendi, et nendi, gramineum solet perdere, et candidum in sese recipere colorem, corpora designat castitatis nitida decore, quæ cum carnis quidem illecebris nascentia, magno continentiæ labore quasi nativum exsudant humorem, atque ad decorem Deo dignæ puritatis solerti jejuniorum et vigiliarum, orationum C et lectionis, patientiæ et humilitatis instantia, perveniunt. Recte de his potest illud apostolicum dici: · An nescitis quoniam membra vestra templum sunt Spiritus sancti, qui in vobis est? > (I Cor. vi.) Tunicas namque habent sacerdotes lineas, cum totum corpus suum candore castitatis dedicant. Balteis tunicas cingunt, cum camdem castimoniam vigilanti mentis custodia circumspiciunt, ne conscientia illius desidiosiores erga bonorum operum exercitia remaneant; ne per jactantiam castimoniæ ipsius, etiam castimoniæ meritum minuant. Vitta ergo linea siye thiara, quæ et cidaris sive mitra vocabatur, tegebant capita eorum; ut sensus corporis sui qui maxime in cupite vigent, hoc est, visum, auditum, gustum, 1, Jesus erat indutus vestibus sordidis, o quæ postea offactum et tactum, in venustate castimoniæ custodirent; seque pro eadem custodia coronam vitæ quam repromisit Deus diligentibus se accipere sperarent. Jubentur feminalia linea habere in lumbis suis, hoc est, continentiam servare. Feminalia hæc quæ ad operiendam carnem turpitudinis fieri mandantur, illam castimoniæ portionem quæ ab appetitu copulæ conjugalis cohibet, proprie designat; sine qua nemo vel sacerdotium suscipere, vel ad altaris potest ministerium consecrari, id est, si non aut virgo permanserit, aut uxoreæ conjunctionis fædera non solverit. Quod videlicet genus virtutis nulli per legem Dei necessario imperatum, sed voluntaria est devotione Damino offerendum, dicente ipso de boc :

bonestas decorque servetur, ne scilicet ascendentes A Non omnes capiunt verbum istud (Mutth. xix). Ad quam tamen benigna mox exhortatione cos qui possint invitat, dicens : ( Oni potest capere capiat. ) Et paulo post eisdem qui vel uxorem vel alios cognatos, et implicamenta mundi hujus propter ipsum reliquerint, centuplum promittit in hac vita præmium, et in sæculo futuro vitam æternam. Unde certa gratia distinctionis non Moyses hoc indumento vestire Aaron et filios ejus jubetur, sicut de prioribus dicitur: · Vestiesque his omnibus Aaron fratrem tuum, et filios ejus cum eo, sed facies, inquit, feminalia linea, ut operiant carnem (Exod. xxvin). Ipsi, inquit, operiant carnem turpitudinis suæ, tu feminalia pontifici et filiis ejus facies, tu castitatis regulam docebis; tu abstinendum ab uxoreo complexu eis qui sacerdotio functuri sunt, intimabis. Nulli tamen violentum hujusmodi continentiæ jugum impones; sed quicunque sacerdotes fieri ac ministerio servire altaris volunt, ipsi sua sponte uxorum servi esse desistant. Quod ubi perfecerint, et suscepto semet continentia proposito, ministros se sanctuarii atque altaris fore consentiunt : aderit lex divina quæ velut cæterum illis habitum sacerdotibus congruum imponens, quomodo vivere vel docere debeant, abundanter instituat.

> (Hieron.) Ilac vestimenta proprio nobis labore conficinus quæ texta sunt desuper, qualem et Dominus habebat tunicam, quæ scindi non potest, quibus induimas, quando secreta Domini et arcana cognoscimus. Et habemus spiritum qui scrutatur etiam alta et profunda Dei, quæ non sunt monstranda vulgo, nec proferenda ad populum qui non est sanctificatus, nec Domini sanctitudini præparatus: ne si majora se audierint, majestatem scientiæ ferre pon possint, et quasi solido suffocentur cibo, qui adhuc lacte infantiæ nutriendi sunt. Esse autem e contrario pessima vestimenta docet Scriptura divina, ut est illud quod in Psalmis de Juda proditore cantatur : « Indutus est maledictione sicut vestimento (Psal. cviii). > Et post paululum : « Fiat ei sicut vestimentum quo circumdatur, et sicut zona qua semper accingitur. Unde et Dominus qui pro nobis doluit, et noatra peccata portavit, in Zacharia sordida habere dicitur vestimenta (Zach. 111), de quibus scriptum est : CEt deponit, Scriptura dicente : « Auferte ab eo veatimenta sordida, et induite eum podere, , etc. Quod autem sequitur, e vittæ sive cidares lineæ erunt in capitibus corum, » puto coronam ostendere gratiarum, de qua scriptum est : « Coronam enim gratiarum suscipiet tuus vertex (Prov. 1v). . Nec illad nobis de operto et nudo capite faciat quastionem, quod Apostolus loquitur: e Mulier debet velames habere super caput propter angelos (I Cor. x1). > Si enim non velatur mulier, attendeatur; sin autem turpe est mulieri tonderi aut radi, operiatur. Vir enim non debet operire caput cum ait imago et gloria Dei : mulier autem gloria viri est. Si enim virorum est non operire caput. Videtur osse contrarium, quo

rire jubeantur. Sed si legamus diligentius ex prioribus solventur præsentia. Supra enim dicitur, equando ministrant in portis atrii interioris et intrinsecus. > Si enim ingrediamur ad sancta, et stemus in conspectu Domini, capita nostra operire dehemus, quia non justificabitur in conspectu Dei omnis vivens, et, ab infantia cor hominis appositum est ad malitiam. Denique et feminalibus intrinsecus utimur, ne ulla in conspectu Dei pollutæ conscientiæ, et operis nuptialis appareat turpitudo. Quibus feminalibus accingi vult et Salvator apostolos, dicens : « Sint lambi vestri accincti et lucernæ ardentes in manibus (Luc. x11). > Et Apostolus credentibus loquitur : · State ergo accincti lumbos vestros in veritate (Ephes. vi). > Et imitatores Christi audiunt illud B tudinem : quod et filii Ammon fecerunt his quos quod de eo scriptum est : c Erit justitia accinctus lumbos, et veritate circumdatus latera (Isa. xi). > Et hac ipsa zona qui cinctus, et ad virtutum culmen ascenderit, nequaquam violenter astringitur, ne invitus bonum continentiæ observare videatur, et In sudore vultus sui comedere panem, sed præceptum Domini facere voluntate. Denique quando foras egrecltur, et miscet se populo, sacerdotalia vestimenta deponit in gazophylacio, in quo Domini divitiæ congervantur. Et aliis utuntur vestibus sacerdotes, aliaque doctrina ad vulgus ignobile, ne sanctificetur populus in stolis corum. Grave est multitudini onus ultra vires suscipere, dicente Salomone : « Laqueus est viri cito quid de suis sanctificare. >

Quod autem sequitur de sacerdotibus : « Caput C suum non radent, neque comam nutrient, sed tondentes attendebunt capita sua, perspicue demonstratur, nec rasis capitibus, sicuti sacerdotes cultoresque Isidis atque Serapidis nos esse debere, nec rursum comam dimittere, quod proprie luxuriosorum est, barbarorumque et militantium. Sed ut honestus habitus sacerdotum facie demonstretur. Pro quo dixere Septuaginta: « Capita sua non radent, et comas suas ad pressum non tondebunt, sed operientes operient capita sua. Juxta quod discimus nec calvitium novacula esse faciendum, nec ita ad pressum tondendum caput, ut rasorum similes esse videamur: sed in tantum capillos dimittendos, ut operta sit cutis. Vel certe semper sacerdotes operire capita sua juxta illud Virgilianum:

### Purpureo velare comas, adopertus anictu.

Sed hæc violenta interpretatio est. Denique et Nazaræi sponte se offerunt, et quicunque aliquid voverit, et non impleverit, voti reus est. Unde de viduis dicitur: « Cum luxuriatæ fuerint in Christo, nubere volunt, habentes damnationem, quia primam fidem irritam fecerunt (I Tim. v). . Melius est enim non promittere, quam promittere et non facere. Anna obtulit Samuelem (I Reg. 1) qui in æterna sanctitate permansit; et Manue obtulit Samson filium (Jud. x111), sed sanctificationem capillorum ejus Dalilæ libido inspavit; denique Dominus recessit ab eo, et carci-

modo nunc sacerdotes capita vittis vel cidare ope- A tate damnatus est . nisi quod postea crescentibus capillis pristinum robur accepit : et in typo Christi multo plures alienigenarum mortuus quam vivus occidit. Vult autem Dominus sacerdotes suos capillos sanctificationis habere perpetuos, et operiri capita corum, non aliquo extrinsecus velamento, sed sua naturalique cæsarie, non ad ornatum atque luxuriam, sed ad honestatem. Unde et capilli capitis apostolorum numerati sunt, dicente Salvatore : « Vestri autem et capilli capitis numerati sont (Matth. x), > illius capitis de quo in Ecclesiaste scriptum est : c Sapientis oculi in capite ejus (Eccle. 11); > c caput autem viri Christus est (I Cor. xi), quod peccator conculcat et despicit, et, ut ita loquar, radit novacula, et aufert ejus pulchri-David legatos miserat (II Reg. x). Sin autem legis prævaricatio inhonorat Deum, consequenter qui leg's præcepta conservat, honorat eum, ut impleatur quoil scriptum est: Ut omnes honorificent Filium, sicut honorificant Patrem. Sacerdotes, inquit, caput suum non radent, neque comam nutrient, sed tondentes attendent capita sua. > (Greg.) Sacerdotes namque jure vocati sunt, qui ut sacrum ducatum præbeant fidelibus præsunt. Capilli vero in capite exteriores sunt cogitationes in mente : qui dum super cerebrum insensibiliter orientur, curas vitæ præsentis exprimunt, quæ ex sensu negligenti, quia inopportune aliquando prodeunt, quasi nobis non sentientibus procedunt. Quia igitur cuncti qui præsunt habere quidem sollicitudines exteriores debent, nec tamen els vehementer incumbere; sacer'otes recte et caput prohibentur radere et comam nutrire: ut cogitationes carnis debita cura subditorum, nec a se funditus amputent, nec rursus ad crescendum nimis relaxent, ubi et bene dicitur : « Ton:lentes tondeaut capita sua, out videlicet curæ temporalis sollicitudines, et quantum necesse est prodeant, et tamen resecentur citius ne immoderatius excrescant. Dum igitur et per administratam exteriorem providentiam corporum vita protegitur, et rursum per immoderatam cordis intentionem non impenditur, capilli in capite sacerdotis, et servantur ut cutem cooperiant, et resecantur ne oculos claudant. (Hieron.) Porro quod sequitur: « Ut omnis sacerdos, quando ingressurus est atrium interius, vinum non bibat; » perspicuum est chrietate et sicera statum mentis everti, et non plene nos sapere, quando vino et satictate animus occupatur. Ebrietas autem non solum in potione vini, sed in omnibus rebus ostenditur, quibus et in contractibus et in negotiis sæculi. et damnis ac lucris, amore et odio mens inebriatur et fluctuat, et statum suum tenere non potest. Et quia fragili carne circumdamur, et cogimur pro victu atque vestitu, et necessariis quæ ad corpus pertinent, aliqua facere quæ facere non debemus, saltem hoc a nobis exigitur, ut quando in nos revertimur, et scimus cur nati sumus, et interiora atque adyla templi ingredimur, recedamus a vitiis sæculi, et ne

tur, et peccare non pro necessitatibus carnis peccata levia, et rursum esse tempus, quando atrium ingredientes interius, ab omni ebrietate mundi atque afieni esse debemus. Vinum autem non solum in ministerio sacerdotes non bibent atque Levitæ, sed ne ingressuri quidem sancta sanctorum ne opprimatur mens, et sensus crassior fiat. Unde et Apostolus: Bonum est, inquit, vinum non bibere (Rom. xiv). Et in alio loco: « Et vinum, in quo est luxuria (Ephes. v). > Manducavit enim populus et bibit, et surrexerunt ludere (Exod. xxxII). Quodque concedit Timotheo (I Tim. v), ut vinum paululum bibat, perspicue demonstrat cur hoc concesserit : « Propter stomachum, inquit, ct frequentes infirmitates. (Isid.) Hanc usque nunc legem in ecclesiis invenis B eustodiri. Neque enim omnimodo a vino abatinere præcepit, sed quando ad tabernaculum testimonii aut ad altare ascendimus, id est, quando quodeunque ministerium doctrinæ cœlestis contingimus, ministerii enim altare figura est : tabernaculum enim testimonii ceelestium rerum contrectationes. Unde ct Timotheo Paulus scribebat : « Vino modico utere propter stomachom tuum et frequentes tuas insirmitates. ) Oui autem modico utitur, hic tempore ministerii videlicet et doctrinæ, ab omni vinolentia et chrietate se abstinct. Similiter autem et sacerdotes hi qui student, legem custodient. Propter quod non solum Aaron, sed et filiis ejus sublimiora videlicet adeptis, mandatum hoc tradit. Similia autem his et Paulus ad Ephesios scripsit : « Nolite inebriari C vino, in quo est luxuria, sed magis implemini spiritu (Ephes. v). > Hebetem quippe ebrictas mentem reddit, et sobrietatem ejus in deterius vertit, ut non intelligantur quæ aguntur. Quæ testificatur Isaias sic dicens: « Væ qui consurgitis mane ad ebrietatem sectandum, et potandum usque ad vesperam, ut vino æstuetis. Cythara et lyra, et tympanum et tibia et vinum in conviviis vestris, et opus Domini non respicitis, nec opera manuum ejus consideratis (Isa. v). > Qui autem opera Domini non vident, quomodo dividere inter sancta et profana aut munda et immunda, vel quomodo exhortari et illuminare populum de Scripturis possunt? Unde hoc mandatum sublimius ostendere cupiens, ipsum hoc ait locutum fuisse Dominum; sed intende quemadmodum locutum esse D Dominum Moysi non per linguam sed per manum dicit, aut omnino dignitatem legis ostendere voluit, quia exposuit quidem eam Deus. Scripsit autem Moyses, excepit vero eam Deo quæ disposita sunt Inbente.

« Viduam et repudiatam sive ejectam non accie pient uxores, sed virginem de semine domus Israel. · Sed et viduam quæ fuerit vidua a sacerdote accie pient, et populum meum docebunt quid sit inter s sanctum et pollutum, et inter mundum et immune dum ostendent eis. Et cum fuerit controversia, ut o in Septuaginta additum est sanguinis, stabunt in c judiciis mois, et judicabunt leges meas. Et præcepta

minima quidem peccata faciamus. Per que ostendi- A « mea in omnibus solemnitatibus meis custodient. , (Hieron.) Omnis hic locus præcepta continet sacercotum, qui post multa quæ supra exposuimus, jubentur viduam et repudiatam, sive ejectam non accipere uxores. Vidua et repudiata est Synagoga, id est congregatio Judæorum, quæ Dominum non recepit, unde et recte ejecta dicitur, sive vidua Synagoga. (Isid.) De qua in Lege scriptum est (Levit. x111): · Scortum et vile prostibulum non ducet uxorem, nec eam quæ repudiata est a marito, quia consecratus est Deo suo, et panes propositionis offert. Sit ergo sanctus, quia et ego sanctus sum Dominus, qui sanctifico vos. > Si ergo datam a Deo nobis sanctificationem nos sacerdotes custodiamus, sanctificamus per nostram sanctificationem eum qui sanctus secundum naturam est et nobis duntaxat, quia in conformibus et participibus ejus gloriæ voluit sanctificari. Hac transformatione usus est, quasi figurata, et typice loquens. Verumtamen eos qui sanctificantur ab eo, scortum et vile prostibulum ducere non 📆t, aperte contra Judæorum synagogam intendens; qwæ quia meretrix est, audi Dominum in Isaia dicenterii : c Quomodo facta est meretrix civitas fidelis Sion, plena judicii? justitia habitavit in ea, nunc autem homicidæ (Isa. 1). > Sed et in Osee : « Et auferam fornicationem ejus in medio ejus, et adulterium ejus de medio uberum ejus (Ose. 11). > Insuper et David prædicat profanationem ejus. Ait enim Deo : v Profanasti in terra sanctitatem ejus, destruxisti omnem maceriam ejus (Psal. LXXXVIII). > Sanctificatio autem Judæorum synagoga eorum erat procul dubio. In ipsa enim erat et sacrificium tabernaculi, în ana corum consummabantur legitima; ipsa est et reptidiata a Deo tanquam a viro suo, qui ei per electionem vir factus fuerat : sed quia postea cam culpabilem reperit, propterea repudiavit. Quia antem omnino ejecta est, vocem audi quam Osee protulit (Ose. 11). Judicate matrem vestram, judicate, quia ipsa mon uxor mea, et ego non vir ejus. Audi autem et quam Isaias propheta tradidit : « Sic dicit Dominus, quod est hoc libellum repudii matris vestræ quod misi ad eam? (Isa. L.) > Ubi autem est repudium et missio; manifestum quia uxor erat, de qua hæc dicenat. Non vult ergo eam uxorem sacerdotem ducere, ut non aliqua eorum quæ ad eam pertinent legitimorum prædicent, nec utatur eis quibus illa secundum litteram utebantur, id est, ut neque sacrificia irrationalium et purificationes sensibiles, in quibus intelligibilia credita sunt agant. (Hieron.) Item ejecta potest intelligi hæreticorum frequentia qui exicrunt a nobis, quia non erant ex nobis. 4 Sed virginem, inquit, de semine domus Israel, quæ nutrita est in domo Dei, in Lege et prophetis (Prov. 17). De qua et Apostolus loquitur : « Volo omnes ves virginem sanctam exhibere Christo (11 Cor. zi)... Ista est virgo de qua et alibi dicit sermo divinus. c Ama illam, et servabit te; circumda illam, et exaltabit te; honora cam, ut te amplexetur (Prov. 1v). Duze sit autem virgo quæ amanda sit et suum

custodiat amaterem, aciet qui illud legerit : « Hanc A scriptum est : « Sacerdotes in templo sannatum viodilexi et quæsivi ab adolescentia mea, et quæsivi sponsam ducere mihi, et amator fui decoris ejus (Sap. VIII). > Et iterum : « Et omnium Dominus dilexit cam. > Non solum autem virginem, sed et viduam debet sacerdos ducere, quæ tamen alterius sacerdotis uxor fuerit : scientiam videlicet quam alius Dei cultor invenerit. Neque enim nova tantum contenti debemus esse doctrina, sed et veterem excolere, et nostro jungere comitatui, si tamen in sacro cultu fuerit erudita. Sacerdotis quoque officium est decere populum, quid sit inter sanctum et pollutum, inter mundum et immundum, ut prius referamus ad dogmata, secundum ad opera quæ per carnem efficientur. c Delicta enim quis intelligit? (Psal. xvm.) > Et cum fuerit controversia de omni re, sive, ut Septuaginta transtolerunt, sanguinis, hoc est, quod ad mortale pertinet crimen, stabunt sacerdotes in judiciis meis, ut non judicent secundum bonorem, nec accipiant personam pauperis sive divitis in judicio, sed stent in judiclis Dei, et recordentur illius pselmi : t Deus stetit in synagoga deorum, in medio autem deos dijudicat (Psal. LXXXI). deos appellans qui habent judicandi de hominibus potestatem, qui in quo judicio judicaverint, judicahitur de eis (Matth. vii). c Leges, inquit, meas et præcepta mea in omnibus solemnitatibus meis custodient; sut sciant quomodo nobis Christus pascha sit immolatus; quomodo septem hebdomadas implere debeamus gaudii atque ketitize, et humiliare C animas nostras in jejunio, clangoremque tubarum intelligere, et scenopegias spiritales, in quibus dicimus : · Advena sum ego et peregrinus sicut omnes patres mei (Gen. xxIII; Psal. xxxvHI). ) Hæ sunt veræ solemnitates quas consequentius quis Pentateuchum disserens interpretabitur. Prima virtus est sacerdotis. non tantum docere quæ noverit, sed omnes Dei festivitates custodire, at possit allis custodienda præc pere, quæ et ipse observaverit. Sacerdotum autom esse officium legis liabere notitiam, et in Malachia discimus, qui ait : ( Labia sacerdotis custodient scientiam, et legem requirent ex ore ejus, quia an- «. gelus Domini exercitumm est. )

· Bi sabbata mea sanctificabunt. Et ad mortuum bominem non ingredientur ne polluantur, nisi ad n c patrem et matrem, filium et filiam, fratrem et soc rorem, quæ virum non habuit, in quibus contae minabatur. Et postquam fuerit mundatus septem « dies numerabuntur ei. Et in die introitus sui in a sanctuarium, et ad atrium interius ut ministret e mihi in sanctuario, offeret pro peccato suo Do-• mino Deo, sive offeret placationem. Non erit aue tem eis hæreditas. Ego hæreditas eorum, et pose sessiones non dabitis in Israel. Ego possessio eo-· rum. » Adhuc secerdotibus præcipitur, in quibus ebervandum quod non dixerit absolute: «Et sabbata sanctificabunt, vel juxta Isaiam : Neomenias et sabhata vestra odit anima mea (Isa. 1), > sed cum distinctione, sabbata mea. Unde et in Evangelio

lant, et absque culpa sunt, non sabbatum Dei, sed sabbatum litteræ, sabbatum Judæorum, quod recte violant, qui sunt genus electum, regale, sacerdotale. Porro sabbatum quod sanctificatum est, illud intelligamus qued et Apostolus docet relictum esse populo Dei, de quo dicitur : « Si intrahunt in requiem meam (Psal. xciv), > quod Hebraice subbatum nominatur. Sanctificat autem sabbatum Dei, qui non portat onus peccati in sabbato: nec dicit: « Sicut onus grave gravatæ sunt super me (Psal. xxxvii). > Qui talis est non colligit ligna in sabbato, nec superædificat fundamento Jesu Christi (1 Cor. 111), ligna, fenum, stipulam : nec accendit ignem qui inutilem consumat materiam, et die sabbati in uno permanet loco. Nec foras egreditur, sed quasi columna in templo Dei positus permanet, super quo Joannes scribit in Apocalypsi: « Qui vicerit, faciam illum columnam in templo Dei mei , et foras non egredietur amplius (Apoc. 111). > Quodque sequitur : « Et ad mortsum hominem non ingredientur ne polluantur, proprie sacerdotalis officii est, morticina non tangere, ut qui pro aliorum vitiis deprecatur, ipse ad altare mundus accedat. De quibus mortuis, et Salvator loquitur in Evangelio : « Dimitte mortuos, ut sepeliant mortuos suos (Matth. viii). > Isti contaminantur in patre mortuo, quando relinquunt creatorem suum, et in matre mortua de Ecclesia recedentes. In filio quoque et filia, quod alind ad cogitationes, alind ad opera pertinet. Quod significantius Græce dicitur τὰ νοητὰ καὶ αἰσθητὰ. Fratrem quoque et sororem qui codem renatus est spiritu, si putaverit mortuum, contaminatur in eo. Ita duntaxat si soror virgo permanserit, nec ullius viri maculata complexu. Ex quibus intelligimus privilegium virginale, qued cujuslibet viri contactus perfectam auferat puritatem. Quæ utrum recte perperamve dicta sint lectoris arbitrio relinquamus. Naturæ quoque super hoc probatur affectus, ut ordine charitatis juxta quod scriptum est: ( Ordinate in me charitatem (Cant. H), > post rerum parentem Deum, carnis quoque pater diligatur, et mater, filius et filia, frater et soror, ita duntaxat si de domo non exierit, nec in alterius transierit potestatem. Postquam autem sacerdes fuerit emundatus purificationis ordine que in lege Mosaica conscripta est, septem dies numerabuntur ei, vel perfectus numerus pœnitudinis, vel post consummationem mundi, quando ad veram transimus oxroader, ut introest sancta sanctorum, hos est enim interius atrium, et possit ministrare in sanctuario, et semper offerre pro peccato conscientire victimam, nec ulium tempus sit, quo non recordetur maculatum se fuisse super patre et matre, filio et filia, fratre et sorore. Multa quippe focere compellimur in sæculi hujus angustiis constituti, vd conditione carnis, vel fragilitate nature. Out autem talis exstiterit ut ministret in sanctuario, et atrium ingrediatur interius, et offerst semper Des sacrifcium, ita ut verus sit sacerdos, imo imitator cius de

que scriptum est : « Tu es sacordos in atternum se- A que pracipit Jesus invenitur esse perfectus, ut ab cundum ordinem Melchisedech (Psal. cix), > iste nullam habebit hæreditatem, nisi Deum, qui est hæreditas ejus. Nec accipiet possessionem in Israel, hoe est inter vulgus ignobile, sed sacerdotalem, ut dicat de co Dominus. « Ego sum hæreditas; » et : · Ego possessio eorum. › Quem cum invenerint, loquentur ac dicent : « Tenebo eum et non dimittam (Cant. III), et psellent cum propheta : c Pars mea Dominus (Psal. LXXII ). > (Adamant.) Levitis vero neque Moyses dedit hæreditatem, neque Jesus. Qua re, quid aliud sentiendum est, nisi quod sunt in Ecclesia Domini quidam qui virtute animi et meritoram gratia creteros homines pracedunt ? quibus ipse Dominus esse hæreditas dicitur. Etsi fas est audire in talibus, et arcani reconditi aliquid aperire, videa- B mus ne forte illud sit quod sacerdotum vel Levitarum Aguram latenter ostendit. Quia in omni populo, eorum dico qui salvantur, major sine dubio pars est, et longe numerosior eorum qui simpliciter credeutes in timore Dei, per opera bona, per bonestos mores, et actus probabiles Domino placent. Pauci vero sunt et valde rari qui sapientize operam dantes, et mentem suam puram mundamque servantes, atque in emoibus præclaris virtutibus suas animas excolentes, cæteris simplicioribus per doctrinæ gratiam illuminant iter quo gradiuntur, et veniunt ad salutem. Hi fortassis sub Levitarum et sacerdotum nomine designantur, quorum hæreditas ipse Dominus est, qui est sapientia, quam præ cæteris omnibus dixisae perhibentur. Invenio tamen aliquam differentiam in his quæ Moyses distribuit, et in his quæ Jesus.

Moyses namque duabus et semis tribubus terram distribuens ultra Jordanem (Num. xxxv), non dedit Levitis habitaculi portionem quæ eis contingebat. Jesus autem dedit non solum his tribubus quas ipse dispensat, verum et in illis quæ a Moyse trans Jordanem fuerant collocatæ. Habitacula etenim Levitis in singulis tribubus decernuntur, ut et per multo magnificentius mysterium nosceremus. Iste enim orde Leviticus vel sacerdotalis qui Dei sapientiæ et scientiæ operam impendit, non potuit a Moyse sortem habitationis accipere, quia non erat Moyses veritatis, sed umbræ exemplaris minister. Jesus vero Dominus noster, qui erat sapientia Dei, ipse habitacula sapientibus præbet. Non enim potuit dicere Moyses: « Vade, vende omnia quæ habes, et da pauperibus, et habebis thesaurum in cœlis; et veni, sequere me (Matth. xix)... Hoc est enim partem dare Levitis. Nec potuit dicere Moyses: quia e qui non renuntiaverit omnibus que possidet, non potest esse discipulus meus (Luc. 11v). Non enim potuit dicere Moyses : « Omnis enim qui non oderit patrem vel matrem, et fratres et serores, et filios, insuper etiam et animam suam, non potest esse meus discipulus (Luc. xiv). > Roc Moyses facere non potuit, ideirco habitacula sacerdotum vel Levitarum dispensare non potuit. Beatus ergo est, qui se exhibet talem, et in istis omnibus

Jesu sortem cœlestis mansionis accipiat in futuro, de quo ipse Dominus Jesus ait : « Pater, volo ut ubi ego sum, et isti sint mecum; et sicut ego in te, et tu in me, unum sumus, et isti in nobis unum sint (Joan. xvii). . Quod si audiens perfectorum et emihæreditatem Dominum dici, ignoras et nentium ambies quid illud sit, quod sub boc nomine designetur, audi quia, Dominus sapientia est. Cui ergo dicitur næreditas esse Dominus, iste hæreditatem sapientiæ capit, Dominus justitia dicitur. Gui ergo Dominus hæreditas est, iste hæreditatem justitiæ consequitur. Dominus pax est, Dominus redemptio est, Dominus salus est; eet in Domino sunt thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi (Coloss. 11). . Hæc omnia in hæreditatem percipiet cujus hæreditas Deminus fuerit. Verumtamen et isti quibus sapientia Dei verbum Dei et veritas, et justitia esse hæreditas dicitur: Habitationem interim cum illis accipiunt, quorum hæreditas habetur in terris, ut ex ipsorum consortio hi qui per semetipsos nondum valent participes effici sapientiæ et scientiæ Dei, et veritatis ejus ac verbi. Et ita ctiam ad minimos quosque dispensatio divina pertendit. Et qui principaliter non possunt divinæ gratiæ capaces existere, illuminari ex sanctorum consortio mereantur, et compleatur illud quod Apostolus dicit ad Corinthios de sanctis Jerosolymitis: « Ut vestra quidem abundantia fiat ad illorum inopiam; ut illorum abundantia fat ad vestram inopiam (II Cor. vm). > Ita ergo et nunc cohabitare jubentur levitæ et sacerdotes qui non habent terram, ut percipiat ab Israelita sacerdos et Levita terrena quæ non habet : et rursum Israelita percipiat a sacerdote et Levita cœlestia, et divina quæ non babet. Lex enim Dei sacerdotibus commissa est, et levitis; ut huic soli operam tribuant, et verbo Dei absque ulla sollicitudine vacent. Sed iterum ut vacare possint, laicorum uti ministerila debent. Si enim laicus ea quæ necessaria sunt non præbuerit sacerdotibus et Levitis; occupati illi in talibus, id est, in corporalibus curis, minus legi Del vacabunt. Illis autem non vacantibus, neque operam dantibus legi Dei, tu periclitabis. Obscurabitur enim lux scientiæ quæ in illis est, te non ministrante oleum lucernæ, et culpa tua illud eveniet, quod dixit Dominus: Quia cæcus cæco ducatum præbens, ambo in foveam cadent. Sed et illud complebitur quod Dominus dicit : Si enim lux quæ est in te tenebræ sunt, tenebræ ipsæ quantæ sunt! Ut ergo lux scientiæ in sacerdotibus fulgeat, lucerna corum sit semper accensa: Tu imple officium, tu comple mandatum Dei erga obsequia sacerdotum. Quod si forte susceptis a te quæ necessaria sunt, et sic non quasí non avarltiam, sed quasi benedictionem illi neglexerint eruditioni operam dare, et verbo Dei vacare, et in lege Dei meditari die ac nocte, ipsi videbunt quomodo pro animabus vestris reddant Domino rationem.

« Victimam et pro peccato et pro delicto, sive pro e ignorantia ipsi comedent, et omne votum sive se-

gnæ offeruntur sacerdotum erunt. Et primitiva ciborum vestrorum dabitis sacerdoti, ut reponat benedictionem domui suæ, (sive ut ponat benedictiones super domos vestras). > (Hieron.) Et considerandum quodomnia quæ nunc per prophetam Dominus loquitur, per Movsen ante jam dixerit : et quærendum cur eadem quæ dieta sunt repetat. Ut videlicet quæ in mentibus hominum sunt, vel legendi negligentia, vel audiendi contemptu, et oblivione deleta, viva voce innoventur, quæ non sit scripta calamo, et atramento, sed Spiritu et Verbo Dei. Unde et Salvator nullum volumen doctrinæ suæ proprium dereliquit, quod in plerisque apocryphorum deliramenta confingunt: credentium. Et hæc erit responsio adversum eos qui calumniantur prophetas, cur quæ in Pentateucho continentur in suis voluminibus replicent. (Isid.) Nihil corum quæ necessaria fuerunt legislator omisit, designans quippe conversationum differentias, et ostendens nobis vias in oblatione sacrificiorum, quibus nos oporteat conversari. Post hoc necessarie exponit Christi sacrificium, per quod nobis peccatorum remissio et redemptio concessa est. (Hieron.) Victimam igitur et pro peccato, et pro delicto, sive ignorantia, comedent sacerdotes, de quibus dictum est: « Peccata populi mei comedent (Use. IV). » Nec tantum gaudendum est ad oblationem munerum. quantum timendum ad honoris condemnationem, si eo abutamur indigne. Primitiva juxta litteram sunt C animantium et inanimantium quæ prima nascuntur, et quæ primum terra gignit. Primitiæ quoque ciborum nostrorum sacerdotibus offeruntur, ut nihil gustemus novarum frugum, nisi quod sacerdos ante gustaverit. Hoc autem facimus, ut reponat sacerdos benedictionem et oblationem nostram in domo sua: sive ut ad imprecationem suam Dominus benedicat domibus nostlis. Grandis dignitas sacerdotum, sed grandis ruina si peccant. Lætamur ad ascensum, sed timeamus ad lapsum. Non est tauti gaudii excelsa tenuisse, quanti mœroris de sublimioribus corruisse. Neque enim solum pro nostris delictis red !emus rationem, sed pro omnium quorum abutimur donis, et nequaquam sumus de corum salute solliciti. sanctæ sunt offerendæ primitiæ spiritali pontifici. Ex quibus ergo fructibus spiritales primitias offeremus? Audi quos fructus enumeret Apostolus: c Fructus, inquit, spiritus, charitas, gaudium, pax, patientia, > etc. (Gal. v).

Quas igitur primitias ex charitatis fructu, qui primus est fructus spiritus, offeram vero pontifici, illas ego puto esse primitias charitatis, ut diligam Dominum Deum nieum ex toto corde meo, et ex tota anima, et ex tota mente mea (Matth. xxII); istæ sunt primitiæ. Quid autem est, quod ex isto charitatis fructu secundo loco habere debeam, ut diligam proximum meum sicut memetipsum. Illæ

\* paratio in Israel ipsorum erit. Et primitiva omnium A ergo primitize charitatis Deo offeruntur per Pontifie primogenitorum, et omnia libamenta ex omnibus , cem, hec vero que secundo in loco sunt meis usibus relinguantur. Puto adhuc aliquid esse ex fructu quod tertio loco habendum sit, ut diligam etiam inimicos meos. Vide etiam si potes similiter, et de cæteris fructibus spiritus similes i avenire primitias. Gaudium secun lo loco fructus spiritus scribitur. Si ergo in Domino gaudeam, et spe gaudeam, et si gaudeam pro nomine Domini passus injuriam; in his omnibus aliisque horum similibus Deo primitias gaudii per Pontificem verum Deo obtuli; sed et si rapinam bonorum meorum cum gaudio sustineam, et si tribulationes, si paupertatem, si qualemcumque contumeliam gaudens tolerem, est mihi et iste secundo in loco ex fructibus spiritus, fructus sed Patris et suo Spiritu quotidie loquitur in corde B gaudii. Nam si gaudeam de rebus seculi, de honoribus, de divitiis, falsa sunt ista gaudia ex vanitatibus vanitatum. Si vero in malis gaudeam, et si exsultem de aliorum ruinis, ista etiam non solum vana, sed et diabolica gaudia: imo nec gaudia nominanda sunt: « Non enim est gaudere impiis, dicit Dominus (Isa. xLvIII). Sic et in Veteri et Novo Testamento ministris altaris et servitoribus templi Domini mandatum est de oblationum largitate et decimarum datu nutrimentum habere, nec terrenis possessionibus concessum est eis adipiscendis ullo modo inhiare. Unde Dominus in Evangelio, apostolis et prædicatoribus Evangelii præcepit, dicens: « Euntes autem prædicate, dicentes quia appropinguabit regnum cœlorum, infirmos curate, mortuos suscitate, leprosos mundate, dæmones ejicite: gratis accepistis, gratis date. Nolite possidere aurum, neque argentum, neque pecuniam in zonis vestris, non peram in via, neque duas tunicas, neque calceamenta, neque virgam. Dignus est enim operarius cibo suo (Matth. x). Hinc et Paulus Corinthiis loquens: ( Nescitis, inquit, quoniam qui in sacrario operantur, quæ de sacrario sunt edunt, qui altario deserviunt, cum altario participant (I Cor. 1x). > Ita et Dominus ordinavit his qui Evangelium annuntiant, de Evangelio vivere. Hinc et ad Timotheum scribens ait : « Nemo militans Deo, implicat se negotiis sæcularibus, ut ei placeat, cui se probavit. Nam et qui certat in agone, non coronatur, nisi legitime certaverit (II Tim. 11). > Laborantem enim agricolam oportet (Adumant.) Ab omnibus ergo fructibus sanctificatis D primum de fructibus accipere. Nec enim conveniens est, ut ille quem oportet semper adstare officio divino, pro adquirendo occupetur terreno lucro. Si quis autem quæsierit quid mystice decimæ significent, sciat observantiam legis in eis accipere posse, sive integritatem fidei catholicæ, seu perfectionem bonorum operum; quæ maxime his convenit babere, qui speciale Deo servitium secundum electionem qua electi sunt ad ministerium divinum, exhibere debent. In denario enim numero creaturæ ac creatoris cognitio comprehenditur, quia septenarius utmerus ad humanam respicit naturam tribus videlice vim animæ ostendentibus. Unde in Deuteronomie scriptum est : Diliges Dominum Deum than ci

toto corde tuo, et ex tota anima tua, et ex tota A intra vestimenta corpus est, sicut intra exteriorem fortitudine tua (Deut. vi). . Corpus autem ex quatuor notissimis constat elementis. Hunc enim septenarium, si ternario numero fidem et confessionem sanctæ Trinitatis exprimenti adjunxeris, denarium rite complebis.

· Omne morticinum et captum a bestia de avilius et pecoribus non comedent sacerdotes. > (Hieron.) Et juxta litteram omni generi electo, regali et sacerdotali, quod proprie ad Christianos refertur qui uncti sunt oleo spiritali de quo scriptum est; « Unxit te Deus Deus tuus oleo exsultationis præ participibus tuis (Psal. xLIV), > hæc præcepta convenient ut morticinum non comedat tam de avibus quam de pecoribus, cujus nequaquam sanguis effusus est, quod in Actibus apostolorum (Act. xv) dicitur suffo- B catum, et quæ necessario observanda apostolorum de Jerusalem Epistola monet. (Et captum a bestia,) quia et ipsum similiter suffocatum est, et condemnat sacerdotes, qui in turdis, ficedulis, gliribus et cæteris hujuscemodi. Hæc aviditate gulæ non custodiunt. Possumus autem juxta ἀναγωγήν morticinum dicere in quo animæ sanguis mortuus est, et imitatur Nabal Carmelum qui interpretatur stultus, et audita ira David pavore contremuit, et mortuum est cor ejus in eo (1 Reg. xxv). Captus autem a bestiis, quarum ne morsibus lanietur, Propheta suspirat, dicens : e Ne tradas best is animam confitentem tibi (Psal. LXXIII), > ille dicendus est, qui adversarii leonis morsibus devoratur, et pardi, qui non mutat varietatem suam, et ursæ quæ raptis sævit catulis, et lu- C « nis, et decem millia latitudinis. Levitæ autem qui porum rabie et reliquarum bestiarum, quas in varietate dæmonum accipimus. Aves autem illas dicemus quæ ponunt in cœlo os suum : et illa pecora quæ prona iu terramque vergentia ventri tantum, et his quæ sub ventre sunt serviunt. (Isid.) Item possumus morticinum esse peccatorem intelligere, utpote qui crudelem peccati sustinet mortem, a bestiis autem captum non tantum simpliciter, sed valde peccatorem, in tantum ut maligni in eo operentur dæmones, sicut fuit Judas qui diabolo ingrediente in corde suo Christum tradidit, sicut olim diximus, cum pollutionum sacrificia legislator exponeret. Sed illic quidem eum qui tetigit morticina, aut a bestiis capta, id est, qui communicavit sive particeps fuit, cum his qui prædicti sunt, dicit. Hic autem eum qui comedit, videlicet D ( domui I-rael, secundum tribus eorum. ) ( Hiequi totum illius peccatum suum proprium fecit, suamque malignam intentionem explevit, ex malo quod ille commisit, sicut fuerunt Annas, et Caiphas, qui non simpliciter Judæ participes sunt proditionis effecti, ipsi enim ementes, proditionis ci dederunt pecuniam, et olim esurientes, vel desiderantes mortem Domini ad pascendam, nutriendamve suam intentionem, et ad satisfaciendum desiderio per Judam prævaluerunt. Hujus:nodi comedere morticina, et a bestiis capta dicuntur, qui necesse habent lavare vestimenta sua et corpus. Lavat autem vestem suam et corpus, qui mundat semetipsum totum, id est interiorem exterioremque suum hominem; quia

hominem homo interior. Quomodo autem lavat? Aut per bapt smum, aut per abundantiam lacrymarum imitantium aquas baptismatis. Qui autem hoc non facit, port bit iniquitatem snam, retributionem videlicet injustitize. Sie enim divinam Scripturam in peccatis pomas restituere invenies comminantem. Unde Ezechiel Deum induxit dicentem : c Non parcet oculus meus super te, et non miserebitur; sed vias tuas ponam super te, et abominationes tuæ in medio tui erunt (Ezech. vi). >

### CAPUT XLV.

De loco sanctificato, in quo sant Sanc'a sanctorum et habitatio sanctorum; de justitia ponderis et mensura; de quantitate primitiarum ; de duabus primis solemmitatibus primi mensis, ona non sunt in Lege; de oblationibus Pascha, Pentecostes et Scenopegia.

· Cumque cœperitis terram dividere in possessioe nem, separate primitias Domino, sanctificatum de terra longitudinis viginti quinque millia, et latitudinis decem millia. Sanctificatum erit in omni termino ejus per circuitum. Et erit ex hoc sanctificatum, quingentos per quingentos, quadrifariam per circuitum, et quinquaginta cubitis suburbana ejus per gyrum. Et a mensura ista mensurabis longitudinem viginti quinque millium, et latitudinem decem millium. Et in ipso erit templum sanctumque sanctorum: sanctificatum de terra erit sacerdotibus ministris sanctuarii qui accedunt ad ministerium Domini. Et erit eis locus in domos et in sanctuarium sanctitatis, viginti quinque millia longitudie ministrant domui, ipsi possidebunt viginti gazophylacia. Et possessionem civitatis dabitis quinque e millibus latitudinis, et longitudinis viginti quinque millibus secundum separationem sanctuarii comni domui Israel. Principi quoque hinc et inde e de separatione vel primitiis sanctuarii in pose sessionem civitatis contra faciem separationis e sanctuarii, et contra faciem possessionis urbis a c latere maris usque ad marc, et a latere orientis « usque ad orientem, longitudinis autem juxta « unamquamque partein a terinino occidentali usque ad terminum orientalem terræ erit ei possessio in Israel. Et non depopulabuntur ultra princ cipes populum meum, sed terram meam dabunt ron.) Post cæremonias sacerdotum cultumque corum et cibum quie debeant sumere quæve vitare, nunc terræ sanctæ facit descriptionem, et antequam omnem in tribus dividat, de cunctis tribubus jubet eligi locum qui in longitudine habeat viginti quinque millia, et in latitudine decem millia. Et quia non est positum cubitorum sive pedam, aut ulnarum, subintelligi datur significare calanium qui erat in manu viri, et habebat mensuræ sex cubitos, et sextam partem unius cubiti, id est, παλαιστήν. Diligens supputet lector quot calami mille passus faciant, et quam multa millia in longitudine fuerint et latitudine; post quam descriptionem rursus præcipit, nt de sanctificata terra quæ A ad præsens tempus, et ad ecclesiam quæ nune laboelecta est ex omnibus tribubus Israel, id est, viginti quinque millium calamorum in longitudine, et decem milhum in latitudine eligatur ad ædificandum sanctuarium, id est, templum Domini, alia intrinsecus terra quingentorum calamorum per circuitum, hoc est duum millium. Et ne forsitan ædificatio templi ædes aliæ jungerentur, præcipit ut quinquaginta cubitis per circuitum terra sit vacua in suburbana, vel, ut Symmachus, et Theodotio et Septuaginta transtulerunt, e in terminum, et separationem et spatium. > llac descriptione finita, alia ex integro separandæ sanctificationis mensura præcipitur, ut viginti quinque millium calamorum in longitudine et latitudine decem millium, post superiorem mensuram terra alia metiatur, in qua nequaquam sit templum, id est B sanctum, sed sanctum sanctumque sanctorum : « Et habitent in ea sacerdotes qui accedunt ad ministerium Domini. > Habitent autem co tempore quando sacerdotali funguntur officio: et sit ipsa, ut diximus, possessio viginti quinque millium calamorum in longitndine, et decem millium in latitudine. Porro Levitæ qui sacerdotibus serviunt, et habent propria ministeria, accipient locum ad ædificanda viginti gazophylacia, juxta Aquilam exedras, juxta Symmachum thalamos, juxta Theodotionem gazeras, sive, ut Septuaginta transtulcrunt, civitatem. Per quod intelligimus separatum quemdam locum ad habitationem Levitarum, urbis vocabulo nuncupari, qui locus quinque millia habeat calamorum in latitudine, et viginti quinque millia in longitudine. Hæc autem omnia, id C est, sanctuarium et alterum sanctuarium, sanctumque sanctorum et habitacula sacerdotum, et donnis Levitarum qui ministrant sacerdotibus, appellantur loca separata et consecrata in ministerium, et in sanctificationem domui Israel. Post quadruplicem terræ sanctæ descriptionem ponitur quinta divisio. Princeps sive dux populi accipiat hinc et inde, hoc est ex utraque parte sanctuarii in possessionem anam, et in urbe versetur, respiciatque ejus possesslo ad separatum templo locum et faciem urbis, sitque a latere maris, boc est ab occidente usque ad alterum latus maris; latitudinem habens quam inferius in descriptione tribuum singularum Propheta describit. Denique sequitur. In longitudinem autem D juxta unamquamque partem quam singulæ tribus accipiunt a termino occidentali, id est maris usque ad terminum orientalem, qui ubi finiatur in tribuum descriptione noscemus. Et hac erit possessio ducis sive principis in terra Israel. Hæc interim dicta sint, ut simplex historiæ sermo noscatur. Ceterum si voluerimus comparare spiritalibus spiritalia, et juxta quosdam interpretes ad altiora conscendere, qui asserunt figuram futurorum esse præsentia, et omnia quæ dicuntur pertinere ad cælestem Hierusalem. quæ est mater omnium nostrum, et ecclesiam priu.itivorum, non quidem difficile erit dicere quæ dicta sunt ab aliis, sed veremur ne hujuscemodi expositionem prudens lector nequaquam recipiat. Unde

rat in mundo, et ad cœlestia ire festinat, referenda sunt omnia, ut de universo mundo eligantur, alii in pessessionem Del qui sanctum possideant, alii qui ad majora profecerint, teneant sancta sanctorum. In ministris quoque ordo diversus est sacerdotum et Levitarum, quorum alii orationibus suis atque virtutibus quotidie sacrificia offerant Deo, alii in secundo et minori gradu sunt ut his ministrent, et per eos qui ad virtutum culmina conscenderunt. Et ad extremum sit dux sive princeps qui tantum possit ut contra unam tribum possessionem accipiat, uniusque meritum compenset merita plurimorum. Et primum dum versatur in sæculo de mari usque al mare, latitudinem possideat. Deinde ab occidente sive a mari usque ad orientem, ut præsentia derelinquens, ad futura festinet et habeat certam possessionem suam. Et nequaquam principes aliena desiderent, et unaquæque tribus suam partem teneat. Quod proprie ad episcopos et presbyteros referri potest, quibus dicitur, a ut non vastent atque populentur ultra populum Dei, nec terram Israel hæreditate possideant. > Sed unusquisque habeat possessionem suam, quæ gradu illius constituta est. Viginti quipque autem millia referentur ad senses, qua quater posita sunt. Porro decem millia ad perfectam scientiam, ut in altero simplex tantum tenestur historia: in altero etiam de & olevia, et supernis virtutibus disputetur, quia decennarius perfectus est numerus. Illud quoque considerandum quod sacerdotes, qui in majori gradu sunt constituti, viginti quinque millia possideant in longitudine, et decem millia in latitudine. Levitse autom, id est, inferior gradus, eumdem quidem numerum habeat in longitudine, boc est viginti quinque millia, sed latitudo ipsius quinario numero finiatur. Unde et viginti tantum tenent gazophylacia in quo numero offeruntur munera Esan. Princeps vero qui vere princeps in populo est, et meretur ducis nomen accipere, hinc inde accipit possessionem sanctuarii, ex omnibus videlicet qui ei voluntate subjecti sunt, et urbis habitator est, multorumque salutem suam mercedem facit. In priori templo quod dieitur sanctuarium, quingenti per singula latera calami describuntur, et rursum quinquaginta cubiti, quibus omnis sacerdotum possessio separatur. In secundo autem sanctuario, ubi s'int sancta sanctorum, latitudo templi et spatium con describitur, sed incertus numerus est. Quod quidem et in possessione principis invenimus, qui abs juc ullo numero habet possessionem in populo Israel, dum profectus universorum redundat ic principem, et discipulorum salus præmium magistrorum est.

· Hac dicit Dominus Deus: Sufficiat vobis, princ cipes Israel; iniquitatem et rapinas intermittite, et judicium et justitiam facite. Separate confinia e vestra a populo meo, ait Dominus Deus. » (Mieron.) Pro rapinis Septuaginta miseriam transtulerunt; pro confiniis, oppressionem. Est autom sensus.

Uni accepistis partem vestram, o principes, Scriptura A vobis magnus esse, fiat minister (Math. xx; Luc. dicente, principi quoque hinc inde in separationem sanctuarii possessionem civitatis, subauditur, dabitis. Et tanta est vestra potentia, ut unius tribus partem acceperit vestra possessio. Idcirco præcipio atque commoneo ut sufficiat buc usque iniquitatem fecisse et rapinas, dum aliena invaditis atque diripitis. Et quia scriptum est : « Dimitte malum et fac bonum (1 Petr. 111), e contrario: Judicium facite atque justitiam, judicantes pupillos, et justificantes viduam. Separate vestra confinia a populo meo, » ne videlicet terminos transferatis, et quia ipsa vicinia lædit humiliorem, qui supercilium majoris et potentioris non potest sustinere. Hinc per Isaiam dicitur: « Væ qui conjungitis domum ad domum, et agrum agro copulatis usque ad terminum loci. Numquid habita- B bitis soli super terram? , (Isa. v.) Quæ est enim rabies, cum tecta et agri ad depellendos imbres, et ad serendas fruges habere debeant, ca habere cupere in quibus cunctis habitare non possis, et quæ colere non sufficias, alteriusque necessitatem tuam facere voluptatem? Juxta tropologiani contra hæreticos quidam hoc dictum arbitrantur, qui cum moverint pedes suos de oriente, veniunt in campum Sennaar, qui interpretatur excussio dentium, et ædificant civitatem confusionis turremque superbiæ. Isti do-. mus domibus, id est, dogmata conjungunt dogmatibus. Quibus dicitur per Michæam: c Nolice ædificare in domo derisum (Mich. VII), > ne super fundamentum Christi quod Paulus apostolus posuit (I Cor. ні), et in quo debuerant ædificare aurum, argentum, lapi- C (Levit. vi, Exod. xxix) : « Decima pars ephi condes pretiosos, e contrario ædificent ligna, fenum, stipulam, quorum finis incendium est. De hujuscemodi domibus Salvator in Evaugelio loquitur: c Omnis qui audierit verba mea, et non feccrit ea, assimilabitur viro stutto, qui ædificat domum suam super arenam. Descendit pluvia, venerunt flumina, flaverunt venti, et impegerunt in domum illam, et cecidit : et fuit ruina domus illius magna. > Tam diu autem quarunt hæretici nova veteribus jangere, et cadem recentioribus immutare, donec et sensus humanus et sermo deficiat. Hoc interim dictum sit ad illius temporis populum et ad hæreticos. Cæterum et nostris principibus præceptum poterit coaptari, qui in morem Pharaonis et Ægyptiorum opprimunt filios Israel per potentiam (Exod. 11); nec meminerunt D scriptum: « Ducem te constituerunt, ne cleveris; sed esto inter eos quasi unus ex ipsis (Eccli. xxxII).» Et illud quod in Evangelio Dominus loquitur: « Sin autem dixerit servus ille in corde suo: Moratur dominus meus venire, et cœperit percutere servos et ancillas, comedere et bibere, et inebriari, venict dominus servi illius in die qua non putat, et hora quam nescit : et dividet eum, et partem ejus ponet cum infidelibus (Matth. xxiv; Luc. x11). Discipulos quoque suos in Evangelio his præceptis erudit : · Scitis quoniam principes gentium dominantur eorum, et qui majores sunt, potestatem exercent in eos : non sic erit inter vos. Sed qui voluerit in

xx11). > Et qui voluerit esse primus, sit omnium servus. Sicut filius hominis non venit ministrari, sed ministrare, et dare animam suam redemptionem proplurimis. Multa sunt si voluero de sacris Scripturis revolvere, ubi majorum superbia coercetur, et ad humilitatem omnes domini provocantur, dicentis, Discite a me quia mitis sum, et humilis corde.

· Statera justa, et ephi justum, et batus justus erit e volcis. Ephi et batus æqualia et unius mensures cerunt, ut capiat decimam partem batus, et decie mam partem ephi, juxta mensuram cori erit aquic libratio corum. Siclus autem viginti obolos habet. c Porro viginti sicli, et viginti quinque sicli, et quine decim sieli minam faciunt. » (Hieron.) Dicames ergo juxta flebraicum et litteram, et quid nobis videatur in singulis apertius explicemus. Statera, que Hebraice dicitur mozene, in his intelligitur que appenduntur; epha, quæ in Græco sermone corrupte dicitur ephi, ad mensuram pertinet variarum frugum, verbi gratia, tritici, hordei, leguminum. Porro batus, qui Hebraice appellatur bati, eadem mensura est quæ et ephi, et in speciebus tantum liquidis vini et olei, et istiusmodi. Corus triginta habet modios, et in utraque mensura, hoc est tam aridarum quam liquentium, tenet principium. Decima pars cori in his quæ modio mensurantur, appellatur epha, id est, tres modii, et decima pars cori in specielus liquidis vocatur batus sive vadus, ut ejusdem meusura sit epha et batus. (Maurus.) Unde in Lege jubetur spersa oleo, » quod mensuram habebit quartam partem hin : e et libum ad vina fundenda ejusdem monsuræ » dari in holocaustum. Mensura ergo ephi, que tres habet alias mensuras, sanctæ Trinitatis significat fidem, cujus decimam jubemur offerre, id est, credulitatem incarnationis Christi, quæ in Lege nobis plenissime commendatur, sive observantiam ipsins decalogi. Jubemur simul offerre eleum, hee est charitatem et misericordiam. Jubemur et vinum ad libamentum, id est, gratiam spiritalem, sive communicationem passionis Christi, et hæc juxta partitionem mensuræ hin, hoc est secundum distributionem perfectæ devotionis. (Hieron.) Porro siclus. qui Grace dicitur stater, viginti habet obolos. Mina vero, quæ appellatur mna, habet sielos sexaginta, qui faciunt obolos mille ducentos. Quod autem dicitur, viginti sicli et viginti quinque sicli, et quindecim sicli minam faciunt, lectorem turbare non debet. Idcirco enim difficultas in numeris ponitur, ut intentum animum faciat auditoris. Unde et multa dicuntur in parabolis et ænigmatibus, « ut qui habet aures audiendi, audiat (Matth. 21). . Omnis quippe prophetia obscuritate confinet veritatem. ut discipuli intrinsecus audiant, vulgus ignobile et forts positum nesciat quid dicatur. Præcipit ergo Scriptura divina ut justa sint pondera, dicens: « Non erit in marsupio tuo mensura grandis et minor, statera vera et justa erit vobis, et mensura vera

dicitur : « Statera grandis et minor, abominalile est utrumque in conspectu Dei (Prov. x1). Quod quidem non solum in commerciis et in usu quotidianæ vitæ nobis est observandum, sed in omnibus custodienda justitia, dicente Scriptura: Sermonibus tuis facies stateram et appendiculum, ut et in verbis et in opere et cogitationibus omnia pondere et rati ne faciamus. Obolum autem, hoc est vicesimam partem sicli sive stateris, esse minimam portiuncu-Lun in alio loco legimus: ejus qui sidelis est totus mundus divitiarum : illius autem qui infidelis est neque obolus, quasi aliis verbis dixerit : Infidelis nihil in verbo possidet, sed etiam minima indiget portione. De quo alio verbo in Evangelio dicitur: drantem (Matth. v), . hoc est, etiam extremum nummum et minutum. Legimus decem mnas singulis servis ad negotiandum traditas. Et in alia parabola, inter servos talenta divisa, et debitorem quingentorum denariorum et quinquaginta, et operarios vincae qui singulos accipiunt denarios, et mulierem viduam quæ drachmam perdiderat, et vix eam lucernæ accensione reperit (Luc. xiv; Matth. xxv; Luc. vii; Matth. xx; Luc. xv). Quæ omnia quem sensum habeant, non est hujus temporis disserere.

e Et hæ sunt primitiæ quas tolletis, sextam parc tem ephi de coro frumenti, et sextanı partem ephi e de coro hordei. Mensura quoque olei. Batus olei decima pars cori est, et decem bati corum faciunt, quia decem bati implent corum. > (Hieron.) Dica- C mus igitur primum juxta litteram, δίκαδας, hoc est decimam partem omnium frugum Levitica tribui populus ex lege debebat. Rursum ex ipsius decimis Levita, hoc est inferior ministrorum gradus decimas dabat sacerdotibus, et hæc est quæ appellabatur Asuragodinada. Erant quoque et aliæ decimæ quas unusquisque de populo Israel in sais horreis separabat ut comederet eas, cum iret ad templum in urbe Jerusalem, et in vestibulo templi, et sacerdotes ac Levitas invitarent ad convivia. Erant autem et aliæ decimæ, quas pauperibus recondebant. At vero primitiva quæ de frugibus offerebant, non erant spcciali numero definita, sed offerentium arbitrio derelicta. Traditionemque accepimus Hebræorum non Lege præceptam, sed magistrorum arbitrio inolitam, D qui plurimum quadragesimam partem dabat sacerdotibus, qui minimum sexagesimam, inter quadragesimam et sexagesimam licebat offerre quodeumque voluissent. Quod igitur in Pentateucho dabium derelictum est, hic specialiter definitur propter sacerdotum avaritiam, ne amplius a populo exigant in primitiis deferendis, id est, ut sexagesimam partem offerant corum quæ gignuntur e terra. Si enim corus, qui Hebraice appellatur omer et a Septuaginta dicitur mopos, triginta habet modios tam in aridis speciebus quam in liquentibus, epha quoque et batus, iuxta quod supra diximus, decima pars est cori, præcipiturque ut sexta pars tam ephi quam bati detur sa-

et justa erit vobis (Levit. xix). > Et in Proverbiis A cerdotibus in primitiis offerendis quæ de tribus modife dimidium facit modium, perspicue supputatur sexagesimam partem primitiarum sacerdotes accipere debere. Hæc interim juxta litteram et juxta Hebraicam veritatem, et sensisse et audisse sufficiat. Nune revertamur ad intelligentiam spiritalem, in qua primum quærendum quomodo dicatur: c Honora Dominum de justis tuis laboribus, et da ei de fructibus justitiæ tuæ, ut impleantur cellaria tua frumento, et vino torcularia tua redundent (Prov. 111); vut pustquam obtuleris primitias laborum tuorum atque virtutum, et dixeris, ecce nunc ego attuli tibi primitias fructuum terræ, quos dedisti mihi, Domine : mercaris audire : « Benedictus tu in civitate, et benedictus tu in agro; benedicti filii uteri tui, et genimina Non egredietur inde nisi reddat novissimum qua- B terræ tuæ, et fructus jumentorum tuorum, etc. (Deut. xxviii.) Et possideas juxta Apostolum (Ephes. i) omnem benedictionem spiritualium in cœlestilus in Christo, dum quidquid habes, non tuæ putas esse virtutis, sed ejus misericordiæ, qui fruges dedit. Et siquidem tantam habuerimus scientiam Scripturarum, ut mystica quæque pandamus et doceamus homines, id est, rationale animal, damus primitias frumenti nostri. Si autem post anagogen puram tantum sequamur historiam, quæ simplices nutrire potest, juxta illud quod scriptum est: « Homines et jumenta salvos facies, Domine, damus primitias hordel nostri, quod hordeum sevit et Isaac, sed in terra alienigenarum, et ortum est ei centuplum. Qui hordei dat primitias, potest dicere: « Dominus pascit me, et nihil mihi deerit, in loco pascuæ i i me collocavit : super aquas refectionis educavit me (Psal. xx11). > Qui autem rationalia pascit animantia, vertit sententiam, et dicit : c Præparasti in conspectu meo mensam adversus eos qui tribulant me (Psal. xxII). > Et postquam olei et vini obtulerit primitias, jungit et loquitur : « Impinguasti in olto caput meum, et calix tuus inebrians quam præclarus est (Ibid.), > illo oleo quod absque fece mundissimum ad lucernam Domini præparatur. Quod qui paraverit, exhilaratur facies ejus in olco, olco exsultationis quo Christus unctus est præ participibus suis (Psal. xLIV), et effectus oliva cum proplicts cantabit : « Ego autem sieut oliva fructifera in domo Domini (Psal. 11), > et illo vino quod de vera vite redundat in torcularibus Salvatoris, dicente Do. mino : « Ego sum vitis, vos propagines, Pater meus agricola (Joan. xv). > De his torcularibus tres psalmos legimus, octavum, et octogesimum, et octogesimum tertium, qui omnes ad Ecclesiæ sacramenti referuntur. Et in veteri quidem Lege absque mensura erant et nu ero primitiæ : « Non enim ad mensuram Deus spiritum dabat (Joan. 111). . In socunda autem ædificatione templi, quod Ezechielis prophetia continct, certa mensura est, id est sexagenarius numerus, quo mundus expletur, ut dicitur nobis : « In qua mensura mensi fueritis, remetietar vobis (Matth. vii). >

e Et arietem unum de grege ducentorum, de bis

stum, et in pacifica ad expiandum pro eis, ait Dominus Deus. Omnis populus terræ tenebitur primi-« tiis his principi in Israel. Et super principe erunt · holocausta, et sacrificium, et libamina in solemni-· tatibus, et in Kalendis et in sabbatis, in universis solemnitatibus domus Israel. Ipse faciet pro e peccato sacrificium et holocaustum et pacifica ad expiandum pro domo Israel. > Supra dixit quota pars corum quæ appenduntur, mensuræ quoque tam aridarum specierum quam liquentium, debeat offerri principi. Nunc cumdem primitiarum in animantibus tenet ordinem, ut unum de grege ducentorum arietum jubeat offerri, quos nutrit Israel in sacrificium, et in holocaustum et in pacifica ad expiandum pro populo, ait Dominus Deus. Quod nos interpretati su- B mus e de his quæ nutrit Israel, > in Hebraico scriptum est, memmasce, quod Aquila et Symmachus interpretantur ἀπὸ τῶν ὑδὰτων, Septuaginta et Theodotio, ἀπὸ τῶν ποτιστηρίων, quod alterum de irriguis, alterum de canalibus sive piscinis sonat, ut videlicet primitiæ principis non alibi nisi in irriguis nutriantur. Et quomodo in superioribus legimus, sexagesimam partem debete offerri principi, de bls quæ appenduntur, et quæ mensuræ subjacent, sic nunc ducentesima pars animantium jubetur offerri, et hujuscemodi legis præceptis omnem populum esse subjectum, ut offerat duci sive principi, quod videlicet per illum holocausta et sacrificia et libamina in singulis solemnitatibus offerantur pro populo, et exquomodo populus debitor est primitiarum offerendarum principi, sic princeps debitor est populi offerre pro eo victimas. Quem juxta tropologiam non alium intelligere possumus, nisi Dominum Salvatorem: iste de ducentis animantibus suscipit arietem, sive, ut significantius Hebraicus serino demonstrat, Boxxuux. quod ad cuncta animantia, et non proprie ad arietem referri potest. Et suscipit animal vel arietem qui nutritus est in locis irriguis, sanctarum videlicet Scripturarum, et potest dicere : « Dominus pascit me, et nihil mihi decrit, in loco pascuæ ibi me collocavit : super aquas refectionis educavit me (Psal. xxn). > Hæc erant irrigua, imo et canales ad quos et Jacob ducebat pecora sua (Gen. xxx), ut in ipsis biberent atque conciperent, et juxta virgarum colorum fetus ederent Domino; pro sacrificio Aquila et Symmachus donum interpretantur : quod in Hebraico dicitur Manaa, et proprie non pertinet ad hostiam, sed ad ca quæ ex simila et polenta, et olco offeruntur in sacrificio. Holocaustum vero est, quod totum offertur Deo et sacro igne consumitur. Pacifica, quando reconciliamur Deo, et pro nobis Apostolus loquitur : « Precamur pro Christo, reconciliamini Deo (II Cor. v). > Et in alio loco : c Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi (1bid.). >

Iste autem princeps, cui primitize de animantibus offeruntur, ipse est et rex, ut in crucis quoque titulo demonstratur Hæbraicis et Græcis litteris ac Latinis,

quæ nutrivit Israel in sacrificium, et in holocau- A nitentibusque Judæis ut deponeretur titulus triumphalis, gentium in Pilato turba respondit . Quod scripsi scripsi (Joan. xix). . . Sub principe, inquit, erunt. Pulchre sacerdotalis dignitas commonetur cui subjecta sit officio, ut sciat se sacrificium, et libamina quæ offeruntur ex humo pro populo offerre debere in cunctis solemnitatibus, tam videlicet in Kalendis, id est neomeniis, quam in sabbatis, quando tenebris cuncta operientibus, lunaris exordium luminis est. Et in requie sabbatorum, ut faciat videlicet pro peccato ad expiandum pro domo Israel, quæ est Ecclesia Dei viventis, columna et firmamentum veritatis : ista est enim domus viventis Dei, et domus Israel, quæ expiatione suorum indiget peccatorum. Quia ergo festorum leges habemus in manibus, et inde nunc sermo est, requiramus diligentius qui sit ordo festivitatum, ut ex ipsis ordinibus et sacrificiorum ritu colligere possimus qualiter unusquisque ex suis actibus et conversationitus sanctis Deo festivitatem possit parare. Prima ergo est festivitas Dei, quæ appellatur indesinens. De his enim mandatur quæ indesinenter, et sine ulla prorsus interruptione matutinis et vespertinis sacrificiis offerantur. Mandans igitur festivitatum ritus, non primo statim venit ad festivitatem Paschæ, neque ad Azymorum, neque ad Scenopegiæ, aliasque de quibus præcipitur, sed hanc primam posuit in qua sacrificium indesinens mandat offerri, quo scilicet agnoscat quis ille vult esse perfectus et sanctus, quia non aliquando quidem agenda est Deo, aliquando non agenda fepietur domus Dei. Ex quo animadvertendum, quod C stivitas : sed semper et indesinenter justus agere debet diem festum. Sacrificium namque quod indesinenter, et in matutinis et in vespertinis mandatur offerri, hoc indicat, ut et in lege ac prophetis quæ ma-Latinum tempus ostendunt, et in evangelica doctrina quæ vespertinum, id est, in vespera mundi Salvatoris ostendit adventum, indesinenti intentione persisteret. Has ergo tales festivitates Dominus dicit : c Et observabitis dies festos meos. . Dies ergo festus Domini est, si ei sacrificium indesinenter offeramus, si sine intermissione oremus; ita ut ascendat oratio nostra, sicut incensum in conspectu ejus mane, et clevatio manuum nostrarum fiat ei sacrificium vespertinum (Psal. CXL). Est igitur prima solemnitas jugis sacrificii vel indesinentis, quæ a cultoribus Evangelii eo modo quo supra exposuimus, debet expleri. Sed quoniam, sicut propheticus sermo perdocuit (Amos. vn), dies festi peccatorum convertuntur in luctum, et cantica eorum in planctum; certum est qua qui peccat, et agit dies peccati, agere non potest diem festum : et ideo illis diebus quibus pec cat, offerre non potest indesinens sacrificium Deo Sed ille offerre potest, qui indesinenter custodit justitiam, et conservat semetipsum a peccato. Qua die autem interruperit et peccaverit, certum est quod in illa die non offert sacrificium indesinens Deo. Quie est autem festivitas sabbati, nisi illa de qua Apostolus dicit : c Relinquetur ergo sabbatismus, hoc est sabbati observatio, populo Dei (Hebr. 1v). > Relindebeat esse Christiano sabbati observatio videamus. Die sabbati nihil ex omnibus mundi actibus oportet operari. Si ergo desinas ab omnibus sæcularibus operibus, et nihil mundanum geras, sed spiritalibus operibus vaces, ad ecclesiam convenias, lectionibus divinis et tractatibus aurem præbeas, de cœlestibus cogites, de futura spe sollicitudinem geras, venturum judicium præ oculis habeas, non respicias ad præsentia et visibilia, sed ad invisibilia et futura : hæc est observatio sabbati Christiano: sed hæc et Judici observare deberent. Denique etiam apud ipsos si faber, si structor, et si qui hujusmodi opificum fuerit, ofiator in die sabbati. Lector autem legis divinæ vel doctor non desinit a bono opere, et tamen sabbatum non contaminat. Si enim dicit ad eos: B · Aut non legistis quia sacerdotes in templo sabbatum violant, et sine crimine sunt ? (Matth. xII.) >

Qui ergo cessavit ab operibus saculi et spiritalibus actibus vacat, iste est qui sacrificium sabbati et diem festum agit sabbatorum. Neque onera portat in via. Onus enim est omne peccatum, quemadmodum dicit et Proplieta: « Sicut onus grave gravata sunt super me (Psal. xxxvIII). > Neque enim ignem accendit illum, scilicet ignem de quo dicitur : « Ite in lumine ignis vestri, et in flamma quam accendistis in sabbato unusquisque (Isa. L). Sed et in loco suo et non procedit ex eo. Quis ergo est locus ejus? Animæ scilicet spiritalis. Justitia locus ejus, veritas, sapientia, sanctificatio, et omnia quæ Christus est locus animæ est. Ex quo loco cam non oportet exire, C ut vera sabbata custodiat, et diom festum in sacrificiis exigat sabbatorum, sicut et Dominus dicebat : « Qui manet in me et ego in eo (Joan. xv). > Quod autem diximus vera salībata, si altius repetamus quæsint vera sabbata, ultra hunc mundum est vera sabbati observatio. Quod enim scriptum est in Genesi (Gen. 11), quia requievit Deus in die sabbati ab operibus suis, non videmus vel tunc factum esse in die septima vel etiam nunc sieri. Semper Deum videmus opcrari, et nullum sabbatum est, in quo non Deus operetur, in quo non perducat solem summ super bonos et malos, et pluat super justos et injustes (Matth. v). « In quo non producat in montibus fenum, et herbam servituti hominum (Psal. cxLvi), > in quo non percutiat et sanet, deducat ad infermin et reducat, in quo non occidat et vivere faciat Unde et Dominus in Evangeliis, cum Judæi præscriberent sibi de operatione et curatione sabbati, respondit eis: c Pater meus usque modo operatur et ego operor (Joan. v). > Ostendens per hæc in nullo hujus sæculi sabbato requiescere Deum, a dispens tionibus mundi, et a provisionibus generis humani. Nam creaturas quidem fecit ex initio et substantias protulit, quantas sibi sciebat ut pote rerum conditor, ad persectionem mundi posse sufficere: sed usque ad consummationem sæculi, ab earum provisione et dispensatione non cessat. Erit ergo verum sabbatum, in quo requiesceret Deus ab omni-

guentes ergo Judaicas sabbati observationes, qualis A bus operibus suis, sæculum futurum, tunc cum anfugiet dolor et tristitia et gemitus, et erit omnia et in omnibus Deus. In quo sabbato concedat etiam nobis Deus diem festum agere secum, cum sanctis angelis suis festa celebrare; offerentes sacrificium laudis et reddentes Altissimo vota nostra. Tunc fortassis et sacrificium indesinens, de quo supra exposuimus melius offeretur: tunc enim melius indesinenter assistere anima poterit Deo et offerre sacrificium lasdis per pontificem magnum, qui est sacerdos in æternum, secundum ordinem Melchisedech. Tertia festivitas ponitur Neomeniæ dies, in qua offertur et hostia sicut scriptum est : « In calendis autem, » id est, in mensium exordiis, cofferetis holocaustum Domino, , etc. Neomenia autem dicitur nova luna. Est ergo et ista festivitas, cum luna innovatur. Nova autem dicitur cum soli proxima fuerit effecta et valde ei conjuncta, ita ut sub claritate ejus la:eal. Sed mirum fortasse videatur, immo superfluum lex divina mandare. Quid enim religionis condecet lunæ novæ, id est, cum conjungitur soli et adhæret ei observare festivitatem. Hæc si secundum litteram considerentur, non tam religiosa quam superstitiosa videbuntur. Sed sciebat Apostolus Paulus, quia non de his loquitur lex, neque ullum ritum quia Judais observari videtur sanctus Spiritus præcipit, et ideo ad eos, qui fidem Dei susceperunt, dicebat : « Nemo ergo vos judicet in cibo aut in potu aut in parte dici festi aut neomenia aut sabbato, quæ sunt umbræ fæturorum (Coloss. 11). , Si ergo umbra futurorum est, sabbatum, de quo pro viribus supra explicavimus; et neomenia umbra futurorum est : certum est quia et cæteræ festivitates similiter umbræ sunt futurorum. Sed nunc de neomenia videamus. Diximus quia neomeniæ festivitas appellatur, cum luna innovari cœperit et soli proxima fieri penitusque conjuncta. Sol justitiæ, Christus est. Huic si luna. id est, Ecclesia sua, quæ lumine ipaius repletur, juncta suerit, et penitus ei adbæserit, ita ut secuadum verbum Apostoli : c qui se jungit Domino, unus cum eo spiritus flat (1 Cor. vi), > tunc festivitatem neomeniæ agit. Tunc enim nova efficitur, cum abjecerit veterem hominem, et induta fuerit novum, e qui secundum Deum creatus est (Ephes, iv), > atque ita merito innovationis solemnitatem, quæ est neomeniæ festivitas, gerit. Tunc denique est, quando neque videri neque comprehendi humanis aspectibus potest. Anima cuim cum totam se sociaverit Domino, et in splendorem lucis ejus tota concesserit, nihilque omnino terrenum cogitat, nihil mundanum requirit, nec hominibus placere studet, sed totam se sapientiæ lumini, totam calori sancti Spiritus manciparerit, subtilis et spiritalis effecta, quomodo cerni ab hominibus aut humanis potest conspectibus apprehendi? Animalis namque home intelligere et discernere non potest spiritalem. Et ideo dignissime diem festum aget et hostiam neemeniæ Domino, utpote per ipsum innovata jugulabit. Quarto in loco ponitur inter festivitates Dei

Paschæ solemnitas, in qua festivitate aguus occidi- A metere fructus, ex quibus lætari facias Deum. et tur. Sed vide tu Agnum verum, Agnum Dei, Agnum qui tollit peccata mundi, et dicito quia e Pascha nostrum immolatus est Christus (I Cor. v). . Judæi carnali sensu comedant carnes agni, nos autem comedamus carnem verbi Dei. Ipse enim dixit: « Nisi comederitis carnes meas, non habebitis vitam in vobis ipsis (Joan. vi). Hoc quod modo loquimus carnes sunt verbi Dei, si tamen non quasi infirmis olera, aut quasi pueris lactis alimoniam præferamus: si perfecta loquimur, si robusta, si fortia, carnes vobis verbi Dei apponimus comedendas. Ubi enim mysticus sermo, ubi dogmatieus et Trinitatis side repletus profertur ac solidus, ubi futuri sæculi, amoto velamine litteræ, legis spiritalis sacramenta panduntur, ubi spes animæ avulsa de terris jactatur in cœlos, B festum novorum fructuum agit, qui gaudium metit; et in illis collocatur « quæ oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor honinis ascenderunt (I Cor. 11), hæc omnia carnes sunt verbi Dei, qui potest perfecto intellectu vesci et corde purificato, ille vere festivitates paschæ immolat sacrificium, et diem festum agit cum Deo et cum angelis ejus. Post hanc imo continuata huic festivitas sequitur azymorum, quam merito celebrabis, si extermines omne fermentum malitiæ et nequitiæ ab anima tua, et azyma sinceritatis veritatisque custodias (I Cor. v). Neque enim putandum est omnipotentem Deum leges hominibus pro fermento scribere, et per ea jubere exterminari animam de populo; si qua forte parum aliquid fermenti hujus ex farina conspersi in domo sua habuisse deprehendantur, eamque curam magnopere fuisse C divinæ majestati qua fermenti bujus causa intantum se dicat offendi, ut animam, quam ipse ad imaginem et similitudinem suam fecit, exterminari pro hoc jubeat et everti. Non mihi videtur hæc divinis legibus digna esse intelligentia, sed illud magis est, quod horrescit, merito horrescit Deus, si malitiæ, si iræ, si nequitiæ spiritu infirmetur anima et intumescat ad flagitia; hæc non vult esse in anima Deus, et tale lermentum nisi abjecerimus de domo animæ nostræ, merito exterminabimur. Sed ne contemnas, etiamsi parvam videris intra te fermentari malitiam, quia e modicum fermentum totam massam corrumpit (I Cor. v). > Et ideo neque de parvo peccato negligas, quoniam ex uno peccato generatur et aliud. Sicut enim ex justitia generatur justitia, ex castitate castitas (si enim primo tenuiter castus esse corperit, accepto castitatis fermento, quotidie castior efficitur: ita et qui semel intra se, licet parvum malitiæ reposucrit fermentum, quotidie semetipso nequior efficitur ac deterior. Et ideo si vis agere azymorum festivitatem cum Deo, ne parvum quidem malitiæ fermentum intra te residere patiaris. Post hanc sequitur sexta festivitas, quæ dicitur Novorum, id est, primitiæ de novis offeruntur. Ubi enim seminatus fuerit ager, diligenter excultus, atque ad maturitatem pervenerit seges, tunc in fructuum perfectione festivitas Domini geritur. Si ergo et tu vis novorum diem festum agere cum Domino, vide quomodo semines, aut ubi semines, ut possis tales

agere diem festum. Quod aliter implere non poteris. nisi audias Apostolum dicentem : « Qui seminat in spiritu, de spiritu metet vitam æternam (Gal. vi). > Si sic semines, et sic metas, vere diem festum agis movorum. Propterea denique et propheta admonet. dicens : c Innovate in vobis novalia, et nolite seminare super spinas (Ose. x). Dui ergo cor suuni et interiorem hominem renovat de die in diem, iste sibi innovat novalia, et non seminat super spinas, sed super terram bonam, quæ reddat ei fructum tricentesimum aut sexagesimum aut centesimum (Luc. viii). Iste ergo est, qui in spiritu seminat et colligit fructus spiritus. Fructus autem spiritus primus omnium est gaudium (Cal. v). Et merito diem præcipue qui simul metat et pacem et patientiam, et bonitatem et mansuetudinem, aliosque horum similes fructus colligat, dignissime novorum fructuum festivitatem Domino aget.

Tunc deinde sequitur festivitas Septimanorum. Sicut enim inter dies, septimus quique dies observatur sabbatum, et est festivitas, ita ut inter menses septimus quique mensis sabbatum sit mensium. Agitur ergo in co festivitas, quæ dicitur Sabbata sabbatorum, et sit in die prima mensis memoria tubarum. Sed quis est qui festivitatem gerat memoriæ tubarum, nisi qui potest scripturas propheticas et evangelicas atque apostolicas, quæ velut cœlesti quadam personant tuba, mandare memoriæ, et intra thesaurum cordis sui recondere? Qui ergo hæc facit et in lege Domini meditatur die ac nocte (Psal. 1), iste festivitatem gerit memoriæ tubarum. Sed et si qui potest gratias illas sancti Spiritus promereri, quibus inspirati sunt prophetæ, et psallens dicere : « Canite in initio mensis tuba, in dic insignis solemnitatis ejus (Psal. LXXX), et qui scit in Psalmis jubilare, digne Deo agit solemnitatem tubarum. Est adhuc et alia festivitas cum a Migunt animas suas et humiliant, sed non festa celebrantes. O mira festivitas! Dies festus vocatur afflictio animæ. e Hic enim, inquit, dies est propitiationis, decima die mensis septimi. > Vides ergo, si vis diem festum agere, si vis ut lætetur Deus super te, afflige animam tuam et humilia eam. Non ei permittas explere desideria sua, nec concedas ei lascivius evagari, sed in quan-. tum sieri potest, assige et humilia eam. Denique et Paschæ festivitas et azymorum panem afflictionis habere dicitur. Nec potest quis agere diem festum, nisi afflictionis panem manducaverit, et manducaverit pascha cum amaritudine. . Manducabitis enim. inquit, azyma cum amaritudine. > Vides ergo quales sunt sestivitates Dei. Non recipiunt dulcedinem corporalem; nihil remissum, nihil voluptuosum, aut luxuriosum volunt, sed afflictionem animæ, et amaritudinem, humilitatemque deposcunt : quia e qui so humiliat, ipse exaltabitur (Matth. xxIII) > apud Deum. Hoc ergo deposcit et propitiationis dies. Cum enim afflicta fuerit anima et humiliata in conspectu

venit ille, quem proposuit Deus propitiatorium per fidem in sanguine suo Christus Jesus Dominus et Redemptor ejus (I Joan. 11). Jam vero ultimus dies festus Dei, qui sit, quo Deus lætatur in homine, videam. Scenopegia, inquit. Lætatur ergo super te, cum viderit in hoc mundo in tabernaculis habitantem, cum te viderit non habere sixum et sundatum animum ac propositum super terras, nec desiderantem quæ terrena sunt, nec umbram vitæ hujus quasi possessionem propriam et perpetuam deputantem, sed velut in transitu positum, et ad veram illam patriam unde egressus est, paradisi, festinantem ac dicentem: « Incola ego sum et peregrinus sicut omnes patres mei (Psal. xxxvIII). . In tabernaculis enim tabernaculis habita vit cum Isaac et Jacob cohæredibus remissionis ejusdem. Cum ergo incola fueris et peregrinus in terris, et non est mens tua fixa et radicata in desideriis terrenorum, sed paratus es, ut cito transcas, et paratus es extendere le semper ad anteriora (Phil. m), usquequo pervenias ad terram fluentem lic et mel, et hæreditatem capias futurorum : si te inquam, positum in his videat Deus, lætatur in te, et diem festum aget super te. Hæc quidem in præsenti. In futuro vero, si vis considerare quomodo dies festi agantur, erige paululum si potes sensus tuos a terra, et obliviscere paulisper hæc quæ habentur in facie. Describe vero tibi quomodo cœlum et terra transeat, et transit omnis hic habitus mundi. Cœlum vero novum et nova terra fundetur. Amove de conspecti- C bus tuis etiam solis hujus lucem, et da illi mundo, qui venturus est, solis hujus septuplum lumen : imo potius secundum Scripturæ auctoritatem ipsum ei da Dominum. Lucem pone, astantes angelos glo-

Domini, tunc ei propitietur Deus : et tunc ad eam A riæ. Pone virtutes, potestates, sedes, dominationes, atque omne nomen clarissimarum cœlestiumque virtutum, non solum, quod in præsenti sæculo nominatur, sed quod etiam in futuro. Inter hos omnes considera, et conjice quomodo agi possint dies festi Domini, quæ ibi festivitas, quæ gaudia, quæ lætitiæ magnitudo. Nam de his quas supra diximus spiritalibus festivitatibus, etiam si magnæ sunt et vere præcipuæ cum spiritaliter geruntur in anima, tamen ex parte sunt, non ex integro. Ex parte ergo in hoc mundo sancti agunt diem festum, quia ex parte sciunt, et ex parte prophetant. Cum autem venerint, quæ perfecta sunt, destruent ista quæ ex parte sunt (I Cor. x111). Sicut enim persectæ scientiæ cedit ista, quæ ex parte est, et perfectæ prophetiæ cedit ista, quæ ex parhabitaverunt et patres, et Abraham in casulis, id est, in B te est : ita et perfectæ festivitati, cedit ista, quæ ex parte est festivitas. Neque enim, quod perfectum est, mundus iste capere potest; ubi, ut diximus, necessitas corporis, nunc cibum, nunc potum, nunc somnum suggerit, nunc etiam quantamcunque necessario vitæ præsentis sollicitudinem movet; quæ omnia interrumpunt sine dubio continuationem festivitatis Dei. Cum autem venerit illud, quod dictum est, de his qui restituentur in sancta, si tamen et nos et ex his esse mereamur qui restituendi sunt, qui neque esurient, neque sitient, neque dormitabunt, neque laborabunt, sed erunt pervigiles sicut angelorum vita pervigil dicitur, cum in illum ordinem restitui merebuntur, tunc erit vera et incorrupta sestivitas: cujus festivitatis princeps et sponsus et Dominus erit ipse Jesus Christus Salvator noster. Sed his ita prælibatis in singulis festivitatibus, quas oblationes offerre debeant, sequens liber demonstrat, mysticamque observationem earum brevi sermone demonstrat.

# LIBER DECIMUS NONUS

### SEQUITUR CAPUT XLV.

· Ilæc dicit Dominus Deus: In primo mense, una mensis sumes vitulum de armento immaculatum. c et expiabis sanctuarium. Et tollet sacerdos de sanc domus, et in quatuor angulis crepidinis altaris, et in postibus portæ atrii interioris. Et sic facies in e septima mensis pro unoquoque qui ignoravit et er-· rore deceptus est, et expiabis pro domo. In primo · mense, quarta decima die mensis, erit vobis paschæ ı solemnitas. Septem diebus azyma comedentur. Et · faciet princeps in die illa pro se et pro universo : populo terræ vitulum pro peccato. Et in septem · dierum solemnitate faciet holocaustum Domino: se-· ptem vitulos et septem arietes immaculatos quoti-· die septem diebus, et pro peccato hircum capra-• rum quotidie; et sacrificium ephi per vitulum et e ephi per arietem faciet, et olei hin per singula e cphi. Septimo mense, quinta decima die mensis in

· solemnitate faciet, sicut supra dicta sunt per se-· ptem dies tam pro peccato, quam pro holocausto. et in sacrificio et in oleo. > (Hieron.) Totum capitulum posui, ne divisum per singula legentis aniguine quod erit pro peccato, et ponet in postibus D mum conturbaret. Et primum de interpretationis varietate dicendum est. Ubi nos interpretati sumus in quatuor angulis crepidinis altaris, > Septuaginta transtulerunt, c et super quatuor angulos templi et super altare: ) Et ubi nos diximus, « pro unoquoque qui ignoravit et errore deceptus est, illi po-.suerunt, « pro ignorante et pro parvulo. » In eo quoque ubi nos diximus, e et sacrificium ephi per vitulum. et ephi per parietem faciet, et olei bin per singula ephi; > illorum editio tenet cet sacrificium et coctionem vitulo et coctionem arieti dabis et olei hin coctionis. . In extremo quoque versiculo, ubi nos diximus, in sacrificio et in oleo, illi dixerunt, « sicut in manaa, sicut in oleo. > In primo, inquit, mense et prima die mensis: haud dubium quin Nisan significat: c sumes

vitulum de armento, non qui domi nutritus sit, sed A et expictur sanctuarium. « Et tollet, inquit, sacerqui in armento, hoc est, de grege et numero plurimorum. (In septima quoque mensis ejusdem die;) quæ duæ solemnitates, hoc est, primi mensis prima dies, ejusdem septima in lege Mosaica non habentur. Quartum decimum autem diem mensis, quo pascha celebratur, et Movses præcipit observandum, quando septem diebus azyma comedimus. Quartam vero solemnitatem, de qua dicit: « Septimo mense quinta decima die mensis in solemnitate, etc., videtur mihi significare Scenopegiam, quam hic sine nomine posuit. Curramus ergo ad singula, et quid nobis videatur, breviter disseramus. Esse solemnitates spiritales et Apostolus docet: « Ne ergo quis vos judicet in cibo et potu, aut in parte solemnitatis, aut neomeniæ, aut sabbatorum, quæ sunt umbra futu- B septimam diem mensis primi, et consequi requiem, rorum (Coloss. 11). > Et si per Isaiam loquitur Deus: · Neomenias vestras, et sabbata vestra, et diem magnum non suscipio, jejunium et ferias, et neomenias et solemnitates vestras odit anima mea (Isa. 1). > Manisestum est quod qui solemnitates oderit Judæorum, suos diligat, sabbatum videlicet quod relictum est populo Dei, ut videamus quæ a Deo donata sunt nobis, et loquamur non in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina spiritus, spiritalibus spiritalia comparantes. In præsenti enim sæculo, quod in maligno positum est, dies bonos videre non possumus, sed in novo. De quibus diebus in carmine Mosaico Spiritus sanctus canit : « Memento dierum antiquitatis, intellige annos generationis generationum (Deut. xxxII). De quibus et sanctus loquebatur in psalmo: « Nocte in corde meditabar (Psal. LXXVI). > Et iterum : « Et annos æternos in mente habui et meditatus sum. > Qui istum non suscipit intellectum, respondeat quomodo illud possit exponere, quod Isaias de futuro et novo sæculo vaticinatur. e Erit mensis ex mense, et sabbatum ex sabbato, et veniet omnis caro adorare Dominum (Isa. LXVI), ) quando veri adoratores nequaquam adorabunt in monte Garizin, nec in Jerusalem, sed in spiritu et veritate, quando erit cœlum novum et terra nova, et liberabitur omnis creatura a servitute corruptionis in libertatem filiorum Dei, et sol septies tantum lumen accipiet et luna soli comparabitur. Accessimus enim ad montem Sion, quod interpretatur D specula, et ad civitatem Dei viventis Jerusalem cœlestem (Hebr. x11), et ad millia angelorum solemnitates. De qua solemnitate loquitur et alius propheta: · Quid facietis in diebus congregationis, et in diebus solemnitatis Domini (Ose. 1x)? > Hoc est illud quod et alibi dicitur: « Celebra, Juda, festivitates tuas, redde vota tua (Nahum. 1). > Si ergo didicimus solemnitates spiritales, consequenter docebimur et victimas spiritales. Assumitur vitulus de armento, sive taurus, ut interpretatus est Symmachus, liber ct nello pressus jugo, hoc est, onere peccatorum, et immaculatus, « qui peccatum non fecit, nec dolus inventus est in orcejus (I Pet. 11), vitulus novellus, cornua efferens et ungulas, ut in ipso mundetur

dos de sanguine ejus, quod erit pro peccato omnium. » Qui aliis verbis agnus appellatur, in Exodo et in Evangelio, Baptista Joanne dicente: « Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi (Joan. 1). > Sanguis autem ipse est pretiosus, in quo redinimur in passione Domini Salvatoris, cuius carnibus alimur et cruore potamur, quo tanguntur quatuor anguli crepidinis altaris. Quod Theodotio ipsum H. braicum e posuit azara sive templi, ut Septuaginta transtulerunt, ut sanctificetur domus et altare. > Universa enim mundi elementa hoc sanguine sanctificantur, ut cum quis expiatus fuerit atque mundatus, ingrediatur portam atrii interioris, et possit Domini arcana cognoscere, et consequenter venire ad et Domino offerre sacrificium tam pro ignorantia, de qua Davia loquitur: c Delicta juventutis et ignorantiæ meæ ne memineris (Psal. xxIV); > quam pro parvulo, qui cum ad perfecti viri mensuram pervenerit, destruet ea, quæ parvuli sunt. Et loquitur considenter: « Dum essem parvulus, quasi parvulus loquebar, sapiebam quasi parvulus (I Cor. xIII), > sive qui errore deceptus est, et non tam voluntate quam boni opinione peccavit. Completis autem duabus solemnitatibus primi mensis, hoc est, primæ diei, et septimæ ejus, venit ad quartum decimum diem mensis, in quo Paschæ solemnitas est, de qua scriptum est: ( Etenim pascha nostrum immolatus est Christus (I Cor. v), , tunc comedimus septem diebus azyma in requie et securitate rerum omnium. quando sermentum malitiæ et nequitiæ destruentes. manducamus azyma sinceritatis et veritatis, principe nostro cuncta hæc pro nobis offerente, et primum pro seipso.

Suscepit enim corpus humanum, et per peccatum destruxit peccatum, qui pro nobis dolet et portat infirmitates nostras. Proinde pro domo sua, quod in Septuaginta scriptum est, sed in Hebraico non habetur, id est, pro Ecclesia et pro omni populo terræ, universo videlicet humano genere. Salvator est enim omnium hominum, et maxime fidelium. et ipse est propitiatio pro peccatis nostris, et non solum pro nobis, sed pro omni mundo. Oblato autem vitulo pro universo populo terræ, in septem diebus reliquis Dominicæ passionis, septem vituli, et septem arietes immaculati offeruntur quotidie, ut holocausto et igne Dominico concrementur. Septem autem vituli et septem arietes sunt, qui configurantur Dominicæ passioni, ut imitentur verum vitulum, et verum arietem, et sanguine martyrum per septem dies totius mundi peccata purgentur. (Adamant.) Ilircus quoque caprarum offertur pro peccato quotidie, septem videlicet diebus. Si vero quis inveniatur, qui possit velamen, quod est positum in lectione veteris testamenti, removere atque inde quærere quæ sint vera sacrificia, quæ purificent populum in diebus festis: tune videbit quam mira et magnifica sunt, quæ per hæc indicantur quæ superflua ignorantibus

ac superstitiosa ducuatur. Sed hæc quidem Paulus, A dicibus legimus, « reversionis meæ instat. » Sic erro **"et s**i qui ei similes sunt, plenius ab ipsa sapientia et verbo Dei perfectiusque cognoverint. Nos autem quantum ex ipsorum litteris colligere possumus, in quibus nobis velut per umbram et imaginem indicia quædam dederunt ad ædificationem communem, discutere summatim de sacrificiorum ritu aliqua tentabimus. In paschæ festivitate agnus scribitur esse, gui purificat populum, in aliis vitulus, in aliis hircus, aut aries, vel capra, vel vitula, sicut ex his, quæ recitata sunt, didicistis. Unus ergo ex his animalibus, quæ ad purificandum populum sumuntur, est agnus, qui agnus ipse esse dicitur Dominus et Salvator noster: sic enim intellexit Joannes, qui est major omnium prophetarum, et signavit de ipso dicens: c Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccatum B mundi (Joan. 1). (Greg. Nazian.). Quod si agnus, qui ad purificandum populum datus est, ad personam Domini et Salvatoris nostri refertur, consequens videtur, quod etiam cætera animalia, quæ his eiusdem purificationis usibus deputata sunt, referri debeant, similiter ad aliquas personas, quæ purificationis aliquid humano generi conferant. Vide ergo ne forte sicut Dominus et Salvator noster e quasi agnus ad occisionem ductus (Isa. LIII), > et in sacrificium altaris oblatus peccatorum remissionem universo præstitit mundo: ita fortassis et cæterorum sanctorum ac justorum e sanguis, qui effusus est a sanguine Abel justi usque ad sanguinem Zachariæ prophetæ, qui intersectus est inter ædem et altare (Matth. xxIII); alterius quidem sanguis sic- C ut vitulæ, alterius sicut hirci aut capræ, aut alicujus horum fusus est ad expiandum pro parte aliqua populum. Sive ergo hæc ad justorum prophetarumque personas, qui in hoc mundo jugulati sunt, vel eorum qui dicunt: « Quoniam propter te morte afsicimur [mortisicamur] tota die, estimati sumus ut oves occisionis (Psal. XLIII), referenda videantur, quis facile audeat affirmare? Neque enim hæc animalia per speciem, sed per figuram referri ad illam vel illam personam putanda sunt. Nam ipse Dominus Jesus Christus non ideo agnus dicitur, quasi qui mutatus sit, et conversus in speciem agni : dicitur tamen agnus quia voluntas et bonitas ejus qua Deum ' repropitiavit, hominibus et peccatorum indulgentiam dedit, talis exstitit humano generi, q asi agni D hostia immaculata et innocens, qua placari hominibus divina creduntur. Sic ergo si qui justorum hominum hic pro repropitiatione divina velut aries aut vitulus, aut hircus oblatus est, sacrificium ob puriacationem populo impetrandam accipi potest: aut non videtur aries aut hircus holocaustum se olitulisse Paulus pro populo Israel, cum dicebat : « Optabam autem ego ipse anathema esse a Christo pro fratribus meis, qui sunt cognati mei secundum carnem (Rom. 1x)? > Vis autem scire, quod se hostiam etiam Paulus offerat jugulandam? Audi eum et in aliis dicentem : « Jam enim ego immolor, et tempus resolutionis (II Tim. 1v), vel ut in Græcis co-

figuraliter potest videri, quod alius pro festivitate novorum, alius pro festivitate sabbati, alius pro festivitate tabernaculorum, quod hircus aut vitulus, aut aries offeratur ad reconciliandum hominibus Deum: donec enim sunt peccata, necesse est requiri et hostias pro peccatis. Nam pone, verbi gratia, non fuisse peccatum. Si non fuisset peccatum, non necesse fuerat Filium Dei agnum fieri, nec opus fuerat eum in carne positum jugulari, sed mansisset hoc, quod in principio erat Deus verbum. Verum quoniam introivit peccatum in hunc mundum, peccati autem necessitas propitiationem requirit, et propitiatio non sit nisi per hostiam: necessarium fuit provideri hostias pro peccato. Et quoniam peccati ipsius diversæ et variæ qualitates suerunt, diversorum animalium mandantur hostiæ; procul dubio, quæ convenirent varietatibus peccatorum. Sic ergo efficit alius quidem sanctorum sive angelorum, ut diximus, sive hominum vitulus, qui in illa festivitate interveniat pro populi delictis: alius autem aries in alia festivitate. quorum intercessione fiat purificatio pro peccatis. Quod si purificari potuerint homines a peccatis et esse puriores, minuuntur et hostiæ. Si enim pro peccatis sunt hostiæ et pro multitudine peccatorum multiplicatæ sunt, sine dubio et pro exiguitate minuuntur. (Hieron.) Attendendumque diligentius quod in sacrificio ephi per vitulum, et ephi per arieteir, et olei hin offeruntur, quæ in lege præcepta sunt. In oblatione autem hirci nec ephi, nec, ut LXX transtulerunt, coctio ponitur, qui pro ephi πέμμα, hoc est, coctionem interpretati sunt. Hin vero quæ olei certa menaura est, de qua ante jam diximus, assumit in sacrificio vituli et arictis, ut fomentum luminis sempiterni, et requiem laboris et lassitudinis sanitatem, post placationem peccatorum accipere possimus. In septimo quoque mense, quinta decima die mensis, hoc est, scenopegiarum, idem oblationis et sacrificiorum ordo servandus est, tam pro peccato, quam pro holocausto, et in sacrificio, et in oleo, ut festivitatem Domini, fugatis tenebris et orte lumine olei, consequamur, clarioresque habeamus solemnitates, in quibus nobis omnia peccata donan-

## CAPUT XLVI.

De sacrificiis Sabbati et Neomeniæ; per quas portas intrare debebunt, et exire principes et populi ad orandum Deum : de spontaneo holocausto principis, quod princeps possit dare, et de destructione coquinarum.

· Hæc dicit Dominus Deus : Porta atrii interioris, e quæ respicit ad orientem, erit clausa sex diebus, in quibus opus fit : die autem sabbati aperietur, c sed in die Kalendarum aperietur, et intrabit princ ceps per viam vestibuli portæ deforis, et stabit in · limine portæ. Et facient sacerdotes holocaustum e ejus et pacifica ejus, et adorabit super limen · portæ, et egredietur. Porta autem non claudetur usque ad vesperam. Et adorabit populus terræ ad

1

e ostium portæ illius in sabbatis et in Kalendis co- A tur sacrificii, id est similæ et hin olei, ita offeratur et ram Domino. Holocaustum autem hoc offeret princeps Domino in die sabbati, sex agnos immaculatos et arietem immaculatum, et sacrificium ephi per arietem. De agnis vero sacrificium, quod dederit e manus ejus, et olei hin per singula ephi. In die autem Kalendarum vitulum de armento immacuc latum, et sex agni et arietes immaculati erunt, et cephi per vitulum, ephi quoque per arietem faciet sacrificium. In agnis autem sicut invenerit manus et olei hin per singula cphi. > Priusquam quid ista significent disseramus, ipsa Scripturæ παραφραστιχώς verba pandenda sunt. c Porta, inquit, atrii interioris sex diebus > (de quibus scriptum est, · Sex diebus operaberis, et facies omnia opera tua) erit clausa; , nec quælihet porta, sed quæ respi- B cit ad orientem, » unde oritur sol justitiæ. Porro die sabbati, id est, septimo, in quo requies est, aperietur per singulas hebdomadas, et rursum completis diebus triginta, quando alterius mensis finis et alterius exordium est, id est, neomenia, die videlicet Kalendarum, aperictur: ut quod privilegium habet septimus dies in hebdomade, hoc habeat privilegium mensis exordium. Cur autem aperiatur die septimo, et die Kalendarum porta interioris atrii, quæ respicit ad orientem, sequens sermo monstrabit. Et intrabit, inquit, princeps per viam portæ deforis, atrii videlicet exterioris, et stabit in limine portæ, , interioris atrii, quæ respicit ad orientem. Nec ingredietur atrium interius, sed illo stante alii sacerdotes facient pro ipso holocaustum, quam oblationem interpretatus est Symmachus, et pacifica, sive quæ ad salutem pertinent, ut postquam hostia principis sacro igne fuerit concremata, et dux reconciliatus Deo, tunc adorare possit super limen portæ interioris atrii, in quo steterit et egrediatur. Quid igitur? post egressionem principis statim porta claudetur! Nequaquam, sed aperta erit usque ad vesperam, ut post principem omnis populus terræ adoret contra ostium portæ illius: adoret autem in sabbatis et in Kalendis, quando aperitur porta. Et quia supra dixerat : Facient sacerdotes holocaustum ejus et pacifica ejus, nec sign ficaverat holocaustorum numerum, nunc infert cholocaustum hoc offeret princeps Domino in die sabbati. > Offeret autem non per se, sed per sacerdotes, de quibus scriptum est : « Et facient sacerdotes holocaustum ejus et pacifica ejus. Sex, inquit, agnos immaculatos et arietem immaculatum, ita ut sacrificium arietis mensura ephi sit, quæ hebraice appellatur epha. Sex autem agnis sit sacrisicium, quod offerre potuerit manus ejus, qui offert, et per singula ephi, erit olei mensura quæ appellatur hin: Kalendaru:n autem, hoc est, ncomeniarum dies, hoc habebit privilegium amplius a die sabbati, ut vitulus immoletur de armento sive taurus immaculatus. Cætera autem, id est sex agni immaculati, et aries immaculatus, et sacrificia eorum ritum sabbati possidebunt. Ita duntaxat, ut sicut in ariete ephi offer-

in vitulo. Hæc perspicuitatis causa sint posita, nunc spiritalem sensum Domino donante reseremus. Sex diebus, quibus operamur in mundo, porta orientalis atrii interioris clausa nobis est. Postquam autem venerimus ad diem septimum, id est ad diem sabbati, in quo æterna requies est, sive ad diem Kalendarum, quando post cæcam noctem et horribiles tenebras lucis exordium est, aperitur nobis porta orientalis, et si quis nostrum per merita virtutum ducis nomen et dignitatem fuerit consecutus, per viam vestibuli portæ desoris, hoc est per mundi hujus labores, et portam Ecclesiæ, quæ adhuc in terrenis finibus posita est, ingredietur: non interius atrium, hoc enim in præsenti loco scribitur, sed ad limen portæ interioris, et stabit in ea. Sin autem princeps in præsenti scriptura non ingreditur atrium interius, sed stat in limine ejus, nulli dubium est nunc ex parte nos videre, et ex parte cognoscere, et necdum revelata facie gloriam Domini contemplari. Denique stante principe in limine portæ atrii interioris, cæteri sacerdotes, quibus hoc officium delegatum est, quos possumus intelligere virtutes angelicas, facient pro ipso holocaustum et pacifica. Indigemus enim misericordia Dei, et omnis creatura ad comparationem creatoris immunda est et divino igne purganda, quo et Isaiæ (Isa. vi) prophetæ purgata sunt labia, ut postquam per sacrificium pacem receperit, tune in limine constitutus, adoret omnipotentiam Dei, et se atrii interioris ingressu fateatur indignum et statim ingrediatur. Postquam autem, qui primus est fuerit egressus, non claudetur usque ad vesperam hujus sæculi ipsa porta interioris atrii, sed aperta erit, ut populus quoque terræ sit ad ostium, et adoret ad eum : nequaquam omni tempore, sed quando requieverit a peccatis, et, fugatia tenebris, fidei et scientiæ lumen acceperit. Hoc autem ipsum holocaustum, quod offert princeps per sacerdotes in die sabbati, sex agnorum immaculatorum numero terminatur: pro sex videlicet diebus, in quibus operamur in mundo: et arietem immaculatum, qui princeps gregis est, ita ut per singulos arietes offeratur in sacrificio ephi, id est, decima pars cori. In agnorum autem sex sacrificio certa mensura non ponitur, e sed quantumcumque dederit manus cjus, , qui offert, hoc est, pro operum qualitate atque mensura: olei autem hin offeret per singula ephi, hoc est oleum quod sibi quinque virgines præparaverunt, ut ungat similam sive commisceat, et omnis oblatio Dei plena sit lumine veritatis, et exhilaretur facies offerentis oleum. Die autem Kalendarum, hoc est, die tricesimo, quando primogenita et Levitæ numerantur in lege, præter omnem Israel, de quibus supra diximus, offertur vitulus de armento immaculatus, super quo plenius in priori capitulo disseruimus : et agni sex et arietes immaculati, et cætera quæ offeruntur in sabbatis ut æternam requiem consequamur, et mereamur audire : « Euge, serve bone, quia in paucis sidelis suisti, super multa te conet non solum ad portam interioris atrii pervenire, sed etiam penetralia ejus intrare possixius et illud opere possidere, e Plantati in domo Domini, in atriis domus Dei nostri florebunt (Psal. xci).)

« Cumque ingressurus est princeps, per viam vestie buli portæ ingrediatur et per eamdem viam exeat. e Et cum intrabit populus terræ in conspectu Domini in solemnitatibus, qui ingreditur per portam Aquic lonis ut adoret, egrediatur per viam portæ meridianæ. Et qui ingreditur per viam portæ meridianæ, • egrediatur per viam portæ Aquilonis. Non revertae tur per viam portæ, per quam ingressus est, sed e e regione illius egredietur. Princeps autem in mee dio eorum : cum ingredientibus ingredietur, et cum egredientibus egredietur. Et in nundinis et in B lium, ut qui derelinquens portam Aquilonis, a quo e solemnitatibus erit sacrificium ephi per vitulum et ephi per arietem. In agnis autem erit sacrificium e sicut invenerit manus ejus, et olei hin per singula ephi. Princeps ille, de quo supra dictum est, « Et intrabit princeps per viam vestibuli portæ deforis: per eamdem portam ingrediatur et per eamdem egrediatur; i liberi enim arbitrii est, et potestatem habet ponendi animam suam (Joan. x), et rursum resumendi eam, et tam ad nos veniens, quam ad cœlestia conscendens, eadem majestatis suæ utitur libertate, denique non quærit nundinas, nec solemnitates, nec differentiam ullam observat dierum, quia omne tempus ei festivitas est. Populus autem in nundinis tantum et in solemnitatibus ingreditur et egreditur, et non per eamdem viam, sed C per alteram atque alteram : scriptum est enim : « Et cum intrabit populus terræ in conspectu Domini in solemnitatibus, qui ingreditur per portam Aquilonis ut adoret, egrediatur per viam portæmeridianæ; et qui ingreditur per viam portæ meridianæ, egrediatur per viam portæ Aquilonis, non revertetur per viam portæ per quam ingressus est, sed e regione illius egredietur. Quod non solum his præcipitur, qui egrediuntur de Sodomis, et dicitur eis, e ne respicias retrorsum (Gen. xrx), > neque illis qui manum mittunt ad aratrum, ut non respiciant ea quæ post tergum sunt, sed in domo quoque Domini constitutis jubetur, ne post terga respiciant, et revertantur ad egena et infirma elementa, et incipientes spiritu, carne consumantur, sed ut de spiritalibus quoque ad majora procedant et dicant cum Apostolo (Philip. 114): ( Præteritorum obliviscens et in priora me extendens, » ut nequaquam ex parte cognoscant et ex parte prophetent (I Cor. x111), sed veniant ad perfectum, juxta eam tamen perfectionem, quam potest capere humana natura, ut intelligamus illud evangelicum: « Et vos cum omnia feceritis dicite, Servi inutiles sumus, quod debuimus facere fecimus (Luc. xvii). . Unde et Apostolus in eadem Epistola de duabus loquitur perfectionibus; quasi imperfectus enim scribit: ( Non quia jam accepi et quasi jam persectus sim: persequor autem si apprehendam, in quo et comprehensus sum a Christo

stituam, intra in requiem domini tui (Matth. xxv); > A (Philip. 111). > Statimque quasi perfectus loquitur : « Unum autem posteriorum obliviscens, ad ea quæ in priora sunt me extendens, juxta propositum persequor ad bravium supernæ vocationis: quotquot ergo perfecti hoc sapimus (Ibid.). > Quomodo enim potest stare sententia, ut qui dixerat non quia jam accepi, aut quia jam perfectus sim, audeat dicere. Quotquot ergo perfecti hoc sapimus? Ex quo perspicuum est omnem hominem et universam creaturam. quamvis ad perfectionem venerit, tamen indigere misericordia Dei et plenam perfectionem ex gratia, non ex merito possidere. Præcipitur itaque populo terræ, eut si ingreditur per portam Aquilonis ut adoret, egrediatur per viam portæ meridianæ. > Quis est iste populus, cui hoc præcipitur? Nempe gentiexardescunt mala super terram, ingressus fuerit templum, non egrediatur nisi per viam portæ meridianæ ad portam luminis, ad portam caloris, ad portam in qua sponsus cubat in meridie. Denique dicitur in eodem Cantico canticorum : c Surge, Aquilo; et veni, Auster (Cant. 1v). Dui vero ingreditur per viam portæ meridianæ, egrediatur per viam portæ Aquilonis; quisnam ille est populus? scilicet Judæorum, qui derelinquens portam viæ luminis, vadit ad portam Aquilonis de quo dicitur : « Aquilo ventus durissimus (Eccli. xLIII); > nam et olla Jeremiæ a facie aquilonis accenditur (Jer. 1). Dicamus et aliter. Per portam Aquilonis ingreditur, qui peccata dimittit: et egreditur per portam meridianam, qui virtutes sequitur. E contrario, si justus lapsus fuerit in peccatis, ingreditur quidem per portam meridianam, sed egreditur per viam portæ Aquilonis. Princeps autem, inquit, in medio eorum erit, ingredientium scilicet et egredientium, juxta illud quod scriptum est : ( Medius inter vos stat, quem vos ignoratis (Joan. 1). > Et Apostolus : An ignoratis quoniam Christus in vobis est (II Cor. x111)? . Sin autem ignorantibus dicitur, quod medius inter eos stetit Christus, quanto magis scientibus! Sed cum inter scientes Christus steterit, tunc corpus mortuum flet propter peccatum, et spiritus vivens propter justitiam. Ingreditur autem princeps cum ingredientibus, et egreditur cum egredientibus, utrorumque virtutis atque peccati testis assistens. In nundinis ergo et in solemnitatibus, sabbatorum videlicet et Kalendarum, et universæ festivitatis, de qua in anterioribus locuti sumus, tam in vitulo, quam in ariete singula ephi offeruntur in sacrificio. In agnis vero non erit certus numerus, nec voluntati dimissum arbitrium, sed viribus quis utetur et bono conscientiæ, ut quantum potest, non quantum vult offerat : et super omnia olei hin per ephi singula, ut ungatur simila et lucerna accendatur in conspecta Domini, et qui eo utitur possit dicere : « Ego autem sicut oliva fructifera in domo Domini (Psal. LI). >

> c Cum autem fecerit spontaneum holocaustum aut c pacifica voluntaria Domino, aperietur ei porta qua respicit ad orientem, et faciet holocaustum suum,

e et pacifica sua, sicut sieri solet in die sabbati, et A saciet illum, per singula videlicet mane, quando, e egredietur claudeturque porta postquam exierit. e Et agnum anniculum immaculatum faciet holocaustum quotidie Domino. Semper mane faciet cillud. Et sacrisicium faciet super eo cata mane, e mane sextam partem ephi, et de oleo tertiam e partem hin, ut misceatur similæ. Sacrificium Domino legitimum juge atque perpetuum. Faciet agnum et sacrificium et oleum cata mane, mane • holocaustum sempiternum. > (Hieron.) Ubi nos legimus immaculatum, et in Hebraico scriptum est thamin. Aquila perfectum interpretatur: et ubi Septuaginta manaa, Theodotib sacrificium, Aquila et Symmachus, donum transferunt. Pro eo autem quod nos diximus spontaneum, Septuaginta δμολογίαν, id est, confessionem verterunt, et pro principe ducem : B hoc enim nasi significat. Adhuc autem sermo de principe est, de quo Isaias loquitur : « Ecce testimonium in gentibus, dedi eum principem et præceptorem in gentibus (Isa. Lv). > Et Ezechiel: « Et ego Dominus eroteis in Deum (Ezech. xxxiv). > Et David: · Princeps in medio eorum (Psat.civ ). > Cum igitur iste princeps secerit spontaneum, et dixerit e voluntaria, sive spontanea, oris mei, beneplacita fac, Domine (Psal. cxvIII); > Spontaneum autem holocaustum, ut totum se offerat Deo, et pacifica voluntaria, quod in prioribus non inventur. Scriptum est enim: « Et facient sacerdotes holocaustum ejus et pacifica ejus, , et de spontaneis ac voluntariis, quibus nunc dicitur omnino reticetur, ut non necessitate faciat, sed voluntate, post holocaustum offerat C pacifica et reconcilietur Deo. Unde et virginitas major est nuptiis, quia non exigitur nec redditur, sed offertur. Pro pacificis, quæ Hebraice dicuntur selamim, Septuaginta salutaria interpretantur, ut ipsa reconciliatio pacificorum salus sit offerentis. Cum ergo hoc fecerit princeps, aperietur ei porta, vel juxta Septuaginta, caperiet sibi portam quæ respicit ad orientem, » illam videlicet portam de qua scriptum est : « Hæc porta Domini, justi intrabunt per cam (Psal. cxvII). > Et unde oritur sol justitiæ. e Et faciet, inquit, holocaustum suum et pacifica sua, » de quibus nunc diximus : Faciet autem, quia spontaneum sacrificium est, et non alii pro eo facient sacerdotes, videlicet sicut sieri solet in die sabbati. Ergo omni tempore holocaustum et pacificum, quod D offertur voluntarie, reseratam habet portam Domini, ncc observat sabbatum, sed omnes dies ei reputantur in requiem. Denique postquam obtulerit holocaustum et pacifica, statim egreditur et clauditur post eum janua, sive claudit januam, ut servetur principi privilegium suum nec sacrificio ejus populi misceantur. Et quia generaliter dixerat e spontaneum holocaustum, aut pacifica voluntaria Domino, , nec apposuerat taurum sive vitulum, arietem vel ovem hircumque pro peccato, docet, quod sit ipsum holocaustum. Agnum, inquiens, anniculum, immaculatum faciet holocaustum, , et non certis diebus, sed quotidie; » nec qualibet hora, sed mane « mane

orto sole, lucis exordium est, de quo mane David loquitur in psalmo : « Mane exaudies vocem meam : mane assistam tibi et videbo (Psal. v). . Mane deprecatur, qui in lucida degere conversatione dignoscitur. Tunc enim mane dicimus, quando discussis tenebris clari luminis adventus infulserit. Ecclesia enim, quæ se cognoscit habuisse tenebras peccatorum et de nocte mundi istius congregata, tunc se exaudiri merito credit, cum in lucem cœlestis conversationis erupit: repetit quoque mane, quod necessario mentem lucidam beneficio Domini astare sui semper orationibus sentiebat. Et intuere, quare mane dictum est, scilicet cum in ipso exordio bonorum actuum veritatem cœperit mens clarificata cognoscere: ne putares post peccatum moram fleri, qua potuisset audiri, sicut Ezechiel propheta dicit : « Impius quacunque die se averterit ab impietate sua, omnes impietates ejus non erunt in memoriam (Ezech. xvIII). > Astare est enim præsentem semper assistere. Per hoc autem verbum religiosæ devotionis continuitas indicatur. Ille siquidem bene dicitur Deo astare. qui dignus potest ejus conspectibus apparere, sicut Elias de se dixit : Vivit Dominus, in cujus conspectu adsto. Supra dixit: exaudies hic additur: et videho; quoniam in illa resurrectione ipsum conspiciet, cui hic sanctis orationibus supplicavit. Qui sit autem iste agnus immaculatus, sive perfectus et anniculus, Isaias plenius docet, dicens: « Sicut ovis ad victimam ductus est, et sicut agnus in conspectu tondentis se sine voce, et non aperiens os suum . (Isa. LIII). > Et Jeremias : « Ego autem sicut agnus innocens ductus ad victimam non cognovi (Jer. x1). > Et Joannes Baptista : « Ecce Agnus Dei, qui tollit peccatum mundi (Joan. 1). > Iste est agnus, qui immolatur in Ægypto, de cujus sanguine armantur postes fidei et exterminator excluditur. Anniculus autem quia prædicavit annum Domini acceptabilem et diem retributionis. Nec miretur lector, si idem et princeps est, et sacerdos et vitulus, et aries et agnus. cum in Scripturis. sanctis pro varietate causarum legamus eum Dominum, et Deum, et hominem, et prophetam, et virgam, et florem, et radicem, et principem, et judicem, et regem, justum et justitiam, apostolum, et episcopum, brachium, servum, unigenitum, pastorem, filium et puerum, unigenitum et primogenitum, ostium, viam, angelum, sagittam et sapientiam, et multa alia: quorum omnium si voluero testimonia dicere, proprio libro indigent. In holocausto itaque istius agni immaculati et anniculi, qui mane semper offertur, faciet ipse princeps sacrificium sive manaa, et similam, sive donum mane, mane sextam partem ephi, subauditur similæ: sexta autem pars ephi dimidius modius est. Si enim ephi decima pars cori est, id est tres modii, nulli dubium quin sexta pars ephi dimidium faciat modium. De oleo quoque mensuræ hin, tertia pars offertur, ut misceatur sive aspergatur similæ sacriticium Domino legitimum juge atque perpetuum quod nulla iutermittitur die, sed omni tempore orto sole semper of- A Dispergit ergo populum Dei et aufert ab eo posfertur ut impleatur, quod in fine capituli hujus ponitur: faciet agnum in sacrificium et oleum mane mane holocaustum sempiternum.

· Hæc dicit Dominus Deus: Si dederit princeps e sive dux donum alicui de filiis suis, hæreditas ejus · filiorum suorum crit, possidebunt eam hæreditarie. · Sin autem dederit legatum de hæreditate sua uni e servorum suorum, erit illius usque ad annum ree missionis » (pro quo Theodotio ipsum verbum Hebraicum posuit deror), cet revertetur ad principem. · Hæreditas autem ejus filiis ejus erit. Et non accipiet e princeps de hæreditate populi per violentiam, et de · possessione eorum, sed de possessione sua hæredie tatem dabit filiis suis, ut non dispergatur populus meus unusquisque a possessione sua. > (Hieron.) B Huc usque sermo de principe, nunc de hæredibus ejus præcepta tribuuntur, imo de donis, hæreditate atque legatis, quibus dare debeat, et quorum sit vel ad tempus vel æterna possessio. Si, inquit, filiis suis dederit vėl donum, vel hæreditatem, ipsi possidebunt eam, quia eis successionis jure debetur, et de alio ad alium non potest transire possessio. Sin autem dederit uni servorum suorum legati nomine, tandiu habebit possessionem, quandiu vel septimus annus remissionis, qui dicitur deror vel Jubilæus, hoc est, quinquagesimus adveniat, iquando omnis emptio atque donatio revertitur ad priores dominos, ita ut servus usum habeat pro tempore, et proprietatem possessionis filii principis. Quod autem sequitur : « Et non accipiet princeps de hæreditate populi per violentiam. sive, ut Septuaginta transtulerunt, cut opprimat eos: vel, ut Aquila et Symmachus, « ut affligat eos atque contristet; » sed de possessione sua hæreditatem dabit filiis suis: suggillat non solum illius temporis sacerdotes, et principes, sed nostros quoque, qui ditiores fiunt sacerdotii dignitate, et præter ea, quæ sibi Domini dispositione debentur, tollunt a pauperibus per violentiam, vel sub honoris nomine divites spoliant, ut ipsis quoque filiis suis quibus paterna debetur hæreditas, nihil debeant derelinquere, nisi quod sibi a parentibus derelictum est. Ergo qui ditior est sacerdos, quam venit ad sacerdotium, quidquid plus habuerit, non filiis debet dare, sed pauperibus, et sanctis fratribus, et domesticis fidei, D qui vincunt merita liberorum, ut reddat ea quæ Domini sunt Domino suo, qui loquitur in Evangelio: · Quidquid uni justorum feceritis, mihi fecistis (Matth. xxv). > Ipse enim in pauperibus suscipitur hospitio, visitatur in carcere, nudus tegitur, sitiens bibit, saturatur esuriens, ut non dispergatur populus meus a possessione sua. Si enim licentiam habuerit princeps, vel accipere, vel rapere, vel sub figura honoris tenere, que non sunt sua, et liberis derelinguere, populus, qui in nomine Dei fuerat cougregatus, dispergetur in partes, atque lacerabitur, sive juxta legem, ne paulatim alterius hæreditas transeat ad alium, et pereat funiculus divisionis, per quem forte ad unumquemque venit hæreditas.

sossionem sidei sempiternam, qui aliena dona, vel bona, vel rapina, vel adulatione, vel blanditiis, vel præcepto religionis filiis fratribusque et consanguineis derelinquit.

e Et introduxit me per ingressum, qui erat ex lae tere portæ in gazophylacia sanctuarii ad sacerdoc tes, qui respiciebant ad aquilonem, et ecce erat c ibi locus vergens ad occidentem et dixit ad me : Iste est locus ubi coquent sacerdotes pro delicto, ubi coquent sacrificium ut non offerant in atrium exterius. e et sanctificetur populus. Et eduxit me in atrium e exterius et circumduxit me per quatuor angulos c atrii. Et ecce atriolum erat in angulo atrii, atriola singula per angulos atrii. In quatuor angulis atrii c atriola disposita quadraginta cubitorum per lone gum, et triginta per latum. Mensuræ unius quatuor erant, et paries per circuitum ambiens quatuor c atriola, et culine fabricate erant subter portices oper gyrum. Et dixit ad me : Ilæç est domus culie narum in qua coquunt ministri domus Domini victimas populi sive victimam. > (Hieron.) Hoc enim Hebraice significat Zeba: vir qui calanium tenebat manu, et funiculum cæmentarii quo ædificium metiretur, cintroduxit, inquit, me per ingressum, qui erat ex latere portæ, vel post tergum portæ, nec posuit cujus portæ orientalis australis aut alterius plagre, sed reliquit incertum, ut irem ad locum sanctuarii, cet in gazophylacia > sive cubicula sacerdotum. quæ respiciebant ad aquilonem et ad mare, ad septentrionem videlicet et ad occidentem, hanc habente Scriptura sancta consuetudinem, ut pro situ terræ Judææ semper mare occidentem vocet. Et considerandum quod locus sacerdotum, ubi pro delicto sive ignorantia et pro peccato coquuntur sacrificia ne cruda offerantur in atrium exterius, ad aquilonem et occidentem positus sit, unde ventus frigidissimus oritur, et ubi solis lumen occumbit. Ex quo, ostenditur quidquid ad edulium pertinet, vel pro errore esse, vel pro peccato; sin autem et pro ignorantia offertur sacrificium, quanto magis pro delicti conscientia! Unde et Job offerebat mane quotidie hostiam pro filiis suis, timens ne per ignorantiam deliquissent (Job. 1). Quod autem sequitur, e ut non offerant in atrium exterius et sanctificetur populus, qui sanctificationi non fuerat præparatus: > illud significat ne facile non sanctificatis sancta tribuamus, nec mittamus juxta Evangelium margaritas ante porcos, nec demus sanctum canibus. Denique Moyses tribus diebus ab omni immunditia et ab uxorum complexu vult populum sanctificari (Exod. xix), ut accedat ad montem Sina, et sanctificatus sancta suscipiat. Si autem accessuri ad audienda et suscipienda verba Dei sanctificari jubentur ab uxoribus, manifestum est in lege illud apostolicum contineri: c Nolite frau dare invicem, nisi forte ex consensu ad tempus, ut vacetis orationi (I Cor. vii), > et ex consensu abstinendum ab uxoribus ut vacemus orationi. Post hæc scriptum est: « Et eduxit me in atrium exterius, et circum-

erat in angulo atrii, atriola singula per angulos atrii; > un quatuor atriolis anguli atriola disposita. Ille vir quem sæpe commemorat, eduxit eum de loco sacerdotum, qui vergebat ad aquilonem, sive qui erat separatus, ubi coquunt sacerdotes pro delicto et pro peccato vel ignorantia. Eduxit autem in atrium exterius. Ex quo intelligimus illud atrium de quo egressus est fuisse interius, et multa esse atria in Scripturis sanctis de quibus legimus : « Qui statis in domo Domini, in atriis domus Dei nostri (Psal. cxxxvi). > Et in Joanne : « Et alias oves habeo quæ non sunt ex hoc atrio, et illas oportet me adducere, et vocem meam audient, et fiet unum atrium et unus pastor (Joan. x). Hoc enim Græce αὐλή significat, quod Latina simplicitas in ovile transtulit.

Quando autem dixit ex hoc atrio, ostendit esse et aliud quod vel in gentium turba ad distinctionem Israel, vel in cœlis ad separationem terreni atrii demonstratur, et pro qualitate meritorum unicuique officio atrium delegatum: super quo in anterioribus plenius disputatum est. Hoc autem atrium de quo nunc sermo est, per singulos angulos quatuor habebat atriola, quæ Septuaginta minora vocant, et nos pro facilitate sensus ύποχοριστικώς atriola diximus. Quadragiuta cubitorum erat per longum et triginta per latum, de quibus numeris in hoc eodem propheta disputasse me memini, quod aliud ad tribulationes et angustias, aliud ad perfectam referatur ætatem. Unde quadraginta dichus Moyses et Elias et Dominus atque Salvator in eremo jejunarunt. Et ad sacerdotale C. officium non post vicesimum quintum ætatis annum, sed post tricesimum accedunt. Quamobrem et Dominus triginta annorum erat cum venit ad baptismum. Et in hoc eodem propheta tricesimus annus ponitur in exordio. Ubi igitur cibi, ibi et angustia atque tentatio per quæ parantur cibi : et ubi perfecti viri venerimus ad ætatem, ibi calcanda sunt omnia et dicendum : « Habentes victum et vestitum his contenti sumus (I Tim. vi); > ct : c Si dederit mihi Dominus cibum ad vescendum, et vestem ad operiendum (Gen. xxvIII), vel certe illud: c Esca ventri, et venter escis, Deus autem et hunc et illas destruct (1 Cor. vi). > Neque in futuro manducabimus et bibemus, sed illo vescemur pane qui de cœlo descendit (Joan. v1). De quo in Psalterio canitur: D sensibiliter in Ecclesia fieri, ignique tradi quæcun- Panem angelorum manducavit homo (Ps. LXXVII); > et : ( Meus cibus est , ut faciam voluntatem ejus qui me misit (Joan. 1v). . Quod autem mensura una atriolorum erat quatuor, quæ atrii majoris angulos possidebat, quatuor mundi significat plagas, quod in sudore vultus nostri comedamus panem (Gen. 111), et omnis labor ventri stercorique proficiat, quæ quatuor atriola vel unus paries ambiebat. Et culinæ fabricatæ erant subter porticus per gyrum, vel propinqua habebant accubita, ut ubi cibi, ibi et mensarum præparatio. Et ne forsitan ignoraret Propheta quid essent, quæ cerneret, dixit ad eum : Hæc est domus culinarum in qua coquent ministri Domini

duxit me per quatuor angulos atrii. Et ecce atriolum A victimas populi : populi quidem victimæ, quæ offeruntur pro delicto sive peccato et ignorantia, sunt alimenta et refrigeria sacerdotum, ut memineriat nihil se aliud debere appetere, cum etiam in templo carnes ad eorum refrigeria præparatæ sint. (MAUR.) Legitur siquidem in Levitico ubi commemoratio fit consecrationis Aaron et filiorum ejus in sacerdotium de coctione carnium consecratarum ad usum eorumdem sacerdotum, ita præcepisse Moysen atque dixisse: c Coquite carnes ante fores tabernaculi et ibi comedite eas, panes quoque consecrationis edite, qui positi sunt in canistro, sicut præcepit mihi Dominus dicens: Aaron et filii ejus comedent eas. Quidquid autem reliquum fuerit de carne et de panibus, ignis consumet. De ostio quoque tabernaculi non exibitis B septem diebus usque ad diem quo complebitur tempus consecrationis vestræ: septem enim diebus finitur consecratio (Levit. viii). (Isid.) Quod etiam ad hujusmodi culinarum significationem non incongrue pertinet. Præcipua quoque nunc legislator providit ac discrevit mysteria et figuraliter per ea quæ nunc contemplatus est tradidit, intra Ecclesiam eam perfici, et nullatenus profanorum visibus et auribus publicari, nec cuilibet volenti protanandi ca esse facultatem. Unde quia tabernaculum testimonii Dei cœlum esse, atrium autem tabernaculi hujus ecclesiam, quia ipsa est ante cœli introitum collocata, ipsa Jerusalem quippe cœlestis tenet imaginem sicut olim prædiximus. In ea carnes sacrificii coqui præcepit. Ait enim : « Præcepit eis dicens : Coquite carnes ante fores tabernaculi, et ibi comedite eas. » Quoniodo ergo in his non admiranda sit sapientia spiritus? Nullam quippe dubietatem hujusmodi intellectui dereliquit. Propterea carnes cum panibus comedi præcipiens, ut nos intelligeremus illud ab eo mysterium dici, quod simul panis et caro est sicut corpus Christi, c panis vivus, qui de cœlo descendit. > Et hoc ideo ut illic absolute mystica cœna deberet celebrari.

> Aaron autem et filii ejus illud recte comedent. Nisi enim Christus rogatus ore sacerdotum ipse venerit, et cœnam sanctificaverit et mitiaverit, ea quæ aguntur nullatenus sacrificium Dominicum fiunt. Sed hoc quod reliquum est de carnibus et panibus in igne incendi præcepit : quod nunc videmus etiam que remancre contigerit inconsumpta. Ergo ex hoc quod agitur sensibiliter, significatio cujusdam intelligibilis rei eis qui intendunt provenit, ut quando ad comestionem sacrificii deficimus, et comedere illud integra non possumus, mente forsan lassescente sive deficiente, utrum ea quæ videntur corpus oporteat intelligi Domini, in quod oculis nec angeli possunt prospicere, non relinqui, sed etiam tradi ea igni oportet spiritus, ut ea comedat quæ nohis sunt ex infirmitate inesibilia: quomodo autem comedat, cum cogitaverimus, virtuti spiritus esse possibilia, ea quæ nobis impossibilia videntur.

CAPUT XLVH.

De aquis multis quæ procedunt de templo, de gratia baptismi, de divisione terræ, quam hæreditarie accepit I srael: de porta civitatis, cujus nomen est domus Juda.

· Et convertit me ad portam domus, et ecce aquæ egrediebantur subter limen domus ad orientem. · Facies enim domus respiciebat ad orientem. Aquæ autem descendebant in latus templi dextrum ad · meridiem altaris. Et eduxit me per viam portæ e aquilonis, et convertit me ad viam foras portam exteriorem, viam quæ respiciebat ad orientem. e Et ecce aquæ redundantes a latere dextro cum egrederetur vir ad orientem, qui habebat funiculum · in manu sua, et mensus est mille cubitos, et trans-· duxit me per aquam usque ad talos. Rursumque « ad genua. Et mensus est mille, et transduxit me e per aquam usque ad renes. Et mensus est mille · torrentem quem non potui pertransire, quoniam c intumuerant aquæ profundi torrentis, qui non poterat transvadari. > (Hieron.) Pro quo Septuaginta transtulerunt : « Et mensus est mille et non poterat pertransire, quoniam ferebatur aqua instar præcipitis torrentis, qui transiri non potest. Aquæ istæ. quæ egrediebantur subter limen domus, id est templi non ferebantur ad aquilonem et ad occidentem, sed ad orientem. Et in latere templi dextro, id est ad meridiem, ipsamque meridiem non cujuslibet loci, sed altaris. Ex quo perspicuum sit sacras esse aquas et Salvatoris nostri significare doctrinam. juxta illud quod scriptum est : « De Sion egredietur C altitudinem maris, et tempestas demersit me (Psal. lex, et verbum Domini de Jerusalem (Isa. 11). Et in alio loco : Repleta sunt omnia scientia Domini, sicut aqua multa operiens mare (Isa. x1).. De his aquis et Zacharias propheta vaticinatus est dicens: ( In illo die egredietur aqua vivens de Jerusalem, et medium ejus in mare primum, medium autem illius in mare novissimum (Zuch. xiv). De his aquis et ad Samaritanam Dominus loquebatur: c Si scires quis est qui dicit tibi, Da mihi bibere, tu forsitan petisses eum, et dedisset tibi viventem aquam (Joan. 1v). > Et iterum : ( Omnis qui bibit de aqua ista sitiet denuo : qui autem biberit ex aqua quam ego dabo ei, non sitiet in æternum (Ibid.). > Et in templo clamabat atque dicebat: « Si quis sitit, veniat ad me et bibat : qui credit in me, sicut dicit D Scriptura, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ. Hoc autem dixit de spiritu quem accepturi erant credentes in eum (Joan. vII). > Istæ sunt aquæ de quibus Propheta loquebatur in psalmo : « Super aquas refectionis educavit me (Psal. xxII). > Et Ezechiel: Assumam vos de gentibus et de terris et aspergam super vos aquam mundam, et mundabimini ex omnibus immunditiis vestris, apparuerunt enim fontes aquarum (Ezech. xxxvi). > Et in nonagesimo secundo psalmo canitur: « Elevaverunt flumina, Domine elevaverunt flumina voces suas a voci-Lus aquarum multarum, mirabiles elationes maris (Psal. CXII). . Istæ sunt aquæ Siloe, a quæ vadunt

A cum silentio (Isa. VIII), de quibus loquitur Isaias: « Haurietis aquas de fontibus Salvatoris (1sa. xII).» Et Psalmista: « Benedicite Domino de fontibus Israel (Psal. LXVII). > Et idem Isaias de Domino Salvatore: c Iste, ait, habitabit in excelsa spelunca petræ fortissimæ, panis ei dabitur, et aqua illius sidelis: erupit enim in deserto aqua et vallis in terra sitienti (Isa. xxxIII). > Diciturque credentibus : c Nolite timere, quoniam redemi te; meus es tu, et si transieris per aquam, tecum ego sum (Isa. xLIII). > Et rursum: Qui sititis, ite ad aquam (Isa. Lv). > Et per Jeremiam loquitur Deus: « Duo mala fecit populus meus, me dereliquit fontem aquæ vivæ, et foderunt sibi lacus qui aquam continere non possunt (Jer. 11). > Sicut igitur legimus in bonam partem aquas, quæ egre- mensus est mille, et transduxit me per aquam usque B diuntur de limine templi et referuntur ad doctrinam Ecclesiæ, sic sunt aquæ amaræ et aquæ pessimæ, ad quas Jeremias propheta nos prohibet accedere dicens : ( Quid vobis et viæ Ægypti ut bibatis de aquis Geon (Jer. 11), y quæ Hebraice dicuntur sior, id est. turbidæ atque cœnosæ? De quibus iratus super hæreticis loquitur Deus: « Ecce ego cibabo eos angustiis, et dabo eis potum aquam fellis (Jer. 1x), , in qua draco regnat Ægyptius, qui dicit : « Mea sunt flumina, et ego feci memetipsum (Ezech. xxix), , qui omne excelsum videt, et ipse est rex eorum qui in aquis sunt. Unde vir ecclesiasticus Dominum deprecatur et dicit : « Salvum me fac, Domine, quoniam intraverunt aquæ usque ad animam meam. Infixus sum in limum profundi et non est substantia; veni in LXVIII). Et iterum : ( Liberer ab his qui oderunt me et de profundo aquarum. Non me præcipitet tempestas aquæ, nec absorbeat me profundum, neque urgeat super me puteus os suum (Ibidem xv). Et ia alio psalmo : « Nisi quia Dominus erat in nobis, dicat nunc Israel, nisi quia Dominus eratein nobis. Cum exsurgerent homines in nos, forsitan vivos deglutissent nos. Cum irasceretur furor eorum super nos, forsitan aqua absorbuisset nos (Psal. cxxIII). > Et sponsa in Cantico canticorum : « Aqua multa non poterit restinguere charitatem, et flumina non demergent eam (Cant. viii). > Ista est aqua de qua dicit Osee: « Contempsit me Galaad civitas, quæ operatur vanitates conturbans aquam; et fortitudo ejus viri piratæ (Ose. vi)... Quæ aqua alio nomine vocator Mara, hoc est amaritudo, in qua lignum crucis mittitur, et amara vertentur in dulcia. Considera legem Moysi, si intelligitur juxta sensum carneum Judzerum, quomodo amara sit, effodiens oculum pro oculo, dentem pro dente, Judam in Thamar fornicatione ct Osee junctum fornicariæ, Jeremiæ πιρίζωμα, Mosi uxorem Æthiopissam et interfectionem Ægyptii, & mille alia, quæ si intelligamus juxta occidentem litteram, et non juxta spiritum vivificantem, amara suet, et lectorem suum non tam ædificant quam destrumt. Istæ igitur aquæ, quæ egrediuntur de templo Domini, pergunt ad orientem, et descendunt in latus templi dextrum, ad altaris meridiem, ubi sponsus convivas

suas pascit et accubat. Quod autem sequitur : « Et A « quem non potui pertransire, » multo melius quam eduxit me per viam portæ aquilonis, et convertit ad viam foras portam exteriorem, viam quæ respiciebat ad orientem, illud latenter ostendit, quod statim ad portam orientalem pervenire non possumus, nisi per viam portie aquilonis longo circuitu perveniamus ad eam. Nisi enim ventum frigidissimum vicerimus calore fidei, et calcaverimus regiones ejus, ut impleatur illud in nobis apostolicum : « Deus autem conteret Satanam sub pedibus vestris velociter (Rom. xvi); portani per quam egrediuntur aquæ et sunt a latere dextro. ingredi non valebimus. Et nota quod aquæ istæ, quæ egrediuntur per portam orientis, intantum lævas partes fugiunt, ut a dextris altaris ad meridiem pergere describantur: « Vir autem, inquit, ille qui habebat funiculum in manu, cum me duxisset per por- B tam aquilonis forinsecus ad viam quæ respiciebat orientem, et ipse quoque esset in eodem loco, mensus est ejusdem aquæ mille cubitos, et transduxit me per aquam usque ad talos, quos Aquila et Symmachus et Theodotio ἀστραγάλους interpretati sunt, pro quibus Septuaginta transtulerunt, sed transibit in aquam remissionis. Quod intelligere possumus prima hominum significare peccata, qua ingredientibus nobis aquas Domini dimittuntur, et baptismi ostendunt gratiam salutarem, et initia sunt profectuum. Denique ad talos usque pertingunt, qui plantæ calcaneoque vicini sunt, qui patet morsibus colubri, dicente Domino: « Tu ejus observabis caput, et ipse observabit tuum calcaneum (Gen. 111). > Et in Psalterio de Juda dicitur proditore : « Qui edebat panes C meos, magnificavit super me supplantationem (Ps. xL), , sive calcaneum. Hoc enim Græcum πτίρνα significat. Post mille autem cubitos, qui perveniunt usque ad talum, mensus est alios mille cubitos in aqua, cet transduxit me ad genua. > Post remissionem siquidem peccatorum et iter profectuum guando paululum de terrenis ad altiora conamur ascendere, flectimus Domino genua, dicente Apostolo : «Ut omne genu flectatur cœlestium et terrestrium et infernorum, et omnis lingua confiteatur quoniam Dominus Jesus Christus in gloria est Dei Patris (Philip. 11). > Tertio mensus est mille alios cubitos e et transduxit, inquit, me per aquam usque ad renes. )

His enim gradibus ad sublimia pervenimus, quæ tamen ipsa sublimia usque ad lumbos et renes perveniunt, ut omnis in nobis ignobilis libido truncetur, et possideamus sanctificationem corporis sine qua nemo videt Deum. Unde et in hoc eodem proplieta a pedibus usque ad lambos Deus igneus cernitur. Indigent enim igne et purgatione opera lumborum, dicente justo : « Quoniam lumbi mei repleti sunt illusionibus (Psal. xxxvII), per quos nobis et in die et in noctium phantasmate illudit inimicus. A lumbis vero usque ad caput et verticem pretiosissimo metallo electri fulgore resplendet, ut nihil in se sordidum, nihil habeat utilitatis. Unde nunc quarto dicitur: c Et mensus est mille, > subauditur cubitos torrentem, quod Septuaginta non transtulerunt;

Septuaginta, qui dixerunt quem non potuit pertransire. . Propheta enim et omnis humana natura post lumbos torrentem cogitationum et incentiva in corde vitiorum non potest pertransire. Vir autem ille, qui indutus erat baddim et ductor prophetæ, liquido pertransiit, e qui peccatum non fecit, nec dolus inventus est in ore ejus (I Petr. 11). . Causasque reddit cur propheta mille quartos cubitos non potuerit pertransire : « Quoniam, inquit, intumuerant aquæ profundi torrentis, qui non potest transvadari. > Et quomodo scriptum est gloriante propheta: ( Torrentem pertransiit anima nostra?) Sed facile solvitur si sciamus pro hoc scriptum in Hebræo: « Torrens pertransiit animam meam. » De hoc torrente et Isaias loquitur: « Ecce ego inclino super eos sicuti fluvium pacis, et sicut torrentem inundantem gloriam. > Et in tricesimo quinto psalmo de sanctis dicitur: « In protectione alarum tuarum sperabunt, inebriabuntur ab ubertate domus tuæ, et torrente deliciarum tuarum potabis eos, quoniam apud te est fons vitæ; > et in centesimo vicesimo quinto: ( Converte, Domine, captivitatem nostrani sicut torrens in austro; ) et super Salvatore : « De torrente in via bibat (Psal. cix). Quis enim hominum gloriari potest castum se habere cor? vel ad cujus mentem per oculorum fenestras mors concupiscentiæ non introivit, et ut parum dicam, animi titil latio? « Mundus enim in maligno positus est (I Joan. v), > et a pueritia appositum est cor hominis ad malum, ut ne unius quidem diei a nativitatis exordio sine peccato sit humana conditio. Unde et David con fitetur in psalmo: « Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, et in peccatis concepit me mater mea (Psal. L). Non in iniquitatibus matris meæ vel certe meis, sed in iniquitatibus humanæ conditionis. Unde et Apostolus dicit : « Regnavit mors ab Adam usque ad Moysen, etiam super cos qui non peccaverunt in similitudinem prævaricationis Adæ (Rom. v). > (Greg.) Quid namque millenario numero, nisi collati numeri plenitudo signatur? Vir itaque qui apparuit, mille cubitos metitur, et Propheta per aquas usque ad talos ducitur. Quia Redemptor noster cum nobis ad se conversis boni exordii plenitudinem D tribuit, dono spiritalis sapientiæ prima nostri operis vestigia infundit. Aquam quippe usque ad talos venire, est jam nos per acceptam sapientiam desideratæ rectitudinis vestigia tenere. Qui rursum mille metitur, et Propheta usque ad genua per aquam ducitur. Quia cum boni operis plenitudo tribuitur, ad hoc usque nostra sapientia augetur, ut in parvis jam actibus minime flectatur. Hinc namque per Isaiam dicitur: « Remissas manus et dissoluta genua erigite, et gressus rectos facite pedibus vestris (Isa. xxxv). . Aqua ergo ad genua pervenit, cum nos, percepta sapientia, perfecte ad boni operis rectitudinem stringit. Qui iterum metitur mille, et Propheta per quam usque ad renem ducitur: quia videlicet tunc in nobis plenitudo operis excrescit, quando in pobis

percepta sapientia omnes quoque, in quantum est A e feret primitiva, quia aquæ ejus de sanctuario egrepossibile, delectationem carnis exstinxerit. Nisi enim carnis delectatio esset in renibus, Psalmista minime dixisset, ( Ure renes meos, et cor meum (Psal. xxv).) Aqua igitur ad renes venit, cum dulcedo sapientiæ etiam incentiva carnis interimit, ut ea quæ urere mentem poterant delectationis incendia frigescaut. Oui adhuc mensus est mille torrentem, videlicet quem Propheta pertransire non potuit. De quo etiam dicit: ( Ouoniam intumuerunt aquæ profundi torrentis, qui non potest transvadari. > Percepta namque perfectione operis, ad contemplationem venitur, in qua scilicet contemplatione dum mens in altum ducitur sublevata videt in Deo, quia non potest penetrare quod videt, et quasi tangit ad aquam torrentis quam pertransire non valet, quia et intuetur B ut quoniam mediam profunditatem transire non pospeculando, quod libeat, et tamen hoc ipsum perfecte non valet intueri, quod libet. Propheta ergo ad aquam quandoque pervenit, quam non pertransit: quia ad contemplationem sapientiæ cum ad extremum ducitur, ipsa ejus immensitas, quæ ex se hominem sublevat ad se humano animo plenam cognitionem necat, ut hanc et tangendo amet, et tamen nequaquam pertranseundo penetret. Beatus igitur Job hæc incrementa virtutum, quia distincte hominibus superno munere tribui conspexit, gradus vocavit: quoniam per ipsos ascenditur ut ad cœlestia obtinenda veniatur. Sacri itaque libri, id est, divini eloquii memoriam faciens, dicit: « Per singu'os gradus meos pronuntiabo illum (Job. xxx1).. Quia nimirum ille ad doctrinam Dei veraciter ascendit, qui C ad obtinendam hanc gradibus sanctæ operationis eruperit, et quasi per singulos gradus suos librum pronuntiat, qui percepisse se ejus scientiam non per verba tantummodo, sed etiam per opera demonstrat. (Hieron.) Quod cubitos genere masculino et non neutrali cubita dicimus, juxta regulam Grammaticorum, et in superioribus docui, normos ignorantia hoc facere, sed consuctudine propter simplices quosque et indoctos. quorum in congregatione Ecclesiæ major est numerus.

Et dixit ad me: Certe vidisti, fili hominis. Et e eduxit me et convertit ad ripam torrentis. Cum-· que me convertissem, ecce in ripa torrentis ligna · multa nimis ex utraque parte. Et ait ad me : Aquæ istæ, quæ egrediuntur ad tumulos sabuli orientis et descendunt ad plana deserti intrabunt mare et D e exibunt, et sanabuntur aquæ. Et omnis anima vivens, quæ serpit quocunque venerit torrens, vivet, e et erunt pisces multi satis postquam venerint illuc c aquæ istæ. Et sanabuntur et vivent omnia ad quæ e venerit torrens, et stabunt super illas piscatores. Ab Engaddi usque ad Engallim siccatio sagenarum erit. Plurimæ species erunt piscium ejus sicut · pisces maris magni, multitudinis nimiæ. In his aue tem, quæ egrediuntur ripas et sunt palustria, non c sanabuntur, sed in salinas dabuntur. Et super torc rentem orietur in ripis cjus ex utraque parte omne e lignum pomiferum. Non defluet folium ex co, et · non deficiet fructus ejus. Per singulos mensos af-

dientur. Et erunt fructus ejus in cibum, et solia e ejus ad medicinam. > Totum capitulum, quanquam prolixum sit simul, ponere volui, ne sensum legentis interrumperem et lectionis ordo divisus in partes audientis intelligentiam conturbaret. Dicamus ergo quid nobis videatur in singulis. Vir ille, qui erat ductor Ezechielis, commonet prophetam, ut diligentius intueatur et videat, et occulta mysteria oculis mentis attendat. Vocat autem filium hominis vel ın figura Domini Salvatoris. Etenim Ezechiel interpretatur fortitudo vel imperium Dei: vel certe ad commonitionem fragilitatis humanæ, ne obliviscatur conditionis suæ, dum ei magna monstrantur. Et commonitum ducit atque convertit ad ripam torrentis, terat, saltem ea quæ in ripis sunt recognoscat. Cumque, ait, me convertissem, sive ille me convertisset, qui ductor erat et monitor, ecce in ripa torrentis sive fluvii ligna multa vel arbores plurimæ nimis ex utraque parte. Torrens iste, qui pro aquarum abundantia fertur more torrentis et suscipit de cœlo pluvias, de quo in præterita diximus lectione, ipse a Septuaginta appellatur fluvius, eo quod perpetuas aquas habeat, nec de pluviis binc inde collectas, sed vivo et perpetuo fonte manantes. De quo fluvio multa in Scripturis sanctis legimus, sed inpræsentiarum pauca dicenda sunt, ac primum illud : e Flaminis impetus lætificat civitatem Dei (Psal. xLv)... Et in alio loco: « Flumen Dei repletum est aquis, præparasti cibum eorum, quia sic est præparatio tua (Psal. Lxiv). > Rursumque pluraliter : « Elevaverunt flumina, Domine, elevaverunt flumina voces suas a vocibus aquarum multarum, mirabiles ela tiones maris (Psal. xcII). > Et in Isaia: « Faciam in deserto viam, et in invio flumina (Fsa. xLm). Et in alio ejusdem loco manifestius : « Apparebit in Sion fluvius decurrens gloriosus in terra sitienti (Isa. xxxiii). Super hunc fluvium erant arbores plurimæ ex utraque parte ripæ, ut inter duo scilicet instrumenta, vetus et novum, clausus curreret fluvius. Ligna autem multa vel arbores plurimas et multas nimis, illas arbitror, quas in paradiso Scriptura commemorat pomis variis abundare. (MAURUS.) Scriptum est enim et in psalmo de beato viro, qui in lege Domini meditatur die ac nocte, quod fat c tanquam lignum quod plantatum est secus decursis aquarum, quod fructum suum dabit in tempore sao, et folium ejus non decidit, et omnia quæcunque fecerit prosperabuntur (Psal. 1). > Arbor enim ista principaliter intelligitur Dominus Christus, propter erucem, quam pro hominum salute suscepit, que merito lignum vitæ dicitur, quando et ibi Dominus Christus, qui est vita nostra, suspensus est, et btroni in eadem confitenti dictum est: « Amen, dico tibi, hodie mecum eris in paradiso (Luc. xxm).) Quod etiam lignum secus decursus aquarum posituni, hoc est, juxta doctrinam salutarem ipsius Domini, qui ad Samaritanam mulierem in Evangelio

ses ab eo ut daret tibi aquam vivam, , etc. (Joan. ry). Dedit fructum suum in tempore suo, quando Ecclesias constituit tempore competenti, in quibus exstat refectio spiritalis fidelium animarum. In hoc ligno folia manentia sunt, quia verba vitæ fixa veritate ibi consistunt, sicut in Evangelio dicitur : «Cœlum et terra transibunt, verba autem mea non præteribunt (Matth. xxiv). > Et intuere Domini verba foliis arboris comparata : quia sicut illa fructus tegunt, sic promissiones suas, et ista custodiunt. Hæc sunt aquæ spiritales, hæc folia salutaria. De quibus in Apocalypsi beatus Joannes dicit: « Et ostendit mihi flumen aquæ vitæ, splendidum sicut crystallum. exiens de throno Dei et Agni. In medio plateæ ejus et ex utraque parte Quminis arborem vitæ, quæ facit B medium ejus in mare primum. Daniel quoque in fructum duodecies, singulis mensibus reddens fruetum suum, et folia arboris illius sunt ad samtatem gentium deputata (Apoc. xx11). > (Beda.) In duodecim mensibus omne tempus insinuat vitæ, scilicet illius ubi dicitur: ( Et anni tui non deficient (Psal. c1). ) Et iterum : c Erit mensis ex mense et sabbatum ex sabbato (Isa. LXVI). > Ubi præsens Domini vultus, æterna sanitas, æternus vitæ cibus est. Potest et simpliciter intelligi quod per doctrinam duodecim Apostolorum crux Christi fructificet : c Et folia ligni ad sanitatem gentium. Si fructus merces beatæ immortalitatis accipitur, recte folia perpetuus inteligitur cantus, quod in sanitatem cadat felici jam. sorte canentihus: ibi enim gentium curatio vera, redemptio plena, felicitas sempiterna. (Hieron.) Do- C cetque prophetam ductor prævius et magister et dicit: Aquæ istæ quæ egrediuntur vel in Galilæam gentium, juxta Septuaginta, vel, ut verius in Hebræo continetur, ad tumulos sabuli orientalis et descendunt ad plana deserti, vel ad Arabiam, intrabunt mare, vel ad exitus maris, et sanabuntur aquæ: aquas vel baptismi gratiam vel Evangelicam significare doctrinam dudum diximus : quæ si egrediantur de limine templi, et Apostolicam teneant disciplinam, tumulos sabuli steriles prius et infertiles faciunt esse frugiferos, et omnia plana atque deserta ita irrigantur, ut exprimant in se Jerichuntini fontis sacramentum, quem Elizæus evangelico et apostolico curavit sale (IV Reg. 11), in tantum ut ubi prius sterilitas fuerat et mors, ibi ubertas esset et vita; nec solum deserta D pertransiit messis, et nos salvati non sumus (Jer. sanarunt sed intrant mare orientale, mare videlicet Mortuum, in quo n'nil poterat esse vitale, et mare amarissimum, quod Græce την λίμνην άσράλτου id est, Stagnum bituminis vocant. Mirumque in modum aquis evangelicis aquæ sanantur mortuæ, quæ ab eo, quod nibil in se vitale habeant, nomen mortis sortitæ sunt. Non enim noverant eum qui dicit : € Ego sum vita (Joan.1xv).. Et revera juxta litteram huc usque nihil quod spiret et possit incedere præ amaritudine nimia in hoc mari reperiri potest, nec cochleolæ quidem parvique verniculi et anguillæ et Cætera animantium, sive serpentium genera, quorum magis corpuscula possumus nosse quam nomina:

ait : « Si scires quis est, qui a te aquam petit, petis- A denique si Jordanis auctus imbribus pisces illuc influens rapuerit, statim moriuntur et pinguibus aquis supernatant; cum hæc itaque nihil utilitatis habeant. ut simplex sermo testatur, et jam si facta fuerint, quod stulta Judæorum credit superstitio, juxta intelligentiam spiritalem Domini torrente curatæ, habebunt pisces plurimos, et vivent omnia, ad quæ torrens iste pervenerit. Ita ut piscatores stent super ripas ab Engaddi usque ad Engallim, quorum prius fontem sive oculum hadi, sequens fontem oculumve vitulorum sonat. Engallim in principio est maris Mortui, ubi Jordanis ingreditur: Engaddi vero ubi finitur atque consumitur: mare autem Mortuum illud puto esse de quo Zacharias lognitur : « In cie illa egredietur aqua vivens de Jerusalem (Zach. xiv), > et hæc verba consentit: « Videbam, et ecce quatuor venti cœli innitebantur in mari magno (Dan. vii). > Et David : ( Mirabiles elevationes maris (Psal. xc11).) Et ex persona Salvatoris in psalmo : « Veni in profundum maris et tempestas demersit me (Psal. LXVIII). • Rex quoque Ægypti juxta eumdem Ezechiel draco appellatur (Ezech. xxxII), qui habitat in mari, et ventilat fluminibus, quasi cornibus suis. Et iterum : ( Hoc mare magnum et spatiosum (Psal. cm).) Quod quandiu non susceperit in se aquas fluminis sive torrentis, omne quod in se habet, mortificat, sed Dominus de quo dictum est : c Percutiet et curabit post duos dies: et in die tertio surgemus et vivemus in conspectu ejus (Ose. vi); ) ipse loquitur in eodem propheta Osee : « Ego colligavi Ephraim, suscepi eum in brachio meo et non cognoverunt quia sanavi cos in corruptione hominis, qui vulneratus est propter peccata nostra, et infirmatus pro iniquitatibus nostris, disciplina pacis ejus super eum, et livore ejus sanati sumus (Ose. x1, Isa. L111). > lpse istud mare quod est salsissimum et nimia amaritudine mortuum, sua morte sanavit, qui dicit per Isaiam: CSpiritus Domini super me propter quod unxit me; evangelizare panperibus misit me, sanare eos qui contriti sunt corde (Isa. LXI). > Unde et per Hieremiam clamitat: «Convertimini, filii, convertentes, et sanabo contritiones vestras (Jer. 111). Dixerat enim populus impatiens, et dolorem vulnerum suorum diutius ferre non sustinens: « Transivit æstas. viii). Dunde respondit ei Dominus : « Nunquid resina non est in Galaad, aut medici non sunt ibi? quare non ascendit sanatio filiæ populi mei? > Et ipse Jeremias vociseratur et dicit : c Sana me, Domine, et sanabor; salvum me facies, et salvus ero (Jer. xvn).> Denique angeli, qui præsides erant populi Judæorum eo tempore quando clamavit multitudo insipiens et ait: ( Sanguis ejus super nos et super filios nostros (Matth. xxvii); , et, Velum templi scissum est, ct omnia Hebræorum saoramenta reserata: responderunt præcipienti Domino atque dixerunt: Curavimus Babylonem et non est sanata, relinquamus eam (Jer. LI), urbem videlicet confusionis atque vitiorum. Unde et Josephus in sua narrat Historia, A urbs post ruinam sale conspersa demonstrat. Super quod postquam Dominus crucifixus est, et velum templi scissum, sive liminare templi fractum corruit, audita sit vox in adytis templi virtutum cœlestium: Transeamus ex his sedibus. > Hoc totum non supersuo, sed necessario dictum sit, quia mare Mortuum influente in se flumine Domini, dicitur esse curatum. Super hoc mare ab Engaddi, oculo et fonte hædi, qui pro peccatis semper offertur, usque ad Engallim fontem vitulorum, qui mactantur Domino, et imitantur vitulum cornua offerentem et ungulas, qui in typo Salvatoris ad altare mactatur, erunt piscatores quibus loquitur Jesus: « Venite ad me, faciam vos piscatores hominum (Matth. iv). De quibus et Jeremias: « Ecce ego, inquit, mittam piscatores (Jer. xv1). > Et plurimæ species, imo ge- B nera piscium erunt in mari quondam mortuo: quos pisces ad dexteram partem jubente Domino extrahit Petrus (Joan-xxi), et erant centum quinquaginta tres, ita ut præ multitudine eorum retia rumperentur. Aiunt enim, qui de animantium scripsere naturis et proprietate, qui alteurixà tam Latino quain Græco didicere sermone (de quibus Appranicus Cilix [Al., Cilix] est poeta doctissimus) centum quinquaginta tria esse genera piscium, quæ omnia capta sunt ab apostolis, et nihil remansit incaptum, dum et nobiles et ignobiles, et divites et pauperes, et omne genus hominum de mari hujus sæculi extrahitur ad salutem. Quod autem sequitur: « In littoribus ejus, et in palustribus, , sive in his quæ extra littora e egrediuntur, aquæ non sanabuntur, illud C latenter ostendit, quod qui in Noë arca non fuerit, pereat regnante diluvio, et quos iste fluvius non attigerit, non suscipiant sanitatem. c Sed in salinas, inquit, dabuntur; > juxta illud quod scriptum est: · Pestilente flagellato, stultus sapientior erit (Prov. xix), , erudiunt enim bonos exempla pejorum. Sive in salinas dabuntur juxta illud quod in Evangelio scriptum est : ( Bonum est sal, si autem sal infatuatum fuerit, in nihil est utile (Matth. v) ; > ut in perpetuum frugibus careant et virore, quod et

torrentem vero sive fluvium orietur in ripis ejus ex utraque parte omne lignum pomiferum, sive ut ounes voce consona transtulerunt βρώμα, quod cibum et escam tribuit et quod mandi potest, appellaturque lingua Hebraica Machal. e Et nihil, juxta Septuaginta, veterescet in eo, , sed quotidie innovabuntur fruges ejus, sive e non defluet folium ex eo, et non deficiet fructus ejus, > juxta illud quod in primo psalmo scriptum est : e Et erit tanquam lignum quod plantatum est secus decursus aquarum, quod fructum suum dabit in tempore suo, et folium ejns non defluet. . Per singulos, inquit, menses afferet primitiva, sive ut in Septuaginta scriptum est : crimctus ejus in renovatione sui primitiva dabit; » ut omnis credentium fructus primitiæ sint, et singuli menses singulis apostolis deputentur. Hoc autem eveniet, quoniam aquæ ejus de sanctuario egredientur. » Ne putemus riparum esse vel arborum aut mensium tantarum frugum abundantiam, reddit causas ubertatis et infert, quia aquæ ejus de sanctuario egredientur. « Non ergo volentis neque currentis, sed miserentis est Dei (Rom. 1x). Horum omnium lignorum principatum tenet lignum vitæ, quod intelligitur sapientia, de qua scriptum est : « Lignum vitæ est omnibus credentibus in ea (Prov. 111). . Illudgue quod dicitur : « Et erunt fructus ejus in cibum, et folium ejus ad medicinam, o divinorum librorum sacramenta demonstrat, quorum alterum pertinet ad litteram, alterum ad spiritum, ut verba simplicia intelligamus in foliis, in fructibus vero sensum latentem. Sicut enim scientia Scripturarum ducit ad regna cœlorum et præbet nobis panem, qui dicit : « Ego sum panis, qui de cœlo descendi (Joan. vi); > sic ejus folia moralem doctrinam continent et tribuunt sanitatem, ut peccantium curent vulnera. Pro foliis quæ Hebraice dicuntur Ale propter verbi et vocis similitudinem Septuaginta ascensionem transtulerunt. Quod et ipsum sic edisseri potest, ut post cibos fructuum, verborum monitis ad cœlestia conscendamus.

### LIBER VICESIMUS.

singularum festivitatum et de oblatione principis. nec non et sacerdotum officiis commemorasset, aquarumque abundantiam et lignorum in ripis ejus fructificationem enarraret, convertit se ab hoc ut juxta præceptum Domini terminos terræ duodecim tribuum possessionisque spiritalis enarret primitiæ sanctuarii, possessionemque Levitarum describit : novissime vero portas civitatis in quatuor plagis notando in fine libri habitatorem ipsius templi Dominum esse ostendit, qui totius boni initium et auctor, et perfecta operationis consummatio.

### SEQUITUR CAPUT XLVII.

· Hæc dicit Dominus Deus: Hic est terminus in

Cum propheta in præcedenti libro de oblationibus D quo possidebitis terram .n duodecim tribubus c Israel, quia Joseph duplicem funiculum habet. Possidebitis autem eam singuli æque ut frater suus, c super quam levavi manum meam ut darem patribus « vestris, et cadet terra hæc vobis in possessionem.» (Adamant.) Sicut umbræ et exemplari deserviunt coelestium his qui legem suscipiunt, quæ est illius veræ legis umbra, ita exemplar et umbra consequenter sunt divisionis coelestis his qui in Judza hæreditatem dividunt terræ. Erat ergo in cælis veritas, umbra vero et exemplar veritatis in terris, et donec umbra hæc constabat in terris, erat Jerusalem terrestris, erat templum, erat altare et erat visibilis cultus, erant pontifices et sacerdotes, con-

stabant etiam civitates et vici Judæ, et omnia aæc, A quod nos diximus, e quia Joseph duplicem funiculum quæ nunc in libro hoc descripta esse recitantur. Cum vero in adventu Salvatoris Dei nostri de cœlis descendit salus : « Veritas de terra orta est, et justitia de cœlo prospexit (Psal. Lxxxiv), umbræ et exemplaria ceciderunt. Cecidit enim Jerusalem, cecidit templum, altare sublatum est, ut neque in monte Garizim neque in Jerusalem sit locus ubi oportet adorare, sed « veri adoratores, qui adorant Patrem, in spiritu et veritate adorent (Joan. 1v). > Sic ergo præsente veritate typus et umbra cessavit. Et cum adesset templum illud, quod per Spiritum Dei et virtutem Altissimi in utero Virginis fabricatum est, dirutum est templum ex lapidibus fabricatum. Aderat pontifex futurorum bonorum, cessave-Dei, qui tollit peccata mundi (Joan. 1), destitit agnus ex pecudibus assumptus, et nequidquam arque inaniter tot sæculis jugulatus. Refertur ergo prima et secunda hæreditatis facta divisio. Prima quidem per Moysen, secunda vero, quæ et potentior est, per Jesum facta describitur. (Nazian.) Et Moyses trans Jordanem tribui Ruben, et tribui Gad et dimidiæ tribui Manasse possessionem decernit, cæteri vero omnes per Jesum suscipiunt hæreditatem (Num. xxxII). Diximus jam prius quomodo per legem placuerunt Deo præcedentes tempore eos, qui per fidem Jesu ad promissa perveniunt, nondum ea quæ perfecta sunt consequentur, exspectantes eos qui posteriores diverso quidem tempore, sed una fide placebunt, sicut Apostolus dixit (Hebr. x1): (Ut non sine C nobis perfectionem consequerentur. Quod sub tali exemplo possumus conjicere. Si enim c Deus cum dispergeret filios Adam, statuit fines gentium secundum numerum angelorum Dei, » vel ut in aliis exemplaribus legimus, « secundum numerum filiorum Israel , in initio mundi, et ita dispersi sunt filii illius Adam sicut vel illorum merita vel ipsius Adæ contemplatio postulabat : quid dicemus futurum, cum novissimi Adam, qui non in animam viventem, sed in spiritu vivificantem factus est, cœperit filios non dispergere, sed dispensare atque disponere divina dignatione, non in initio, sed in fine mundi, et non illis, qui in Adam omnes mortui sunt, sed eis qui in Christo omnes vivificati sunt, sine dubio tunc erit quædam divisio et distributio talis, quæ non solum pro meritis eorum, qui dispensant, sed et quæ pro novissimi Adam in quo omnes vivificandi dicunt contemplatione pensanda sit. Gratia enim Dei sumus salvati et non ex nobis, e nec sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quæ revelabitur in nobis (Rom. viii). Dei enim dono sanctis et electis ejus confert gloriam regni cœlestis, ipso tribuente, qui discipulis ait : « Vos estis qui permansistis mecum in tentationibus meis, et ego disponam vobis sicut disposuit mihi Pater meus regnum, ut edatis et bibatis super mensam meam in regno meo, et sedeatis super thronos duodecim, judicautes duodecim tribus Israel (Luc. xxII). > Pro co

habet, > LXX transtulerunt c augmentum funiculi; > etenim Joseph interpretatur augmentum, rem intelligentes pro nomine, et lectoris animum confundentes. Subtracta enim Levitica tribu et templi sacrificiis delegata, remanebant duo tribus quarum Joseph divisa est in duas, Ephraim et Manasse, qui dixerunt ad Josue filium Nun : Quare dedisti mihi possessionem sortis et funiculi unius, cum sim tantæ multitudinis et benedixerit mihi Dominus? (Josue xvii.) Quibus respondit Josue : « Si populus multus es, ascende in sylvam, et succide tibi spatia in terra Pherezæi et Raphaim, quia angusta est tibi possessio montis Ephraim. > Et iterum : « Dicitque Josue ad domum Ephraim et Manasse: Populus multus es et runt pontifices taurorum et hircorum. Venit Agnus B magnæ fortitudinis, non habebis sortem unam, sed transibis ad montem et succides tibi atque purgabis ad habitandum spatia et poteris ultra procedere cum subverteris Chananæum, quem dicis ferreos habere currus et esse fortissimum. . Hoc propterea dixerim, quia nunc Scriptura commemorat Joseph, noc est Ephraim et Manasse duplicem habere funiculum, singulæ autem tribus juxta multitudinem suam æqualia accipiunt terræ spatia, nequaquam arbitrio dividentis, sed sorte, quæ in Domini potestate consistit. In consuctudine quidem hominum cum aliquid sorte dividitur, fortuito videtur sors illa ad illum, vel alia ad alium cedere; in Scriptura autem sancta non ita est : et aliquotiens quærebam apud memetipsum si de re tanta ac tali Patres sancti sortibus judicium commississent. Quod si esset apud sanctos ita gestum, jam de aliis hominibus vel gentibus nihil mirum videris, si nihil haberetur eximium in his quæ a sanctis dicuntur sorte divisa. Sed videamus si forte in Seripturis aliquid inveniamus esse positum, quod nobis quid virtutis contineatur in sortibus manifestet. Incipiamus igitur a Levitico, ubi scriptum est : c Et accipient, inquit, duas sortes, sors una Domino, et sors una Apopompæo, hoc est transmissori. Et super quemcunque venerit sors, Apopompæi accipient hircum illum et abducent in locum eremi vivum. et dimittent illum in dimissionem suam, alium vero hircum immolabunt Domino, et reliqua, quæ ibi sunt, quæ utique sciunt, qui legunt. Et iterum : ubi Moyses sorte divisit tribui Ruben et tribui Gad et dimidiæ tribui Manassæ, quæ poposcerant trans Jordanem, accipere terram illam quam poposcerant filii Israel. Dedit autem ipse Jesus secundum præceptum Domini Chaleb filio Jephonæ, et tribui Juda sortem. Dedit autem Ephrem, et illi quæ super erat tribui Manasse: et post hæc congregavit in Ecclesia filios Israel, et dixit : Mittam sortem et proferam in conspectu Domini, si prius describentes terram attuleritis mihi descriptionem ejus, » et ita post hæc sortibus missis hæreditas populo Dei distribuitur: et agitatur sors ista non fortuitu, sed secundum hoc quod prædestinatum est a Deo. Denique tribus Benjamin primam ibi accepit sortem ubi erat Jerusalem. Post hæc tribus Simeon secundam : nost hæc Issa-

Nephthalim, deinde Dan (Josue xvi, xvii, xviii, xix): in quibus novissime veniunt tres illæ tribus, quæ ex concubinis descenderant Jacob. Quæ ergo ratio sit sortium apud memetipsum requirebam, ut ex multis. testimoniis Scripturarum, quod latebat agnosceremus. Inveni sane in Scripturis etiam gentiles homines usos esse sortibus, tunc cum navigaret Jonas et tempestas urgeret. Aiunt namque illi qui navigabant: e Mittamus sortem et sciamus cujus causa hæe tanta malitia sit (Jone 11 ), , quasi sors tantum valeret, ut prodere possit, cujus causa periculum navigantibus immineret. Quantiles essent, et alieni a cognitione Dei, non tamen hac opinione falluntur, sed quod verum erat prodiditeis sors super Jonam. Quærens ergo de his, invenio et Salomonem in Prover- B etiam in cœlestibus et hujusmodi sorte, quæ apud biis dicentem : Contradictiones cohibet sors, et inter potentes definit (Prov. xvin), veluti cessare ostendens contradictiones, ubi mittetur sors.

Sed cum hæc in Testamento Veteri non pauca referri de sortibus invenirem, converti me etiam ad Novum Testamentum, ut viderem si forte vel ibi contemnerentur sortes, aut ne ibi quidem earum usus alibi diceretur, et invenio quod aliquando cum deesset numero apostolorum unus, ut esset necessarium in locum Judie alium subrogari (Act. 1), convenientes apostolos, qui utique multo sapientiores erant quam hi qui nunc episcopos vel presbyteros, vel diaconos ordinant, et elegerunt duos et statuerunt in medio, nec tamen de his semetipsis judicium permiserunt ut illum facerent quem ipsi voluissent. Sed c orantes, inquit, miserunt sortem, ut ex illis duobus quos statuerant in conspectu Domini, id est Joseph, qui vocatur Barnabas, qui cognominatus est justus, et Mathian : «Cecidit, inquit, sors super Mathian, et annumeratus est cum Christi apostolis. > Pracedente namque ratione, non jam casu, sed prudentiæ sors divinum judicium deserebat. Sed adhuc quærcham in Novo Testamento si autem sors in Christo vel in Ecclesia nominetur, vel in rebus mysticis, quæ ad animam pertinere videantur, invenio Paulum ad Ephesios scribentem dicere de Christo: « In quo, inquit, sorte vocati sumus prædestinati secundum propositum ejus, qui omnia operatur secundum consilium voluntatis ejus, ut simus in laudem gloriæ ejus, qui ante speravimus in Christo (Ephes. 1). > Sed et ad Colossenses hæc scribentem . C Gratias agentes Deo Patri, qui idoneos nos fecit in parte sortis sanctorum in lumine (Coloss. 1). Tam multis ex Scripturis sanctis de commemoratione sortium testimoniis congregatis, quo ex locorum multorum consideratione virtutem possimus diligentius apprehendere, mihi quidem ex his omnibus vel evidens adhuc sensus ad liquidum patere non potuit, vel etiam de re tanta enuntiandi et proferendi animi metus insedit. Illud autem inquantum res patitur contigisse sufficiat, quod nobis ab apostolis sors ducta designat. Quia ubi fide integra ac oratione præmissa sors ducitur, ea quæ Dei vo-

char, deinde Zabulon, deinde Aser, post hæc etiam A luntas continet in occulto, sors hominibus declarat in manifesto. Secundum vero interiorem intellectum sicut Paulus videtur judicare cum dicit : « In parte c sortis sanctorum in lumine, et sorte vocati in Christo. > Videndum est ne forte non solum hominibus, sed et in supernis virtutibus sors agatur et præsideat aliqua virtus huic officio, quæ verbi causa Jesu filio Nave nunc sorte hæreditatem distribuendi non aliquam gratiam, sed secundum hoc quid sit placere Deo ducatum præbeat sortis, et illi quidem faciat evenire, quæprima sunt, quem scit apud Deum primum locum tenere, ut hoc, quod in occultis apud Deum habetur, sortis gubernatione etiam hominibus demonstretur, alium vero facere secundi loci et alium tertii, quod non solum in terris arbitror, verum Dominnm meritorum contemplatione distinguitur etiam in illo tempore habetur : « Cum viderit excelsus gentes et disseminaverit filios Adam, et constituerit filios gentium secundum numerum angelorum Dei (Deut. xxxII). > Et facta est portio Domkii Jacob funiculus hæreditatis ejus Israel. Vides ergo et hic partem, et funiculum Domini Israel dicit esse sorte. Non ergo fortuito arbitrandum venisse sortem. Illi quidem angelo gentem illam suscipere verbi gratia Ægyptiorum, alii autem angelo Idumæorum Moabitarum : et alii Indiam vel unamquamque nationem carum, quæ sunt super terram. Sed et ibi etiam si secundum numerum angelorum Dei dicantur sorte gentes istæ divisæ, tamen illa sors sicut in hominibus diximus, quia Dei judicium quod in occulto est, sors pandit in publico: ita etiam ibi fuisse credendum est, ut pro merito et virtute unusquisque angelus etiam et illam gentem in divisione susciperet, et esse in his singulis sacramenta ineffabilia divinæ dispensationis, ut ordini suo cuncta competenti per unamquamque virtutem dirimantur officio. Sic enim et Apostolus dicit : « Nonne omnes ministratorii sunt Spiritus in ministerium missi propter eos qui bæreditatem capiunt salutis? . Ad horum igitur imitationem credendum est, etiam his Scripturarum auctoritate referre sortes et duci per Jesum hæreditatem, et per unamquamque tribum divina dispensatione decerni, et per ineffabilem providentiam Dei a præsentibus in his sortibus D adumbrari futuræ hæreditatis portio expleatur. Quoniam quidem lex umbram dicitur habere futurorum bonorum, et sicut dicit Apostolus de his qui ad Dominum lesum Christum venerunt, Quia accessistis ad Sion montem et civitatem Dei viventis Jerusalem cœlestem... Est aliqua in cœlis civitas, quæ di citur Jerusalem et mons Sion : Non est utique boc sine causa quod Benjamin in sorte sua accepit Jerusalem et montem Sion, quia cœlestis illius Jerusalem ratio sine dubio hoc exigebat ut jam aliquam Benjamin dare deberet Jerusalem terrestris, qua illius cœlestis figuram servat ac formam. Similiter autem de Benjamin dicendum est, quod certa aliqua ratione in Judæ sortem decernitur, vel Hebron vel

conscribuntur: nisi quia illa cœlestia loca, in quibus Jerusalem et Sion memoratur esse, sine dubio et cætera, quæ his vel vicina, vel conjuncta sunt loca, hoc in se causa et ratione continebant in cœlis, quod sorte distribuendo figurabatur in terris. Hinc ergo est quod dispensavit divina sapientia nomina quædam locorum scribi in Scripturis, quæ mysticam quamdam interpretationem contineant. Per quæ indicatur vobis, qui hæc cernitis, quibusque rationibus et non casu vel fortuito sieri dispensentur. Si enim non est putandum quod fortuito acciderit, verbi causa ut ille angelus Michael vocaretur, alius vero Raphael et ut ad humana descendam sicut non fortuito ut ille patriarcha Abraham vocaretur : et ille Isaac, et alius Israel, sed ne in feminis quidem casu accidit, B Zephirium oppidum Ciliciæ vocant. Hoc autem quod sed certe divina ratione ut illa Sara vocaretur ex Sarai, et ille Israel ex Jacob, vel ille Abraham, et ut certum est, quod unusquisque angelorum vel hominum ex his, quæ sibi injungantur officiis et actibus etiam nomina sortiuntur : ita consequens est etiam loca quædam esse cœlestia et civitates, sicut cœlestis dicitur Hierusalem et Sion esse, etiam alias, quarum typum et imaginem istæ quæ in terris sunt continent, quæ nunc in hac Scriptura mystice nobis per Jesum Nave filium designantur. De ipsis puto civitatibus dictum : . Ædificabuntur civitates Judæ, et habitabunt ibi, et hæreditabunt eam (Psal. LXVIII). De ipsis etiam Dominus et Salvator noster dicit: Quia multæ mansiones sunt apud Patrem meum (Joan. xiv). > Et de ipsis credendum est ci- C tur : « Atrium medium quod pergit ad terminos Auvitatibus servo illi qui bene negotiatus fuerit Dominum dicere: Habe potestatem supra decem civitates (Luc. xix), i et alii supra quinque. Hæc de divisione sortium terræ Judæ proferre ad vos inquantum sas suit ausi sumus Scriptura provocante, quæ Hierusalem dicit cœlestem Sion, et cætera, quæ similiter scripta sunt esse in cœlis, quæ nobis occasionem dederunt sentire de his omnibus, quod mysteria in his cœlestia describuntur.

· Hic est autem terminus terræ ad plagam sepctentrionalem a mari Magno via Ethalon venientie bus. Sedada, Emath, Berotha, Sabarim, quæ est • inter medium Damasci et confinium Emath: atrium • Thicon, quæ est juxta terminos Auran sive Auranitidis, et erit terminus a mari usque ad atrium · Enon sive Serenan terminus Damàsci, et ab aqui-« lone ad aquilonem terminus Emath plaga septentrionalis. > (Hieron.) Inter descriptionem terræ sanctæ duodecim tribuum Josue filii Nun, et quæ nunc per Ezechiel sieri imperatur, hoc interest, quod ibi inter tribus sorte terra dividitur hic Domini jubentis imperio delegatur. In Numerorum igitur libro (Num. xxxiv) in quo omnis terra repromissionis per quatuor plagas brevi sermone dividitur ab aquilone, id est plaga septentrionali ista descriptio est. Porro ad septentrionalem partem a mari Magno termini incipient, pervenientes usque ad montem altissimum, a quo venies in Emath PATROL. CX.

alize singulæ civitates singulis quibusque tribubus A usque ad terminos Sedada : ibuntque confinia usque Zefrona et villam Enan sive Aserenan. Dicuntque Hebræi septentrionalem plagam incipere a mari Magno quod Palæstinæ, Phænicis et Syriæ, quæ appellatur Cœle, Ciliciæque prætenditur littoribus, et per Ægyptum tendit ad Libyam. Quod autem dicit pervenientes terminos usque ad montem altissimum, in hoc Hebræi autumant vel Amanum montem significari vel Taurum, quod nobis videtur verius. A quo, inquit, venies in Emath, quæ nunc Epiphania nominatur ab Antiocho crudelissimo tyrannorum nomine commutato: nam cognomentum habuit. Έπιρανής, cusque ad terminos, inquit, Sedada, » qui locus et in præsenti Ezechielis ponitur lectione. · Ibuut confinia usque Zefrona, » quam urbem hodie sequitur : « Et villa Enan » pro quo in Hebræo scriptum est: Aserenan sive Enan, et præsens continet locus. Et interim secundum historiam breviter strinxisse sufficiat, et tam Numerorum quam Ezechielis descriptionem sibi ex latere copulasse : ut prudens lector intelligat in quibus vel eadem vel vicinia vel diversa memorarint. Nunc interpretatis nominibus singulorum sequamur ἀναγωγίν, et quid nobis videatur in singulis præbente Domino disseramus. Ethalon interpretatur incunabula mæroris: Sadada, latus ejus: a latere non a lutitudine intellige; Emath, furor, Berotha, putei, Sabarim, circuitus montium, Damascus, sanguis sacci et osculi sive poculi. Domum autem sive atrium Thicon Symmachus interpretaran; , igitur Thicon medium sonat : Auran quam Septuaginta in Græcum vertere sermonem Auranitidis iracundiam. Aser autem Enon, qui est terminus Damasci, in lingua nostra dicitur atrium fontis, Septentrionalis igitur plaga fit a mari Magno per viam Ethalon, quod interpretatur incunabula mæroris: per pænitentiam venit ad Sadada ubi est ex latere declinatio. Intelligimus enim impendentem nobis Emath, hoc est indignationem Domini, sive Emath, veritate comperta, aperiuntur nobis putei Berotha, quos foderunt principes Abraham, Isaac et Jacob: longoque circuitu pervenimus ad montes Sabarim qui positi sunt inter Damascum, hoc est sanguinem cilicii, et confinium Emath, ut supra diximus, veritatis. Sicut enim per mœrorem declinamus mala impendentia et ex latere devitamus, sic post sanguinem et cilicium vitæ sanguinariæ antequam veniamus ad confinia Emath circuimus et pervenimus ad montes, de quibus scriptum est : c Montes in circuitu ejus, et Dominus in circuitu populi sui. Qui locus appellatur atrium Thicon, hoc est atrium medium, ut interpretatus est Symmachus. Juxta terminos Auran quod iracundiem sonat, et cum propheta dicamus: c Iram Domini sustinebo quoniam peccavi ei (Mich. v11). > Et a mari usque ad terminos Damasci: in quo et apostolus Paulus a furore Judaico et effusione ecclesiastici sanguiais lumen cæcitate couspexit : et assumpto cilicio nersoail atrium fontis æterni, et in aquilone quondam positus apprehenderet terminum veritatis.

Porro plaga orientalis de medio Auran, et de e medio Damasci, et de medio Galaad, et de medio e terræ Israel, Jordanis disterminans ad mare orien-« tale metiemini plagam orientalem. » (Hieron.) Pro quo in Numerorum libro ita scriptum reperi : « Inde metientur sines contra orientalem plagam de villa Enan, hoc est Aserenon usque Sephania, et de Sephania descendent termini Rebbla contra fontem. Inde pervenient contra orientem in mare Chenereth, et tendent usque Jordanem, et ad ultimum claudentur mari. Supra dixerat : « Et erit terminus a mári usque Eserenon terminus Damasci. A fine igitur septentrionalis plagæ, hoc est atrio Enon tendunt fincs, juxta Nume- B rorum librum, usque Sephania, quam Hebræi Apamiam nominant, et de Apamia descendunt termini in Rebbla, quæ nunc Syriæ vocatur Antiochia. Et ut scias Rebblam hanc significare urbem, quæ nunc in Syria Cœle nobilissima est, sequitur, contra fontem, quem perspicuum est significari Daphnen, de quo fonte supradicta urbs aquis abundantissimis fruitur. Hic autem locus a Cneo Pompeio, qui prius Judæam Romano subegit imperio militari manu consitus est, et ab eo juxta fabulam poetarum Daphnes nomen accepit ob lauros et cyparissos, quæ arbores in ipso loco frequentissimæ sunt. Inde, inquit, pervenient termini contra orientalem plagam ad mare Chenereth usque ad stagnum Tiberiadis. Mare autem dicitur cum habeat dulces aquas juxta idioma Scriptu- C rarum quo congregationes aquarum appellantur Maria. Et tendent, inquit, termini usque Jordanem et ad ultimum claudentur mari: > vel mari Mortuo, vel ut alii putant lingua maris Rubri, in cujus littore Ahila posita est, uhi nunc moratur legio et præsidium Romanorum. Hoc juxta librum Numerorum dictum sit : juxta Ezechiel vero de medio Auran, quod est oppidum Damasci in solitudine, et de medio Galaad, qui mons Libani collibus copulatus cecidit in sortem Ruben et Gad et dimidiæ tribus Manasse, et est a tergo Phœnicis et Arabiæ, ad quem montem usque pervenit de Carris profectus Jacob. et comprehensus est a Laban, de quo et Jeremias loquitur : c Galaad, tu mihi initium Libani (Jer. xxvII), , quam cœpit de Amorrhæorum regione Ga- D laad filius Machir filii Manasse : finis hujusque plagæ Jordanis fluvius disterminans, et mare orientale, quod in hoc loco mare Mortuum non linguam maris Rubri intelligunt. Dicamus juxta tropologiam post terminos aquilonis longo circuitu per Ethalon et Sedada, et Berotha, Sabarim quoque et Thicon, et Auran, et Damascum, et atrium Enon ad Emath usque pervenit Orientalis plaga : de medio iracundiæ Auran, et de medio Damasci sanguine videlicet pœnitentiæ, et de medio Galaad, quod interpretatur revelatio vel tumulus testimonii; ut post iram et . pœnitentiam spem salutis ostendat, et de medio terræ Israel, quæ visionem continet pacis usque ad

cutionis veteris Evangelium prædicavit, ut perveniret A dulcissima Jordinis iluenta pertingat, quæ longe separato mari lumen orientis consequitur, ita ut fuvio Jordanis, qui interpretatur rivus judicii et orientis termino finiatur. Quod autem in Septuaginta ponitur phæniconos, id est palmeti, in Hebraico non habetur; pro quo nos metiemini interpretati sumus: errorque manifestus, quod pro thamoddu, litteræ

decepti similitudine daleth et res, legerunt thamorru. c Plaga autem australis meridiana a Thamar usque ad aquas contradictionis. Cades et torrens c usque ad mare Magnum hæc est plaga ad meridiem australis. Pro quo in Numerorum libro ita scriptum est (Num. xxxiv): (Incipiet a solitudine Sin, quæ est juxta Edom, et habebit terminos contra orientem mare, qui circuibunt australem plagam per ascensum scorpionis, ita ut transeant Senna et perveniant in meridiem usque ad Cadesbarne. Unde egredientur confinia ad villam nomine Addar, et tendent usque ad Asemona, ibitque per gyrum terminus ab Asemona usque ad torrentem Ægypti, et maris Magni littore finietur. » Quod breviter hoc significat, ne per occasionem Ezechielis ad expositionem videamur Numerorum transisse latissimam, a solitudine Sin, quæ est juxta Edom et mari Rubro terminum circuire, et per ascensum scorpiouis et per Senna et Cadesbarne et atrium Addar et Asemona pervenire usque ad torrentem Ægypti, qui juxta urbem Rinocoruram mari influit. Hic vero terminus plagæ australis, hoc est meridianæ incipit a Thamar, quæ urbs in solitudine est, quam et Salomon miris operibus exstruxit, et hodie Palmyra nuncupatur. Hebræoque sermone Thamar dicitur, quæ in lingua nostra palmam sonat, usque ad aquas contradictionis Cades, quam in deserto esse non dubium est, et torrens ingrediens mare Magnum, hoc quod Ægypti Palæstinæque prætendit littoribus et hæc est plaga australis ad meridiem. Post plagam ergo aquilonis et orientis, quando ortus nobis suerit sol justitiæ, accipimus meridianam plagam, quando totum nobis desuper lumen infunditur, et cum Abraham inimus convivium, et inebriamur vino quod lætificat cor hominis (Psal. ciii), cum Joseph et fratribus ejus. Incipit autem ista possessio et hi termini a Thamar, a palma videlicet victoriaque vitiorum, usque ad aquas contradictionis: semper enim virtutibus contradicitur. Unde et prædicationi evangelicæ Judæi contra Paulum disserentes, in toto orbe asserunt contradici Et in Evangelio legimus Simeone dicente: «Hic erit in ruinam et resurrectionem multorum, et in signum cui contradicetur (Luc. 11). ) Omnis autem contradictio est sanctitatis, quod interpretatur Cades, dicente Psalmista: « Concutiet Dominus desertum Cades (Psal. xxvn). Quod videlicet primum non habebat Domini sanctitatem, sed concussum est atque commotum, ut reciperet hospitem Deum, qui dicit : « Super quem requiescit spiritus meus, nisi surer humilem et quictum, et trementem verba mea (Isa. LIVI)? Post desertum Cades usque ad mare Magnum in

diximus, qui non de terra, sed de cœlo pluvias habet diversarum virtutum varietate collectas.

Et plaga maris maré Magnum a confinio per directum donec venias Emath. Hæc est plaga maris. De qua manifestius et brevius scribit Numenorum liber (Num. xxxiv): (Plaga autem occidentalis a mari Magno incipiet, et ipso fine concludetur, boc est de mari usque ad mare, a torrente vide!icet Rinocorure, qui in mare influit usque ad cum locum, qui est contra Emath urbem Syriæ, de qua supra diximus. Occidens autem juxta leges tropologiæ semper in mari est, semper in salo et fluctibus ubi quotidie naufragia suscitantur, et miserorum neces, et divitiarum et mercium amissio. Et tamen cum hæc omnia patientia fregerimus, venimus per dire- B ritatem? Quis nostrum dignus habebitur beatæ ctum ad Emath, hoc est ad Domini veritatem, qui victis persecutionibus æterna nobis præmia repromisit. (MAURUS.) Et ut breviter supradicta morali sensu simul omnia recapitulemus, quisquis cupit terræ sanctæ hæreditatem possidere, et futuræ patriæ sortem cum electis et sanctis Dei accipere, necesse est ut incipiat a plaga septentrionis et tendat ad orientem, id est ut deserto infidelitatis frigore, ad rectæ sidei ortum tendat, et primum ut diximus per Thalon, id est per pænitentiam peccatorum veniat ad Sadada, hoc est declinet a vitiis, et cesset a peccatis, indignationem Domini metuens. Juxta illud Psalmistæ, quo ait: « Declina a malo et fac bonum. et inhabita in sæculum sæculi : quoniam Dominus amat judicium, et non derelinquet sanctos suos. in C zternum conservabuntur. Injusti autem punientur, et semen impiorum peribit, > et reliqua (Psal. xxxvii). Sicque ad puteos viventis aquæ, hoc est ad sacramentum baptismatis, vel doctrinam sacræscientiæ tendens ad montes spiritales, hoc est doctores sanctos ire festinet, ut ab eis accipiat lumen veræ scientiæ et discat castigare corpus suum, et terrena membra mortificare: quatenus ad atrium fontis æterni et ipsum terminum veritatis pervenire possit. Cum autem ei ab orientali plaga ipsa veritate illucessit et ex testimoniis sanctarum Scripturarum mysteria ipsa revelantur, tunc in Jordane, hoc est in rivo judicii profunditatem sapientiæ intelligit, et vere mundationis lavacrum cognoscit. Postquam autem ad meridiem, hoc est ad puram lucem scientiæ et ardorem charitatis pervenerit, necesse est ut bella contradictionis et persecutionis æstum sustineat. Quia juxta Apostolum: (Omnes qui pie volunt vivere in Christo, persecutionem patiuntur (II Tim. 111). Duando autem ad occidentem properamus, et sinis vitæ nostræ appropinquaverit, necesse est ut in maris fluctibus, hoc est præsentis sæculi turbinibus exagitemur, et sic per patientiam ad Domini veritatem devictis persecutionibus perveniamus : ut secundum ipsius Domini sententiam, in patientia nostra possideamus animas nostras, et accipiamus præmia vitæ æternæ, possideamusque terram viventium, et habitemus in Hieru-

meridie plagæ australis torrens est, de quo supra A salem coalestem, hoc est in visione pacis sempiternæ. Sed quis nostrum talis est, ut ab hujusmodi distributione ad illam cœlestis hæreditatis sortem venire mereatur? Quis ita beatus erit, cujus sors Hierusa. lem veniet, ut sit ibi, ubi templum Dei est, imo ut ipse sit Dai templum? Quis ita beatus est, ut ibi dies festos agat ubi altare divinum perpetuis ignibus adoletur? Quis ita beatus est, qui sacrificium suum et incensum suavitatis supra illum ignem ponat, de quo dicebat Salvator : « Ignem veni mittere (Luc. xii)? Quis ita beatus est, qui ibi semper agat Pascha in loco quem elegerit Dominus Deus snus, ibi Pentecostes diem gerat, et festivitatem repropitiationis et tabernaculorum solemnitatem, non jam per umbram, sed per ipsam speciem rerumque vesortis electione cum dividere Deus cœperit fillos novissime, cui dicat (Luc. xix): c Eris super quinque civitates potestatem habens, aut cui dicat: Eris super decem civitates potestatem habens, nec solum cui dicat, « Intra in gaudium Domini Dei tui, » sed cui dicat, « Sedete et vos mecum super duodecim thronos judicantes et vos duodecim tribus Israel (Matth. xix). > Et de quibus dicat : (Pater, volo ut ubi ego sum, et isti sint mecum (Joan. xv), > et volo etiam istos esse reges, ut ego sum rex regum, volo et istos habere dominationem, ut et ego sum Dominus dominantium. Beati qui ad hanc pervenient beatitudinem summam. Beati qui ad ista conscenderint fastigia meritorum. Et benedictus Deus noster, qui hac promisit diligentibus se. Hi sunt ipsi vere sacris numeris numerati apud Deum : imo ipsi sunt quorum etiam capilli capitis numerati sunt per Jesum Christum Dominum nostrum. Sed quia per superbiam vel invidiam nemo ad sortem electorum et ad possessionem cœlestis patriæ pertingere poterit, necesse est ut per humilitatem veram et dilectionem fraternam illuc ire contendat, quisquis ad sutura bona pervenire desiderat, memineritque scriptum: Quia omnis, qui se exaltaverit humiliabitur, et qui se humiliaverit exaltabitur (Matth. xxIII)... Ideoque nullum despiciat, nullum spernat, sed magis inferiorem se omnibus esse credat, sciatque juxta Petri apostoli sententiam, quod e non est personarum acceptor Deus, sed in omni gente, qui timet Deum et operatur justitiam, acceptus est illi (Act. x). Quod consequenter vir qui ad prophetam locutus est, ostendit, dicens:

e Et dividetis terram istam vobis, Israel, et mec tietis eam in hæreditatem vobis et advenis qui ac-. cesserint ad vos, qui genuerint filios in medio e vestri, et erunt vobis sicut indigenæ inter filios · Israel. Vobiscum divident possessionem in medio c tribuum Israel. In tribu autem quacunque fuerit advena ibi dabitis possessionem illi: ita Dominus Deus. Mieron.) Per hoc capitulum discimus, et decutitur supercilium Judzorum, nihil inter Israel et gentium populum esse divisum. Si enim advenis et allenigenis cum his qui sunt de populo

Israel, hoc est indigenis, terra dividitur, nulli du- A Jordanen, Bosor videlicet et Ramoth, et Gaulon, bium eamdem esse hæreditatem populi gentium et populi Judæorum, si tamen conversi fuerint ad cultum Dei Israel quod proprie nomen possidet Christianum habentibus Judæis legis litteram et nobis spiritum, illisque tenentibus membranas, et nobis eum qui scriptus est in membranis: et apud Movsen sorte terra dividitur, hic autem ut diximus Domini judicio delegatur unaque possessio est, advenæ et Israeli, et in singulis tribubus datur hæreditas iubente Domino Deo.

#### CAPUT XLVIII.

Hic describitur divisio terræ, quantum ad intraneos. Et hæc nomina tribuum : A finibus aquilonis e juxta viam Ethlom pergentibus. Emath atrium « Ænon terminum Damasci ad aquilonem juxta B e Emath, et erit ei plaga orientalis mare Dan una. e Et a termino Dan a plaga orientali usque ad e plagam Aser una. Et super terminum Aser a plaga orientali usque ad plagam maris Nephthae lim una. Et super terminum Nephthalim a plaga orientis usque ad plagam maris Manasse una. Et super terminum Manasse a plaga orientali usque cad plagam maris Ephraim una. Et super terminum Ephraim a plaga orientali usque ad plagam maris Ruben una. Et super terminum Ruben a c plaga orientali usque ad plagam maris Juda una. > ( Hieron. ) Descripta terræ sanctæ possessione tam juxta præsentem Ezechielis prophetiam, quam juxta Numerorum librum, nunc singularum tribuum a plaga orientali usque ad plagam occidentis, id est, C maris possessio describitur. Et primum fines accipiunt ab aquilone juxta viam Ethlom pergentibus Emath, atrium sive Aser Enon terminum Damasci, ad aquilonem juxta Emath, de quibus ante jam diximus. Incipit autem primum tribus Dan, secunda Aser, tertia Nephthalim, quarta Manasse, quinta Ephraim, sexta Ruben, septima Judæ. Hoc est, a sinistra parte et completus numerus septenarius. Deinde primitiæ sacerdotum et Levitarum, et sanctuarium Domini in medio sanctumque sanctorum. Urbs quoque describitur per singula latera in quadrum quatuor millia et quingentos habens calamos. Suburbana quoque sacerdotum et Levitarum per ordinem describuntur, et possessio principis. Rursumque a parte dextra succedunt quinque tribus a plaga similiter orientis usque ad plagam occidentis, quarum prima est Benjamin, secunda Simeon suam possessionem specialiter habens, et nequaquam ut prius mixtam cum Juda, tertia Issachar, quarta Zabulon, quinta Gad, Portæque civitatis ternæ, per singulas plagas et nomen ipsius civitatis, quod in fronte pontificis auri lamina continetur, de quibus universis in suis disseremes locis. Hoc quoque notandum, qued quadraginta octo civitatum. quæ in Numerorum volumine tribui Levitica dantur ad habitandum cum suburbanis suis, hic silentur nomina, et civitates fugitivorum quarum tres trans

in duabus et dimidia tribu datæ sunt, et tres intra Jordanen, Cades videlicet et Sichem et Cariatharbe. Neque enim opus erat in descriptione mystica et habitatione sanctorum et conversatione perfecta fugitivorum describi auxilia quibus Israel indiguit adhuc in terra positus, et per multos labores atque discrimina ad hanc civitatem venire festinans, et in singulis sanctis loquens: Advena sum et peregrinus, sicut omnes patres mei (Psal. xxxvni). > Et in alio loco : c Habitavi cum habitantibus Cedar, multum peregrinata est anima mea (Psal. cxix). >

c Et super terminum Juda a plaga orientali usque ad plagam maris, erunt primitiæ guas separabitis e xxv millia latitudinis et longitudinis sicuti sine gulæ partes a plaga orientali usque ad plagam e maris. Et erit sanctuarium in medio ejus. Pri-« mitiæ quas separabitis Domino longitudo viginti quinque millibus et latitudo decem millibus. > Supersluum est disserta disserere, et in quibus supra laboravimus, quasi non sint dicta iterum laborare. Post septem tribuum terminos ab oriente usque ad occidentem describuntur primitiæ, quarum latitudo teneat viginti quinque millia calamorum : longitudo vero sicuti tenent singulæ tribus ab oriente usque ad mare cujus longitudinis incertus est numerus. Neque enim in singularum descriptione tribuum mensura descripta est. Sin autem latitudo habet xxv millium calamorum, conici datur multo majorem esse numerum longitudinis, quæ semper major est latitudine. In medio autem sanctuarium ponitur juxta primitias, quæ sunt Domino separatæ, longitudinis viginti quinque millium calamorum et latitudinis decem millium. Quæ legens nihil aliud possum dicere nisi illud Apostoli (Rom. x1): (O profundum divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei! quam inscrutabilia judicia ejus et investigabiles viæ ejus! « Et in alio loco (Ephes. 111) · « Ut possitis comprehendere cum omnibus sanctis, quæ sit latitudo et longitudo et sublimitas et profundum. Scire etiam supereminentem scientiæ charitatem Christi, ut impleamini in omnem plenitudinem Dei. > Viginti quinque millium autem numerum referri ad sensus de quibus dictum est: Sensum divinum possidebitis: et x millium ad perfectam consummatamque virtutem, quæ decalogo veteris Instrumenti ad evangelicum perveniat sacramentum, ut prius brevi sermone perstrinximus, et hic ex parte commonebimus. Si enim ab uno addens numero ad quatuor pervenias, denarium implebis numerum, atque ita slet ut et vetus Testamentum constringatur in novo, et novum in veteri dilatetur.

· Hæ autem erunt primitiæ sanctuarii sacerdotum ad aquilonem longitudinis viginti quinque mili lium, et ad mare latitudinis decem millium. Sed et ad orientem latitudinis decem millium, et ad meridiem longitudinis viginti duinque millium. (Ademant.) Ownes fill Israel acceperunt sortes suas in terra. Levitis autem hæreditas solus suf-

ficit Deus. Verum quoniam accipiebant Levitæ de- A et quanta differentia in Scripturis et rerum concimas et primitias de fructibus a filiis Israel per præceptum Dei, oportebat eos etiam de terra, ut ita dicam, et de habitaculis decimas accipere, hoc est enim, ab omnibus decimas accepisse. Et ideo accedentes primarii viri, qui erant de filiis Levi ad Eleazarum sacerdotem, et ad Jesum silium Nave, et ad principes tribuum filiorum Israel in Selom in terra Chanaan dixerunt : Dominus præcepit in manu Moysi dari nobis civitates ad habitandum, et suburbana earum animalibus nostris, sicut in libro Jesu Nave scriptum reperitur (Josue. xx1). Oportebat ergo etiam de suburbanis et de civitatibus sortem fieri : ne forte indiscrete et fortuito inter Levitas celebrata divisio videretur. Sicut ergo distributio sortis, quæ facta est in B in resurrectione per singulos quosque sanctorum filiis Israel, habuit rationem, qua quis prima sorte dignus haberetur, qua et alius secunda, de qua ut potuimus jam ante tractavimus; sed et bi qui per Moysen ultra Jordanen et ab Jesu in terra repromissionis accipiunt, ubi prima sors cecidit in Benjamin, et postmodum inter cæteros in quibus fuit ultimus Dan : ita necesse est esse aliquam rationem etiam in ordine sacerdotalis et Leviticæ sortis, ut alii prima, alii secunda, alii vero tertia sors ducatur, per quas illa vel illa loca unicuique decernuntur. Dicuntur autem filii esse Levi, Gerson, et Caath, et Merari, et ostenditur primatum tenuisse in honore Caath, hoc est, qui filii Caath fuerunt ex Amram: nam de eo Moyses, et Aaron, et Muria. (Nazian.) Igitur C de Caath pars quidem [quædam] plebis effecta est sacerdotalis, quæ est Aaron et filii ejus. Moyses autem in sacerdotali ordine, aut si quid etiam amplius sacerdotali esse potest habendus est: alia vero est ratio de filiis ejus. Cæteri autem ex filiis Caath, secundum tenuerunt in tribu Levi. Si qui sunt ex Issachar et Chebron et Odiel. Cum deinde post hoc accipiunt partem post Caath e filiis Gerson tertio loco: novissimus vero omnium Merari. Hæc est autem differentia primi ordinis, et secundi, et tertii vel quarti, quam primo omnium observavimus in numeris. Postea enim, quam ordinatæ fuerant duodecim tribus per quatuor orbis terræ partes, circa arcam testamenti Domini excubias agere, et statutæ sunt tres quidem tribus D partes profectuum ordo narratur, ut aquilonis friab oriente, et tres quidem ab Africo vel meridiano, tres autem mare, quod est ad occidentem, tres vero ad aquilonem, qui est septentrio, ubi etiam isti per quatuor orbis terræ partes eodem ordine deputantur. Et ab oriente quidem ubi erat tribus Juda, quæ erat inter cæteras prima, Aaron atque filii ejus collocantur. Caath vero et reliqui, qui erant filii arcam testamenti Domini levare in humeros et tubis canere statuuntur: ita ut cum prima tuba cecinissent, moverent castra hi qui erant ab oriente. Cum voro cecinisset secunda, hi qui erant a meridiano consurgerent, tertia ab occidente, quarta ab aquilone. Vides quantum ordo

sequentia describitur, quomodo nihil sine moderatione et ordine geritur. Intuere diligentius, et in omni scriptura hæc ita invenies ordinata. Sed quis potest ascendere hæc omnia et comprehendere? Quis invenisse potest saltem, et observare ordinem mysteriorum valet, cum secundum litteram solam difficile textus narrationis explicari potest, et permixtio vel locorum vel personarum, quæ in historia continentur evolvi? Quid dicimus de his sacramentis, que per hoc scribuntur et in quibus distributiones futuræ hæreditatis adumbrantur? et per quem sanctæ terræ, quam mansueti hæreditate suscipient, divisio celebrabitur? Quis castrorum sedes diversas explicet, quomodo hacc sacerdotali vel Levitico ordine habenda sit distributio? ut quemadmodum dicit 'Apostolus in resurrectione non confuse agantur omnia, sed « veniat unusquisque in suo ordine initium Christus, deinde hi, qui sunt Christi, qui in adventu ejus speraverunt cum tradiderit regnum Deo et patri, et cum subjecerit ei omnem principatum et potestatem (I Cor. xv), subi sine dubio tales quædam castrorum observationes et sacerdotales distributiones et ordines ac tubarum significationes erunt. Quod autem exceptis sex urbibus fugitivorum, alias quadraginta duas urbes Levitæ accipiunt, indubitanter ipsa prædicatio sanctorum signatur. Ipsi enim possident doctrinam, quæ constat legis decalogo, et quadrisido Evangelii numero, quasi decies quaternas urbes habentes, quibus etiam duæ adjiciuntur, quia nimirum cuncta quæ prædicant, morali ac mystico sensu annuntiant.

e Et erit, inquit, sanctuarium Domini in medie e ejus. Sacerdotibus sanctuarium erit de filiis Sadoch, qui custodierunt cæremonias meas et non erraverunt cum errarent filii Israel, sicut erravec runt Levitæ. Et erunt primitiæ de primitivis terræ « sanctum sanctorum juxta terminum Levitarum. » (Hieron.) Quatuor primitiarum describuntur plaga. quæ non ad populum nec ad vulgus ignobile, neque ad Levitas, hoc est inferiorem gradum, sed proprie ad cultum pertinet sacerdotum, aquilonis videlicet et occidentis et orientis et austri, et ner gora relinquentes veniamus ad occidentem, quo scilicit occidant nobis vitia atque intereant. Et inde transeamus ad orientem, ortoque nobis sole justitiæ veniamus ad meridiem in qua clarissimum lumen atque persectum est, et tam ab aquilone usque ad mare, quam ab oriente usque ad meridiem viginti quinque millia longitudinis et latitudinis decem millia sint, ut ubique eadem longitudinis et latitudinis mensura servetur. « Sanctuarium autem, , id est templum Domini, . in medio erit » primitiarum sacerdotalium, et æquo latere ex omni parte vallabitur. Et quia dixerat. hæ autem erunt primitiæ sanctuarii sacerdotum.

rent sibi hujus loci possessionem et cæremonias observandas, ponit specialiter inferens, c sacerdotibus sanctuarium erit de filiis Sadoch, , qui interpretatur justus, de quo dicitur : « Justus Dominus et justitias dilexit, æquitatem vidit vultus ejus (Psal. x). . Pro quo Sadoch Septuaginta scribunt Saduc. Ipse Sadoch loquitur in Evangelio: c Non enim Pater judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio (Joan. v). > Et de hoc sub nomine Salomonis mystice Propheta decantat : Deus, judicium tuum da regi, et justitiam tuam filio regis.) Illi autem sacerdotes domini sanctuarium possidebunt et custodient cæremonias ejus, qui non erraverunt cum errarent filii Israel atque Levitæ, de offerunt victimas, sed privilegio nominis et erroris sui humilitate contenti, semper loquuntur in corde : « Iniquitatem meani ego agnosco, et peccatum meum coram me est semper ( Psal. L ). > Audiat hoc sacerdotalis gradus et Arianæ persecutionis ardore superatus, ac veræ postea fidei ne opibus careat, potentia colla submittens, sufficere sibi si non expel'atur e templo, si pristini nominis umbram quamdam et imaginem teneat, et non resupinus eructans delicias, quasi immaculatus et purus de excelsissimo throno nobis imperitiæ suæ et barbaræ garrulitatis ructet nauseam. Erust, inquit, eis primitiæ de primitiis terræ, hoc est sacerdotibus, et qui non erraverunt cum crrarent filii Israel et Levitæ. Primitiæ autem de C primitiis, sicut decimarum decimæ, sanctumque sanctorum juxta terminum Levitarum, ut habeant quidem Levitæ confinia sacerdotum, sed umbilicum, id est medium ejus, et ipsam possessionem tenere non valeant.

· Sed et Levitis similiter juxta fines sacerdo-« tum viginti et quinque millia longitudinis, et « latitudinis decem millia. Omnis longitudo xxv e millium, et latitudo decem millium. Et non venundabunt ex eo neque mutabunt nec transe-• rentur primitiæ terræ, quia sanctificatæ sunt domino. Quinque millia autem, quæ supersunt in latitudine per viginti quinque millia profana e erunt urbis inhabitaculum et in suburbana. Et in profanum, pro quo Aquila βέβηλου, Symmachus et Theodotio λαϊκόν transtulerunt, Septuaginta dixere προτείχισμα, quod antemurale possumus dicere. Profanum autem est, et laicum, id est, vulgare, quod omni populo habitare passim licet. Illud autem, quod dixerunt LXX, nec mensurabitur. nec auferetur, pro eo quod nos diximus, non mutabitur neque transferetur sensum non habere perspicuum est. Describitur quoque Levitarum possessio, quæ vicina quidem est sinibus sacerdotum, et eadem habet spatia in longitudine, et in latitudine pro multitudine Levitarum, quæ habet paucitas sacerdotum, sed tamen propriis utitur terminis,

ne communi vocabulo omnes sacerdotes vindica. A et intelligit se a sacerdotali gradu esse disjunctam ad decutiendam superbiam ministrorum, qui ignorantes humilitatem status sui, ultra sacerdotes. hoc est, presbyteros intumescunt, et dignitatem non merito, sed divitiis æstimant. Certe qui primus fuerit ministrorum, qui per singula concionatur in populos et a pontificis latere non recedit, injuriam putat si presbyter ordinetur, et non meminit mensarum et viduarum minister in obsequium se, et ministerium non solum sacerdotum, sed et viduarum et pauperum delegatum. e Et non venundabunt, inquit, ex eo neque mutabunt, out permaneat Leviticæ distributionis æterna possessio, nec vincatur pretio meritum dignitatis, nec ab alio transferamus ad alium, quia quæ sanctificata sunt Domino quibus in superioribus disputatum est, qui non B non sunt eorum quibus data sunt, sed ejus cujus nomine possidentur. Quinque millia autem, quæ supersunt in latitudine per viginti quinque millia, subauditur longitudinis, profana erunt urbis et cunctis habitare liceat Israelitis, omnique de plebe, non quod immunda sint aut aiguid in habitatione terræ sanctæ contaminatum putetur et sordidum, sed quod præter sacerdotes omnibus in eis habitare permissum sit. Per quæ intelligimus cuncta, quæ referimus ad sensus, hoc est, ad corporis voluptates, quæ visu et auditu, tactu, odore et sapore capimus esse profana. et templi sanctimoniam non habere, nec sacerdotalis esse privilegii, sed laicæ vilitatis. Civitas autem erit in medio, de qua scriptum est : c Fluminis impetus lætificat civitatem Dei (Psal. xLv). > Et: « Non potest civitas abscondi super montem posita (Matth. v), , de qua dicemus in consequentibus, Προτείχισμα, lioc est, antemurale, et Διάστημα, id est, spatium quod Septuaginta pro suburbanis interpretati sunt, quem sensum in hoc loco habeant ignoramus.

e Et hæ mensuræ ejus : Ad plagam septentrionae lem quingenta et quatuor millia, et ad plagam meridianam quingenta et quatuor millia et ad plagam orientalem quingenta et quatuor millia, et ad plagam occidentalem quingenta et quatuor millia. > Quod dicit : c Et hæ mensuræ ejus, subaudiendum est civitatis. În une enim præteriti capituli positum est, e et erit civitas in medio ejus, id est, terræ. Primumque a plaga septentrionali incipit, et e regione ponit plagam meridianam. Rursumque par reddit e erit civitas in medio ejus. De Quod nos vertimus De pari ut orientali plagæ e contrario ponat occidentalem, id est mare. Singulaque latera civitatis habent quatuor millia et quingentos calamos, qui faciunt supputati undecim millia passuum et octoginta quinque, ut simul omnis urbs, sicut in fine hujus voluminis scribitur, per circuitum habeat decem et octo millia calamorum, qui faciunt quadraginta quatuor millia passuum et trecentos quadraginta. Unde et quadragesimus quartus psalmus, qui inscribitor: e ln sinem, pro his qui commutabuntur : » et pertinet ad Idida, id est, ad amabilem Domini, sive # interpretatus est Aquila pro liliis. Symmachusque pro floribus, Ecclesiæ, quæ urbs Domini est, continet sacramenta: de qua scribitur in eodem psalmo:

· Astitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato cir- A ut nullus se ab opere civitatis immunem putet, sed cumdata varietate. > Et iterum : « Omnis gloria filiæ regis intrinsecus, > ut non sit similis sepulchris forinsccus dealbatis, sed et intus et foris omnia lavet paropsidis. Cumque recesserimus ab aquilone vento frigidissimo, transimus ad meridiem, et post ortum in nobis lumen scientiæ occasum fortitudinum formidamus, nequaquam præterita, sed futura considerantes, nec habentes certam virtutis possessionem, sed quotidie in oratione dicentes : « Ne inducas nos in tentationem, , quam ferre non possimus.

· Erunt autem suburbana civitatis ad aquilonem · ducenti quinquaginta, et ad meridiem ducenti quin-« quaginta, et ad orientem ducenti quinquaginta et ad mare ducenti quinquaginta. > Pro suburbanis, Διάστημα, id est spatium, transtulerunt. Quod dicitur ducenti quinquaginta per singulas plagas, subauditur calami, qui sena cubita habent et unum palmum : et per singula latera faciunt passus sexcentos decem et septem paulominus, et in commune mille calamos habentes passus duo millia quadringentos sexaginta octo, quæ spatia muros per circuitum ambiunt civitatis, ut inter urbem et ea quæ reliqua sunt dividant. Ex quo ostenditur nullum de his spatiis ad exercendum opera civitatis capiendorumque fructuum habere licentiam, sed vacare ab usu et opere hominum, ut circum muralia urbis sponte nascentium virgultorum atque herbarum et cæterorum, quæ terra gignit, habeant amœnitatem.

· Quod autem reliquum fuerit in longitudine se- cundum primitias sanctuarii decem millia in orien-« tem, et decem millia in occidentem erunt sicut primitiæ sanctuarii et erunt fruges ejus in cihum « vel in panes his, qui serviunt vel operantur civitati. Servientes autem vel operantes civitati ser-· vient sive operabuntur ex omnibus tribubus Israel. · Omnes primitiæ viginti quinque millium, per viginti quinque millia in quadrum, separabuntur in primitias sanctuarii et possessionem civitatis. Post urbis sanctæ descriptionem et suburbana ejus, reliquam partem primitiarum sanctuarii decem millia calamorum in orientem, et alia decem millia ad occidentem tendentium delegari vult his, qui opera civitatis exercent ad varios usus, et quibuscunque urbs indiget, ut scilicet serantur, et ex frugibus, quæ in hoc terræ nascuntur spatio, vescantur operarii, qui vel mœnia urbis exstruunt, vel interrupta et ruinosa restituunt, ut habeat eivitas cultum suum, et sarta tecta cum poposcerit necessitas instaurentur. Et hoc non solum in Israel, vel in possessione terræ sanctæ spiritaliter Ecclesiæ mysterio continetur, sed in Romano quoque fieri probamus imperio, ut quædam villæ sint pertinentes ad jura urbium vel regia munificentia vel hæreditatibus et dono multorum: ne scilicet ædificia paulatim collabantur, et ædes publicæ, quæ ornamento sunt civitati, longa vexentur incuria. Operarii autem, inquit, sive qui serviunt in operibus civitatis, erunt ex omnibus tribubus Israel,

omnes certatim exstruant Ecclesiam, quod in tabernaculo quoque factum legimus, ut pro varietate virium, alius aurum, et argentum, coccum, byssum, et purpuram, variaque et diversa subtegmina, alit pelles, et caprarum offerunt pilos. Et cum essent dona diversa pro qualitate substantiæ unum donantium esset præmium : imo majns eorum qui parva quidem obtulerint, sed majora pro viribus, in exemplum viduæ pauperis, quæ duo minuta in gazophylacii dona mittebat (Luc. xx1), et Domini est judicio laudata dicentis, « Vere dico vobis quia vidua hæc paupercula plus quam omnes misit. Nam omnes hi ex abundantia sibi miserunt in munora Dei. Hæc autem ex eo quod deest illi omnem victum suum quæ Hebraice dicuntur magras, rursum Septuaginta B quem habuit misit. Sicut ergo diximus de operibus civitatis, sic illud breviter perstringendum est, quod omnes primitiæ sanctuarii, et possessio civitatis pariter supputata per quadrum contineat millia ducenta quadraginta sex et partem tertiam. Si enim viginti quinque millia calamorum, qui senos cubitos habent et palmum unum faciunt, nostra, hoc est, Romana sexaginta et unum millia, et sexcentos sexaginta septem passus, nulli dubium est, bæc in quadruplum supputata superiorem efficere numerum. Ex quo perspicimus omnia intelligenda spiritaliter, Ecclesiæ possessionem multo latiorem esse, quam quondam fuit in Judæa, qui ne accepere quidem partes terræ sanctæ, sed ex singulis tribubus quadraginta octo civitatum, non ex pleno possessionem, sed habitationem et hospitia susecperunt, ut ipsi quoque qui videntur laici, nec pervenisse ad sacerdotalem et leviticum gradum, tamen si operentur in Domini civitate, vescantur de sanctaterra, terra viventium terraque credentium, quorum unus loquebatur: « Credo videre bona Domini in terra viventium ( Psal. xxvi ). >

« Quod autem reliquum fuerit principis erit ex comni parte primitiarum sanctuarii et possessionis civitatis: e regione viginti quinque millium primic tiarum usque ad terminum orientalem, sed et a mari e regione viginti quinque millium usque ad termie num maris similiter in partibus principis erit. Et erunt primitiæ sanctuarii et sanctuarium templi D in medio ejus. De possessione quoque Levitarum et de possessione civitatis in medio partium principis erit, inter terminum Juda, et intra terminum Benjae min et ad principem pertinebit. > De hoc principe supra plenius disputatum est, et quod tantum solus acciperet, quantum una tribus : nunc autem aliud discimus, quod ex cunctis tribubus quidquid reliquum fuerit hic solus accipiat, ut nulla tribus sit, quæ Principi dona non offerat, non aliunde, sed ex primitiis, quæ templo et sanctuario et delegatis urbis partibus serviunt. Hoc est enim quod dicit : e regione sive contra faciem, viginti quinque millium primitiarum usque ad terminum orientalem, sive usque ad terminum maris, ut sint primitiæ inter septem et quinque tribus et in ipsis primitiis civitas et suhurbana ejes

rossessione Levitarum et de possessione civitatis, quidquid reliquum est, principi deputabitur. Eritque pars extrema septem tribuum vicina primitiis et civitati et templo in tribu Juda, et pars extrema quinque tribuum eodem jure quo supra in tribu Benjamin ipsa extrema pars ad principem pertinebit. Ex quo Scripturæ sanctæ sacramenta miranda sunt, et cogitanda magis quam eloquio proferenda. In priori enim divisione terrarum trans Jordanem per Mosen duabus tribubus Ruben et Gad et dimidiæ tribui Manasse terra divisa est, intra Jordanem autem per Josue filium Nun et Eleazarum filium Aaron: Judas possedit ab austro, et Ephraim et Manasse tribus dimidia ab aquilone. Postea vero de Silo missis exallata ad Josue et Eleazar, Benjamin juxta Judam ab austro, et juxta Ephraim et dimidiam tribum accepit possessionem. Secunda tribus Simeon hæreditatem accepit de tribu Juda, ut impleretur, quod scriptum est de Levi et Simeon, e Dividam cos in Jacob ct dispergam eos in Israel (Gen. xLIX). >

Tertia Zabulon Galilæam accepit in qua est mons Thabor. Quarta Issachar, ubi est Jezrahel usque ad Jordanem. Quinta Asser, usque ad montem Carmelum, qui imminet mari Magno, Tyrumque et Sidonem. Sexta Nepthalim in Galilæa usque ad Jordanem, ubi Tiberias quæ olim appellabatur Chenereth. Septima Dan usque Joppen, ubi sunt turres Ahialon et Selebi et Emmaus, quænunc appellatur Nicopolis; licet postea legerimus, quod cœperint sibi transcen- C sis aliis tribubus urbem Lesem in tribu Dan, quæ hodie appellatur Paneas. Cum hæc se ita habeant, et inter priorem tribuum descriptionem, et quæ nunc habetur tanta diversitas sit : hoc consideremus, quomodo et in præsenti descriptione et in præterita inter tribuum Juda, et Benjamin urbs templum collocatum sit, et in priori quidem descriptione Judas erat ab austro, et Benjamin ab aquilone. Hic vero e contrario sit, ut Judas sit ab aquilone, et Benjamin ab austro: post quem secundus est Simeon, tertius Isachar, quartus Zabulon, quintus Gad, quinque videlicet tribus, sicut in consequentibus dicitur. Scriptúm est enim:

· Et reliquis tribubus a plaga orientali usque ad e plagam occidentalem Benjamin una. Et contra e terminum Benjamin a plaga orientali usque ad e plagam occidentalem Simeon una. Et super tere minum Simeonis a plaga orientali usque ad plae gam occidentalem Isachar una. Et super termi-• num Isachar a plaga orientali usque ad plagam coccidentalem Zabulon una. Et super terminum « Zabulon a plaga orientali usque ad plagam maris • Gad una. Et super terminum Gad ad plagam austri • in meridiem, et erit sinis de Thamar usque ad aquas contradictionis Cades, hæreditas contra mare Mae gnum. Hæc est terra, quam metiemini tribnbus 4 Israel, et ha partitiones earum, ait Dominus Deus. > (Hieron.) Quod in quinque et septem tribubus sem-

In medio civitatis sanctuarium templi. Sed et de A per in fine ponitur una, subintelligitur, vel pars, vel possessio, vel hæreditas : licet Aquila et Symmachus interpretentur genere neutrali τὸ ὁριον quod significat terminum. Illudque breviter attendendum in extrema quinque tribuum, tribum Gad, quæ in priori descriptione trans Jordanem fuit, poni eam partem quam prius Judas tenuit ad plagam videlicet austri in meridiem : et esse terminum de Thamar usque ad aquas contradictionis Cades hæreditatem contra mare Magnum. Thamar ipsa est de qua jam diximus, quam nunc Palmyram vocant et olim a Salomone constructa. Palma enim Hebræo sermone Thamar appellatur, ab eo quod ibi palmeta sint plurima, quidam putant hoc sortitam vocabulum. Quod sequitur : « Usque ad aquas contradictionis Cades haploratoribus per singulas tribus et descriptione terræ B reditas contra mare Magnum, » pro quo Septuaginta transtulerunt, . De Theman et aqua Maribinoth Cades hæreditas usque ad mare Magnum, , illud observandum in Hebraico eumdem sermonem nehela quia ambiguus sit et hæreditatem sonare et torrentem, et hic magis torrentem accipi debere, quam hæreditatem. Iste est enim torrens, qui ingreditur mare Magnum Rinocoruræ, ut ante jam diximus. Cades autem, quæ in libro Josue appellatur Cades harne in deserto est, quod extenditur usque ad urbem Petram. Maribinoth vero, quod interpretatur contradictionis non vocabulum loci est, ut plerique æstimant, sed aquarum in quibus Domino contradixit populus, et Moyses offendit Deum, dicente psalmo: Tentaverunt eum ad aquam contradictionis, et afflictus est Moses propter eos (Psal. cv). Omnisque terræ sanctæ hæreditas ab australi plaga juxta terminos Ægypti Rinocorura et torrente finitur. Et quia Gad interpretatur tentatio, in possessione ejus de palmetis transimus ad aquas contradictionis usque Cades, que interpretatur sancta, ut intelligamus nos etiam post victoriam mundi debere esse sollicitos et semper in metu, et recordari illius versiculi, · Tentatio est vita hominum super terram : > et ad sanctitatem adversariis repugnantibus pervenire; sicque obtinere victoriam, et e vicino torrentem plenum imbrium contemplemur.

> e Et egressus civitatis a plaga septentriopali quingenta et quatuor millia mensurabis et portæ c civitatis ex omnibus tribubus Israel. Portæ tres a septentrione. Porta Ruben una. Porta Judæ una. · Porta Levi una : Et ad plagam orientalem quingentos et quatnor millia et portæ tres. Porta Joseph una. Porta Benjamin una. Porta Dan una. Et ad plagam meridianam quingentos et quatuor millia metieris et portæ tres. Porta Simeonis una: porta Issachar una, porta Zabulon una; et ad plagam occidentalem quingenti et quatuor millia. · Portæ eorum tres. Porta Gad una. Porta Aser una. e Porta Nephtalim una. Per circuitum decem et octo millia et nomen civitatis ex illa die Dominus ibidem. De ambitu civitatis quod per latera singula in quadrum quatuor millia, quingentos calamos babuerit præteritus sermo narravit, qui faciunt decem

pitulo positum est, id est, quadraginta quatuor millia passuum et trecentos quadraginta passus. Nanc scribitur per singula latera, hoc est, per undecim millia passuum et octoginta passus ternas fuisse portas quas Aquila Symmachus et Theodotio Augidous. Septunginta Acexbolas vocant, nos interpretati sumus egressus et exitus civitatis.

Illudque primum breviter admonendum, easdem tribus in circuitu tabertraculi ita castrametatas ut ad orientem fuerft Judas, Issachar et Zabulon filii Liæ: et ad meridiem Ruben, Simeon, Gad, duo filii Liæ: et tertius filius Zelphæ ancillæ Liæ: ad occidentem vero Ephraim Manasses et Benjamin, duo videlicet filit Rachelis: quia Joseph pro tribu Levi, quæ sacrificiis deputata est, in duas tribus Ephraim B et Manassen divisa est, ad aquilonem autem Dan et Aser et Nephtalim, quorum primus et tertius filii sunt Balæ ancillæ Rachelis, secundos filius Zelphæ, ancillæ Liæ ignobiles, et ad aquilonem positi quippe, qui ex ancillarum inter se dissidentium stirpe generati sunt. Hoc juxta Numerorum librum (Num. xxxiv) et descriptionem tabernaculi, quæ jubente Deo Moysi ore dictata est. Nostra vero urbs quæ est civitas Regis magni (Psal. xLvn), cujus artifex et conditor est Deus, de qua et Psalmista canit: · Numquid Sion dicet homo, et homo natus est in ea, et ipse fundavit eam altissimus (Psal. LXXXVI), > aliam habet tribunm in terra sancta descriptionem et mensuram civitatis, et possessionis ordinem, et plagas tribuum singularum. Primum enim plagæ C se apostolorum, id est, figuram tenuerint. Per illos aquilonis opponuntur, tres portæ, sive exitus civitatis, quorum est primogenitus Ruben, et Judas regiæ stirpis auctor, et Levi super cujus nomine in tabernaculo et sacrorum descriptione nil dictum est, ut primogenita possidentes quasi genus regale et sacerdotale, aquilonis frigora contemnamus. Secundo vero ad orientem est Joseph, Benjamin et Dan, ambo filii Rachel et unus Balæ ancillæ éjus, ad meridiem vero Simeon, Issachar, Zabulon, qui tres Liæ filii sunt. Porro ad occidentem Gad, Aser, et Nephtalim: quorum priores duo filii Zelphæ sunt ancillæ Liæ: tertius filius Balæ ancillæ Rachelis : « Quis sapiens et intelligit hæc, intelligens et cognoscet ea? > (Psal. cvi.) Quia rectæ viæ Domini et justi ambulabunt in eis, e prævaricatores autem corruent in illis (Ose. D xiv). > Has duodecim portas sive exitus pro qualitate meritorum atque virtutum singulis tribubus sub apostolicis et patriarcharum nominibus arbitror delegatas, de quibus et in Apocalypsi Joannis apertius scribitur, et multa divinarum Scripturarum sacramenta testantur. (Beda.) Nam et in Apocalypsi de his portis mysticæ civitatis Dei ita scriptum est: « Et habebat murum magnum et altum habebat portas duodecim, et in portis angulos duodecim, et nomina scripta, quæ sunt nomina duodecim tribuum filiorum Israel, ab oriente portæ tres, ab aquilone portæ tres, et ab austro portæ tres, et ab occasu portæ tres : et murus civitatis habens fundamenta

et octo millia calamorum, ut in præsenti quoque ca- A duodecim, et in ipsis duodecim nomina duodecim apostolorum et agui. » Murus ergo iste magnus et altus, inexpugnabilem sidei et charitatis, speique firmitatem significat. Potest et ipse Dominus Ecclesiam undique protegens, murus magnus intelligi, de quo Isaias ait : « Ponetur in ea murus et antemurale (Isa. xxvi), > id est, Domini protectio, et intercessio sanctorum, qui iter faciunt ei docendo ad corda credentium. Habet hic murus portas duodecim, quæ portæ apostoli sunt, qui suo vel scripto, vel opere cunctis primordialiter gentibus Ecclesiæ pandebant introitum. « Et in portis angulos duodecim, » doctores scilicet, apostolorum vestigia sidei et verbimysterio sequentes : « Et nomina scripta, quæ sunt nomina duodecim filiorum Israel (Exod. xxvm); > memoriam veterum Patrum significat prædicatorum cordibus insitam. Unde et pontifex tabernaculum ingressus memoriale Patrum in rationali pectoris ferre jubetur. Ab oriente erant portæ tres, ab aquilone portæ tres, ab austro portæ tres, et ab occasu portæ tres. > Hac tam solerti reor descriptione portarum duodenarii numeri voluit indicare mysterium : quo idcirco vel summa apostolorum vel Ecclesiæ sit figurata perfectio, quia per eam orbi quadrato sanctæ Trinitatis erat fides intimanda. r Et murus civitatis habebat fundamenta duodecim, et in ipsis duodecim nomina duodecim apostolorum et Agni; , quod sunt portæ, hoc fundamenta, quod civitas hoc murus. Possunt autem et patriarchæ fundamentorum vocabulo designari, qui nomina in enim fundata hæc civitas, quamvis per apostolos quasi per portas latius credituris sit aperta nationibus. Et notandum, quod fundamenta cum pluraliter dicantur, doctores vel virtutes Ecclesiæ significant: cum vero singulariter, ipsum significare Dominum, qui est fundamentum fundamentorum. (Hieron.) Et necesse est ut talis civitas decem et octo millium per circuitum teneat calamorum, sub quo numero et in duodevicesimo psalmo lex naturalis et scripta gratiaque Evangelii describitur, quibus Ecclesia, id est, urbs Salvatoris exstructa est. Nomen quoque ipsius civitatis nequaquam erit ut prius Hierosolyma, quæ interpretatur visio pacis: sed Adonaisan [Adonaisama], quod in Latinum sermonem vertitur Dominus ibidem, qui nunquam recedat ab ea, ut a priori populo ante discessit dicens ad discipulos: « Surgite, abeamus hinc (Joan. xiv). > Et ad Judæos : « Relinquetur vebis domus vestra deserta (Luc. xiii), sed æternam habeat possessionem, et sit ei ipse possessio, iisdem discipulis repromittens: « Ecce ego vobiscam usque ad con summationem sæculi (Matth. xxvIII), , et qui ad Patrem loquens ait : « Pater quos dedisti mihi volo ut ubi ego sum, et illi sint mecum, ut videant claritatem meam; quam dedisti mihi, quia dilexisti me ante constitutionem mundi (Joan. xvII). > (MAURUS.) De hac ergo beatitudine visionis Dei, ubi sancti cum Domino gaudebunt in zternum, et de przsentia

tur, qualis sit, Psalmista explicat dicens : . Beati qui habitant in doino tua, Domine, in sæculum sæculi laudabunt te (Psal. LXXXIII); nam si beatus hic habetur cui ad tempus omnia secunda procedunt, nec aliqua adversitate concutitur, quid de illa beatitudine sentiemus, cui nec in qualitate nec in perennitate quidquam simile reperitur? Sed quia humanis verbis hoc bonum non potest explicari, tamen unde proveniat non tacetur, dicit enim : « Laudabunt te : » Inde est quippe illa beatitudo mirabilis, quam ut æternam intelligeres, subjecit : « In sæculum sæculi.» Sed qualis rogo illius sæculi ventura lætitia est, ubi dabitur copiose gaudere, et nunquam ab ea posse discedere? Electi ergo omnes, laudes et misericordias Domini libere in æternitate cantabunt, ubi jam p iniquitatibus polluat, et semper erit, quod bæc ad de peccati venia dubietas non erit, ubi jam securam mentem culpæ suæ memoria non addicit, ubi non sub reatu animus trepidat, sed ejus indulgentia liber exsultat. Nam si in illa æterna vita homo nulla peccati memoria tangitur, ereptum se unde gratulatur? aut quomodo largitori gratias refert de venia quam accepit, si interveniente oblivione transactæ nequitiæ esse se pænæ debitorem nescit, et si miseriæ transactæ non meminit, unde pro largitate misericordiæ laudes reddit? Quærendum ergo est, quomodo electorum mens perfecta esse in beatitudine possit; si hanc inter gaudia memoria sui reatus tangit? aut quomodo perfectæ lucis clarescit gloria, quam reducta ab animo obumbrat culpa? Sed sciéndum est, quia sicut sæpe nunc tristium C Leti reminiscimur, ita nunc transactæ nequitiæ

ejus, sine cessatione et absque ullo termino lætan- A sine læsione nostræ beatitudinis recordabimur. Plerumque enim incolumitatis tempore ad memoriam dolores præteritos sine dolore reducimus, et quo ægros recolimus, eo nos incolumes plus amamus. Sic ergo erit et in illa beatitudine culpe memoria, non quæ mente polluat, sed quæ lætitiæ arctius astringat, ut dum doloris sui animus sine dolore reminiscitur, inde se ad gratias agendas, debitorem fieri suo medico verius fateatur, ut eo magis acceptam salutem diligat, quo de molestia meminit quid evasit. In æternum ergo laudem misericordiæ largitoris nostri referimus, et nequaquam miseriæ conscientia gravamur: quia dum mala nostra sine aliquo mentis malo respicimus; et nuaquam erit, quod corda laudantium de transactis laudem liberatoris accendat. Hinc quoque Paulus apostolus Philippensibus ait : « Nostra conversatio in cœlis est : unde etiam Salvatorem exspectamus Jesum Christum, qui reformavit corpus humilitatis nostræ, configuratum corpori claritatis suæ (Philip. 111). > Erunt enim tunc electorum corpora claritate Dominici corporis configurata; quæ etsi æqualitatem gloriæ ejus non habent per naturam, similitudinem tamen configurationis habent per gratiam. Quia itaque similitudo ejus vitæ nunc in moribes trahitur electorum, tunc in resurrectione sequitar similitudo æternitatis in mente; quoniam « videbimus eum sicuti est (I Joan. 111), > et juxta Prophetam : « Adimplebimur lætitia cum vultu suo, delectationesque nostræ erunt in dextera ejus usque in inem (Psal. xv). >

# BEATI RABANI MAURI

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

AD HUMBERTUM

# QUOTA GENERATIONE LICITUM SIT CONNUBIUM

EPISTOLA. (ANNO 842.)

Domino vere sancto ac beatissimo Patri Humberto D titatem negotii, breviter respondi : quod tanta res, gratia Dei episcopo, Rabanus, vilissimus servorum Dei servus, in Christo salutem.

Nuper venerunt ad me litteræ de tua sanctitate directæ, quæ inter alia ex quibus mecum tua dilectio decrevit tentare, continebant de nuptiis : ut quota generatione legitimum esse posset, tibi edicerem: ubi et commemorabas te quædam capitula legisse papæ Gregorii ad Augustinum gentis Anglorum episcopum : nec non et decreta Zachariæ de eadem re: similiter quoque quid Isidorus, Hispalensis episcopus, in Etymologiis suis inde senserit, notum habere : et quid ego super hæc omnia sentirem, tibi a me rescribi postulabas. Unde ego tunc videns quan-

et spatium temporis, et otium scribentis quæreret: nec cito me posse ad ea quæ rogabas, in multis cecupatum condigne respondere : sed multorum dicta et sacrorum librorum volumina ante perscrutari velle : et sic ad rescribendum, manum mittere. Sel cum postmodum te sentirem ad primissa exequenda avidius anhelare, præoccupavi tempus, et festimater tuæ voluntati obtemperare decrevi : breviter bec commemorans, quæ legisse me recordatus sum : vel quæ subito dictanti in mentem venerant. Igitar & nuptiis quid licitum sit vel illicitum, Dominus per legem et Evangelium innotuit, qui bono conjugali uti concessit : atque omnem incestum et fornicatio-

nitas honoranda sit, liber Leviticus ostendit : c Loe cutus est Dominus ad Moysen dicens : Loquere · filiis Israel, et dices ad eos: Ego Dominus Deus · vester : juxta consuetudinem terræ Ægypti in qua c habitastis, non facietis : et juxta morem regionis « Chananææ, ad quam ego introducturus sum vos, • non agetis: nec in legitimis eorum ambuletis: fa-« cietisque judicia mea et præcepta servabitis, et ambuletis in eis. Ego Dominus Deus vester: custodite leges meas atque judicia, quæ homo faciens, vivet in els. Ego Dominus. Omnis homo 4 ad proximum sanguinis sui non accedat, ut revee let turpitudinem ejus, ego Dominus. Turpitudinem patris tui, et turpitudinem matris tuæ non discooperies. Mater tua est: non revelabis turpitu- B dinem ejus. Turpitudinem uxoris patris tui non discooperies, turpitudo enim patris tui est. Turpitudinem sororis tuæ ex patre sive ex matre quæ domi vel foris genita est, non revelabis. Turpitudinem filiæ filii tui, vel neptis ex filia non revelabis : quia « turpitudo tua est. Turpitudinem siliæ uxoris patris « tui quam peperit patri tuo, et est soror tua, non revelabis. Turpitudinem sororis patris tui non discooperies: quia caro est patris tui. Turpitudinem sororis matris tuæ non revelabis: eo quod caro sit matris tuæ. Turpitudinem patrvi tui non revelabis: nec accedes ad uxorem ejus, quæ tibi affinitate conjungitur. Turpitudinem nurus tuæ non revelabis, quia uxor filii tui est : nec discooperies ignominiam ejus. Turpitudinem uxoris fratris tui C non revelabis, quia turpitudo fratris tui est. Turpitudinem uxoris tuæ et filiæ ejus non revelabis: filiam silii ejus, et siliam siliæ illius non sumes, ut reveles ignominiam ejus: quia caro illius sunt, et talis coitus incæstus est. Sororem uxoris tuæ in pell catum illius non accipies : nec revelabis turpitudinem ejus (Levit. xvIII). > Cum enim Dominus populum suum de contaminationibus gentium voluisset separare, primum generali vocabulo ad proximitatem sanguinis prohibuit quemquam accedere. ne revelaret turpitudinem ejus. Deinde ipsam generalitatem ferme in duodecim species subdivisit : quæ tamen ultra tertiam vel quartam generationem non procedunt; ac ideo reor dominum Gregorium papam Augustino interroganti, tertia vel quarta generatione D jam illicite connubia jungi respondisse. Similiter et in Theodori archiepiscopi gentis Anglorum capitulis, quæ de necessariis rebus conscripsit invenimus, quod in tertia propinquitate carnis secundum Græcos liceat nubere: in quinta vero secundum Romanos. Qui tamen conjugia in tertia propinquitate facta non solverent, si antea ab inscientibus compacta fuissent: æqualiterque conjungerentur in matrimonia eis, qui sibi consanguinei sunt, et uxoris suæ consanguineis post mortem uxoris. Hunc autem Theodorum Tarso Ciliciæ natum, Vitellianus papa, Romæ episcopum ordinans, Britanniam misit: unde

nem omnino prohibuit. Quomodo autem consangui- A etiam Orientalium ecclesiarum consuetudinibus pleniter institutus fuerat : nec eum aliqua latere potuerunt. quæ in observationibus legitimis Græci vel Romani eo tempore habuerunt : maxime cum in utraque lingua perfecte instructus esset. Quod autem proximis temporibus Romanorum pontificum scripta contineant, usque ad sextam vel septimam generationem conjugii usum differendum, magis ex consuetudine humana, quam ex lege divina hoc eos præcepisse credendum est. Quod ita sentiens beatus Bonifacius martyr, nosterque patronus de cadem re episcopos gentis suze credidit consulendos : ut ipsi quid in sanctorum Patrum sententiis inde explanatum invenirent, sibi rescriberent. Nam quod Isidorus in Etymologiis suis, usque ad sextam generationem consanguinitatis abstinendum, et sic legitime connubio conjungendum asseruit, inde reor eum fecisse, quod genealogiæ seriem retexens, quousque ordinem numerando perduxit, eo cognationem sanguinis servandam æstimavit : sicque ad novationem generis et amicitiæ ejus confirmandam, redire ad connubium sancivit quando jam cognationis ordo numerari desivit. Cæterum ante omnia considerandum est, ut sic censura disciplina temperetur, ne per immoderationem correptionis, peccati cumulus augeatur. Scimus enim, quod qui in lege cognationis jus observare constituit, ipse in Evangelio fœdus conjugii non dissolvendum præcepit: ita sane, « ut si quis dimitteret uxorem excepta causa fornicationis, c faceret eam mœchari : et qui dimissam duceret, e mæcharetur (Mat!h. v).. Sic et Apostolus eamdem rationem sequens in Epistola sua (I Cor. vii), jussit · mulierem a viro non discedere : quod si discederet, manere innuptam, aut viro suo reconciliari. Si enim ubicunque aliquid proximitatis vel consanguinitatis licet longinquæ, inter conjugatos inveniri potest, statim matrimonium dissolvitur, ne (reor) quod adulterium et fornicationis scelus multiplicetur, qui cum conjugato adolescenti vel juveni societas comparis suæ denegatur : nec aliquid ei solatii impenditur, unde continentiam servare possit, libidine inflammatus, per diaboli instigationem, multiplici fornicatione forsan polluitur: ac sic in præcipitium mortis æternæ, anima demergitur. Unde Apostolus hujuscemodi vitium amputare volens, scripsit dicens (Ibid.): . Bonum est mulierem non tangere: propter fornicationem autem, unusquisque uxoc rem suam habeat. Uxori vir debitum reddat : sie militer autem et uxor viro; » et paulo post : « Noc lite fraudare invicem, nisi forte ex consensu ad c tempus, ut vacetis orationi; et iterum: Revertimini in idipsum, ne tentet vos Satanas propter incontinentiam. > His ergo omnibus consideratis, bonum mihi videtur, ut legis divinæ constitutio inviolata servetur: et scandalum quantum ad homines pertinet, pro facultate virium declinetur, ubi autem sine majori detrimento scandalum toleretur; quoniam maximum propter . . . incaute jam efficiarem de hac re, ubi rescribi, propter infirmitatem instantis temporis, reor hoc quod Theodorus archiepiscopus inter Gregorium et Isidorum medius incedens, in suis capitulis diffinivit; magis sequendum: ut post quintam generationem jam licitum connubium flat : quia lex divina hoc non contradicit : nec etiam sanctorum Patrum dicta hoc prohibent. Si autem et in quinta ab insciis copula fuerit peracta, melius

tur. Igitur quia a mes parvitate voluisti, quid senti- A mihi videtur, ut cum pœnitentiæ humiliatione, si se uxoratus continere non vult, Deo satisfaciat : et tamen ei prædicetur, quoniam bonum sit, ut ab hujuscemodi copula semetipsum abstineat: si forte det illi Deus pœnitentiam, et resipiscat a diaboli laqueis: gratamque continentiæ suæ spontanea voluntate oblationem, postmodum offerat Deo: et sic ni fallor, cantela erit in judicio: atque justitia servatur in facto.

# BEATI RABANI MAURI

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

# DE CONSANGUINEORUM NUPTIIS

#### DE MAGORUM PRÆSTIGIIS FALSISQUE DIVINATIONIBUS

### TRACTATUS.

Magnorum virorum et clarissimorum doctorum B deinde de magicæ artis argumentis, scribendum tibi mos semper fuit, ad ea de quibus interrogati fuerant, competenter responsum quærere, et adnitentes anctoritati sanctarum Scripturarum, sanctorumque Patrum sententiis, ea quæ ab eis postulata fuerant, breviter, dilucideque reserere. Sed cum hæc ipse indoctus, et non tam sermone quam etiam scientia imperitus, pro modulo meo imitari solebam : et his qui me de aliquibus quæstionihus pulsabant, per Scripturas sacras et sententias sanctorum Patrum, respondere curabam. Nunc ita apud te, charissime virorum, et solertissime custos gregis Dei, Bonose, mihi evenit, quoniam in his in quibus aliquo modo satis egi, tibi nullo modo satisfacere potui, sed semper juxta consuetudinem tuam, astutius inquirebas, et diligentius investigabas, quomodo ea quæ prolata C sunt, inviolata constare possent. Unde modo difficilem exitum in quæstionibus a te mihi propositis invenire potui : eo quod testimonia de vetere lege assumpta, in epistola rescripta ad Humbertum episcopum, quota generatione liceret cognatis connubia jungere, redarguebas: quasi non convenientia huic tempori, hoc est, religioni Christianæ, sed quia in novo Testamento de hoc plane scriptum non inveni, necessarium æstimavi, quid sancti patres de ipsis sententiis legis Dei senserint, de opusculis eorum, tibi exempla proferre : ut qui mihi propter vilitatem meæ personæ difficulter credis, saltem illis qui magnæ auctoritatis sunt, coactus credas. Proponebas enim mihi duas quæstiones : unam de consanguineis, quota generatione eis liceret seinvicem nuptiis copulare. Alteram quid de his sentiendum esset, qui magicis præstigiis sive incantationibus dæmoniacis, dicuntur homines fallere : et a statu suo pristine evertere posse. Unde primum de præfatis nuptiis,

esse arbitramur. Sed prius notandum est, quod abi veteris legis præcepta necessaria sunt in testimonium assumenda, non sunt despicienda : quia unus atque idem auctor veteris et novi Testamenti est, Deus. Idcirco ipse mediator Dei et hominum, de lege et prophetis exempla sumens, confirmabat et commendabat doctrinam evangelicam auditoribus suis, sicut scriptum est de eo in Evangelio (Luc. 1v), c quod inse e in synagoga surrexerit legere : et datus sit illi lic ber Isaiæ prophetæ. Qui cum aperuisset librum, invenit locum ubi scriptum erat : Spiritus Domini super me, propter quod unxit me: evangelizare pauperibus misit me. Sanare contritos corde. prædicare captivis remissionem, et cæcis visum: dimittere confractos in remissionem. Practicare annum Domini acceptum, et diem retributionis. Et cum plicuisset librum, reddidit ministro et se- dit, et omnium in synagoga oculi erant intendentes in eum. Coepit autem dicere ad illos, quia hodie c impleta est hæc scriptura in auribus vestris: et omnes testimonium illi dabant, et mirabantur in « verbis gratiæ quæ procedebant de ore ipsius; ) & post resurrectionem legitur, quod duobus discipulis secum in via ambulantibus et dubitantibus, dixert (Luc. ult.): c O stulti et tardi corde ad credendum v in omnibus quæ locuti sunt prophetæ. Nonne bæt coportuit pati Christum, et ita intrare in giorian suam ? et incipiens a Moyse et omnibus prophetis, interpretabatur illis in omnibus Scripturis, qua « de ipso erant, » et in aliis pluribus locis idem 6cisse invenitur, nec immerito. Nam in mente di coram tribus discipulis transfiguratus est (Hath. xvii), c apparuerant Moyses et Elias cum eo lequentes, ot dicebant excessum quem completures

e nium habere velle, a lege et prophetis. > Unde et Apostolus, gratiam novi Testamenti testificatam asserit a lege et prophetis (Rom. vii), quia e lex spirie talis est et sancta, et mandatum sanctum et justum et bonum. > Ex quo notandum est, quod ipsa lex in aliquibus locis secundum historiam tantum, in aliquibus vero secundum allegoriam, in aliquantis autem secundum historiam simul et allegoriam intelligenda est. Quia, ut B. Ambrosius scripsit, triplex quidem lex est. Ita ut prima pars de sacramento divinitatis, sit Dei : secunda autem quæ congruit legi naturali, quæ interdicit peccatum : tertia vero, lex est factorum, id est, sabbati historica observatio, neomeniæ et circumcisio, quæ spiritaliter, non carnaliter, temporibus gratiæ servanda sunt. Si- B tinentia, et de misericordia, cæterisque virtutibus militer autem et lex naturalis, quæ concordat in multis legi Moysi, tres habet partes. Cujus prima hæc est, ut agnitus honoretur creator : [nec ejus claritas et majestas, alicui de creaturis deputetur. Secunda autem pars est moralis, hoc est, ut bene vivatur modestia gubernante. Congruit enim homini habenti notitiam creatoris, vitam suam lege frenare, ne frustretur agnitio. Tertia vero pars est docibilis : ut notitia Dei creatoris, et exemplum mox cæteris tradatur : ut discant quemadmodum creatoris meritum collocetur: hæc est enim vera et Christiana prudentia: et omni catholico ad discendum, atque ad servandum necessaria, quia per hanc in hoc sæculo vita honesta ducitur, et in futuro ad præmia æterna pervenitur. Igitur ubi de sacramento divinitatis sermo C fit, vel de vitandis vitiis ac virtutibus assequendis præcepta dantur, bona est historica, et moralis intelligentia. Ubi autem umbra futurorum exprimitur, ut de lege factorum diximus, spiritalis omnino intellectus, ibi quærendus est. Cæterum ubi historia narrat transitum filiorum Israel de Ægypto per mare Rubrum, et in deserto constructionem tabernaculi, et signa miraculorum, quæ in priori populo Domini jussu facta sunt, præliaque Israelitarum cum Chananzis et czeteris gentibus, hzc quidem historialiter ita facta esse credenda sunt, et tamen in mysteriis veneranda. Unde Paulus apostolus facta priorum mystice intelligens, ad Corinthios scripsit, dicens (I Cor. x): ( Nolo enim vos ignorare, fratres, quo-· niam patres nostri omnes sub nube fuerunt, et ome nes mare transierunt, et omnes in Moyse baptizati « sunt, in nube et in mari, et omnes eamdem escam spiritalem manducaverunt, et omnes eumdem poe tum spiritalem biberunt. Bibebant autem de spirie tali consequenti eos petra. Petra autem erat Christus. > Similiter autem et ad Galatas scribens duos filios Abrahæ, unum de ancilla natum, et alterum de libera, duobus populis per similitudinem comparavit dicens (Gal. 1v): • Scriptum est quoo niam Abraham duos filios babuit, unum de 'ane cilla, et unum de libera. Sed qui de ancilla, secundum carnem natus est. Qui autem de libera, per repro-· missionem, · quæ sunt per allegoriam dicta. Hæc

erat in Hierusalem, ut intelligeretur eum testimo- A enim sunt duo Testamenta : unum quidem a monte Sina in servitutem generans, quæ est Agar. Sina enim mons est in Arabia, qui conjunctus est ei, quæ nunc est Hierusalem, et servit cum filiis suis. Illa autem quæ sursum est Hierusalem, libera est : quæ est mater nostra. Scriptum est enim : « Lætare, stec rilis quæ non paris, erumpe et clama quæ non c parturis, quia multi filii desertæ, magis quams ejus quæ habet virum, etc. (Isa. Liv). Si ergo ipsa Veritas et discipuli ejus, ex testimoniis legis doctrinam suam probaverunt, et auditoribus suis commendaverunt, quis est qui ipsam legis assertionem audeat reprehendere, quando eam viderit evangelicæ doctrinæ concordare? Cum enim salubria præcepta in lege de charitate, de castitate, de conauctoritate divina proferuntur, omni cum honore suscipienda, et cum magna diligentia servanda sunt: quia in hoc se quisque probat ipsius veritatis devotum esse discipulum, et mandatorum Dei custodem diligentissimum, si consentiat legi Dei, et credit illis quæ in ea scripta sunt. Hinc quoque ipse ad incredulos Judæos, et contra altercantes, ait : c Si enim crederetis Moysi, crederetis forsitan et mihi. · De me enim ille scripsit : Si autem illius litteris onon creditis, quomodo meis verbis credetis? > (Joan. v). Hinc et alibi in Evangelio legitur (Luc. xvi): ( Abraham diviti de inferno ad se clamanti, > et postulanti, ut Lazarum transmitteret in domum patris sui, quatenus testaretur illis, ne et ipsi venirent in locum ipsum tormentorum, respondisse: Habent Moysen et prophetas, audiant illos. > At ille dixit : Non pater Abraham, sed si quis ex e mortuis ierit ad eos, pœnitentiam agent. Ait auc tem illi: Si Moysen et prophetas non audiunt, neque si quis ex mortuis resurrexit, credent. > Ac si patenter diceret: Si legi et prophetis, justitiam et veritatem docentibus non acquiescunt, nec Christo qui ex mortuis resurrexit, et evangelicam doctrinam annuntiat, rite obediunt. Denique de consanguinitate Dominus ipse qui legem dedit, et postmodum Evangelii benedictionem addidit, ut electi sui ambularent de virtute in virtutem, in Levitico ad Moysen locutus est dicens : « Loquere filiis Israel et dices ad eos : Ego Dominus Deus vester : · Juxta consuetudinem terræ Ægypti in qua habic tastis, non facietis, et juxta morem regionis Chae naan ad quam ego introducturus sum vos, non agetis. Neque enim in legitimis earum ambulabie tis. Facietis judicia mea, et præcepta mea servae bitis, et in eis ambulabitis : ego Dominus Deus e vester. Custodite leges meas atque judicia, qua c faciens homo, vivet in eis. Omnis homo ad proe ximam sanguinis sui non accedet, ut revelet turpitudinem ejus: ego Dominus. Turpitudinem pac tris tui, et turpitudinem matris tuze non discocoperies: mater tua est: non revelabis turpitudie nem ejus. Turpitudinem uxoris patris tui non discooperies : turpitudo enim patris tui est.

4 Turpitudinem sororis tuæ ex patre sive ex matre A cum fuerit ex patre et ex nove.ca, de qua jam supec quæ domi vel foris genita est, non revelabis. Ture pitudinem filiæ filii tui vel nepotis ex filia, non revelabis, quia turpitudo tua est. Turpitudinem · fliæ uxoris patris tui quam peperit patri tuo, et cst soror tua, non revelabis. Turpitudinem soroe ris patris tui non discooperies, quia caro est pae tris tui. Turpitudinem sororis matris tuæ non revelabis, eo quod caro sit matris tuæ. Turpitue dinem patrui tui non revelabis, nec accedes ad uxorem ejus, quæ tibi affinitate conjungitur. Ture pitudinem nurus tuæ non revelabis, quia uxor filii e tui est, nec discooperies ignominiam ejus. Turpitudinem uxoris fratris tui non revelabis, quia e turpitudo fratris tui est. Turpitudinem uxoris tuze et filiæ ejus non revelahis : filiam filii ejus, et B e filiam filiæ ejus non sumes, ut reveles ignominiam ejus, quia caro illius sunt : et talis coitus incestus est. Sororem uxoris tuæ in pellicatum e illius non accipies, nec revelabis turpitudinem eius, adhuc illa vivente (Lev. xvIII). > Cujus capituli expositionem, ex dictis beati patris Augustini hic interserendam esse, censuimus: ut lector sobrius, ejus sensui non diffidat credere atque consentire, quem videt nullo modo a veritatis tramite deviare. Turpitudinem, inquit, patris tui, et turpitudinem matris tuæ non revelabis. Turpitudo enim eorum est. Prohibet cum matre concumbere. Ibi enim est turpitudo patris et matris. Nam propterea prohibet et novercæ, ubi dicit : Turpitudinem uxoris patris tui non revelabis : turpitudo enim C faciendum : ac per hoc collata ista probibitione cum patris tui est. Ubi exposuit, quomodo in matre utrique sit turpitudo, id est, patris et matris: in noverca autem, tantum patris. Turpitudinem sororis tuæ ex patre tuo, aut ex matre tua, quæ domi vel foris nata est, non revelabis. Turpitudo enim earum est. Quæ domi nata est, intelligitur ex patre : quæ foris nata est, intelligitur ex matre: si forte de priori viro eam mater susceperat. et cum illa in domum venerat, quando patri ejus nupserit: quoniam monet Scriptura, ne revelet turpitudinem sororis suæ, hic videtur non prohibuisse et quasi prætermisisse concubitum cum sorore de atroque parente nata : non enim dicit : Turpitudinem non revelabis sororis tuæ ex patre et ex matre, sed ex patre aut ex matre. Verum quis non videat etiam illud esse prohibitum multo maxime? Si enim non licet sororis turpitudinem revelare ex quolibet parente natæ, quanto magis ex utroque. Quid est autem, quod interposita prohibitione concubitus etiam eum suis neptibus sive de filio, sive de filia, sequitur et dicit: Turpitudinem siliæ uxoris patris tui non revelabis? Si enim hucusque dixisset, intelligeremus etiam cum filia novercæ prohibitum fuisse concubitum, quam ex priore viro noverca peperisset, nec hujus qui prohibetur, soror esset vel ex patre vel ex matre. Cum vero addidit, quæ ex eodem patre soror tua est, non revelabis turpitudinem ejus, manifestat de sorore factam esse istam prohibitionem,

rius dixerat : an ideo iterum hoc apertius voluit prohibere, quia superius subobscurum fuit. Sepe enim hoc facit Scriptura. Turpitudinem fratris patris tui non revelabis, et ad uxorem ejus non introibis. Exposuit quid dixerit: Turpitudinem fratris patris tui, id est, patrui tui non revelabis, hoc est enim, ad uxorem ejus non introibis. In uxore quime patrui tui, voluit intelligi turpitudinem patrui tei. Sicut in uxore patris, turpitudinem patris. Turpitudinem uxoris fratris tui non revelabis: turpitudo enim fratris tui est. Quæritur utrum boc vivo fratre, an mortuo, sit prohibitum: et non parva quæstio est. Si enim dixerimus de vivi fratris uxore locutam Scripturam uno generali præcepto, quo prohibetur homo ad uxorem accedere alienam, etiam hoc utique continetur. Quid est ergo, quod tam diligenter has personas quas appellat domesticas, propriis prohibitionibus distinguit a cæteris? Non enim et quel prohibet de uxore patris, hoc est, de noverca vivo patre accipiendum esset, et non potius mortuo. Nam vivo patre, quis non videat multo maxime prohibitum, si cujuslibet hominis uxor aliena prohibita est maculari adulterio? De his personis ergo videtar loqui, quæ possent non habentes viros in matrimonium convenire, nisi lege prohiberentur, sicut fertur esse consuetudo Persarum. Sed rursus si frate mortuo intellexerimus prohibitum esse ducere fratris uxorem, occurrit illud, quod excitandi seminis causa, si ille sine filiis defunctus esset, jubet Scriptura esse illa jussione, ne invicem adversentur, intelligenda est exceptio, id est, non licere cuiquam defuncti fratris ducere uxorem, si defunctus posteros dereliquit, aut etiam illud esse probibitum, ne liceret ducere fratris uxorem, etiam quæ a fratre vivo per repudium recessisset; tunc enim sicut Dominus dicil « Ad duritiam Judæorum Moyses permiserat dari libellum repudii (Harc. x); , et per hanc dimissionen potuit putari quod licite quisquam sibi uxorem copularet fratris : ubi adulterium non timeret, queniam repudio discessisset. « Turpitudinem mulieris et filize ejus non revelabis. Id est, ne putet quisquam licere sibi ducere filiam uxoris suz. Simul e enim mulieris et siliæ ejus, non licet revelare turpitudinem ejus, » id est ambabus misceri, et matri et filiæ. Filiam filii ejus et filiam filiæ ejus non accipies; » eliam neptem uxoris de filio vel de filio duci prohibuit uxorem. CSuper uxorem sororem ejus non accipies in zelum. . Hic non prohibuit seperducere, quod licebat antiquis propter abundastiam propagationis. Sed sororem sorori nolnit suecduci, quod videtur fecisse Jacob : sive quia nondem fuerat lege prohibitum, sive quia supposita alteris fraude, deceptus est. At illa magis de placito venitbat, quam posterius accepit : sed injustum erat priorem dimitti, ne faceret eam mœchari. Hoc auten quod ait, in selum; utrum ideo positum est ne sit nelus inter sorores quod inter Mas quæ sorores non

essent, contemnendum fuit : an ideo potius, ne pro- A perius commemorata sunt, hic præsul sedis apostopter hoc siat, id est, ne boc animo siat, ut in zelum scroris, soror superducatur. Qualiter autem in cognatis jus matrimonii servandum sit, memoratus doctor ostendit dicens: Quod autem postea legitur: · Quicunque dormierit cum cognata, turpitudinem cognationis suæ revelabit; sine filiis morientur; quæritur quousque sit intelligenda ista cognatio, cum ex longo gradu licet utique accipere uxorem, semperque licuerit. Sed intelligendum est ex his gradibus, quos prohibuit non licere: et secundum ipsos dictum: « Quicunque dormierit cum cognata sua. » Ubi et aliqua non commemorata intelligenda dimisit. Sicut sororem de utroque parente. Sicut uxorem fratris matris, id est, avunculi. Nam de uxore patrui primum prohibuit, quamvis hæc non cognatio, B sed affinitas perhibetur. Sed quid est, sine filiis morientur, cum filii ex hujusmodi conjunctionibus et ante nati sunt, et hodie nascantur? An hoc intelligendum est, lege Dei constitutum, ut quicunque ex eis nati fuerint, non deputentur filii? Id est, nullo parentibus jure succedant. Quod autem quidam reprehendunt rescripta beati Gregorii ad interrogationem Augustini episcopi gentis Anglorum, qui ab eo sciscitatus est, usque ad quotam generationem fideles debeant cum propinquis sibi conjugio copulari, et novercis, et cognatis si liceat copulari conjugio, non caute faciunt, quia qui irreprehensibilis est in cæteris dogmatibus suis, in hac etiam responsione non potest rite reprehendi, quia legi Dei, et sanctorum Patrum sententiis magis studuit concordare, C quam nova ex suo sensu condere, qui inter cætera sic ait: Quædam terrena lex in Romana republica permittit, ut sive frater et soror, seu duorum fratrum germanorum, vel duarum sororum filius et filia misceantur. Sed experimento didicimus, ex tali conjugio sobolem non posse succrescere : et sacra lex prohibet cognationis turpitudinem revelare. Unde necesse est, ut jam tertia vel quarta generatione sidelium, licenter sibi jungi debeat. Nam secunda quam prædiximus, a se omni modo debet abstinere. Cum noverca autem misceri, grave est facinus, quia et in lege scriptum est: « Turpitudinem patris tui non revelabis (Lev. xvIII). > Neque enim patris turpitudinem filius revelare potest. Sed quia scriptum est : Erunt duo in carne una ( $\emph{Gen.}$  11), qui turpitudi-  ${f D}$ nem novercæ quæ una caro cum patre fuit, revelare præsumpserit, profecto patris turpitudinem revelabit. Cum cognata quoque misceri prohibitum est, quia per conjunctionem priorem caro fratris fuerit sacta: pro qua re etiam Joannes Baptista capite truncatus est, et sancto martyrio consummatus. Cui non est dictum ut Christum negaret, et pro Christi confessione occisus est. Sed quia Dominus noster Jesus Christus dixerat : « Ego sum veritas (Joun. vi), > pro veritate Joannes occisus est videlicet, et pro Christo sanguinem sudit. In hoc ergo responso facile potest lector diligens agnoscere, utrum hanc relationem ad præcepta legis divinæ, quæ su-

licæ referret, an de suo aliquid noviter constituerit. Non enim mihi videntur ejus dicta discordare a supra memoratis sententiis beati Augustini: sed ejus sensui paria sentire. In canonibus autem Patrum, quid de incestis conjugiis decretum sit, inserendum arbitror : ut ibi perspiciatur, utrum eorum sententia, ad prædictorum doctorum scripta concordent, an non. Nam in Agathensi concilio ita scriptum est : Incestos vero nullo conjugii nomine deputandos censemus: quos etiam designare funestum est, id est, si quis relictam fratris quæ prius soror exstiterat, carnali conjunctione violaverit. Si quis frater germanam uxorem accipiat; si quis novercam duxerit. Si quis consobrinæ suæ se sociaverit : quod ita præsenti tempore prohibemus, ut ea quæ sunt ante nos constituta, non dissolvamus. Si quis relictæ vel filiæ avunculi misceatur, aut patris filize, bæc conjunctio illicita interdicitur. Habebunt enim, incundi meliores conjugii libertatem. In Aurelianensi quoque synodo ita decretum legitur de incestis, ut communicentur: Ne superstes super thorum defuncti fratris accedat : neve quisque amissa uxore sorori audeat sociari: quod si fecerit, ab ecclesiastica districtione feriatur. Item in Capitulari Orientalium Patrum, quod a Martino episcopo cæterisque episcopis constitutum est, ita scriptum reperitur: Si quæ mulier duos fratres, aut si quis vir duas sorores habuerit, a communione abstineant usque ad mortem. In morte eis communio per misericordiam detur. Si vero supervixerint communione accepta, et de infirmitate convaluerint, agant plenam pœnitentiam tempore constituto. In decretis quoque Gregorii papæ, qui apud Romanos a primo secundus dicitur, ita scriptum est : Si quis commatrem spiritalem duxerit in conjugio, anathema sit: et responderunt omnes tertio, Anathema sit. Si quis fratris uxorem duxerit in conjugio, anathema sit : et responderunt omnes tertio, Anathema sit. Si quis neptem duxerit in conjugio, anathema sit; et responderunt omnes tertio, Anathema sit. Si quis novercam aut nurum suam duxerit in conjugio, anathema sit : et responderunt omnes tertio, Anathema sit. Si quis consobrinam duxerit in conjugio, anathema sit : et responderunt omnes tertio, Anathema sit. Non enim hic de trinepote, sive de trinepte, aut de trinepotis nepote, seu trinepotis nepte aliquid dicitur, aut specialiter enumeratur. Unde magis arbitror hoc sequendum, quod divina auctoritas in duobus Testamentis sancivit: et quod juxta ejus exemplum, plurimorum Patrum sententia in communi conventu servandum constituit: quam quod quilibet juxta libitum suum conjectura propria sequendum esse, decernit. Verumtamen, si quis voluerit se continere usque ad quintam vel sextam vel etiam septimam generationem. non prohibendus est, sed magis hortandus: quia quanto longior est a discrimine, tanto securior erit de internecione. Nam Apostolo testante, (Heb. x111). . Ideo Christianum decet omnia honeste et secundum ordinem facere. Ego quoque, quia ex meo aliquid noviter non ausus sum proferre, majorum scripta vel dicta, secundum id quod inveni,

c honorabiles sunt nuptiæ, et thorus immaculatus A simpliciter posui : non præjudicans atteri melius intelligenti. De his sentiat quisque quod velit : ita tamen, ut discretionem in judicio, et veritatem conservet in facto.

## DE MAGICIS ARTIBUS.

De magicis autem artibus atque incantationibus, et de superstitionibus diversis, quos gentiles et falsi Christiani in divinationibus suis et observationibus perversis sequi videntur, quid lex divina sanciat, in B auctoritate Voteris Testamenti ac Novi, facile est invenire. Detestatur enim eos lex divina : quæ in libro Exodi ita dicit: « Malesicos in terra tua non patieris vivere (Exod. xxII); > et item : (Qui c immolat, ait, diis, occidetur, præter Domino soli (Ibid.). > Et in Levitico: > Non comedetis, inquit, carnem cum sanguine. Non augurabimini, nec obe servabitis somnia: et super mortuo non incidetis carnem vestram: neque figuras aliquas et stigmata Tacietis vobis. Ego Dominus (Lev. xix). > Et item: « Non declinabitis, ait, ad magos, nec ab hariolis aliquid sciscitemini, ut polluamini per eos (Ibid.); et item : « Vir, inquit, sive mulier, in quibus py-« thonicus vel divinationis fuerit spiritus, morte e moriantur, lapidibus obruent eos : sanguis eorum C sit super eos (Lev. xx). > In Deuteronomio quoque sic dicit: « Quando ingressus fueris terram quam c Dominus Deus taus dabit tibi, cave ne imitari velis abominationes illarum gentium : nec inveniae tar in te qui lustret filium suum, aut filiam suam e ducens per ignem, aut qui hariolos sciscitetur, et c observet somnia atque auguria. Non sit maleficus e neque incantator, neque qui pythones consulat, e neque divinos: et quærat a mortuis veritatem. c Omnia autem hæc abominatur Dominus, et proopter istiusmodi scelera, delebit eos in introitu c tuo. Perfectus eris, et absque macula, cum Domino Deo tuo. Gentes istæ quarum possidebis tere ram, augures et divinos audiunt : tu autem a Do-« mino Deo tuo aliter institutus es (Deut. xvIII). > Et quid sequendum sit vel obaudiendum, mox subsequitur dicens : c Prophetam de gente tua et de D c omnem virtutem inimici. Euntes prædicate Evan-· fratribus tuis, sicut me suscitabit tibi Dominus · Deus tuus. Ipsum audies, ut petisti a Domino Deo « tuo in Horeb, quando concio congregata est atque dixisti: Ultra non audiam vocem Domini Dei mei; et ignem hunc maximum amplius non videbo, ne e moriar, et ait mihi Dominus: Bene omnia sunt c locuti: Prophetam suscitabo eis de medio fratrum . c. suotum similem tui : et ponam verba mea in ore e eins, loqueturque ad cos omnia quæ præcepero illi. · Qui autem verba ejus quæ loquetur in nomine meo. audire noluerit, ego ultor existam. Propheta autem e qui arrogantia depravatus, voluerit loqui in noe mine meo quæ ego non præcepi illi ut diceret, aut e ex nomine aliorum deorum, interficietur. > Quis

autem ille propheta fuerit, cujus sermones audire debent, et cui tota intentione animi obediendum est, patet cum in Evangelio legitur quod turba fidelium videns miracula et signa quæ faciebat Jesus, clamaret dicens : « Vere hic est propheta, qui venturus e est in hunc mundum (Joan. vi). . Et alibi de eo scriptum est: ( Accepit autem omnes timor, et ma-« gnificabant Deum dicentes : Quia propheta maquia surrexit in nobis : et quia Deus visitavit e plebem suam (Luc. vii). Hic ergo propheta, et Dominus omnium prophetarum, qui est via, veritas et vita, conditor utriusque testamenti, non solum in veteri, sed etiam in novo omnes errores et divinationes atque artes noxias respuit atque condemnat : nec ab alio quam a se requiri veritatem aut sanitatem vult, quia ipse cum Patre et Spiritu sancto, unus verus atque omnipotens est Deus, faciens mirabilia magna solus. Unde et in Evangelio omaes ad se invitat dicens : « Venite ad me omnes qui lac boratis et onerati estis, et ego reficiam vos. Tol-« lite jugum meum super vos, et discite a me quia e mitis sum et humilis corde, et invenietis requien c animabus vestris. Jugum enim meum suave est, c et onus meum leve (Matth. xi); » et item : c Ego c sum, inquit, lux mundi. Qui sequitur me, non ambulat in tenebris, sed habebit lumen vitz ( (1bid.). ) Hic ergo juxta Pauli sententiam, salvator est omnium hominum maxime fidelium. De quo et Petrus ait : « Non est enim aliud nomen datum · hominibus super terram, in quo oporteat homines « salvos tieri (Act. 1v). » In quo etiam nomine, quotidie signa magna et sanitates in Ecclesia per orationes fidelium fiunt : quoniam ipse discipulis suis in Evangelio ait : « Ecce ego do vobis potestatem calcandi super serpentes et scorpiones, et supra e gelium, infirmos curate, mortuos suscitate, leprosos mundate, dæmones ejicite (Luc. x). De quo etiam Marcus testatus est dicens : « Mule tos enim sanabat, ita ut irruerent in eum, ut c illum tangerent. Quotquot autem habebent plagas et spiritus immundos, cum illum videbant, procia debant ante eum, et clamabant, dicentes: Tu es e Filius Dei. Et vehementer comminabatur eis, ne « manifestarent illum : et ascendens in montem, vecavit ad se quos voluit ipse, et venerunt ad ess, e et secit ut essent duodecim cum, illo, et ut mitteret eos prædicare. Et dedit illis potestatem curase di infirmitates, et ejiciendi dæmonia (Marc. 111). ) Quid ergo necesse est salutem ab alio, quam a medico competente quærere? aut quæ ratio est, scien- A dæmones sanguinem dicuntur : idcoque quoties netiam aut sapientiam ab alio quolibet discere velle, quam ab omni sapientire et scientire fonte? De quo scriptum est (Eccli. 1): « Omnis sapientia a Domino Deo est, et apud illum fuit semper, et est ante e ævum. Arenam maris, et pluviæ guttas, et dies sæculi, quis dinumeravit? Altitudinem cœli, et lati-· tudinem terræ, et profundum abyssi, quis mensus est? Sapientiam Dei præcedentem omnia quis ine vestigavit? Prior omnium creata est sapientia, et · intellectus prudentiæ ab ævo. Fons sapientiæ ver-· bum Dei in excelsis: et ingressus illius mandata ( æterna. ) Qui enim sine Salvatore salutem vult habere, et sine vera sapientia æstimat se prudentem fieri posse, non salvus sed æger, non prudens sed stultus, in ægritudine assidua laborabit : et in cæci- D tate noxia stultus et demens permanebit : ac proinde omnis inquisitio et omnis curatio, quæ a divinis et magis, vel ab ipsis dæmoniis in idolorum cultura expetitur, mors potius dicenda est, quam vita : et qui ea sectantur, si se non correxerint, ad æternam perditionem tendunt : quoniam Psalmista dicente : · Omnes dii gentium sunt dæmonia (Psal. xcv), > qui perceptos homines alios decipere quotidie gestiunt, ut perditionis suæ faciant eos esse participes. Itaque hæc vanitas magicarum artium, ex traditione angelorum malorum in toto terrarum orbe plurimis sæculis valuit, per quamdam scientiam futurorum et infernorum, et per inventiones corum inventa sunt aruspicia, augurationes, et ipsa quæ dicuntur oracula, et necromantia · nec mirum, de magorum C priestigiis: quorum intantum prodiere maleficiorum artes, ut etiam Moysi simillimis signis resisterent, vertentes virgas in dracones, aquas in sanguinem. Fertur etiam in gentilium libris, quod quædam maga samosissima socios Ulyssis mutaverit in bestias. Legitur et de sacrificio, quod Arcades Deo suo Lycco immolabant. Ex quo quicunque sumerent, in bestiarum formas convertebantur. Sed hæc omnia magicis præstigiis potius fingebantur, quam rerum veritate complebantur. Ut ergo ipsi errores ignorantibus manifesti fiant, de corum proprietate atque inventoribus, juxta traditionem majorum primum dicere congruum arbitramur. Magi sunt, qui vulgo malesici ob facinorum magnitudinem nuncupantur. Hi permissu Dei elementa concutiunt, turbant mentes hominum D minus in Deo confidentium, ac sine ullo veneni haustu violentia tantum carnis, interimunt. Unde et Lucanus:

#### Mens hausti nulla sanie polluta veneni, Incantata perit.

Dæmonibus enim accitis, audent ventilare, ut quisque suos perimat malis artibus inimicos. Hi etiam sanguine utuntur, et victimis sæpe contingunt corpora mortgorum. Necromantici sunt, quorum præcantationibus videntur resuscitari mortui: divinare, et ad interrogata respondere, vexpòs enim Græce mortous : μαντεία divinatio nuncupatur : ad quos suscitandos, cadaveri sanguis adjicitur. Nam amare

PATROL. CX.

cromantia fit, cruor aquæ miscetur, et colore sanguinis facilius provocantur. Hydromantia, ab aqua dicta. Est enim hydromantia in aquæ inspectione umbras dæmonum evocare, et imagines ludificantes eorum videre, ibique ab eis aliqua audire : ubi adhibito sanguine, etiam inferi perhibentur suscitari. Quod genus divinationis a Persis fertur allatum. Varro dicit divinationis quatuor esse genera, terram, aquam, aerem, et ignem. Hinc geomantiam, hydromantiam aeromantiam, pyromantiam dictam autumat. Divini dicti, quasi Deo pleni. Divinitate enim plenos se esse assimilant, et astuta quadam fraudulentia, hominibus futura conjectant. Duo autem sunt genera divinationis, ars et suror. Incantatores vero dicti sunt, qui artem verlis peragunt. Arioli vocati sunt, propter quod circa aras idolorum nefarias preces emittunt, et funesta sacrificia offerunt : hisque celebritatibus, dæmonum responsa accipiunt. Aruspices nuncupati, quasi horarum inspectores. Dies enim et horas in agendis negotiis operibusque custodiunt : et quid per singula tempora observare debeat homo, intendant. Hi etiam exta pecudum inspiciunt, et ex eis futura prædicunt. Augures sunt, qui volatus avium et voces intendunt, aliaque signa rerum vel observationes improvisas, hominibus occurrentes, ferunt. Sunt etiam et auspices. Nam auspicia sunt, quæ iter facientes observant. Dicta sunt autem auspicia, quasi avium aspicia. Et auguria, quasi avium garria, hoc est, avium voces et linguas. Item augurium, quasi avigerium, quod aves gerunt. Duo sunt autem genera auspiciorum, unum ad oculos, alterum ad aures pertinens : ad oculos scilicet volatus, ad aures vox avium. Pythones a Pythio Apolline dicti, quod is auctor fuerit divinandi. Astrologi dicti, eo quod in astris augurantur. Genethliaci appellati sunt, propter natalium considerationes dierum. Geneses enim hominum per duodecim cœli signa deser bunt, siderumque cursu, nascentium mores, actus et eventa prædicare conantur, id est, quis quali signo fuerit natus, aut quem effectum habeat vitæ qui nascitur. Ni sunt qui vulgo Mathematici vocantur. Cujus superstitionis genus, constellationes Latini vocant, id est, notationes siderum quomodo se habeant, cum quis nascitur. Primum autem iidem stellarum interpretes, magi nuncupantur : sicut de his legitur, qui in Evangelio natum Christum annuntiaverunt. Postea hoc nomine seli Mathematici dicti sunt : cujus artis scientia usque ad Evangelium fuit concessa, ut, Christo edito, nemo exinde nativitatem alicujus de cœlo interpretaretur. Horoscopi dicti, quod horas nativitatis hominum specularentur, dissimili et diverso fato. Sortilegi sunt, qui suo nomine, fictæ religionis per quasdam quas sanctorum sortes vocant, divinationis scientiam profitentur, aut quarumcunque scripturarum scientiæ inspectione, futura promittunt. Salisatores vocati sunt, quia dum eis membrorum quæcunque salierint, aliquid sibi exinde prosperum seu triste signiexsecrabilium remediorum, seu in præcantationibus, sen in characteribus, vel in quibuscunque rebus suspendendis atque ligandis, in quibus omnibus ars dæmonum est ex quadam pestifera societate hominum, et angelorum malorum exorta. Unde cuncta vitanda sunt Christiano, et omni penitus exsecratione repudianda atque damnanda. Auguria autem avium Phryges primi invenerunt, præstigium vero Mercurius primus dicitur invenisse. Dictum autem præstigium, quod præstringat aciem oculorum. Aruspicinæ artem primus Hetruscus tradidisse dicitur: quidam Phryges. Hic ex horis aruspicinam dictavit, et postea non apparuit. Nam dicitur fabulose, arante quodam rustico subito hunclex glebis exsiluisse, et aruspicinam dictasse, qua die et mortuus est. Quos B extera ostendit dicens : « Ipse Satanas transfigurat libros Romani ex Hetrusca lingua, in propriam mutaverunt. His ergo portentis per dæmonum fallaciam illuditur curiositas humana, quando id impudenter appetunt scire, quod nulla ratione eis competit investigare: ac ideo datur potestas immundis spiritibus, ut per vasa sibi apta, hoc est pravos homines, seducant illos, qui spernunt veritatem, et credunt mendacio: et juxta Pauli sententiam (II Tim. 1v; 11 Tim. 111); c Sanam doctrinam non sustinebunt, e sed ad sua desideria coacervabunt sibi magistros • prurientes auribus : et a veritate quidem auditum c avertent, ad fabulas autem convertentur. Onerati · peccatis ducuntur variis desideriis, semper discene tes, et nunquam ad scientiam veritatis pervenientes. Duemadmodum autem James et Mambres C restiterunt Moysi, ita et isti resistunt veritati : homines corrupti mente, reprobi circa fidem : sed ultra non proficient. Insipientia enim eorum manifesta crit omnibus, sicut et illorum fuit. Nec ideo quisquam credere debet quoslibet magicis artibus aliquid facere posse sine permissu Dei, quoniam quæ fiunt, aut justo judicio facit, aut permissu suo ita fieri sinit, quod prædicti magi leguntur similia fecisse Moysi, e qui virgam suam projecit, et conversa est in draconem : projeceruntque ipsi singuli virquas suas, quæ versæ sunt in dracones : sed devoravit virga Aaron virgas eorum (Exod. vii). Non ergo fuerunt creatores draconum, nec magi, nec angeli mali, quibus ministris illa operabantur. In- D esset excitatus, Intellexit, inquit, hunc esse Samuel. sunt enim rebus corporcis per omnia elementa mundi, quædam occultæ seminariæ rationes : quibus cum data fuerit opportunitas temporalis, prorumpunt in species debitas suis modis et finibus : et sic non dicuntur angeli qui ista faciunt animalium creatores, sicut nec agricolæ, segetum vel arborum vel quorumcunque in terra gignentium creatores dicendi sunt, quanivis noverunt præbere quasdam visibiles opportunitates et causas, ut illa nascantur. Quod autem isti faciunt visibiliter, hoc illi invisibiliter. Deus vero solus, unus creator est, qui causas ipsas et rationes seminarias rebus inseruit. Præterea quidam quærendum putant quomodo Scriptura narret (I Reg. xxviii)pythonissam Sainuelem prophetam suscitasse

ficari prædicunt. Ad hæc omnia pertinent et ligaturæ A ad colloquium Saul impiissimi regis, si pythonica divinatio errori magicæ artis deputanda sit. Quibus ita responderi potest, indignum omnino facinus esse, si secundum verba historiæ, commodetur assensus. Quomodo enim fieri poterat, ut arte magica attraheretur vir, et nativitate sanctus, et vitæ operibus justus? Aut si non attractus est, consensit: quod utrumque de viro justo credere adversum est. Si enim invitus adductus est, nullum suffragium habet justitia. Si autem voluntarius, amisit meritum spiritalis, quem positus in carne, quæsiverat : quod valde absurdum est : quia hinc qui justus recedit, permanet justus. Porro autem hoc est præstigium Satanæ, quo ut plurimos fallat, etiam bonos in potestate se habere confingit : quod Apostolus inter se in angelum lucis (II Cor. x1). > Ut enim errorem faceret in quo gloriaretur, in habitu viri justi et nomine se subornavit : ut nibil proficere speciem quam prædicabant, Dei cultoribus mentiretur, quando hinc exeuntes, justos sinxit in sua esse potestate. Sed boc quosdam fallit, quod de morte Saul et filii ejus non sit mentitus, quasi magnum sit diabolo ante occasum mortem corporis prævidere, cum signa quædam soleant apparere morituris : quippe a quibus Dei protectio amota videtur : quanto mogis diabolus, quem angelica majestate sublimem prophetica oracula fuisse testantur : de cujus magnitudine Apostolus ait : « An ignoratis altitudinem Satanæ? > (Apoc. 11.) Quid mirum ergo, si imminentem prope mortem potuit prævidere, cum hoc sit unde fallit, et se in Dei potestate vult adorari. Nam tanta hebetudine demens effectus est Saul, ut ad pythonissam confugeret. Depravatus enim, causa peccati, ad hæc se contulit, quæ damnaverat. Sed si quis propter historiam ut ea quæ verbis expressa sunt, putet non prætermittenda, ne ratio historiæ inanis sit, recte faciet quidem, si tamen minime istud ad veri rapiat rationem, sed ad visum et intellectum Saul. Neque enim reprobus factus, poterat bonum intellectum habere. Historicus enim mentem Saul et habitum Samuelis descripsit, ea quæ dicta et visa sunt exprimens : prætermittens si vera an falsa sint. Quid enim ait? Audiens in quo habitu Quia intellexerit, retulit : et quia non bene intellexit, contra Scripturam alium adoravit quam Dominum : et putans Samuelem, adoravit diabolum ut fructum fallaciæ suæ haberet. Satanas hoc enim nititur, ut adoretur quasi Deus. Si enim vere Samuel illi apparuisset, non utique vir justus permisisset se adorari, qui prædicaverat Dominum solum esse adorandum : et quomodo homo Dei qui cum Abraham in refrigerio erat, dicebat ad virum pestilentiæ, diguum ardore gehennæ: Cras mecum eris. His dechus titulis subtilitatem fallaciæ suæ providit imprevidus Satanas : quia et adorari se permisit sub babitu et nomine Samuelis contra legem : et virum peccatis pressum, cum magna distantia peccatorum

et justorum sit, cum Samuele justissimo futurum A trantur : instigante maxime vitio curiositatis, promentitus est, verum potest videri, si de Samuelis nomine taceatur: quia Saul cum diabolo futurus erat: ad eum enim transmigravit quem adoravit. Semper ergo diabolus sub velamine latens prodit se, dum ea confingit, quæ horreant personæ per quas fallere nititur. Si autem aliquis mihi opponit ac dicit: Quomodo eveniunt illa, quæ illi divini et prophetæ falsi prædicunt futura? aut quomodo possunt ægris præbere medelam, aut sanis immittere ægritudinem, si aliquid propriæ virtutis ac potestatis non habent? Hoc a me recipiat responsum, quod ideo quisquam non debet eis credere, quia aliquando eveniunt quæ prædicunt, aut sanare videntur languidos vel lædere sanos : quia hoc permissu Dei sit, ut ipsi qui hæc audiunt vel vident, probentur : B vulturem, quia projecto cadavere, ex improvisa et appareat quali side sint vel devotione erga Deum. Sicut in Deuteronomio legitur Moyses verbo Domini populo Dei præcepisse ita dicens : « Si surrexerit in « medio tui prophetes, aut qui somnium vidisse se dicat, et prædixerit signum atque portentum, et evenerit quod locutus est, et dixerit tibi : Eamus ct sequamur deos alienos, quos ignoras, et servia-· mus eis; non audies verba prophetæ aut somnia-· toris hujus, quia tentat vos Dominus Deus vester, ut palam fiat utrum diligatis eum an non in toto corde et in tota anima vestra. Dominum Deum e vestrum sequimini, et ipsum timete, mandata il-· lius custodite, et audite vocem ejus : ipsi serviee tis, et ipsi adhærebitis, etc. (Deut. xm.) Ubi sane intelligi voluit etiam illa, quæ a divinantibus C mines, verum a multis etiam quadrupedibus ita sunon secundum Deum dicuntur, si acciderint quæ dicuntur, non accipienda : vel etiam si flant quæ præcipiuntur ab eis, aut colantur quæ coluntur ab eis. Nec præter suam potestatem Deus ostendit esse. quod ista contingunt : sed quasi quæreretur, cur ea permittit, causam tentationis exposuit, ad cognoscendam utique corum dilectionem, utrum cam habeant erga Deum suum : cognoscendum vero ab ipsis potius quam ab illo, qui scit omnia antequam fiant. Sciendum vero est, hanc dæmonum esse naturam, ut aerei corporis sensu, terrenorum corporum sensum facile præcedant; celeritate etiam propter acrei corporis superiorem mobilitatem, non soluin cursus quorumlibet hominum vel ferarum, D quod illi de valetudinibus, illi de tempestatibus, illi quod illi de valetudinibus, illi quod illi de valetudinibus, illi quod cant: quibus duabus rebus quantum ad acreum corpus attinet, præditi, hoc est acrimonia sensus et celeritate motus, multo ante cogitata prænuntiant vel nuntiant, quæ homines pro sensus terreni tarditate mirentur. Accessit etiam dæmonibus per tam longum tempus, quo eorum vita protenditur, rerum longe major experientia, quam potest hominibus propter brevitatem vitæ provenire. Per has efficacias quas aerii corporis natura sortita est, non solum multa futura prædicunt dæmones, verum ctiam mira multa faciunt : quæ quoniam homines dicere ac facere non possunt, eos dignos quidam quibus serviam, et authus divinos honores deferant, arbi-

pter amorem felicitatis falsæ atque terrenæ et excellentiæ temporalis. Qui autem se ab eis cupiditatibus mundant, nec eis se ferendos rapiendosque permittunt, sed inquirunt et amant aliquid, quod eodem modo semper est, cujus participatione beati sint. primum considerant non ideo sibi præponendos esse dæmones, quod acriore sensu corporis prævalent. aeris scilicet, hoc est subtilioris elementi: quia nec ipsis terrenis corporibus bestias sibi præponendas putant, quæ acrius multa præsentiunt : veluti sagacem canem, quia latentem feram olfactu acerrimo sic invenit, ut ad eam capiendam, ducatum quemdam homini præbeat : non utique prudentiore intellectu animi, sed acutiore corporis sensu : vel longinquitate advolat : nec aquila, quia sublimiter volans, de tanto intervallo natantem sub fluctibus piscem dicitur providere, et graviter aquis illisa, exsertis pedibus atque unguibus rapere : nec alia multa animantium genera, quæ inter herbas saluti suæ noxias, pascendo circumerrant, nec aliquis carum quo lædantur, attingunt : cum eas homo vix experiendo cavere didicerit, et multa innoxia cum sint inexperta, formidet. Unde conjicere facile est quantum possit in aereis corporibus sensus esse acrior : nec ideo tamen dæmones qui co præditi sunt, bonis hominibus præponendos prudens quisque censuerit. Hoc et de corporum celeritate dixerim, Et hæc enim præstantia non solum a volucribus hoperantur, ut in eorum comparatione plumbei reputandi sint : nec tamen ideo sibi hæc animantium genera existimant præponenda: quibus capiendis atque in suæ voluntatis usum commodumque redigendis, non vi corporis, sed rationis impertiant. llam vero tertiam dæmonum potentiam, quod diurna rerum experientia quemadmodum prænoscant atque prænuntient, multa didicerunt, ita contemnunt, qui hæc vigilanter curant a verissimæ lucis veritate discernere, ut nec malos senes plura expertos, et ob hoc quasi doctiores ideo probi adolescentes sibi antecellere existiment : ut nec medicos, nec nautas, nec agricolas, quos pravæ voluntatis et iniquis de arbustorum fructuumque generibus multa ita prænuntiant, ut harum rerum inexperto divinare videantur. Quod vero non solum quædam dæmones futura prædicunt, verum etiam quædam mira faciunt, pro ipsa utique sui corporis excellentia, cura non contemnatur a prudentibus : cum plerique iniqui ac perditi homines ita exerceant corpora sua, tantaque diversis artibus possint, ut ii qui hæc ncsciunt, nec aliquando viderunt, etiam narrata viz credant, quam multa funambuli cæterique theatri artifices, quam multa opifices maximeque mechanici, miranda fecerunt. Num ideo meliores sunt bonis, ct sancta pietate præditis hominibes? Quæ ideo ener

resistendi animositate considerat, simul cogitet, si de subjacenti crassiore materia, vel sui quisque corporis vel terræ et aquæ, lapidum atque lignorum, metallorumque variorum tanta quidem homines possunt, ut eos illi qui hæc non possunt, plerumque stupendo in sui comparatione divinos vocent: cum quidam illorum sint artibus potentiores : quidam istorum moribus meliores, quanto meliora et majora pro subtilissimi corporis, hoc est, aeris facultate ac facilitate dæmones possint : cum tamen sint pravitate voluntatis, maximeque superbiæ fastu, et invidentiæ malitia spiritus immundi atque perversi. Quantum autem valeat aeris elementum, quo eorum corpora prævalent, ad multa visibilia invisibiliter molienda, movenda, mutanda atque versanda, longum R quod non prohibituros suos præpositos arbitrentur, est nunc demonstrare : et puto quod vel mediocriter consideranti facile occurrat. Quæ cum ita sint, primum sciendum est, quoniam de divinatione dæmonum quæstio est, illos ea plerumque prænuntiare quæ ipsi facturi sunt. Accipiunt enim sæpe potestatem et morbos immittere, et ipsum aerem vitiando morbidum reddere: et perversis atque amatoribus terrenorum commodorum, malefacta suadere : de quorum moribus certi sunt, quod sint eis talia suadentibus consensuri. Suadent autem miris et invisibilibus modis, per illam subtilitatem corporum suorum, corpora hominum insensibiliter penetrando: et se cogitationibus eorum per quædam imaginaria visa miscendo, sive vigilantium, sive dormientium : aliquando autem non quæ ipsi faciunt, sed quæ naturalibus signis fu- C tura prænoscunt, quæ signa in hominum sensus venire non possunt, ante prædicunt. Neque enim quia prævidet medicus quod prævidere nescit hujus artis ignarus, ideo jam divinus habendus est. Quid autem mirum, si quemadmodum ille in corporis humani vel perturbata vel modificata temperie, seu tonas seu malas futuras prævidet valetudines, sic dæmon in aeris affectione atque ordinatione sibi nota, nobis ignota, futuras prævidet tempestates: aliquando et hominum dispositiones non solum voce prolatas, verum etiam cogitatione conceptas : cum signa quædam ex animo exprimuntur, in corpore tota felicitate perdiscunt : atque hinc etiam multa futura prænuntiant, aliis videlicet mira, qui ista disposita non noverunt? Sicut enim apparet concita- D tior animi motus in vultu, ut ab hominibus quoque aliquid forinsecus agnoscatur, quod intrinsecus agitur, ita non debet esse incredibile, si etiam leviores cogitationes dant aliqua signa per corpus, quæ obtuso sensu hominum cognosci non possunt, acuto autem dæmonum possunt. Ilac atque hujusmodi facultate, multa damones futura prænuntiant, cum tamen ab eis longe sit altitudo illius prophetiæ, quam Deus per sanctos angelos et prophetas operatur. Nam si quid de illa Dei dispositione prænuntiant, audiunt ut prænuntient, et cum ea prædicunt quie inde audiunt, non fallunt. Veracissima enim sunt angelica et prophetica oracula. Si autem indi-

memoravi, ut qui hæc sine pervicacia et sine vana A gnanter accipitur, quod aliqua etiam talia dæmones audiant et prædicant, quasi aliquid indignum sit, ut quod ideo dicitur ut hominibus innotescat, hoc non solum boni verum etiam mali non taceant. Cum in ipsis hominibus etiam vitæ bonæ præcepta videamus pariter a justis perversisque cantari : nec obesse alquid, imo etiam prodesse ad majorem notitiam samamque veritatis. Cum de illa etiam hi quidquid noverunt, dicunt : quæ eis perversis moribus contradicunt. In cæteris autem suis prædicationibus dæmones plerumque et fallunt et failuntur. Failunt quidem, quia cum suas dispositiones prænuntiant, ex improviso desuper aliquid jubetur, quod corum consilia cuncta perturbat : velut si aliquid disponant quilibet homines quibusque potestatibus subditi, idque facturos se esse promittant, at illi penes quos major potestas est, et alio superiore consilio, hoc totum dispositum atque præparatum repente prohibeant. Falluntur etiam, cum causis naturalibus, sic ut medici, et nautæ, et agricolæ: sed longe acutius longeque præstantius, pro aerei corporis sensu, solertiore exercitatione prænoscunt; quia et hæc ab angelis Deo summo pie servientibus ex alia dispositione ignota dæmonibus, ex improviso ac repente mutantur, tanquam si aliquid ægro extrinsecus accedat quo moriatur, quem medicus veris salutis præcedeutibus signis, victurum esse promiserat: aut si aeris qualitate prævisa, diu flaturum illum ventum, nautarum aliqui prædixissent, cum Dominus Christus cum discipulis navigans, ut quiesceret imperavit, e et facta est tranquillitas magna (Marc. IV). > Vel si agricola illo anno fructificaturam vitem aliquam polliceatur, naturam utique terræ ex numero seminum callens : quo tamen anno eadem vel improvisa cœli temperies arefaciat; vel aliqua jussio potentior eradicet : ita multa etiam ad præscicutiam prædictionemque dæmonum pertinentia, que minoribus et usitatioribus causis futura prævidentur, eadem majoribus et occultioribus causis impedita mutantur. Fallunt autem etiam studio fallendi, et invida voluntate, quia hominum errore lætantur. Sed ne apud cultores suos pondus auctoritatis amittant, id agunt, ut interpretibus suis signorumque suorum conjectoribus culpa tribuatur, quando vel decepti fuerint, vel mentiti. Nonnunquam vero ipsi maligni spiritus, et illusores hominum atque invisores salutis eorum, solent prædicere defectum culturæ suæ, et idolorum ruinam : quatenus præscii videantur, quid in singulis regnis aut locis eventurum sit : et quid adversi suæ factioni contingere possit : quod etiam illi qui gentilium historias legunt, non ignorant. Quid ergo mirum, si jam imminente templorum et simulacrorum eversione, quam prophetæ Dei summi, tanto ante prædixerant Serapis dæmoniali: cui cultorum hoc de proximo prodidit, ut suam quasi divinitatem recedens vel fugiens commendaret. Fugantur enim ipsi, vel etiam jussis superioribus colligati abstrahuntur, et alienantur a

locis suis, ut de rebus in quibus colebantur, fiat vo- A adeo desipiat, ut non cum potius colendum eligat. luntas Dei, qui hoc tanto ante per omnes gentes futurum esse prædixit : et ut per suos sideles sieret, imperavit. Cur autem hoc non sineretur dæmon prædicere, cum sibi jam prænosceret imminere? cum hæc prædictio et in prophetis attestaretur, a quibus sunt ista conscripta, et prudentibus daret intelligi, quam vigilanter esset dæmonum cavenda fallacia, cultusque fugiendus : qui cum ante per tam longum tempus in templis suis hæc futura tacuissent, quæ per prophetas prædicta ignorare non possent, postea quam appropinquare cœperunt, voluerunt ea quasi prædicare, ne ignari victique putarentur. Cum igitur tam longe ante prædictum esset, atque conscriptum, ut alia interim taceam, illud quod Sophonius propheta dicit : « Prævalebit Dominus adversus B « tentur ad Dominum universi fines terræ, et adoraeos, et exterminabit omnes deos gentium terræ: et adorabunt eum, unusquisque de loco suo, omnes insulæ gentium (Soph. 11), aut non credebaut ista sibi eventura, qui in templis gentium colebantur, et hæc ideo per suos vates ad fanaticos frequentare noluerunt : aut cum ca ventura certissime scirent, ideo per sua templa tacuerunt, ne jam tunc ine perent ab hominibus intelligentibus deseri atque contemni, quod de templorum et simulacrorum suorum futura eversione eis a prophetis attestarentur, qui eos coli prohibebant. Nunc vero postea quam tempus advenit, quo complerentur vaticinia prophetarum Dei unius, qui istos falsos deos interdicit, et ne colantur vehementissime præcipit, cur non hoc etiam ipsi compertum prædicere sinerentur, ut inde ( clarius appareret eos hæc antea vel minime credidisse, vel suis cultoribus enuntiare timuisse? In fine autem tanquam nihil amplius habentes quod agerent, etiam ibi voluisse suam ostentare divinitatem, ubi jam produntur din simulasse divinationem : tamen nec ista ipsa quæ ab eis vix raro et clanculo proferuntur, movere nos debent, si cuiquam dæmonum exortum est id prodere cultoribus suis, quod didicerat ex eloquiis prophetarum, vel ex oraculis angelorum: quod cur non sieret, cum et ista non sit oppugnatio, sed attestatio veritatis? Illud enim quod solum ab ipsis fanaticis slagitandum est, nec unquam antea protulerunt, nec unquam præterea nisi forte confictum, proferre conabuntur aliquid deos suos per vates suos contra Deum Israel ausos fuisse D prædicere: aut dicere de quo Deo doctissimi eorum auctores, qui omnia illa legere ac nosse potuerunt, magis quæsiverunt quis Deus esset, quam Deum negare potnerunt. Porro autem Deus iste quem nullus corum negare ausus est verum Deum, quia et si negaret, non solum subjaceret debitis pænis, verum etiam certis convinceretur effectis. Iste ergo Deus quem nemo, ut dixi, illorum negare ausus est, verum Deum, illos falsos esse deos, et omnino deserendos, corumque templa et simulacra et sacra evertenda, per suos vates, hoc est, prophetas, aperta denuntiatione prædixit : aperta potestate præcepit : aperta veritate complevit. Unde, quis est qui usque

quem coli non prohibent quos colebat? quem procul dubio cum colere cœperit, illos utique non est culturus, quos prohibet coli quem colit. Quod autem ipsum essent culturæ gentes exterminatis dils falsis quos antea colebant, a prophetis ejus esse prædictum, paulo ante commemoravi, et nunc repeto. · Prævalebit, inquit, Dominus adversus eos : ct exterminabit omnes deos gentium terræ: et ad-« orabunt eum, unusquisque de loco suo, omnes in-« sulæ gentium. » Neque enim solæ insulæ hic intelligendæ sunt, sed potius omnes gentes in his positæ adorant Deum. Nec mirum : quando quidem alibi non insulas nominat, sed universum orbem terrarum, dicens : « Commemorabuntur, et converc bunt in conspectu ejus universæ patriæ gentium. · Quoniam Domini est regnum, et ipse dominabitur e gentium (Psal. xxi). > Ilæc autem per Christum fuisse complenda, et aliis pluribus testimoniis, et in eodem ipso psalmo, unde commemoravi, satis apparet. Cum enim paulo superius futuram passionem suam per prophetam ipse loqueretur dicens: · Foderunt manus meas et pedes meos, dinumerae verunt omnia ossa mea. Ipsi vero consideraverunt et conspexerant me : diviserant sibi vestimenta e mea, et super vestem meam miserunt sortem (Ibid.), paulo post infert illud, quod posui: Commemorabuntur, et convertentur ad Dominum universi fines terræ, > etc. Quanquam et illud testimonium quod prius adhibui ubi dictum est, c Prævalebit Dominus adversus eos, et exterminabit onines deos gentium > terræ, in eo quod positum est, prævalebit, > satis ostenditur etiam hoc prænuntiatum, quod pagani prius oppugnaturi essent Ecclesiam, nomenque Christianum, quantum valerent, persecuturi: nt si sieri posset, de terra omnino deleretur. Et quia eos patientia martyrum, et magnitudine miraculorum, et consequente fide populorum erat superaturus, ideo, sicut dictum est, prævalebit Dominus adversus eos. Non enim diceretur, e prævalebit adversus eos, > nisi oppugnando illi resisteret. Unde et in psalmo ita prophetatum est (Psal. n): « Ut quid fremuerunt gentes, et populi medie tati sunt inania? Astiterunt reges terræ, et princie pes convenerunt in unum, adversus Dominum, et c adversus Christum ejus. > Et paulo post dicitur : · Dominus dixit ad me, Filius meus es 1u, ego hodic e genui te. Postula a me, et dabo ti si gentes hæreditatem tuam, et possessionem tuam terminos ( terræ. ) His atque hujusmodi propheticis documentis prædictum ostenditur, quod videmus impleri per Christum futurum fuisse, ut Deus Israel, quem unum verum Deum intelligimus, non in una ipsa gente, quæ appellata est Israel, sed in omnibus gen tibus colerctur: et omnes falsos deos gentium, et a templis corum, et a cordi**hus** cultorum suorum amoliretur. Eant nunc isti, et adhuc contra Christianam religionem, contra verum Dei cultum vanitatea

pristinas defensitare audeant, ut cum strepitu per- A e ut starctis in prælio in die Domini (Ibid.). > Et eant. Nam et hoc de illis prædictum est in psalmis, dicente propheta (Psal. 1x): « Sedisti super thro-· num qui judicas æquitatem. Increpasti gentes, et · periit impius, nomen eorum delesti in æternum. e et in sæculum sæculi. Amici defecerunt framea in sinem, et civitates eorum destruxisti. Periit memoria eorum cum strepitu : et Dominus in , æternum permanet. > Necesse est ergo, ut impleantur hæc omnia, nec etiam illud quod adhuc audent ipsi pauci qui remanserunt, vaniloquas suas ostentare doctrinas, et Christianos tanquam imperitissimos irridere, nos commovere debet, dum eis impleri ea quæ prædicta sunt videamus. Ex quo enim fremuerunt gentes, et populi meditati sunt inania, adversus Dominum et adversus Christum B e quuntur. A propheta usque ad sacerdolem, cuncti ejus, quando ab eis fundebatur sanguis sanctorum, et vastabatur Ecclesia usque ad hoc tempus, et deinceps quotidie minuuntur. Nos autem adversus eorum opprobria et superbas irrisiones fortissimos reddunt oracula Dei, quæ de hac quoque re videmus, et gaudemus impleri. Sic enim nos alloquitur per prophetam : « Audite me qui scitis judicium, popule e meus, in quorum corde lex mea. Opprobria ho-« minum nolite metuere, et detractione eorum ne « superemini: nec quod vos spernant, magni duxe-· ritis. Sicut enim vestimentum, ita per tempus absumuntur, et sicut lana a tinea, comedentur. Justi autem in ea in æternum manent. Attendendum est ergo, atque omni studio caven:lum, ne nostris temporibus in quibus videmus Christianam religio- C nem in toto orbe dilatatam, propter desidiam magistrorum, et inertiam doctorum, pauci illi qui adhuc supersunt, confundant ritum culturæ veri Dei et dæmoniacis illusionibus depravati, divinationes falsas in populo Dei agunt, rusticos et imperitos seducunt: ita ut deserta ipsa veritate quæ clux est mundi, et illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum stenebrarum barum, quarant scientiam futurorum, et a deceptoribus hominum quærant salutem animarum, sive etiam corporum suorum. His enim prævaricationibus maxime irritatur Deus, et ad vindictam provocatur. Unde per Ezechielem comminatur dicens: « Væ prophetis insipientibus, qui sequuntur spiritum suum et nihil t vident, quasi vulpes in desertis prophetæ Israel D erunt. Nunquid non visionem cassam vidistis, et divinationem mendaciorum locuti estis? et dicitis: Ait Dominus, cum ego non sim locutus. Propterea · hæc dicit Dominus Deus': Quia locuti estis vana, et vidistis mendacium, ideo ecce ego ad vos, ait · Dominus Deus: et erit manus mea super prophetas qui vident vana, et divinant mendacium : in a consilio populi mei non erunt, et in scriptura domus Israel non scribentur, nec in terram Isc rael ingredientur (Ezech. xIII). Ad doctores autem, per eumdem prophetam increpans corum incrtiam, ita loquitur dicens : « Non ascendistis ex adr verso, neque opposuistis murum pro domo Israel,

rursum: « Væ, inquit, pastoribus Israel, qui pascee bant semetipsos. Nonne greges pascuntur a pastoribus? Lac comedebatis, et lanis operiebae mini, et quod crassum erat occidebatis : gregem c autem meum non pascebatis. Quod infirmum fuit, onon consolidastis : et quod ægrotum, non sanastis: quod fractum est, non alligastis: et quol cabjectum, non reduxistis : quod perierat, non quæsistis. Sed cum austeritate imperabatis eis et cum potentia : et dispersæ sunt oves meæ, eo quod non esset pastor : et factæ sunt in devorationem omnium bestiarum agri, et dispersæ sunt (Ezech. xxxiv). . Hinc et per Jeremiam dicitur : « A c minimo usque ad maximum, omnes avaritiam se-· locuti sunt mendacium : et sanabant contritionem c filiæ populi mei ad ignominiam, dicentes: Par, pax, cum non esset pax. Confusi sunt, quia abominationem fecerunt. Ideirco hæc diest Dominus exercituum Deus Israel: Ecce ego cibabo populum e istum absinthio, et potum dabo eis aquam fellis: e et dispergam eos in gentibus, quas non noverunt e ipsi neque patres eorum : et mittam post eos gladium donec consumantur (Jer. VIII). > Qualiter ergo Deo omnipotenti pastorum negligentia, et subditorum error displiceat, non solum prophetica testimonia ostendunt, sed etiam facta antiquorum declarant. Cum in libro Regum legitur : Quomo lo malignus spiritus deceperit Achab regem Israel per falsos prophetas : ita ut credens eis, interierit : et quomodo Ochozias filius ejus ægrotans, misit nuntios ad consulendum Beelzebub Deum Accaron, utrum vivere atque convalescere possit de infirmitate sua (III Reg. xxII; IV Reg. 1); ob quod Elias propheta a Deo missus, increpabat eum dicens: « Quia misisti nuntios ad consulendum · Beelzebub Deum Accaron, quasi non esset Deus in Israel, a quo possis interrogare sermonem, ideo c de lectulo super quem ascendisti non descendes, e sed morte morieris. Mortuus est igitur ipse juxta « sermonem Domini quem locutus est Elias : et sac lutem quam quærebat, non invenit (Ibid.). > Quapropter curandum summopere est omnibus nobis, hoc est prælatis, et subditis, majoribus et minoribus sacerdotibus, et plebi, ne aliquem seducat per bujuscemodi illusionem fraus, dolus et nequitia hostis antiqui, ita ut a mendacibus velimus discere veritatem, et a pestiferis morbis mortisque auctoribus quæramus infirmitatis nostræ remedium. Sed magis ad Dominum vivum et vivificatorem omnium confugiendo, devoto corde properemus per orationes sacras, jejunia et eleemosynas illum deprecantes, ut ipse propter benignitatem suam consulat servis suis. eripiens nos de omnibus inimicis nostris, doceatque nos facere voluntatem suam, quia ipse est Dominus Deus noster, Spiritumque suum bonum in nobis tribuat, qui nos deducat in viam rectam, vivisicetque nos in æquitate sua, quatenus ejus magisterio onni tempore vitæ nostræ gratum servitium A mereamur beatitudinem possilere sempiternam. ei exhibentes, post hanc vitam per ejus gratiam Amen.

# BEATI RABANI MAURI

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

# TRACTATUS DE ANIMA

(ANNO 842.)

# PRÆFATIO AD LOTHARIUM REGEM.

Domino præcellentissimo nobisque Dei munere dato, magno et pacifico atque coronato regi Lo-THARIO, ultimus vestræ servitutis famulus, Mau-RUS.

Cum nobilitatis vestræ ingenium aviditatemque multa sciendi et copiosa investigandi perspiciam, sensus etiam vestri perspicaciam quo apprime sublimitas vestra floret demirer, statui, pro ingenioli mei parvitate, quoddam de manu deputare. Quod videlicet e quorumdam eruditorum libris decerptum, facile memoriæ mandari possit : quo veteris ingenii fervor exuberantior foret, et mei ingenioli quodam modo vestræ servituti Adelitas deserviret. Scripsi itaque vobis quædam de diffinitione animæ, quare C anima dicatur, vel quid sit anima : nec non et de origine ipsius, utrumne formam habere credatur. De quantitate etiam ipsius, utrum in parvulis minor, in fortioribus major : vel ubi maxime sedem habere credatur. Deinde quæ sint virtutes ejus morales : pauca etiam de habitacu'o ejus, hoc est corporis possessione. Quæ cuncta ex cujusdam magni Aurelii Cassiodori Senatoris dictis excerpsi : aliqua vero ex libro Prosperi eruditissimi viri. Quædam vero ex proprii ingenioli sensu addere curavi. Sed quia excellentiam vestram multa decet cognoscere, annexui quædam capitula de disciplina Romanæ militice a, qualiter antiqui tirones institui solebant. Quod ideo feci, quia necessarium fore id æstimavi, propter frequentissimas Barbarorum incursiones. Quæ scilicet ex cujusdam Flavii Vegetii Renati Libello, quem de antiquissimis scripsit Romanis excerpsi atque compegi breviusque annotare studui, cavens scilicet prolixitatem et ne sorte ea scribere viderer quæ tempore moderno in usu non sunt : illud etiam prævidens, ne si nimius fierem, fastidio potius quam delectationi inservirem.

### CAPUT PRIMUM.

De animæ proprietate, etymologia ac distinitione.

Anima igitur proprie hominum dicitur, non etiam pecorum. Anima namque hominum longe distat a corporis, ipsa etiam vita cum spiritu finiatur. Anima autem hominis non cum sanguine sinem accipit. Ideoque recte dicitur anima, quasi αναιμα, id est, discreta longe a sanguine : quoniam et post mortem corporis in sua substantia vivit: quæ potest etiam ita diffiniri : Anima dicitur, eo quod animet, id est vivificet, proprii corporis substantiam. Significantissime autem anima dicitur spiritualis substantia, quæ nulla sanguinis effusione consumitur: atque ideo a sanguine longe discernitur, quamvis defectione sanguinis habitaculum corporis desercre videatur. Sed aliud est quacunque occasione habitaculum deserere: aliud cum ipso habitaculo finiri. Quorumdam vero talis est diffinitio, ut anima a vento nomen accipiat : quia ventus Græce avenes dicitur. Et idcirco etymologiam a vento ducere : quod nos spiritum ore retrahentes, vivere videamur. Hæc brevissime de eo quare anima dicatur : nunc vero dicendum, quid sit anima. Philosophi autem animam dicunt esse substantiam simplicem, naturalem, specie distantem a materia sui corporis, organum membrorum, habentem virtutem vitæ. Quam idcirco substantiam simplicem dicere voluerunt, quia nihil in ea præter spiritualem substantiam inveniri potest. Distantem vero a materia corporis, quia nihil in se corporeum habet. Organum vero membrorum, quia omnia membra corporis ea agente, disponuntur. Virtutem autem vitæ habentem idcirco dixerunt, quoniam ubi corpus repleverit, viventem coutinuo reddit. Hæc est diffinitio animæ, secundum adinventionem magistrorum sæcularis litteraturæ. Cunctorum vero doctorum veracium in hoc consentit auctoritas, quia anima est a Deo creata spiritualis propriaque substantia, vivificatrix sui corporis, rationalis et immortalis : sed convertibilis ad utraque, id est ad bona et ad mala. A Deo autem creatam animam dicimus contra illorum opiniones, qui cam aliquam partem divinitatis habere assereutes, errores potius quam veritatem texuerunt. Nullus namque recte sapientium, animam creatam esse dubitat. Hoc idem Salomone testante, qui de sapieutia dicit : Omnem flatum ego feci (Sap. xxiv). Et

B vita pecorum. Vita namque pecorum in sanguine

constat : adeo, ut cum defectione sanguinis et sine

· Hoc opusculum nondum invenimus; alioqui adjunxissemus.

Iterum: Et revertetur pulvis in terram unde erat, et A gaudere, mox nimio mærore tristari conspicimus. spiritus revertetur ad Deum, qui dedit eum (Eccle. ult.). Ilac etiam spiritualis esse affirmatur, quia nihil in se corporeum retinet. Omne namque cornus, longitudine, latitudine atque profunditate comprehenditur : quæ omnia desunt animæ. Et quamvis gravetur mole corporis, spiritualiter tamen multa longius et prope posita perpendit : invisibilia quadam intuitus perspicacia rimatur. De cœlestibus cogitat : de ipso etiam summo Deo quædam ardua nosse desiderat. Que: și esset corporalis, mil utique horum perpendere valeret. Propria vero substantia est, quoniam nullus alter spiritus ita carnem suscipit, ut proprii corporis passionibus condoleat aut Letetur. Vivisicatrix antem sui corporis est, quia statim ut a Deo corpori indita suerit, inessabiliter B in faciem ejus legimus Deum, dicente Scriptura: illud vivificat atque diligit: in tantum, ut quidquid corpus sustinere cognoscitur, ad ipsam referatur: et quæ mori nequit, interitum mortemque pertimescat. Rationalis autem est, quoniam de divinis tractat : humana sapit : et quidquid ex artibus et disciplinis doceri potest, ipsa quadam subtilitate comprehendit: atque hinc omnia animalia docibili intellectu antecellit, quod cum ratione decentia cuncta componit. Ipsius namque actu quidquid ornatus mundo additur, inventum est. Ipsa civitatibus muros attribuit, arma defensibilia invenit, amictus vestium diversa varietate componit, vias per devia sternit, maria quadam artis industria transmeat. De ipsius itaque ratione nullus dubitare debet, cum tot et tanta, auctoritatis sui largitate perquirere et per- C Acere valet. Quod autem immortalis sit, multifarie comprobatur. Philosophorum namque talis est assertio, ut omne quod in se vivit et aliud vivificat. immortale sit. Quod anima utrumque faciat, manifestum est. Nam et ipsa vivit, et corpus vivisicat. Dicunt enim omnia immortalia simplicia esse. Anima vero ex simplici constat substantia : ideoque immortalis est. Sunt et aliæ propositiones philosophorum, animam immortalem approbantes, quæ enumerare non est necesse propter brevitatem. Nostri vero veridicis assertionibus animam immortalem approbant. Anima quippe ad imaginem Dei facta est. El quia Deum omnimodis immortalem scimus, et credimus, et confitemur, restat ut quam ad imaginem suam condidit, immortalem fecerit. Neque D enim ullo modo fieri poterat, ut quæ ad imaginem Dei et similitudinem facta fuerat, mortalis foret. In co namque quod immortalis est, Deo similis est. Sed in eo quod anima Deo similis esse dicitur, potest aliquis dicere, Quomodo sum similis Deo, qui similia illi facere nequeo? Cui respondendum est, quia homo picturam, similitudinem hominis habenten, perficit: ipsa vero pictura non potest imitari quæ homo facit. Sic et homo ad similitudinem Dei factus, non potest in creandis rebus Deum imitari. Dicitur namque anima convertibilis ad utraque, quod scilicet multis experimentis quotidie approbamus. Nam quos nunc videmus magna exsultatione

Alios nunc pietate mites, nunc iterum maxima indignatione terribiles. Nunc ad virtutes erigi, nunc ad vitia prolabi. Multisque et innumerabilibus modis, convertibilis et mutabilis esse cognoscitur. Nam si mutabilis non esset, neguaguam ex bonis mali, neque iterum ex imprebis probi, neque ex tenacibus largi, neque rursus ex largis sierent avari. Sed ut dictum est, mutabilitati atque convertibili passioni obnoxia esse omni modo deprehenditur. Nunc jam de origine ipsius, de qua multifarie dubitatur, pauca dicenda sunt.

#### CAPUT II

Unde originem anima sumat.

Primo homine de limo terræ formato, inspirasse Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo terræ, et inspirarit in faciem ejus spiraculum vita: et factus est homo in animam riventem (Gen. 11). Unde constat, quod a Deo originem sumpserit. Quod antem insufflasse dicitur Deus, non ita credendum est Deum insuffiasse, qui est incorporeus et invisibilis, quemadmodum nos insufflando spiritum resolvimus, labiaque quodam pulsu foras extendimus : sed insufflasse dicitur propter dignitatem operis, scilicet animam: quam ad similitudinem suam fecisse cognoscitur. Hac ex re dixerunt quidam, quod mot nt coagulatum fuerit semen humanum in vitalem substantiam, statim creari animas, corporibusque dari. Qui autem naturarum investigatores fuerunt, asserunt, quod quadragesimo die conceptionis accipiat animam mortale et humanum pectus [Al., pecus]. Et hoc esse experimentum, quod tune se incipiat in utero commovere. Aliquorum etiam opinione fertur, quoi omnipotentis Dei jussu, sicut de corpore humano, corpus humanum semine carneo traducitur, ila ctiam et animæ nova origo, de qualitate animæ generetur, et ideireo obnoxiam esse originali peccato: quod infantibus et necdum aliqua committere valentibus, per lavacrum baptismatis remittatur. Nos autem id dimittere, aflirmare non audemus : quoniam et beatus Augustinus, probatissimus doctor, laudabiliter ex hoc dicitur dubitasse, neque hoc andere confirmare : sed veracissime credere, Deum animas creare, et occulto atque justissimo suo judicio originali peccato obnoxias esse. In his namque et similibus tamque occultis, melius est ignorantiam confiteri, quam perverse et periculose affirmare : quod ad errorem potest referri, cum propheta dicat : Quis enim cognovit sensum Domini? aut quis consiliarius ejus suit? (Isa. IL.) Et Apostolus : Ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus (I Cor. xIII). Si enim propheta et Apostolus sensum Domini a quoquam investigari non posse dicit, et Apostolus ad cœli tertii altitudinem ascendens, paradisique secreta penetrans, et quædam arcana cognoscens, quæ hominibus illicita ad loquendum dicit, ex parte se cognoscere affirmat, quis audebit scire et enuntiare

se posse, quod nullus doctorum sanctorum ad liqui- A tur. Nam si ignis in quodam parvo vase includitur. dum enarrare invenitur? Sed ad reliqua pergendum est, et dicendum utrum anima formam habere credatur.

#### CAPUT III.

## An formam anima habere credatur.

Qui de forma aliquid lucidius tractare cupit, complexionem formæ necesse est apprehendere. Forma namque dicitur, quæ aliquo spatio linearum circumducitur. Quod vero spatiis lineisque comprehenditur, corporeum utique est. Nam et ipsum spatium absque lineamentis corporalibus omnino non constat. Rursumque ipsa lineamenta, absque spatio corporali, nullo modo comprehendi queunt. Quod cum ita sit, manifestum est animam formam penitus non superficie corporali fit. Cum vero corpus nisi solidum et palpabile esse non possit, anima vero incorporea et impalpabilis sit atque soliditate careat, constat eam nullo modo formam habere. Quod si illud movet, quod Apostolus de Christo Domino dicit : Qui cum in forma Dei esset, non ravinam arbitratus est esse se æqualem Deo (Philip. 11), noverimus ihi Apostolum de substantia dicere, in qua est aqualis Patri. Nam Deus incorporeus, invisibilis, incomprehensibilis, totusque ubique, nullam potest habere formam. Quod vero in Evangelio de Abraham et Lazaro et divite legimus (Luc. xvi) sinum Abrahæ Lazarum habere, divitem linguam petere refrigerari ab extremo digiti, nec dives lingua locutus est, quæ utique incorporea est, nec La- C zari anima digitos unde illius ardorem refrigeraret habuit, nec Abraham sinum more corporalium hominum habere potuit. Nam non solum de creatura spiritali in Scripturis hæc et similia reperiuntur. verum etiam de summo et incomprehensibili Deo passiva quædam leguntur, quæ utique incommutabilitati divinæ nullo modo accidere possunt: veluti cum pœnitere dicitur Deus et irasci, abominari et odisse: quæ omnia illi summæ majestati non conveniunt. Sed ut aliquæ humanæ res compendiosius faciliusque ex nostra consuetudine cognoscantur, ideireo talia ad Deum referuntur. Sie et anima, cum informis sit, formam habere dicitur.

#### CAPUT IV.

esse credatur.

De quantitate etiam animæ potest subtilissima atque scrupulosa quæstio exoriri, utrum in parvulis minor sit, cum eis ratio non omnimodis adsit, quæ majoris ætatis hominibus major adesse videtur: iterumque inveniuntur juvenes excordes, senesque minus sapientes. Sed in parvulis id attendendum est, quia imbecillitate corporis et parvitate, in eis ratio animæ impeditur. In juvenibus vero et stultis, aut quadam partium inæqualitate, aut aliqua crassitudine humorum deprimitur, vimque suam tali impedimento exprimere præpeditur. Quod ut exemplo lucidius declaretur, aspiciamus quæ in usu haben-

qui alta petere consuevit, angustia loci præpeditur. Quem si rursum materiæ gravis humoris aut crassitudinis supponere volueris, ipsa crassitudine impeditur, ne ad alta se subrigat. Sin autem materiam competentem eidem subjeceris, omnem continuo vim suam alta petens demonstrat. Sic et animæ vis et ratio, in parvulis parvitate membrorum præpeditur: in juvenibus et maturis, quadam, ut dictum est, partium inæqualitate aut humorum crassitudine deprimitur. Hinc est, ut quos modo sapientes et astutos cernimus, quadam subita læsione cerebri, aut gravedine præcordiorum, ineptos et amentes sieri videamus. Hinc etiam surdi siunt et lippi : debilesque de quadam diminutione membrorum exihaberc, quæ incorporea est. Omnis itaque forma, in  ${f B}$  stunt. Et quid de hujuscemodi passionibus dicamus, cum frequentissime nimio potu et distentu ventris, sapientium animos obrui cernamus: ut quem modo sapientissimum videras, vix valeat se intelligere vivum. Ratio itaque parvulis meditatione crescit et exercitio, non Incremento anima. Sicut ergo omnes animæ immortales sunt, ita et rationales esse credendæ sunt. Nunc restat, ut ubi sedem maxime habere probetur. Aectamus articulum.

#### CAPUT V.

Ubi potissimum animæ sedes sit credenda.

Quamvis autem anima totius corporis membris sit diffusa, ipsosque artus quodam organo motuque componat, propriisque officiis attribuat, tamen ut evidentibus indiciis manifestatur, non æqualiter onmibus præsidet membris. Quidam namque affirmant animam proprie et maxime sedem retinere in corde: asserentes ibidem purissimum sanguinem vitalemque spiritum continere: et exinde cogitationum bonarum et malarum varietates oriri : quod animam propria virtute augere, nulli dubium est. Rursum multi dicunt animæ sedem in cerebro esse, quod manifestis indiciis credi potest. Anima quippe quoniam ad imaginem Dei condita est, arcem quodammodo sui corporis petere, dignum fuit. Ut enim cum reverentia Divinitatis loquamur, cum Deum ubique esse credamus, et confiteamur, cunctaque visibilia et invisibilia vi divinitatis suæ penetrare et replere, sedem tamen proprie in cœlo habere di-Utrum in parvulis minor, et in fortiorib : major D citur, Scriptura teste : Cœlum mihi sedes est. Competens namque erat, ut quæ corporis sui regimen tenet principalem sui templi arcem teneret ad similitudinem sui conditoris. Ut sicut ipse in altissimis sedere dicitur, ita et hæc in eminenti sui parte corporis, residere credatur. Et exinde omnia membra velut ex quadam arce, congruo regimine gubernari. Unde et ipsa rotunditas cerebri, ad similitudinem cœlestis sphæræ facta videtur: ubi dignam mansionem sibi anima immortalis vindicaret. Dignum etenim erat, ut altiora peteret : quia omne quod subtilis est naturæ, celsiora petit. Nam et ignis visibilis, ad summa pertendere cernitur. Sunt et alia indicia quæ animam habere sedem in vertice designant.

certissimum est. Sed etsi aliqua lætitia mentem obsederit, statim vultus hilaritate monstratur. Sin autem perturbatio supervenerit, non viscerum incommoditate gravamur, sed quodam stupore capitis continuo apprehendimur: in tantum, ut ipsum visum obtundat, et auditum stupefaciat : et quædam signa indignationis anima ibi derelinquat. Quod cum ita sit, recte credendum est animam in vertice sedem habere. Sed quia paucis de anima dictum est, quare anima dicatur, vel quid sit, vel unde originem habeat, aut si formam habere credatur, vel ubi maxime sedes ipsius esse credatur, nunc ad virtutes ejus morales exprimendas, flectamus articulum: atque imprimis indagandum, quid sit virtus.

### CAPUT VI.

De virtutibus ejus moralibus : et primo quid sit virtus.

Sunt ergo virtutes animæ quatuor morales: prudentia scilicet, fortitudo, justitia atque temperantia. Sed quoniam has virtutes nominamus, dicendum primo, quare virtus dicatur, vel quid sit virtus. Virtus dicitur a vi, id est, a fortitudine. Quæ ideo taliter dicitur, quia cuncta quæ provenire possunt, quadam vi mentis animique robore sustinet. Est ergo virtus omnis sancta res, invisibilis atque incorporea, sancta, mundissima, prorsusque omni carens malo. Quæ ubi manserit, cuncta sancta facit, munda, firma, atque stabilia. Quam nullus invitus accipit, nullus perdit, nisi qui sua sponte perditui deceptuique dederit. Quæ etiam ita dissini- C tur: Virtus est animi habitus, decus vitæ rationabilis, dispositio morum, pietatis appetitus, omnisque honor, cultusque deitatis. Quæ, sicut dictum est, in quatuor dividitur morales virtutes. Quæ ideo morales dicuntur, quia per eas mores hominum exornantur atque decorantur. Nam si prudentia hominum desit, hebetudine animi continuo deturpatur. Si fortitudo absit, confestim imbecillitati addicitur. ULi vero justitia abest, quis nesciat cuncta prava, cuncta torta, deformiaque adesse? Sin autem et temperantia defuerit, omnia superflua modumque excedentia, ipsa sua nimietate animum dehonestabunt. Si ergo hæ quatuor virtutes animum hominis obtinuerint, quasi quatuor angulis domus sustinebitur, ne ulla vi tempestatum corruat : sed potius quidquid D ædificare voluerit, quasi firmissimo fundamento superponet. Sed istæ quatuor virtutes ita sibi sunt connexæ, ut alia sine alia nullo modo perfectionem accipere queat. Nam prudentiæ fortitudinem suppeditari necesse est. Item fortitudinem justitia exornat. Temperantia autem justitiam quadam temperatura, ne ultra modum inardescat, refrenat: sed omnia mensurate faciat. Sed jam singillatim ipsarum nomina lucidius digerantur, quare ita dicantur, vel que sit uniuscujusque proprietas.

### CAPUT VII. De prudentia.

Prudentia igitur dicitur quasi providentia, quæ

Nam et omnis corporis sensus in capite contineri A sui perspicacia perspicit ea quæ provenire possunt, sive prospera, sive adversa : ut videlicet caute agat, ne aliquando aut prosperis elevetur, aut dejiciatur adversis. Quæ etiam alio nomine sapientia dicitur, eo quod in palato cordis sapiat, quid rejicere, quidve in intimis trajicere debeat. Est ergo prudentia sive sapientia rerum divinarum sive humanarum, in quantum homini conceditur, scientia. Per hanc intelligimus quid cavendum, quidve faciendum nobis sit. Per hanc indagationem veritatis, inventionemque apprehendimus. Sed quia et appetitores sæculi prudentes dicuntur, quantum inter se differant, indagandum est. Prudentia itaque sæculi, quantum ia se est, corrumpere sana et integra conatur, aliorumque damnis sua lucra augeri gaudet. De hac Dominus cum in Evangelio de villico iniquitatis loqueretur, dicit eum prudenter fecisse, quod dispendio domini sui, lucrum acquisierit, atque in futurum prospexerit. De qua prudentia Paulus dicit: Prudentia carnis mors est. Mors utique animæ (Rom. VIII). At contra prudentia sive sapientia quæ dono Dei acquiritur, nec suo peccato perire potest, nec alieno. Nullumque dispendium aliis ob gratiam sui lucri facere cupit, sed omnibus sicut sibi, providere desiderat. De qua prudentia idem Paulus, cum de prudentia carnis disputasset, subjunxit dicens : Prudentia autem spiritus, vita et pax (Ibid.). Quod videlicet de vita animæ eum dixisse patet. Nam ipsa prudentia spiritualis semper ad vera et sancta tendere cupit, quamvis aliquando fallatur. Quod videlicet infirmitate carneæ sarcinæ præpediente fit: quia nullus in carne positus, cuncta perfecte prævidere et cavere potest. Unde et egregius doctor, qui ad tertii cœli secreta raptus, et paradisi amœna contemplatus, audivit quædam secreta, quæ hominibus loqui non licet, hac molestia prægravatus, ait: Videmus nunc per speculum in ænigmate (I Cor. xiii). Sed quoniam fortitudinem suppeditari diximus a prudentia, restat ut de ea aliqua dicantur.

### CAPUT VIII.

### De fortitudine.

Fortitudo igitur est longanimitas et perseverantia in bonis, tolerantiaque et victoria contra omnia tentamenta vitiorum. Quæ ita animo inesse debet, ut non solum adversa vincat, verum etiam cuncta illecebrosa et voluptuosa atque delectationem carnis moventia, superet et necel, atque exstinguat. Quod cum secerit, jure sortitudo dicetur. Nam si adversantia superet, blanditiis vero petulantis carnis assentiat, non fortitudo, sed resolutio vocabitur : queniam ad delectabilia solvitur. De qua breviter quidem sed honestissime diffinitur, cum dicitur: Nemo melius vincit, quam qui seipsum vincit. Sed quoniam virtutis hujus nuncupatio etiam ad sinistram reflectitur, necesse est ut de hac aliquid dicatur. Dicitur namque et sortitudo diabolica, de qua Dominus ad beatum Job loquitur : Virtus ejus in lumbis ejus, et fortitudo illius in umbilico ventris ejus (Job.

XXXVIII). Unde Dominus in Evangelio dicit: Cum A Ilæc etiam discretio alio nomine dicitur: quia omfortis armatus custodit atrium suum, in pace sunt ea qua possidet (Luc. x1). Fortem, scilicet diabolum, atrium vero illius, mundum intelligimus. De quo atrio fortiore superveniente, id est Christo, victus et superatus, ejectus est. Sed fortitudo diabolica quie pravos in malis roborat, et Christi fortitudo qua sancti ad toleranda adversa corroborantur, non solo actu, sed etiam ipsa varietate nominum differunt. Fortitudo namque diabolica dicitur contunacia, pertinacia, sive etiam pervicacia, quæ hominem non sinunt a pravis actibus sanctis persuasionibus revocari. Fortitudo vero Christi, ipsa est perseverantia sen tolerantia : nec non et patientia, quæ omnia adversa longanimiter, et patienter tolerat. Hanc itaque necesse est ut justitia comitetur, quæ B rectitudo sive æquitas dicitur; ne quod forte est, absque rectitudine aliquo modo flat pravum.

# CAPUT IX. De justitia.

Justitia igitur dicitur, quasi juris custodia, eo quod quidquid jus, id est, lex præcipit, custodiat: vel quidquid prohibet devitet. Hæc ergo si fortitudini conjuncta fuerit, eam omni modo condecorat. Nam quidquid forte est, nisi justum fuerit, ad pravam, sine dubio, partem derivabitur. Justitia ergo est propria nobilitas animi, quæ unicuique debitam præstat retributionem. Bonis, scilicet dignam retribuens laudem : pravisque et malignis, debitam ingerens vituperationis reprehensionem. Ipsa itaque C debitum Deo divinitatis cultum honoremque impendimus, atque dilectionem : proximos vero digno dilectionis amore complectumur. Quid enim justius, quam Deum toto corde diligere, a quo conditi sumus dum non essemus? Male autem captivos dicimus quia est et captivitas bona, de qua dicitur : Ascendens Christus in altum, captivam duxit captivitatem (Psul. LXVII). Quid vero rectius esse potest, quam proximos qui similes nobis sunt conditi, et pari modo redempti, sicut nos diligere? Hac ipsa, nostra proximorumque errata, digna et debita redargutione compescerentur. Quia hac ergo refrenantur et coercentur illicita, redargutio vero absque fervore quodam et ardore zeli neguit fieri, recte temperantia justitiam sequitur, ne fervor justitiæ modum exce- D dat, et quem lucrari monendo et corrigendo debemus, nimia correctione dejiciamas.

# CAPUT X. De temperantia.

Temperantia ergo dicitur, quoniam moderatione sua temperat animum uniuscujusque. Unde et temperantia dicitur, quia animum temperat caloribus et frigoribus, ne nimis frigida, nimietate sua, restringat virentia arbusta. Temperantia igitur est virtus animi, quæ suo moderamine totius vitæ modum imponit, ne quid aut odio nimio exsecretur, aut nimio amore demulceat. Omnes vero varietates quadam diligentia considerans, temperat et moderatur.

nia discernit ne modum excedant, neque ad dexteram, neque ad lævam nimium declinet : sed quadam via regia gradiatur, temperetque gradum, ne ultra modum incedat. Unde et philosophica illa sententia, brevis admodum est, sed probatissima in hac vita maximeque necessaria: Ne quid nimis. Cum enim dicit: Ne quid, ostendit, quia et bonum nimium esse potest. Unde et Salomon dicit :. Fili, ne sis nimium justus (Eccli, VII). De hac etiam Jacob per allegoriam dicit : Habeo boves et oves fetas, et parvulos teneros, quos si plus in ambulando fecero laboare, morientur (Gen. xxxIII). Per boves quippe ct oves fetas, animæ intelliguntur, quæ verbum Dei mente concipiunt. Quæ si nimium iter arripere cogantur, quod mente conceperunt, perdunt. Parvuli vero teneri sunt illi de quibus Paulus dicit : Lac vobis potum dedi, non escam : nondum enim poteratis: sed nec adhuc quidem potestis. Parvuli enim estis (I Cor. 111). His ergo talibus levia præcepta, quæ per lac intelliguntur, ministrari debent, quousque solido et forti cibo uti valeant, id est, fortioribus præceptis. Hæ itaque virtutes cum omnibus sint necessariæ, excellentiæ tamen regiæ maximum decus ornatumque præstant. Per prudentiam quippe omnibus provide prospiciens, caute et rationabiliter ea quæ provenire possunt; considerat : et acumine sensus quasi acie oculorum, caute adversa perspicit ac prospera. Per fortitudinem vero omne quod provide perspexerit, sive adversa sive prospera, forti et inconcusso animo supportat: eventus scilicet fluctuantis sæculi, bella, tumultus et seditiones, nec non et diversos mores hominum. Regia etenim excellentia quanto pluribus præest, tanto plures eventus rerum accidentium perspicit: atque idcirco fortissimo animo cuncta superare decet. Quem vero justiorem decet esse quam regem? Omnes namque judices cunctique actores, quamvis cupiditate ducti injusta disponere nitantur, considerantes justitiam regis, nihil injustum subditis inferre præsument : quoniam justam vindictam verebuntur. Temperantem sutem regem apprime decet esse, ut ejus præcepta cunctis conveniant, ne nimis laxa existant, neve iterum valde gravia : sed tali moderamine atque temperie disposita, ut juxta possibilitatem cunctorum omnia flant. Quatenus agni in regiis edictis inveniant quo vadere queant : et elephanti quo se natare cognoscant, hoc est, ut ne mites ac simplices violentia præceptorum opprimantur : et potentes et fortes potentiorem se et fortiorem semper aspiciant et vereantur. His itaque quatuor virtutibus quasi solidissimis columnis, omnis regiæ dignitatis honos decusque attollitur : feliciterque cuncta gubernantur atque exornantur. Sed quia hæc breviter et minus compte de anima, virtutibusque ejus digesta sunt moralibus, hinc restat ut de habitaculi ipsius situ et dignitate, aliqua dicantur : quoniam dignum erat, ut quæ tantæ dignitatis creata est, ut ad imaginem Dei atque similitudinem facta dicatur, decenti habitaculo ornaretur. Aggrediar ergo et opus Dei mi- A dicantur. Qui quamvis et bestiis inesse videantur, rificum in humane corpore qua valeo demiratione: et si non condigne, devote scribere conabor, ex probatorum scilicet doctorum scriptis latissimis brevissima depromens.

#### CAPUT XI.

#### De statu et positione corporis.

Corpus itaque hominis, mira operatione compactum, proceritate suæ rectitudinis a cunctis animantibus disparatur. Quod videlicet si per singula membra consideretur, magna in hoc mysteria comprehenduntur ab his qui ea indagare satagunt. Ipsum namque caput cunctis eminens membris, in cujus vertice animæ sedem maxime esse credimus, ad similitudinem cœlestis sphæræ formatum, sex ossibus est compactum: ut intelligatur ille senarius numerus, qui perfectus probatur, in hominis creatione constare. De cujus numeri perfectione plurima dici possunt : sed hic sunt propter compendium omittenda. Sub hujus itaque capitis rotunda concavitate, binæ acies oculorum prodeunt, ad similitudinem duorum cœlestium luminarium : vel, ut sacratius aliquid dicamus, ad instar duorum Testamentorum. Quibus decentissime supposita sunt membra cætera combinata, dualitatis conjunctione disposita: aures scilicet, nares, labia, brachia, manus, latera, crura et pedes. Quæ cuncta tali sibi sunt charitate convenientia, ut unum idemque sapere atque operari videantur. His vero binis geminisque membris ita ordinatis, sunt et alia membra, propria unitate decentissime geminis membris convenientia, nasus scilicet, os, guttur, pectus, venter, umbilicus, ipsaque virga genitalis, quam mira dispensatione Deus ad humani generis sobolem renovandam attribuit. Quæ cuncta magnum decus obtinere videntur, quoniam in meditullio posita, geminis membris conveniunt, ut neutra pars unum ex his sine altera, valeat vendicare. Hæc ergo omnia cum reliquis membris, ad habitaculum animæ ad imaginem suam conditæ, Deus digna operatione compegit.

## CAPUT XII.

De quinque sensuum officiis.

Nunc restat ut de officiis quinque sensuum pauca

longa tamen interpolatione ab illis discrepant : duoniam nobis rationabiles insunt, in illis, ratione carent. Primus ex his, visus est : qui quadam vi animæ quam aspectum dicimus, per pupillam oculi egrediens, res non valde longe positas quadam suitilitate perspicit, coloresque invisibilium rerum illuminato aere cognoscit. Si vero valde longe positafuerint, ipsa elongatione desicit. Secundus, auditus ita institutus est, ut per cochleatos meatus concrepantes sonos ad se attrabat, discernatque et intelligat, quid sit auditum. Qui ideo non rectos et apertos meatus habet, sed anfractus cochleatione tortuosos, ut quasdam moras sonus emissus sustinens, vim discretionis et intellectus efficeret. Nam si recto B itinere sonus emissus exciperctur, ipsa sua velocitate, discretionem atque intelligentiam amitteret. Tertius, est odoratus: quo cunctos fetores pudicos, odoresque gratos cognoscentes, putentia digna exsecratione vitamus, et odorifera quadam animi delectatione intra nos trajicientes, ipsa suavitate odoris rescimur. Quartus, est gustus : quo omnia quæ in os nrittimus, sive dulcia, sive amara, sapore palati discernimus. Quod cum omnes saporum qualitates discernat, ipsum tamen nullius saporis esse prolatur. Quintus, est tactus : qui cum omnibus membris sit attributus, præcipue tamèn manibus deputatur: quibus etiam usus actionis maxime est datus. Manibus enim fit, quidquid faciendum est. Sed si per singula membra mirificum opus creatoris intendere C capinus, atque pro captu ingenioli de singulis disputare, prolixius fieret opusculum quam statueram. Sed quia breviter sublimitati vestræ id innotescere cupii, imo cognita ad memoriam revocavi, obsecro ut si aliqua proficua in hoc opusculo vestra celsitudo judicaverit, Dei donum in hoc laudetur, qui linguas infantium disertas facit, et aperire consuevit ora clausa mutorum. Sin autem aliqua quæ merito nasum torqueant, digne veniam ut homo deposco. Nam qui mendacii fucum aufugere quiverit, perfectus nuncupabitur, apostolo Jacobo asserente : Qui in sermone non labitur, perfectus est vir (Jac. 111). Quod utique paucissimorum est, dicente propheta: Omnis homo mendax (Psal. CXV).

# BEATI RABANI MAURI

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

# **MARTYROLOGIUM**

[Canis., Lect. antiq, ex codice ms. monasterii S. Galli.]

#### PROLOGUS .

#### AD RATLEICUM ABBATEM SELEGINSTADIENSEM.

RABANUS SERVUS Christi Jesu et servorum ejus, viro venerabili RATLEICO presbytero atque abbati, in Domino salutem.

Quia rogasti me, frater amantissime, ut martyrologium per totum annum tibi conscriberem, atque sanctorum festa, quæcunque potuissem invenire, ibidem insererem; feci quantum potui, et singulis Jiebus nomina sanctorum, quæ scripta sive notata ab antecessoribus in libellis reperi, ibidem inserui : et cujuscunque sancti obitum, sive martyrium, qualiter vitam finierint, legi, breviter. prout valui, notavi. Tu autem quia plurima scripta antiquorum invenisti et legisti, per ea etiam hoc parvum opuscu- B lum examinans, utile legentibus quo modo possis facis: ut quod mea imperitia atque infirmitas idonee essicere non potuit, tua peritia atque industria utiliter perficiat: meque tuis sacris orationibus omnipotenti Deo commendes, ut ipse auctor et tributor salutis nostræ me miserum per suam gratiam et per sanctorum suorum intercessionem a vinculis peccatorum absolutum æternæ beatitudinis participem efficiat.

Te Deus aternus cuncta per tempora servet, Æternam et vitam det tibi in arce poli.

## Sequitur CARMEN NUNCUPATORIUM.

AD GRINOLDUM ARCBICAPELLANUM.

Dulcissimo fratri ac reverentissimo abbati Grimoldo Rabanus, vilissimus servorum Dei servus, in Christo salutem.

Hunc ergo ex scriptis confeci rite libellum Sanctorum Patrum, frater amate, tibi. Ut quorum celebras festa, tu noveris actus. Et finem vitæ, quo hinc abiere polum. Sicque bene ipsorum meritis precibusque juvatus, Ad cœli regnum lætus et ipse migres. Que Deus æternus, hominum fortissimus auctor, Cum sanctis temet collocet atque beet. Vive, meæ vires, lassarumque anchora rerum, Naufragio et littus tutaque terra meo. Solus honor nobis, urbs tu sidissima semper, Curisque afflicto tuta quies animo. Sintque licet montes inter cum fluctibus: arva. Mens tecum est, nulla quæ cohibetur humo. Te mea mens sequitur, sequitur quoque carmen amoris.

Exoptans animo prospera cuncta tuo.

Qui mihi te notum dedit et concessit amicum,
Conservet sanum Christus ubique mihi.

Ante solum terræ, cœlique volabile cyclum
Prætereant, vester quam quoque cesset amor.

Hocque, Pater, monui, moneo te iterumque mo-

Sis memor ipse mei, sicut et ipse tui.
Ut Deus in terris quos hic conjunxit amicos,
Gaudentes pariter jungat in arce poli.

a Hunc Prologum, qui deest in editis apud Canisium, et versus ad Grimoldum archicapellanum qui sequuntur, danus ex Analectis Mabillonii. Edit.

#### INCIPIT

# RABANI MARTYROLOGIUM.

## JANUARIUS.

KALEND. JANUARII. Octava Dominicæ nativitatis est, qua videlicet die idem Dominus noster circum-

A Non sub Diocletiano, sed sub Honorio, vel Theodosio passum affirmat Baronius. Fuit quidem Aly-

D cisus est in carne, secundum legem Moysi, et nomeur Jesus accepit, quod angelicum de eo oraculum anto conceptionem ejus in utero vaticinabatur. Eodem die nativitas est Almachii martyris a, qui jubento

pius tunc temporis præfectus Urbis; id enim probant Symmachi ad eum epistolæ. Sed quomodo potuit a væ Dominicæ diei sunt : cessate a superstitionibus idolorum, et sacrificiis pollutis; » a gladiatoribus hac de causa occisus est. Et eadem die Romæ nativitas Martinæ virginis et martyris, quæ passa est sub Alexandro Cæsare, pro fide Christi multis tormentorum generibus cruciata, et ad extremum gladio percussa, quæ etiam idola et simulacra orando destruxit, et multos ad fidem Christi convertit. Alexander vero post obitum beatæ virginis percussus est dolore cordis, et sicut rabidus canis carnes suas lacerans, pessimam vitam cum magno supplicio exspiravit. Item eadem die Romæ passio Concordii presbyteri et martyris sub a Antonino imperatore per Torquatum comitem perpetrata, qui nolens sacrificare idolis, capitalem sententiam subiit.

·IV Non. In Antiochia Macharii abbatis. Romæ Telesphori papæ, qui constituit ut septem hebdomadibus ante Pascha jejunium celebraretur, et Natali Domini nocte missa celebraretur. Nam omni tempore ante horæ tertiæ cursum nullus præsumeret missas celebrare, qua hora Dominus ascendit crucem; et ante sacrificium hymnus diceretur, hoc est, Gloria in excelsis Deo. Hic etiam martyrio coronatus est, qui sepultus est juxta corpus beati Petri in Vaticano iv Non. Januarii.

III Non. Romæ Anteros papa et martyr, qui duodecim annos rexit Ecclesiam, et martyrum gesta diligenter exquirens recondit in ecclesia, qui etiam martyrio coronatus. In cœmeterio Calisti sepultus est via Appia. Parisiis civitate, depositio Genofevæ C. virginis, quam sanctus Germanus ejusdem urbis episcopus in infantia Deo virginem consecravit. In Tomis civitate, nativitas Titi episcopi, qui sub Lucinio inter tirones comprehensus, cum nollet militare, cæsus ad mortem carcere mancipatus, missus in cippo est, donec relatione esset responsum, dimersoque in mare, delato corpore ejus in littore, a religiosissimis viris depositum est in villa Amandi religiosi viri, ubi fiunt curationes magnæ.

II Non. Nativitas Theogenis martyris, qui sub Licinio Cæsare per Telicentium tribunum passionem complevit in Hellesponto: primum inter quatuor columnas tensus fustibus cæsus est; deinde in carcerem missus, ut ibi fame periret, sed Domini pietate invisibili cibo ibi per xL dies pastus, in laudibus Dei D assidue manebat; ad ultimum vero in mare missus martyrizavit b, quem Euricus, et Eustokhius, et Zozius, atque Germanus, tollentes de mari miserunt in loculum, et sepelierunt in foro Hellesponti. Eadem die passio Petri, qui et Balsami, martyris, sub Maximiniano imperatore, agente Severo præside,

paganis sub principe Christiano necari? Differunt quæ de Almachio refert Theodoretus. Nec scio an ab imperatore, « martyrum choro potuerit ascribi. » Hæc enim non sunt imperatorum. Basnagius.

- Nulla tunc persecutio. Bass.
- b Pro, martyrio affectus est. Sic sarpius inserius.
- · Leg. Epicieti, qui passus est in Africa sub Decio. Basn.

Alypio Urbis præfecto, cum diceret : « Hodie octa- A qui eum nolentem sacrificare diis jussit suspendi, et ungulis lacerari, ad extremum vero gladio interfectus est, et in Aulona civitate sepultus. Eadem die passio Luciani presbyteri et martyris, qui missus a Roma prædicare verbum Dei, in Galliis martyrizavit sub Juliano Cæsare, in eisdem partibus occisus gladio, per cujus prædicationem multi conversi sunt ad fidem; ad cujus sepulcrum multa ostenduntur miracula et sanitates fiunt plurimæ.

> Non. Hierosolymie depositio Simeonis prophetæ, qui Dominum Jesum infantem suis ulnis portavit et benedixit. Et in Antiochia depositio Simeonis monachi, qui in columna stetit, et virtutes multas faciens ibi quievit in pace, et translatum est inde corpus ejus in Antiochiam, per episcopum ipsius civi-B tatis et populum Christianum, cum psalmis et hymnis, et cum multis lampadibus, et conditum est ibi in ecclesia majore. Vigilia Epiphan.

VIII IDUUM. Epiphania Domini nostri Jesu Christi. VII In. Passio sanctæ Faustæ virginis, sub Maximiano imperatore, quæ Evilasium primum palatii, tortorem suum, patientiæ suæ virtute convertit ad sidem, nec non et præsectum, cui jussum est eam torquere; quæ suspensa ferramentis lacerabatur. postea bestiis tradita, a nulla earum contaminata es!. Deinde clavis caput ejus confixum est; postea ea in sartaginem ferventem pice missa, sed nou læsa. Sicque cum Evilasio, et præfecto in tormentis constituta, reddidit spiritum: populi vero Christiani hæc audientes sepelierunt corpora sanctorum.

VI In. Augustoduno depositio Egemonii episcopi; et Mettis depositio sancti Patientis episcopi.

V In. Nativitas Epistici c, Jocundi, Secundi, Saturnini, Vitalis, Felicis, Rustici, Quinti, Etartaxis, Fortunati.

IV In. Nativitas Pauli, primi anachore:æ, cujus vitam beatus Hieronymus scripsit, qui a sexto decimo ætatis anno usque ad centesimum decimum tertium solus in eremo permansit. Sed a Domino per corvum pastus, tunica palmarum foliis contexta usus est, cujus inter apostolorum et prophetarum choros animam ad cœlum ferri ab angelis Antonius vidit. Eodem die Romæ in cœmeterio Callisti natale Miltiadis episcopi et confessoris, qui constituit in Ecclesia a fidelibus nulla ratione in Dominicis diebus jejunandum.

III lp. Eductio Domini de Ægypto, et nativitas sancti Salvii confessoris, in cujus natali sancus Augustinus verbum fecit ad populum Carthagini.

II Ip. In Achaia nativitas sanc**torum Cyriaci,** Moscentii d et Saturi e, civis Arab:i, qui transient ante templum cujusdam idoli, insumans cum signasset frontem corruit; tenentes eum ibidem obser-

d Leg. Innocentii. Nullus tamen Innocentius in martyrologiis passus est mense Januario. In.

 Satyrus celebratur in Martyrologio Romano tanquam passus in Achaia ; hic dicitur civis *Arabii* ; Arabius autem est urbs in Persia, non longe dissita a fluvio ejusdem nominis. An Persa venit in Achaiam et ibi fuit necatus? lp.

decollatus est.

In. JANUARII Octabas [Octava] Theophaniæ, et in Pictavis depositio Hilarii episcopi et confessoris egregii, qui sub Constantio Augusto hæretico, propter sidem catholicam in Phrygiam in exsilium pulsus est. De quo inter alias virtutes refertur quod orando mortuum suscitaverit.

Eodem die sancti Agricii episcopi, et in Antiochia Ægypti passio sanctorum Juliani, et Basilissæ conjugis suæ; qui Julianus temporibus Diocletiani et Maximini [ Maximiani ] nobili prosapia oriundus fuit, philosophorumque disciplinis imbutus, catholicæ fidei religiosus amator fuit. Quem cum parentes sui ad connubii jura persuasionibus validis attraxissent, respondisse fertur: « Nec voluntatis est, nec ætatis, B loco fideles postea templum Deo construxerunt. Post ut faciam quæ hortamini. > Item cum perseverarent pertinaciter in precibus: (Nec permittendi mihi est facultas, nec negandi potestas, quod hortamini. Dei mei potestati co:nmitto, et relinquo. > Unius tamen hebdomadis inducias a parentibus poposcit, ut nutum supernæ majestatis argumentis evidentibus experiretur; qua peracta, intercapedine somno sopitus, et sopore depressus, vidit Christum in horomate a dixisse: « Exsurge, ne timeas, nec suasiones verborum, nec voluntatem parentum horrescas. Accipies enim conjugem, quæ te non polluendo a me separet, sed per te virgo perseveret; > et infra : « multi juvenes, et virgines per vestram doctrinam, vel vitam cœlestis exercitus probabuntur, > et reliqua. Sicque factum est ut, opitulante Christo, in Antiochize municipio C monasteria plura construerent, ita ut sub Juliani regimine decem millia monachorum conversarent |conversarentur]. Sub Basilissæ vero mille virgines Dei servitio mancipatæ sierent.

Postea autem idem Julianus cum commilitonibus suis sub Marciano principe pro Christi nomine martyrizavit. Primum fustibus cæsus, qui percussoris sui oculum evulsum restituit. Insuper et plus quam quingentas simulacrorum imagines ad solum diruit: post bac in carcerem tenebrosum trusus cum præsidis filio Hircicallo juvene nuper ad fidem converso. ubi damnatorum corpora putreficbant; sed mira gratia Christi fetidus odor in ambrosiæ dulcedinem cabat. Dehinc, rogante præside, defuncti cadaver nondum humati a morte suscitavit; sed tortoris non cessante vesania, imperatorum decreto in circi spectaculo sancti martyres terdenis cuparum gremiis includuntur, quæ intrinsecus atræ picis massa et bituminis fomite, sulphurisque fetore farciuntur, sarmentis cum igne suppositis, in tantum, ut flamma triginta cubitis in altum se porrigeret; sed inde ilkesi egredientes, rursus digitis manuum et pedum licinus ardens olci liquore perfusus aptatur; sed hoc conamine delusus exin bestiis ad devorandum proponuntur, quibus sacra membra lacerare non au-

vantes duxerunt ad ducem, et indicantes sactum, A dentibus, ad extremum gladiis trucidantur; ad quorum tumulum mox decem leprosi curantur, probantes qualis sit martyrum gloria.

> XVIII KAL. Februarii. In Campania natale Felicis presbyteri et confessoris, de quo inter alia scribit Paulinus episcopus: qui cum a persecutoribus in carcerem mitteretur, et cochleis ac testulis vinctus superpositus jaceret, per noctem ab angelo solutus atque eductus est. Eadem die natalis est Felicis. germani ipsius, quem Dracus Urbis præfectus idolis immolare coegit, et fustibus cecidit, atque in exsilium deportare jussit, ubi et quadratos lapides cæderet, sed per virtutem Dei plures ibi convertit ad sidem, hoc est, Probum tribunum et eos qui secum. erant. Deinde idolum Apollinis destruxit; ın quo xii vero annos ipsa die Dominica confectis mysteriis perrexit ad Dominum Jesum Christum. In Spoletana civitate natale Pontiani martyris, qui passus est temporibus Antonini imperatoris, sub Fabiano judice; qui cum nollet idolis sacrificare, jussit eum virgis cædi crudelissime; deinde nudis pedibus super carbones ardentes ambulare, postea duo leones immissi sunt ut eum devorarent, sed in nullo læsus est ab cis: hoc videns judex jussit liquesieri plumbum, et perfundi in dorsum ejus, sed cum hoc nihil eum læsisset, capite truncatus est.

> XVIII KAL. In Palæstina depositio Abacuc prophetæ, cujus reliquiæ simul cum reliquiis Michææ prophetæ, temporibus Areadii et Honorii Augustorum, Domino revelante, prodite sunt.

XVII KAL. Nativitas S. Marcelli papæ, qui, jubente Maximiano [Maxentio] imperatore, primo fustibus cæsus, et a facie ejus quem corripiebat, expulsus est. Deinde audiens quod domum beatæ Lucinæ, quam proscriptione damnaverat, eo quod de facultatibus suis Christianis donaverit, ecclesiam faceret atque in ea missas celebraret, in media civitate jussit in eadem ecclesia plancas sterni ad animalia catabuli [stabuli] publici, et eumdem episcopum ad servitium animalium deputavit cum custodia publica, ubi etiam post multos annos serviendo indutus amictu cilicino defunctus est, et conditus aromatibus a Joanne presbytero et B. Lucina, seversus cum luce limpida sanctos martyres lætisi- p pultus est in coemeterio Priscillæ. Arelato depositio sancti Honorati episcopi et confessoris, cujus inter cætera miracula fertur quod draconem de Hilarina insula orando fugaverit, et monasterium ibi fundaverit.

> In pago vero Mandinse, in Perona monasterio, depositio sancti Fursei confessoris, qui in Hibernia natus et nutritus, patriam parentesque relinquens, sacræ Scripturæ studiis aliquot vacabat annis; unde monasterium in quodam construxit loco; sed dum patriam parentesque visitare properabat, ut inter illos :sacri verbi semina spiritualibus seminaret eloquiis, quadam die corporis ægrotantis molestia corripitur,

a Id est visione. Sic in Passione Perpetuæ et Felicitatis: « Priusquam pugnaremus, video in horomate hoc. , Basn.

4.

ac poşt subito in exstasi raptus, jacuit quasi exani- A prædicandum postea gentibus missus Autiochiam mis a vespertina hora usque ad galli cantum; sed dum ad se rediret, agnovit angelicam esse visionem, et sumpto corpore ac sanguine Christi, jacuit infirmus ipso die et altera; tertia vero nocte iterum ab angelis sublatus mirabiles vidit visiones, sicut liber Vitæipsius testatur. Sed postquam ad se rediit, duodecim annos in prædicatione verbi Dei, et miraculorum clarescebat signis: novissime vero in Gallia monasteriis constructis, ipse bonis auctus meritis inde migravit ad Christum. Corpus vero eius ab Ercanwaldo duce et cæteris sidelibus in Perona monasterio in ecclesia S. Petri apostoli et cæterorum apostolorum juxta altare honorifice conditum est. In monasterio quoque Fuldæ dedicatio ecclesiæ sancti Michaelis in coemeterio fratrum.

XVI KAL. In Ægypto Thebaida aepositio Antonii monachi, cujus vita virtutibus plena et miracula quæ fecit, scriptis et fama pene in universo orbe prælicantur. Obiit autem in pace sub imperatore Constantino, anno ætatis suæ centesimo quinto, et sepultus in eremo a discipulis suis, sieut ipse vivens præceperat, occultatus est : post multa autem annorum curricula, hoc est Justiniani imperatoris temporibus, qui suit Justini ex sorore nepos, corpus ejus divina revelatione repertum Alexandriam defertur, et in ecclesia Baptistæ Joannis humatur. Bituricis depositio S. Sulpitii, episcopi et confessoris. Apud Lingonas autem nativitas geminorum Speusippi, Elasippi et Melasippi [Eleusippi et Meleusippi], qui cum essent viginti quinque annorum, cum avia sua Leonilla et Janilla, et Neone martyrio coronati sunt, tempore Aureliani imperatoris. Gemini quidem in una arbore suspensi ligatis manibus sursum, pedibus vero deorsum, ita extenti, ut putarentur pene ab ipsa membrorum compage separari, et post hæc in ignem præcipitati, nec tamen flammis læsi, inter verba orationum simul migrabant ad Dominum. Janilla, hæc videns, confessa est se etiam Christianam, et mox comprehensa a turbis, a capillis suspensa, ac multis afflicta suppliciis, cum Christum negare noluisset, cum Leonilla simul est gladio perempta. Neon vero exceptor gestorum, et ipse Christi nomen confessus martyrio coronatus est. Docuit autem et baptizavit geminos D hos Benignus presbyter, quem misit ab Oriente beatus Polycarpus, Joannis apostoli auditor, in Galliam, cum Mandochio compresbytero, in Tyrso diacono. Sepulti sunt autem iidem gemini in secundo milliario ab urbe Lingonas.

XV KAL. Dedicatio S. Petri apostoli, qui primo Romæ sedit. Cum autem idem princeps apostolorum in Hierosolymis et in Cæsarea, atque in cæteris civitatibus Judæorum, Evangelium primum prædicasset, ad

a Agnetis. Eam prostitui voluit sub theatri fornice præfectus, secundum morem; acclamabant enim pagani : « Christiani ad leones, virgines ad lenones! » L'eo Tertullianus objiciebat illis : « ad lenonem dammari Christianam, potius quam ad leonem, confessi estis labem pudicitiæ avud nos acriorem omni pæna,

venit, ibique Ecclesiam Christi fundavit. Inde quoque pergens Romam venit, secundo Claudii Cæsaris anno, ibique Evangelium instantissime prædicans, viginti et quinque annis ejusdem urbis episcopus perseveravit. Eodem die natale S. Priscæ martyris.

XIV KAL. Ilierosolyma natale Marthæ et Mariæ, sororum Lazari.

XIII KAL. Romæ Fabiani episcopi, qui cum xxv annis Ecclesia: præesset, passus est martyrium tempore Decii, et in cometerio Callixti sepultus. Hic regiones div sit diaconibus, et fecit ut septem diacones septem notariis imminerent, ut gesta martyrum in integrum colligerent, et multas fabricas per cœmeteria sieri præcepit. Eodem die nativitas sancti Sebastiani de Mediolano, qui in tantum charus erat imperatoribus Diocletiano et Maximiano, ut principatum ei primæ cohortis traderent, quem Diocletianus, ubi Christianum cognovit nec a fide posse revocari, jussit ligari in medio campo quasi signum ad sagittam, et sagittari a militibus: qui cum, sagittis plenus, quasi ericius staret, putantes eum mortuum, abierunt. Nocte autem veniens quædam mulier, nomine Herene, tollere corpus, invenit eum viventem, et adduxit in domum suam, et curam ejus egit : qui ubi convaluit, multos in fide confortavit. Nec mora ipsis imperatoribus apparens, hos, prout digni erant, corripuit; tunc ju-sit eum Diocletianus in hippodromo palatii duci, et fatigari, donec deficeret; quem mortuum in cloacam maximam miseront; sed ille apparuit in somnis saletæ matronæ Lucinæ, dicens : Juxta circum invenies corpus meum pendens in unco. Hoc sordes non tetigerunt, et dum levaveris, perduces ad C tacumbas, et sepelies me in crypta juxta vestigia aposolorum; , quod ipsa nocta veniens totum ita complevit. Eo lem die nativitas sanctorum Marii et Marthæ, cum filiis suis Audifax et Ambacum [Abachum], nobilium de Perside, qui ad adorationem venerant Romam, tempore Claudii principis, e quibus post toleratos fustes, equileum, ignes, ungues, manuum pensionem, Martha in nympha necata, cæteri vero decollati sunt.

XII KAL. Romæ nativitas sanctæ Agnæ , quæ sub præfecto Urbis Symphronio ignibus injecta, sed his per orationem ejus exstinctis, gladio percussa est. Et in Ilispanis civitate Taracona nativitas sancti Fructuosi, episcopi et martyris, qui scripsit Regulam monachorum. Passio sancti Patroc'i mar-

XI KAL. In Hispaniis civitate Valentia, passio S. Valerii episcopi, et Vincentii diaconi et martyris, qui passi sunt sub Daciano præside. Vincentius enim dum Christi nomen publice profiteretur, a Daciano et omni morte reputari. > Celebris illa fuit virgo ifhilominus. Quo tempore martyrium sit passa, hactenus ignotum, Virginitatem ejus angeli ope illibatam fuisse dicitur : Ingressa Agnes turpitudinis locum, angelum Domini præparatum invenit. Sub

Diocletiano coronatam conjicit Baronius, Bass.

jussus est in equuleum extendi, ibique diutissime A torqueri: hinc ad patibulum raptus, imo ex equuleo depositus tortores suos ipse præcurrens moras carnificis arguit : torquetur ibi sanctus Dei martyr, tundit r, flagellatur, exuritur, et distentis membris cresciv ad pœnam. Imprimuntur ardentes pectori laminæ, et liquelacto inter ipsas candentes ferri acies liquore guttarum stridens flamma respergitur, vulnera vulneribus imprimuntur, tormenta tormentis desæviunt, sales ignibus sparsi crepitantibus minutis [Forte minutatim] per membra dissiliunt, et iam non ad artus, sed ad ipsa viscera suppliciorum tela jaciuntur. Post hæc in locum obscurissimum ac fragmentis testularum expersum truditur, sed ibi lucis amœnitate et quietis per angelicum ministerium po titus est : inde quoque, jubente præside, in lectulo R asportatus, ad Dominum eum palma martyrii migravit. Postea corpus ejus in mare mitti præcipitur, sed immissum celerius post fluctus, Deo volente, ad littus reducitur, quod religiosa quædam vidua nomine Jonica sepulturæ primum tradidit, Christo triumphum ejus miraculis probante. Eodem die ad Aquas Salvias nativitas sancti Anastasii monachi et martyris de Perside, qui post plurima tormenta, carceris, verborum et vinculorum, quæ in Cæsarea Palæstinæ perpessus fuerat, a Persis postremo in Perside multa pœna affectus, atque ad ultimum decollatus est a rege eorum Chosdroe.

X KAL. Romæ nativitas sanctæ Emerentianæ, virginis Christi et martyris, quæ erat collactanea sanctæ Agnæ [Agnetis], et dum oraret ad sepul-crum ejus, ac simul orantes a gentilium læsione defenderet, lapidata est ab eis. Eodem die passio celebratur sanctorum martyrum Macharii et Eugenii, qui sub Juliano judice multa tormenta passi sunt, hoc est, craticulam incendii, in qua pix atque oleum superfusa sunt, sed non eos ignis læsit; deinde viperis serpentibus traditi sunt, sed nullo modo ab illis sunt læsi; postea draconem ingentem orationibus exstinxerunt, ad extremum vero martyrio coronati

Antiochia sancti Babylæ episcopi et trium parvulorum Urbani, Prilidani, et Eupolini [Epolonii], qui in Hibernia passus est pro nomine Christi sub Numeriano imperatore, ipse et pueri ejus secum, post alia tormenta D prædicatur. capitalem sententiam ferentes.

A Dativi, Vincentii. Laudata sunt in collatione Carthaginensi a Donatistis horum martyrum Acta; et revera suerunt Donatistæ in persecutione martyrio coronati; ideoque illos venditabant schismatici. Contendunt quidem Baluzius et post eum Ruinartus, a Donatistis suisse depravata, adjuncta præsatione brevi et in sine longiori appendice, in qua-multas calumnias adversus Mensurium cæterasque inseruerunt. Fallitur bic stuinartus: ipsa quæ nunc legimus Acta non suerunt a catholicis in collatione agnita velut genuina, deinde a Donatistis depravata. Utrumque facile probatur: primum, quod indicata suerunt illorum martyrum Acta a Donatistis, ea scilicet ratione, quod ab ipsorum partibus stetissent Saturninus, Dativus cæterique. Catholici vero de authenti-

VIII Kal. Romæ translatio Pauli apostoli, et conversio in Damasco. Nativitas sancti Gregorii Theologi, et nativitas Projecti martyris.

VII KAL. Sancti Polycarpi, episcopi Smyrnæ, qui sub Marco Antonino, et Lucio Aurelio Commodo, sedente Smyrnæ proconsule, conjurante in eum omni populo, igni traditus est. Bethlehem civitate, sanctæ Paulæ, cujus precationibus annuens beatus Hieronymus plura confecit opuscula.

VI KAL. In Africa nativitas a Dati, Juliani Vincentiæ, et aliorum triginta duorum [viginti septem], et nativitas sancti Sulpitii, episcopi et confessoris.

V KAL. Romæ sanctæ Agnetis virginis geminum [secundo], hoc est, de nativitate. Obiit Carolus.

IV Kal. Romæ nativitas Papiæ et Mauri militum tempore Diocletiani, qui videntes constantiam Saturnini et Sisinnii martyrum, conversi sunt ad fidem statimque jussum est a Laodicio præfecto Urbis ut os eorum, quo Christum confitebantur, cum lapidibus contunderetur, et retruderentur in carcerem ubi baptizati erant a beato papa Marcello; quos post dies undecim jussit sterni in terra, et fustibus cædi, donec exspirarent. Quorum corpora colligens noctu Joannes presbyter sepelivit via Numentana [Nomentana] ad nymphas beati Petri, ubi baptizabantur. Scriptum in gestis beati papæ Marcelli. Treviris, depositio beati Valerii episcopi.

III KAL. Malbodio monasterio nativitas Aldegundæ [Aldegundis] virginis, quæ temporibus Dagoberti regis Francorum ex nobili genere progenita, virginitatis propositum elegit. In quo et permansit, sæpiusque illi angelica visio revelata fuit, exhortans cam ut in proposito permaneret: novissime vero cum magna claritate cœlestis luminis ad vitam migravit æternam.

II KAL. In Alexandria nativitas Tarsici [Tharsicii], Zotici [Cyriaci] et Amminoni. In Africa Victoris Publii [Thyrsi], Saturnini.

### FEBRUARIUS.

KAL. FEBRUARII. In Græcia Polycarpi [Forte Ignatii] episcopi, et in Ravenna sancti Severi episcopi : in Hibernia quoque nativitas Brigidæ virginis, quæ nativitas magnorum meritorum et sanctitatis esse prædicatur.

IV Nox. Purificatio sanctæ Mariæ, quando cum citate Actuum nequaquam disceptantes, argumentum ad hominem quod vocant, inde eduxerunt, probaturi scilicet ex ipsis Donatistarum Actis numerosum cœtum persecutionis tempore convocari potuisse. Quippe martyres Donatistarum confitebantur se collectam et Dominicum egisse. Alterum eadem facilitate probatur, quippe ipsu clausula a sancto Augustino indicata in collatione Carthaginensi, legitur hodierno die in appendice quam a Donatistis adjectam conjicit Ruinartus; unde conjicias appendicem illam, quam integram edidit ingenue Baluzius, jam temporibus Augustini fuisse confectam, ideoque genuinam. Dativus igitur et socii inter Donatistas debent amandari. Basn.

Dominum Jesum senex Simeon in ulnas suas accepit, et benedixit. Eodem die natale sancti Aproniani Commentariensis, qui a Sisinnio diacono Marcelli papæ baptizatus, ab Laodicio præfecto capite truncatus est, temporibus Maximiani Augusti. Romæ Forosimfronii [Foro Sempronii], via Flaminia, milliario ab urbe centesimo septuagesimo quarto, Laurentii et Hippolyti, et nativitas sancti Fortunati. Aurelianis depositio Sicariæ Deo sacratæ virginis.

III Non. Lugduno depositio beati Lupicini episcopi. In Sebastia civitate Cappadociæ passio sancti martyris Christi Blasii episcopi, qui sub Agricolao præside capite truncatus, cum duobus puerulis tiliis unius mulieris, de illis septem, quæ per præ-B dicationem ejus confortatæ, sub eodem præside martyrizaverunt.

Il Non. In Foro Simfronii nativitas Gemini, Gelasii, Mali | Magni], Aquilini [Aquili], et Donati. Item Donati, Themoii, Gelasii.

Nonis Februarii. In Patris civitate ordinatio episcopatus Andreæ apostoli, et in Sicilia urbe Cathena [Catana] passio sanctæ Agathæ virginis, quæ sub Quintiano consule tempore Diocletiani martyrizavit; hac post alapas, carcerem, post equuleum et torsiones, post mamillarum abscissionem, sed a Domino sanationem, post volutationem in testulis et carbonibus, tandem in carcere consummata est. Et in Vienna depositio Aviti episcopi.

passio sanctæ Sotheris virginis. In Cæsarea Cappadociæ passio sanctæ Dorotheæ virginis, et Theophili sub Apricio præfecto, quæ cum duabus sororibus, id est, Christe et Calliste, quæ a fide nuper apostatabant vitæ doloribus, commendata est, ut eam averterent a Christo, eas iterum convertit ad Christum, ita ut in cuppam missæ per præfectum incensæ ad martyrii palmam pervenerint: postea vero Dorothea ducta ad locum pænarum, ubi et passa est, cum a Theophilo quodam scholastico derideretur quod ad paradisum vadens, a sponso suo Christo et poma et rosas florentes sibi mitteret, hoc citius impetravit; quod cum vidisset Theophilus, mox Christum confessus est verum Deum, et martyrizavit sub codem præfecto capite plexus. In Gallia D civitate Aderato [Atrebato], depositio sancti Vedasti, episcopi et confessoris et in Ellone monasterio depositio sancti Amandi, episcopi et confessoris.

VII In Britannis, in civitate Augusta, nativitas Auguli, episcopi et martyris.

VI Io. Romæ depositio sancti Pauli episcopi et Julii papæ.

V In. Suevo [Soli] apud Cyprum natale Alexandri, Ammonis, item Ammonis et aliorum triginta septem.

IV In. In Campania nativitas sancti Sylviani episcopi et confessoris, et in Bethlehem civitate Judææ sub Herode rege passio sanctorum Andreæ et Appo-

infante Jesu repræsentata est in templo ubi ipsum A nii; et Sanctonis civitate depositio sancti Trojani, episcopi et confessoris, et Baldegundis abbatis. Romæ. Zotici, Herenei [Irenæi], Jacinthi [Hyacinthi], et Amantii. Eodem die depositio sanctie Scholasticae virginis et sanctimonialis feminæ, cujus animam frater ejus sanctus Benedictus vidit in columbie specie cœlos petere, quod fratribus matutinorum hymnis expletis intimavit, et Deo gratias inde retulit.

III Ip. Romæ Calocerii [Caloceri] et Partheuji.

Il ID. FEB. In Africa passio Damiani militis, infantum Modesti et Ammonis [Ammonii], Sotici [Zotici], et depositio Simplicii, episcopi et confessoris.

ldibus Februarii. Lugduno depositio beati Stephani episcopi.

XVI KAL. MART. Romæ nativitas sancti Valentini presbyteri, qui post multa sanitatum et doctrinæ insignia fustibus cæsus, et sic decollatus est, sub Claudio Cæsare. Eodem die nativitas sancti Valentini Interamnensis episcopi, qui tentus a paganis, ac virgis cæsus, et post diuturnam cædem custodiæ mancipatus cum superari non posset, medio r.octis silentio ejectus de carcere, decollatus est, jussa furiosi Placidi præfecti Urbis. Tunc Proculus, Efvbus [Ephebus] et Apollonius, discipuli ejus, transferentes corpus ad suam ecclesiam Interamnæ urbis, noctu sepelierunt : ubi cum quotidianis vigiliis incubarent, tenti a gentilibus custodiæ sunt traditi consulari Leontio, quos ille jussit noctis medio suis tribunalibus præsentari, et cum a fide revocari nec VIII Id. Romæ via Appia in ejusdem cœmeterio C blandimentis nec minis possent, jussit capite cædi, qui non longe sunt a capite sancti Valentini sepulti.

> XV KAL. In Antiochia nativitas Josephi diaconi, Zenonis. Interamnæ nativitas sanctæ Agapæ [Agapis] virginis, Saturnini, Castulæ [Castuli].

> XIV KAL. Sancti Onesimi apostoli, et in Cumis nativitas sanctæ Julianæ virginis, quæ tempore Maximiani imperatoris primo a suo patre Africano cæsa et graviter cruciata, dein a præfecto Eulesio [Evilasio], quem sponsum habuerat, nuda virgis cæsa, et a capillis suspensa, et plumbo soluto a capite perfusa, et rursum in carcerem recepta, ubi palam cum diabolo conflixit; et rursus evocata, rotarum tormenta, flammas ignium, ollam ferventem superavit, ac decollatione capitis martyrium consummavit, quæ passa est quidem in Nicomedia, sed post paucum tempus, Deo disponente, in Campaniam translata.

> XIII KAL. In Babylonia nativitas Polocronii [Polychronii] episcopi ejusdem civitatis, qui præsente Decio persecutore os lapidibus cæsus, manibus extensis, oculos ad cœlos elevans emisit spiritum. Scriptum in passione sancti Laurentii.

> XII KAL. In Nicomedia natale Pantaleontis martyris, qui sub Maximiano imperatore martyrium suum implevit. Hic Eustorio | Eustorgio | patre editus, et ab Ermolao [Hermolao] presbytero fide imbutus antequam baptizaretur, puerum a serpente obligatum liberavit, et serpentem oratione interfecit. Post

baptismum vero cæcum illuminavit, patrem suum A Eustorium ad fidem convertit, et multa miracula in nomine Christi perpetravit. Propter quod jussit Maximianus eum in equuleo suspendi, et lampadas ad latera ejus suspendi; sed flammæ earum subito exstinctæ sunt : postea missus est in sartaginem ignis, ut ibidem plumbo liquefacto exureretur, sed per Christi virtutem frigescente ardore in nullo læsus est. Postea in mare missus, sed inde sanus ad littus perductus est. Dehinc feris est traditus, sed a nulla earum contaminatus; ad extremum vero capite cæsus est, sed percussores ipsius reliquias cor oris ejus tulerunt, et honorifice sepelierunt. Presbyter vero Ermolaus [Hermolaus] cum duobus germanis suis, hoc est Erinippo et Ermodito [Hermippo et Hermocrate?, decollatus est, et a Christianis se- B mediæ passio sanctorum Adriani cum aliis numero pultas.

XI KAL. Nativitas sanctorum in Africa, Publii, Juliani, Marulii. Item Juliani, Marcelli, Tuli, Lampasii, Majuli et Juliani.

X KAL. Romæ nativitas Gai episcopi, et in Cypro nativitas Potamiæ, Nemersi [Potamii et Nemesii] et Didymi, et alibi Victoris martyrium, et Coronæ, et aliorum viginti.

IX KAL. In Africa nativitas sanctorum Vereli [Veruli], Servuli, Secundini, Sirici [Syricii], Felicis, Saturnini, Fortunati, et aliorum sedecim, et depositio Eucherii, episcopi et consessoris.

VIII KAL. Cathedra S. Petri, quam sedit apud Antiochiam, ubi et primum cognominati sunt discipuli Christiani ; et in Nicomedia nativitas Teclæ C virginis, discipulæ sancti Pauli apostoli, quæ sub Nerone imperatore pro Christi nomine igni est tradita, sed non exusta: postea bestiis atque serpentibus deputata, sed a nullo eorum est læsa. Ad extremum vero in Seleucia, cum virginitatis martyrio atque virtutum honore per somnum pacis migravit ad Dominum. Romæ via Tiburtina ad S. Laurentium, nativitas sanctæ Concordiæ, quam Deciana persecutio trucidavit.

VII KAL. In Pannoniis nativitas sanctorum Seneroti [Sireni], Antigonii, Rotuli, Libi, et in Asia Polycarpi cum aliis duodecim.

VI KAL. În Palæstina Matthiæ apostoli, qui de septuaginta discipulis pro Juda traditore in aposto- D latum electus, in Judæa Evangelium prædicavit.

V KAL. In Africa nativitas sanctorum Donati, Justi, Rotuli, Herenei [Herenæ], Pisionis, Pamphili. Nativitas Nestoris et Castæ.

IV KAL. In Alexandria nativitas sanctorum Alexandri, Nestoris, Theonis, Opionis, Justi, Donativi, Ampliati, Ingenii.

III KAL. In Thessalonica nativitas sanctorum Alexandri, Androgoni [Antigoni], Abundantii [Abundii]. In Africa Dionysii, et aliorum viginti quatuor.

Earum feminarum passio habetur apud Ruinart., Acta sincera Martyrum. Ea qui viderat Valesius scripta fuisse a Montanista judicavit: et ipsas feminas

II KAL. In Alexandria sanctorum Celeris [Cærealis], Pupilli [Pupuli], Ligioi [Caii], Serapionis.

## MARTIUS.

KAL. MARTII. Andegavis depositio sancti Albini episcopi.

VI Non. Nativitas sanctorum Jorgi, Hergli, Absaloni [Lucii, Absalonis et Lorgii]. In Cæsarea Cappadociæ Lucæ episcopi, Primitivi, et in portu Romano Pauli, Secundolæ [Secundillæ], Januariæ.

V Non. Nativitas Felicis, Lucioli, Justi, Fortunati, Martiæ, Herotis, Antigonii, Januarii, Tultellæ, Gabiani, Quiriuli, Marini; item Felicis, Floriani, Donati.

IV Non. Romæ depositio Juli episcopi, et Nicotriginta tribus.

III Non. Romæ Lucii papæ et martyris. Hic in exsilium propter fidem Christi trusus est, et postea nutu Dei incolumis ad Ecclesiam reversus est; qui etiam a Valeriano imperatore capite truncatus est et sepultus in cœmeterio Callisti via Appia.

II Non. Martii depositio sancti Quiriaci presbyteri.

Nonis. Apud Carthaginem, a Perpetuze et Felicitatis, quæ bestiis sunt deputatæ sub Severo principe, et cum Felicitas parturiret in carcere, omnium militum, qui simul patiebantur, precibus impetratum est ut octavo mense pareret. Jam vero Perpetuæ inter alia concessum est ut ejus mens quodammodo averteretur a corpore, in quo vaccæ impetum pertulit, ita ut adhuc futurum exspectaret quod in se jam gestum esse nesciret.

VIII ID. MARTII. In Nicomedia Quintili [Quinctilis] episcopi, et Capitulini. In Africa Rogati, Felicis, item Rogati Beremæ [Beatæ], Hereniæ, Felicitatis, Orbani [Urbani], Cyrilli episcopi, Silvani, et Manili [Mamili].

VII In. In Sebaste Armenia Minore quadraginta militum tempore Licinii regis, sub præside Agricolao, qui post vincula et carceres creberrimos, post cæsas lapidibus facies, missi sunt in stagnum, ubi gelu constricta corpora corum nocte disrumpebantur, et mane crucifragio martyrium consummarunt. Deinde corpora eorum combusta, et in fluvio projecta, sed divina dispensatione reliquiæ eorum integræ sunt repertæ et honore digno conditæ. Erant autem nobiliores inter eos Quirinion [Cyrion] et Candidus.

VI Io. In Antiochia Agapæ [Agapes] virginis, et Marianæ. Smyrnæ, Phronis. In Nicomedia Palatini, Firmiani et Rustici. În Alexandria Eracli [Heraclii], Zosimi, Alexandri, et Gaiperii [Candidi et Piperionis).

V lp. In Sebastia civitate nativitas martyrum quadraginta qui temporibus Licinii imperatoris, et Agricolai præsidis, et Lysiæ ducis, pro nomine Christi e Montanistarum secta fuisse facile credet quicunque legerit. Basx.

ad culturam deorum convertere non posset, lapidibus obrui præcepit. Sed lapidatores eorum alterutrum secum lapidibus cædebant, nec martyres nocere poterant. Dux vero Lysias, exardescens ira, tulit lapidem ut percuteret aliquem sanctorum; sed miro Dei nutu ipse lapis in faciem pervenit præsidis: quos in stagnum gelatum glacie præses misit, sed Dei voluntate ipsum frigus temperatum est, et glacies dissoluta aqua calida facta est. Unus autem de ipsis quadraginta pœnarum timore perterritus, ad balneum refugit; sed mox ut attigit calorem resolutus est, et sic reddidit animam: in cujus locum clavicularius, qui sanctos martyres custodichat, credens Christo substitutus est, videns coronam de cœlo descendere super singulos qui in confessione perstiterant. Tyran- B tulli præclari viri, et nollet in natali filii ejus prannus vero, repletus ira, jussit eos duci ad littus, et baculis eorum crura confringi, et item in mare projici; sed, Deo volente, martyrum reliquiæ in aquæ profundo religiosis viris revelatæ sunt, et inde ablatæ-et in leculis honeste conditæ sunt.

IV In. Romæ depositio sancti Gregorii papæ, qui in lege Dei luculentissimus doctor exstitit, et gentem Anglorum per Augustinum et Mellitum atque Joannem servos Dei ad fidem convertit.

III Ip. In Nicomedia nativitas Macedonii presbyteri, et Patriciæ uxoris ejus, et filiæ Modestæ. In Nicæa, Theusetæ et Horis filii ejus. Theodoræ. Hi omnes igni concremati sunt. Julii episcopi, Alexandri.

II In. In Carthagine nativitas sancterum Donati, C Effrosii, Fronimi; in Nicomedia natale Felicissimi, Fronting.

ID. MARTII. In Cappadocia passio sancti Longini martyris: de quo in libello martyrii ejus narratur quod aliquando militans sub centurione Romano, in passione Domini latus ejus cum lancea in cruce aperiret, et viso terræmotu et signis quæ flebant, crediderit in Christum, pænitentiam agens de operibus suis pristinis: postea monachus factus per triginta et quatuor annos Christo militavit, multos convertens ad fidem Dei; ad extremum vero martyrizavit in Cappadocia sub Octavio præside, quem, propter infidelitatem suam divino judicio percussum corporea cacitate, post martyrium suum illuminavit.

post longam carceris macerationem quam a Maximiano pertulit, cum Sisinnio condiacono suo, et Sinaragdo, et Largo, post multa facta miracula, in quibus filiam Diocletiani Artemiam, ipsius rogatu a dæmonie liberavit ac baptizavit, filiam quoque Saporis regis Persarum Jobiam, missus illuc a Diocletiano pro hoc, æque a dæmonio liberavit ac baptizavit cum ipso rege et aliis quadringentis triginta; et rediens Romam post mortem Diocletiani tențus est inter alios Christianos a filio eius Maximiano a. et in custodiam missus, eo quod sororem suam Christianam fecisset; deinde præcepit ut die processionis

martyrium passi sunt, quos Agricolaus præses, cum A suæ nudus catenis obligatus ante rhedam ejus trakeretur; et post hoc eductus est de carcere cum sociis Largo, et Smaragdo, et Crescentiano, per Carpasium vicarium, et pice reliquata caput ejus perfusum est. Et rursus post dies quatuor denno de carcere in catasta extentus ac tractus, nervis et sustibus cæsus, post [Forte duos vel tres] dies, jubente Maximiano. capite truncatus est cum Largo, et Smaragdo, et aliis viginti. Scriptum in gestis Marcelli papæ. Ipso tempore Maximiani Deus interfecit sororem suam Artemiam.

> XVI KAL. In Scotia natalis Patricii episcopi, qui in Hibernia insula Scotis primum prædicavit nomen Domini nostri Jesu Christi; et natalis Mariæ martyris. Hæc quoque cum esset ancilla cujusdam Terdiis domini sui interesse, sed magis Christianorum more jejuniis operam dare, flagellis atrocibus ab eodem domino suo lacerata est: sed cum non posset ab instantia per hoc servitii Christi ad idolorum cultum revocari, judici publico ad puniendum tradita est. Ubi dum carnifices eam incendio tradere voluissent, propter preces populi data est ei inducia trium dierum; triduo ergo completo cum iterum puniri deberet, mirabiliter Domini miscricordia erepta est. Nam cum orationem ad Dominum fudisset, unde petra ingens, quæ ante eam fuerat, per medium scissa illam in se recipiebat, et undique concludens hostium furori restitit. Ad quam populus concurrens cum vellet secundum jussum principis ipsum lapidem destruere, fulmine ac tonitru cœlitus emisso, plurimi eorum interierunt, ita ut duo millia et septingenti ex ipsis divino judicio exstincti fuerint; pauci vero qui remanserant, conversi ad Dominum, in Christiana religione permanserunt.

XV KAL. In Alexandria natalis Colestici; et in Nicomedia, Aprilis et Servuli; et in Lucania, Quinti, et Ingenui, et Rogatæ; et in Mauritania, Timothei.

XIV KAL. In Spolitana [Spoletana] civitate nativitas Joannis confessoris, qui peregrinus de Sicilia illuc venit, et in suburbano ejus ædificavit monasterium, et habitavit ibi quatuordecim annis, ubi et requievit in pace.

XIII KAL. In Britannia sancti Chudberti episcopi, XVII KAL. Aprilis. Natalis sancti Cyriaci, qui D qui vitam plenam virtutibus ducens, tandem anachoreta diem ultimum clausit, cujus corpusculum post undecim annos de sepultura levatum, inventum est integrum cum vestitu quo indutus fuerat, ac si ipea die in monumentum positum fuisset.

> XII KAL. Sancti Benedicti abbatis, qui Regulam scripsit monachorum cum magna discretione. Eodem die in Alexandria depositio Serapionis monachi.

> XI KAL. In Arbona [Narbona] civitate natalis Pauli confessoris. In Africa, Saturnini et aliorum novem. In Sebastia Decroni et Arionis.

> X KAL. In Africa natalis Fidelis et aliorum vi-

· Hac quomodo sibi constent, vide Baronium in Annalibus.

IX KAL. In Syria natale Seleucis [Seleuci]; et in A Africa, Agabi.

VIII KAL. Annuntiatio incarnationis Dominicæ, et Hierosolyma Dominus noster Jesus Christus crucifixus est, et passio sancti Jacobi fratris Domini, qui in Paschæ solemnitate Judæis Christum testificans de templi est culmine præcipitatus, ac fullonis vecte percussus. Et in Nicomedia natale Dulæ ancillæ militis, quæ pro castitate occisa est. Et Romæ, Cyrini [Quirini], qui interfectus a Claudio, et in Tiberim jactatus, in insula Lycaoniæ inventus, et in cæmeterio Pontiani conditus est. Scriptum est in passione sancti Valentini.

VII KAL. In Syrmio Montani presbyteri, Maximæ uxoris ejus. Romæ, via Lavicana, natale sancti Castuli martyris.

VI Kal. Hierosolyma resurrectio Domini nostri Jesu Christi.

V KAL. In Africa natale Rogati, Successi; et in Casarea Marc [Forte Mauritaniæ] depositio sancti Dagolaphi; et in Africa aliorum sedecim.

IV KAL. In civitate Pisana natale sancti Torpetis martyris, quem Nero imperator jussit magnam Dianam matrem deorum adorare, quod ipse renuens repletus Spiritu sancto, et dixit : « Melius est unum Deum adorare, qui fecit cœlum et terram, et omnia quæ in eis sunt, quam plures deos colere, hoc est dæmones. > Exiens sanctus Torpes de palatio multum intra se cogitans dixit: ¿ Quid faciam idolis serviendo et baptismum salutis non accipio? > Tunc ascendit in montem et clamare cœpit, dicens : « Pa- C ter Antoni, ubi es? > Respondit presbyter Antonius et dixit · « Et quis es tu, fili? » Sanctus Torpes dixit: ( Ego sum servus tuus Torpes; ) tunc Antonius baptizavit eum in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Tunc statim angelus Domini apparuit sancto Torpeti, et dixit ei : « Forti esto animo, quia tu nobiscum eris in paradiso. > Postea Nero perrexit Romam et Satellico cognato suo præcepit sanctum Torpetem in carcerem recipi, et alapis cædi, et ad columnam Habentinam nudo corpore religari; et dum sanctus Torpes complesset orationem, cecidit illa columna, et oppressit ex impiis quinquaginta, et ipse Satellicus sub ea mortuus est. Tunc filius Satellici, nomine Silvinus, dum hæc ita agerentur, jussit ut leo eum ad devorandum dimitteretur: qui subito dimissus dans rugitum super eum, et eadem hora mortuus est; et iterum dimissus est leopardus, et ipse slectens caput lingebat plantas ejus. Tunc præcepit Silvinus ministris ut ad mare duceretur et ibidem decollaretur. Sanctus vero Torpes, spem habens ad Dominum, ita oravit: « Domine, suscipe spiritum meum, » et sic a carnifice decollatus est. Eodem die passio Achacii.

III KAL. Natale domni Philippopoli, et Jacaici, et depositio Austasii abbatis et Niczei episcopi.

Il Kal. In Africa natale Anisi [Anesii] et depositio Ambrosii episcopi, et natale septem virginum, quarum nomina Deus scit.

## APRILIS.

KAL. APRILIS. In Thessalonica natale Agapis et-Chioniæ sub Diocletiano, quæ primo in carcere maceratæ, post in ignem missæ sunt, sed intactæ aflammis, post orationem ad Dominum fusam, animasreddiderunt.

IV Non. Aprilis. In Africa Amphiani, Victoris et aliorum quatuordecim; et alibi Marcellini, Saturni, Quiriaci, Reginæ, Proculæ, et aliorum quatuor.

III Non. Aprilis. Natale Theodosiæ virginis, quæpassa est temporibus imperatorum Diocletiani et Maximiani, in civitate Cæsarea, sub Urbano præfecto: nam hæc cum, relictis parentibus, confugisset ad carcerem, ubi Christi consessores clausi erant, B tenta est a militibus et ducta ad tribunal judieis Urbani, quæ coram ipso astans, nec adulationibus ejusest decepta nec minis territa, sed sapientia Dei repleta falsos deos gentilium disputando coram præsideconsutabat. Unde et a tyranno nervis ligata, et flagellis cæsa non potuit vinci : postea ei adhibita sunt varia tormenta, hoc est sartagines ignitæ, leones etbestiæ, ex quibus nullam maculam passa est. Deinde in mare demersa, sed per Dei auxilium citius inde liberata, novissime gladio capite abscisso, obdormivit in pace, et complevit martyrium suum, honorisicea Christianis sepulturæ tradita.

Il Non. Mediolano depositio beati Ambrosii episcopi et confessoris, cujus vita et doctrina insignisprædicatur in Ecclesia.

Nons. In Thessalonica natalis Hyrenis [Irenes], quæ post tolerantiam carceris inter orationes sagitta percussa est a Sisinnio comite, sub quo et sorores ejus, Agape et Chionia, martyrizaverunt: quæ a prædicto præfecto licet, in ignem mitterentur, tamen illæsæ ab eo, exorantes Dominum, spiritum ræddiderunt.

VIII lp. In Syrmio, natale Hyrenei [Irenœi] episcopi ejusdem loci.

VII Io. In Alexandria natale Pelosi [Peleusii] presbyteri; et in Nicomedia natalis Cyriaci cum aliisdecem

VI ID. In Africa natalis Januarii, Macharii [Macariæ] et Maximæ; et in Carthagine, Concesse.

V lp. In Syrmio natalis septem virginum, quæ in unum meruerunt coronari.

IV In. Ezechielis prophetæ.

III In. Romæ Leonis papæ, qui quadragesimus septimus post beatum Petrum apostolum, sedit in episcopatu annis viginti uno. Hic invenit [Forte evertit] hæreses duas, et missa legatione ad Marcianum principem catholicum, congregata synodo ducentorum quinquaginta et sex episcoporum in Chalcedone, in martyrio sanctæ Eufemiæ martyris, exposuerunt juxta fidem catholicam duas naturas in uno Christo Domino, hoc est divinam et humanam, et condemnaverunt Euthicium et Nestorium hæreticos.

II In. Romæ episcopi Julii papæ et confessoris, qui sub Constantio Ariano, filio Constantini, decem mensibus tribulationes et exsilia passus, post ejus mortem cum magna gloria ad sedem suam reversus est. Et eodem die, civitate Verona, passio sancti Zenoni martyris, de quo beatus Gregorius refert in libris Dialogorum, quod Atisin [Athesis] fluvius inundans in ecclesia ubi corpus ejus jacebat humatum, usque ad superiores tecti fenestras excreverit, sed intra ecclesiam ubi fuerat congregata fidelium turba intrare non poterat.

ID. APRIL. În civitate Chalcedonia natalis Eufemiæ, et Romæ in cœmeterio translatio Januarii martyris.

XVHI KAL. MAII. Romæ, Tyburtii, et Valeriani, et Maximi, sub Almachio Urbis præfecto, quorum primi fustibus cæsi et gladio sunt percussi, ultimus tandiu plumbatis verberatus donec spiritum redderet. Eodem die in Nitria Frontonis monachi, qui septua- B ginta monachos in eremum secum adduxit, ut sequestrati ab hominibus divinæ contemplationi vacarent: sed cum esset ibi, diabolo instigante, ipsi monachi contra abbatem suum murmuraverunt, quod non possent præ fame in eremo habitare; sed consolans eos abbas suus, a Domino ipsis promisit solatium, quod et ita evenit. Nam Dominus per visionem angelicam quemdam divitem corripuit, quod ipse in deliciis vivens, servis suis in eremo habitantibus alimentum non præberet: qui cum non sciret ubi illi habitarent, consilio accepto septuaginta camelos onerabat alimentis, et dimisit illos quo Dominus eos vellet perducere. At illi a domino suo dimissi, pergebant in solitudinem ubi servi Dei habitabant, et cis alimenta satis portabant. Sed sanctus Fronto hoc videns, cavens avaritiam, noluit omnia accipere, sed medietatem tulit : alteram vero medietatem super camelos positam remisit ad domínum suum, qui sani ad proprium dominum reversi sunt. Ex illo igitur anno usque ad vitam Frontonis misit dives ipse notato tempore, quo anno [forte ante] miserat, escas necessarias, quas fratribus dirigebat: aliis sic divitibus Dominus imperabat, et ex omnibus dapibus irrigati, nihil Dei servi cum sancto Frontone minus habebant, vigilabant bi operibus Dei, slii cum patre ; spiritualibus eos admovens dapibus, adimplebat quotidie sermone cœlesti, exsultans lætabatur in Domino, qui sibi talem dederat intellectum, ut aviæ solitudinis loca quæsivisset.

XVII KAL. In civitate Corduba natale Olympiadis et Maximi nobilium, qui, jubente Decio, fustibus cæsi et deinde plumbatis, ad ultima capita eorum securibus tunsa, donec emitterent spiritum.

XVI KAL. In Achaia, Corintho civitate, sanctorum

a Varia sunt quæ referuntur de sancto Georgio, caque ita incerta, ut vix fidem adhibere possis. Autumat Henschenius illum plebeium, qui Diocletiani edictum de persecutione dilaceravit, fuisse sanctum Georgium, qui anno 303, mense Aprili, martyrium Nicomediæ passus est. Ibi plura habes de Alexandra ab ipso Diocletiano damnata; de qua hic Rabanus non solum, sed et Baluzius loquitur. Acta illa tot fabulis ac narrationibus portentosis plena sunt, ut plane constet, nihil boni sanique ex illis posse colligi. Una Alexandræ historia omnia poetarum fi-

sibus tribulationes et exsilia passus, post ejus mor- A Callisti, Carissi [Charisii], Leonidis, Christianæ, tem cum magna gloria ad sedem suam reversus est.

Et eodem die, civitate Verona, passio sancti Zenoni

XV Kal. In Antiochia natalis Petri diaconi et Her-

XV Kal. In Antiochia natalis Petri diaconi et Hermogenis; et in Africa, Fortunati et Marciani.

XIV KAL. Natalis Eleutheriis episcopi et martyris, et Antiæ matris ejus. Hic Eleutherius in Aquilcia episcopus ordinatur, sub Adriano imperatore passus est. Hic primum Felicem, et Correvum [Corebum] comites convertit ad fidem Christi, pro quo ipse Correvus [Corebus] passus est percussus gladio. Nam Eleutherius primo vicit lectum ferreum, definde craticulam et ignem suppositum, postea sartaginem cum pice et adipe fervente. Dehinc bestias mitigavit, ad extremum vero decollatus est cum Antia matre ejus, et sic martyrium finivit.

XIII KAL. In Africa Calasrani abbatis, et Hermogenis, et Expediti, et in Hispaniis, in Calcoliveris [Caucoliberis], Vincentii.

XII KAL. Romæ Aniceti papæ et martyris, qui constituit in Ecclesia ut clerus comam non nutriret, et sepultus est in cœmeterio Callisti.

XI Kal. In Asia Nativitas Maximini martyris, qui tempore Decii imperatoris oblatus est proconsuli nomine Optimo, qui cum ab eo tormentis cogeretur ad sacrificandum idolis, et nollet, diu in equulco tortus, ad extremum lapidibus oppressus est.

X Kal. Romæ depositio sancti Gaii papæ, qui cum Ecclesiam undecim annos, menses quatuor, dies duodecim rexisset, martyrio coronatur sub Diocletiano principe cum Gabinio [Gabino] fratre. Eodem die in Corduba civitate nativitas Parmenii, Helymæ [Helimenæ] et Chrysotheli presbyterorum, et Lucæ, et Mucii diaconorum de Babylonia, quorum primus, præcisa etiam lingua, loquebatur: omnes in equuleo suspensi, et nexibus artati sunt; deinde laminis ardentibus circum latera oppositis, ustulati, et ungulis lacerati, ad ultimum gladio trucidati sunt, præsente persecutore Decio. In passione Laurentii.

IX Kal. Maii. Nativitas sancti a Georgii martyris, qui sub Daciano, rege Persarum potentissimo, qui dominabatur super septuaginta reges, multis miraculis claruit plurimosque convertit ad fidem Christi, simul et Alexandram, uxorem ipsius Daciani, usque ad martyrium confortavit: ipse vero novissime decollatus, martyrium explevit; cujus Vitam et passionem scriptam legi.

VIII KAL. Depositio Melliti episcopi in Britannia. IIac die Ananias, Azarias, Misahel de camino ignis ardentis sunt liberati.

VIF KAL. Nativitas sancti Marci evangelistæ in gmenta superat; et revera exeunte Februario passus est qui Diocletiani edictum dilaceravit; non ergo in mensis Aprilis diem 23 vel 25 rejici potest illius passio. Plura itidem de Georgio leguntur apud Baronium ad 23 Aprilis; sed si ea conferas cum Georgii Alexandri episcopi Vita, ex Arianorum scriptis esse desumpta facile animadvertas. Rabanus et Notkerus de Datiano, non de Diocletiano loguuntur: uterque Acta passionis legerat. Adjicit Notkerus ea inter apocryphas sui temporis numerari scripturas, quod Rabanus omisit. Bass.

per Libyam, Armaricam, Ammoniacam, Pentapolin, Alexandriam atque Ægyptum universam, ad ultimum tentus est a paganis qui remanserant Alexandriæ, qui videntes eum die sancto Paschæ, viii Kal. Mai', missas facientem, miserunt funem in collo ejus, et trahebant eum ad loca buculi, quæ erant juxta mare sub rupibus, ubi erat ecclesia constructa, et defluebant carnes ejus in terram, ac saxa inficiebantur sanguine: vespere autem facto, miserunt cum in carcerem, ubi circa mediam noctem primo angelica visitatione confortatus est, deinde ipso Domino sibi apparente ad cœlestia regna vocatus, ac mane cum traheretur ad loca buculi, gratias agens, et dicens: Domine, in manus tuas commendo spiritum meum, defunctus est, et a viris re- B ligiosis sepultus, in loco lapidis excisi, cum gloria. Ordinaverat autem pro se Alexandriæ episcopum Annianum, aliis quoque longe lateque Ecclesiis episcopos, presbyteros et diaconos dederat. Eodem die Romæ letania major ad Sanctum Petrum. Natale sancti Maximi martyris, qui temporibus Decii comprehensus est in Asia, et oblatus est proconsuli, qui jussit eum in equaleo suspendi, et diversis suppliciis torqueri, si magnæ Dianæ non sacrificaret, et ob hoc quia eam non coleret, jussit eum capitalem subire sententiam, hoc est in vii Kal. Maii.

VI KAL. Depositio sancti a Marcellini papæ, qui cum Ecclesiam novem annos et menses quatuor rexisset, et temporibus Diocletiani et Maximiani, ab eodem Diocletiano pro fide Christi cum Claudio C et Cyrino, et Antonino, capite truncatus est, et post dies triginta quinque sepultus via Salaria in cubiculo a Marcello presbytero, et diaconibus, cum hymmis,

vi Kal. Maii.

V Kal. Nativitas Anastasii papæ, qui post beatum Petrum quadragesimus primus sedit. Hic Manichæos in urbe Roma inveniens damnavit, et constitutum fecit ut nullus transmarinus in clericatum susciperetur, nisi quinque episcoporum designaret chirographum.

IV KAL. Sancti Vitalis, qui fuit pater sanctorum martyrum Gervasii et Protasii. Hic ergo cum fuisset militans consularis, et cum suisset cum Paulino judice suo, Ravennam ingressus est, et cum videret in conspectu judicis sui Christianum nomine Ursicinum, arte medicum, natione Ligurium, post nimia tormenta capitalem accepisse sententiam; locus autem ubi decollabantur Christiani, hoc habebat vocabulum, ut diceretur ad palmam, eo quod arbores antiquæ palmæ illic essent. Ille igitur, ut diximus,

A Diversæ fuerunt de Marcellino papa eodem sæcnlo sententiæ: illum inter sanctos recenset Rabanus, quem Nicolaus, Romanus pontifex, lapsum in idololatriam sub Diocletiano confitebatur; idemque legitur in Breviario Romano. Falsum est Donatistas illum Marcellini lapsum non allegasse; urgebant quidem ea ratione Augustinum, qui Marcellinam innocentem pronuntiavit : cum lemen ipsi Donatis'ae Melciadem, qui cum Marcellino diis sacrifi-casse debuerat, judicem agnoverint. Inde concludas

Alexandria, qui, constitutis et conformatis Ecclesiis A post nimia tormenta decollandus, cum veniret ad Palmam, expavit, et dum vellet malo evadere, exclamavit voce magna Vitalis dicens : « Noli, Noli, Ursicine medice, qui alios curare consuevisti, teipsum æternæ mortis jaculo vulnerare vis? et qui per passiones nimias venisti ad pugnam, coronam perdere vis a Domino tibi præparatam? : Audiens hæc Ursicinus genu posuit, et spiculatorem ut feriret hortabatur, agens pænitentiam quod expavisset, Christi martyrem se fecit. Eodem die natalis sancti Christophori martyris.

> III KAL. Romæ passio b Cleti papæ, qui tertius post Petrum Romanæ urbis episcopatum annos duodecim habuit, et ibidem martyrio coronatus est sub Domitiano imperatore.

> II KAL. În Alexandria natalis Afrodisii presbyteri. et aliorum triginta. Et Romæ depositio Quirini epi-

### MAIUS.

KAL. MAII. Hieremiæ prophetæ, et in Hierapoli e Philippi apostoli qui Ebionitarum hæresin exstintit, et quievit in pace. Passio sancti Jacobi apostoli in Hierosolyma, quem Scribæ et Pharisæi posuerunt super pinnam templi; sed cum ita agerent, et viderent omnes gratulari in prædicatione ejus, præcipitaverunt eum ex alto, et corruens nihil læsus, sed magis prædicabat; tunc iratus quidam ex Pharisæis pertica fullonis cecidit fortiter in caput ejus, et evertit cerebrum. Et in Hierosolyma passiosancti Judæ, sive Quiriaci episcopi, cui revelatum est lignum Dominicæ crucis. Eodem die in Acaurio passio sancti Sigismundi regis.

VI Non. Sancti Patris nostri Athanasii episcopii Alexandrini.

V Non. in Hierosolyma inventio sanctæ crucis al-Helena regina post passionem Domini, anno 233, regnante Constantino imperatore, filio ipsius Helenæ. Romæ, Alexandri papæ, et Eventii, et Theodoli. preshyterorum, quorum primus post vincula, carceres, equuleum, virgulas et ignes, punctis creberrimis per tota membra peremptus est : sequentes et ipsi post longam carceris sustinentiam ignibus examinati, et ad ultimum decollati sunt ab Aureliano judice tempore Trajani principis. Eodem die depositio saucti Philippi confessoris.

IV Non. Passio sancti Floriani martyris tempore Diocletiani et Maximiani imperatorum, sæviente iniguissimo præside Aquilino apud Nutricum Ripensem [Noricum Ripense]; qui cum se videret superatum a Floriano, jussit eum eapitalem subire sententiam. etsolum, jam temporibus Augustini varios de Marcellino sparsos esse rumores. Quidquid sit de lapsu, Acta concilii Sinuessani, in quibus res narratur, spuria sunt. Ibi fit mentio libræ occidentis, ad indi

candos exxii testes, quæ locutio non nisi temporibus Constantini fuerat in usu. Basa. b Obiit Cletus an. 91 : at persecutio Domitiani, sub uo pati debuit, non nisi anno 95 cœpit, vel, secun-

dum Toinardum, an. 94. Basn. · Vide Baronium in Martyrologio. duci ad fluvium Aneso [Anisum], et ibi præcipitari A nuarius illum magis lucratus est Christo, et bacum de ponte.

III Non. In Arelato depositio sancti Hilarii episcopi, qui Pelagianam hæresin in collatoribus deprehendit et corrigere studuit. Antisiodoro eodem die passio sancti Juviani, lectoris et martyris.

II Non. Passio beatorum martyrum Mariani et Jacobi, et aliorum qui cum iis pro nomine Christi passi sunt. Nam per revelationem eis Dominus præsignavit qualiter vitam præsentem per gloriam martyrii finire debuerunt, sicut in martyrio corum scriplum contine ur.

Noxis. In Nicomedia natalis Flavii episcopi, et Frodisii, Macrobii, Augustini episcopi; et in Constantinopoli, Achaici; Augustoduno depositio beati B Placiti presbyteri.

VIII lp. Natalis sancti Victoris martyris in civitate Mediolanensi sub Maximiano imperatore. Nam idem imperator jussit beatum Victorem, qui erat Maurus genere, militis officio functus, propter fidem Christi et confessionem multis modis cruciari, hoc est carcere includi, ubi dies sex mansit sine cibo et potu; postea fecit eum fustibus et flagellis frequentibus cædi: deinde plumbo liquato corpus ejus perfundi; sed statim angelus Domini adfuit, et plumbum ita frigidum fecit, sicut aquam de fonte levatam, et non est combustum corpus ejus in ulla parte. Novissime vero, cum nullo modo ad idolorum culturam conrans ubique victoriam habuit, jussit prædictus ty- C Mariæ martyris festivitas celebratur : quæ cum fuisrannus caput ejus abscindi, quod sanctus Maternus episcopus audiens factum, collegit corpus cjus, et in prædicta civitate cum honore sepelivit.

VII ID. In Axiopoli natalis Quirilli, Gindei et Genonis; et in Tharso Ciliciæ, Aphrodisii; et Romæ natale sancti Beati confessoris.

VI ID. Sanctorum Faltoni, Pilioni et aliorum martyrum. Romæ, Calepodii, Senis presbyteri, sub Alexandro imperatore, qui eum secit occidi a Laodicio, et corpus trahi per civitatem, atque in Tiberim jactari, die. . . . . Maiarum, quod inventum piscatores levaverunt, et narraverunt Callisto epiet linteaminibus, et sepelivit in cœmeterio ejusdem, via Aurelia, milliario ab Urbe tertio, in crypta Vildemari : tunc decollatus est ab Alexandro Palmachius consul, cum uxore, et filiis, et aliis promiscui sexus quinquaginta duobus; cum quibus et Simplicius senator, qui per doctrinam Callisti papæ et Calepodii presbyteri nuper fuerant baptizati. Scriptum in Passione sancti Callisti papæ. Eodem die natale Gordiani martyris, qui sub Juliano impiissimo imperatore passus est. Nam prædictus tyrannus cum præcepisset memorato Gordiano vicario suo, cum adhuc paganus esset, ut Januarium presbyterum diligenter exquireret, si quo modo illum posset avertere a fide Christi: sanctus autem Japtizavit simul cum Marina uxore sua; quod audiens factum Julianus præcepit Clementiano judici ut eum, si nollet idolis sacrificare, puniret. Nam iratus jussit inscriptionibus damnari sanctum Januarium presbyterum et beatum Gordianum, uxorem autem ejus Marinam in quadam villa, quæ vocatur Aquas Salvias, in servitio rusticorum opprimi. Cum autem vidisset Clementianus quod sanctus Gordianus nullo modo a statu fidei suæ averti posset, jussit eum primum plumbatis cædi, deinde capite truncari; quod cum factum comperissent Christiani, nocturno silentio venerunt et rapuerunt corpus venerandum sancti martyris Gordiani, et venientes in via quæ Latina nuncupatur, non longe ab urbe Roma milliario plus minus uno, posuerunt eum in crypta, sexto Idus Maias, ubi jam pridem sanctum Epimachum sepelierant.

V In. Passio sancti Evellii martyris, qui videns passionem sancti Torpetis martyris et mirabilia quæ fecit, credidit Christo, qui antea consiliarius Neronis imperatoris fuit, qualiter Christiani martyrizarentur.

IV ID. Sancti Patris nostri Epiphanii episcopi Cypri, et Romæ sancti Pancratii, qui cum esset annorum quatuordecim, sub Diocletiano martyrium capitis detruncatione complevit. Eodem die Romæ passio sanctorum Nerei et Achillei fratrum.

III Ip. Festivitas sancti Onesimi confessoris. Ipso die tem domini mentis benignitate vincebat, et Christo se probavit ingenuam. Hæc cum a domina sua per tormenta a fide Christi recedere cogeretur, nullo modo consensit. Propter hoc præsidi tradita est ad cruciandum; sed eam nec minæ ipsius nec tormer ta a Christo separare poterant; novissime super petram grandem ad decollandum adducta, ipsius petræ divisione facta, Christi famula illuc intravit, subitoque petra iterum semetipsam concludit, nec quemquam persecutorum ancillam Christi persequi sinebat, sed usque ad diem judicii ita conclusam servat. Eodem die in oppido Trajectense natale sancti Servatii episcopi et confessoris, qui cum scopo : at ille acceptum condidit cum aromatibus, D Tungrensem regeret Ecclesiam tempore quo Huni venturi erant in Galliam, timens populo sibi commisso, ne ab Hunis vastaretur, perrexit Roman deprecaturus, quatenus per merita et intercessionem sanctorum apostolorum impetraret defensionem populi sui. Cumque ibidem jejuniis et obsecrationibus per multorum dierum spatia in tali afflictione moraretur, fertur tale ab apostolo Petro accepisse responsum: Quid me, vir sanctissime, inquietas? Ecce enim apud Dominum deliberatione prorsus sancitum est, Hunos in Gallias advenire, easque maxima tempestate debere depopulari. Nunc igitur sume consilium meum, accelera velociter, ordina domum duam, sepulturam compone, relinque linteamina munda. Ecce enim migraveris a corpore,

in Galliis, sicut locutus est Dominus noster. > Accepto ergo hoc responso remeavit ad Ecclesiam sibi commissam, nuntians suis responsum beati Petri, et post non multos dies vitain præsentem finiens, migravit ad æternam requiem. Hic quoque sepultus in loco Trajectensi, cum sepulcrum ejus sub divo esset positum, nec nix, nec pluvia cecidit super eum, donec a successore ejus sancto Munulfo episcopo templum magnum in ejus honore constructum est.

Il ID. Sancti Patris Pachumii [Pachomii], qui cum esset factis apostolicæ gratiæ insignis, fundatorque Ægypti cœnobiorum, scripsit monasteriorum Regulas, quas angelo dictante didicerat simul et de tempore Paschali. Ipso die in Syria natalis Vi- B ctoris et Coronæ, sub Antonino imperatore, duce Alexandriæ Sebastiano. Erat autem Victor miles a Ciliçia, cui Sebastianus in confessione sidei confringi digitos et evelli jussit a cute; deinde illum in caminum ignis mitti, ubi triduo permanens non est læsus; deinde venenum bibere jussus, non est mortuus, sed veneficum potius ad fidem convertit; deinde jussum est nervos corporis ejus tolli; deinde oleum bulliens mitti in pudendis ejus. Post hæc jussit lampades ardentes suspenso ad latera applicari; post hoc acetum et calcem simul misceri, et dari ei in ore. Deinde oculos erui; dein triduo deorsum capite suspendi, et dum adhuc spiraret, jussit eum excoriari. Tunc Corona cum esset uxor militis cujusdam, coepit beatificare sanctum Victorem pro C gloria martyrii, et dum hoc faceret, vidit duas coronas cœlo delapsas, unam Victori, et alteram sibi missam; cumque et hoc cunctis audientibus protestaretur, tenta est a duce, jussumque duas arbores patenæ curvari ad invicem, et cannabinis funibus ligari Coronam in utraque, manibus et pedibus, et sic arbores dimitti; quod dum ueret, divisa est Corona in duas partes. Erat autem annorum sedecim. Tum quoque Victor decollatus, et ipse victoriæ perennis triumphum meruit.

Idibus. In Syrmio natalis Timothei et sex virginum. Et in Sardinia natale Simplicii presbyteri; et in civitate Filasiana, Rosulæ.

tale Diocletiani et Florentini. In Antisiodoro passio sancti Peregrini, primi episcopi ipsius civitatis. In Trecasine depositio Fidoli, presbyteri et confessoris.

XVI KAL. In Alexandria natale Adrionis, Victoris et Basillæ.

XV. KAL. Hortasi et Serapionis presbyteri, et Marci papæ, et Potamionis.

XIV KAL. Sanctæ Pudentianæ virginis, quæ fuit Ilia Pudentis et soror Praxedis virginis. Ipsa autem soror Praxedis et Pudentiana, omnem facultatem dividentes inter se, coeperunt vendere omne patrimonium et erogare pauperibus. In eodem vero loco

nec videbunt oculi tui mala quæ facturi sunt Huni A ubi titulum meo nomini pater earum bonæ recordationis Pudens dedicavit, et hoc consilium inter me et famulas Christi Praxedem et Potentianam [Pudentianam] filias sacratas convenit, ut in die sanctæ Paschæ, quia desiderio earum et nimio ardore sidei urgebantur, propter familiam communem. quæ gentilis erat, in eodem titulo fontem baptismi construere studuissent; quem titulum sanctus Pius manu sua consecravit; ubi baptizata est omnis familia eorum, et ingenuitatem postea promeruit : sancta Pudentiana autem duodecimo anno vitæ suæ emigravit ad Dominum. Eodem die natale sanctorum Calocerii [Caloceri] et Parthenii, eunuchorum uxoris Decii imperatoris, quorum unus cum esset præpositus cubiculi, alter vero primicerius, nolentes sacrificare idolis, a Decio occisi sunt. Depositio domini Alcuini.

XIII Kal. Passio sanctorum martyrum a Cononis, et filii ejus, in civitate Iconia provinciæ Isauriæ, regnante Aureliano tyranno, sub Domitiano comite. Nam ipse sanctus Conon habuit uxorem, et discessit, castusque permansit, habens filium, et accipiens eum mansit in solitudine. Ambulavit enim in viis Moysi, increpans fluctus, faciens mandata Dei. Erat enim prope ipso loco fluvius torrens, quem nullus poterat de vicino loco a multitudine aquæ transire : appropiante vero populo rogabant sanctum Cononem ut eo transfretaret; increpans sancius Conon aquam statuit eam, et faciens viam eduxit eam. Descendente vero sancto Conone in monasterium suum, jubens aquis ut non currerent usque ad tempus : deinde implens se aqua inundavit plurimum. Cognoscens sanctus Conon quod factum fuisset, pergens venit ad flumen, jubens ei ut ita curreret sicut cursus ejus erat secundum misericordiam Dei: unde hactenus omnes habitantes lætantur ab eo. et subjectæ sunt ei non solum aquæ, sed et omnis ipsa terra. Completum est enim, quod scriptum est: Ouod si habueritis fidem tanquam granum sinapis, dicite huic monti : Transi (Matth. XVII); et non solum aquis imperat, sed et fluctibus jubet. Nam prædictus Domitianus, agnoscens virtutem sancti viri, ascivit eum ad se et silium ejus, et torquere cos jussit in craticula super carbones ardentes posita, XVII KAL. JUNIAS. In civitate Picine Ausimo na- Doleo in ignem fuso; sed vincere eos non potuit, quià Deus de igne eos liberavit; postea malleum ligneum afferre, et manus eorum conterere præcepit; sed ipsi in side cœpta perseveraverunt, sicque orationem facientes tradiderunt spiritum, migrantes ad cœlestia regna.

> XII KAL. In Mauritania natale Timothei, et in Ravenna Martyriæ. In civitate Antisiodorensi depositio beati Valis [Valentis] presbyteri et confessoris.

> XI KAL. In Africa, Casti et Emili [Æmilii], qui per ignem passionem consummaverunt : scribit Cyprianus libro de Lapsis.

- De illis martyribus nos fusc disseruimus in Historia Ecclesiastica. Basn.

IX KAL. In Galliæ civitate Mammetis natale, sanctorum Rogatiani et Donatiani, germanorum et martyrum.

VIII KAL. Romæ sancti Urbanæ papæ et confessoris [martyris], cujus doctrina multi martyrio coronati sunt.

VII KAL. In Britannia depositio Augustini, primi Anglorum episcopi. Eodem die Romæ passio Marcellini papæ, qui temporibus Diocletiani passus est, quo tempore fuit persecutio magna, ut intra triginta dies septemdecim millia hominum promiscui sexus per diversas provincias marterio coronarentur Christiani. De qua re et ipse Marcellinus ad sacrificium ductus est ut thurificaret, quod et fecit; B niam ad domum tuam. > Factum est autem ut trium et post paucos dies, pœnitentia ductus, ab eodem Diocletiano pro fide Christi cum Claudio, et Cyrino, et Antonio, capite est truncatus et coronatus martyrio.

VI KAL. In Parisiaca civitate nativitas sancti Germani episcopi et confessoris, qui ex nobilibus parentibus natus fuit; sed licet eum genitrix ejus malitiosa mente interficere voluisset, tamen divino auxillo a periculo mortis liberatus, in pueritia sua sanctis viris ad Dei servitium nutriendum commendatus proficiebat in gratia Dei. Presbyter ordinatus a pontifice Nectario, abbas ad sanctum Symphorianum dignus assistitur: in quo officio non solum virtutibus, sed etiam signis Deo placitus esse biliter Parisiacam rexit Ecclesiam, multisque proruit non solum in doctrina, sed etiam et in instrmorum curatione. Ad extremum vero in omni bono perfectus octogenarius migravit ad Do-

V KAL. Depositio sancti Joannis papæ, quem quia orthodoxus erat, et a Justino imperatore orthodoxo Constantinopolim veniens gloriose susceptus erat, Theodoricus rex Arianus revertentem in Ravenna in custodia tentum ad mortem usque cum aliis æque catholicis viris perduxit xv Kal. Junias. Hujus ineminit sanctus Gregorius in libro Dialogorum, cuius corpus, translatum de Ravenna, sepultum est ın basilica sancti Petri apostoli v Kal. Junias, Olybrio

IV KAL. In Treviris depositio Maximini episcopi et confessoris. Eodem die in regione Anagnia | Anaunia] juxta Tridentinam urbem passio sanctorum martyrum Sisinnii diaconi, et Martyrii lectoris, atque Alexandri ostiarii, qui sub Stilicone consule passi, coronam promeruerunt. Nam sanctus Sisinnius capite tuba percussus, atque securibus confossus est. Martyrius fusfibus cæsus, Alexander vivus vinctis pedibus trahendus apponitur, ut per scopulorum itinera palpitantium membrorum partes amitteret, donec ad vitæ terminum perveniret.

III KAL. In Antiochia sanctorum martyrum Sicii

X Kal. Passio sancti Desiderii episcopi et mar- A [ Syci ] et Palatini, qui multa tormenta propter nomen Christi passi sunt.

Il KAL. Romæ nativitas Petronellæ virgims, filiæ sancti Petri apostoli, quam beatus apostolus, rogantibus fidelibus, a paralysi sanavit; se:l statim ut surrexit sana, et ministerium explevit, iterum jussit eam ad grabatum redire. At ubi in Dei timore cœpit esse persecta, non solum ipsa salvata est, sed etiam plurimis recuperavit in melius suis orationibus sanitatem. Et quoniam nimis speciosa erat, venit ad eam Flaccus comes cum militibus ut eam sibi uxorem acciperet; cui Petronella ait : c Ad puellam inermem cum militibus armatis venisti; și uxorem me habere vis, fac matronas virgines honestas ad me post tres dies venire, ut cum ipsis vedierum acceptum spatium virgo sancta jejuniis a orationibus occuparet, habens secum sanctam virginem Feliculam, collactaneam suam, in Dei timore perfectam. Tertio itaque die veniens ad eam sanctus Nicomedes presbyter, celebravit mysteria Christi; virgo autem sacratissima mox ut Christi sacramentum accepit, reclinans se in lectulum, emisit spiritum. Eodem die martyrizati sunt beatissimi martyres Cantius, Cantianus et Cantianilla, imperante Diocletiano, et regnante Domino nostro Jesu Chri-

### JUNIUS.

KAL. Jun. Sancti Nicomedis martyris ecclesiæ dedemonstratur. Postea vero episcopus ordinatus no- C dicatio, et in Thessalonica natale Octavi, et in Autiochia, Zosinii.

> IV Non. Romæ Marcellini presbyteri, et Petri exorcistæ, qui multos in carcere ad fidem erudientes, post dura vincula et plurima tormenta decollati sunt sub judice Sereno; et qui eos decollavit, vidit animas corum splendide ornatas ab angelis ferri ad cœlos, et pœnitentiam agens sub Julio papa baptizatus est in senectute sua nomine Dorotheus. Ipso die in Lugduno sanctæ Blandinæ cum sexaginta octo martyribus, cui a prima luce usque ad vesperam tormenta semper innovantes, ad ultimum victos se tortores confitentur: que et secundo pulsata cruciatibus non superatur. Tertio quoque die, religata ad stipitem atque in crucis modum distenta, bestiis pabulum præparatur. Quam com nutla ex bestiis auderet attingere, rursum revocatur ad carcerem: quarto etiam verberibus acta, craticulis exusta, et multa alia perpessa, ad ultimum gladio jugulatur. Tunc et Ponticus puer annorum quindecim per omnia tormentorum genera cum ipsa circumactos, et materna ejus cohortatione roboratus ante illam martyrium consummavit. Sub Antonino imperatore, scriptum in Historia Ecclesiastica, lib. v. Eodem die natalis est Erasmi martyris, qui in Libano monte eremum petivit, ibique mansit annis septem, abi et multa miracula fecit; hic a Diocletiano imperatore comprehensus propter fidem Christi multa passus est : quia illum jussu imperatoris nequissimi carail

ct sulphure cum cera et oleo ferventi perfundebant; postea in carcerem missum pondere ferri gravabant, quod Domini virtute in cinerem versum est, et nihil eum læsit; ipse vero mortuos suscitavit, et multos debiles sanavit. Deinde vero ab angelo Domini admonitus, in Italiam perrexit, ubi et a Maximiano imperatore multa tormenta passus, ad extremum cum palma martyrii ad æternam vitam migravit. Similiter ipsa feria Junii mensis festivitas est Bonifacii martyris, qui temporibus Diocletiani et Maximiani imperatorum pro nomine Christi passus est. Hunc vero sua domina, nomine Aglaes, a Romana urbe, licet cum ea adulterium perpetraverat, transmisit in loca ubi Christianorum maxima persecutio afferret : ipse autem obediens dictis dominæ suæ perrexit illuc, et inter Christianos comprehensus jussu principis primom olla ferventi cum pice perfusus est, sed in nullo læsus, ab spiculatore percussus, a comitibus suis, qui secum pergebant, post martyrii palmam ad dominam suam reductus est, quæ ipsum accipiens Romæ via Latina sepelivit, ibique ecclesiam construcus, Domino instanter servivit.

III Non. In Africa natale Quirini, et in Tuscia Laurentii, et aliorum quadraginta. Aurelianis civitate depositio sancti Leofardi [Liphardi] preshyteri.

Fyrinæ, Juliæ et Saraciæ, Cyprini.

Non. Jun. Bonifacii archiepiscopi, cujus in Fresonis [Frisia | martyrii passio peracta est, et Eobani coepiscopi ejus cum servis Dei Wintrunge, et Walthere, Scirbalde, et Bosan, Hamunde, et Æthelhere. Wancare, et Gundacare, Willeherc, et Hadavolfe.

VIII Io. In Africa sancti Amantii, Lucii. In Alexandria, Andreæ, Donati et Peregrini. Depositio beati Claudii episcopi.

VII Ip. In Gallia Suessionis civitate depositio sancti Medardi episcopi et confessoris, cujus vita plena virtutibus conscripta est. Nam largus fuit in eleemosynis, virtutibus clarus : prophetiæ spiritum habuit, ter quinis annis Veromandensium urbis episcopatum tenuit; ad extremum ad cœlestia migrans, p fiunt. Suessionensium ad urbem corpus ejus translatum est, ibique sepulcrum multis virtutum titulis claruit. Eodem die festivitas sancti Naboris confessoris.

V In. Romæ, Primi et Feliciani martyrum, qui sub Diocletiano et Maximiniano impp. pro Christi nomine multa tormenta passi sunt. Nam Promoto præsidi ipsi nequissimi imperatores ad puniendum eos tradiderunt; qui cum videret eos nullo modo posse a Christi confessione averti, separavit cos ab invicem, et primitus Felicianum octoginta annos

\* Distinguitur hic Cletus ab Anacteto; sic etiam Baronius; tamen si veteribus credas, unus idemque fuit pontifex. Irenœus, qui certius neotericis vetera illa noverat, Anacletum recenset, Cletum omittens. Quinimo Caius ipse Romanus presbyter tredecim

ces fustibus et plumbatis cædebant; plumbo, et pice, A habentem jussit plumbatis cædi : postea vero misit eum in carcerem, et neque cibum peque aquam el sinebat præbere. Deinde Primum similiter jussit fustibus cædi. Dein vero in amphitheatro sanctos martyres leonibus tradi præcepit, sed nullo mode ab eis læsi sunt, quod videntes turbæ crediderunt in Christum plus quam mille quingenti. Novissime vero sancti martyres a prædicto comite decollati sunt, et a cultoribus Christi in apto loco sepulti. Eodem die nativitas Getulii martyris, qui sub Adriano imperatore passus est. Nam com esset Christianissimus, et multas eleemosynas et bona opera fecisset, traditus est ab imperatore Cereali vicario suo ad puniendum. Sed sanctus Getulius sana prædicatione convertit eum ad fidem Christi. Sieut et fecit Amanfuit, ut alicujus sancti corpus pretio acquisitum sibi B tium tribunum. fratrem ipsius. Sanctus vero Sixtus papa baptizavit Cerealem, et consirmavit in side. Postea vero cum audisset hoc factum, imperator prædictus tradidit sanctum Getulium Licinio prætecto suo, ut eum cum sociis suis, si nollet sacrisscare idolis, mitteret in caminum ignis ardentem; quod cum factum esset, nullo modo ab igne læsi sant.

> IV ID. In Africa Aresi [ Aresii ], Rogati, et aliorum duodecim. In Hispaniis, Chrispoli [Crispuli], Restituti. In Nicomedia natalė sancti Zachariæ. In Antisiodoro depositio Censurii [ Censurii ] episcopi.

III lp. Romæ • Anacleti papæ, qui primus beati Petri memoriam construxit et composuit, cum pres-U Non. In Ninive natalis Dinoci, Attali, Camari, C byter esset factus a beato Petro, et sepultus est juxta corpus beati Petri apostoli et Barnabæ apostoli.

> H In. Romæ via Aurelia, milliario quinto, passio martyris Basilidis, Cyrini, Naboris et Nazarii, quorum Naborem et Nazarium simul cum Gorgone [Gorgonio] martyre transtulit a Roma in Galliam, Hruocgangus Metensis episcopus, permittente Paulo papa Romano, anno Dominicæ incarnationis 765, et collocavit prædictus episcopus sanctum Gorgonem [Gorgonium] in monasterio quod dicitur Gorzia, sanctum vero Naborem in monasterio quod dicitur Novacella. Sanctum quoque Nazarium in monasterio quod dicitur Lauresham, ubi signa et miracula in sanitate insirmorum et debilium sæpius

> In. In Africa, Luciani et Fortunati. Eadem die nativitas sanctæ Feliculæ virginis, et a Flacco comite, qui voluit beatam Petronellam uxorem ducere, post obitum sanctæ Petronellæ, voluit cam accipere uxorem, sed ipsa hoc renuente, tradidit eam vicario suo in custodiam tenebrosam, ubi sine cibo et potu per septem dies mansit: postea vero levavit eam in equuleum, et ibi torquere jussit, donec emitteret spiritum, et sic præcipitavit eam in cloacam, quam sanctus Nicomedes preshyter tulit, successores a Petro ad Victorem recensens, vel Cletum vel Anacletum debuit omittere. De Anacleto nulla mentio in Canone missæ. Sive distinguatur a Cleto, sive unum eumdeinque facias cum illo, neuter

attigit persecutionem Domitiani. Basn.

Quod audiens prædictus comes, jussit comprehendere ipsum Nicomedem presbyterum, et duci ad sacrificandum; quod cum facere nollet, jussit eum plumbatis cædi, donec emitteret spiritum. Corpus vero ejus in Tiberim præcipitatum est, clericus vero ejusdem presbyteri, nomine et opere Justus, collegit corpus ejus, et sepelivit eum juxta muros, via Nomentana.

XVIII KAL. Julii. Elisei prophetæ, et Suessionis oivitate passio sanctorum Valerii et Rufini marty-

XVII KAL. Nativitas sancti Viti martyris, qui sub Diocletiano et (F. redundat) Antonino imperatoribus multas virtutes operatus est. Fuit enim pater ejus Hylas nomine, sacrilegus et impius, qui jussu B principum voluit eum avertere a cultura veræ divinitatis, sed puer sanctus permansit in confessione veræ fidei, erat enim annorum duodecim. Nam multa tormenta pro Christo passus est cum Modesto pædagogo suo, et Crescentia papatissa sua. Nam misit eos persecutor in carcerem, et in clibanum ardentem cum plumbo, resina et pice, sed nou nocuit eos ignis, nec leones in ullo eos nocere potuerunt. Novissime vero juxta fluvium qui dicitur Siler quiescentes sub arbore animas suas Domino reddiderunt.

XVI KAL. Ferreoli presbyteri et Ferrutionis diaconi in civitate Visoncensi [Vesontionensi], qui sub Claudio judice ad trocleas extenti et flagellati, deinde in carcerem seclusi, et mane amputatis lin- C guis prædicabant verbum Dei : post hæc subulæ triginta utrique infixæ in manibus et pedibus et pectore: ad ultimum gladio feriuntur. Et in civitate Moguntiaco passio sanctorum Aurei episcopi, et Justinæ sororis ejus, qui ab Hunnis vastantibus prædictam civitatem in ecclesia occisi sunt.

XV KAL. In Aurelianis civitate sancti Aviti presbyteri, cujus vita miraculis coruscabat. Nam ideo scriptum est quod in nativitate ejus lumen de cœlo emissum esset, ut sanctum eum demonstraret. Hic, monachus factus, solitudinem expetivit; ibi miraculis factis populis verus Dei famulus innotuit, postea vero monasterium ibi construxit : iste quoque quemdam monachum defunctum in ecclesia, cæteris fratribus sonno gravatis, oratione fusa ad Dominum a morte suscitavit. Interea quidam ex Turiensi castro, pro ejus plebiculæ salute, corumque legatione fungens ad sanctum Avitum devotus accessit, obsecrans eum ut corpus suum ob tutelam loci ipsius castri illic concederet tumulandum : cui dignam fabricam modis oninibus nomini suo promisit construendam. At ille indignum esse fatetur hominem peccatorem, ac multis criminibus involutum, sub templorum tegmine recondendum, quin potius campis patentibus ad futuram examinationem ossa bumiliata tellure sub fossa deceat reponenda; dixitque illi: « Tamen ut cordis vestri quod optat voluntas obtineat, templum in Dei nomine, si per-

et sepelivit eam septimo milliario ab urbe Roma. A sistitis, non dissimulabo fabricandum. Nam corpus meum juxta Aurelianensem urbem a Domino decretum est collocandum. . Hic autem sanctus Dei dum temporalem vitam finivit, licet populi inter se confligerent de corporis ejus sepultura, Aurelianenses tamen victores id secum rapuerunt; super cujus tumulum Hiltiberus rex Francorum ecclesiam ædificavit, et sepulcrum ipsius pretiosis metallis adornavit.

> XIV KAL. Romæ, Marci et Marcelliani martyrum, qui, temporibus Diocletiani et Maximiani, per Sebastianum militem Christi a blandimento vano mulierum revocati, ac sano dogmate confortati, pro nomine Christi passi sunt. Eodem die in Antiochia celebratur passio Marinæ virginis, quæ per Olybrium præfectum multa tormenta passa est pro nomine Christi, vincula, carceres, flagella, equuleum: quam et diabolus in draconis specie similiter et in Æthiopis tentavit et subvertere voluit, sed per signum sanctæ crucis effugatus et superatus est. Novissime vero per prædictum præfectum decollata, cum sacro martyrio vitam finivit.

> XIII KAL. Sanctorum Gervasii et Protasii in Mediolano, quorum sepulcra Ambrosius, Domino revelante, reperit, ac ita incorrupta corum corpora ac si eodem die fuissent interempti : quæ cum in urbem introducerentur, quidam diu cæcus feretri tactu lumen recepit; passi sunt autem sancti martyres Gervasius, et Protasius sub Astachio [Astasio] comite, qui Gervasium jussit tandiu plumbatis tundi, quousque spiritum exhalaret, et Protasium capite cædi; quorum pater Vitalis fuit, et mater Valeria. Paulinus, consularis vir, jussit sanctum Vitalem in equuleo suspendi et in puteum projici, et sic Deus Vitalem martyrem consecravit. Valeria autem tenta est a paganis, et tandiu ab illis cæsa est, ita ut in triduo migraret ad Christum. Romæ nativitas Ursicini martyris.

XII KAL. Translatio sancti Zenonis martyris.

XI KAL. In Moguntia natzlis Albani martyris, qui sub Theodosio imperatore de insula Namsia pergens cum sancto Theonesto et Urso Mediolanum venit, indeque exiens, auxiliante Domino, pervenit ad Gallias, et in servitio Dei manens ad martyrium pre nomine Salvatoris promptus. Postquam autem in Augusta civitate beatus Ursus martyrium accepit, Theonestus cum Albano Moguntiacum pervenit, dumque ibi prædicaret verbum Dei, Albanus, discipulus ejus, martyrium explevit, et sepultus est ibi juxta civitatem.

X KAL. Jacobi Alphæi apostoli, et in Britannia sancti Albani martyris, qui tempore Diocletiani in Verolamio civitate, post verbera et tormenta acerba, capite plexus est: sed illo in terram cadente, oculi ejus qui eum percussit, pariter ceciderunt : passus est cum illo etiam unus de militibus. eo quod eum ferire noluerit jussus, divino atique perterritus miraculo, quia viderat beatum martyres sibi, dum ad coronam martyrii properaret, alvem in civitate vero Nola natalis Paulini episcopi et consessoris, de que Gregorius in libro Dialogorum narrat.

IX KAL. Sanctæ Edildrydæ [Edildrudis] virginis et reginæ in Britannia, cujus corpus, cum sedecim annis esset sepultum, incorruptum est inventum. Vigilia sancti Joannis Baptistæ.

VIII. KAL. Nativitas præcursoris Domini, et h Epheso dormitatio sancti Joannis apostoli et evangelistæ. Romæ, Fusci, Luceæ cum aliis viginti duo. In civitate Augustoduno depositio sancti Simplicii.

VII KAL. Thessalonicæ, Bigati, Cantani. Romæ, Luciæ virginis et Aceiæ regis.

VI KAL. Joannis et Pauli Romæ, quorum primus R præpositus, secundus fuit primicerius, Constantinæ virginis siliæ Constantini, qui postea sub Juliano martyrium capitis abscissione meruerunt, per Terentianum campiductorem, qui deinde Christianus factus est.

V Kal. Inventio corporum sanctorum Fusciani et Victorici, atque Gentiani martyrum, quæ revelata sunt Lupicino Ambianensium presbytero, qui cum sancto Honoratio, ejusdem civitatis episcopo, ipsas reliquias collegit et in loco apto posuit : quas licet Hilder [ Hildericus ], rex Francorum ad se transferre vellet, tamen quia non potuit, propterea in eodem loco ædificata basilica, ipsa honorifice sepelivit. Eodem die in Ephesio [ Epheso ] civitate festivitas ce-Maximiani et Malchi, Martiani [ Martiniani], Dionysii, Joannis, Serapionis, Constantini, qui Decianam persecutionem fugientes post multa tormenta fugerunt in speluncam grandem in monte Celeo, et ibi in oratione assidua manserunt; quod audiens Decius imperator, jussit obstrui os speluncæ, ut ibi interirent. Mortuus est Decius imperator et omnis generatio illa, et regnaverunt alii imperatorès. Post trecenfos ergo septuaginta et duos annos, hoc est, tricesimo octavo anno imperii Theodosii, filii Arcadii imperatoris, quando pullulavit hæresis, volens evacuare spem fidei et resurrectionis mortuorum, ipsi septem fratres, qui in prædicta spelunca usque ad illud tempus quiescebant, suscitati sunt de somno longissimo, et cum in præsentiam hominum D illius ævi adducti sunt, apprehensi a quibusdam eo quod pecuniam antiquissimam in mercatum adduxerunt ad comparandum victum sibi, quasi possessores multorum thesaurorum, cogebantur reddere quod suspicabantur tenere. Sed veritate agnita, adveniente Marino episcopo Ephesiorum, liberati sunt de manibus violentorum, et Theodosio imperatori præsentati, ob testimonium resurrectionis futuræ, iterum redibant in locum pristinum, ubi requiescent usque ad diem universalis judicii.

IV KAL. Leonis papæ, qui post Petrum apostolum quadragesimus septimus in urbe Romana sedit annos viginti unum mensem unum dies tredecim. Hic

amnis interpositi orando transmeabilem reddidisse. A tempore pontificatus sui multa dogmata utilia fecit, et errores noxios ab Ecclesia Dei expulit.

> III KAL. Romæ passio sanctorum apostolorum Petri et Pauli, qui, sub Nerone imperatore Simonem Magum vincentes, uno eodemque die pro nomine Christi passi sunt. Hoc est jussu prædicti imperatoris nequissimi, Petrus cruci affixus est, et Paulus capite plexus.

> II KAL. In Agrippina, Asclepii, Pamphili; et Lemodicas [Lemovicis] depositio sancti Martialis episcopi et confessoris.

#### **JULIUS.**

KAL. Julii. In monte Hor depositio Aaron sacerdotis. Eodem die Romæ octava Luceiæ virginis, sanctimonialis, cum Auceia rege sponso suo, et natale Arelefi confessoris, qui, ab infantia Deo deditus, monasticam vitam expetivit, et a sancto Maximino Aurelianensi episcopo simul cum Avito socio presbyter ordinatus vitam solitariam desiderans, monasteria in diversis locis ædificans, multis virtutibus ante obitum et post obitum, suum claruit, et sanctitas ejus plurimis profuit.

IV Non. Romæ, Processi et Martiniani, qui temporibus Neronis imperatoris passi sunt. Nam dum in custodia beati Petrus et Paulus apostoli a Paulino præfecto servabantur, hi duo viri videntes mirabilia quæ apostoli Christi secerunt, conversi sunt ad sidem Christi, et a beato Petro apostolo sunt baptizati. Hos quoque dum prædictus Paulinus a fide lebratur septem fratrum dormientium, hoc est, C vera avertere voluisset, et non posset, licet multa tormenta eis fecisset, ad extremum gladio capita jussit amputari. Et in Turonis depositio sanctæ Monegundæ virginis.

V Non. Translatio Thomæ apostoli in Edessam Passus vero in India est.

IV Non. in Gallia, Turonis civitate, ordinatio episcopatus et translatio corporis sancti Martini episcopi et confessoris, et dedicatio basilicæ ipsius.

III Non. In Sicilia natalis Agathonis et Triphenæ [Triphinæ]; et in Tomis, Marini, Theodoti et Sodephæ [ Sedophæ ].

II Non. Isaiæ prophetæ, et octava apostolorum. Eodem die depositio est beati Goaris confessoris, qui in provincia Aquitaniæ ortus temporibus Hildeberti regis Francorum, statim ab infantia verus Dei cultor fuit. Hic postmodum ibi presbyter consecratus, patriam parentesque deservit, et in ultimos Galliæ fines peregrinus sæculo et cœlestis patriæ civis excessit. Veniens ergo in provinciam quæ ripis Rheni fluminis contigua Trigoria nuncupatur, atque ad diœcesin pertinet Treverorum, infra terminos Wasaliacenses, in ea Deo libere servire delegit. Hic enim hospitalis multum suit, et largus pauperibus, et Deo in sacris missis et psalmodiis instanter quotidie serviebat. Fecit enim mirabilia multa in vita sua, hoc est, cervam imperio suo stare fecit, ut cuidam lasso ab eo lactis potum acciperet. Dehinc ad Rusticum episcopum Trevirensem advocatus venit, ibique super solis radius esset cappam suam projecit: quod cum multi magicæ arti deputassent, coram episcopo positus juxta jussionem ejus parvum puerum, hoc est trium dierum ætate, loqui fecit, et patrem simul cum matre quis esset, patefecit. Sicque memoratus episcopus in scelere suo denudatus prenitentiam accepit, et prædictus vir sanctus ad locum suum rediens in pace vitam finivit.

Non. Julii. In Alexandria natale Parmeni, Eraclii [Heraclii], Heliæ, Apollonii, Anovi, et aliorum decem et octo.

VIII In. Natale Procopii in Palæstina, qui ab Scythopoli ductus Cæsaream, ad primam responsionis suæ confidentiam irato judice Flaviano capite cæsus est. In pago Austriæ, et castro nomine Wirziburg B juxta Moin fluvium sanctorum natale Chiliani martyris, et duorum sociorum ejus, qui ab Hibernia Scotorum insula venientes, nomen Christi in prædictis locis prædicaverunt; ibique ob veritatis confessionem a quodam judice iniquo nomine Gozberto trucidati sunt, et postea multis signis veri Christi martyres esse claruerunt.

VII lp. In civitate Tyro natale sanctorum Anatoliæ et Audacis sub Decio imperatore, quorum Anatolia cum multos in Piceno infirmos, lunaticos ac dæmoniacos curasset, ducta est, jubente Festiano [Faustiniano], ad civitatem Tyri, et diversis plagarum generibus vexata; deinde cum serpente tota nocte inclusa, nihil læsa est. Quin et ipsum Marsum, qui serpentem dimiserat, nomine Audacem, mane a suo C serpente devorandum eripuit, et ad Christum martyriumque convertit. Nam ipse post hæc ob confessionem veritatis in custodiam datus, nec mora, capitali sententia coronatus est. Ipsa quoque virgo Christi gladio transverberata, cum staret extensis manibus in oratione, ita ut per dextrum latus gladius missus per sinistram exiret, quæ passa est vn Idus Julii, sepulia autem mane a civibus Tyrensibus. Audax vero quia de Oriente erat, ab uxore sua et filiis illo translatus est. Eodem die, vii Iduum Juliarum, depositio sancti Patris nostri Ephrem, viri doctissimi et religiosissimi. Eodem die in Ægypto natale est Cyrilli episcopi, qui cum a Lucio duce sacrificare idolis cogeretur, et nollet hoc consentire, jussit eum dux succenso igne in medio poni, et D cum arsissent omnia ligna, et esset cinis, spectantibus religiosis viris, ut ossa ejus colligerent, invenitur super pavimentum sedens extensis manibus ad cœlum: at vero videntes signum, quod Dominus in eum ostenderat, mirabantur, stupentes, quod sic intactus esset ab igne, et ob hoc multi crediderunt in Christum; postea vero prædictus dux jussit eum gladio percuti, et ille gaudens percussus reddidit sviritum.

VI ID. Romæ, septem fratrum filiorum sanctæ Felicitatis, id est, Felicis, Philippi, Vitalis, Martialis, Alexandri, Silani [Silvani] et Januarii, sub præfecto Urhis Publio, tempere Antonini principis: e

radium per senestram micantem ignorans quod solis A quibus Januarius, post verbera virgarum et carceris macerationem plumbatis occisus est. Felix ac Philippus fustibus mactati. Silanus [Silvanus] præcipitio interemptus. Alexander, Vitalis et Martialis capitali sententia puniti. Eodem die natale est Rufinz et Secundæ, duarum sororum, quæ sub persecutione Valeriani et Gallieni Augustorum per sceleratissimum præfectum Archisilaum, eo quod sidem Christi negare et virginitatem perdere noluerunt, post varia tormenta quæ cis inflixit, ab ipso decollati sunt.

> V In. In Africa, Mariani, et depositio Benedicti abbatis et Januarii. In Armenia civitate Nicopoli. item Januarii et Pelagiæ, qui tormentis subditi, non solum ungulis, sed et testa, corpora corum usque in diem quartum Idus eamdem passionem habuerunt.

> IV Ip. In Aquileia natale sanctorum Fortunati et Armigeri. Lugduno Galliæ depositio Viventioli episcopi.

> III lp. In Antiochia passio Margarethæ virginis, quam Olybrius consul stuprare volens et a fide Christi avertere, multis tormentis eam afflixit, boc est in equuleo suspensam ungulis acerbissimis jussit carnes ejus lacerare, postea in carcerem tenebrosum eam misit, ubi diaboli seductiones, qui in specie draconis et Æthiopis illi apparuit, superavit, et nihil ei illius fraus nocere potuit; novissime vero gladio persecutoris decollata est, et ad vitam migravit æternam.

> Il lo. Sancti Focatis [Phocæ] episcopi Ponti, qui sub Trajano imperatore, præfecto Africano, carcerem, vincula, ferrum, ignem etiam pro Christo superavit; cujus reliquiæ in basilica Apostolorum, in Galliæ civitate Vienna habentur. Lugduno Galliæ natale Justi episcopi et confessoris.

> lo. Sancti Cyrici et matris ejus in portu Romano, Eutropii, Zosimæ, et Bonosæ sororum, et infantum decem; et in Sirmio Agrippini, Secundi, Maximini, Martialis et Jacobi episcopi.

> XVII KAL. Augusti. In Ostia natale Hilarini, qui sub persecutione Juliani cum nollet sacrificare, fustibus cæsus, martyrium sumpsit.

> XVI KAL. In Carthagine Scillitanorum, id est, Sperati, Martialis, Cithii, Vesturii [Nartali, Cythini, Beturii], Felicis, Aqullini, Lactantii, Januarii, Generosi, Vestæ [Aquili, Letarii, Januariæ, Generosæ, Bessiæ], Donatæ et Secundæ sub Saturnio [Saturnio] præfecto, qui post primam Christi confessionem in carcerem missi, et in ligno confixi, et mane gladio decollati sunt.

> XV KAL. Depositio in Mettis civitate sancti Arnulphi confessoris celebratur, qui ab infantia ad Dei servitium aptus fuit. Nam primum apud aulicos regis, hoc est, Gundolfum subregulum ac rectoren palatii nutritus fuit; sed jugis illius meditatio circa monasteria vel loca sancta vigilabat, largus erat in eleemosynis, et cura illi maxima erga pauperes fuit. Postea vero episcopus Mettensium est ordinatus; in

infirmorum: cum autem illi inspiratio divina solitariam vitam in mentem dedit, ubi contemplationi divinæ jugiter vacaret, perrexit in secretum locum, et sedulo in Dei servitio laboralat, donec vocatio cœlestis ad æternam requiem illum perduxit.

XIV KAL. Sancti Patris nostri Arsenii, de quo in verbis seniorum refertur quia propter redundantiam lacrymarum tergendam sudarium semper in manu sua vel sinu habuerit.

XIII KAL. In Africa natale Luciani, Petri, Amabilis et Nunninæ; et Thebaidæ, Victuris [Victoris], et in Damasco, Savini [Sabini].

XII KAL. Sancti Danielis prophetæ. Romæ, Pravedis virginis, quæ fuit soror Potentianæ, et temporisubstantia foyebat. Cum autem divulgatum esset Antonino imperatori quod conventus fieret in titulo Praxedis, misit et tenuit Symmetrium presbyterum, cum aliis viginti duobus, quos sine interrogatione gladio puniri præcepit in codem titulo, quorum corpora beata Praxedis collegit et sepelivit in cœmeterio Priscillæ sub die vn Kal. Julii. Tunc aMictione constricta beata Praxedis ingemuit, et oravit ad Dominum ut transiret ex hoc mundo, cujus orationes et lacrymæ ad Dominum Jesum Christum pervenerunt. Post martyrium sanctorum supra dictorum et coronam, migravit ad Dominum virgo sacrata sub die xii Kal. Augusti. Et apud Tiburtinam urbem Italiæ natale Symphorosæ cum filiis septem, Crescente, Juliano, Nemesio, Primitivo, Justino, Stacteo, Eugenio; cum quibus simul passa est ab Adriano principe, qui ipsam Symphorosam jussit palmis cædi, deinde suspendi crinibus; sed cum superari nullat. nus posset, jussit eam alligato saxo in fluvio præcipi tari: cujus frater Eugenius, curiæ principalis Tiburtinæ, colligens corpus ejus sepelivit, et mane imperator jussit septem figi stipites, ibique filios ejus ad trocleas extendi, et Crescentem in gutture transfigi, Lucianum in pectore, Nemesium in corde, Primitivum per umbilicum, Justinum per membra distensum scindi per singulos corporis nodos atque juncturas, Stacteum lanceis innumerabilibus donee moreretur, in terram configi, Eugenium findi a pectore usque ad inferiores partes. Altera autem die veniens Adrianus imperator ad fanum Herculis, D jussit corpora eorum simul auferri, et projici in foveam altam. Post septem vero dies, in die octavo martyrii eorum, filiam Adriani imperatoris arripuit diabolus, et veniens ad locum ubi obruti erant sancti, clamabat per os ejus diabolus dicens: « Domini mei septem germani martyres Christi, incenditis me miseram. > Ipse autem Adrianus similiter arreptus a dæmonio miserabiliter vitam corporalem finivit. Eodem die in civitate Verona translatio sancti Zenonis martyris, cujus beatus Gregorius in libris Dialogorum meminit. Eodem die passio est Victoris, Massiliensis episcopi, qui sub Diocletiano et Maximiano imperatoribus propter sidem Christi per Arterium

quo gradu positus multa miracula fecit in sanitate A præsidem trucidatus est simul cum militibus Eleutherio, Feliciano et Alexandro. Nam cum memoratus episcopus prædictis militibus ad custodiendum in carcerem traditus esset, ibi angelica visione visitatus est. Unde ipsi custodes videntes ibi lumen splendidum, cadentes ad beati Victoris genua, remedium ab eo implorant : quos cum sanctus episcopus baptizasset, et ipsi in confessione nominis Christi usque in finem perseverassent, martyrio coronati sunt. Similiter et episcopus jussu imperatoris decollatus est. Unde et post martyrium sanctorum expletum, Maximianus imperator dæmonum infestatione valde torquebatur, qui inter pænas ad Arterium præsidem clamare coepit ac dicere: « Heu incidor miser a sanctis viris ac torqueor: qui ut video jam et nos bus Antonini imperatoris multos Christianos de sua B excludimus a luce, quam tulimus, torquet et pæna quam dedimus; majus est, quod recepimus, quam quod intelisse probamur; > qui usque ad quartum diem tortus, die quinto a semetipso laqueatus et jam omni putredinis squalore decoctus, vermibus bulliens, in tirocinio vitæ suæ malum digna morte finivit.

> XI Kal. Nativitas Mariæ Magdalenæ. In Antiochia natale sanctorum Cyrilli episcopi, Andreæ; et in Anquira [Ancyro] Galatiæ natalis sancti Platonis, enjus gesta habentur.

> X KAL. Depositio sancti Apollinaris episcopi in Ravenua, qui Romæ ordinatus ab apostolo Petro, et illuc missus est; qui etiam in Æmilia prædicavit et in partibus Corinthiorum, et in Mysia et in ripa Danubii, et in partibus Thraciæ, in quibus locis exsilio relegatus est, et ubicunque pervenit, innumeras virtutes fecit et passiones sustinuit : nam nimia cum cæde mactatus est, et rursum diutius fustibus cæsus, ac nudis pedibus super prunas impositus, rursus cæsus et equulo appensus tortus est, et saxo os ejus contusum est, et cum gravissimo ferri pondere inclusus in carcere horrifico, atque in ligno extensus est, ubi ab hominibus quidem neglectus, sed ab angelo publice pastus est. Deinde catenatus in exsilium directus est, in quo rursum diutius fustibus cæsus, et rursus in Ravenna ligatus, a paganis cæsus et vulneratus est, et rursum in carcerem missus et cæsus. Sic martyrium consummavit sub Vespasiano Cæsare, Demosthene patricio; rexit Ecclesiam annis viginti octo, diebus quatuor.

> IX KAL. In Tyro civitate natale sanctæ Christinæ virginis, quæ in Filium Dei credens, et cultui ejus deserviens, non potuit ab Urbano patre suo ullo modo inde divelli, sed idola ejus conterens dispersit, et dedit ca pauperibus; ob quod factum pater ejus multis tormentis eam afficiebat, hoc est, plumbatis eam cædebat, similiter et virgis nudam flagellabat, et dyodecim homines fustibus cædehant, et carnes ejus ab ossibus solvebant. Postea eam ignibus uri præcepit, sed non prævaluit. Deinde saxo ad collum ejus ligato in mare præcepit eam mergere, sed Domini auxilio inde liberata est. Cum autem propter scelera sua pater ejus exstinctus est, ab aliis judicibus, hoc

est Dione et Juliano, multa tormenta passa est, sed A baptizaretur ab Eusebio, Nicomediensi episcopo, et Dei judicio exstinctis hostibus, per martyrium migravit ad Christum. Eodem die natale est sancti Victorini, qui cum fratre Severino audiens vocem Dei in Evangelio dicentis ad divitem: Si vis perseclus esse, vade, vende omnia quæ habes, et da pauperibus, et reliqua (Matth. x); reliquerunt ambo fratres mundi divitias, et omnia sua dispensantes pauperibus, eremiticam vitam elegerunt, ibique nobiliter vixerunt, licet Victorinus ad tempus delusus suisset a diabolo, sed tamen Domini gratia de inimico victor existens nobiliter triumphavit, sicut in Vita illorum pleniter narratur.

VIII KAL. Nativitas sancti Jacobi Zebedæi apostoli. Eodem die Romæ natale Eutyciani [Eutychiani] tantum fabas et uvas benedici. Hic temporibus suis per diversa loca trecentos quadraginta unum martyres manu sua sepelivit. Qui hoc constituit ut quicunque sidelium martyrem sepeliret, sine dalmatica et colobio purpurato nulla ratione sepeliret : quod tunc usque ad notitiam sibi divulgaretur. Eodem die passio est sancti Christophori martyris, qui in Samo civitate a Dagno rege martyrizatus est. Nam per varia tormenta rex illum cruciare jussit. Sed vir sanctus impetravit a Domino ut multi crederent per ipsum in Christo, nec non et ipsum regem, qui sagittæ ictu oculum perdidit, sanguinis sui gutta post passionem suam sanavit, sicut ei ipse ante prædixit, et ad fidem Christi convertit.

VII KAL. In Laodicia Phrygiæ natale sanctorum C Joviani et Juliani.

VI Kal. In Syria Simeonis monachi. In Campaniæ · civitate Nola natale Felicis, et in alio loco Juliæ et Jocundæ. In civitate Antisiodoro natale sancti Etheri [Etherii] episcopi.

V Kal. Romæ, Victoris papæ et martyris, qui constituit in Ecclesia ut faciente necessitate ubi inventum esset, sive in flumine, sive in fonte, sive in mari, tantum Christianæ credulitatis confessione declarata, quicunque hominum veniens ex gentili baptizaretur: et sepultus est juxta corpus beati Petri apostoli in Vaticano. Eodem die Romæ depositio sancti Innocentii papæ. Hic constitutum fecit de omni Ecclesia, et de regulis monasteriorum, et de Judæis, et de paganis, et multos Cataphrygas invenit, quos D passione sanctæ Anastasiæ. exsilio monasterio relegavit; et hic invenit Pelagium, et Cœlestinum hæreticos, et damuavit eos, et boc constituit ut qui pati fuerint de Christiano [Forte add. debeant] denuo nasci per baptismum, hoc est haptizari, quod Pelagius damnavit.

IV KAL. Depositio sancti Lupi episcopi de Trecas, qui cum Germano venit Britanniam, et quinquaginta duos annos ibi Bacerdotio functus est : qui tempore regis Attilæ, qui Galliam vastabat, sicut in hymno ejus cantatur, dum bella cuncta perderent, orando Trecas munivit. Romæ eodem die passio Felicis papæ et martyris. Hic Felix declaravit Constantium filium Constantini esse hæreticum, cum secundo rejuxta præcepta ejusdem Constantii Augusti martyrio coronatur et capite detruncatur. Aurelianis civitate depositio beati Prosperi episcopi, doctissimi viri et sanctissimi. Eodem die passio celebratur Simplicis [Simplicii] et Faustini germanorum, qui sub Diocletiano et Maximiano imperatoribus in urbe Romana propter sidem Christi decollati sunt. Similiter et germana eorum, Beatrix nomine, eo quod corpora eorum cum Crispo et Joanne presbyteris sepelivit, a Lucretio præsecto præsocata reddidit spiritum, et usque in finem vitæ in Christi confessione perseveravit. Lucretius vero ab immundo spiritu arreptus in convivio suo exspiravit.

III KAL. Romæ, Abdo et Sennis Abdon et Senpapie et martyris. Hic constituit fruges super altare B nen] subregulorum, qui cum Curnula civitate Persarum vincula paterentur a Decio, ad ultimum duxit eos Romam catenis obligatos, et diversis pænis maceratos, ubi primo plumbatis cæsi, et inde gladio interfecti sunt. Antisiodoro depositio Ursi episcopi.

> Il Kal. In Africa civitate Sinnada natale sanctorum Democriti, Secundi, Dionysii, Thyrsi: Antisiodoro depositio sancti Germani episcopi et confessoris, qui multis virtutibus, doctrina et continentia clarus, etiam Bretonum [Britonum] fidem per duas vices a Pelagiana hæresi defendit. Et in Vercellis, Eusebii episcopi, qui moventibus persecutionem Arianis sub Constantio principe martyrium passes

# AUGUSTUS.

KAL. Augusti. Sanctorum Machabæorum septem fratrum cum matre sua, qui passi sunt sub Antiocho rege. Romæ dedicatio primæ ecclesiæ a beato Petro constructæ et consecratæ.

IV Non. Romæ Stephani papæ, qui martyrio coronatus est in persecutione Valeriani principis. Eodem die natale sanctæ Theodoræ cum tribus filiis suis, in provincia Bithyniæ, urbe Nicææ, tempore Diocletiani sub comite Leucadio, qui hanc ferro vinctam cum filiis consulari Bithyniæ Nicetio destinavit. At ille primo ejus filium primogenitum Evodium Christum fiducialiter confitentem fecit fustibus cædi. Deinde illam cum omnibus filiis igne consumi. Scriptum in

III Non. In Antiochia sancti Stephani protomartyris, ubi haberi dicitur unus de lapidibus quibus in brachio percussus est, et multas ex eo virtutes sanitatum sieri. Eodem die in Hierosolymis inventio corporis ejusdem beati Stephani martyris et sanctorum Gamalielis et NicoJemi.

II Non. Sancti Justini confessoris Christi: de que narratur in passione Xisti atque Laurentii, quod multos ad fidem Christi converteret, nec non et sarctorum martyrum sepeliret.

Non. In civitate Augusta passio sanctæ Afræ martyris, cujus conversio et vita, nec non et passie. conscripta habetur. Et alibi natale sanctorum Floriani et Philistinæ. In civitate Catalaunice depositio A est in passione sancti Sebastiani martyris, quod con-Memmei [Memmii] episcopi et confessoris, de quo legitur quod a beato Petro apostolo in Romana urbe episcopus ordinatus missus fuisset in Galliam simul cum sancto Dionysio et sancto Sexto, atque sancto Euchario ad prædicandum verbum Dei, qui etiam virtutes multas fecit, et novissime nobiliter vitam præsentem finiens, ad requiem migravit æternam.

MARTYROLOGIUM.

VIII ID. Romæ sancti Sixti episcopi, Felicissimi, ct Agapeti [Agapiti] diaconi, qui decollati sunt sub Decio. Decollati sunt cum eo et alii quatuor diaconi, Januarius, Magnus, Vincentius [Innocentius] et Stephanus, ut in Gestis pontificalibus legitur.

VII lp. In Aricio, Donati episcopi et martyris, qui, ut Gregorius in libro Dialogorum meminit, fractum a paganis calicem sanctum ad missas orando restau- B ambos ibi ubi stabant lanceis per latera verberari, ravit. Mediolano nativitas sancti Faustini.

VI ID. Sancti Cyriaci martyris, qui a beato Marcello papa diaconus ordinatus simul cum Sisinnio socio multa miracula fecit, sub Maximiano imperatore, et dæmones ab obsessis hominibus expulit : novissime vero per Carpasium vicarium jussu Maximiani decollatus est cum aliis numero viginti uno.

V ID. Romæ, sancti Romani militis, qui, confessione sancti Laurentii compunctus, petiit ab eo baptizari, et mox, jubente Decio, cum fustibus exhibitus et decollatus est. Et in Verona civitate passio sanctorum martyrum Firmi et Rustici, qui tempore Maximini [Maximiani] imperatoris et Anulini, consiliarii ejus, passi sunt.

IV ID. Sancti Laurentii sub Decio, qui post plu- C rima tormenta carceris, verberum diversorum, laminarum ardentium, ad ultimum in crate ferrea assatus martyrium complevit.

III lu. Romæ natale sanctæ Susannæ virginis, quæ fuit silia Gabini presbyteri, patris Gali [Caii] papæ. Hæc ergo virgo sub Diocletiano imp. passa est, eo quod nollet Maximo filio suo in conjugio sociari, sed in virginitate permanere. Hortante eam Gaio [Caio] episcopo, nec non et Serena Augusta, ut stabilis permaneret in fide Christi et castitate perpetua. Propter hoc jussit eam Diocletianus post alia tormenta in domo propria percuti, et sic martyrium consummavit. Prædicta vero Serena Augusta collegit corpus sanctæ virginis, et sanguinem quem fuderat in eodem loco cum suo velamine tersit, et posuit in capsam argenteam in palatio suo. Ubi diu noctuque furtivis vicibus orare non cessabat, corpus autem sanctæ Susannæ ipsa manibus suis ornavit cara linteaminibus et aromatibus, et posuit juxta corpora sanctorum in cœmeterio Alexandri a. Eodem die passio sancti Tiburtii martyris, de quo scriptum

a Eadem habet Beda : attamen hanc historiam penitus ruere monet Baluzius ad Lactantium: 1. enim falsum est Serenam fuisse Augustam, cum unicam uxorem duxerit Diocletianus nomine Priscam. 2. Fallitur Rabanus, qui credat Diocletiano fuisse filium, cui Susannam conjugio jungere propriamque dicare volucrit; quippe nullos habuit filios Augustus, sed Valeria ejus filia Galerio nupsit. 3. Illa denique Vaversum ad fidem Christi et baptizatum a Polycarpo presbytero, sanctus Sebastianus eum a fonte baptismatis suscepisset, fortiter paganis et infidelibus resisteret. Nam jussu Fabiani præsidis super prunas ardentes nudis pedibus incedens, in nullo læsus est : postea vero a prædicto Fabiano, machinante Torquato apostata, gladio transverberatus martyrium explevit; posthæc autem Torquatus egit ut Castulus, cetarius palatii, hospes sanctorum, fuisset arctatus, et hic tertio appensus, tertio auditus, in confessione Domini perseverans, missus est in foveam, et dimissa est super cum massa arenarii, et ipse cum palma martyrii migravit ad Christum. Quod cum fortiter pertulissent, et laudem Domini cantassent, jussit eos iniquus judex et ipsi per martyrii gloriam ad siderea regna migrarunt. Eodem die depositio beati Gaugerici episcopi, qui in Eposio castro ortus fuit. Hic statim in juventute meditationi legis Dei et psalmodiæ intentus fuit. Post vero a beato episcopo Rhemensium civitatis, in Cameracorensi [Cameracensi] eivitate episcopus est ordinatus; qui multis virtutibus claruit, maxime in absolutione vinctorum qui in carceribus custodicbantur. Cum ergo eos a præsidibus qui illos in carceres miserant, absolvi non posset impetrare, ad Dominum prece fusa absolvere promeruit, qui etiam cæcos illuminavit et infirmos curavit. Cum autem in episcopatu suo triginta tres annos feliciter explevit, ad Dominum migravit; quod multis indiciis miraculorum juxta sepulcrum ejus ita factum claruit.

Il Io. In Sicilia civitate Citinensium natale Eupli [Emplii] diaconi, qui cum diutissime torqueretur, decollatus est a Calvisiano consulari, tempore Diocletiani et Maximiani.

IDIB. Roma, sancti Hippolyti, qui tempore Decii ligatus pedibus ad colla indomitorum equorum, sic per carduos ac tribulos tractus emisit spiritum, et Concordiæ nutricis ejus, quæ ante ipsum plumbatis cæsa martyrizavit, et aliorum novemdecim de domo ejus, qui simul decollati sunt. Eodem die natale sancti Cassiani Romæ, qui cum adorare idola noluisset, interrogatus a persecutore quid artis haberet, respondit quia pueros notas doceret; et mox spoliatus vestibus, ac manibus post terga revinctis, statuitur in medio, vocatisque pueris, quibus docendo exosus factus erat, data est facultas eum perimendi; at illi quantum doluerant discentes, tantum se ulcisci gaudentes, alii eum tabulis ac buxibus (sic ms.) feriebant, alii stylis vulnerabant : quorum quanto infirmior erat manus, tanto graviorem martyrii pænam dilata morte faciebat. De quo scripsit Prudentius

leria conjugi supervixit et miserabili morte obiit sub Licinio. Videas tamen hac de re Aringhum Romæ Subterraneæ l. 1v, c. 79, qui hæc subjicit ex cod. ms. : • Posuit juxta corpora sanctorum Chrisanthæ et Dariæ via Salaria in arenario juxta sanctum Alexandrum in civitate Teiguna 111 Id. Aug. Susannæ ecclesiam a fundamentis restituit Leo III.

poeta. Item conem die Pictavis civitate gepositio san- A pro tide Christi passus est; hic nervis cædebatur et etæ Radegundis reginæ et in Germania provincia sancti Vigeberechti [Vuigberti] presbyteri et confessoris.

XIX KAL. Septenb. Natale sancti Eusebii presbyteri et confessoris, qui sub Constantio imperatore Ariano, machinante Liberio e præsule similiter hæretico, confessionem suam complevit. Nam prædictus Constantius subrogatu Liberii includit Eusebium presbyterum in quoddam cubiculum domus sux, quod humile erat in latitudine pedibus quatuor, et ibi multis mensibus in oratione constanter perseverans, inclusus tamen post menses septem dormitionem accepit, Nona decima Kal. Septembris, cujus corpus collegerunt Gregorius et Orosius preshyteri, et parentes ejus, et sepelierunt in crypta juxta corpus rio Callisti, ubi et titulum ipsius scribentes posuerunt pro commemoratione ejus: Eusebio hemini Dei. Eodem tempore auditum est a Constantio imperatore eo quod Gregorius et Orosius presbyteri colligerent corpus Eusebii presbyteri, et in eadem crypta vivum includi præcepit Gregorium. Tunc Orosius presbyter collegit semivivum beatum Gregorium noctu occulte propter Constantium Augustum, et emisso spiritu sepelivit eum juxta corpus sancti Eusebii presbyteri.

XVIH KAL. Assumptio sanctæ Mariæ, et in Nicomedia natale sauctorum Strationis. Philippi et Eutychiani, cum sociis eorum.

XVII KAL. In Alexandria natale sanctorum Orionis, Æmilii, Agnati. In Perside natale sancti Thyrsii C cum sociis suis.

XVI KAL. In Cæsarea Cappadociæ, Mammetis, qui temporibus Aureliani tyranni, quando persecutio maxima fuit Christianorum, cum puer esset decem annorum, relictis omnibus fugit in montem cum pecoribus suis quæ ibidem pascebat, et lacte eorum vescebatur: ubi visitatio divina super illum venit, eique præsignavit qualiter pro Christi nomine pati deberet. Ergo cum feræ sylvestres ad eum venissent, ipseque sedens quotidie Evangelium legeret, mansuetissime circa eum versabantur, eorumque lacte servus Dei et se et alios pauperes in alimoniis invabat. Cum audisset hoc Alexander præses, eum inter feras communiter vivere, magicæ arti hoc deputavit: vocatamque ad se multis tormentis afflixit, hoc est equuleo suspensum torque at, in caminum ignis ardentis misit, et in nullo eum ignis lædere potuit : postea cum lapidare jussit, in tantum ut collectis lapidibus et in Christi martyrem projectis pene coopertum corpus esset, quem persecutor mortuum credens secessit, sed Dominus martyrem suum illæsum servans, postca divina vocatione ad cœlestia regna eum arcessivit, sicque in pace animam reddens ad æternam requiem migravit.

XV KAL. Natale sancti Agapeti martyris, qui sub Antiocho rege cum esset puer annorum quindecim

· Quis ille Liberius præsul? an pontifex Romaaus, qui sub Constantio fidem orthodoxam dejeraflagellis atrocissimis, fumum ignis adhibuerunt, et caldam bullientem fuderunt super ventrem ejus, sed nihil illi nocuerunt; ad extremum decollatus est. et sic martyrium suum complevit.

XIV KAL. Natale sancti Magici, sen [pro item] sancti Andreae martyris cum sociis suis duoloes millibus quingentis nonaginta septem.

XIII Kal. Samuelis prophetæ. In Alexandria natale Dioscori, et alibi depositio Filiberti abbatis, In Lucania, sanctorum Valentiniani, Leontii. In Sinnada civitate natale sanctorum Piricii, Arci, Maximi confessoris, Pamphili, Coloni confessoris.

XII KAL. In Hispaniis nativitas sanctorum Vincentii et Juliani. In Sardinia natale sanctorum beati Sixti martyris et episcopi, via Appia in cœmete- B Luxuri [Luxorii], Trajani. In Gavali vico Minatensi natale sancti Privati martyris.

> XI KAL. Sancti Timothei, qui ab Antiochia veniens Romam sub Miltiade papa susceptus est in hospitium a Sylvestro, qui postea episcopus factus est : qui cum annum totum et aliquot menses ibi prædicans multos ad Christum convertisset, tentus a Tarquinio Urbis præfecto, et longa carceris custodia maceratus cum sacrificare idolis noluisset, terio cæsus, ac gravissimis suppliciis attrectatus, ad ultimum decollatus et juxta beatum Paulum Apostolum sepultus est. Scriptum in historia sancti Sylvestri. Eodem die Augustoduno passio sancti Symphoriani martyris.

> X Kal. Passio trium fratrum sub Lysia præside in provincia Lycia, civitate Ægea, hoc est, Claudü, Asterii, Neonis, quos singillatim præses torqueri præcepit, primum Claudium equuleo suspendi, flammas pedibus ex parte laniatis adbiteri, testa acutissima et candela ardente latera ejus aduri; Asterium vero fratrem ejus similiter jussit in equuleo suspendi, carbones ardentes sub pedibus ejus substerni; tertium fratrem ejus, hoc est Neonem, jussit in cervice torqueri, carbones super mitu, et nervis dorsum ejus cædere. Mulieres autem, boc est, Domninam [Donuinam], et Theonillam projecte in terram, et alapis eas cædi, et capita tondi [tonderil, et sic carbonibus succendi : ad extremum vero corpora corum sacco inclusa in mare jussit demergi-

IX KAL. Natale Bartholomæi apostoli, qui nomen ex Syra lingua suscepit, et interpretatur filius suspendentis aquas. Lycaoniam [In Lycaonia] prædicavit : ad ultimum in Albano majoris Armeniæ urbe vivens a barbaris decoriatus, atque per jussum regis Astyagis decollatus, sicque terræ conditus, 1x Kal. Septembr.

VIII KAL. Passio Genesii martyris sub imperatore Diocletiano, qui fuit primum sub gentilitate arte mimus, sed postca Christi confessor factus, multis modis a persecutoribus est cruciatus, hoc est fustibus cæsus, equuleo suspensus, flammis adustus, povizsime decollatus.

vit? Eusebii Acta mss. habuit Baronius - rem tamea non aperuit. Bas.

VII KAL. Natale Herenæi [Irenæi] et Abundii Ro- A omni præiret gratia virtutum, sed ita ingenti gloria mæ, quos Deciana persecutione jussit Valerianus in cloaca necari: eo quod corpus beatæ Concordiæ in cloacam missum levaverint, et ipsorum quoque corpus levavit Justinus presbyter, et sepelivit in crypta juxta beatum Laurentium.

suæ plebis, populi Domini Ecclesiæ præsideret, usque ad expulsionem ejus frementis diaboli exarsit invidia. Hunc ergo cum seditio populi persequebatur, post multas tribulationes in peregrinationem perrexit atque solo secum comitante puero in Ægyptum pervenit,

VI Kal. In Gallia Arelato civitate depositio sancti Cæsarii episcopi. Augustoduno depositio sancti Syagrii episcopi.

V KAL. In Africa depositio sancti Augustini episcopi, qui primo de sua civitate propter barbaros Sardiniam translatus, nuper a Luitbrando rege Longobardorum Ticinis [Ticinum] relatus et honorifice conditus est. Eodem die natale sancti Hermetis martyris.

IV Kal. In Venusio, civitate Apuliæ, natale Felicis B episcopi civitatis Tubrozensis, et Januarii presbyteri, et Fortunatiani et Septimini, lectorum, qui temporibus Diocletiani in sua civitate tenti a Magnelliano procuratore xviii Kal. Julii, inde multis diu vinculis et carceribus macerati, et in Asia, et in Sicilia, tandela in occisione gladii consummati sunt. Natale sanctæ Sabinæ martyris. Eadem die celebratur decollatio sancti Joannis Baptistæ, qui primo in Samaria conditus, nunc in Alexandria: porro caput de Jerosolymis ad Phœnicis urbem Emissam [Edessam] delatum est.

III KAL. Rome natale sanctorum martyrum Felicis et Audacti, Gaudentiæ virginis cum reliquis tribus, et depositio Agili abbatis.

II KAL. Treviris depositio sancti Paulini episcopi C et confessoris, qui cum pro fide catholica a Constantio imperatore filio Constantini exsiliatus fuisset, ibidem requievit.

### SEPTEMBER.

KAL. Septemb. Cennomannis civitate Galliæ natale Victoris [Victorii] episcopi. Nam dum sanctus Martinus Turonensis episcopus perrexit ad sepeliendum Leporium, pontificem supradictæ urbis, et venisset ad oppidum, respiciens vidit hominem operantem in vinea, eratque clericus, subdiaconi officium adeptus : revelatumque est sancto Dei eo quod ipse esset successurus in episcopalem locum : vocavitque illum sanctus Martinus ad se dicens illi : « Benedic me, domine Victor. > Cui ille : c Benedic tu mihi, domine mi, et benedictus sermo tuus. > Sicque jussu sancti viri secutus est eum, quem, convocata plebe atque coadunata, ordinavit episcopum, ejusque filium, Victorinum nomine, baptizavit, et secum ad nutriendum ad Dei servitium tulit : quem ctiam post obitum patris defuncti eidem civitati ordinavit episcopum.

IV Non. Lugduno Galliæ depositio Justi episcopi et confessoris; cum post diaconatum antistes ordinatus est, tanta puritate, modestia, pictate, patientia, per multos rexit annos, tanta circa pauperes cura, tanta divinorum mandatorum observantia, ut etiam magnificos atque præstantes illos Domini sacerdotes

ounni praviret gratia virtutum, sed ita ingenti gloria suæ plebis, populi Domini Ecclesiæ præsideret, usque ad expulsionem ejus frementis diaboli exarsit invidia. Hunc ergo cum seditio populi persequebatur, post multas tribulationes in peregrinationem perrexit atque solo secum comitante puero in Ægyptum pervenit, ibique inter anachoretas strictissimam vitam duxit et nobiliter conversatus est: quem sanctus Antiochus, presbyter Lugdunensis, pio incitatus officio usque ad visitandum suum episcopum pergere animo intendit, quem etiam ad se venturum sanctus Justus episcopus prædixit his qui secum erant. Post aliquot vero dies sanctus Dei migrans de hoc sæculo, ossa sua ad sedem suam divino nutu transferri promeruit, ibique honorifice sepeliri.

III Non. In Alexandria, Aristippi episcopi; et in Syria, Antonini pueri annorum viginti, et Aristonis episcopi, et in Caudis, Vitaliani.

Il Non. In urbe Cabilonensi natale sancti Marcelli mai tyris, qui sub Antonino imperatore per Priscum præsidem passus est. Nam cum nollet idola adorare, multipliciter torquebatur. Sanctus ergo martyr in animo cœlesti virtute roboratus, secundum loca idolorum, ita et supplicia commutabat, equuleis extensa membra catenarum stridore laniat, ignium globibus (Ita ms.) urit, et dissolutis ictibus artus exusta corporis elementa jungebant : sed athleta fortissimus, auctoris sui Jesu Christi intra viscera retinens passionem, gloriosiore certamine triumphabat, et antiquam fidem tormentorum novitas mutare non poterat. Hoc semper iniqui persecutoris interrogationi respondens, sieri nequaquam posse ut qui Deum vivum sensibus recepisset, saxa sensu carentia aut simulacra dæmonum adoraret; quem nequissimus præses, cum in suppliciis divini favoris gratia adverteret fortiorem, inaudito crudelitatis exemplo, plus quam furore persecutoris insaniens, defodi eum cingulo tenus jussit, sed triduo in laudibus Christi omnipotentis Domini ac Dei sui ore et amore perdurans, interim terris membra terrena commendans, spiritum sanctum emisit ad cœlos.

Nons. In portu Romæ natale Taurini, Eraculani | Herculani], et in Alexandria, Nymphi et Saturnini, et depositio beati Ingenui episcopi, et in Campania, Quinti. In Galliis, civitate Vesoutione, natale sanctorum Ferreoli et Ferrutionis.

VIII ID. Zachariæ prophetæ. Romæ via Salaria, milliario ab Urbe quinquagesimo, natale sancti Eleutherii episcopi. In territorio Cappadociæ, civitate Ructensi, natale sancti Cuttidi [Cottidi], Eugenii episcopi et sociorum ejus.

VII ID. Natale sancti Chlodoaldi confessoris. In Campania natale Innocentii, et in Benevento Januarii, Festi, Acuti, et sancti Synoti et Desiderii. Arelato, Galliæ civitate, natale sancti Augustalis episcopi. Aurelianis civitate sancti Evortii episcopi et confessoris, qui post Desinianum ipsius Ecclesiæ episcopatum meruit; qui ctiam divino nutu per columbæ speciem Spiritus sancti electione ad episcopatum

percipiendum dignus ostensus est, sicut in Vita cjus A Januarii, pro Christi nomine passa, cum martyrii conscriptum legitur. Hic nobili et saucta conversatione dies suos complevit, et miraculis claruit, ipseque diem obitus sui per reveiationem agnoscens, sanctum Annianum episcopoun futurum, ne seditio in popule oriretor, prælegit, sieque ad cœlestem gloriam transivit. Ædaæ civitæte in Galliis, loco Alisiana, natale sanciæ Reginæ martyris, cujus gesta habentur.

VI In. Natale sancte Dei genfaricis. Et in Nicomedia, sancti Adriani martyris cum aliis viginti tribus; et in suburbanis Moguntiacensis Ecclesiæ natale sancti Disibuthi confessoris.

V ID. Romæ, Gorgonii martyris et Candidi, Cyrini, Domiciani, Euno ci, Sisinnii, Erachilii, Alexandri, Joannis, Claudii, Athanasii, Valentis, Eliani, Melicii, B Ecdicii, Acacii, Jubiani, Eliani, Theoduli, Cyrilli, Flavii, Severiani, Valerii, Chudionis, Sacerdonis, Prisci, Evacii, Juvenalis, Philoctimonis, Etii, Micalli, Lysimachi, Theophili, Euticii, Xanthii, Aggii, Leontii, Insitii, Gaii, Basilidis. Hi omnes simul quadraginta passi sunt temporibus Licinii imperatoris et Agricolai præsidis, et Lysiæ ducis. Eodem die in Sabinis passio celebratur Jacinthi diacom et martyris, qui a Luxurio persecutore traditus est consulari Leontio. Hic cain non posset eum compellere ut sacrificaret idolis, misit in ignem, qui statim exstintus est; postea misit cum in aquam, sed sanus ad littus reductus est. Luxurius vero cum a serpente percussus, juxta quod sanctus vir ei prædizerat, tumides in via jaceret : nam serpens com juxta arbo. C natale sancti Apri episcopi, et Leobini confessoris. rem præteriret, cecidit per caput efus inter collum et capitium tunicæ, et sic in ventrem irrupit. Attamen ille impius jussit consulari Leontio ut capitalem sententiam sancte martyri inferret. Sicque corena martyrii sanctus vir migravit ad Dominum.

IV Ip. Romæ depositio Hilari papæ, per quem Victorius Ordinem paschalem conscripsit. Eodem die depositio sancti Salvii episcopi, de cujus sanctitate Gregorius Turonensis episcopus scripsit, narrans quod per revelationem vidisset, divinæ vocis evaginatum gladium imminere super regulum (Sic ms.), quod Hilpericus rek jussit construi. Cur visioni veritas statim secuta est. Nam post dies viginti dues filii regis in eadem domo obierunt

III ID. Romæ, Proti et Jacinthi [Hyacinthi], qui B erant eunuchi sanctæ Eugeniæ virginis, et cum ea a Romana urbe Alexandriam venientes ab Heleno episcopo, cui eorum adventus per visionem revelatus est, recepti in monasterio quodam sub virili habitu inter monachos conversabantur; postea vero oum Melanthia quædam femina malitiosa Eugeniam sub virili habitu degentem masculum suspicans, per eam stuprari desiderasset : sed patefacto arcano Eugenia non vir, sed femina esse comperta est: coacta imperiali præcepto, cum eunuchis suis Romam rediit: ibi simul cum Basilla virgine prædicti duo eunuchi jussu Gallieni Augusti gladio interfecti sunt. Beata vero Eugenia postmodum, hoc est in vin Kal.

corona migravit ad Dominum.

H fo. In Antiochia natale Timothei, et in Panipalia (Forte, Pamphylia) natale Syri, et in Sicilia civitate Cathena [Catana] natale Eupli. Lugduño civitate depositio beati Sacerdotis episcopi. In Galhis, civitate Augustoduno, depositio beati Evantii episcopi.

lp. In Gallia, civitate Turonis, depositio Lidorii episcopi.

XVIII KAL. Octob. Sancti Cornelii episcopi, cui primo os cum plumbatis cæsum, et sic decollatus est cum aliis viginti uno promiscui sexus, et Cerealis miles cum uxore sua Sallustia, quam Cornelius ab insirmitate sanaverat. Passus sub Decio: hic Cornelius temporibus suis rogatus a quadam matrona Lucina corpora apostolorum beati Petri et Pauli de catacumbas levavit noctu : primum quidem corpus beati Pauli beata Lucina accepit et posuit in prædio suo via Ostiensi ad latus, ubi decollatus suit : beati Tero Petri corpus beatus Cornelius accepit episcopus, et posuit junta locum ubi crucifixus est, inter corpora sanctorum in templo Apoliinis in monte Aureo. In Vaticano palatii Neroniani, 111 Kal. Julii. Eodem die natale sancti Cypriani episcopi, qui sub Valeriano principe post longum exsilium detruncatione capitis martyrium consummavit, sexto milliario a Carthagine juxta mare. Et depositio sancti Materni episcopi. Eodem die exaltatio est sanctæ crucis.

XVII KAL. Passio Nicomedis martyris : eodem dic In Alexandria natale sancti Serapionis, Leontii: et Ancyra Galatize natale sancti Seleuci, Valerii et Cyrionis · et in Tomis Stratonis et Macrobii; et in Nuceria in Campania natale Constantis, et in Anquira [Ancyra] natale Pauli episcopi; et in territorio Cabilonease, castro Nortio, natale sancti Valeriani martyris. Lugduno Galliæ depositio Albini episcopi.

XVI KAL. Natale sanctæ Euphemiæ virginis, quæ martyrizavit sub Diocletiano imperatore, proconsule autem Prisco, in civitate Chalcedone, quæ tormenta et carceres, verbera et argumenta rotarum, ignes et pondera lapidum angularium, bestias et plagas virgarum, serras acutas et sartagines ignitas, rursum morsum bestize pro Christo superavit, et ad mille passus civitatis Chalcedonis, sepulta est a patre suo Philosophrone senatore. Eodem die passio martyrum Lucize et Geminiani celebratur, qui sub Diocletiano et Maximiano imperatoribus passi sunt. Igitur Lucia erat permanens in viduitate per annos triginta et sex. Erant autem omnes anni vitæ ejus septuaginta quinque, ut in libello passionis ejus scriptum reperitur. Hæc per Euprepium silium suum apud imperatores prodita, eo quod Christiana esset, tenta est et in vinculis posita, de suppliciis variis quæ ei persecutor ingessit, erepta est. Nam carcerem in fluvium convertit, ipsaque verberibus applicata, nihil sensit : imo cædentem se lapideum fecit, templum deorum ex gemmis et auro fabricatum ruere a fundamentis

aquam convertit. Nec in his pœnis lædi potuit : imo Geminianum socium passionis suæ acquisivit, cum quo persecutoribus fortiter veritatem prædicans ad extremum per Apophrasium præsidem decollari jussi sunt, et sic ad regnum cœleste migrarunt.

XV KAL. In Britannia, Socratis et Stephani. Et in Gallia prope civitatem Trajectum [Maestricht] in villa Liudovico, passio Landeberti episcopi, qui ab infantia Dei servitio mancipatus fuit. Hic septem annos vitam sanctam agens inter monachos habitavit. Postquam autem Faramundus de sede pontificali depositus est, et ejectus de provincia Trajectense, tune agmina clevicorum, et vulgus populorum una pariter voce ingenti postulabant Dominum ut pastorem eoconsentiente Pipino tunc principe, ad propria recipere meruerunt : ibique per plures annos in Ecclesia Dei nobiliter vixit. Hune vero Dodo domesticus jam supradicti principis Pipini machinatione pessima occidi fecit. Ipse vero per innocentem mortem ad Doninum migravit.

XIV KAL. Mediolano depositio Eustorgii episcopi et Satyri. In Chalcedonia natale Trophimi et in Nicomedia natale Jociani.

XIII KAL. In Neapoli Campaniæ natale sanctorum Januarii, Beneventanæ civitatis episcopi, cum Fossio [Sosio] diacono Mesenatis [Misenatis] civitatis, et diacono suo Festo, et lectore suo Desiderio, qui post vincula et carceres capite sunt cæsi in civitate Puteo-Lana sub Diocletiano principe, judice Dracontio: qui C cum ducerentur ad mortem, viderunt inter alios Proculus Puteolanæ civitatis diaconus, et duo laici, Eutyches et Acutius, et interrogaverunt quare justi occidi juberentur: quos judex ut vidit Christianos, jussit decollari cum illis. Sic omnes septem pariter sunt decollati, et tulerunt noctu corpora Christiani. et Neapolitani Januarium posuerunt juxta civitatem in basilica Mesenate [Misenate], Sossium æque in basilica Puteolani; Proculum, Eutychen et Acutium juxta basilicam sancti Stephani; Festum et Desiderium Beneventani collegerunt .

XII KAL. In Cyzim natale sanctorum Faustæ virginis et Evilasii sub Maximiano imperatore : quam idem Evilasius cum esset primus palatii jussit decalvari et tradi ad turpitudinem, deinde torqueri ac sus- D episcopi, qui ab infantia Dei servitio devotus fuit, pendi: quo tempore coruscatio de cœlis facta multos ministrorum percussit : deinde jussit loculos afferri, et eam immissam ac fixam, quasi lignum secari mediam; sed non eam carnifices serris lædere valebant: quæ inter stupens Evilasius Christo credere cœpit; et hoc ubi imperatori nuntiatum est, misit præfectum, qui eum suspensum fortiter torqueret : qui etiam jussit Faustam nudam et sine masorte [Sic ms.] educi de carcere, et ei caput terebrari ac clavos infigi, cui postmodum non solum caput et facies. sed et pectus et totum corpus usque ad tibia, clavis impletum est. Post hæc et sartaginem igniri jussit,

fecit, ignem exsuperavit, picem et plumbum in A sed hæc illa psallente refriguit. Hæc interveniens vox de cœlo vocavit eos, et sic tradiderunt spiritum. Erat autem Fausta annorum tredecim, et Evilasius octoginta.

> XI KAL. Natale saneti Matthæi evangelistæ in Æthiopia, qui cum ibi grædicaret verbum Dei, et multos ad fidem Christi converteret, novissime spiculator missus ab Hirtaco rege, qui eum gladio feriebat, efficiens martyrem Christi.

X KAL. Sanctorum martyrum Thebæorum Mauricii, Candidi, Exsuperii, et sancti Emmeranımi martyris.

IX Kal. Natale sancti Sosii diaconi Mesenatis [Misenatis] civitatis in Campania, qui cum esset ar.norum triginta, martyr cum beato Januario Benerum dominum Landebertum recepturi esseut, quem, B venti episcopo capitis decollationem suscepit, tempore Diocletiani imperatoris. Is cum tempore quodam legeret in ecclesia Mesenate [Misenatis] civitatis, præsente episcopo Januario, frequenter enim eum pro sanctitate et prudentia ejus visitare consueverat, vidit subito idem episcopus de capite ejus flammam exsurgere, quam nemo alius vidit, et pronuntiavit eum martyrem futurum, et post non multos dies item diaconus tentus et in carcerem missus est : ad quem visitandum cum venisset episcopus cum diacono suo Festo et lectore suo Desiderio, et ipse cum eis simul tentus ac pariter omnes cum ali.s tribus occisi sunt, Eodem die natale Theclæ in Oriente Iconio civitate, quie a Paulo apostolo instructa in confessione Christi ignes ac bestias devicit, et post multa certamina ac doctrinam multorum, veniens Seleuciam requievit in pace. Item eodem die Romæ passio Lini papæ, qui post apostolos primus cathedram episcopalem ibi tenuit annos undecim, menses septem, dies tredecim.

VIII KAL. Conceptio Joannis Baptistæ, et in Augustoduno natale Andochii presbyteri, Thyrsi diaconi, et Felicis, qui a sancto Polycarpo episcopo ab. Oriente directi ad docendam Galliam sub Aureliano principe sunt gloriosissime coronati : siquidem flagellis cæsi, in ultimo tota die inversis manibus suspensi, in ignem missi, sed non combusti. Tandem. vectibus colla feriuntur, ubi Symphorianus tunc viginti annorum, qui postea passus est, semper vigilias et orationes agebat. Eodem die depositio Solemnis qui etiam miraculis claruit. Nam cum quadam die itineris sui proficisceretur callem, obvium habuithominem a nativitate cæcum, surdum et mutum, quem complexus collo osculavit, et cito sanum reddidit. Hic etiam cum defuncto Carnotensi urbis episcopo electus est ad episcopatum, quem ergo invitus accepit. Ludovicum vero regem adhuc paganum, qui eodem tempore Francis imperabat, cum vellet contra Gothos in bellum pergere, signo crucis in corde et in pectore armavit, et sic victoria de hostibus potitum, ac domi reversum simul cum sancto Rhemigio Rhemensium urbis episcopo, divina

a Hic omisit Rabanus Eustachii portentosam historiam, et merito quidem : sic et Notkerus. Basn.

favente virtute, cum gratiæ alacritate baptizavit; et A sumpsit exordium. Sicque devotus in servitio inter cum eodem trecentos septuaginta nobiles satrapas sacro fonte regeneratos in Spiritu sancto adoptionis parturivit filios: sicque memoratus sanctus Dei tres olympiadas gerens in episcopatu de hac luce migravit ad Christum. Romæ natale Priscillæ et Liberi episcopi et confessoris. Lugduno Galliæ depositio sancti Lupi episcopi.

VII KAL. Natale sancti Firmini martyris. In Asia natale Bardomiani, Eucarpi et aliorum viginti sex.

VI KAL. Sanctorum martyrum Cypriani episcopi, et Justinæ, quorum Justina sub Diocletiano multa propter Christum perpessa, ipsum quoque Cyprianum, cum esset magus, et magicis suis eam demeutare conaretur, convertit ad Christum, cum quo jam episcopo et nobili doctore facto, martyrizavit sub B ubi essent et cujus essent meriti declaravit. Eo lem Claudio principe.

V KAL. Cosmæ et Damiani sub persecutione Diocletiani et Maximiani, præside ejus Lysia in civitate Ægea; qui post multa tormenta, vincula et carceres toleratos, post mare et ignes, crucem, lapidationem ct sagittas divinitus superatas, capite plectuntur.

IV KAL. Romæ natale Stactei, et in Africa, Martialis, Laurentii et aliorum viginti. Antissiodoro depositio sancti Alodi episcopi. In Gallia civitate Genua depositio Saloni [Salomonis] episcopi. Eodem die in Germania depositio Leobæ virginis, quæ in Britannia insula ex Saxonum gente nata, virginitatis propositum in monasterio posita nobiliter servavit, postea vero a sancto Bonifacio archiepiscopo ut famulas Dei in monasteriis Germaniæ divinis Scripturis instrueret: ubi non solum multa miracula vivens fecit, imo post obitum in Bochonia silva, hoc est in monasterio Fulda, juxta decretam sancti Bonifacii sepulta, non paucis miraculis sanctitatem suam declaravit.

III Kal. Dedicatio ecclesiæ sancti Angeli Michaelis in monte Gargano. In Thracia civitate Eraclea natale Euticii [Eutichii] Plauti : Antissiodoro depositio Fraterni episcopi.

Il Kal. In Bethlehem Judæ, depositio Hieronymi presbyteri, cujus vita et doctrina ubique in Ecclesiis Christi laudapilis exstat; quomodo divinos libros ex lingua Hebræa in Latinam transtulit, propheticosque libros sensu allegorico exposuit. Cum autem octo- D spiritum. Sergius vero post multa tormenta gladio ginta et octo annorum dies explevit, vitam præsentem deserens, ad æternam requiem emigravit.

### OCTOBER.

КAL. Остов. In Galliis, civitate Antissiodorense, depositio sancti Germani episcopi Rhemis civitate, Remedii episcopi. Adratis [Attrebatis] civitate beati Vedasti episcopi. Ganda monasterio, sancti Babonis episcopi. Quorum omnium conversationes et gesta miraculis plena conscripta habentur. Eodem die natale Fronti [Frontonis] episcopi et confessoris, terminibus [terminis] urbis Petrocoricæ [Petragoricæ] ex loco qui dicitur Linicasio felicem [felix] luminis monachos habitans multis virtutibus claruit, et multos ad fidem Christi convertit: ad extremum vero post sacros labores, qui per insignia virtutum ejus claruerunt, a præsenti tribulatione ad æternam migravit requiem.

VI Non. Octobris. In Galliis natale sancti Leudegarii episcopi et confessoris. In Nicomedia, sancti Eleutherii.

V Non. Apud antiquos Saxones natale duorum Hewaldorum presbyterorum, qui cum Wilibrordo episcopo venientes in Germaniam transieruist ad Saxones, et cum prædicare Christum ibi cæpissent. comprehensi sunt a paganis et sic occisi sunt : ad quorum corpora noctu diu multa lux apparens, et die passio sancti Leutgarii Augustodunensis episcopi celebratur, qui Christianorum regum temporitus effectus est martyr, hoc est, Ludharii regis, et Theodorici fratris ejus, nec non et Hiltrici, per factionem malitiosam Eburwini, qui majordomus fuit, crudelissimis tormentis afflictus oculorumque effossione cruciatus: ad extremum gladio peremptus est, post cujus martyrium multis miraculorum signis Dominus reliquias ipsius glorificavit.

IV Non. In Ægypto, Marti et Mauriciani. Romæ, Marcelli episcopi; et in Africa, Audacti. Antissiodoro depositio Marsi presbyteri.

III Non. In Sicilia natale Eutici [Eutychii] et aliorum triginta. In Galliis, civitate Valentia, depositio Moguntiacensis Ecclesiæ in Germaniam advocata, C beati Apollinaris episcopi. Et in Galliis, civitate Antissiodoro, natale sanctorum germanorum Firmati diaconi, et Flavianæ, virginis Deo sacratæ.

> II Non. Depositio sancti Marci episcopi; et in Apulia, Casti et Æmili [Æmilii]. In Galliis, civitate Agenno, natale sancti Fidei martyris. In civitate Antissiodoro depositio Romani episcopi.

> Non. Oct. Passio sanctorum martyrum Sergii et Bachi, qui sub Maximiano imperatore pro Christi nomine passi sunt. Nam Sergius primicerius et princeps erat gentilium, amicus imperatoris. Beatus vero Bachus secundicerius erat ejusdem scholæ gentilium. Hi ergo ab Antiocho duce pro Christi nomine, jussa Maximiani imperatoris, passi sunt : ita ut Bachus dum extensus crudis flagellis cæderctur emitteret cæsus est, et sic migravit ad Christum.

VIII ID. Oct. Natale Reparatæ virginis et martyris, quæ passa est in Cæsarca, urbe Palæstinæ, sub Decio præside. Hæc cum nollet idolis sacrificare, primo adhibita est illi olla plumbo fervente impleta: postea abscissæ sunt illi mamillæ, et lampades ardentes adhibitæ; deinde in caminum ignis ardentis missa est : quæ cum in nullo ibi fuisset læsa, ad extremum decollata est, et continuo de collo ejus exivit columba alba; cujus corpus rapuerunt Christiani, et conditum aromatibus sepclierunt.

VII In. In Parisio passio Dionysii episcopi et martyris, Eleutherii presbyteri et Rustici diaconi : quoi dum verbum Dei missos et ibidem martyrizatos. Eadem die natale est Domnini martyris, qui sub Maximiano imperatore propter sidem Christi decollatus est jussu ipsius imperatoris: hic post martyrium suum multa miracula fecit in sanitate infirmorum et debilium.

VI ID. In Britannia, Paulini Eburaci episcopi.

V In. In Gallia, civitate Turonis, depositio Venantii abbatis et confessoris.

IV In. Romæ natale Iledisti [Edistii], et in Syria Enstati [Eustachii] presbyteri, et Eucharisti, Burri, Bonati; et in Campania, Patrize Fortunatze (Sic ms.).

III lv. In Hispanis natale Fausti, Marci et Adriæ; et in Chalcedonia, Marcelli; et in Aiexandria, sancti Anastasii episcopi.

ll Io. Natale sancti Collisti papæ, qui lu persecutione Alexandri imperatoris diutius in carcere fame cruciatus, et quotidie fustibus cæsus, per visionem a presbytero suo Calepodio, qui autea martyrium consummaverat, confortatus et consolatus est. Qui iu carcere eodem positus, quemdam militem, nomine Priva um, ab ulcerum dolore ac fœditate simul curavit. Quod audiens Alexander, ipsum quiden militem secit plumbatis desicere, beatum vero Callistum per fenestram domus præcipitari, et ligato ad collum ejus saxo, in puteum demergi, et in eum per rudera cumulari. Post dies vero quatuordecim presbyter ejus Asterius, cum clericis noctu veniens, levavit corpus et sepelivit in cœmeterio Calepodii II ld. Oct. Eodem die, Corduba civitate, sancti Lupi, Aureliæ. Lugduno Galliæ translatio corporis Justi episcopi et confessoris.

In. Gallis in Colonia Agro Pinensi natale Maurorum; et in Capua, Libuli, et sanctæ Fortunatæ in patrias [Forte, imperatricis].

XVII KAL. Nov. Depositio sancti Galli confessoris. In Asia natale Cereæ et aliorum ducentorum septuaginta.

XVI KAL. In Nicomedia, Alexandri. In Mauritania, Nini, Victurii, Nobilitani, Mauriani, Lucii, Mittini et Crescentiani.

XV Kal. Sancti Lucæ evangelistæ, qui fuit Syrus Antiochensis, arte medicus, discipulus apostolorum, postea Paulum secutus usque ad confessionem ejus, D enarraret, respondit : « Væ nobis inertibus et piserviens Domino sine crimine, neque uxorem unquam habens, neque filios, septuaginta quatuor annorum, obiit in Bithynia plenus Spiritu sancto; et Roma sanctæ Triphoniæ, uxoris Decii Cæsaris, quæ, viro suo post interfectionem heatorum Xisti et Laurentii divinitus punito, petiit se baptizari cum filia Decii Cyrilla a Justino presbytero, et alia die defuncta est, ac juxta sanctum Hippolytum in crypta sepulta.

XIV KAL. Natale sanctæ Pelagiæ, quæ primum fuit sub gentilitatis ritu meretricis officio functa, et

 Videtur dubitare Rabanus, an Dionysius missus fuerit in Gallias a Clemente; dubium indicat illud referunt. Nono saculo illam opinionem fovebat et

· referunt a Clemente papa in Galliam ad prædican- A mundanis illecebris dedita: postea vero per gratiam Dei, et sancti Nononis [Nonni] episcopi dogmata ad fidem Christi conversa, et ab eodem episcopo baptizata, totam substantiam et supellectilem suam pauperibus erogavit : ipsaque cilicio induta, et vili indumento vestita, in peregrinationem perrexit, et in Jerosolymis sub virili habitu monasticam vitam duxit. Construxorat enim sibi parvulam cellulam in monte Oliveti, ubi Dominus cœlum ascendit, et ihi vitam præsentem finivit, atque ad vitam æternam feliciter migravit.

> XIII KAL. Natale Simplicii, cujus castitas et vita miracalis probata multorum salutis causa fuit, ita ut trium millium hominum multitudo gremio genitricis Reclesiæ exciperetur, ac vitalis lavacri fonte dilue-B rewr.

XII KAI.. Sancti Patris nostri Ililarionis, cujus Vitam Hierenymus virtutibus plenam conscripsit. Eodem die natale sancti Asterii presbyteri Callisti, qui cam corpus ejus elevatum de puteo sepelisset, post dies tres audiens hoc Alexander imperator, præcepit cum per pontem præcipitari. Cujus corpus inventum est et a quibusdam Christianis in eadem civitate sepultum. Scriptum in passione sancti Callisti papæ.

XI KAL. In provincia Thraciæ et in Adrianopolitana civitate passio Philippi episcopi, et Severi presliyteri, atque Hermetis diaconi, qui persecutione sæviente Christianorum ecclesias claudere et spoliare. jussu imperatoris per iniques præsides contradicebant, et ob hoc per Passum præsidem, nec non et Justinum, multis tormentis afficiebantur, hoc est carceribus, vinculis, flagellis, ad ultimum vero flammarum incendio, sed Domini virtute roborati usque in finem in confessione nominis ejus perseveraverunt.

X KAL. Venantii abbatis, qui, spreto seculi luxu et nuptiis carnalibus, elegit monasticam vitam, qua Deo soli serviret. Nam cum in monasterio sancti Martini abbatis officio functus die Dominica, oratione expleta, reverteretur, super bacellum sustentatus, in medio confessoris atrio erectis auribus oculisque ad cœlum diutissime attentus stetit immobilis. Deinde motus a loco cœpit dare gemitus ac suspiria longa producere, interrogatusque a suis quid hoc esset, aut si aliquid fuisset divinum intuitus, gris, ecce jam in cœlo missarum solemnia expediuntur, et nos segues nec inchoare cœpimus hujus ministerii sacramentum. Vere, inquit, dico vohis quod ego audivi voces angelorum in cœlis sanctos in laude Domini proclamantes, » et dicto citius in monasterio missarum solemnia cœpit explere. Sed nec illud præteribo, quod quadam vice dum juxta consuetudinem, ut supra diximus, de basilicis, quas orationis gratia adierat, repedaret, et in basilica ad missas Dominicæ orationis verba decantarentur, cum illi dixerunt: Libera nos a malo, audivit e tuniulo cujus-

tuebatur Hildoinus, Rabano coævus, sed nondum invaluerat. Basa

dam vocem dicentem similiter: Libera nos a mulo, A tum ejus ab hac etiam pœna illæsos educere. • Mox quod non sine perfectionis merito censetur, ut hac meruisset audire. Postca multa miracula gessit, maguarum virtutum gratia pollens, impletoque vitæ præsentis curriculo vitam percepturus æternam, emigravit ab hoc sæculo.

IX KAL. In Nicomedia natale Severi et Dorothei. In Cæsarea Cappadociæ natale Longini.

VIII KAL. Passio martyrum Christi Chrysanti et Dariæ, qui sub specie conjugii castitatem servaverunt perpetuam. Nam Chrysantus Dariam a gentilitatis errore et magica superstitione convertit ad fidem Christi, et sic inter varia tormenta, quæ a Numeriano Imperatore a primum Claudius tribunus pœnis eos afficiebat, sed per virtutem Dei et orationes sanctorum conversus est ad sidem Christi, qui B suerunt quatuor milites Christi, Theodosius, Luetiam martyr Christi simul cum uxore et liberis meruit sieri. Postea vero per Celerianum quemdam carcere et pœnis traditi, et ad extremum in foveam profundam submersi, sanctas animas ad cœlestia regna miserunt. Similiter eodem die Crispinus et Crispinianus sub Maximiano et Diocletiano imperatoribus in Suessionis civitate per Ritiovarum tyrannum Christi martyres effecti sunt. Nam idem Ritiovarus præclaros martyres extensos ad trocleas cædere fastibus jussit. Deinde jussit sudes in ungulis eorum mitti, et loros singulos de dorso tolli, sed ab hac pæna divino auxilio liberati sunt. Tunc Ritiovarus, furore insaniens, molas ad singulorum colla jubet suspendi, et hiemis tempore in fluvio cujus vocabulum est Axona, velut sub glacie de- C mergi; at illi, scuto divinæ protecti virtutis, dicebant læti : Supra aquam refectionis educabis nos, Domine (Psal. xx11); sed famulante creatura sua Deo, martyres ejus nec aqua mergere, nec petra premere, nec frigus potuit stringere; sed potius quasi æstivis lavacris delectati, projecto molari onere, ad alteram natantes illæsi pervenerunt fluminis ripam. Hoc viso Ritiovarus miraculo, instigante diabolo exagitatus ira, jussit eos rursus vinctos custodiri et plumbum injectum igni liquesteri, in quo martyres sanctos consumendos demergeret: sed quos quia Christi dextera protegebat invicta, illæsos reddidit ignis: quibus hæc operantibus exsiliens gutta plumbi ferventis in oculum Ritiovari, n gravi illum dolore crucians, excecavit : at is fremens, insania possessus, dum medelam corporis animæque debuit implorare, mortem sibi acceleravit insaniens. Nam picem, adipem oleumque simul jussit fervere, et sanctos denuo martyres in eam præcipitari, quasi consumendos pæna præcepit. At ubi ministri obtemperantes persecerunt cuncta quæ sibi ab impio fuerunt imperata, sancti martyres, spei suæ immobiliter incumbentes, alacres siducialiter Deo in oratione dixerunt : c Potens es, Domine Deus noster, de illatis nos ab impio liberare tormentis. Et sicut nos voluisti per confessionem tui sancti nominis pati, ita ad confusionem diaboli et satelli-

· Videtur aliquid deesse.

oratione finita, eduxit eos angelus Domini sine dolore ab igne. Tunc videns se inimicus nibil illatis adversum Christi martyres prævalnisse suppliciis, sese concite furens Ritiovarus præcipitavit in ignem, et ita morte pessima vitam finivit indignam. Nam Maximianus, mox audita satellitis sui Ritiovari perditione, utrumque Crispinum videlicet ac Crispinianum gladio punire præcepit, qui jam jamque imminente cervicibus suis gladio gratiarum Domino actionem persolventes, vitam præsentem felici morte finierunt. Ipso die Romæ, via Salaria, quadraginta sex militum, qui simul baptizati a Dionysio papa, et mox, jubente Claudio imperatore, decollati sunt. Iti sunt et alii martyres centum viginti unus, inter quos eius, Marcus et Petrus. Scriptum in passione saneti Sixti.

VM KAL. In Nicomedia natale Luciani, Flori [Florii], Heraclidæ et Martiani.

VI KAL. Vigilia apostolorum Simonis et Taddei. In Sardinia natale Proti et Januarii; et in Phrygia, Eumeni et Cononis, Diodori et Metrovii.

¥ KAL. Vigilia apostolorum Simonis et Thaddæi; et Romæ, sanctæ Cyrillæ, filiæ Decii Casaris, quæ sub Claudio principe jugulata et necata est gladio, et sepulta a Justino presbytero, cum matre sua, juxta sanctum Hippolytum.

IV KAL. In Lucania sancti Jacinthi, Quintini, Felicianæ, Lucini [Hyacinthi, Quincti, Feliciani et Luciil.

III KAL. Romæ natale sancti Pontiani papæ et martyris, qui ab Alexandro imperatore, cum Hippolyto presbytero in exsilium est deportatus in Sardiniam insulam, ubi est defunctus.

II KAL. In Galliis sancti Quintini, qui sub Maximiano imperatore martyrium passus est, et post annos quinquaginta duos inventum est, revelante angelo, corpus ejus, et sepultum 11x Kal. Julii.

# NOVEMBER.

KAL. NOVEMB. In castro Divionensi natale Benigni presbyteri, qui cum Andochio compresbytero et Thyrso diacono missus est a sancto episcopo Polycarpo ab Oriente in Galliam tempore Aureliani, qui, prædicatione ejus comperta, vinctum eum et cæsum ad se adduci præcepit, et audita sermonum ejus constantia nervis durissimis eum cædi fecit, et Terentio comiti superandum tradidit, a quo ad trochleas extensus est, et cæsus, ac rursum carceri mancipatus, mane idola orando destruxit, et reductus est in carcerem, cui subulas decem calentes in manibus infixerunt, et a plumbo remisso pedes in lapide perforato fixerunt, et canes duodecim feroces cum co incluserunt per sex dies, et attulit ei angelus panem cœlestem, subulas abstulit, et eum de plumbo ac ferro eripuit. Post hoc collum ejus vecte ferreo tundi et corpus lancea forari iubetur : quo facto columba los ascendit, et odor suavissimus quasi paradisi secutus est: discedente Aureliano a loco, supervenit Leonilla, et conditum aromatibus corpus non longe ab ipso carcere sepelivit. Eodem die natale sancti Cæsarii diaconi et Juliani presbyteri; qui videlicet Cæsarius tempore Claudii imperatoris veniens ex Africa ad Terracinam Campaniæ civitatem, dum contra idololatras proclamaret in publico, tentus est a Firmino pontifice et in custodiam reclusus, ubi diebus multis maceratus deinde traditus est Leontio consulari Campaniæ. Quem ille cum verbis superare nequiret, jussit vinctum ante carpentum suum ducere, ligatis manibus, nudum usque ad templum Apollinis: quo cum pervenissent, ad orationem ejus corruit templum, et occidit pontissem Firminum; B est destinatus, ibidemque quievit in pace. post hæc reclusus in carcere a Luxorio primo civitatis, fuit ibi annum et mensem unum. Deinde eductus in foro, a Deo dum oraret cœlesti luce circumdatus, ut ipse Leontius crederet, et Cæsarium, qui erat nudus, sua chlamyde indueret, et baptizaretur, ac corpus ac sanguinem Domini acciperet de manu Juliani presbyteri, nec mora, dicta super eum oratione, spiritum tradidit m Kal. Nov. Tunc Luxorius jussit Julianum et Cæsarium mitti in saccum et præcipitari in mare : qui eodem die rejecti sunt ad littus et sepulti ab Eusebio servo Dei, juxta urbem Terracinam; et idem Eusebius postea martyrium passus est cum Felice presbytero. Eodem die depositio Severini monachi de Tiburtina civitate. Ipsa die memoria celebratur omnium sanctorum, quod C constituit Bonifacius papa, qui delubrum vetustum, quod ab antiquis Pantheon vocabatur, concedente Focato [Phoca] Casare, in honorem sanctæ Mariæ Virginis et omnium sanctorum dedicavit. Item in eodem die in monasterio Fulda dedicatio ecclesiæ sancti Bonifacii, et translatio corporis ejusdem sancti martyris.

IV Non. In Africa natale Publii, Victoris, Hermetis, Justi et Papiæ.

III Non. În Cæsarea Cappadociæ natale Germani, Domnini, Theophili, Vitalis, Justi et Eremitis. Eodem die depositio sancti Permenii [Firmini] confes-

Il Non. Augustoduno depositio beati Proculi episcopi. Rotenus [Ruthenis] Galliæ natale sancti Aman- D tii episcopi. In Galliis Beturicas apud Bituricas] depositio sancti Inlusoris pueri et confessoris; et in Nicæa, Domnini. In Africa natale Primi, Cæsarii, Gregorii, Porsiri, Amantis, Saturini, Victurinæ, Perpetuæ.

Non. Novemb. In Tarracina, Campaniæ civitate, natale sanctorum Felicis presbyteri et Eusebii monachi, tempore Claudii imperatoris: qui videlicet Eusebius cum sepelisset sanctos martyres Julianum et Cæsarium, et ad sepulcra eorum orans ac jejunans multos converteret ad fidem, quos Felix presbyter baptizabat: tenti sunt ambo a Leontio silio

· Hic desiderantur in Martyrologio duo dies.

nivea de carcere, Christianis aspicientibus, ad cœ- A Leontii consularis ob eam maxime causam quia Cæsarius patrem ejus Christianum fecisset, et ad forum ducti, nec superati, inde in carcerem reclusi, et nocte eadem cum sacrificare nollent decollati, atque in fluvio sunt jactati; quorum corpora venerunt usque ad mare, et rejecta sunt ad littus, atque a presbytero quodam de Capua, nomine Quarto, inventa, qui ea mox imposita vehiculo duxit in casam suam, et curiose quærens etiam capita invenit, ac juncta corporibus sepelivit juxta sanctum Casarium.

> VIII ID. Novemb. Depositio Wilbrordi episcopi de gente Anglorum, viri sanctissimi et miraculorum gratia insignissimi, qui a Sergio papa Romæ ordinatus in Germaniam ad prædicandum verbum Dei

> VII In. In Africa natale Rogati, Donati, Juliæ, Januarii. Eodem die natale sancti Rufi, episcopi urbis Metensis et confessoris, qui translatus est a prædicia urbe, consentiente Drogone præsule, in Wormatiensem pagum, in villam quæ vocatur Oterheim, temporibus Ludarii imperatoris et Ludovici regis, ubi etiam sanctitas ejus multis virtutibus claruit .

> IV In. Romæ depositio sancti Leonis episcopi. In Antiochia natale Demetrii episcopi, Amnesi, Eustachii [Aniani, Eustosii] et sociorum ejus. Aurelianis depositio beati Minitoris [Mouitoris] episcopi.

III ID. Depositio beati Martini Turonensis archiepiscopi et confessoris, cujus vita et doctrina per miracula quæ Dominus per eum fecit, pene omnibus fidelibus claret, nec necesse est aliquid hic inde a nobis commemorari, quia ipsius Vitam, virtutes et signa Sulpicius Severus luculento sermone manifeste descripsit; nec non et Gregorius, ejusdem urbis episcopus, in Miraculorum libris plenissime disseruit. Eodem die passio celebratur Mennæ martyris, qui militiam terrenam deserens, en quod Diocletianus imperator sævitia Christianos cogeret idola colere et deos falsos adorare, sanctus famulus Dei primum in eremum secessit, ac ibi Domino instanter servivit. Postea vero cum gentiles natalem diem prædicti imperatoris celebrarent, venit in civitatem, et increpavit superstitiosos cultores idolorum de vanitate sua. Per Bagasium principem multis tormentis afflictus est, et eum a Christi fide avertere voluit, et in errorem gentilium atque ad militiam terrenam reducere. Sed Christi martyr penitus hoc contradixit. Tunc præses jussit cum primum in stipite tensum nervis taurinis cædere, ita ut sanguis e corpore ejus fluens in circuitu terram repleret; postca jussit fieri spinas ferreas, et præcepit ligari ipsum sanctum martyrem Mennam, et super easdem trahi. Tunc præses jussit eum contra humeros diutissime cædi; deinde lampades ardentes mandavit supponi corpori ejus : allato autem igne et supposito ei per duas ferme horas nullum verbum ad præsidem dixit, sed tantum clamabat ad Dominum dicens: « Christe

eum præses a Christo separare posset, jussit eum decollari. Sieque seliciter sanctus Dei relinquens præsens sæculum ad cœleste regnum transivit.

Il In. In Africa [Asia] natale sanctorum Inauruli, Publi [Aurelii et Publii]. In Cæsarea Cappadociæ natale sanctorum Germani, Theophili, Cæsarii et sancti Eusebii.

IDIB. In Turonis civitate Galliæ depositio sancti Bricci [Britii] episcopi et confessoris, qui fuit successor sancti Martini in episcopatu.

XVIII KAL. DECEMB. In Heraclea, civitate Thraciæ, natale sancti Clentini et Theodotæ, Filomini [Clementini, Theodoti, Philomeni], Eracli, Martialis, Donati et aliorum multorum sanctorum.

Fidentiani, Varici et Martialis.

XVI KAL. In Capua natale Augustini, et in Africa Vitalis, Januarii. Lugduno Galliæ depositio sancti Euceri [Eucherii] episcopi.

XV KAL. Sancti Patris nostri Gregorii miraculorum factoris. Et in Aurelianis, civitate Galliæ, depositio sancti Aniani episcopi et confessoris.

XIV KAL. Passio sancti Romani martyris, qui sub Asclepiade præfecto gloriam sacri martyris adeptus est. Nam prædictus Asclepiades cum vellet sanctum Romanum a side Christi avertere et in paganicum errorem redigere, validis tormentis illum afficiebat: ipse autem in fide recta et confessione vera permanebat. Ascitus etiam fuit in testimonium parvulus infans, ut ipse ostenderet in professione sua utrum C Christus Dei Filius an falsi dii adorandi essent; ad hoc infans respondit, Christum Dei Filium adorandum, non falsa numina deorum. Jussit memoratus præfectus ipsum infantulum valide tractari, sed tamen eum vincere non potuit nec in errorem seducere. Tunc Asclepiades jussit Romanum simul cum infante in carcerem mitti et postera die in validum ignem projicere, sed pluvia nimia a Deo missa illum exstinxit. Ob hoc iratus præses infantulum jussit jugulari, Romano vero linguam abscindere. Sed Dei gratia post linguæ abscissionem laudes Deo incessanter cecinit, et in Christi confessione perseveravit. Quod cum nuntiatum esset Maximino, genero Diocletiani, jussit eum in carcerem mitti et ibi per noctem strangulari. Sicque sanctus Christi martyr D octavo decimo die Novembri mensis ad cœlestia regna migravit.

XIII Kal. In Cæsarea Cappadociæ natale Maximi, Muciani, Neophyti et aliorum quadraginta.

XII KAL. In Heraclea natale Bassi, Dionysii; et in Cappadocia Cæsarea, Agapeti [Agapii].

XI KAL. A Mauri martyris, qui ab infantia Christianus fuit, orationibusque et jejuniis Christum Dominum deprecabatur, eleemosynis viduis et egenis frequenter impensis non minuebat. Cumque hoc

A Quis ille Maurus, qui anno decimo octavo monachus fuit temporibus Numeriani, hoc est tertio sæculo? Nulli tunc fuere monachi, nec nomen co-

Deus, adjuva me; » novissime vero cum nullo modo A per omnes dies vitæ suæ perageret, nutu Dei Spiritus sanctus immisit in sensum ejus ut monasterium ingrederetur. Cum ergo non multo tempore ibidem habitaret, ita cœpit ab universis fratribus diligi, ut veluti patrem eum omnes venerarentur. Cumque complesset annos octodecim agens vitam monachorum, introivit in sensum ejus desiderium ut sancti Petri apostoli sedem advisitaret; et proficiscens, Deo auxiliante, Romam pervenit, et cum omnia didicisset mysteria, vel regulam Ecclesia, multo magis in urbe Roma cæpit Christianis et egenis consueta præbere solatia. Cum vero illic demoraretur annis tribus, codem tempore quo imperium obtinuit Numerianus impiissimus, et coepit per civitates vel provincias suas præcepta arguenter (ita XVII KAL. In Africa natale sanctorum Secundi, R ms.) dirigere, ut si quis Christianus inventus fuisset, et non diis immolaret, diversis suppliciis maceratus morti traderetur. Ipso namque in tempore cum præfecturam Romæ promeruisset Celerinus. et ipse idolis deditus din requisisset per omnes civitates vel loca, ut sicubi Christiani reperirentur. diversis generibus tormentorum affecti deficerent: hic beatum Maurum multiplicibus tormentis affixit, hoc est, jussit eum primum fustibus nodosis cædi: deinde plumbatis maxillas ejus contundi; postea in equuleo suspensum ungulis radi et lampades ardentes lateribus ejus applicari; ad extremum vero caput ejus amputari. Cujus corpus noctu nautæ Africani cognoscentes eum ex sua patria ortun rapuerunt, et volventes eum linteaminibus mundis cum aromatibus posuerunt in sarcophagum, scripserunt ad caput ejus dicentes : Dei et Christi Jesu famulus Maurus hunc [hoc] sæculum pro Christi fide relinquens vitam æternam acquisivit; post aliquantos dies occulte eumdem sarcophagum suam in navem omnes nautæ uno animo levaverunt. Quo facto, pervenit ad præfecti Celerini notitiam, et iratus jussit omnes nautas comprehendere. Quo audito omnes fugerunt, et nullus corum inventus est. Videns hæc Celerinus præfectus, consilio diaboli armatus, jussit eamdem navim, in qua martyris corpus erat, sarmentis impleri, et igne supposito in medio mari comburi, sed gubernante Domino, martyrem suum, ubi Christus voluit, ad portum salutis perduxit.

> X KAL. Sanctæ Ceciliæ, quæ et sponsum suum Valerianum, et fratrem ejus Tiburtium ad credendum Christo ac martyrium perdocuit, et ipsa deinde martyrizavit, ignem quidem superans, sed ferro occisa sub Almachio urbis præfecto. Eadem die sanctæ Mederasniæ virginis. Loso die natale Longini martyris, qui militiam terrenam exercens, illo tempore quo Dominus cruci affixus, astans, jussus a Pontio Pilato præside, latus Domini lancea percutiens aperuit, et videns signa quæ fiebant propter Dominum. sole obscurato et terra commota, credidit in Dominum nostrum Jesum Christum, et percutiens pectus

> rum notum. Omisit illum Baronius, nec ejus passio legitur in Martyrologio: habetur solum ad 21 Novembr. Maurus episcopus Veronensis. Basn.

suum voce magna dicebat : Vere Filius Dei est hic A protegente, corpus ejus integrum inter asperrimos (Matth. xxvII). Et post hæc recedens a militia instruebatur Domini præceptis a sanctis apostolis, et venerabilia Christi mandata servans, accepit signaculum fidei, totumque se obtulit Domino, faciens eleemosynas, et castitate corpus continens, puram custodiebat conscientiam, cœlestem vitam gerens in terra. Hic cum esset Cæsareæ Cappadociæ, vixit habens quietam monachorum vitam annis viginti octo, et multos avertens ab iniquitate illuminabat verbo veritatis : prohibens idolorum sacrificia, seminans verbo Domini venerabilia præcepta. Igitur cum Octavianus præses hoc audisset, jussit eum sibi exhiberi, volens avertere illum a Christi fide et vera religione, multisque eum tormentis ob hoc afflixit: novissime vero capitalem sententiam illum jussit B primo inter alios damnati ad fodiendam arenam ad subire, ipseque præses postea orans juxta corpus sancti martyris recepit visum et sanitatem, quam propter scelera sua ante perdidit.

IX KAL. Romæ, sancti Clementis episcopi, qui, jubente Trajano, missus est in exsilium trans Pontum mare, ubi multis ad fidem vocatis per miracula et doctrinam ejus, præcipitatus est in mare ligata ad collum anchora, sed recessit mare orantibus discipulis ejus per tria millia, et invenerunt corpus in arca saxea in templo marmorco, et anchoram juxta. Eodem die natale sanctæ Felicitatis, matris septem filiorum, martyris, quæ, jubente Antonino, decollata est pro Christo. Et in monasterio Bobio depositio sancti Columbani abbatis. Natale sancti Trudonis confessoris.

VIII KAL. Romæ natale sancti Chrysogoni, qui sub Diocletiano martyrium complevit. Scriptum in passione sanctæ Anastasiæ. Ipso die natale sancti Crescentiani, qui erat cum Cæsario diacono, et Largo, et Smaragdo, in carcere sub persecutione Maximini filii Maximiani, et eductus, jubente Carpasio vicario, de carcere, suspensus est in equuleum, et fustibus cæsus, unguibus rasus diutius. Deinde flammis circum latera ejus appositis diu ustulatus, emisit spiritum, et ab Joanne presbytero sepultus est in cœmeterio Priscillæ. Ipso tempore Maximinus interfecit sororem suam Artemiam. Scriptum in gestis Marcelli papæ.

VII Kal. Natale sancti Petri episcopi Alexandriæ: qui cum esset omnibus adornatus virtutibus, in Scripturis quoque divinis nulli priorum inferior, vere et sacerdos et hostia Dei, subito rapitur, atque ex Maximini præcepto capite obtruncatur; cum quo simul et alii plures ex Ægypto episcopi trucidantur. Scriptum in Historia Ecclesiastica, libro 1x. In Nicomedia passio heati Marculi sacerdotis et martyris, qui temporibus Constantis regis tyrannici per Macharianum et Paulum, persecutores maximos, martyrium pro Christi nomine pertulit. Nam cum variis tormentis afflictus esset, tamen a professione rectæ sidei nullo modo averti potuit; ad extremum vero per prædictum Macharianum in altissimam rupem adductus, inde præcipitatus est; sed tamen, Christo

scopulos atque acutissimos servatum est : anima vero egressa de corporis ergastulo ad vitam migravit æternam.

VI KAL. Romæ depositio Sirici episcopi et Saturnini; et in Aquilea, Valentini episcopi; et in Capua. Nicanoris, Cassiani et Felicissimi. Augustoduno depositio sancti Amatoris episcopi.

V KAL. In Nicomedia natale Marcelli, Petri, Numeri, Hierenæ et Melosæ, et depositio Optati epi-

IV Kal. In Syria, Trophimi, Theodoli, Expicaci, Euceri, Eusebii et Julii.

III KAL. Romæ natale sancti Saturnini, Serii [Senis], et Sisinnii diaconi sub Maximiano, a quo faciendas thermas Diocletianas. Deinde in carcere diu sunt macerati, ubi multos gentiles docentes baptizabant; et denuo educti vincti catenis, ac nudis pedibus, ante præfectum Urbis Laodicium jussi sunt in equuleo levari, et attrahi nervis et fustibus. ac scorpionibus cædi; quibus etiam postmodum flammas ad latera jussit apponi, et depositos de equuleo capite truncari; quorum corpora cum Joanne presbytero colligens Thrason vir Christianissimus, qui de facultatibus suis martyribus multa ministraverat, sepelivit in prædio suo via Salaria. Ilis in medio certamine positis crediderunt duo milites, Papias et Maurus, qui mox comprehensi a Laodicio, et non multo post martyrio coronati sunt. Scriptum in gestis Marcelli papæ. Eodem die in Galliis civitate Mannetis [Tolosæ], Saturnini episcopi et martyris. Ipse vero Saturniuus martyr, ut fertur, ab apostolorum discipulis ordinatus in urbem Tolosatium est directus, qui impulsu paganorum bovis petulci religatus vestigiis per gradus Capitolii præcipitatus, præsentem finivit vitam, capitis compage dispersa; cujus reliquiæ in pluribus locis miraculis claruerunt.

Il Kal. Natale sancti Andreæ apostoli, qui interpretatur virilis vel decorus, frater Petri. Hic prædicavit Scythiam et Achaiam, ibique in civitate Patras cruci suspensus occubuit. Romæ, Castuli, et Eucrepitis [Euprepitis], et in Mediolano, Ambrosii epi-D scopi.

### DECEMBER.

KAL. DECEMB. Romæ natale Candidæ, Viribon [Lucii, Rogati, Cassiani], et aliorum triginta, et dedicatio basilicæ S. Albani martyris, atque ordinatio beati Bonifacii martyris.

IV Non. Romæ natale Primenti, Pontiani, Pimini, Dafrosæ, Dimetri [Forte, Demetrii], Jubiani. In Mauritania Veri [Severi], Securi, Januarii, Victorini.

III Non. In Oriente, Metrobi, Claudici et Felicis. In Nicomedia, Ambici, Victuri [Victoris] et Julii. In Africa, Crispini, Maginæ, Joannis, Stephani, Victoris [Claudii]. In Pannonia, sancti Agricolæ; et in Tingi, Cassiani presbyteri.

bus imperatoris Maximiani [Maximini] passa est pro Christo. Nam pater ejus nomine Dioscorus, dives valde, sed paganus et colens idola, ipsam filiam suam unicam, eo quod nollet nubere et deos falsos colere, multis tormentis affligebat; novissime vero, præcepto præsidis, a suo patre decollata est, et completum est martyrium ejus in bona confessione cum sancta Juliana. Descendente vero patre ejus a monte, descendit ignis de cœlo, et combussit eum ita ut nec pulvis ejus inveniretur. Ecdem die Heracli, Christiani, Pudentis. Monasterio Floriaco a partibus Romæ adventus corporis sancti Benedicti abbatis.

Non. Natale Dalmatii martyris. Natale sancti Crispini, Felicis. In Africa, civitate Tagora [Thagura], B ei Abaldius : « Tu autem quis es? et unde huc natale Julii, Potamiæ et Grati, et aliorum septem.

VIII In. In Africa, Zeloti, Fortunati, Gathi. Eodem die natale Nicolai Myrensis Ecclesiæ metropolitani episcopi, qui temporibus Constantini Augusti cum pagani et hæretici tumultuarent, et Ecclesiam Dei erroribus suis vexarent, adveniens illuc, compescuit errorem et mitigavit persecutionem. Erat enim quidam præses ibi, nomine Eustachius, qui per cupiditatem pecuniæ multos Christianorum læserat : nam amplius quam ducentos pondos [ducenta pondo] argenti accepturus idem præses erat ut eos perderet. Postea vero per invidiam diaboli non modica facta est persecutio in civitate a magistro militum et a præfecto Ablabio, qui imperatori persuasit falsis accusationibus sanctos Dei in custodiam mitti; C ego donavi vobis istam vitam, sed quem vos invoquod cum factum fuisset, hoc est, ut Nepotianus, Ursus et Eupoleon intus in carcerem includerentur, jussit eos imperator pernoctantes gladio capite truncari. Ipsi autem viri sancti, hoc audientes, pulverem capiti suo sparserunt, et clamaverunt ad Dominum ut cos adjuvaret, dicentes : c Domine Deus sancti Nicolai, miserere nostri, et sicuti fecisti in tribus viris qui in Lycia inique aut injuste judicati sont mori, et salvasti eos : sic et nos salva, sancte Nicolae, serve Christi, et si longinquus a nobis es, propinquior nobis siat tua deprecatio atque postulatio; ad Dominatorem tuum Deum, et Salvatorem Dominum nostrum Jesum Christum, intercede pro nobis, ut salvi facti ab iniqua et mortifera tempestate, digni efficiamur venire et adorare sanctissima D vestigia tuæ sanctitatis. > Hæc et his similia dicente Nepotiano, tunc hi tres quasi ex uno ore sic vociferati sunt, orantes. Sanctus vero Nicolaus ipsa nocte præsens apparuit imperatori, et dixit ei : « Constantine imperator, surge, et dimitte illos tres viros quos habes in custodia carceris, Nepotianum, et Ursum, et Eupoleonem, magistros militum, quia ex summissione criminati sunt. Quod si non obaudieris me, pugnam tibi excitabo in doratio, et carnes tuas

• Non indicatur locus quo pati debuit : alii in Tuscia, alii Nicomediæ coronatam asserunt; nullus veterum rem ita portentosam retulit, quanquam sub Maximino factam. Nullus vetustior Joanne Dama-

II Non. Natale Barbaræ martyris \*, quæ tempori- A et interiora bestiis tradam voranda : postulationem faciens contra te coram cœlesti rege Christo. > Et dixit imperator: ( Quis enim es tu, et quomodo ingressus es in meum palatium? > Et dixit sanctus vir: c Ego sum Nicolaus peccator, episcopus, qui in Lycia metropolin inhabito; ) et hæc dicens abscessit, et iterum in ipsa nocte et hora ambulavit, et apparuit Abablio [Forte, Ablabio] præfecto eadem dicendo: Ababli, lætus animo et mente, surge et dimitte illos viros tres magistros militum quos habes innocentes in custodia carceris; quod si polueris eos dimittere, et non audieris me, postulationes adversus te faciam coram immortali rege Christo, et in infirmitatem cades, et vermium comestione finieris, et omnis domus tua male peribit. > Et dixit veniens talia loqueris? > Sanctus vero Nicolaus dixit: e Ego sum Nicolaus peccator, servus Dei, qui est in Myra metropoli; , et hæc dicens simili modo discessit. Evigilans imperator misit ad Abablium dicens: « Vade, nuntia Abablio præfecto, et dic ei quæ vidi et audivi; > et intimatis eis omnibus dimisit eum; similiter et præsectus remisit eum.lem præcursorem eadem denuntians imperatori, et mox præcepit imperator præsentari tres viros magistros militum sibi coram omni cœtu, et generalitate, seu præfecto, convenientibus illuc : cum interrogasset eos de omnibus, et cognovisset veritatem visionis quod per sancti Nicolai preces innocentes custoditi sunt, dixit ad cos: « Hoc autem scitote quod non cati estis, sanctum Nicolaum, ad quem destinastis; tondete capillos capitis vestri, et mutate vestes vestras, et gratias referetis ei. Memores estote et mei. > Deditque eis ut ferant secum vasa sancta diversa : et quidem Evangelium totum aureum, et cereola (thuribula) aurea duo, et patenam auream lapillatim pretiosam ornatam, et misit eos imperator: qui ambulantes in Lycia Myrensium metropoleos, adoraverunt sanctum Nicolaum, et totonderunt capillos capitis sui, et mutaverunt vestimenta sus. Et multum quidem cum lacrymis distribuebant parperibus, de quibus habebant rebus, quæque auri et argenti, et vestimentorum; per multos autem annos faciebant hæc, glorisicantes et laudantes Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, nunc et semper in sæcula sæculorum. Amen.

> VII ID. In Antiochia natale Polycarpi et Theodori. Eodem natale sancti Savini, episcopi et martyris. qui temporibus Maximiani Augusti pro nomine Christi passus est, simul cum Marcello et Exsuperanto diaconibus suis. Nam Venustianus quidam, vir chrus in Tusciæ partibus, cum ipsum sanctum episcopum non posset a fide Christi avertere et ad idolorum culturam perducere, jussit ei manus abscis-

> sceno de Barbara ejusque parente mentionem freil. Si tamen Damascenus auctor est Actorum Barberz, quod dubium. Basn.

ciens frangeret. Diaconos vero suos tormentis variis torquebat : equuleo suspensos, unguibus latera corum jussit lacerari, et ignem supponi; qui dum ibi spiritum exhalassent, jactari præcepit in fluvium corpora corum, quæ per piscatores inde ablata sepulta sunt per quamdam seminam nobilem, nomine Seremain, de civitate Spoletana, cujus nepotem sanctus Savinus, dum esset in carcere positus benedicens, illuminavit. Venustianus autem post aliquot dies divino judicio in oculis suis magnum dolorem sustinuit, quem sui pueri ad memoratum episcopum perduxerunt : ipse vero sanctus Dei docens eum abrenuntiare diabolo, convertit ad fidem Christi, et baptizavit eum cum uxore et filiis. Quod cum comut amputaret caput Venustiani, et uxoris ejus, et filiorum. Savinum ergo in civitate Spoletana sine auditione tandiu præcepit cædi, quousque desiceret; qui cum diu cæderetur, emisit spiritum.

VI ID. In civitate Verona natale sancti Zenonis martyris, quando aquæ fluminis Athesis usque ad superiores tecti fenestras ecclesiæ illius excreverunt, nec in eam intrare potuerunt, virtutem martyris ostendentes. Et depositio sancti Eucharii episcopi.

V lb. In Africa natale Petri, Successi [Bassiani, Primitivi], Turni, Publiciani, et aliorum viginti.

IV lp. Natale sanctæ Eulaliæ virginis in Barchilona civitate Hispaniæ sub Daciano præside, quæ cum esset tredecim annorum post plurima tormenta decollata est, et reciso ab ea capite, columba de corpore ejus exire visa est. Eodem die sancti Habundi, et Carpofoli [Abundii et Carpophori] martyrum.

III In. Romæ Damasi papæ et confessoris: hic constituit ut psalmi die noctuque canerentur in Ecclesia Christi. Eodem die Fusciani, Victurici et Gentiani [Victorici et Gratiani] martyrum.

II lo. In Hispanis, civitate Emerita, natale Eulaliæ virginis, et Hermogenis, Donatæ [Donati] et aliorum viginti duorum.

In. Natale sanctæ Luciæ virginis de Syracusis, sub Paschasio consulari : quam com leones [Forte, lenones] corrumpere jubente Paschasio vellent, nullatenus eam movere potuerunt nec funibus additis, aut boum paribus plurimis: picem resineam, fervens oleum, nil læsa suscepit. Tandem gladio in viscera merso percussa, nec tamen mortua est, donec venientibus sacerdotibus communionem Dominici corporis et sanguinis accepit. Passa est tempore Diocletiani et Maximiani.

XIX KAL. JANUAR. In Antiochia natale Drusi et socioram ejus Zosimi et Theodori. Lugduno Galliæ, sancti Viatoris episcopi. Rhemis, Nicasii episcopi, et Sacrepi [Eutropiæ]. Viennæ, Lupicini episcopi, Aspediæ, Theodoli.

XVIII KAL. In Africa natale Faustini, Lucii, Candidi, Celiani, Marci, Maximi, Januarii, Fortunati.

XVII KAL. Ravennæ Valentini, Navalis, Agricolæ,

dere, co quod statiunculam Jovis in terram proji- A Concordii. Arelato dedicatio basilicæ et altaris san-

XVI Kal. Sancti Ignatii episcopi et martyris, qui tertius Antiochiæ post Petrum apostolum episcopus, undecimo Trajani anno ad bestias vinctus Romam missus est, reliquiæ ductæ corporis ejus Antiochiæ jacent extra portam Dafniticam in cæmeterio ecclesiæ.

XV Kal. Laodicea civitate, Theotimi, Basiliani. Iu Africa, Quinti, Simplicii, Pomponii et Pauli.

XIV KAL. In Nicomedia, Zosimi, Cyriaci, Pauli, Secundi. Natale sanctorum Anastasii, et Siddimi [Syndimii] episcoporum. Antissiodoro, beati Gregorii episcopi.

baptizavit eum cum uxore et filiis. Quod cum comperisset Maximianus Augustus, misit militem suum **B** duba), Bajuli. Romæ, Zephyrini episcopi. In Oriente ut amputaret caput Venustiani, et uxoris ejus, et natale sanctæ Theelæ virginis, et sancti Liberati.

XII KAL. Thomæ apostoli, qui interpretatur abyssus et Bidymus, hoc est Christi similis. Hic Parthis et Medis prædicavit. Lancea enim ibi transfixus occubuit in Calamia Indiæ civitate, ibi sepultus est cum honore xu Kal. Januarias. Et in Tuscia, Joannis et Festi.

XI Kal. In Antiochia natale sancti Basilei: et Romæ, via Lavicana, inter duos lauros natale sanctorum triginta martyrum, qui omnes uno die coronati sunt. Romæ, via Portuensi, depositio sancti Felicis episcopi; et alibi passio Theodosiæ virginis, et Didymi monachi.

X Kal. Natale Gregorii presbyteri, qui temporibus C Diocletiani et Maximiani imperatorum in Spoletana urbe, sub Flacco et Tircano judicibus multa tormenta passus est, hoc est, primum fustibus nodosis cæsus : postea in craticula ignea uri jubetur; ibique terræmotu magno facto intra civitatem Spoletanam oppressæ sunt plusquam trecentæ animæ paganorum. Deinde in carcerem missus, et lampadibus ardentibus in lateribus accensis, ad extremum vero in medio amphitheatro ab Aqualino spathario capite truncatus, sicque ad æternam gloriam migravit. Depositio Victoriæ Romæ sub Decio, quæ cum esset desponsata viro pagano Eugenio, et nec nubere vellet nec sacrificare, post draconem pestiferum de illis locis expulsiun, et post alia multa facta miracula, inter quæ virgines plurimas, quas ad serviendum Domino in spelunca qua prius draco habitavit, aggregaverat, percussa gladio in corde a carnifice Thaliaco comite rogatu sui sponsi. Deposita est autem x Kal. earumdem. In Nicomedia natale Martyrum triginta quinque. Et in alio loco, Evaristi, Victoris et aliqrum quingentorum triginta duorum.

IX KAL. JANUARII. In Tripoli civitate aancti Linciani, et natale sanctorum Metrobii, Pauli, Zenoti, Theutini, Timisti [Zenobii, Theotimi et Drusi ]. In Antiochia Syriæ natale sanctarum virginum quadraginta canonicarum, et aliorum duorum simul Drusi et Donati.

VIII KAL. In Bethlehem nativitas Domini nostri Jesu Christi secundum carnem, et natale sancte

Anastasiæ, quæ tempore Diocletiani, primo duram A Auctus et Sergius, conversi sunt ad fidem Christiet et immitem custodiam a viro suo Publio perpessa. In qua tamen a Chrysogono confessore Christi multum consolata et confortata est. Deinde a præfecto Illyrici in gravissima æque et diuturna custodia macerata est, in qua duobus mensibus refecta est cœlestibus escis per sanctam Theodoten, quæ prius martyrium passa est; deinde navi imposita cum ducentis viris et ducentis feminis ut demergerentur in mari, perlata est ad insulas Palmarias, ubi per manus et pedes extensa, et ligata ad palos fixos, et circa media ejus ignis accensus est, in quo martyrium consummavit, et omnes qui cum ilia venerant variis interfectionibus martyrium celebrarunt. Eodem die natale sanctæ Eugeniæ virginis, quæ erat filia Philippi, præfecti Alexandriæ et totius Ægypti, ab imperatore B passio sancti Stephani, primi martyris et diaconi. illuc transmissi. Hæc ergo propter fidem Christi et castitatis amorem sprevit sæcularem habitum et delicias mundi: induta est veste virili, et pergens ad sanctum Helenum episcopum, simul cum Proto et Eugenio eunuchis suis, per quem baptismate abluti, monasterium monachorum ingressi sunt, sub virili habitu monastice conversantes : ubi, defuncto abbate, sancta Eugenia in locum abbatis statuta est, ubi sancta conversatione et miraculis claruit. Nam Melantiam quamdam feminam a febre signo crucis salvans : sed diabolo instigante ipsa Melantia eum ad concubitum suum pertrahere voluit; sed cum hoc non consensisset, accusavit eam quasi Eugenius monachus et abbas eum stuprare voluisset. Sed hæc omnia per Philippum præfectum falsa inventa C fessoris, et passio sanctæ Columbæ virginis, Senosunt, quia ipsa Eugenia sese feminam esse demonstravit, non virum. Hoc etiam considerato Philippus pater ejus, et Claudia mater, fratresque Eugeniæ,

· Invaluit apud plurimos ea de Joanne opinio, eum non obiisse; id refert Augustinus, eam sententiam suggillans. Alii, obdormivisse, sed mox in cœlo assumptum crediderunt : id asseruit Hippolytus, qui de duodecim apostolis scripsit apud Combessium. Ne credas tamen illum esse Hippolytum Portuensem qui baptizati sunt. Postea vero sancta Eugenia cum Proto et Hiacyntho Romam perrexit, ubi et martyrizata est, jussu Gallieni imperatoris, per Nicctium præsectum Urbis, qui cum eam cogeret deze Dianz sacrificia exhibere, et illa nollet acquiescere, imo ipsum simulacrum in pulverem redegisset, jussit eam præfectus saxo ad collum ligato in Tiberin projicere; sed inde Dei gratia liberata, postea in fornacem ardentem missa est, sed nullo modo ab igne est læsa. Novissime vero in die natalis Domini, sicut Salvator ipse ei ante revelavit, per spiculatorem in custodia posita interfecta est, sicque ad cœleste regnum mi-

VII KAL. In oppido Hierosolymitano Cofargamala

VI KAL. a Assumptio sancti Joannis evangelistæ apud Ephesum, et ordinatio episcopatus sancti Jacobi fratris Domini, qui ab apostolis primus ex Judæis Jerosolymis est episcopus ordinatus, et melio Pascha martyrio coronatus.

V KAL. In Bethlehem natale sanctorum infantum lactantium, qui sub llerode passi sunt pro Christo.

IV KAL. In Africa natale Domici, Victuri Dominici, Victoris], Crescentii, Primiani, Lybosi episcopi. Et Romæ, in cœmeterio Callisti, Felicis et Bonifacii episcopi de ordinatione b.

III KAL. Turonis depositio beati Perpetur episcopi, qui sancti Martini ecclesiam ædificavit.

II KAL. Depositio sancti Sylvestri episcopi et connis sub Aureliano imperatore, quæ, superato igne, cæsa est.

vixit tertio sæculo; diversus est enim ille, referens reliquias Joannis, cum fuissent quæsitæ, non esse inventas. Eadem sensisse videtur Rabanus, qui bic assumptionem Joannis evangelistæ celebratam suo tempore contendit. BASN.

b Videtur aliquid decsse.

# BEATI RABANI MAURI

FULDENSIS ABBATIS ET MOGUNTINI ARCHIEPISCOPI

# OPUSCULA DUO.

[Apul Labbe, Concil., append. ad tom. VIII.]

I

Responsa canonica super quibusdam interrogationibus Reginbaldi chorepiscopi.

Reverentissimo atque amantissimo fratri Regin- D sentare voluit tui desiderium iterum videndi se 13-BALDO RABANUS, exiguus servorum Dei servus, in Domino salutem.

lide nobis ingessit. Ita ut cognoscentes gravitatem morum, honestatem locutionis, humilitatem babi-Postquam sanctitas tua nostræ parvitati se præ- tus hilaritatemque vultus. quam tua dilectio nobis

exhibuit, præsentia tua non vellemus carere, si quo- A studium pænitentis : si quis enim veraciter pænitenquo modo eam possemus habere continuam. Sed quia veræ charitatis ea est ratio, ut quod corporaliter habere secum non potest, spiritualiter nunquam habere cesset: licet corpore absens sis, spiritu tamen præsens esse non desistis. Quod cousque fiet, donec per Dei gratiam exuti a corpore præsentes crim 18 apud Deum. Hoe tamen adipisci nos posse, magis divini est muneris quam humanæ facultatis: sed spe jam salvi facti sumus; qui autem in Domino sperat, beatus est.

De cætero quoque, quia veneratio tua quædam capitula mihi in chartula tunc ostendit scripta, in quibus flagitabas me tibi respondere de his quæ ibidem continebautur : relegi quantum licebat volumina divinorum testamentorum, atque sanctorum Patrum B viter se deliquisse, quod in Ancyrano concilio hoc sententias, et quantum tempus permittebat, ea quæ ad hoc necessaria respondendum erant, in unum colligebam. Ludovici enim regis adventus, quod te scire non ambigo, imminens urgebat, ut ad ejus susceptionem occupati essemus. Nec jam licuit securæ lectioni insistere, quando ipse se animus sentiebat in multas partes divisum. Sed quia tui amoris fervor me tibi parere cogit, mundanis sollicitudinibus temperatis, quantum fragilitas humanæ mentis sinebat, potissimum tuæ consentire decrevimus voluntati. Quorum capitulorum hæc fuit series.

1. Primo interrogabas quid de eo faciendum esset qui hominem Christianum sollicitando furatus fuerit, et in paganam gentem tradendo vendiderit, a quibus ultra ille vendhus se eruere non possit. Ad C quod tunc tibi respondi, homicidium reatum ipsum hominem sibi contrahere mihi videri Quod et postea, legens divinam sanctionem in Deuteronomio, ita probavisse reperi, cum homicidæ et furi hominem vendenti, parem vindictæ modum imposuisset. Nam sicut ibi legitur (Deut. xix) c animam pro anima > homicidam debere reddere, coculum pro oculo, dentem pro dente, manum pro manu, pedem pro pede; sic et ipsum hominem qui deprehensus fuerit sollicitasse fratrem suum de siliis Israel, et vendidisse accipiendo pretium, jubet interficere, et ita auferre malum de medio populi Dei (Deut. xxiv). Unde mihi videtur, sicut par sententia in lege divina est constituta de homicida et fure hominem ctendum esse qui fratrem furando atque sollicitando vendiderit, et illum qui proximum suum Christianum hominem injuste peremerit; et eo gravius, quo eum in paganam gentem tradiderit, nec de animæ suæ ruina ullam compassionem habuerit. In concilio Ancyrano ita scriptum est (Can. 21, 22): « Qui voluntarie homicidium fecerint, pænitentiæ quidem jugiter se submittant, perfectionem vero circa finem vitæ consequantur. De homicidiis non sponte commissis, prior quidem definitio post septennem pænitentiam persectionem consequi præcepit, secunda vero quinquennii tempus explere. > Sed in omnibus judiciis temperanda est sententia juxta intentionem et

tiam egerit, cum lacrymis jejunia et orationes solvens, eleemosynas largiter impendens, hujus ergo habet sacerdos potestatem mitigare judicium. Qui autem mentis est duræ, et negligens est ad agendam poenitentiam: in hoc omnino decretum est tempus servandum.

II. De infantibus autem qui mortui cum patre et matre inveniuntur, et non apparet utrum ab eis oppressus sit ipse infans sive suffocatus, an propria morte defunctus : nec debent inde securi esse nec sine pœnitentia ipsi parentes. Sed tamen in eis consideratio debet esse pietatis, ubi non voluntas, sed eventus, mortis causa fuit. Si autem eos non latet ipsos ejus esse interfectores, scire debent gramodo probatur (Can. 20). c De múlieribus quæ fornicantur et partus suos necant, vel quæ agunt secum ut utero conceptus excutiatur: antiqua quidem definitio usque ad ultimum vitæ eas ab ecclesia removet. Humanius autem nunc definimus, ut eis decem annorum tempus secundum præfixos gradus pamitentiæ largiamur. > Sed alii trium annorum pænitentiam hujusmodi hominis denuntiant esse debere, hoc est qui infantem incaute oppresserit, quorum unum ex eis exigat cum pane et aqua, abstineatque ab omni luxuria tempore pœnitentiæ suæ.

III. De eo vero qui viduam proximi sui in conjugium duxit, illud considerandum est, quota generatione ipsa connubia inter propinquos fieri possunt, et sic de utroque sexu judicium æquum agendum : quia alii tertia vel quarta generatione hoc sieri posse judicabant : alii quinta, alii sexta. Sed illud ibi præcipue considerandum est, quod lex divina inde præcipiat, super quo capitulo Humberto episcopo sciscitanti jam respondimus. Cujus responsionis formulam etiam nunc tibi direximus. Manifestum est enim quod sacri canones ei anathema dicunt, qui de propria cognatione, vel quam cognatus habuit, duxerit uxorem. Et ideo ibi summa est cautela habenda : ne forte pro incesti noxa æterna damnatio sequatur.

IV. De eo autem quod interrogabas, si pater et filius, vel si duo fratres, aut avunculus et nepos, cum una niuliere fornicarentur, quid inde facienvendente, sic et canonica auctoritate pari modo ple- D dum esset : manifestum est, quod gravi vindicia plectendum erit, quod grave facinus esse reperiatur. Omnis enim mæchia interdicitur ubi scriptum est: Non mæchaberis. > Quanto magis cum cognata, vel cum conjuge, vel concubina cognati! Quid autem Dominus in lege in vindicta talium jusscrit, liber Leviticus demonstrat, ubi ita scriptum est (Levit. xx): c Si mœchatus fuerit quis cum uxore calterius, et adulterium perpetraverit cum cone juge proximi sui : morte moriatur et mœchus et cadultera. Qui dormierit cum noverca sua, et ree velaverit ignominiam patris sui, incrte moriantur cambo; sanguis corum sit super cos. Si quis dore mierit cum nuru sua, uterque moriatur, quia Qui supra uxorem filiam, duxerit matrem ejus, e scelus operatus est, vivus ardebit cum eis, nec e permanebit tantum nefas in medio vestri. Qui acceperit sororem suam filiam patris sui, vel filiam matris sux, et viderit turpitudinem ejus, illaque conspexerit fratris ignominiam : nefariam rem coperati sunt, occidentur ambo in conspectu poe puli, eo quod turpitudinem suam mutuo revelae verint, et portabunt iniquitatem suam. Turpitudie nem materteræ et amitæ tu:e non discooperies : qui hoc fecerit, ignominiam carnis suæ nudabit, oportabunt ambo iniquitatem suam. Qui coierit c cum uxore patrui vel avunculi sui, et revelaverit e ignominiam cognationis suæ, portabunt ambo iniquitatem suam, absque liberis morientur. Qui du- B exerit uxorem fratris sui, rem facit illicitam, ture pitudinem fratris sui revelavit : absque siliis e crunt. > His enim judiciis patet quantum Domino displiceat omnis incestus et pollutio coitus illiciti, quia mortis judicie bujusmodi scelus puniendum esse judicavit. Nec enim filium cum uxore patris, nec patrem cum uxore filii licet concumbere, quia dormire cum noverca seu cum nuru prohibuit. Sed neque ducere uxorem fratris convenit, quia hujusmodi absque filiis fieri, hoc est mortis reus esse, judicatur. Si enim Dominus in lege turpitudinem incestus mortis sententia vindicari jussit, quomodo in Evangelio, ubi summa justitia est, incestuosus poonam peccati effugiet? maxime cum ibi pœna temporalis decernitur, hic gehenna ignis perpetui prædi- C citur.

Quam discretionem sentiens Apostolus, ad Hebræos scribens ait (Hebr. x): « Irritam faciens le-« gen: Moysi, sine ulla miseratione sub duobus vel « tribus testibus moritur. Quanto magis putatis dec teriora mereri supplicia, qui Filium Dei conculcae verit, et sanguinem testamenti pollutum duxerit, e in quo sanctificatus est, et Spiritui gratiæ contumeliam fecerit? > Proinde valde necessarium est. ut duram judicii sententiam mitigare studeat peccatorum per condignam pœnitentiam : ne forte scelus incorrectum ultio puniat perpetua. Unde est, ut Joannes Baptista in Evangelio turbas que exibant μt baptizarentur ab eo, hortatus est, dicens: « Gos nimina viperarum, quis ostendit vobis sugere a s ventura ira? Facite ergo dignos fructus pœnitent tiæ, jam enim securis ad radicem arborum posita cst. Omnis ergo arbor non faciens fructum bounn, s excidetur et in ignem mittetur (Luc. 111). > Sacri autem canones quid de incestuosis pracipiant, facile est agnoscere. Nam in Cæsariensi concilio ita scriptum est (Can. 2): c Mulier si duobus fratribus pupserit, algiciatur usque ad mortem. Verumtamen in exitu, propter misericordiam, si promiserit quod facta incolumis, hujus conjunctionis vincula dissolvat, fructum pænitentiæ consequatur. Quod si defecerit mulier aut vir in talibus nuptiis, difficilis erit prenitentia in vita manenti. > Unde patet, quod æque

e scelus operati sunt : sanguis eorum sit super eos. A malum est boc, quod mulier duobus nupserit, et illud, cum vir duas uxores duxerit, aut pater et filius si cum una muliere fornicati fuerint, aut avunculus et nepos si cum una muliere dormierunt, aut aliquid hujusmodi factum fuerit. Quapropter justum est, ut taliter peccantes, usque ad finem vitie ponitentiam agant. Nisi forte propter nimium fletum et compunctionem validam, devotamque pænitentiam aliquid humanius sacerdos apud poenitentem agendum esse decrevit. Quia cujus Dominus cor in compunctione lacrymarum et amaritudine setuum visitaverit, hujus breviandi tempus pænitentiæ potestatem sacerdos habebit, sicut scriptum est in Laodicensi concilio (Can. 2): De his qui diversis facinoribus peccaverunt, et perseverantes in oratione confessionis et pænitentiæ conversionem habuere perfectam, pro qualitate delicti: talibus, post pœnitentiæ tempus impensum, propter clementiam et bonitatem communio concedatur. > In Ancyrano quoque concilio, de adulterio ita scriptum est (Can. 19): « Si cujus uxor adultera fuerit, vel si ipse adulterium commiserit, septem annorum nænitentia oportet eum perfectionem consequi secundum pristinos gradus. > Igitur Theodorus judicavit, eum qui incestum fecerit, duodecim annis prenitere de-

> Quid autem inde sentiant cæteri doctores, in libellis corum quos de pænitentia conscripserunt invenire poteris, qui, alii quindecim annis, alii duolecim annis, alii decem, alii septem, de hujusmodi sceleribus judicaverunt pænitudinem explendam. Sed tu priscorum Patrum vestigia sequens, illis solis spatium temperes, qui devote et cum lacrymis pœnitentiam egerunt. Cæteri autem destnitum tenpus expleant, quia in Salomone scriptum est : ( Qui abscondit scelera sua, non dirigetur: qui autem confessus fuerit et reliquerit ea, misericordiam consequetur (Prov. xxvIII). > Pius est enim Deus et misericors: sed e misericordia ejus a progenie in progenies timentibus eum. Facit potentiam in e brachio suo, dispergit superbos mente cordis mi (Luc. 1). > Qui autem mentis est duræ, corruct in s malum. Et qui custodit mandatum, custodit animain suam. Qui autem negligit vias suas, mortificabitur (Prov. xxvIII; Prov. xIX). >

> V. De servo autem illo qui fugerit dominum suum interrogabas, si ille in ipsa fuga mortuus fuerit, utrum liceret pro co missas cantare, aut psalmodias. Hoc in divinis libris non invenimus probibitum: sed tamen scimus ab apostolis fortissime præceptum, ut e servi subditi sint in omni timore dominis, non tantum bonis et modestis, sed etiam dyscolis (I Pet. 11), , et obedientes illis siant in omnibus. In canone autem Gangrensis concilii ita scriptum est (can. 5): ( Si quis servum sub prætextu divini cultus doccat dominum contemnere proprium, ut discodat ab ejus obsequio, nec ei cum benevolentia et omni honore deserviat, auathema sit. > Unde datur intelligi quod si ille anathema me-

nere, et ab ejus obsequio recedere: quanto magis iile qui dominum suum spernit, et ejus servitio subdi noluerit. Sed tamen distantia est inter eum qui per superbiam, et illum qui propter necessitatem fugit, coactus crudelitate domini sui. Nam Agar, famula Saræ, fugam iniit, affligente eam domina sua : sed angelo admonente ut reverteretur, et sieret subjecta dominatrici suæ, reversa est ad dominam. Sie et Onesimus servus Philemonis effugit a domino suo, sed Paulo apostolo docente credidit Christo, et baptizatus est, et sic per patrocinium Apostoli restitutus est proprio domino suo. Admonendus est enim servus quilibet fugitivus, per fideles doctores, ubicunque fuerit, ut revertatur ad dominum suum, et fiat ei subjectus, ne forte contemnens præceptum B Domini, perpetuo anathemate percutiatur. Attamen si in ipsa fuga obierit, orandum est pro co, nisi forte aliquo crimine majore implicetur, aut in perfidiam devolvatur, unde fructuosa pro eo non possit esse oratio. Attamen Augustinus, ad Laurentium scribens, ita inter alia ait : « Cum ergo sacrificia, sive altaris, sive quarumcunque elcemosynarum, pro baptizatis omnibus offeruntur: pro valde bonis gratiarum actiones sunt, pro non valde malis propitiationes sunt, pro valde malis, etiamsi nulla sunt adjumenta mortuorum, qualescunque tamen consolationes sunt vivorum. Quibus autem prosunt, aut ad hoc prosunt, ut sit plena remissio, aut certe ut tolerabilior fiat ipsis damnatio. >

VI. De illo vero qui presbyterum se esse finxerit, C cum non esset ordinatus, et baptismi officium exer-. cuit, requirendum est utrum ipse baptizans baptizatus esset, et utrum in nomine sanctæ Trinitatis sub trina mersione baptizaverit. Quod si ita erat, non est iterum baptizandus, sed per impositionem manus episcopalis et unctionem sacri chrismatis id quod factum est confirmandum. Quia quod semel est in sacramento baptismatis effectum, non licet iterari, quoniam unus est Dominus, una fides, unum baptisma. Attamen ille qui præsumptuose egit, et non pro necessitate aliqua, canonica disciplina est coercendus. Igitur, ut beatus Ambrosius testatur, postquam omnibus locis ecclesiæ sunt constitutæ, et officia ordinata, aliter composita res est quam cœperat. Primum enim omnes docebant, et omnes baptizabant, quibuscunque diebus vel temporibus fuisset occasio. Nec enim Philippus tempus quiesivit, aut diem quo eunuchum baptizaret, neque jejunium interposuit. Neque Paulus et 'tempus distulerunt, quo optionem carceris cum ejus omnibus baptizarent. Neque Petrus clericos habuit, aut diem quæsivit quando Cornelium cum omni domo sua baptizavit, nee ipse, sed jussit fratribus qui cum eo erant apud Cornelium in Joppe. Adhuc enim præter septem diaconos nullus fuerat ordinatus. Ut ergo cresceret plebs et multiplicaretur, omnibus concessum est et evangelizare, et baptizare, et Scripturam in ecclesia explanare. At ubi omnia loca circumplexa

ruit qui docet servum, dominum proprium contem- A est Ecclesia, conventicula constituta sunt, et rectores, et cætera officia ecclesiis sunt ordinata, ut nullus de clero auderet, qui ordinatus non esset, præsumere officium quod sciret non sibi creditum vel concessum : et cœpit alio ordine et providentia gubernari Ecclesia. Quod si omnes eadem possent, irrationabile esset, et vulgaris res et vilissima videretur. Hinc ergo est unde nunc neque diaconi in populo prædicant, neque cæteri clerici vel laici baptizant, neque quocunque die credentes tinguntur nisi ægri. Ideo non per omnia conveniunt scripta Apostoli ordinationi quie nunc in Ecclesia est, quia hæc inter ipsa primordia sunt scripta. Nam et ipse Timotheum presbyterum a se creatum episcopum vocat, quia primi presbyteri episcopi appellabantur. ut recedente eo sequens succederet. Denique apud Ægyptum presbyteri consignant, si episcopus præsens non sit. Sed quia coperunt sequentes presbyteri indigii ad primatus tenendos, immutata est ratio, prospiciente concilio ut non ordo, sed meritum, crearet episcopum, multorum sacerdotum judicio constitutum, ne indignus temere usurparet, et esset multis scandalum. Quod autem unum sit Christi baptisma, et licet a diversis ministretur non debeat iterari vel mutari, sacrum Evangelium ostenoit, ubi verba Joannis Baptistæ posita sunt ita dicentis : · Quia vidi Spiritum descendentem quasi columbam c de cœlo, et manentem super eum, et ego nesciec bam. Sed qui misit me baptizare in aqua, ille mihi dixit: Super quem videris Spiritum descendentem. et manentem super eum, hic est qui baptizat in « Spiritu sancto. Et ego vidi, et testimonium perhie bui quia hic est Filius Dei (Joan. 1). . Quam sententiam beatus Augustinus ita exposuit : « Quid ergo per columbam didicit Joannes, nisi quamdam proprietatem in Christo futuram? ut quamvis multi ministri baptizaturi essent, sive justi sive injusti, non tribueretur sanctitas baptismi, nisi illi super quem descendit columba. De quo dictum: Hic est qui baptizat in Spiritu sancto. Petrus baptizet, hic est qui baptizat : Paulus baptizet, hic est qui baptizat : Judas baptizet, hic est qui baptizat. Nam si pro diversitate meritorum baptismus esset, quia diversa sunt merita, diversa essent baptismata. Sed unum est baptisma, et solus est Christus, qui per diversos ministros suos baptismate baptizat in remissionem omnium peccatorum. Ideo sacri canones præcipiunt ut qui ab hæreticis baptizati sunt, non rehaptizentur, sed per impositionem manus sola sancti Spiritus invocatione, quem ab hæreticis nemo accipit, a catholicis sacerdotibus Ecclesiæ securitatem consequantur.

> VII. De illis vero qui in Quadragesima ante Pascha carnem manducant, vel juramentum in altari vel in sanctorum reliquiis faciunt, manifestum est quod injuste agunt, quia divinis mandatis contrarii existunt. Unde et per Isaiam Dominus pravorum jejunium spernit, ita dicens : c Ecce in die jejunii vestri in-venitur voluntas vestra, et omnes debitores vestros

repetitis. Ecce ad lites et contentiones jejunatis. A scindit, et sanctorum Patrum traditiones solvit, sine c et percutitis pugno impie. Nolite jejunare sicut c usque ad hanc diem, ut audiatur in excelso clamor vester. Nunquid tale est jejunium quod elegi, per diem affligere animam suam? nunquid contorquere quasi circulum caput suum et sacco et cinere sternere? Nunquid istud vocavi jejunium et diem acceptabilem Domino? Nonne hoc est magis jejunium quod elegi? Dissolve colligationes impie-· c tatis, solve fasciculos deprimentes, dimitte eos qui confracti sunt liberos, et omne onus disrumpe. · Frange esurientibus panem tuum, et egenos vagose que induc in domum tuam. Cum videris nudum, c operi eum, et carnem tuam ne despexeris. Tunc c erumpet quasi mane lumen tuum, et sanitas tua e et gloria Domini colliget te. Tunc invocabis, et c Dominus exaudiet; clamabis, et dicet, Ecce adsum, quia misericors sum Dominus Deus tuus (Isa. · LVIII). > Hinc in canone sanctorum Patrum scriptum est (Conc. Laodic., can. 50 et 52), quod e non oporteat in Quadragesima nuptias aut natalitia celebrare, nec jejunium solvere, totamque Quadragesimam sine veneratione transire; > magisque convemiat omnem Quadragesimam districto venerari judicio. Non est enim dignum, ut qui Ecclesiæ unitatem

vindicta exeat, sed pro hoc pænas condignas solvat. Sacerdotis autem judicio temperanda est pænæ vindicta, secundum modum pænitentis: quia, ut supra dictum est, qui veraciter prenitet et per lacrymarum indicia cordis sui contritionem manifestat, leviori disciplina tractandus est, quia cor contritum et humiliatum Deus non spernit, et in quocunque die peccator conversus pœnitentiam egerit, et fecerit judicium et justitiam, vita vivet et non morietur. Nec temporis longinquitas, sed animi affectus pensandus est, quia suscepit Dominus triduanam pænitentiam Ninivitarum, et Petri negationem, amarissimis fletibus ablutam, Dominus indulsit, cum eum tertia die resurgens inter cæteros discipulos angelica vocacitius orietur; et anteibit faciem tuam justitia tua, B tione ad suam præsentiam et reconciliationem venire jussit.

> Hæc tibi, sancte frater, prout opportunitas temporis se contulit, festinanter dictavi : paratus, si quid deest in responsis, tempore opportuno tibi planius explicare. Tu autem et commendatum tibi gregem diligenter instruc, et nos orationibus juva : quatenus aliquid tibi dignum scribamus, et de tuo bono opere tibi quotidie congratulemur. Dominus omnipotens in hac vita te bomis operibus auguat, et in suturo mercede remuneret sempiterna.

### H

# Si liceat chorepiscopis presbyteros et diaconos ordinare cum consensu episcopi sui.

mecum de hoc quod præsentialiter retulistis, qualiter quidam de occidentalibus episcopis senserunt de chorepiscoporum ordine, et quod quidam eorum reordinarent illos, qui temporibus antecessorum suorum a chorepiscopis ordinati sunt, presbyteros atque diaconos, nec non et ecclesias ab eis similiter consecratas, profanantes omnem sanctificationem pristinam, quasi non legitimam, quam tamen cum consensu atque præcepto episcoporum suorum ipsi chorepiscopi perpetraverunt.

Unde et schismata in Ecclesia Dei oriuntur, cum rectores populi Dei in doctrina sua ab invicem discrepant: alii dicentes licere chorepiscopis cum consensu et præcepto majorum suorum, hoc est præsuzatis imponere, ut accipiant Spiritum sanctum, presbyterosque atque diaconos, necnon et cæteros Ecclesiæ gradus ordinare : alii vero affirmantes, nullo modo eis hoc ministerium competere, sed tantum illis episcopis qui urbibus præsunt. Ex quo videlicet excitantur sectæ, invidiæ, iræ, rixæ, æmulationes, dissensiones, contentiones : per quæ multi de populo, videntes magistrorum dissensionem, non mediocriter scandalizantur.

Non enim hujusmodi litigatores illam concordiam

Postquam per nos transeuntes abiistis, cogitavi C apostolicam sequuntur, de qua Philippenses Paulus obsecrat, dicens (Philipp. 11): « Si qua ergo consoc latio in Christo, si quod solatium charitatis, si qua societas spiritualis, si qua viscera miserationis: implete gaudium meum, ut idem sapiatis, eamden charitatem habentes, unanimes, idipsum sentiene tes, nihil per contentionem, neque per inanem e gloriam : sed in humilitate superiores sibi invicem arbitrantes, non quæ sua sunt considerantes sine guli, sed ea quæ aliorum. Dunde et ipse volens juniores suos auditoribus commendare, et non despectos, sed acceptabiles reddere, Corinthios admonet, dicens (1 Cor. IV): c Rogo ergo vos, fratres, imitac tores mei estote, sicut et ego Christi. Ideo misi ad e vos Timotheum, qui est filius meus charissimus et lum civitatum sub quibus ipsi degunt, manus bapti- D a fidelis in Domino, qui vos commonefaciat vias e meas, quæ sunt in Christo Jesu, sicut ubique in « Ecclesia doceo. → Et rursum (I Cor. xvi) : « Si c autem, inquit, venerit Timotheus, videte ut sine e timore sit apud vos : opus enim Domini operatur, sicut et ego. Ne quis ergo illum spernat, deducite c illum in pace, ut veniat ad me : exspecto enim il-· lum cum fratribus. » Iloc autem præceptum humilitatis clare ab ipsa Veritate sumpsit, quæ in Evasgelio discipulos de primatu contendentes instruxit,

dicens (Matth. xx) : c Reges gentium dominantur

c fici vocantur. Vos autem non sic : sed qui major e est in vobis, flat sicut junior; et qui præcessor est, sicut ministrator. > Et suo eos exemplo informans sequitur, dicens (Luc. xxII; Matth. xx): « Ego c autem in medio vestrum sum sicut qui ministrat : e filius enim hominis non venit ministrari, sed ministrare, et dare animam suam redemptionem pro e multis. >

Habebant enim ipsi apostoli adjutores in prædicatione Evangelii Christi, qui etiam ordinationes fecerunt ex præceptis eorum. Unde legitur in codice quem Damasus papa de episcopis Romanæ Ecclesiæ, petente Hieronymo presbytero, conscripsit, quod Linus et Cletus ex præcepto beati Petri ordinationes presbyterorum fecerunt : cum tamen post passionem B Petri, non illi, sed Clemens, in honorem cathedræ successerit, ipso eidem tradente principe apostolorum, sicut epistola ejusdem Clementis, scripta ex mandato Petri ad Jacobum fratrem Domini, testatur. Hinc reor quod usus chorepiscoporum primo originem sumpserit, et hactenus in Ecclesia retineatur, ut ipsi chorepiscopi a propriis episcopis ordinati, juxta præceptum eorum, diaconos et presbyteros, ac cæteros gradus ordinent, atque reliqua officia sacerdotalia peragant.

Unde miror quomodo isti qui hanc contentionem movent, ordinem chorepiscoporum tantum despiciant, ut pene eis nihil amplius a dignitate presbyterorum tribuant : cum hoc nec novorum, nec antiquorum, nec etiam ipsis apostolorum dogmatibus consuetudi- C nibusque conveniat, sed in sensu simul a dogmate dissentiat. Claret enim hoc, quod in his non ratio et humilitas, sed invidia atque superbia dominentur: ita ut despectis cooperatoribus suis, ipsi soli potentes ac sanctificatione pollentes videri appetant : et hoc quod sancti Patres ad concordiam et unionem singulis dignitatibus conscripserunt, ipsi magis damnationem noxiam, quam discretam dispositionem esse putent. Præcipiunt enim sacri canones qualiter unusquisque ordo mensuram suam custodiat, a minimo usque ad maximum, et minor gradus majori semper subditus fiat : ita ut diaconi absque episcopo vel presbytero baptizare non præsumant, nisi prædietis fortassis officiis longius constitutis necessitas extrema compellat : et ut gratiam sacræ communio- D nis post presbyteros accipiant diaconi, aut episcopo eis aut presbytero porrigente : sed nec sedere in medio presbyterorum diaconis liceat, nec etiam coram presbytero sedere audeant, sed jussione presbyteri sedeant. Similiter quoque mandant, ut diaconis honor exhibeatur ab obsequentibus, id est, subdiaconis et omnibus clericis.

De presbyteris vero in decretis Gelasii papæ ita scriptum est (Gelas. I, ep. 9, c. 6): « Nec minus etiam presbyteros ultra suum modum tendere prohibemus, nee episcopali fastigio debita sibimet audacter assumere: nec conficiendi chrismatis, nec con-

· Parenthesis est Rabani.

eorum, et qui potestatem habent super cos, bene- A signationis pontificalis adhibendæ sibimet arripere facultatem : non præsente quolibet antistite, nisi fortasse juheantur, vel orationis vel actionis sacræ suppetere sibi præsumant licentiam : neque sub ejus aspectu, nisi jubeantur, aut sedere præsumant, aut venerabilia tractare mysteria: nec sibi meminerint ulla ratione concedi, sine summo pontilice, subdiaconum vel acolythum jus habere faciendi : nec prorsus dubitent, si quidquam ad episcopale ministerium specialiter pertinens, suo nutu putaverint exsequendum, continuo se presbyteril dignitate et sacra communione privari. >

> De chorepiscopis autem in Ancyrano concilio ita scriptum est (Can. 12): Chorepiscopis non licere presbyteros aut diaconos ordinare, sed nec presbyteros civitatis, sine præcepto episcopi vel litteris, in unaquaque parochia. > Attende, quod non dicit, chorepiscopis non licere penitus diaconos aut presbyteros ordinare, sed non aliter licere, nisi ex præcepto episcopi sui vel litteris in unaquaque parochia.

Item in Antiocheno concilio sic legitur (Can. 10): « Qui in vicis vel possessionibus chorepiscopi nominantur, quamvis manus impositionem episcoporum perceperint, et ut episcopi consecrati sint, tamen sacræ synodo placuit, ut modum proprium recognoscant, et gubernent subjectas sibi ecclesias, earumque moderamine curaque contenti sint. Ordinent etiam lectores et subdiaconos atque exorcistas. Quibus promotiones istæ sufficiant : nec presbyterum vero, nec diaconum audeant ordinare præter civitatis episcopum (id est præter conscientiam civitatis episcopi a) cui ipse cum possessione est subjectus. > Cum autem chorepiscopos manus impositionem episcoporum percipere dicat, et quidem sicut episcopi consecrati sint : cur cum consensu episcoporum, quibus subjecti sunt, consecrationes sacrorum ordinum eis facere non licet, et cum chrismate sacro fideles consignare? Vanum est enim, quemquam consecrationem episcopalem habere, si ministerium episcopi ei non licet agere. Ad quid ergo invocatur Spiritus sanctus ab episcopo ordinatore sanctificationem personæ ordinandæ, et tribuat [Forte ut sanctificationem personæ ordinandæ tribuat], si ipse invocator et ordinator, post consecrationem, quam rite peregit, reprehenderit? Nunquid Dominum irridet, cujus donum poscit, cum postea illud donum spreverit? Nunquid non- et calumnia, qua Domini significationem [Forte sanctificationem] illudit, ad ipsum auctorem sanctificationis pertingit? Planum est ergo quod in Spiritu sancto per verbum Dei omnis sanctificatio adimpletur. Et quare non pertimescit blasphemare, et derogare Spiritus sancti potentiæ? cum scriptum sit (Luc. x11) : « Qui dixerit vere bum contra filium hominis, remittetur ei : qui c autem dixerit contra Spiritum sancium, non ree mittetur ei, neque in hoc sæculo, neque in futuro. Unde Petrus apostolus in Actibus apostolorum, cum Cornelium centuriouem et cos qui secum A raret. De quo et ipsa Veritas, discipcios ad imitatioerant videret accepisse gratiam Spiritus sancti, Judæos contra se altercantes pro eo quod ad gentes introiret et manducaret cum illis, tali responso refutat. dicens: c Si ergo eamdem gratiam dedit illis c Deus sicut et nobis, qui credidimus in Dominum Jesum Christum: ego quis eram qui possem prohibere Dominum? His auditis tacuerunt, et glori-· ficaverunt Dominum, dicentes : Ergo et gentibus • Deus pœnitentiam ad vitam dedit (Act. x1). > Quem ergo Deus dono spiritus sui honorat, non est rectum ut ab hominibus dehonestetur. Nec debet quisquam pro calumnia deputare, quod divina dispositione constat ordinatum esse : quæ enim sunt, a Deo ordinata sunt. Proinde nec inferioribus episcopis dignitas proprii gradus tollitur, cum metropolitano totius B provinciæ cura delegatur. Nam sine eo in provincia episcopum ordinare, nec generale concilium convocare, nec quidquam aliud cateris episcopis licet in provincia agere, nisi quæ tum constat ad singulorum parochias et episcopatus pertinere. Si enim in episcoporum ordine chorepiscopos non liceret habere, nullatenus inter trecentos decem et octo Patres, qui in Nicæno concilio adfuerunt, annumerarentur. In quorum catalogo amplius quam duodecim chorepiscopi inserti sunt, ubi nullus presbyterorum vel diaconorum in numero præsinito Patrum, sed solummodo metropolitani et episcopi, atque chorepiscopi, nominatim recensiti inveniuntur. Ad quid enim episcopus cujuslibet civitatis chorepiscopum sibi vult ac decernit ordinare, si ipsam ordinationem suam C nullam efficaciam arbitratur habere. Dicit enim Apostolus (Rom. xiv): c Beatus qui non judicat semetipsum in eo quod probat. Qui autem discernit, si e manducaverit damnatus est, quia non ex side. · Omne autem quod non est ex fide, peccatum est. > Hanc quidem sententiam non ad ciborum solummodo qualitatem et differentiam discernendam, sed ad omnem ambiguitatem et duplicitatem tollendam, prolatam esse intelligimus: ut non simus parvuli fluctuantes in omni vento doctrinæ, sed sani et stabiles in side et sirmi in apostolica doctrina. « Vir enim duplex animo inconstans est in omnibus viis c suis : et, qui hæsitat similis est fluctui maris qui a vento movetur et circumfertur (Jac. 1). >

Non ergo æstimet homo ille, quod accipiat aliquid D a Domino, ait enim ipsa Veritas in Evangelio: (Amen dico vobis, quidquid orantes petitis, credite quia · accipietis, et siet vobis. Omnia enim possibilia sunt « credenti (Marc. x1; Marc. 1x), » quia fides vera recte credentem salvat : et justus in fide sua vivit, illa videlicet quæ per dilectionem operatur. Hoc enim sanctorum Patrum prudentia posteris suis providit, et sacra canonum auctoritas instituit, ut dissensio et schismata in Ecclesia Christi non flerent, sed magis unitas et concordia pacis inibi prævaleret. Et ideo unicuique ordini juxta mensuram suam officium delegavit, ut per studium humilitatis et dilectionis pax Christiana et concordia in populo Dei perseve-

nem sui provocans, ait : « Tollite jugum meum sue per vos, et discite a me quia mitis sum et humilis corde, et invenietis requiem animabus vestris. Jue gum enim meum suave est, et onus meum leve (Matth. x1). > Hoc jugum per charitatem fideles sociat, non per contentionem dissipat : hocque onus non opprimit se portantem per ponderis gravitudinem, sed magis sublevat ac sustentat per solatii consolationem.

Nihil ergo juvat reprehensores hos et vanilomos masistros, quia ad defensionem erroris sui illud de Actibus apostolorum sumere nituntur, quia Petrus et Joannes missi sint ab apostolis de Hierosolymis in Samariam, ut imponerent illis manus, qui a Philippo baptizabantur, quatenus acciperent Spiritum sanctum, quoniam aliter hoc fieri non decebat, quam ut apostoli implerent et perficerent ea quæ a ministro eorum bene cœpta fuerant. Non enim Philippus hic unus de duodecim, sed unus de septem diaconibus erat, qui ab apostolis paulo ante ordinati sunt, qui et in catalogo septem levitarum primus post Stephanum annumeratus est. Unde post Stephani necem statim ad Philippi actus explicandos scriptor historiæ videtur transire, ita dicens : c Facta est autem c in illa die persecutio magna in ecclesia quæ erat e llierosolymis, et omnes dispersi sunt per regiones · Judææ et Samariæ præter apostolos (Act. vm). Et post pauca : elgitur qui dispersi erant, pertransc icrunt evangelizantes verbum Dei. Philippus aue tem descendens in civitatem Samariæ, prædicabat e illis Christum. Intendebant autem turbæ his quæ c a Philippo dicebantur, unanimiter audientes et vic dentes signa quæ faciebat. Multi enim eorum qui · c habebant spiritus immundos, clamantes voce mae gna, exibant. Multi autem paralytici et claudi cuc rati sunt : factum est autem magnum gaudium in cilla civitate (Ibid.). >

Et non multum post : « Cum autem, inquit, audise sent apostoli qui erant Ilierosolymis, quia recepit · Samaria verbum Dei : miserunt ad eos Petrum et · Joannem, qui cum venissent, oraverunt pro ipsis · ut acciperent Spiritum sanctum. Nondum enim in quemquam illorum venerat : sed baptizati tantum e erant in nomine Domini Jesu. Tunc imponehant e manus super illos, et accipicbant Spiritum sanctum ( (1bid.). > Idem etiam Philippus haptizavit eunuchum Candacis reginæ Æthiopum, sicut consequenter narrat : et post discessum ejus e pertranse iens evangelizabat civitatibus cunctis, donec veniret Cæsaream (Act. viii). De quo Lucas alibi mentionem facit, cum transitum Pauli ad Jerusalem enumerasset, ita dicens : « Alia autem die profecti, e venimus Cæsaream. Et intrantes domum Philippi e evangelistæ, qui erat unus ex septem, mansimus c apud cum. Huic autem erant filize quatuor virgines c prophetantes (Act. xxi). > Unde apparet quia iste Philippus non fuit episcopus, neque chorepiscopus, sed tantum diaconus et evangelista. Si enim chor-

tacuisset. Necdum Apostoli ab invicem discesserant, ut in singulis provinciis aut civitatibus episcopos aut chorepiscopos ordinarent, sed in Hierosolymis, tantum manentes prædicabant verbum Dei, donec, Spiritus sancti dispositione agente, ad prædicandum gentibus per orbem directi sunt.

Sicque omnis ordo ecclesiasticus in singuis locis juxta eorum dispositionem distributus, hactenus in ecclesia catholica servatur: et sicut una fides, unum baptisma, una religio, a Christianis in toto orbe tenetur: ita unius ejusdemque Spiritus sancti distributione pax et concordia in electis Dei ubique firmiter corroboratur, omnisque discordia procul pellitur. Quoniam, juxta Apostolum (Rom. viii), equicumque e spiritu Dei aguntur, hi silii sunt Dei : qui autem B spiritum Christi non habet, hic non est ejus. >

Proinde idem doctor gentium nos admonet dicens (Ephes. IV): • Obsecro itaque vos ego vinctus in Doe mino, ut digne ambulctis vocatione qua vocati estis, cum omni humilitate et mansuetudine, cum patientia, supportantes invicem in charitate, solliciti servare unitatem Spiritus in vinculo pacis. · Unum corpus et unus spiritus, sicut vocati estis in « una spe vocationis vestræ. »

Convenit enim quibusque fidelibus et membris corporis Christi ut honore se invicem præveniant, se sufferant : ne contra Apostolum « efficiantur inanis gloriæ cupidi, invicem provocantes, invicem invidene tes (Gal. v); > sed magis unanimes omues sint in oratione, compatientes, fraternitatis amatores, misericordes, humiles (I Pet. 111); nihil agant per contentionem, quia non est dissensionis Deus sed pacis.

Hæc enim tantummodo nobis credendi regula ex præcepto Dominico conceditur, ut contendamus per angustam portam intrare, et arctam viam intendere quæ ducit ad vitam; non latam et spatiosam, quæ ducit ad mortem. Si enim bonæ devotionis et mansuetudinis indicia per humilitatis atque obedientiæ præbemus officia: veri imitatores Dei effecti, Christi Domini sequemur exempla, qui, cum adhuc peccatores essemus, pro impiis servis e mortuus est, justus e pro injustis: ut nos offerret Deo, mortificatus e quidem carne, vivisicatus autem spiritu (1 Pet. • 111). • Qui destruxit quidem mortem, illuminavit D autem vitam et incorruptionem per Evangelium (II Tim. 1). > Excelsus inter angelos, humilis inter homines, ministrare voluit, non ministrari. Unde in cœna mystica discipulorum pedes lavit, et linteo quo erat præcinctus tersit, cum publicanis et peccatori-Lus manducavit, peccatricem mulierem ad se accedere permisit, et lavare lacrymis ac tergere capillis pedes suos consensit, nihil veritus Phariszorum superstitiosam reprehensionem, propter quod injustis querimoniis eorum ita respondit dicens : c Dimissa e sunt ei peccata multa, quoniam dilexit multum · Luc. vn). · Et item : · Non veni, inquit, vocare e justos, sed peccatores (Marc. 11). ) Et alibi : e Fi-

episcopus esset, nequaquam scriptor historiæ hoc A lius, inquit, hominis venit salvare quod perierat (Matth. xviii). > Et rursum : ( Non enim venit filius · hominis ut judicet mundum, sed ut salvetur mundus per ipsum (Joan. 111). At contra si despecti cæteris fratribus ac conservis nostris, in sublime volumus extolli, ac soli potentes et gloriosi cupimus ab hominibus videri : sine dubio illius imitamur jactantiam, qui despectis cæteris sanctis, angelorum turmis ad simulitudinem Dei non per humilitatem sed per jactantiam voluit sublimari, cum dixit: · Ascendam in cœlum, super altitudinem nubium, c ponam thronum meum ad aquilonem, et ero simie lis Altissimo (Isa. xiv). > Unde merito de sublimitate angelica projectus in inferni tartarum draco perfidus', traxit secum tertiam partem siderum : ubi et nos, si ejus sequimur vecordiam, propter mentis nostræ superbiam a sanctorum societate expulsi, pænas gehennæ cum illo luemus æternas.

> Quomodo autem tam prælatis quam subditis agendum sit, Ecclesiæ pastor Petrus in Epistola sua admonet dicens : c Seniores ergo qui in vobis sunt ob-« secro, consenior et testis Christi passionum, qui et e ejus quæ in futuro revelanda est, gloriæ communicator : pascite qui in vobis est gregem Dei, providentes non coacte, sed spontance, secundum · Deum; neque turpis lucri gratia, sed voluntarie; « neque ut dominantes in eleris, sed forma facti gregis ex animo : et cum apparuerit princeps nastorum, percipietis immarcescibilem gloriæ coroc nam. Similiter adolescentes subditi estote seniori-C bus, omnes autem invicem humilitatem insinuate: quia Deus superbis resistit, humilibus autem dat c gratiam (I Petr. v). > Quapropter necessarium mihi videtur ut omnes humiliemus nos sub potenti manu Dei, quatenus ipse nos exaltet in tempore visitationis : et quisquis in majori dignitate ex electione Divina se positum agnoscit, commilitones suos ac ministros omni honore dignos arbitretur, et ex mutua dilectione locum eis præbeat perficiendi ac bene operandi : quia venient dies, quando non honoris dignitates, sed bonorum operum requirentur actiones. Filius enim Dei venturus est in gloria Patris sui cum angelis suis : et tunc reddet unicuique secundum opera ejus. • Omnes enim stabimus ante tribunal · Christi, ut referat unusquisque propria corporis, e prout gessit, sive bonum, sive malum (Rom. xiv, Il Cor. v). Dui autem inferioris gradus est, non majora et quæ ad se non pertinent per elationem appetens, tentet : sed contentus sit officio, quod sibi Divina ordinatio voluit conferre : et ita rite credendo, ac recte docendo, beneque operando, quotidie in Deum proficiat, ut ministerii sui bonum præmium consequatur. Qui enim bene ministraverit, gradum sibi bonum adquirit. Unde ipsa Veritas ait : · Qui mihi ministrat, me sequatur : et ubi sum ego, c illic et minister meus erit. Si quis mihi ministrae verit, honorificabit eum Pater meus (Joan. x11). 2 Et alibi : « Volo, » inquit, Pater, ut ubi sum ego, ibi « sit et minister meus. »

et grande præmium bene ministrantes sequitur, ita ut cum Christo et sanctis angelis ejus in cœlesti heatitudine sine fine lætentur : atque ideo non convenit servis Christi contendere de sublimitate honoris, sed magis certare de utilitate sanæ prædicationis, et assiduitate bonæ operationis, ut populus Christi audiat ex ore eorum verbum recte fidei, et videat in actibus corum bonum exemplum per humilitatis indicium, quia juxta veritatis sententiam: Comnie · qui se exaltaverit, humiliabitur : et qui se humi-· liaverit, exaltabitur (Matth. xx111).) Qui enim gradum honoris in Ecclesia Christi acceperunt, quomodo vivere debeant et quid agere, audiant ipsum Dominum ostendentem atque præcipientem : « Sint, in manibus: et vos similes hominibus exspectantic bus dominum suum, quando revertatur a nuptiis, « ut cum venerit et pulsaverit, confestim aperiant ei (Luc. x11). > Et quale cos præmium taliter facientes in futuro sequatur, mox subjungit, dicens: · Beati illi servi, quos, cum venerit Dominus inve- nerit vigilantes. Amen dico vobis, quod præcine get se, et faciet illos discumbere, et transiens mi-• 12strabit illis (Ibid.). • Et paulo post : • Quis pue tas est, inquit, fidelis dispensator, et prudens, quem constituit dominus super familiam suam, ut · det illis in tempore tritici mensuram? Beatus ille servus, quem, cum venerit Dominus ejus, invexe-· rit ita facientem. Vere dico vohis, quia super om-• nia quæ possidet, constituet illum (1bid.). > Nou enim pigris et hebetibus doctoribus, et de primatu hujus mundi atque divitiis certantibus, tale præmium promittitur : sed bene laborantibus, et digne Deo servientibus.

Non est enim æquum, ut collatio sacri ordinis, servis Christi flat causa elationis et terrenæ voluptatis: quia nec in ipsius magistri nec in discipulorum ejus dictis sive exemplis aliquid hujusmodi reperiunt. Quomodo autem de Christi moribus nos instruat apostolus Paulus, audiamus : c Hoc autem, inquit, sen-• tite in vobis quod et in Christo Jesu, qui cum in • forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse « se æqualem Deo, sed semetipsum exinanivit, for-4 mam servi accipiens, in similitudinem hominum D · factus, et habitu inventus ut homo. Humiliavit se-· metipsum factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis : propter quod et Deus illum e exaltavit, et donavit illi nomen, quod est super omne nomen, ut in nomine Jesu omne genu flectatur, cœlestium, terrestrium, et insernorum : et omnis lingua confiteatur, quia Dominus Jesus Chric tus in gloria est Dei Patris (Philip. 11). Hinc ergo discipulis suis præcepit, dicens : · Nolite solliciti e esse, dicentes, Quid manducabimus? aut quid bic bemus? aut quo operiemur? hæc enim omnia gene tes inquirunt. Scit enim pater vester, quia his ome nibus indigetis. Quærite autem primum regnum e Dei, et justitiam ejus : et hæc omnia adjicientur

Grandis honor est, Christi ministrum esse : unde A a vobis (Matth. v1). > a Qui non renuntiaverit ome nibus quæ possidet, non potest esse meus discipac lus (Luc. xiv). > Qui vult venire post me, abne. e get semetipsum, et tollat crucem suam, et sequae tur me. Qui enim voluerit animam suam salvan c facere, perdet eam. Qui autem perdiderit animam c suam propter me, inveniet eam. Quid enim prodest c homini, si mundum universum lucretur: anima e vero suæ detrimentum patiatur? etc. (Matth. xvi.) Hinc et Petrus, exhortans fideles in Epistola sua, ait: · Succincti lumbos mentis vestræ, sobrii perfecte sperate in cam quæ offertur vobis gratiam, in ree velationem Jesu Christi, quasi filii obedientiæ, non configurati prioribus ignorantiæ vestræ desideriis, e sed secundum eum qui vocavit vos, sanetum; et e inquit, lumbi vestri præcincti, et lucernæ ardentes B e ipsi sancti in omni conversatione estote, quoniam 1 scriptum est : Sancti eritis, quoniam ego sanctus « sum (I Petr. 1). > De quo et Joannes ait : « Nolite diligere mundum, neque ea quæ in mundo sunt. Si e quis diligit mundum, non est charitas Patris in eo, · quoniam omne quod in mundo est, concupiscentia carnis et concupiscentia oculorum est, et superbia e vitæ, quæ non est ex Patre, sed ex mundo est; et · mundus transit, et concupiscentia ejus. Qui autem c facit voluntatem Dei, manet in æternum (1 Joan. (11). Hinc et Paulus ait : ( Non ergo regnet peccatum in vestro mortali corpore ad obediendum e desideriis ejus : sed neque exhibeatis membra vee stra arma iniquitatis peccato: sed exhibete vos · Deo, tanquam ex mortuis viventes, arma justitiæ C . Deo (Rom. v, x11). > Et iterum : c Carnis, inquit, c curam ne feceritis in desideriis (Rom. xIII). > Et rursum : « Non ergo amplius invicem judicemus : sed hoc judicate magis, ne ponatis offendiculum fratri, vel scandalum (Rom. xiv). > Et iterum : · Debemus autem nos firmiores, imbecillitates infiro morum sustinere, et non nobis placere : unusquisque proximo suo placeat in bonum ad ædificatioe nem (Rom. xv). >

> Si autem secundum hujusmodi doctrinam conformemus nos exemplis obedientiæ, humilitatis et man sue udinis Christi, considerantes singuli non quod nobis, sed quod aliis utile est, nec cupiditatibus bujus mundi, atque illecebris operam demus : null erit inter nos contentio de sublimitate honoris, et inani jactantia terrenæ potestatis, et conflictus nequam de quæstu nefando præsentis sæculi : sed erit firma pax et concordia inter nos, exercebiturque unanimiter cultus pietatis : et religio sancta, et immaculata coram Deo (exspectantes supernam gloriam in revelatione Domini nostri Jesu Christi) et Salvatore nostro, sine reprehensione custodietur : et ita omnia membra corporis Christi erunt in pace, quem cum non videmus, diligimus; in quem nunc quoque non videntes credimus, et exultando speramus, quod in adventu ejus percipiamus finem tidei nostræ, salutem animarum nostrarum.

> lgitur quia ordo præteritæ narrationis vestræ, et responsionis parvitatis nostræ, hoc exigebat, ut cou-

dalum plebis, aliqua de scripturis sacris, atque or thodoxorum patrum sententiis excerperemus, quæ ostenderent ac declarando manifestarent, quia servos Christi non oportet litigare, sed mansuetos esse ad omnes, docibiles et patientes : fecimus quod agendum esse censuimus, et in brevi libello hæc comprehendentes, sanctitati vestræ dirigere curavimus:

tra tam ineptum conflictum sacerdotum, atque scan- A petentes ut, si dignum ducatis bæc legere, ea quæ recte ibi posita sint, vestra auctoritate confirmetis: si qua autem reprehensione ibi digna videantur, ignorantem vestra prudentia instruatis, quatenus per omnia labor noster non inanis siat, et studium doctrinæ vestræ multiplici mercede ab omnium bonorum datore remuneretur.

# ORDO RERUM

# QUÆ IN HOC TOMO CONTINENTUR

### BEATI RABANI MAURI

OPERUM OMNIUM PARS SECUNDA.—Scripta ab ipso edita post relictam abbatialem curam.

```
HOMILIÆ.
                                                           1.
 MOMILIÆ DE FESTIS PRÆCIPUIS, ITEM DE VIRTUTIBUS.
      Præfatio ad Haistulfum archiepiscopum.
      Homilia prima.—Ante natalem Pomini Jesu Christi.
Homilia II.— Item ante natalem Domini.
     Homilia II.— hem ante naturim Domini.

Homilia IV.— De jejunio decimi mensis.

Homilia IV.— De nataii Domini Jesu Christi.

Homilia V.— Item in natali Domini.

Homilia VI.— in octavis Domini.

Homilia VII.— In Epiphania Domini.

18

Ilemilia VIII.— In Hypapauti sive oblatione Domini in monlo.
 Homilia IX.—În Dominica i Quadragesimæ, De jejunio
Domini et ratione Quadragesimalis jejunii et castitate
 strue continentia cum propriis uxoribus. 21
Homilia X. — In Dominica ii Quadragesime. De poeni
tentia in corde facienda et eleemosynarum largitate. 22
 Homilia XI. — In Dominica in Quadragesimæ. De assi-
duitate orationis et quod ad Ecclesiam conveniendum, et
 quod non licet cuiquam venatum vel aleas in sanctis de-
bus exercere. 21
      Homilia XII. — In Dominica IV Quadragesimæ. De mi-
 sericordia et remissione debitorum in illis qui courra nos
 delinquunt facienda.
      Homilia XIII. - In Dominica v Quadragesime. De fidei
Catholics veritate et honorum operum concordia.

Homilia XIV. — In die Palmarum.

Homilia XV. — In Corna Domini.

Homilia XVI. — In subbato sancio Paschæ.

Bomilia XVII. — In die Dominica Paschæ.

Homilia XVII. — In octavis Paschæ, sive in cateris

Dominicis diebus post Pascha.

Homilia XIX. — In litaniis.

Jomilia XIX. — In litaniis.

Jomilia XXIX. — In litaniis.

Jomilia XXIX. — In litaniis.
     Homilia XXI. — In ascensione Domini.

Homilia XXII. — In die Pentecostes.

Homilia XXIII. — De jejunio quarti mensis.

Homilia XXIV. — In natali sancti Bonifacii marty-
     Homilia XXV. — In natali sancti Albani martyris,
Ilomilia XXVI. — In natali sancti Joannis Baptistæ
      liomilia XXVII. — la natali sanctorum apostolorum
Petri et Pauli.
                                                                                                                     52
      Homilia XXVIII. — În natali sanctæ Mariæ.
      Homilia XXIX. -- In Assumptione sanctæ Mariæ vir-
                                                                                                                    55
     Homilia XXX. — De jejunio mensis septimi. 56
Homilia XXXI. — In festivitate sancti Michaelis archan-
geli. 59
Homilia XXXII. — In revelatione sancti Michaelis. 60
Homilia XXXIII. — Iu natali sancti Martini confessoris
atque pontificis. 65
Homilia XXXIV. — In natali sancti Andreæ apostoli. 65
Homilia XXXV. — Iu natali apostolorum. 66
Homilia XXXVI — In natali martyrum. 68
```

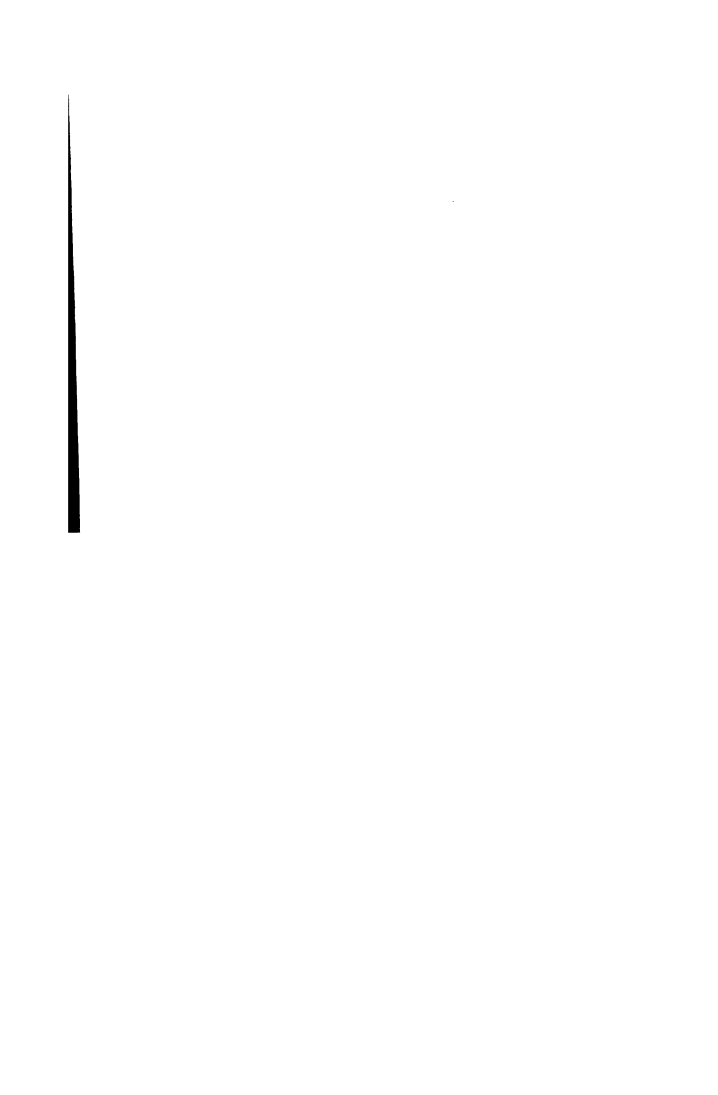
| Homilia XXXVII. — In natali sanctorun                                                                                                | o confesso~         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| rum.                                                                                                                                 | 70                  |
| Homilia XXXVIII. — In natali virginum.                                                                                               | 71                  |
| Homilia XXXIX. — In dedicatione templi.                                                                                              | 73                  |
| Homilia XL. — In anniversaria festivitate                                                                                            | de dication is      |
| templi.                                                                                                                              | 71                  |
| Homilia XLI. — In Dominicis diebus.<br>Homilia XLII. — Contra eos qui in luna del                                                    | 76                  |
| Homilia XLII. — Contra eos qui in luna del                                                                                           | lecta clamo-        |
| ribus se fatigahant.                                                                                                                 | 78                  |
| Homilia XLIII. — Contra paganicos errore                                                                                             | s. quos ali-        |
| qui de rudibus Christianis segunntur.                                                                                                | 80                  |
| Homilia XLIV. — De bonorum Christianoru                                                                                              | m et e con-         |
| trario de malorum moribus.                                                                                                           | 82                  |
|                                                                                                                                      | 83                  |
| Homilia XLV. — De file, spe et charitate.<br>Homilia XLVI. — De charitate.                                                           | 85                  |
| Homilia XLVII. — De castitate et munditia.                                                                                           | 87                  |
| Homilia XLVIII.— De studio sapientim et                                                                                              | na litatiana        |
| divinæ legis.                                                                                                                        | 88<br>91011211C911E |
| Homilia XLIX. — De jejuniis, vigiliis atqu                                                                                           | OO<br>inoituro au   |
| bas.                                                                                                                                 |                     |
|                                                                                                                                      | 90                  |
| Homilia L. — De continentia.                                                                                                         | 91                  |
| Homilia LI. — De misericordia et indulgent<br>Homilia LII. — De pace et unitate.                                                     | ia. 95              |
| Homilia I III Do houissius homenius                                                                                                  | 95                  |
| Homilia LIII. — De benignitate, humanitat                                                                                            | e er eiee-          |
| Bosyna.                                                                                                                              | 97                  |
| Homilia LIV. — De timore Dei et vera hum                                                                                             | oilitate. 99        |
| Hornilia LV. — De confessione ac ponite                                                                                              | entia atque         |
| compunctions cordis.                                                                                                                 | fot                 |
| Homilia LVI. — De non tardando converti s                                                                                            | beccarra au         |
| Deum.                                                                                                                                | 101                 |
| Homilia LVII. — De contemptu mundi et                                                                                                |                     |
| futuro.                                                                                                                              | 1::6                |
| Homilia LVIII. — De juste judicando et fai                                                                                           |                     |
| non recipiendis.                                                                                                                     | 108                 |
| Homilia LIX. — De superbia et vana gl                                                                                                |                     |
| da.                                                                                                                                  | 110                 |
| Homilia LX De iracundia et homici                                                                                                    |                     |
| do.                                                                                                                                  | 112                 |
| Homilia LXI. — Contra juvidiam et odium.<br>Homilia LXH. — Contra fraudem et avaritiar<br>Homilia LXIII. — Contra comessationem et e | 114                 |
| nomilia LAH. — Contra fraudem et avaritiar                                                                                           | m. 118              |
| Honolia LXIII. — Contra comessationem et e                                                                                           | obriolatem,         |
| ot scarringtem.                                                                                                                      | 120                 |
| Hemilia LX:V. — De studio bono et discretio                                                                                          |                     |
| habenda.                                                                                                                             | 122                 |
| Homilia LXV. — Ia Dominicis diebus q                                                                                                 |                     |
| lueris.                                                                                                                              | 124                 |
| Homilia LXVI. — Item unde supra.<br>Homilia LXVII. — Item unde supra.<br>Homilia LXVIII. — In vigiliis definicto um.                 | 1 25                |
| Homilia LAVII. — Item unile supra.                                                                                                   | 127                 |
| Homilia LXVIII. — In vigiliis definiclo um.                                                                                          | 128                 |
| nomina LAIA. — De relebritate defunctor                                                                                              | rom atque           |
| resurrectione mortuorum.                                                                                                             | 130                 |
| Homilia LXX. — Reversio sanctæ atque glo                                                                                             | oriosi sim e        |
| crucis Domini nostri Jesu Christi.                                                                                                   | 131                 |
| 11.                                                                                                                                  |                     |
|                                                                                                                                      |                     |
| HOMILIÆ IN EVANGELIA ET EPISTOLI                                                                                                     | A8                  |
| Præfatio ad Lotharium Augustum.                                                                                                      | 155                 |
| Homilia prima. — In vigilia Paschæ salvbato s                                                                                        |                     |
| Homilia II Item in exhibito equato                                                                                                   | 137                 |
| Homilia III. — In die sancte Paschen.                                                                                                | 1 10                |
| Homilia III. — In die sanctæ Paschæ,<br>Homilia IV. — Item in die sanctæ Paschæ,                                                     | 111                 |
| Homilia V. — Feria n.                                                                                                                | 112                 |
| Homilia VI. — Item feria II.                                                                                                         | iii                 |
| Homilia VII. — Ferja m.                                                                                                              | 115                 |
|                                                                                                                                      | 4                   |
|                                                                                                                                      |                     |

| 1207                                                                               | ORDO                          | RERUM                                                                                                  | 1208                  |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| Homilia VIII. — Item ferla m.                                                      | 117                           | Homilia XCI. — In codem festo.                                                                         | 319                   |
| Homilia IX. — Faria IV.                                                            | 151                           | Homilia XCII. — In endem festo.                                                                        | 213                   |
| Homilia X. — Item feria IV.                                                        | 153<br>177                    | Homilia XCIII. — In eodem festo.                                                                       | 5:3                   |
| Homilia XI. — Feria v.<br>Homilia XII. — Item feria v.                             | 160                           | Homilia XCIV. — Hebdomada iv post Pente osten.<br>Homilia XCV. — Item ut supra.                        | 326<br>325            |
| Homilia XIII. — Feria vı.                                                          | 163                           | Homilia XCVI. — Feria iv.                                                                              | 727                   |
| Homilia X V. Item feria vi.<br>Homilia XV. Sabbato in octava Paschæ.               | 16 <b>8</b><br>167            | Homilia XCVII. — Ite <b>m feria IV.</b><br>Homilia XCVIII. — Feria VI.                                 | 3 <b>±</b> 4 ·<br>330 |
| Homilia XVI. n cod m festo.                                                        | 171                           | Homilia XCIX. Dominica v post Pentecosten.                                                             | 551                   |
| Homilia XVII. — Dominica octava Paschæ.<br>Homilia XVIII. — In eodem festo.        | 173<br>176                    | Homilia C. – In eodem festo.<br>Homilia CI – In juilla sancti Joannis Bautistæ                         | 354<br>536            |
| Homilia XIX. — Feria ev.                                                           | 180                           | Homilia CI — la igilia sancti Joannis Baptis!æ<br>Homilia CII. — In eodem festo.                       | 357                   |
| Homilia XX. — Item feria vv.<br>Homilia XXI. — Feria vv.                           | 18 <b>3</b><br>184            | Homilia (.111. — In nativitate sancti Joannis Bapt                                                     | istæ.<br>- 539        |
| Homilia XXI . – Dominica post octavam Pusch                                        | æ. 186                        | Homilia CIV. — In eodem festo.                                                                         | 312                   |
| Homila XXIII. — In eodem festo.<br>Homila XXIV. — Feria iy.                        | 187<br>188                    | Homilia CV. — Dominica v post Pentecosten.<br>Homilia CVI. — eodem festo.                              | 343                   |
| Homilia XXV. — Item feria iv.                                                      | 189                           | Homilia CVII. — In vigilia sancti Petri apostoli.                                                      | 314<br>347            |
| Homilia XXV. — Item feria iv.<br>Homilia XXVI. — Feria vi.                         | 193                           | Homilia CVIII. — In eodem festo.                                                                       | 349                   |
| Homilia XXVII. — Dominica ii post octavam I                                        | 194                           | Hom-lia CIX. — In-natali sancti Petri.<br>Homilia CX. — In eodem festo.                                | 550<br>551            |
| Homilia XXVIII. — In codem festo.                                                  | 196                           | Homilia CXI. — In natali sancti Pauli.                                                                 | 551                   |
| Homilia XXIX. — In nativitate SS. Apostoloru<br>Rippi et Jacobi.                   | m Pm-<br>198                  | Homilia CAH. — u eodem testo.                                                                          | 557<br>5.3            |
| Homilia XXX. — In eodem festo.                                                     | 198                           | Homilia CXIV. — In endem festo.                                                                        | 3.8                   |
| Homilia XXXI. — Feria IV.<br>Homilia XXXII. — Item feria IV.                       | 201<br>203                    | - Homilia CXV. — In octava apostoloru i                                                                | 361<br>363            |
| Homilia XXXIII. — Feria vi.                                                        | 205                           | Homilia CXVI. — In eodem festo.<br>Homilia CXVII. — Feria IV.                                          | 3117                  |
| Homiiia XXXIV. — Dominica in post octava.n F                                       |                               | Homilia CVIII. — Item feria iv.                                                                        | 370                   |
| Homilia XXXV In codem festo.                                                       | 207<br>209                    | Homilia CXIX. — Feria vr.<br>Homilia CXX. — Hebdomada vur post Pentezosten.                            | 571<br>574            |
| flomitia XXXVI. — In inventione sanctæ crucis.                                     | 213                           | Homilia CXXI. — Item ut supra.                                                                         | 576                   |
| Homilia XXXVII. — Feria iv.<br>Homilia XXXVIII. — Item feria iv.                   | 211<br>215                    |                                                                                                        | 379<br>380            |
| Homilia XXXIX — Feria vi.                                                          | 218                           | Honula CXXIV. — Feria vt.                                                                              | 383                   |
| Homilia XI — Dominica iv post octavam Pascha<br>Flornilla XII. — n codem fasto.    | e. <b>21</b> 9<br><b>21</b> 3 |                                                                                                        | . 384<br>586          |
| Homilia XLII. — In Litania majore.                                                 | 223                           | Homilia CXXVII. — Feria iv.                                                                            | 387                   |
| Homilia XLIII. — In codem festo.                                                   | 214                           | Homilia CXXVIII. — Item feria iv                                                                       | 590<br>700            |
| Homilia XI.IV. — In vigilia Ascensionis Domini.<br>Homilia XI.V. — In codem festo. | 2_6<br>228                    |                                                                                                        | 392<br>594            |
| Homilia \LVI. — In die Ascensionis Domini.                                         | 231                           | Homilia CXXVI. — Item ut supra.                                                                        | 3:13                  |
| Homilia XI.VIII. — In codem festo.  Homilia XLVIII. — Dominica post Ascensioner    | 235<br>n Do-                  |                                                                                                        | 593<br>400            |
| <b>m</b> ini.                                                                      | <b>2</b> 36                   | Homilia CXXXIV. — Feria vi.                                                                            | 102                   |
| Homilia XLIX. — In eodem festo.<br>Homilia L. — Feria IV.                          | 257<br>239                    | Homilia CXXXV. — Dominica xi post Pentecosten.<br>Homilia CXXXVI. — In eodem festo.                    | . 405<br>406          |
| Homijia I.I. — In eodem festo.                                                     | 213                           | Homilia CXXXVII. — Feria IV.                                                                           | 400                   |
| Homilia III. — Feria vi.<br>Homilia IIII. — In sal·bato vigi ize Petecostes.       | 213<br>247                    |                                                                                                        | 412<br>416            |
| Homilia LIV. — In codem festo.                                                     | 249                           | Homilia CXXXIX. Feria<br>Homilia CXL Hebdomada xii post Pentecosten.                                   |                       |
| Homilia LV — In igilia Pentecostes.                                                | 252<br>255                    | Hemilia CXLI. — tem ut supra.                                                                          | \$16<br>\$14          |
| Homilia I.VI. — In eodem festo,<br>Homelia LVII. — Dominica in l'entecoste,        | 255                           |                                                                                                        | 422                   |
| Ho silia LVIII. — In eodem festo.                                                  | 256                           | Homilia CXLIV. — Feria vi.                                                                             | 4:1                   |
| Homilia I.IX. — Feria u post Pentecoston.<br>Homilia I.X. — Item feria u.          | 260<br>261                    | Homilia CXLV. — In vigilia sancti Laurentii.<br>Homilia CXLVI. — In eodem festo.                       | \$21<br>\$20          |
| Homilia I.XI. — Feria 1:1 ad sanctam Anastasiam.                                   | 262                           | Homitia CXLVII. — In natali saucti Laurentii.                                                          | 451                   |
| Homilia LXII. — Item feria m.<br>Homilia LXIII. — Feria iv.                        | 263<br>266                    |                                                                                                        | 453<br>455            |
| Homilia LIV. — Item feria iy.                                                      | 268                           | Homilia CL. — n eodem festo.                                                                           | 455                   |
| Homilia LXV — Feri v<br>Homilia LX I. tem feria v.                                 | 270<br>271                    | Homilia CLI. — Hebdomad xui post Pentecosten.<br>Homilia CL I. — tem ut supra.                         | \$56<br>.438          |
| Homilia LXVII. — Feria vi.                                                         | 273                           | Homilia Cl.III. — Feria IV.                                                                            | 139                   |
| Homilia LXVIII, — Item feria vr.<br>Homilia LXIX. — Sabbato.                       | 274<br>277                    | Homilia CLIV. — Item feria IV.                                                                         | 411<br>412            |
| Homilia LXX. Item sabbato.                                                         | 278<br>278                    | IIomilia CLV. — Feria vi.<br>Homilia CLVI. — In natali sancti Bartholomæi                              |                       |
| Homilia LXX Dominica octava Pentecostes. Homilia LXX I. In eodem festo.            | 279                           | stoli.                                                                                                 | 415                   |
| Homilia LXXIII. — Feria iv.                                                        | 282<br>286                    | Homilia CLVII. — In passione sancti Joanuis Bap                                                        | 151.e.<br>- 414       |
| Homilia LXXIV. — Item feria iv.                                                    | 288                           |                                                                                                        | sten.                 |
| Homilia LXXV. — Feria v.<br>Homilia LXXVI. — Dominica u post Pentecosten           | . 290<br>. 292                | Homilia CLIX Item ut supra.                                                                            | 416<br>418            |
| Homilia LXXVII. — In codem testo.                                                  | 294                           | Homilia CL.X. — Feria IV.<br>Homilia CL.XI. — Item feria IV.                                           | 474                   |
| Homilia LXXVIII. — Feria IV.<br>Ilomilia LXXIX. — Item feria IV.                   | 293<br>299                    | Homilia CLXI. — Item feri <b>a</b> w.<br>Homilia CLXII. — Feria w.                                     | 729<br>722            |
| Homilia LXXX. — Feria vr.                                                          | 301                           | Homilia CLXIII. — Initium sancti Evangelii secam                                                       | :lum                  |
| Homilia LXXXI. — Dominica in post Pentecoster                                      |                               | Matthæum.                                                                                              | 458                   |
| Homilia LXXXII. — Eodem festo.<br>Homilia LXXXIII. — Feria IV.                     | 305<br><b>3</b> 07            | POENITENTIALE.                                                                                         |                       |
| Homilia LXXX!V. — Item feria ıv.                                                   | 509                           | Indeit Denitantula                                                                                     | 174                   |
| Homilia LXXXV. — Feri <b>a</b> IV.<br>Homilia LXXXVI. — Feria VI.                  | 311<br>312                    | CAPOT PRIMUM. — De homicidiis sponte con missis.                                                       | 471<br>471            |
| Homilia I.XXXVII. — Item feria vi.                                                 | 513                           | CAP. II. — Item de homicidii et falsis testibus,                                                       | 471                   |
| Homilia LXXXVIII. — Salbato in duodecim                                            | lectio-                       | CAP. III. — De his qui servos suos extra judicen<br>cant; et de domina quæ per zelum ancillam occidit. |                       |
| Homilia LXXXIX. — In codem festo.                                                  | 516                           | Car. IV. — De homicidis non sponte commissis;                                                          | et de                 |
| Homilia XC. — In codem festo                                                       | 318                           | his qui quemlibet ocoidunt jussu principis.                                                            | 471                   |

| CAP. V De administratoribus et his qui preces cri-                                                              | CAP. IX. — De sex viris missis ad vastationem populi                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| minales dictant.  C.P. VI. — De populi necessario commisso.  473 473                                            | de viro lineis induto, cum atramentario. 628  CAP. X — De viro qui accepit carbones de medio 1012—                       |
| GAP. VII. — De particidio. 473                                                                                  | rum: et cherubim et repetitio visionis et rotarum. 633                                                                   |
| CAP. VIII. — De his quæ partus suos ex fornicatione perimunt.                                                   | LIBER SEXTUS. 635                                                                                                        |
| CAP. IX. — De his qui abortum faciunt. 474                                                                      | SEQUITUR CAP. X. 633 CAP. XI.— De viginti quinque viris; de captivitate; qui                                             |
| CAP. X. — De his qui post sacrum ordinem capitalia cri-<br>mina committunt et corum pœuitentia seu excommunica- | ipsi erant carnes et Israel lebes; de dispersione populi,                                                                |
| tione. 474                                                                                                      | etc. 640 CAP. XII. — Exemplo probat prophetæ angustiam obsi-                                                             |
| ('Ap. XI De presbyteris qui uxores acceperant vel fornicati sunt.                                               | dionis Jerusalem et ejus instantiam.                                                                                     |
| CAP. XII. — De his qui poenitentiam violantes, rursum                                                           | CAP. XIII. — Sermo Domini contra falsos prophetas                                                                        |
| prævaricantur.  (Ap. XIII. — Quod pænitentibus in Cæna Domini sit re-                                           | decipientes populum Dei, et contra feminas falsa prophe-<br>tantes. 650                                                  |
| mittendum. 482                                                                                                  | CAP. XIV. — Propter hominum immunditias non prædicat eis, nec a prophetis nec a plagis liberantur. 658                   |
| CAP. XIV. — Quod nulli ultima pomitentia sit dene-                                                              |                                                                                                                          |
| CAP. XV. — Ut qui pro illicitis veniam petit, etiam a                                                           | LIBER SEPTIMUS. 663                                                                                                      |
| multis licitis se abstineat, nec tempore pomitudinis lucra                                                      | CAP. XV. — Sermo Domini contra Jerusalem vitem infructuosam. 663                                                         |
| CAP. XVI Ne quis post ponitentiam redeat ad mili-                                                               | CAP. XVI. — Catalogus immunditiarum et iniquitatum                                                                       |
| tiam.                                                                                                           | Jerusalem, et correptio qua revocatur ad salutem : justi-<br>ficat Dominus Sodomum et Samariam comparatione Je-          |
| CAP. XVII. — Quod quibusdam poenitentibus pristina concedantur conjugia.                                        | rusalem. 665                                                                                                             |
| CAP. XVIII. — De perjurio.  484  Cap. XVIII. — De perjurio.                                                     | LIBER OCTAVUS. 693                                                                                                       |
| CAP. XIX. — De episcopis sive presbyteris qui per pre-<br>tium gradum et ecclesiani acquisierunt.               | CAP. XVII. — Joschim in Babylone captivo, Sedechias                                                                      |
| CAP. XX. — De incestis conjunctionibus, et de eo qui filiolam suam vel matrem duxerit uxorem.                   | et Jerusalem dantur in manibus Nabuchodonosor : et poni-<br>tur prophetia de Christo. 693                                |
| GAP. XXI. — De his qui adulterium committunt. 485                                                               | CAP. XVIII. — De uva acerba, quia non pater pro filio,                                                                   |
| CAP. XXII. — De his qui muchantur. 488                                                                          | nec fillus pro patre tenefur in peccatis, sed unusquisque onus suum portabit, et ubi invenietur, ibi judicabitur et      |
| CAP. XXI I. — De virginibus Deo sacratis, sive sæcula-<br>ribus, si mœchaverint.                                | revocantur peccatores ad possitentiam. 701                                                                               |
| CAP. XXIV. — De his qui se sacris virginibus sociani;                                                           | CAP. XIX. — De Joachim et Jechonia et filio Joachim captivis; de reliquiis Judæ, quod non habuerunt regem. 714           |
| et de virginibus non velatis si machaverint.  (Ap. XXV. — De his quæ inter se fornicantur et de his             | CAP. XX. — Dominus non respondet interrogantibus pro-                                                                    |
| quæ semen virorum suorum pro libidine cibo vel potui                                                            | pter peccata et exprobrat els scelera et blasphemias : et de reprobatione legis et sacrificiorum : de reditu captivo-    |
| CAP. XXVI.— De his qui se gentilibus vel Judæis janxe-                                                          | rum in terram susm. 714                                                                                                  |
| runt. 490                                                                                                       | LIBER NONUS. 727                                                                                                         |
| CAP. XXVII. — De his qui cum Judzis vescuntur. 490 CAP. XXVIII. — De his qui uxorem simul et concubi-           | Præfatio. 727<br>Sequitur Cap. XX. 727 .                                                                                 |
| nam habent. 490                                                                                                 | CAP. XXI. — Sermo Domini contra Jerusalem de miseria                                                                     |
| (Ap. XXIX. — De conjugatis qui nubere non possunt.                                                              | gladii duplicati aut tripli ati. Sermo Domini contra filios<br>Ammon pro gladio evaginato. 728                           |
| CAP. XXX. — De his qui menstruum sanguinem alits in                                                             | CAP. XXII. — Sermo Dei contra Jerusale n pro effusione                                                                   |
| cho vel pota dant; et de his qui magicam artem divina-<br>tione et augurio observant. 491                       | sanguinis et cæteris malis : de populo conflando sicut me-<br>tallum ubi sit qui interponat spem, de leone rugiente, esc |
| CAP. XXXI.— De sortilegis et auguribus. 491                                                                     | 78                                                                                                                       |
| CAP. XXXII. — De his qui fernicautur irrationabiliter 492                                                       | CAP. XXIII. — Sermo Domini contra Oollam et Oolibam sorores meretrices, de immunditiis ipsarum; de ultione               |
| CAP. XXXIII. — De Eucharistia. 492                                                                              | Dei in illas pro idolis.                                                                                                 |
| CAP. XXXIV. — De restitutione Ebonis episcopi. 494                                                              | CAP. XXIV. — Per ollam liquefactam probatur incen-<br>dium Jerusalem: prædicat quoque populum interficiendum             |
| COMMENTARIA IN EZECHIELEM.                                                                                      | et captivandum per Nabuchotonosor. 749                                                                                   |
| Epistola I.otharii Augusti ad Rabanum. 494                                                                      | LIBER DECIMUS. 757                                                                                                       |
| Præfatio ad prædictum principem rescripta. 493<br>Incipiunt Commentaria in Ezechielem. 497                      | CAP. XXV. — Sermo Domini contra filios Ammon, et                                                                         |
| CAPIT PRINUM Visio quatuor animalinm: visio rota-                                                               | Mosh, et Seir, et contra Palæstinos, qui gavisi sunt de ruina Jerusalem, et afflixerunt filias Judæ. 758                 |
| rum; visio throni Dei et imaginis Dei super thronum. 497                                                        | CAP. XXVI. — Tyrus quia exsultavit super contritiones                                                                    |
| LIBER SECUNDUS. 525                                                                                             | Jerusalem, prædicatur destruenda per Nabuchodonosor.<br>764                                                              |
| SEQUITOR CAP. PRIMUM. 525 CAP. II. — Mittitur propheta ad revocandum populum                                    | CAP. XXVII. — De fletu et ruina Tyri, que comparatur navi. Terrarum negotiationes describuntur. 770                      |
| ab erroribus suis. 548                                                                                          |                                                                                                                          |
| LIBER TERTIUS. 549                                                                                              | LIBER UNDECIMUS. 783                                                                                                     |
| Sequitur Cap. II. 549 Cap. III. — Cibatur propheta volumine, mittitur ad filios                                 | CAP. XXVIII. — Verbum Domini contra principem Tyri et de superbia ejus. Sermo Domini contra Sidonem et pro-              |
| transmigrationis. Vidit gloriam Dei in campo, etc. 561                                                          | missio Domini de congregandis films Israel. 783                                                                          |
| LIBER QUARTUS. 579                                                                                              | CAP. XXIX. — Sermo Domini contra Pharaonem et Ægy-<br>ptum, ubi prædicitur solitudo Ægypti et ejus post annos            |
| SEQ ITUR CAP. III. 579                                                                                          | quadraginta restitutio promittitur Nabuchodonosor pro                                                                    |
| CAP. IV. — Lateris explicatio; de captivitate decem tri-<br>buum et de angustia famis. 586                      | mercede laboris contra Tyrum. 795<br>CAP. XXX. — Plangitur destructio Ægypti et urbium                                   |
| CAP. V. — în cœsarie et barba diversa judicia populi                                                            | cum qua corruerunt provinciæ ipsi confæderatæ. 804                                                                       |
| significantur; et de malis futuris super Jerusalem. 598<br>CAP. VI. — Propheta ostendit populum plagis percus-  | LIBER DUODECIMUS. 811                                                                                                    |
| sum propter peccalum idololatriæ.                                                                               | CAP. XXXI. — Sermo Domini contra Pharaonem quod                                                                          |
| LIBER QUINTUS. 607                                                                                              | tradetur in manus Nabuchodonosor, et de Assyria sub no-<br>mine arboris eidem traditæ. 811                               |
| CAP. VII. — De instanti et longa captivitate et ejusdem                                                         | CAP. XXXII. — Planctus super Pharaonem qui tradetur                                                                      |
| causa; et populus non rebellans projicit divitias longe<br>propter fugam. 607                                   | occidendus Nabuchodonosor, describuntur gigantes per<br>mures com quibus ad infernum descendunt.                         |
| CAP. VIII. — Visio similitudinis Dei; de effosso pariete.                                                       | CAP. XXXIII. — De speculatore, qui buccina cantet ut                                                                     |
| de viris thuritulum tenentibus, et ad ortum solis adoranti-<br>bus, de applicantibus ramum ad nares suas. 619   | percetores redeant ad pernitentiam, et unusquisque judi-<br>cabitur usi invenietur : sermo Domini contra eus qui e       |

| 1211 ORDO RERUM QUAE IN I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | IOC TOMO COMPLEMENTOR. 132                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| multitudine non in sanctitate volunt hæreditatem possidere, et contra eos qui verba prophetiæ verterunt in canticum.  CAP. XXXIV. — Sermo Domini contra pastores negligentes et opprimentes gregem et quærentes quæ sua sunt: et promissio de pastore novo, et pluribus benedictionibus.  S10  LIBER DECIMUS TERTIUS  LIBER DECIMUS TERTIUS  ALP. XXXV. — Sermo super montem Seir de conditione ejus, pro eo quod allixit populum Domini.  CAP. XXXVI. — Quod Dominus vindicabit Israel de inimicis suis: et restituet, et multiplicabit in terram suam: et quod afflixit Israel pro precato idololatriæ. De gratia et virtute baptismi, vocatur populus ad pomitentiam, et | quod princeps possit dare, et de destructione coquinarum.  104C  CAP. XLVII. — De aquis multis quæ procedunt de templo, de gratia haptismi, de divisione terræ quam hæreditarie accepit Israel; de porta civitatis, cujus nomen es a domus Judæ.  LIBER VICECIMUS  SECURYUR CAP. XLVII.  CAP. XLVIII. — His describitur divisio terræ, quautum ad intraneos.  QUOTA GENERATIONE LICITUM SIT CONNUMBIUM EPISTOLA. |
| promittiur integra restitutio et multiplicatio. 851<br>CAP. XXXVII. — De generali resurrectione, de Christo,<br>et quod in novissimis dietus recipiet eum Juda et Jeru-<br>salem, et erit unus populus. 839<br>CAP. XXXVIII. — Sermo Domini contra Gog et Magog;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | DE CONSANGUINEORUM NUPTIIS ET DE MA<br>GORUM PRÆSTIGIIS FALSISQUE DIVINATIONIBUS TRACTATUS.  TRACTATUS DE ANIMA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| de interim eorum et percato populi.  CAP. XXXIX. — In novissimis diebus insurget Gog et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Præfatio ad Lothsrium regem. 1109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Magog; et de congregatione avium et bestiarum ad edenda cadavera corum. 873                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CAPUT PRIMUM. — De animæ proprietate, etymologia æ diffinitione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| LIBER DECIMUS QUARTUS. 879                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CAP. III. — Unde originem anima sumat. 1113<br>CAP. III. — An formam anima habere credatur. 1115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Cap. XL. — De ædificatione civitatis et viro qui stabat in porta et mensurahat murum exteriorem cum calamis suis:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | CAP. IV. — Utrum in parvulis minor, et in fortioribes major esse credatur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| de locis deputatis ad custodiam templi et altaris, de mensa<br>atrii et altaris holocaustorum, de mensura vestibuli templi.<br>881                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | CAP. V. — Ubi potissimum animæ sedes sit credeble.  1114 CAP. VI. — De virtutibus moralibus et primo quid sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| LIBER DECIMUS QUINTUS. 909                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Virtus. 1115<br>CAP. VII. — De prudentia. 1115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| SEQUITUR CAP. XL. 909                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | CAP. VIII. — De fortitudine.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| LIBER DECIMUS SEXTUS. 959 SEQUETUR CAP. XI:. 959                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CAP. IX. — De justitia. 1117<br>CAP. X. — De temperantia. 1117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| LIBER DECIMUS SEPTIMUS. 969                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | CAP. XI. — De statu et positione corporis. 1119 CAP. XII. — De quinque sensuum officies. 1119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| CAP. XLI Mensuratur templum et Sanctum sancto-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | MARTYROLOGIUM.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| rum : de cochlea quoque agitur, de ostiis templi et san-<br>ctuarii, et ostiariis sanctuarii. 969                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Prologus ad Ratleicum abbatem Seleginstadiersem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| CAP. XLII. — De gazophylaciis australis et squilonaris sedificii, et descriptione corum ædificatorum : de locis ubi edebant sacerdetes, qui non exeant ad populum, nisi de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1191<br>Carmen nuncupatorium ad Grimoldum archicap Hanum.<br>1122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| positis vestimentis ministerii sui, etc. 980                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Incipit Rabani Martyrologium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Judaos de idolis suis; praccipitur ostendere figuram et de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Januarius. 1122<br>Februarius. 1150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| scriptionem domus; de mensura altaris holocaustorum, et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | MARTIUS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| de ritu ejus et sacrificiis ejusdem. 987<br>CAP. ALIV. — De porta clausa, et ne iucircumcisi in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Aprilis. 1158<br>Maios. 1112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| trent sanctuarium , et de sanctimonia et hæreditate levi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | JUNIUS. 1148                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| tarum. 1001                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Jenus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| LIBER DECIMUS OCTAVUS 1003                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | AUGUSTUS. 1160<br>September. 1165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| SEQUITUR CAP. XI.IV. 1003                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | October.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| CAP. XLV. — De loco sanctificato, in quo sunt sancta sanctorum, et habitatio sanctorum; de justitia ponderis et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | November. 1176                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| tnensuræ; de quantitate primitlarum; de duahus primis<br>solemnitatibus primi mensis, quæ non sunt in lege; de<br>oblationibus Paschæ, Pentecostes et Scenopegiæ. 1022                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | OPUSCULA DUO. I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| LIBER DECIMUS NONUS. 1055                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | RESPONSA CANONICA super quibusdam interrogation inte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Sequitur Cap. XLV. 1035                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Reginbaldi chorepiscopi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Car. XI.VI. — De sacrificiis sabbati et neomeniæ; per<br>quas portas intrare debebunt, et exire principes et populi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Si licent chorepiscopis presbyteros et diaconos ordiane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ad orandum Deum : de spontaneo holocausto principis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | cum consensu episcopi sui. 1195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

FINIS TOMI CENTESIMI DECIMI.



✓ THIS VOLUME

DOES NOT CIRCULATE

OUTSIDE THE LIBRARY

