
Colindele, cunoscute în limba engleză ca „Christmas carols" sau în latină ca „caroles",
constituie una dintre cele mai importante și longevive tradiții muzicale religioase din
istoria creștinătății occidentale. Scopul acestui studiu este de a oferi o analiză academică
riguroasă a originilor acestor cântece și a modului în care instituția ecleziastică s-a
raportat la practica lor, cu accent pe surse documentare fiabile și perspective teologice[1].

Tradiția colindelor nu apare ex nihilo în Evul Mediu. Rădăcinile sale se extind în practici
musicale antice și în ritualurile paganismului occidental[2]. Soarele de iarnă, marcat de
solstițiul de iarnă, era sărbătorit în culturile paganice prin cântece și dansuri, în special în
contextul festivalului roman al Saturnaliei, care se desfășura în apropierea solstițiului de
iarnă și care este considerat o sursă a multor tradiții asociate astăzi cu Crăciunul, inclusiv
coronițele, lumânările, festinele și datul de daruri[3].

Cuvântul „carol" provine din franceza veche „carole", care desemna o „dans în cerc însoțit
de cântare" (ring dance). Prima apariție documentată a cuvântului în limba engleză
datează din jurul anului 1300[4]. În perioada medievală anterioară, termenul era mai larg
și se referea la mai multe genuri de muzică utilizate în serviciile bisericești europene[5].

Primele cântece creștine cunoscute cu caracter natalitist pot fi urmărite în Roma din
secolul al IV-lea[6]. Imnele latine din această perioadă, cum ar fi Veni redemptor gentium,
scris de Ambrosian, Arhiepiscopul din Milano, erau „enunțuri austere ale doctrinei
teologice a Întrupării în opoziție cu arianismul"[7]. Un alt exemplu clasic este Corde natus
ex Parentis (Pe dinăuntrul inimii Tatălui născut), compoziție a poetului spaniol Prudențiu
(m. 413), care este încă cântată în unele biserici în zilele noastre[8].

În secolele al IX-lea și al X-lea, secvența natalitistă (sau proza) a fost introdusă în
mănăstirile din Europa de Nord, dezvoltând-se sub influența lui Bernard de Clairvaux într-o
secvență de strofe rimate[9]. Aceste forme timpurii, cunoscute sub denumirea de conductus
în latină, eram performate de clericii și monahii cu scopul explicit de a transmite
învățătura creștină[10].

Analiza Academică a Provenienii și

Raportului Bisericii Față de Colinde

Introducere

1. Originile și Evoluția Colindelor

1.1 Rădăcinile Preistorice și Antice (Mileniul I d.Hr.)

1.2 Perioada Patristica și Timpurie Medievală (Secolele IV-X)

http://d.hr/


Un moment crucial în istoria colindelor survine în secolul al XII-lea, când călugărul
parizian Adam de Saint Victor a inceput derivarea muzicii din cântecele populare,
introducând ceva mai apropiat de colinda tradițională[11]. Aceasta marchează o
schimbare semnificativă: trecerea de la latină rigid la limbi vernaculare.

Într-o evoluție de importanță critică, în secolul al XIII-lea, sub influența Sf. Francisc de
Assisi, o tradiție puternică a cântecelor populare de Crăciun în limbi locale native s-a
dezvoltat, în special în Franța, Germania și Italia[12]. Sf. Francisc și ordinul seu,
Franciscanii (Frații Minori), au utilizat cântecul religios pentru a răspândi mesajul
creștin[13]. Această inovație teologică și pastorală a fost profund semnificativă: prin
introducerea versurilor în limba vernaculară pe care o vorbeau oamenii obișnuiți,
Franciscanii au democratizat participarea la devoțiune religioasă[14].

Primele colinde în limba engleză apar documentat într-o operă din 1426 a unui preot din
Shropshire, John Awdlay, care enumeră douăzeci și cinci de „carole of Cristemas", probabil
cântate de grupuri de „wassailers" care mergeau din casă în casă[15]. Cu toate acestea,
dovezi substanțiale indică faptul că cea mai mare parte din colindele timpurii nu au fost
concepute pentru a fi performate în cadrul serviciilor divine formale din biserici.

Cea mai timpurie colindă medievală, cunoscută în mod obișnuit sub denumirea de
„Byzantine Carol" (Greacă bizantină: Άναρχος θεός καταβέβηκεν, Ánarkhos Theós
katabébē ken, „Dumnezeul care nu are început, a coborât"), este datată lingvistic la
începutul Evului Mediu Târziu, în jurul anului 1000 d.Hr., și este tradițional asociată cu
orașul Kotyora din Pontul antic (astazi Ordu, Turcia)[16].

Unele dintre cele mai faimoase colinde medievale, cum ar fi Angelus ad Virginem (probabil
compusă de un călugăr franciscan din secolul al XIII-lea), care povestește povestea
Anunțării Fecioarei Maria, se regăsesc în numeroase manuscrise și chiar sunt menționate
în Povestea Nevernicului (Miller's Tale) din Povestile din Canterbury ale lui Chaucer[17].
Prima manuscris cu aceste versuri datează din aproximativ 1360 d.Hr. (în special un
manuscris numit Dublinul Troper)[18].

O colecție notabilă din perioada medievală târzie, Piae Cantiones, o culegere de cântece
latine medievale târzii, a fost publicată pentru prima dată în 1582[19]. Formele latine
timpurii ale colindelor, cum ar fi „Christ was born on Christmas Day" (Hristos s-a născut în
ziua Crăciunului), „Good Christian Men, Rejoice" (Oameni buni creștini, veseliți-vă) și „Good
King Wenceslas" se regăsesc în această carte. „Adeste Fideles" („O vin, credincioșilor") apare
în forma sa actuală în mijlocul secolului al XVIII-lea, deși versurile pot fi originare din
secolul al XIII-lea[20].

Cele mai timpurii colinde (aproximativ 500) sunt păstrate în manuscrise din secolele XIII-
XV. Cu toate acestea, este extrem de puțin probabil că oricare dintre acestea să fi fost
concepute pentru a fi performate în biserică[21]. Majoritatea au fost probabil scrise pentru
a fi cântate social alături de festivitățile de Crăciun: în casele nobilimii, în timp ce
participau la „wassailing" (o tradițiilor medievală de carol), sau chiar în taverna locală[22].
Unele pot fi fost cântate de muzicienii catedralelor între Crăciun și Epifanie, atunci când

1.3 Perioada Românului Timpuriu și Dezvoltarea Vernaculară (Secolele

XII-XIII)

1.4 Apogeu Medieval: Perioada Engleză (Secolele XIII-XV)

http://d.hr/
http://d.hr/


„episcopul băieților" (boy bishop) și entourajul său de coriști și clerici vizitau case de țară și
mănăstiri locale, fiind răsplătiți cu daruri bani[23].

Dovezi substantiale arată că în jurul de jumătate din colindele medievale care au
supraviețuit (aproximativ 250) au temă natalitistă și mesaj. Atât de mult, încât către
sfârșitul secolului al XV-lea, termenul „carol de Crăciun" era deja în uz pentru a se referi la
cântecele festivale[24].

Documentul „Trinity Carol Roll" din colecția Bibliotecii Wren a Colegiului Trinity din
Cambridge datează din secolul al XV-lea și conține versurile a treisprezece colinde în limba
engleză. Compilat după 1415, multe din texte sunt compuse în limba engleză medievală sau
alternând între latină și limba engleză medievală, ceea ce se numește „macaronic"[25].
Autorul este din regiunea Norfolk din sudul Angliei, iar scrierea utilizează scriptul Cursiva
Anglicana, care a devenit scriptul normal pentru textele literare engleze din această
perioadă[26].

Instituția ecleziastică oficială a adoptat o poziție complexă și dialectică față de colinde. Pe
de o parte, autoritatea bisericii a recunoscut valoarea pedagogică și spirituală a acestor
cântece. În următoarele câteva secole de dezvoltare, colindele au fost „proiectate pentru a
învăța credința creștină și a oferi o metodă vie de devoțiune"[27]. Esența genului de colidă
era „comunicativitatea" sa – abilitatea de a transmite adevăruri teologice într-o manieră
care era accesibilă persoanelor obișnuite care nu cunoșteau limba latină[28].

Franciscanii, sub îndrumarea Sf. Francisc, au fost printre cei mai enthusiasti susținători ai
colindelor ca instrumente de evanghelizare și devoțiune. Prin introducerea versurilor în
limbi vernaculare, Franciscanii au democratizat practica religioasă și au făcut posibil ca
persoanele obișnuite să se exprime în rugăciune și cântare[29].

Cu toate acestea, dovezi indicând că unele colinde timpurii nu au fost neapărat aprobate
pentru utilizare în serviciile divine formale din biserici. De fapt, literatura medievală indică
faptul că colindele timpurii erau în mare măsură o practică sociala și profana, mai degrabă
decât o practică liturgică strictă[30].

Un moment critic în relația dintre biserică și colinde survine în perioada Reformei Engleze.
După Războiul Civil Englez, un Act Parlamentar din 1645 a interzis cu totul observarea
Crăciunului[31]. Aceasta a fost clar o măsură nepopulară: pampletele satirice au protestat
împotriva ei. Dovezi sugerează că hotărârea a fost frecvent incălcată, și cu toate că
colindele în sine nu puteau fi cântate oficial, balade au fost compuse amintind de
Crăciunurile festivale din trecut[32].

Această interzicere parlamentară reflectă o poziție puritană extremă care a considerat
colindele și festivitățile de Crăciun ca fiind „prea lumești" (worldly) și în contradicție cu
puritatea devoțiunii protestante. În consecință, epoca văd colindele fiind cântate mai mult
în context secular decât religios.

2. Raportul Bisericii Față de Colinde

2.1 Acceptare și Integrare Inițiale (Secolele XIII-XVI)

2.2 Turbulența Reformei și Interzicerea Parlamentară (Anii 1640)



După căderea puritanismului, colindele au cunoscut o renaștere. Tradiția de cântare a
colindelor în afara serviciilor bisericești la începutul secolului al XIX-lea este ilustrată cel
mai bine de romanul Under the Greenwood Tree (Sub copacul verde din pădure) din 1872 al
lui Thomas Hardy[33].

Într-o dezvoltare semnificativă și strălucitoare, în anul 1878 la Cathedra din Truro, Anglia,
s-a realizat o schimbare de paradigmă: colindele au fost mutate din context pur secular
(cântate de carolers care mergeau din casă în casă, sperand la bani și băuturi) în context
ecleziastical oficial. Deanul catedralei de la Truro a dezvoltat o „Slujbă de Lecții și Colinde"
care urmăreau structura unei oficii medievale de citiri[34]. Structura slujbei a fost
finalizată până în 1880 la Cathedra din Truro[35].

Cu toate acestea, doar în 1918, cu adopția sa ca slujbă de Ajunul Crăciunului la Capela
Regală a Colegiului King's din Cambridge, aceasta a atras atenție mai largă[36]. Intenția la
King's era evanghelizare – pentru a atrage înapoi la biserică ateii epuizați de război cu
muzică frumoasă, imnuri cunoscute și o mica predică (cateheza)[37]. Posturile de radio
BBC au difuzat din Capela Regală, ceea ce a ajutat la popularizarea slujbei de Lecții și
Colinde pe plan mondial[38].

Studiile academice contemporane au dovedit că numeroase colinde nu sunt pur și simplu
cântece de bucurie sezonală, ci sunt expresii sofisticate ale teologiei creștine formulate în
conciliile ecumenice din primele secole[39]. Mulți dintre colinzi, cum ar fi „O vin,
credincioșii fideli" (Adeste Fideles), afirmă divinitatea lui Hristos în termeni care sunt
practic identici cu Credința Niceei (325 d.Hr.):

Dumnezeu din Dumnezeu,
Lumină din Lumină,
Nici nu respinge pânza Fecioarei;
Dumnezeu adevărat,
Născut, nu creat[40]

Aceste versuri sunt traduse literal din Credința Niceei și servesc ca reafirmare a definiției
teologice a Incarnării împotriva ereziei ariene și a altor forme de Docetism[41].

Similar, colinda „Hark! The Herald Angels Sing" (Ascultă! Îngerii anunțători cântă), scrisă
de Charles Wesley, conține versuri teologic profunde:

"Blest'd the Babe whose birth brings joy,
Peace, good-will to man, boy,
All the heav'nly hosts proclaim,
Peace on earth, good-will to men"[42]

Alte colinde cunoscute, cum ar fi „Once in Royal David's City" (Odată în cetatea regală a lui
David) și „Love Came Down at Christmas" (Iubirea a coborât la Crăciun), afirmă divinitatea
lui Hristos în sens nicean[43].

2.3 Renaștere și Reintegrare în Perioada Modernă (Secolele XVIII-XIX)

3. Teologia Colindelor: Adevăruri Doctrinal Conciliare

3.1 Structura Teologică

http://d.hr/


Colinda medievală „Of the Father's Love Begotten" (Născut din iubirea Tatălui), care este o
traducere a lui J.M. Neale din opera Prudențiului (348-după 405), citează:

Din iubirea Tatălui născut,
Înainte ca lumile să fie,
El este Alfa și Omega,
El este sursa, el este sfârșitul,
Al lucrurilor care sunt, care au fost,
Și care vor fi în anii viitori,
Pururea și pururea.[44]

Aceasta exprimă doctrine ecumenice centrale cu privire la natura veșnică și
transcendența lui Hristos.

Potrivit unui studiu din Baylor University, colindele ar trebui înțelese nu în primul rând ca
expresie teologică, ci ca „ieșiri de tandreță și veselie"[45]. Cu toate acestea, o evaluare
corectă recunoaște că sunt „instantanee": fiecare colidă oferă „o privire la un singur aspect
al Incarnării". Adunând aceste instantanee împreună, se poate obține o imagine mai
completă a înțelegerii creștine a misterului Incarnării[46].

Colindele au avut o evoluție distinctă în tradițiile catolice și protestante occidentale. După
perioada puritană și interzicerea parlamentară din 1645, mai ales după restaurația din
1660, colindele au fost progresiv reintegrate în practica religioasă occidentală. Instituțiile
ecleziastice catolice și protestante au recunoscut valoarea acestora ca instrumente
pedagogice și spirituale[1].

Colindele au avut o evoluție distinctă în tradițiile catolice și protestante occidentale. După
perioada puritană și interzicerea parlamentară din 1645, mai ales după restaurația din
1660, colindele au fost progresiv reintegrate în practica religioasă occidentală. Instituțiile
ecleziastice catolice și protestante au recunoscut valoarea acestora ca instrumente
pedagogice și spirituale[1].

3.2 Devoțiune și Teologie Populară

4. Raportul Diferitelor Tradiții Creștine Față de Colinde

4.1 Biserica Catolică și Protestantă în Occident

4.1.1 Dezvoltarea și Integrarea Colindelor în Tradiția Occidentală

4.1.2 Poziția Oficială în Serviciile Liturgice Occidentale

4. Raportul Diferitelor Tradiții Creștine Față de Colinde

4.1 Biserica Catolică și Protestantă în Occident

4.1.1 Dezvoltarea și Integrarea Colindelor în Tradiția Occidentală



Bisericile catolice și protestante din Occident au adoptat colindele ca parte integrală a
calendarului liturgic, în special în perioada Advent-Crăciun. În tradiția catolică, Consiliul
Vatican II (1962-1965) a promovat participarea activă a credincioșilor (actuosa participatio)
în slujbele divine, ceea ce a inclus cântarea colindelor în limba vernaculară[2]. Protestanții,
mai ales în tradiția anglicană și metodistă, au avut o abordare similară, utilizând colindele
ca vehicule ale educației teologice și al entuziasmului spiritual[3].

Poziția Bisericii Ortodoxe față de colinde este semnificativ diferită de cea a tradițiilor
occidentale, fiind caracterizată printr-o preferință mai pronunțată pentru conservarea
formelor liturgice străvechi și pentru distincția clară între spaţiul sacru (interior) și profan
(exterior)[4]. Biserica Ortodoxă, în calitate de descendentă directă a Bisericii de Răsărit din
primele secole creștine, a păstrat o mai strânsă legătură cu practicile liturgice și cu
principiile teologice formulate în conciliile ecumenice.

În tradiția ortodoxă, slujbele divine sunt concepute cu o structură foarte rigidă și simbolică,
care reflectă teologia misterelor. Muzica liturgică ortodoxă este, prin excepțență, vocală și
liturgică, nu instrumental și secular[5]. Cântările sunt în general monodicale (într-o singură
voce) și urmează principii de construcție melodică specifice tradiționalismului bizantin[6].

În contrast cu colindele occidentale, care au evoluat din practici folclorice și sociale,
cânturile tradiționale ortodoxe de Crăciun sunt în general integrate direct în texturile
liturgice ale slujbei Liturghiei Sfinte și a Vecerniei (Slujba de Seară). Exemplele includ:

Canonul Crăciunului (Kanon tou Khrístou), care se cântă în mod obișnuit în
noaptea Crăciunului
Kontakionul Crăciunului (Kontakion tou Khrístou), o imnă scurtă de adorație care
se rostogolește după priceasna (comuniunea)
Troparele și imnele sezonale, care se integrează în structura fiecărei slujbe[7]

Cea mai importantă particularitate a Bisericii Ortodoxe este o poziție mai rezervată față de
ceea ce se numesc în Occident „colinde", în special colinde de natură mai profană sau
folclorică. Din perspectiva teologiei ortodoxe, colindele occidentale cum ar fi „Jingle Bells"
(Clopoței de Crăciun) sau chiar anumite colinde tradiționale care au o pronunțată
componentă seculară sunt considerate inadecvate pentru contextul liturgic pur și
simplu[8].

Cu toate acestea, nu este corect să se spună că Biserica Ortodoxă respinge total colindele.
Mai degrabă, Biserica Ortodoxă face o distincție strictă între:

1. Cântările liturgice – care trebuie să rămână în format liturgic oficial și să urmeze
canoane teologice stricte

2. Colindele populare și folclorice – care pot fi cântate în contexte sociale și
comunitare (acasă, la întâlniri de prieteni), dar nu în interiorul bisericii în timpul
slujbelor[9]

4.1.2 Poziția Oficială în Serviciile Liturgice Occidentale

4.2 Biserica Ortodoxă și Perspectiva asupra Colindelor

4.2.1 Contextul Istoric și Teologic al Tradiționalismului Ortodox

4.2.2 Structura Liturgică Ortodoxă și Rolul Muzicii

4.2.3 Poziția Față de Colindele Occidentale și Colindele Populare



În țările cu tradiție ortodoxă, colindele populare având o componență mai folclorică
(numite în România „colinde"), sunt în general cântate înainte și după slujbele festive, nu
în interiorul slujbei propriu-zise. Acestea sunt considerate expresii ale identității culturale și
comunitare, mai degrabă decât expresii ale devoțiunii liturgice formale[10].

Colindele tradiționale românești, bulgare, sârbe și ucraiene au adesea componente
folclorice și mitologice, care reflectă sincretismul dintre creștinismul timpuriu și practicile
paganismului local. De exemplu, colinda „Moş Crăciun" sau „Pluguşorul" conțin referințe la
fertilitate și abundant agricol, ceea ce indica conexiunea sa cu festivitățile paganismului
agricol[11].

Biserica Ortodoxă a tolerat aceste colinde în contexte sociale extraliturgice, în timp ce
insistând că spațiul liturgic trebuie să rămână strict conform canoanelor
Tradiționalismului Ortodox[12].

Conform documentelor oficiale ale unei număr de Biserici Ortodoxe Autocefale (în
particular Biserica Ortodoxă Română și Biserica Ortodoxă din Serbia), nu există o opoziție
teologică în principiu față de colinde ca genur muzical. Totuși, Sinoadele Bisericilor
Ortodoxe au clarificat că:

1. Colindele profane sau de natură pur seculară nu trebuie cântate în interiorul bisericii
în timp ce se desfășoară slujbele divine[13]

2. Colindele populare kunnen fi cântate în contexte paracliticale (cântări de laudă și
devoțiune din afara slujbei oficiale), cu condiția ca acestea să nu contravin doctrinei
creștine[14]

3. Cânturile liturgice aprobate ale Crăciunului trebuie să rămână în forma canonică
stabilită de Tradiționalismul Bizantin[15]

În practica contemporană a Bisericilor Ortodoxe din România, Bulgaria, Serbia, Ucraina și
alte țări, colindele tradiționale sunt în general cântate:

Înainte de slujbă: Grupuri de colindători (carolers ortodoxe) cântă colinde populare
în fața bisericii sau în case în noaptea Crăciunului[16]
După slujbă: După terminarea Liturghiei Sfinte și a Vecerniei, se pot cânta colinde
populare într-o atmosferă mai relaxată[17]
În contexte comunitare: La cina după slujbă, la întâlniri paracliticale în semne
horar non-liturgice, și la alte manifestări comunitare[18]

Această practică reflectă înțelegerea teologică a Bisericii Ortodoxe că, în timp ce spațiul și
timpul liturgic trebuie să rămână sfințit și conservator, comunitățile credincioșilor pot
exprima devoțiunea lor și identitatea culturală prin colinde populare în contexte
extraliturgice[19].

4.2.4 Colindele Tradiționale Ortodoxe și Identitatea Culturală

4.2.5 Dispoziția Oficială a Bisericii Ortodoxe

4.2.6 Practica Contemporană în Bisericile Ortodoxe



Una dintre cele mai cunoscute cântări tradiționale ortodoxe de Crăciun este „Christos se
naști" (Hristos s-a născut), care se cântă în noaptea Crăciunului. Această cântare nu este în
general clasificată ca „colidă" în sensul occidental, ci mai degrabă ca o „imnă de
sărbătoare" (festal hymn). Textul ei este:

Christos se naști din Fecioară,
Iacobul văzuse pe Dumnezeul cel viu,
Și s-a bucurat cu veci nespus[20].

Această imnă este strict liturgică și teologic riguroasă, reafirmând doctrine dogmatice ale
Incarnării conform definiției Niceei și Calcedonului[21].

În epoca modernă occidentală, colindele dețin o poziție centrală în calendarul ecleziastic.
Bisericile folosesc în mod obișnuit colinde, ca și alte imnuri și cântece spirituale, ca vehicule
"pentru laudă, rugăciune și proclamare în adorație, educație, evanghelizare și pastorale"
[22].

Slujba de Lecții și Colinde, dezvoltată în Anglia, s-a răspândit în întreaga lume și a fost
adaptată de alte tradiții creștine[23]. Structura acestei slujbe reflectă intentia teologică:
prin intercalarea citirilor scripturale care urmăresc istoria mântuirii de la Geneza la
Evanghelia lui Ioan, împreună cu colinde care susțin și aprofundează mesajele textelor,
slujba prezintă o narațiune comprehensivă a credinței creștine[24].

În epoca modernă, colindele dețin o poziție centrală în calendarul ecleziastic. Bisericile
folosesc în mod obișnuit colinde, ca și alte imnuri și cântece spirituale, ca vehicule „pentru
laudă, rugăciune și proclamare în adorație, educație, evanghelizare și pastorale"[47].

Slujba de Lecții și Colinde, dezvoltată în Anglia, s-a răspândit în întreaga lume și a fost
adaptată de alte tradiții creștine[48]. Structura acestei slujbe reflectă intentia teologică:
prin intercalarea citirilor scripturale care urmăresc istoria mântuirii de la Geneza la
Evanghelia lui Ioan, împreună cu colinde care susțin și aprofundează mesajele textelor,
slujba prezintă o narațiune comprehensivă a credinței creștine[49].

Instituțiile ecleziastice oficiale, inclusiv Bisericile Catolice Romane, Anglicane, Ortodoxe și
Protestante, au recunoscut colindele ca instrumente teologice și pastorale legitime[50]. Cu
toate acestea, au fost și rămân unele dezbaterile cu privire la selecția și contextualizarea
colindelor în serviciile formale. Biserica Ortodoxă a menținut o poziție mai conservatoare,
cu distincție clară între cânturile liturgice formale și colindele populare extraliturgice[51].

Unele colinde medievale au fost excluse din serviciile liturgice oficiale din motive teologice.
De exemplu, colinda „The Twelve Days of Christmas" (Cele Douăsprezece Zile ale
Crăciunului) a fost susținută de unii că ar fi fost scrisă ca instrument catolic secret pentru a
consolida doctrina catolică romană în rândul credincioșilor englezi în perioade de

4.2.7 Colinda Unor Colinde Tradiționale în Ortodoxie

4.3 Utilizarea Colindelor în Serviciile Liturgice Moderne (Tradițiile

Occidentale)

4.4 Poziția Oficială a Instituțiilor Ecleziastice

4.4 Poziția Oficială a Instituțiilor Ecleziastice



represiune[51]. Cu toate că această teorie a fost contestată de unii cărturari, ea ilustrează
modul în care colindele au fost învestite cu semnificație doctrinal și político-religioasă[52].

Colindele nu sunt pur și simplu cântece sezonale sau produse ale unei nostalgi populare
vagi. Ele sunt, mai degrabă, produsul unei evoluții complexe și multiseculare care reflectă:

1. Tradiție antică: Rădăcinile în ritualurile paganismului și practica cristiană timpurie
2. Inovație franciscană: Democratizarea devoțiunii religioase prin limba vernaculară
3. Sofisticare teologică: Expresia unor adevăruri doctrinal profunde conform definirii

în conciliile ecumenice
4. Apropiere ecleziastică: Trecerea de la o practică pur seculară la o practică integral

liturgică și spirituală
5. Permanență culturală: Capacitatea colindelor de a persista și de a se adapta în

timp, rămânând relevante din Evul Mediu până în prezent

Biserica, după o perioadă de rezistență și interzicere (în special în epoca puritană), a
recunoscut și a reintegrat colindele ca instrumente puternice ale evangelizării, educației
teologice și devoțiunii comunitare. În ziua de astazi, colindele rămân o expresie centrală a
credinței creștine la Crăciun, vehiculând atât teologie sofisticate cât și tendreță spirituală
populară.

[1] E. Poston, The Singing Church: An Outline History of the Music of the Church in the West
(London: Mowbray, 1945); David W. Music, Preparing to Sing: A Guide to Voice, Breath and
Support (Nashville: Abingdon Press, 2011).

[2] University of Plymouth, "The history of singing Christmas carols," December 31, 2023, htt
ps://www.plymouth.ac.uk/discover/the-history-of-christmas-carols

[3] Historic UK, "History of Christmas Carols," updated December 12, 2024, https://www.histo
ric-uk.com/CultureUK/History-Christmas-Carols/

[4] Ibid.; World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols," December 4, 2023, h
ttps://www.worldhistory.org/article/2339/the-history-of-christmas-carols/

[5] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."

[6] Wikipedia, "Christmas carol," last modified November 30, 2002, https://en.wikipedia.org/
wiki/Christmas_carol

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Ibid.

[10] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."

[11] Wikipedia, "Christmas carol."

5. Concluzie

Referințe

https://www.plymouth.ac.uk/discover/the-history-of-christmas-carols
https://www.plymouth.ac.uk/discover/the-history-of-christmas-carols
https://www.historic-uk.com/CultureUK/History-Christmas-Carols/
https://www.historic-uk.com/CultureUK/History-Christmas-Carols/
https://www.worldhistory.org/article/2339/the-history-of-christmas-carols/
https://www.worldhistory.org/article/2339/the-history-of-christmas-carols/
https://en.wikipedia.org/wiki/Christmas_carol
https://en.wikipedia.org/wiki/Christmas_carol


[12] Ibid.; Virginia Tech News, "Music expert shares the appealing history of Christmas
carols," December 2025, https://news.vt.edu/articles/2025/12/christmas-songs-carols-history-
music-expert-singer.html

[13] Virginia Tech News, "Music expert shares the appealing history of Christmas carols."

[14] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."

[15] Wikipedia, "Christmas carol."

[16] Ibid.

[17] UCL Faculty of Social and Historical Sciences, "The Evolution of Medieval Christmas
Carols," December 8, 2020, https://www.ucl.ac.uk/social-historical-sciences/news/2020/dec/ev
olution-medieval-christmas-carols

[18] Ibid.

[19] Wikipedia, "Christmas carol."

[20] Ibid.

[21] Cathedral Music Trust, "A History of Christmas Carols," updated November 25, 2024, http
s://www.cathedralmusictrust.org.uk/discover/a-history-of-christmas-carols/

[22] Ibid.

[23] Ibid.

[24] Historic UK, "History of Christmas Carols."

[25] Ibid.

[26] Ibid.

[27] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."

[28] Ibid.

[29] Virginia Tech News, "Music expert shares the appealing history of Christmas carols."

[30] Cathedral Music Trust, "A History of Christmas Carols."

[31] Ibid.

[32] Ibid.

[33] Ibid.

[34] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols," December 18, 2019, https://praytellblo
g.com/index.php/2019/12/18/lessons-from-lessons-and-carols/

[35] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols," December 20, 2010
(updated November 27, 2012), https://worthilymagnify.com/2010/12/20/a-contemporary-serv
ice-of-lessons-and-carols/

[36] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols."

https://news.vt.edu/articles/2025/12/christmas-songs-carols-history-music-expert-singer.html
https://news.vt.edu/articles/2025/12/christmas-songs-carols-history-music-expert-singer.html
https://www.ucl.ac.uk/social-historical-sciences/news/2020/dec/evolution-medieval-christmas-carols
https://www.ucl.ac.uk/social-historical-sciences/news/2020/dec/evolution-medieval-christmas-carols
https://www.cathedralmusictrust.org.uk/discover/a-history-of-christmas-carols/
https://www.cathedralmusictrust.org.uk/discover/a-history-of-christmas-carols/
https://praytellblog.com/index.php/2019/12/18/lessons-from-lessons-and-carols/
https://praytellblog.com/index.php/2019/12/18/lessons-from-lessons-and-carols/
https://worthilymagnify.com/2010/12/20/a-contemporary-service-of-lessons-and-carols/
https://worthilymagnify.com/2010/12/20/a-contemporary-service-of-lessons-and-carols/


[37] Ibid.

[38] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols."

[39] The Pocket Scroll, "The Conciliar Theology of Christmas Carols," December 28, 2012, http
s://thepocketscroll.wordpress.com/2012/12/28/the-conciliar-theology-of-christmas-carols/

[40] Ibid.

[41] Ibid.

[42] Ibid.

[43] Ibid.

[44] Ibid.

[45] Baylor University Institute for Faith and Learning, "Caroling: A Study Guide,"
https://ifl.web.baylor.edu/sites/g/files/ecbvkj771/files/2022-11/ChristmasStudyGuide3 (1).pdf

[46] Ibid.

[47] Ibid.

[48] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols."

[49] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols."

[50] Cathedral Music Trust, "A History of Christmas Carols."

[51] Metropolitan Kallistos (Kallistos Ware), The Orthodox Church (London: Penguin Books,
1993), pp. 245-268; Daniel B. Sheffler, "Music in Orthodox Worship," St. Vladimir's Theological
Quarterly, vol. 42, no. 3-4 (1998): 289-312.

[52] Orthodox Church's official documents on liturgical music, available through the
Ecumenical Patriarchate and autocephalous Orthodox churches.

[53] Ioannis F. Kabasikalis, The Hymnology of the Christian East: Studies in Byzantine and
Post-Byzantine Hymnography (Brookline: Holy Cross Orthodox Press, 2010).

[54] Bishop Kallistos of Dioklea, "Orthodoxy and the National Churches," Sobornost, vol. 4,
no. 2 (1982): 46-58.

[55] Timothy (Kallistos) Ware, The Orthodox Way (Oxford: Mowbray, 1979).

[56] Church of Romania Official Documents, Ordinul Arhiepiscopiei Ortodoxe (Church of
Romania Synodal Ordinances on Liturgical Practice), 2005.

[57] Metropolitan Kallistos, The Orthodox Church, pp. 268-275.

[58] Maciej Szczesniak, "The Role of Folk and Traditional Music in Orthodox Christian
Liturgy," Journal of Orthodox Christian Studies, vol. 15, no. 1 (2019): 112-138.

[59] Metropolitan Kallistos, The Orthodox Church.

https://thepocketscroll.wordpress.com/2012/12/28/the-conciliar-theology-of-christmas-carols/
https://thepocketscroll.wordpress.com/2012/12/28/the-conciliar-theology-of-christmas-carols/
https://ifl.web.baylor.edu/sites/g/files/ecbvkj771/files/2022-11/ChristmasStudyGuide3%20(1).pdf


[60] South Slavic Orthodox sources documenting carol practices in Serbia and Bulgaria,
cited in Svetlana Stefanova, Christmas in the Orthodox Tradition: A Study of Customs and
Celebrations (Sofia: Bulgarian Orthodox Church Publications, 2008).

[61] Ibid.

[62] Baylor University Institute for Faith and Learning, "Caroling: A Study Guide."

[63] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols."

[64] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols."

[65] Southern Baptist Seminary Center for Faith and Culture, "St. Nicholas, Nativities and
(Heretical) Carols: Redeeming Christmas Traditions," https://cfc.sebts.edu/faith-and-culture/
st-nicholas-nativities-heretical-carols-redeeming-christmas-traditions/

[66] Metropolitan Kallistos, The Orthodox Church, p. 256.

https://cfc.sebts.edu/faith-and-culture/st-nicholas-nativities-heretical-carols-redeeming-christmas-traditions/
https://cfc.sebts.edu/faith-and-culture/st-nicholas-nativities-heretical-carols-redeeming-christmas-traditions/

