Analiza Academica a Provenienii si
Raportului Bisericii Fata de Colinde

Introducere

Colindele, cunoscute in limba engleza ca ,,Christmas carols" sauin latina ca ,,caroles’,
constituie una dintre cele maiimportante silongevive traditii muzicale religioase din
istoria crestinatatii occidentale. Scopul acestui studiu este de a oferi o analizd academica
riguroasa a originilor acestor cantece si a modului In care institutia ecleziastica s-a
raportat la practica lor, cu accent pe surse documentare fiabile si perspective teologice[1].

1. Originile si Evolutia Colindelor

1.1 Radacinile Preistorice si Antice (Mileniul I d.Hr.)

Traditia colindelor nu apare ex nihilo in Evul Mediu. Raddcinile sale se extind In practici
musicale antice siin ritualurile paganismului occidental[2]. Soarele de iarna, marcat de
solstitiul de iarna, era sarbdatorit in culturile paganice prin cantece si dansuri, in special in
contextul festivalului roman al Saturnaliei, care se desfasura In apropierea solstitiului de
iarna si care este considerat o sursa a multor traditii asociate astdzi cu Craciunul, inclusiv
coronitele, luméanarile, festinele si datul de daruri[3].

Cuvantul ,carol" provine din franceza veche ,carole", care desemna o ,dans in cerc insotit
de cantare" (ring dance). Prima aparitie documentata a cuvantului in limba engleza
dateaza din jurul anului 1300[4]. In perioada medievala anterioard, termenul era mailarg
si se referea la mai multe genuri de muzica utilizate In serviciile bisericesti europene[5].

1.2 Perioada Patristica si Timpurie Medievala (Secolele IV-X)

Primele cantece crestine cunoscute cu caracter natalitist pot fi urmarite in Roma din
secolul al IV-lea[6]. Imnele latine din aceasta perioadd, cum ar fi Veni redemptor gentium,
scris de Ambrosian, Arhiepiscopul din Milano, erau ,enunturi austere ale doctrinei
teologice a Intrupdrii in opozitie cu arianismul"[7]. Un alt exemplu clasic este Corde natus
ex Parentis (Pe dinduntrul inimii Tatalui nascut), compozitie a poetului spaniol Prudentiu
(m. 413), care este Inca cantata in unele biserici in zilele noastre[8].

In secolele al IX-lea si al X-lea, secventa natalitista (sau proza) a fost introduséa in
manastirile din Europa de Nord, dezvoltand-se sub influenta lui Bernard de Clairvaux intr-o
secventa de strofe rimate[9]. Aceste forme timpurii, cunoscute sub denumirea de conductus
in latind, eram performate de clericii si monahii cu scopul explicit de a transmite
invatdtura crestina[10].


http://d.hr/

1.3 Perioada Romanului Timpuriu si Dezvoltarea Vernaculara (Secolele
XII-XIII)

Un moment crucial in istoria colindelor survine in secolul al XII-lea, cAnd calugarul
parizian Adam de Saint Victor a inceput derivarea muzicii din cantecele populare,
introducand ceva mai apropiat de colinda traditionald[11]. Aceasta marcheaza o
schimbare semnificativa: trecerea de la latina rigid la limbi vernaculare.

Intr-o evolutie de importanté critica, in secolul al XIII-lea, sub influenta Sf. Francisc de
Assisi, o traditie puternicd a cAntecelor populare de Craciun in limbilocale native s-a
dezvoltat, in special in Franta, Germania siItalia[12]. Sf. Francisc si ordinul seu,
Franciscanii (Fratii Minori), au utilizat cantecul religios pentru a raspandi mesajul
crestin[13]. Aceasta inovatie teologica si pastorala a fost profund semnificativa: prin
introducerea versurilor in limba vernaculara pe care o vorbeau oamenii obisnuiti,
Franciscanii au democratizat participarea la devotiune religioasa[14].

1.4 Apogeu Medieval: Perioada Engleza (Secolele XIII-XV)

Primele colinde in limba engleza apar documentat intr-o opera din 1426 a unui preot din
Shropshire, John Awdlay, care enumera doudzeci si cinci de ,carole of Cristemas", probabil
cantate de grupuri de ,wassailers" care mergeau din casa in casa[15]. Cutoate acestea,
dovezi substantiale indica faptul ca cea mai mare parte din colindele timpurii nu au fost
concepute pentru a fi performate in cadrul serviciilor divine formale din biserici.

Cea mai timpurie colindd medievala, cunoscuta in mod obisnuit sub denumirea de
»Byzantine Carol" (Greacd bizantina: Avapyog 8266 kataBépnkev, Anarkhos Theds
katabébeken, ,.Dumnezeul care nu are inceput, a coborat"), este datata lingvistic la
inceputul Evului Mediu Tarziu, in jurul anului 1000 d.Hr., si este traditional asociata cu
orasul Kotyora din Pontul antic (astazi Ordu, Turcia)[16].

Unele dintre cele maifaimoase colinde medievale, cum ar fi Angelus ad Virginem (probabil
compusa de un calugar franciscan din secolul al XIII-lea), care povesteste povestea
Anuntarii Fecioarei Maria, se regasesc in numeroase manuscrise si chiar sunt mentionate
in Povestea Nevernicului (Miller's Tale) din Povestile din Canterbury ale lui Chaucer[17].
Prima manuscris cu aceste versuri dateaza din aproximativ 1360 d.Hr. (in special un
manuscris numit Dublinul Troper)[18].

O colectie notabild din perioada medievala tarzie, Piae Cantiones, o culegere de cantece
latine medievale tarzii, a fost publicata pentru prima data in 1582[19]. Formele latine
timpurii ale colindelor, cum ar fi ,,Christ was born on Christmas Day" (Hristos s-a nascut in
ziua Craciunului), ,,Good Christian Men, Rejoice" (Oameni buni crestini, veseliti-va) si,Good
King Wenceslas" se regasesc in aceasta carte. ,Adeste Fideles" (,,O vin, credinciosilor") apare
in forma sa actuala in mijlocul secolului al XVIII-lea, desi versurile pot fi originare din
secolul al XIII-lea[20].

Cele mai timpurii colinde (aproximativ 500) sunt pastrate in manuscrise din secolele XIII-
XV. Cutoate acestea, este extrem de putin probabil ca oricare dintre acestea sa fi fost
concepute pentru a fi performate in biserica[21]. Majoritatea au fost probabil scrise pentru
a fi cAntate social alaturi de festivitatile de Craciun: in casele nobilimii, in timp ce
participaula ,wassailing" (o traditiilor medievala de carol), sau chiar in taverna locala[22].
Unele pot fi fost cAntate de muzicienii catedralelor intre Craciun si Epifanie, atunci cAnd


http://d.hr/
http://d.hr/

»episcopul baietilor" (boy bishop) si entourajul sau de coristi si clerici vizitau case de tara si
manastirilocale, fiind rasplatiti cu daruri bani[23].

Dovezisubstantiale arata ca in jurul de jumaétate din colindele medievale care au
supravietuit (aproximativ 250) au tema natalitista si mesaj. Atdt de mult, incat catre
sfarsitul secolului al XV-lea, termenul ,,carol de Craciun" era deja in uz pentru a se referila
cantecele festivale[24].

Documentul , Trinity Carol Roll" din colectia Bibliotecii Wren a Colegiului Trinity din
Cambridge dateaza din secolul al XV-lea si contine versurile a treisprezece colinde in limba
engleza. Compilat dupa 1415, multe din texte sunt compuse in limba englezd medievala sau
alternand intre latina silimba englezd medievala, ceea ce se numeste ,macaronic"[25].
Autorul este din regiunea Norfolk din sudul Angliei, iar scrierea utilizeaza scriptul Cursiva
Anglicana, care a devenit scriptul normal pentru textele literare engleze din aceasta
perioada[26].

2. Raportul Bisericii Fata de Colinde

2.1 Acceptare si Integrare Initiale (Secolele XIII-XVI)

Institutia ecleziastica oficiala a adoptat o pozitie complexa si dialectica fatd de colinde. Pe
de o parte, autoritatea bisericii a recunoscut valoarea pedagogica si spirituala a acestor
cantece. In urmatoarele cateva secole de dezvoltare, colindele au fost »proiectate pentru a
invata credinta crestina sia oferi o metoda vie de devotiune"[27]. Esenta genului de colida
era ,comunicativitatea" sa — abilitatea de a transmite adevaruri teologice intr-o maniera
care era accesibild persoanelor obisnuite care nu cunosteau limba latina[28].

Franciscanii, sub indrumarea Sf. Francisc, au fost printre cei mai enthusiasti sustindtori ai
colindelor ca instrumente de evanghelizare si devotiune. Prin introducerea versurilor in
limbi vernaculare, Franciscanii au democratizat practica religioasa si au facut posibil ca
persoanele obisnuite sd se exprime in rugdciune si cAntare[29].

Cutoate acestea, doveziindicaAnd ca unele colinde timpurii nu au fost neaparat aprobate
pentru utilizare in serviciile divine formale din biserici. De fapt, literatura medievala indica
faptul ca colindele timpurii erau in mare masura o practica sociala si profana, mai degraba
decat o practica liturgica stricta[30].

2.2 Turbulenta Reformei si Interzicerea Parlamentara (Anii 1640)

Un moment critic in relatia dintre biserica si colinde survine in perioada Reformei Engleze.
Dupa Razboiul Civil Englez, un Act Parlamentar din 1645 a interzis cu totul observarea
Craciunului[31]. Aceasta a fost clar o masurd nepopulara: pampletele satirice au protestat
impotriva ei. Dovezi sugereaza ca hotararea a fost frecvent incalcata, si cutoate ca
colindele in sine nu puteau fi cAntate oficial, balade au fost compuse amintind de
Craciunurile festivale din trecut[32].

Aceasta interzicere parlamentara reflecta o pozitie puritana extrema care a considerat
colindele si festivitatile de Craciun ca fiind ,,prea lumesti" (worldly) si in contradictie cu
puritatea devotiunii protestante. In consecinta, epoca vad colindele fiind cAntate mai mult
in context secular decat religios.



2.3 Renastere si Reintegrare in Perioada Moderna (Secolele XVIII-XIX)

Dupa caderea puritanismului, colindele au cunoscut o renastere. Traditia de cantare a
colindelor in afara serviciilor bisericestila inceputul secolului al XIX-lea este ilustrata cel
maibine de romanul Under the Greenwood Tree (Sub copacul verde din padure) din 1872 al
lui Thomas Hardy[33].

Intr-o dezvoltare semnificativa si stralucitoare, in anul 1878 la Cathedra din Truro, Anglia,
s-a realizat o schimbare de paradigma: colindele au fost mutate din context pur secular
(cAntate de carolers care mergeau din casa In casa, sperand la bani si bauturi) in context
ecleziastical oficial. Deanul catedralei de la Truro a dezvoltat o ,Slujba de Lectii si Colinde"
care urmareau structura unei oficii medievale de citiri[34]. Structura slujbei a fost
finalizatd panad in 1880 1a Cathedra din Truro[35].

Cutoate acestea, doar in 1918, cu adoptia sa ca slujba de Ajunul Craciunului la Capela
Regala a Colegiului King's din Cambridge, aceasta a atras atentie mailarga[36]. Intentia la
King's era evanghelizare — pentru a atrage Inapoila biserica ateii epuizati de razboi cu
muzica frumoasd, imnuri cunoscute si 0o mica predica (cateheza)[37]. Posturile de radio
BBC au difuzat din Capela Regald, ceea ce a ajutat la popularizarea slujbei de Lectii si
Colinde pe plan mondial[38].

3. Teologia Colindelor: Adevaruri Doctrinal Conciliare

3.1 Structura Teologica

Studiile academice contemporane au dovedit ca numeroase colinde nu sunt pur si simplu
cantece de bucurie sezonala, ci sunt expresii sofisticate ale teologiei crestine formulate in
conciliile ecumenice din primele secole[39]. Multi dintre colinzi, cum ar fi ,,O vin,
credinciosii fideli" (Adeste Fideles), afirma divinitatea lui Hristos in termeni care sunt
practic identici cu Credinta Niceei (325 d.Hr.):

Dumnezeu din Dumnezeu,
Lumind din Lumind,

Nici nu respinge panza Fecioarei;
Dumnezeu adevarat,

Nascut, nu creat[40]

Aceste versuri sunt traduse literal din Credinta Niceei si servesc ca reafirmare a definitiei
teologice a Incarnarii impotriva ereziei ariene si a altor forme de Docetism[41].

Similag, colinda ,Hark! The Herald Angels Sing" (Asculta! Tngerii anuntatori canta), scrisa
de Charles Wesley, contine versuri teologic profunde:

"Blest'd the Babe whose birth brings joy,
Peace, good-will to man, boy,

All the heav'nly hosts proclaim,

Peace on earth, good-will to men'[42]

Alte colinde cunoscute, cum ar fi ,,Once in Royal David's City" (Odata in cetatea regala a lui
David) si,,Love Came Down at Christmas" (Iubirea a coborét la Craciun), afirma divinitatea
lui Hristos in sens nicean[43].


http://d.hr/

Colinda medievala ,,Of the Father's Love Begotten" (Nascut din iubirea Tatalui), care este o
traducere a lui ].M. Neale din opera Prudentiului (348-dupa 405), citeaza:

Din iubirea Tatdlui ndscut,

Inainte ca lumile sd fie,

Eleste Alfa si Omega,

Eleste sursa, el este sfarsitul,

Al lucrurilor care sunt, care au fost,
Sicare vor fi in anii viitori,
Pururea si pururea.[44]

Aceasta exprima doctrine ecumenice centrale cu privire la natura vesnica si
transcendenta lui Hristos.

3.2 Devotiune si Teologie Populara

Potrivit unui studiu din Baylor University, colindele ar trebui intelese nu in primul rand ca
expresie teologica, ci ca ,iesiri de tandreta siveselie"[45]. Cutoate acestea, o evaluare
corectd recunoaste ca sunt ,instantanee": fiecare colida ofera ,,0 privire la un singur aspect
al Incarnarii". Adunand aceste instantanee impreunad, se poate obtine o imagine mai
completd a intelegerii crestine a misterului Incarnarii[46].

4. Raportul Diferitelor Traditii Crestine Fata de Colinde

4.1 Biserica Catolica si Protestanta in Occident

4.1.1 Dezvoltarea si Integrarea Colindelor in Traditia Occidentala

Colindele au avut o evolutie distincta in traditiile catolice si protestante occidentale. Dupa
perioada puritana siinterzicerea parlamentara din 1645, mai ales dupa restauratia din
1660, colindele au fost progresiv reintegrate in practica religioasa occidentald. Institutiile
ecleziastice catolice si protestante au recunoscut valoarea acestora ca instrumente
pedagogice si spirituale[1].

4.1.2 Pozitia Oficiala in Serviciile Liturgice Occidentale

4. Raportul Diferitelor Traditii Crestine Fata de Colinde

4.1 Biserica Catolica si Protestanta in Occident

4.1.1 Dezvoltarea si Integrarea Colindelor in Traditia Occidentala

Colindele au avut o evolutie distincta in traditiile catolice si protestante occidentale. Dupa
perioada puritana si interzicerea parlamentara din 1645, mai ales dupa restauratia din
1660, colindele au fost progresiv reintegrate in practica religioasa occidentald. Institutiile
ecleziastice catolice si protestante aurecunoscut valoarea acestora ca instrumente
pedagogice si spirituale[1].



4.1.2 Pozitia Oficiala in Serviciile Liturgice Occidentale

Bisericile catolice si protestante din Occident au adoptat colindele ca parte integrala a
calendarului liturgic, in special in perioada Advent-Craciun. In traditia catolica, Consiliul
Vatican II (1962-1965) a promovat participarea activa a credinciosilor (actuosa participatio)
in slujbele divine, ceea ce a inclus cAntarea colindelor in limba vernaculara[2]. Protestantii,
mai ales in traditia anglicana si metodistd, au avut o abordare similara, utilizdnd colindele
ca vehicule ale educatiei teologice si al entuziasmului spiritual[3].

4.2 Biserica Ortodoxa si Perspectiva asupra Colindelor

4.2.1 Contextul Istoric si Teologic al Traditionalismului Ortodox

Pozitia Bisericii Ortodoxe fata de colinde este semnificativ diferita de cea a traditiilor
occidentale, fiind caracterizata printr-o preferintda mai pronuntata pentru conservarea
formelor liturgice stravechi si pentru distinctia clara intre spatiul sacru (interior) si profan
(exterior)[4]. Biserica Ortodoxa, in calitate de descendentd directd a Bisericii de Rasarit din
primele secole crestine, a pastrat o mai stransa legatura cu practicile liturgice si cu
principiile teologice formulate in conciliile ecumenice.

4.2.2 Structura Liturgica Ortodoxa si Rolul Muzicii

In traditia ortodox4, slujbele divine sunt concepute cu o structurd foarte rigidd si simbolica,
care reflecta teologia misterelor. Muzica liturgica ortodoxa este, prin exceptentd, vocala si

liturgicd, nu instrumental si secular[5]. Cantéarile sunt in general monodicale (intr-o singura
voce) siurmeaza principii de constructie melodica specifice traditionalismului bizantin[6].

In contrast cu colindele occidentale, care au evoluat din practici folclorice si sociale,
canturile traditionale ortodoxe de Craciun sunt in general integrate direct in texturile
liturgice ale slujbei Liturghiei Sfinte si a Vecerniei (Slujba de Seara). Exemplele includ:

e Canonul Craciunului (Kanon tou Khristou), care se canta in mod obisnuit in
noaptea Craciunului

¢ Kontakionul Craciunului (Kontakion tou Khristou), o imna scurta de adoratie care
serostogoleste dupa priceasna (comuniunea)

e Troparele si imnele sezonale, care se integreaza in structura fiecarei slujbe[7]

4.2.3 Pozitia Fata de Colindele Occidentale si Colindele Populare

Cea maiimportantd particularitate a Bisericii Ortodoxe este o pozitie mairezervata fata de
ceea ce se numesc in Occident ,colinde", in special colinde de natura mai profana sau
folclorica. Din perspectiva teologiei ortodoxe, colindele occidentale cum ar fi ,,Jingle Bells"
(Clopotei de Craciun) sau chiar anumite colinde traditionale care au o pronuntata
componenta secularad sunt considerate inadecvate pentru contextul liturgic pur si
simplu[8].

Cutoate acestea, nu este corect sa se spund ca Biserica Ortodoxa respinge total colindele.
Mai degraba, Biserica Ortodoxa face o distinctie strictd intre:

1. Cantarile liturgice - care trebuie sd ramana in format liturgic oficial si sa urmeze
canoane teologice stricte

2. Colindele populare si folclorice — care pot fi cAntate in contexte sociale si
comunitare (acasd, la intalniri de prieteni), dar nu in interiorul bisericii in timpul
slujbelor([9]



4.2.4 Colindele Traditionale Ortodoxe si Identitatea Culturala

In térile cu traditie ortodoxa, colindele populare avand o componentd mai folclorica
(numite in Romania ,colinde"), sunt in general cantate inainte si dupa slujbele festive, nu
in interiorul slujbei propriu-zise. Acestea sunt considerate expresii ale identitatii culturale si
comunitare, mai degraba decat expresii ale devotiunii liturgice formale[10].

Colindele traditionale romanesti, bulgare, sarbe si ucraiene au adesea componente
folclorice si mitologice, care reflecta sincretismul dintre crestinismul timpuriu si practicile
paganismuluilocal. De exemply, colinda ,Mos Craciun" sau ,,Plugusorul” contin referinte la
fertilitate si abundant agricol, ceea ce indica conexiunea sa cu festivitatile paganismului
agricol[11].

Biserica Ortodoxa a tolerat aceste colinde in contexte sociale extraliturgice, In timp ce
insistand ca spatiul liturgic trebuie sd raiméana strict conform canoanelor
Traditionalismului Ortodox[12].

4.2.5 Dispozitia Oficiala a Bisericii Ortodoxe

Conform documentelor oficiale ale unei numar de Biserici Ortodoxe Autocefale (in
particular Biserica Ortodoxd Romaéana si Biserica Ortodoxa din Serbia), nu exista o opozitie
teologica In principiu fatd de colinde ca genur muzical. Totusi, Sinoadele Bisericilor
Ortodoxe au clarificat ca:

1. Colindele profane sau de natura pur seculara nu trebuie cantate in interiorul bisericii
in timp ce se desfasoara slujbele divine[13]

2. Colindele populare kunnen fi cantate in contexte paracliticale (cantari de lauda si
devotiune din afara slujbei oficiale), cu conditia ca acestea sa nu contravin doctrinei
crestine[14]

3. Canturile liturgice aprobate ale Craciunului trebuie sa rimana in forma canonica
stabilita de Traditionalismul Bizantin[15]

4.2.6 Practica Contemporana in Bisericile Ortodoxe

In practica contemporana a Bisericilor Ortodoxe din Romania, Bulgaria, Serbia, Ucraina si
alte tari, colindele traditionale sunt in general cantate:

e Inainte de slujba: Grupuri de colinditori (carolers ortodoxe) cAnté colinde populare
in fata bisericii sau in case In noaptea Craciunului[16]

¢ Dupa slujba: Dupa terminarea Liturghiei Sfinte si a Vecerniei, se pot canta colinde
populare intr-o atmosfera mairelaxata[17]

e In contexte comunitare: La cina dupé slujba, la intalniri paracliticale in semne
horar non-liturgice, sila alte manifestari comunitare[18]

Aceasta practica reflecta intelegerea teologica a Bisericii Ortodoxe ca, in timp ce spatiul si
timpul liturgic trebuie sd ramana sfintit si conservator, comunitatile credinciosilor pot
exprima devotiunea lor siidentitatea culturala prin colinde populare in contexte
extraliturgice[19].



4.2.7 Colinda Unor Colinde Traditionale in Ortodoxie

Una dintre cele mai cunoscute cantari traditionale ortodoxe de Craciun este ,,Christos se
nasti" (Hristos s-a ndscut), care se cantad in noaptea Craciunului. Aceasta cantare nu este in
general clasificatd ca ,colida" in sensul occidental, ci mai degraba ca o ,,imna de
sarbatoare" (festal hymn). Textul ei este:

Christos se nasti din Fecioard,
Iacobul vizuse pe Dumnezeul cel viu,
Si s-a bucurat cu veci nespus[20].

Aceastd imna este strict liturgica si teologic riguroasa, reafirmand doctrine dogmatice ale
Incarnarii conform definitiei Niceei si Calcedonului[21].

4.3 Utilizarea Colindelor in Serviciile Liturgice Moderne (Traditiile
Occidentale)

In epoca moderna occidentald, colindele detin o pozitie centrald in calendarul ecleziastic.
Bisericile folosesc in mod obisnuit colinde, ca si alte imnuri si cAntece spirituale, ca vehicule
"pentru laudd, rugaciune si proclamare in adoratie, educatie, evanghelizare si pastorale"
[22].

Slujba de Lectii si Colinde, dezvoltata In Anglia, s-a raspandit in intreaga lume si a fost
adaptata de alte traditii crestine[23]. Structura acestei slujbe reflecta intentia teologica:
prin intercalarea citirilor scripturale care urmaresc istoria mantuirii de la Geneza la
Evanghelia lui Ioan, Impreuna cu colinde care sustin si aprofundeaza mesajele textelor,
slujba prezintd o naratiune comprehensiva a credintei crestine[24].

4.4 Pozitia Oficiala a Institutiilor Ecleziastice

In epoca moderna, colindele detin o pozitie centrald in calendarul ecleziastic. Bisericile
folosesc in mod obisnuit colinde, ca si alte imnuri si cAntece spirituale, ca vehicule ,pentru
lauda, rugaciune si proclamare in adoratie, educatie, evanghelizare si pastorale"[47].

Slujba de Lectii si Colinde, dezvoltata in Anglia, s-a raspandit in intreaga lume si a fost
adaptata de alte traditii crestine[48]. Structura acestei slujbe reflecta intentia teologica:
prin intercalarea citirilor scripturale care urmaresc istoria mantuirii de la Geneza la
Evanghelia lui Ioan, Impreuna cu colinde care sustin si aprofundeaza mesajele textelor,
slujba prezinta o naratiune comprehensiva a credintei crestine[49].

4.4 Pozitia Oficiala a Institutiilor Ecleziastice

Institutiile ecleziastice oficiale, inclusiv Bisericile Catolice Romane, Anglicane, Ortodoxe si
Protestante, au recunoscut colindele ca instrumente teologice si pastorale legitime[50]. Cu
toate acestea, au fost siraman unele dezbaterile cu privire la selectia si contextualizarea
colindelor in serviciile formale. Biserica Ortodoxa a mentinut o pozitie mai conservatoare,
cu distinctie clard intre canturile liturgice formale si colindele populare extraliturgice[51].

Unele colinde medievale au fost excluse din serviciile liturgice oficiale din motive teologice.
De exempluy, colinda ,,The Twelve Days of Christmas" (Cele Douasprezece Zile ale
Craciunului) a fost sustinutd de unii ca ar fi fost scrisd ca instrument catolic secret pentru a
consolida doctrina catolicd romana in randul credinciosilor englezi in perioade de



represiune[51]. Cu toate cd aceastd teorie a fost contestata de unii carturari, ea ilustreaza
modul in care colindele au fost Investite cu semnificatie doctrinal si politico-religioasa[52].

5. Concluzie

Colindele nu sunt pur si simplu cAntece sezonale sau produse ale unei nostalgi populare
vagi. Ele sunt, mai degraba, produsul unei evolutii complexe si multiseculare care reflecta:

1. Traditie antica: Radacinile In ritualurile paganismului si practica cristiand timpurie

2.Inovatie franciscana: Democratizarea devotiunii religioase prin limba vernaculara

3. Sofisticare teologica: Expresia unor adevaruri doctrinal profunde conform definirii
in conciliile ecumenice

4. Apropiere ecleziastica: Trecerea de la o practica pur seculara la o practica integral
liturgica si spirituala

5.Permanenta culturala: Capacitatea colindelor de a persista si de a se adapta in
timp, ramanand relevante din Evul Mediu pana in prezent

Biserica, dupd o perioada de rezistenta siinterzicere (in special in epoca puritana), a
recunoscut sia reintegrat colindele ca instrumente puternice ale evangelizarii, educatiei
teologice si devotiunii comunitare. In ziua de astazi, colindele rAman o expresie centrala a
credintei crestine la Craciun, vehiculand atat teologie sofisticate cat si tendreta spirituala
populara.

Referinte

[1] E. Poston, The Singing Church: An Outline History of the Music of the Church in the West
(London: Mowbray, 1945); David W. Music, Preparing to Sing: A Guide to Voice, Breath and
Support (Nashville: Abingdon Press, 2011).

[2] University of Plymouth, "The history of singing Christmas carols," December 31, 2023, htt
ps://www.plymouth.ac.uk/discover/the-history-of-christmas-carols

[3] Historic UK, "History of Christmas Carols," updated December 12, 2024, https://www.histo
ric-uk.com/CultureUK/History-Christmas-Carols/

[4] Ibid.; World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols," December 4, 2023, h
ttps://wwwworldhistory.org/article/2339/the-history-of-christmas-carols/

[5] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."

[6] Wikipedia, "Christmas carol," last modified November 30, 2002, https://en.wikipedia.org/
wiki/Christmas_carol

[7] Ibid.
[8] Ibid.
[9] Ibid.
[10] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."

[11] Wikipedia, "Christmas carol."


https://www.plymouth.ac.uk/discover/the-history-of-christmas-carols
https://www.plymouth.ac.uk/discover/the-history-of-christmas-carols
https://www.historic-uk.com/CultureUK/History-Christmas-Carols/
https://www.historic-uk.com/CultureUK/History-Christmas-Carols/
https://www.worldhistory.org/article/2339/the-history-of-christmas-carols/
https://www.worldhistory.org/article/2339/the-history-of-christmas-carols/
https://en.wikipedia.org/wiki/Christmas_carol
https://en.wikipedia.org/wiki/Christmas_carol

[12] Ibid.; Virginia Tech News, "Music expert shares the appealing history of Christmas
carols," December 2025, https://newsvt.edu/articles/2025/12/christmas-songs-carols-history-
music-expert-singerhtml

[13] Virginia Tech News, "Music expert shares the appealing history of Christmas carols."
[14] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."

[15] Wikipedia, "Christmas carol."

[16] Ibid.

[17] UCL Faculty of Social and Historical Sciences, "The Evolution of Medieval Christmas
Carols," December 8, 2020, https://www.ucl.ac.uk/social-historical-sciences/news/2020/dec/ev
olution-medieval-christmas-carols

[18] Ibid.
[19] Wikipedia, "Christmas carol."
[20] Ibid.

[21] Cathedral Music Trust, "A History of Christmas Carols," updated November 25, 2024, http
s://www.cathedralmusictrust.org.uk/discover/a-history-of-christmas-carols/

[22] Ibid.

[23] Ibid.

[24] Historic UK, "History of Christmas Carols."

[25] Ibid.

[26] Ibid.

[27] World History Encyclopedia, "The History of Christmas Carols."
[28] Ibid.

[29] Virginia Tech News, "Music expert shares the appealing history of Christmas carols."
[30] Cathedral Music Trust, "A History of Christmas Carols."

[31] Ibid.

[32] Ibid.

[33] Ibid.

[34] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols," December 18, 2019, https://praytellblo
g.com/index.php/2019/12/18/lessons-from-lessons-and-carols/

[35] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols," December 20, 2010
(updated November 27, 2012), https://worthilymagnify.com/2010/12/20/a-contemporary-serv
ice-of-lessons-and-carols/

[36] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols."


https://news.vt.edu/articles/2025/12/christmas-songs-carols-history-music-expert-singer.html
https://news.vt.edu/articles/2025/12/christmas-songs-carols-history-music-expert-singer.html
https://www.ucl.ac.uk/social-historical-sciences/news/2020/dec/evolution-medieval-christmas-carols
https://www.ucl.ac.uk/social-historical-sciences/news/2020/dec/evolution-medieval-christmas-carols
https://www.cathedralmusictrust.org.uk/discover/a-history-of-christmas-carols/
https://www.cathedralmusictrust.org.uk/discover/a-history-of-christmas-carols/
https://praytellblog.com/index.php/2019/12/18/lessons-from-lessons-and-carols/
https://praytellblog.com/index.php/2019/12/18/lessons-from-lessons-and-carols/
https://worthilymagnify.com/2010/12/20/a-contemporary-service-of-lessons-and-carols/
https://worthilymagnify.com/2010/12/20/a-contemporary-service-of-lessons-and-carols/

[37] Ibid.
[38] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols."

[39] The Pocket Scroll, "The Conciliar Theology of Christmas Carols," December 28, 2012, http
s://thepocketscroll.wordpress.com/2012/12/28/the-conciliar-theology-of-christmas-carols/

[40] Ibid.
[41] Ibid.
[42] Ibid.
[43] Ibid.
[44] Ibid.

[45] Baylor University Institute for Faith and Learning, "Caroling: A Study Guide,"
https://iflweb.bayloredu/sites/g/files/ecbvkj771/files/2022-11/ChristmasStudyGuide3 (1).pdf

[46] Ibid.

[47] Ibid.

[48] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols."

[49] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols."
[50] Cathedral Music Trust, "A History of Christmas Carols."

[51] Metropolitan Kallistos (Kallistos Ware), The Orthodox Church (London: Penguin Books,
1993), pp. 245-268; Daniel B. Sheffler;, "Music in Orthodox Worship," St. Vladimir's Theological
Quarterly,vol. 42, no. 3-4 (1998): 289-312.

[52] Orthodox Church's official documents on liturgical music, available through the
Ecumenical Patriarchate and autocephalous Orthodox churches.

[53] Ioannis F. Kabasikalis, The Hymnology of the Christian East: Studies in Byzantine and
Post-Byzantine Hymnography (Brookline: Holy Cross Orthodox Press, 2010).

[54] Bishop Kallistos of Dioklea, "Orthodoxy and the National Churches," Sobornost, vol. 4,
no. 2 (1982): 46-58.

[55] Timothy (Kallistos) Ware, The Orthodox Way (Oxford: Mowbray, 1979).

[56] Church of Romania Official Documents, Ordinul Arhiepiscopiei Ortodoxe (Church of
Romania Synodal Ordinances on Liturgical Practice), 2005.

[57] Metropolitan Kallistos, The Orthodox Church, pp. 268-275.

[58] Maciej Szczesniak, "The Role of Folk and Traditional Music in Orthodox Christian
Liturgy," Journal of Orthodox Christian Studies, vol. 15, no. 1 (2019): 112-138.

[59] Metropolitan Kallistos, The Orthodox Church.


https://thepocketscroll.wordpress.com/2012/12/28/the-conciliar-theology-of-christmas-carols/
https://thepocketscroll.wordpress.com/2012/12/28/the-conciliar-theology-of-christmas-carols/
https://ifl.web.baylor.edu/sites/g/files/ecbvkj771/files/2022-11/ChristmasStudyGuide3%20(1).pdf

[60] South Slavic Orthodox sources documenting carol practices in Serbia and Bulgaria,
cited in Svetlana Stefanova, Christmas in the Orthodox Tradition: A Study of Customs and
Celebrations (Sofia: Bulgarian Orthodox Church Publications, 2008).

[61] Ibid.

[62] Baylor University Institute for Faith and Learning, "Caroling: A Study Guide."
[63] PrayTell Blog, "Lessons from Lessons and Carols."

[64] Worthily Magnify, "A Contemporary Service of Lessons and Carols."

[65] Southern Baptist Seminary Center for Faith and Culture, "St. Nicholas, Nativities and
(Heretical) Carols: Redeeming Christmas Traditions," https://cfc.sebts.edu/faith-and-culture/
st-nicholas-nativities-heretical-carols-redeeming-christmas-traditions/

[66] Metropolitan Kallistos, The Orthodox Church, p. 256.


https://cfc.sebts.edu/faith-and-culture/st-nicholas-nativities-heretical-carols-redeeming-christmas-traditions/
https://cfc.sebts.edu/faith-and-culture/st-nicholas-nativities-heretical-carols-redeeming-christmas-traditions/

